
61

10. Erste Kritik: Autonomie, Fürsorge, Familie

a. Autonomie in der Kritik

Das Leben ist endlich. Endlichkeit bedeutet den Auftrag, das Leben bis 
zum Tode zu gestalten. Selbstsorge im Zeichen der Autonomie ist diese 
Ausgestaltung. An dieser Stelle stoßen wir erneut auf das Problem der 
ethischen Exklusivität.

These: Die Konzeption der Selbstsorge als Triebkraft der autonomen Ge-
staltung des Lebens verkennt sich als authentisch und schließt damit 
andere Möglichkeiten, ein Selbst zu sein, aus.

Fragen wir mit Nietzsche: woher kommt die Cura sui als Gestaltung der 
Endlichkeit? Eine Antwort auf diese Frage lässt sich mindestens in drei 
Hinsichten geben.

Zunächst ist noch einmal zu betonen, dass die traditionelle famili-
ale Sorge abnimmt, so dass ein solus ipse übrig bleibt. Die Soziologie 
spricht seit den 80er Jahren erneut von einer sogenannten Individua-
lisierung und setzt damit Diagnosen fort, die im Werk Georg Simmels 
vor über 100 Jahren ihren Anfang genommen haben. Individualisierung 
meint, dass traditionelle und institutionelle Vorgaben, die regeln, wie 
ein Leben zu leben ist, an Bedeutung verloren haben. Das gilt beson-
ders für die identitätsbildenden Institutionen der Ehe/Familie und des 
Berufes. Familiengründung und Berufseinstieg bedeuten längst nicht 
mehr, dass mit ihnen auch ein bestimmter Verlauf und ein bestimm-
tes Ende vorgezeichnet sind. Das Individuum tritt insofern hervor, da 
es sich seine Verbindlichkeiten ›Jenseits von Stand und Klasse‹ (Ulrich 
Beck) selbst erarbeiten muss. Dass sich Freiheiten zur Autonomie dabei 
einfach ergeben würden, ist ein ästhetizistisches Missverständnis. Wie 
schmerzlich und riskant oft die Erarbeitung eines neuen Selbstentwurfs 
sein kann, beschreibt Richard Sennett unter dem Stichwort Der flexi-
ble Mensch. Flexibilität ist die Metakompetenz eines neuen Kapitalis-
mus. Sennett schildert Licht- und Schattenseiten dieser Flexibilität am 
Beispiel von Familien, die aufgrund beruflicher Veränderungen gleich 
mehrfach den Wohnort und das soziale Umfeld wechseln mussten (vgl.: 
Sennett 2006). Im Laufe des Prozesses hielten die Akteure bei Neuan-
siedlungen keine Ausschau mehr nach neuen Freundschaften, deren 
Aufbau Zeit kosten könnte, die vielleicht gar nicht gegeben ist. Nicht 
selten zerbrach auch die Kernfamilie als solche und mit ihr die fami-
liale Sorge. Ein Arbeitsplatzwechsel, der mit einem Umzug verbunden 
ist, betrifft nicht automatisch alle Mitglieder einer Familie. Ein Partner 
geht, der andere bleibt am Ort. Die älteren Familienmitglieder haben 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

den vorletzten Umzug schon gar nicht mehr mit vollzogen. Sollte die 
Familie je den berühmten gemeinsamen Esstisch, an dem alle einmal 
am Tag versammelt sind, gekannt haben, dann hat es damit nun ein 
Ende. Die Biographie jeder Person ist darauf angelegt, ›eigenes Geld‹ zu 
verdienen, um ›auf eigenen Beinen‹ stehen zu können. Die schöne neue 
Arbeitswelt, wie Ulrich Beck formuliert, produziert Unsicherheit, die 
nur Zyniker als glorreiche Freiheit ausgeben können (vgl.: Beck 2007).

Weiterhin bleibt zu beachten, dass das Selbst ein Produkt des Neo-
liberalismus ist, der ein Empowerment predigt: Gestalte Dich selbst, 
auch Deinen eigenen Tod! Selbstsorge war in den späten 1960er Jahren 
Antrieb zur Autonomie gegen eine Bevormundung im Gesundheitswe-
sen. Heute ist Selbstsorge eine Ideologie, weil sie Eigenverantwortung 
als gesellschaftlich bedingtes Schicksal festigen muss. Der Bürger ist mit 
und für sich allein, weil Andere und Dritte ausfallen. Der Staat zieht 
sich aus Verantwortung und Solidarität zurück. Die Einsamkeit der 
Sterbenden wird als Autonomie verkauft. »Der Begriff der Selbstsorge 
ist geeignet, Zustände der Über- und Unterversorgung zu legitimieren. 
Mit ihm lassen sich Bevormundung und ein Sich-selbst-überlassen-Sein 
ebenso wie Zustände der bestmöglichen Versorgung begründen.« (Kol-
lak 2005, 86)

Schließlich ist das Konzept der Selbstsorge Produkt einer Macht, die 
Michel Foucault als Gouvernementalität bezeichnet. Das auf Foucault 
zurück- und aus diesem Zusammenhang hervorgehende Konzept der 
Gouvernementalität setzt sich aus zwei semantischen Elementen zu-
sammen: Regieren (gouverner) und Denkweise (mentalité) und meint 
eine Regierlichkeit. Dieser Neologismus bezeichnet eine Konstituti-
onsmacht, die von Institutionen, Berechnungen und Verfahren prak-
tiziert wird und deren Ergebnis ein nach einer bestimmten Ökonomie 
geformtes Selbst ist. Die Formung erfolgt durch Technologien, durch 
die ich Macht auf mich ausübe und mich ›autonom‹ zum Beherrschten 
forme. Das Selbst gewinnt dadurch die Bereitschaft, bereit zu sein. Mo-
tivationssteigerung und Empowerment sind die Triebkräfte des Selbst. 
Selbstsorge greift auf bürgerliche Normalitäten zurück. Wir sind Euro-
päer und leben auch im Zeichen einer bestimmten »hygienischen Sorge 
um sich« (Sarasin 2001, 465), die herzustellen und aufrecht zu erhalten 
ist und daher auf ein Moment des Politischen verweist.

Damit der Gedanke der ethischen Selbstsorge nicht naiv bleibt, muss 
auf diesen machttechnologischen Gesichtspunkt eingegangen werden. 
»Der Analyse der Gouvernementalität – d.h. der Analyse der Macht als 
Ensemble reversibler Beziehungen – muß eine Ethik zugrunde liegen, 
die durch die Beziehung seiner selbst zu sich definiert ist.« (Foucault 
2004, 314)

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FÜRSORGE, FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

b. Fürsorge in der Kritik

Die Selbstsorge verweist auf den Anderen. Die Beziehung zum Anderen 
gewinnt in der Freundschaft eine ethische Qualität. Die Freundschaft 
ist erfüllt von einer Wechselseitigkeit zwischen Selbst- und Fürsorge. 
Die Freundschaft lässt mehr als die Ökonomisierung des Selbst zu. 

These: Die Freundschaft ist auf ihre Weise exklusiv, denn sie schließt alle 
Personen aus, die zu aktiver Reziprozität nicht fähig sind.

Die normale Freundschaft muss das Kriterium der Reziprozität erfüllen. 
Diese Annahme, die Aristoteles in die Welt gesetzt hat, ist heute noch 
in den Theorien von Piaget, Kohlberg, Selman und Habermas gültig, 
in denen die moralische und sozialkognitive Reife einer Person als an 
deren Fähigkeiten zur symmetrischen Reziprozität und Perspektiven-
übernahme gebunden betrachtet wird. Aristoteles sagt: »Freund kann 
man nur mit jemandem sein, der die Gabe der Freundschaft zu erwi-
dern vermag«. Die »Gegenliebe« (N. Ethik 1155 b 25), die Aristoteles 
vor Augen hat, besteht darin, eine adäquate und angemessene Rück-
gabe zu erwarten. Die Ethik erweist sich in gewisser Hinsicht als öko-
nomisch. Ich habe Zuwendung gegeben und darf an Gegenliebe nicht 
zu viel erwarten, mich aber auch nicht mit zu wenig zufrieden geben. 
Diese Einstellung wird durch die Tugendhaftigkeit gestützt. Der Freund 
verhält »sich zum Freund wie zu sich selbst«. Dem Freund gilt der an-
dere Freund als »Anderer er selbst« (ebd., 1166 a 30), als allos autos/
alter Ego, wie es seither heißt. Freundschaft besteht somit aus einem Ich, 
das zweimal auftritt: als Ich und als anderes Ich. Für eine Andersheit 
des Anderen, durch die dieser anders als ein zweites Ich wäre, ist in der 
Reziprozität der Freundschaft kein Platz. Hier setzen nun die Wissen-
schaften der Heilberufe wiederum mit einer Korrektur an. Die Enge des 
traditionellen Familienkonzepts und der zu enge Begriff der Selbstsorge 
wurden von ihnen bereits erweitert.

Am Beispiel der Altenpflege und der Psychiatriepflege zeigen Hilde-
gard Peplau und Ruth Schwerdt, dass die interpersonalen Beziehungen 
in der Gesundheitsversorgung nicht unbedingt den Grundsätzen der 
Reziprozität gehorchen. Es handelt sich ganz in Gegenteil um »unglei-
che Beziehungen« (Peplau 1997, 61), ja um »asymmetrische Verhält-
nisse« (Schwerdt 1998, 408). Diese Ansichten sind nicht nur empirisch, 
sondern auch im Durchgang durch die Ethiken von Hans Jonas und 
Emmanuel Levinas gebildet worden.

Es ist für Heilberufler in gewisser Hinsicht selbstverständlich, profes-
sionelle Fürsorge leisten zu wollen und das besonders im Hinblick auf 
schwerkranke Menschen. Sie könnten sich dazu auf die nichtexklusive 
Verantwortungsethik Albert Schweitzers berufen. Wir wissen jedoch, 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

dass diese Fürsorgebeziehungen nicht als Reziprozität vollzogen werden 
können. Viele Intensivpatienten sind sprach- und bewegungsunfähig, 
ihre Körper sind mit Leitungen und Kabeln bestückt. Fürsorge ist hier 
eine mühevolle Anstrengung, die ohne wesentliche Mitwirkung des Pa-
tienten auskommen muss. Die damit verbundene Belastung zeigt, dass 
Heilberufler nicht nur Fürsorgeexperten sind, sondern auch vulnerable 
Personen. Die traurigen Fälle von Patiententötungen zeigen sogar, wie 
übergroß die Belastung der Versorgung schwerkranker Patienten sein 
kann (vgl.: Schüßler/Schnell 2010).

Aus dem Gesagten resultiert, dass bestimmte und relevante zwischen-
menschliche Beziehungen der Pflege doch aus der Normalität der re-
ziproken Freundschaft herausfallen. Das zu exklusive Verständnis der 
Freundschaft, das auch der Behindertenpädagogik Schwierigkeiten be-
reitet (vgl.: Dederich 2001), ist abzuändern.

Die exklusive Normalisierungsfunktion der Reziprozität liegt darin, 
dass man von Mitmenschen erwartet, dass sie sich in typischen Situati-
onen auch typisch verhalten (vgl.: de Folter 1983). Normal ist jemand, 
der auf eine an ihn gerichtete Frage antwortet, normal ist, wer einen 
Gruß erwidert, wer das Salz anreicht, sobald er darum gebeten wird 
usw. Indem ich jemanden anspreche, unterstelle ich immer, dass der 
Andere normal ist (vgl.: Schütz/Luckmann 1984, 122ff). Normalitäts-
erwartungen können jedoch enttäuscht werden. Der Andere versteht 
meine Sprache nicht oder weiß nicht, was Salz ist oder will es mir nicht 
anreichen, weil er von Höflichkeit nichts hält. Ervin Goffman spricht 
von »normaler Abweichung« (Goffman 1975, 160) und meint damit 
Anomalien, die problemlos in die Normalität integriert werden können. 
Ach so, der Andere ist Ausländer oder ungebildet oder unhöflich. Verst-
ehe. Alles klar, kein Problem. Das bürgerliche Verständnis von Toleranz 
kann allerdings pathologische Abweichungen, die sich der Integration in 
eine übliche Normalität entziehen, nicht gelassen hinnehmen. Gemeint 
sind Menschen, die Nachfragen offenbar als sinnlose Geräusche emp-
finden und im Winter nachts um zwei Uhr nur mit einem Nachthemd 
bekleidet auf der Autobahn stehen, weil sie zum Milchmann wollen. 
Menschen, die an einer Demenz erkrankt sind, können ihrer Mitwelt 
sicherlich etwas geben, aber dadurch realisiert sich keine freundschaft-
liche Reziprozität. Man denke auch an die seltsam anmutenden Fälle 
von Kurt Goldstein oder Oliver Sacks: Ein Mann verwechselt seine 
Frau mit einem Hut, erkennt sein Bein nicht und negiert eine seiner 
Gesichtshälften. Und jetzt? Diese pathologischen Verhaltensweisen pas-
sen nicht in die Reziprozität, die entsprechenden Patienten sind keine 
Freunde und können es nie werden. Sie sind ethisch von den beson-
deren Qualitäten der Beziehungen zu anderen Menschen ausgeschlos-
sen. Das ist ein Problem der Exklusivität. Die Frage lautet: Wie ist eine 
ethische Integration pathologischer Abweichungen von der Reziprozität 

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FÜRSORGE, FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

möglich? Wie kann man Menschen ethisch inklusiv begegnen, die nach 
traditioneller Definition keine Freunde sein können? 

Diese Fragen befassen sich mit dem Kriterium der Reziprozität. Wie 
streng sollte dieses Kriterium eingehalten werden – vor allem angesichts 
der Vulnerabilität von Personen? Für Aristoteles können Fremde durch-
aus vulnerabel sein. Sie müssen aber, sofern sie mit unserer Gastfreund-
schaft rechnen wollen, uns nützlich sein. Der uns zu Gute kommende 
Nutzen ist ihre Erwiderung auf unser Angebot der Gastfreundschaft 
(vgl.: N. Ethik 1156 a 30). Es ist bemerkenswert, dass der Diskurs der 
Freundschaft seither ein Diskurs über die Reziprozität ist. Für Cicero 
kann es Selbstlosigkeit in der Freundschaft geben, für Montaigne die 
Bescheidenheit. Für Georg Simmel lockert sich die enge Vertrautheit 
einer Freundschaft insgesamt. Als Gegenpol zur aristotelischen Strenge 
kann Derridas Plädoyer für eine »Unbedingtheit der Gastfreundschaft« 
(Derrida 2004, 201) angesehen werden. Wir wollen diese Hinweise 
künftig beachten, wenn wir auf weitere Spuren der Reziprozität in Dis-
kussionen um die Vulnerabilität stoßen.

c. Familie in der Kritik

Die Generationenfolge verweist die Freunde auf Angehörige und die 
Familie. Familiale Sorge ist ein ethischer Sorgezusammenhang, der über 
die Freundschaft zwischen den Anderen und mir hinausgeht und dazu 
beiträgt, die Sorge als gesellschaftliche Frage zu formulieren. Auch wenn 
die Familie vielleicht in bestimmten Fällen über die Härte der Rezipro-
zität hinweg hilft, wäre es dennoch naiv, diese Sorgeleistung ungeprüft 
hinzunehmen.

These: Die Familie ist auf ihre Weise exklusiv, da sie Ansprüche auf Ver-
sorgung ungerecht bevorzugend oder benachteiligend behandelt.

Eine Person wird zu viel, die Andere zu wenig geliebt und versorgt. 
Sympathie entscheidet. Sympathie ist egoistisch, denn sie orientiert 
sich nur am eigenen Wohlgefallen und ist daher Quelle für Ungerech-
tigkeiten. Gegen die Ungerechtigkeit der Sympathie gibt es zunächst 
kein Mittel! Eine Mutter kann nicht gezwungen werden, ihre Tochter 
mehr zu lieben als sie es tut. Familiale Sorge ist ein notwendiges System, 
allerdings ist es wie jede Sittlichkeit anfällig. Die Familie, wie immer 
sie biologisch und ethisch zusammengesetzt sei, ist Ort der Liebe, aber 
auch der Abneigung. Dem Anderen begegne ich in beiden Fällen von-
Angesicht-zu-Angesicht. Vernachlässigung von bedürftigen Menschen 
ist ein großes Problem gemeinschaftlicher Ungerechtigkeit. Ungerechte 
Behandlung erfolgt nicht unbedingt aus bösem Willen, sondern auch 

FAMILIE IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

aus Gründen der inneren Ökonomie einer Familie. Es gibt in dieser 
Hinsicht kaum ein wichtigeres Thema als das der Be- und Überlastung 
familialer Sorge (vgl.: Schnepp 2002, 70ff, 106ff, 197ff). Eltern behin-
derter Kinder, türkische Frauen in Deutschland, ältere Ehemänner und 
ihre an Demenz erkrankenden Frauen – diese und andere Szenarien zei-
gen, dass Ungerechtigkeit aus Überlastung erwachsen kann, der famili-
enorientierte Pflege nur entgegenzuwirken vermag, wenn sie als Korrek-
tiv politisch eingesetzt wird.

Schließlich darf familiale Sorge nicht mit bedingungsloser Liebe oder 
ebensolcher Abneigung verwechselt werden. Man kann nicht davon 
ausgehen, dass der Solidaritätskern der Familie gegenüber Staat und 
Gesellschaft resistent ist und schlechthin eine wärmende Heimat in 
Zeiten sozialer Kälte bietet. Die Gesellschaft ist stets gegenwärtig. Weil 
familiale Sorge von der Gesellschaft mitbestimmt wird, ist sie nicht un-
abhängig von deren Zwängen.

Wir wollen an dieser Stelle in das vermutlich schwärzeste Kapitel der 
Familie in der modernen Gesellschaft zumindest kurz hineinblicken. Es 
handelt von der Familie im totalitären Staat des Nationalsozialismus. In 
der von Max Horkheimer betreuten Großstudie Autorität und Familie 
(1936) wird in vielen Facetten gezeigt, dass die Sozialisation in der Fa-
milie des frühen 20. Jahrhunderts erheblich dazu beigetragen hat, den 
autoritären Charakter des antidemokratischen Bürgers hervorzubrin-
gen. Die Familie macht einen Funktionswandel durch. Noch im 19. 
Jahrhundert wird sie von Hegel als eines der Systeme der Sittlichkeit 
gefasst, nun, 100 Jahre später, ist sie zum Produzenten des sorglosen 
Menschentypus geworden. Horkheimer fragt, ganz wie Bodin, danach, 
in welcher Weise die Familie Keimzelle des Staates sei und kommt 1936 
im Exil zu der traurigen Antwort: »Die Totalität der Verhältnisse im ge-
genwärtigen Zeitalter, dieses Allgemeine, war durch ein Besonderes in 
ihm, die Autorität, gestärkt und gefestigt worden, und dieser Prozess 
hat sich wesentlich in dem Einzelnen und Konkreten, der Familie abge-
spielt. Sie bildet die ›Keimzelle‹ der bürgerlichen Kultur, welche ebenso 
wie die Autorität in ihr lebendig war.« (Horkheimer 1936, 230). Die 
Aussagen von 1936 sollen nur einen Sinn an dieser Stelle haben: ver-
deutlichen, dass der Sozialzusammenhang der Familie als solcher, ohne 
jede weitere Bestimmung ambivalent ist und deshalb keine rein positive 
Instanz darstellt. 

Nach dem Krieg verändert sich die Familie erneut. Auch die Schat-
tenseiten wandeln sich. Anpassung und Aggression fördere die Nach-
kriegsfamilie, so Alexander Mitscherlich in seinem Buch Auf dem Weg 
zu einer vaterlosen Gesellschaft im Jahre 1963. Die Gewaltforschung der 
Gegenwart begreift die Familie lange schon als Ort familialer Gewalt 
(vgl.: Heitmeyer/Hagan 2002, 1020ff, 1043ff, 1215ff). Welch Gegen-
satz zur Sorge, von der hier ausgegangen wurde!

ERSTE KRITIK: AUTONOMIE, FÜRSORGE, FAMILIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Dieser historische Exkurs bildet den Hintergrund für die Ernsthaf-
tigkeit unserer Fragen: Wie kann Ungerechtigkeit in der familialen 
Sorge aufgehoben oder zumindest abgemildert werden? Worauf hat 
ein Mensch Anspruch und zwar auch wider seine Angehörigen, mögen 
sie ihn lieben und überversorgen oder missachten und unterversorgen? 
Was wäre gerecht? Insgesamt stellt sich die ethische Frage, wie man an-
ders mit Andersheit der Selbstsorge, der Freundschaft und der Familie 
umgehen kann. In konventioneller Hinsicht gilt Andersheit als zu be-
kämpfende Fremdheit. Carl Schmitt vertritt die These, dass wer anders 
ist, als potentieller Feind betrachtet wird. Es gilt zu entscheiden, ob das 
»Anderssein des Fremden im konkret vorliegenden Konfliktfalle die Ne-
gation der eigenen Art Existenz bedeutet und deshalb abgewehrt oder 
bekämpft wird.« (Schmitt 1991, 27).

Es folgt ein Beispiel, in dem deutlich wird, wie anders mit Andersheit 
und pathologischen Abweichungen umgegangen wird. 

Böhm (1988, 179) berichtet von dem Fall eines alten Mannes, der in 
einem Heim lebt und der jede Nacht um 1.30 Uhr aufsteht und bett-
flüchtig umher irrt, wie ein Pfleger es ausdrückt. Was passiert hier? Der 
alte Mann stört Nachtruhe und Hausordnung. Er zeigt keine Com-
pliance (Mitwirkungsverhalten), wie es in der Medizin heißt. Er kann 
nicht schlafen und benötigt vielleicht eine Tablette. Er könnte auch ver-
rückt geworden sein. Man gibt ihm ein Schlafmittel und stellt die Ord-
nung wieder her. Als Alternative zu dieser verletzenden Exklusion, die 
dem Mann die Möglichkeit des Einwohnens im Heim nimmt, bleibt 
nur die Möglichkeit, mit der Andersheit des alten Mannes anders um-
zugehen.

Es ist Wissenschaftlern wie Corry Bosch und Tom Kitwood zu ver-
danken, dass diese Möglichkeit eingelöst worden ist. Die Biographie-
arbeit an seiner narrativen Identität ergab, dass der alte Mann früher 
Bäcker und es 42 Jahre gewohnt war, um 1.30 Uhr aufzustehen. Es ist 
also völlig ›normal‹, dass er dieses auch noch im hohen Alter beibehält. 
Normal – wenn man anders mit seiner Andersheit umgeht. Steht der 
Mann auf, so darf er jetzt den Hausmeister auf seiner nächtlichen Run-
de begleiten. Der alte Mann wird dabei müde, geht wieder ins Bett und 
schläft. Dieser Fall zeigt, dass es möglich ist, anders mit Andersheit um-
zugehen.

FAMILIE IN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62 - am 19.01.2026, 05:24:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-62
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Autonomie in der Kritik
	b.  Fürsorge in der Kritik
	c.  Familie in der Kritik

