
2.
Qualitative und eine quantitative Forschung zu Therapie und 

Therapieausbildung

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


Medizinische Versorgung für Alle? Missstände, Methoden, 
Wissen und Handlungskompetenzen am Beispiel psychischer 
Gesundheit aus intersektionaler Perspektive – ein Projekt von 
glokal e. V. 

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

In der medizinischen Versorgung sind aus diskriminierungssensibler und 
postkolonialer Perspektive viele Missstände zu finden. In diesem Artikel 
wird das qualitative, partizipative Projekt „Medizinische Versorgung für 
Alle? Methoden, Wissen und Handlungskompetenz zu globaler Ungerech­
tigkeit in medizinischer Versorgung am Beispiel der Corona-Pandemie“ 
von glokal e. V. vorgestellt, einschließlich erster Teilergebnisse der Ex­
pert:innenworkshops zur Bildungsmaterialienentwicklung mit antirassisti­
schem Fokus auf Psychologie und Psychotherapie. Anhand von Missstän­
den in psychologischer Forschung und Praxis aus postkolonialer Perspekti­
ve und der Teilergebnisse des Projekts „Medizinische Versorgung für Alle?“ 
leiten wir Handlungsempfehlungen für die Ausbildung von Therapeut:in­
nen im Speziellen und für gesundheitswissenschaftliche Studiengänge wie 
Psychologie, Medizin, Sozialpädagogik, Psychotherapie im Allgemeinen ab.

Wer sind wir? – glokal e. V.

Der Zusammenschluss glokal e. V. ist ein Berliner Verein für machtkriti­
sche Bildungs- und Beratungsarbeit mit Fokus auf Nord-Süd-Beziehungen, 
der seit 2006 in der entwicklungspolitischen Jugend- und Erwachsenenbil­
dung tätig ist. Ausgangspunkt unserer Arbeit ist eine postkoloniale, rassis­
mus- und machtkritische Perspektive auf globale, innergesellschaftliche, 
zwischenmenschliche und ökonomische Verhältnisse. Ziel ist es, zur Kri­
tik der eigenen Position in Deutschland und im globalen Kontext anzure­
gen, Engagement zu motivieren und Handlungsmöglichkeiten aufzuzeigen. 
Amina Hikari Fall, Carolin Philipp, Kristina Kontzi und Dennis Sadiq 
Kirschbaum verantworten das Projekt „Medizinische Versorgung für Alle?“. 
Die beiden Autor:innen des Artikels, Amina Hikari Fall und Dennis Sadiq 
Kirschbaum, sind Referent:innen bei glokal e. V.

229

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


Hintergründe des Projekts

Rassismussensibles gesundheitliches Wissen als Leerstelle

Vielfältigen Akteur:innen fehlen dezidiertes Wissen und Reflexionsräume, 
um sich vertiefend mit kolonialen Kontinuitäten, Rassismus und Feminis­
mus in der Medizin, mit Paternalismus sowie dem Helfer:innensyndrom 
auseinanderzusetzen. Insbesondere in der Humanmedizin sind Didaktik, 
Zulassung von Medikamenten, Erprobung von Nebenwirkungen, Impf­
stoffforschung sowie globale Verteilung von medizinischen Gütern, insbe­
sondere von Impfstoffen, kritisch und feministisch auf den Prüfstand zu 
stellen. Auch in der Psychologie werden häufig Theorien und Diagnosen 
aus postkolonialer und/oder feministischer Perspektive kritisiert. Genau 
hier setzt das Projekt „Medizin für Alle?“ von glokal e. V. an, um Gegenent­
würfe aus intersektionaler Perspektive zu entwickeln.

Psychotherapie und Beratung aus global-gesellschaftlicher, intersektionaler 
Perspektive

Viele Menschen benötigen an einem Punkt in ihrem Leben Unterstützung 
für ihre psychische Gesundheit und ihre persönliche Entwicklung. Psycho­
therapeutische Beratung sollte dabei eine ganzheitliche Betrachtung des in­
dividuellen Wohlbefindens anstreben, da oft die Bedeutung von kulturellen, 
sozialen, wirtschaftlichen und politischen Faktoren vernachlässigt wird. 
Das Konzept der Intersektionalität (Crenshaw, 1989) kann genau diese 
Aspekte in den Mittelpunkt der Psychotherapie rücken.

Aufgrund der Globalisierung, des demografischen Wandels, wirtschaft­
licher Not, von Kriegen sowie von Flucht- und Migrationsbewegungen 
vergrößert sich die gesellschaftliche Komplexität in Bezug auf Herkunft, 
Nationalität, Sprachen, Religionen und kulturelle Prägungen. Besonders 
vulnerable Gruppen sind Klient:innen aus sozialen Gruppen, die nicht der 
Mehrheitsgesellschaft oder der Dominanzkultur angehören, wie zum Bei­
spiel Menschen mit LGBTIQ*1-Hintergrund, Menschen mit Flucht- oder 
Migrationshintergrund, mit Behinderungen, Kinder und ältere Menschen. 
In der Arbeit mit diesen vulnerablen Gruppen erweist sich Diversität als 
ein nützliches Konzept, das eine gute Grundlage für intersektionalitätsin­

1 Lesbian, gay, bisexual, transgender, intersex, queer and beyond People.

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

230

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


formiertes Arbeiten bietet. Es fördert die Auseinandersetzung mit plura­
listischen Lebensweisen und Wissensbeständen und sensibilisiert für die 
Bedürfnisse verschiedener sozialer Gruppen. Denken wir das Diversitäts­
konzept aus intersektionaler Perspektive weiter, begreifen wir, dass diverse 
soziale Kategorien nicht „durch eine einfache Addition der Differenzlini­
en (‚Geschlecht‘ plus ‚Klasse‘ plus ‚Behinderung‘)“ erfasst werden können 
(Mecheril & Plößer, 2018, S. 287), sondern dass Unterdrückungsprozesse 
im Kontext von Mehrfachzugehörigkeiten analysiert werden müssen. Je 
nach Kontext und Zugehörigkeitskombinationen entstehen verschiedene 
Erfahrungsqualitäten, Diskriminierungen und Privilegierungen. Diese so­
zialen Ungleichheitserfahrungen beeinflussen Identitätsprozesse, da gesell­
schaftliche Zuweisungen die Konstruktion von Identitäten beeinflussen, 
hinterfragen, verzerren oder verletzen können. Die Erkenntnis, dass inter­
sektionale Diskriminierung existiert, geht mit der Erkenntnis einher, dass 
es eine „intersektionale Identität“ gibt (Gummich, 2005, S. 8). Diese hat das 
Potenzial für Widerstands-, Empowerment- und Befreiungsstrategien.

Intersektionalität als Grundlage medizinisch-psychologischen Wissens und 
Handelns

Intersektionalität als Paradigma kann dabei helfen, die komplexen Lebens­
realitäten und vielfältigen Identitätserfahrungen unter Berücksichtigung 
historischer, gegenwärtiger und geopolitischer Kontexte zu analysieren 
und zielgruppenspezifische Unterstützungsarbeit im Bereich psychischer 
Gesundheit zu leisten.

Bereits 1989 wurde das Paradigma Intersektionalität durch die afroame­
rikanische Juristin Kimberlé Crenshaw akademisch eingeführt, um für 
Schwarze2 Frauen in den USA eindimensionale Antidiskriminierungsgeset­
ze zu erweitern und den weißen3 Mittelschichtsfeminismus zu kritisieren. 
Intersektionalität wurde später auch im deutschsprachigen Raum definiert 
und um den Begriff der Interdependenz ergänzt, um auch wechselseitige 
Abhängigkeiten von Differenzkategorien zu verdeutlichen (vgl. Marten & 
Walgenbach, 2017, S. 158; Mecheril & Plößer, 2018). Seit Crenshaws Klage 
vor Gericht wurden in den USA und auch in Deutschland Antidiskrimi­
nierungsgesetze erweitert. Viele Diskriminierungsbeschwerden benennen 

2 Großschreibung folgt der politischen Selbstbezeichnung Schwarzer Menschen.
3 Kursivschreibung, um der oft unsichtbaren weißen Norm vorzubeugen.

Medizinische Versorgung für Alle?

231

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


seitdem intersektionale Mehrfachzugehörigkeiten und entsprechende psy­
chische Belastungen und zeugen so von der Relevanz intersektionaler Anti­
diskriminierungspolitiken.

Auswirkungen von Diskriminierungen auf das psychische Wohlbefinden

Die negativen Auswirkungen von Diskriminierung auf die mentale Ge­
sundheit sind gut dokumentiert, insbesondere bei LGBTIQ*-Personen 
(vgl. Mahler et al., 2018). Das Modell des Minority Stress (Meyer, 2003) 
zeigt, dass minorisierte Gruppen permanentem Stress ausgesetzt sind, der 
sich negativ auf die psychische Gesundheit auswirken kann. Am Beispiel 
von Rassismus lässt sich zeigen, dass rassistische Diskriminierung, Mikro­
aggressionen und struktureller Rassismus zu chronischem Stress, Angst, 
Depressionen und sogar Traumata führen können (Afrozensus, 2020). 
Die Forschung zu Stress durch Rassismus weist insbesondere im englisch­
sprachigen Raum seit zwei Jahrzehnten sowohl kurz- als auch langfristige 
Auswirkungen auf die körperliche und psychische Gesundheit der Betrof­
fenen nach. In Deutschland zeigen vereinzelte Studien, z. B. Igel et al. 
(2010), dass Menschen mit Migrationshintergrund, die aufgrund ihrer Her­
kunft Diskriminierung erlebten, ihre psychische und physische Gesundheit 
schlechter einschätzten als diejenigen ohne diese Erfahrung. Diese Reali­
tät widerspricht der Genfer Deklaration des Weltärztebundes (2005): „Ich 
werde nicht zulassen, dass Erwägungen von Alter, Krankheit oder Behin­
derung, Glaube, ethnischer Herkunft, Geschlecht, Staatsangehörigkeit […] 
zwischen meine Pflichten und meine Patientin oder meinen Patienten tre­
ten“ (S. 19).

Internationale Forschung belegt die psychischen Folgen rassistischer 
Diskriminierung (Butts, 2002; Comas-Días & Jacobsen, 200; Loo et al., 
2001; Paradies & Cunningham, 2012). Paradies und Cunningham (2012) 
zeigten zum Beispiel für die indigene Bevölkerung Australiens, dass die 
Entwicklung einer Depression nach rassistischer Diskriminierung durch 
fehlende Kontrolle über das Ereignis, Stress, negative soziale Kontakte 
sowie Gefühle von Scham und Ohnmacht beeinflusst wird. Im deutsch­
sprachigen Raum fehlt derzeit eine ausreichende Studienlage zu den Aus­
wirkungen rassistischer Diskriminierung auf die Gesundheit (Yeboah, 
2017). Es ist wichtig zu beachten, dass nicht nur Klient:innen, sondern 
auch Therapeut:innen Diskriminierungserfahrungen machen. Dabei zeigt 

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

232

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


eine aktuelle quantitative Studie, dass Marginalisierungserfahrungen von 
Therapeut:innen mit einem erhöhten Privilegienbewusstsein einhergehen 
(Krammer et al., 2024).4

Der Afrozensus als Best-Practice-Beispiel empirischer Forschung für eine 
„Medizin für Alle“

In Deutschland gibt es seit 2020 eine empirische Diskussionsgrundlage 
zu Schwarzen Lebensrealitäten (Afrozensus, 2020). Diese basiert auf diffe­
renzierten Daten aus einer quantitativen Onlinebefragung sowie aus qua­
litativen Vertiefungen durch Interviews und Fokusgruppen, durchgeführt 
von Each One Teach One (EOTO) in Zusammenarbeit mit Citizens 
For Europe (CFE). Der Afrozensus untersucht aus intersektionaler Per­
spektive Schwarze, afrikanische und afrodiasporische Lebensrealitäten in 
Deutschland etwa im Hinblick auf Gesundheit und Bildung (Aikins et al., 
2022), insbesondere im Kontext des Anti-Schwarzen Rassismus. Untersucht 
wurden explizit Diskriminierungserfahrungen in verschiedenen Lebensbe­
reichen, darunter Bildung, Arbeitsleben, Geschäfte/Dienstleistungen, Ban­
ken/Versicherungen, Wohnungsmarkt, Öffentlichkeit/Freizeit, Kunst/Kul­
tur, Gesundheit/Pflege, Ämter/Behörden, Justiz, Polizei, Sicherheitsperso­
nal, Medien/Internet sowie das Privatleben. Auch wurde detailliert gefragt, 
aufgrund welcher Merkmale diese Diskriminierungserfahrungen erlebt 
wurden: rassistische Gründe/„ethnische Herkunft“, Hautfarbe, Name, Ge­
schlecht, Geschlechtsidentität, sexuelle Orientierung/Identität, Haare/Bart, 
niedriges Lebensalter, hohes Lebensalter, Sprache, Akzent, sozialer Sta­
tus/soziale Herkunft, Religion/Weltanschauung/zugeschriebene Religion, 
Staatsbürgerschaft, Körpergewicht, Kleidung, Aufenthaltsstatus, alleinerzie­
hend, chronische Erkrankung, Beeinträchtigung/Behinderung, ostdeutsche 
Sozialisation. Der Afrozensus leistet nicht nur einen wichtigen Beitrag zur 
Datengrundlage für eine „Medizin für Alle?“, die Crenshaws Konzept der 
Intersektionalität weiter ausbuchstabiert, sondern etabliert auch eine „neue, 
communities-basierte und zivilgesellschaftlich verankerte Forschung […], 
um das Vertrauen der Mitwirkenden zu gewinnen – Schwarze Menschen 
waren im Afrozensus-Projekt nicht die passiven Objekte einer vornehm­
lich weißen Forschungsperspektive, sondern die Subjekte einer Wissenspro­

4 Vgl. den Artikel von Saase et al. in diesem Band zu Privilegienbewusstsein bei Psycho­
therapeut:innen und Psychologiestudierenden (Anm. d. Hrsg.).

Medizinische Versorgung für Alle?

233

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


duktion, die Fragestellungen auf die Bedarfe der Communities fokussiert“ 
(Aikins et al., 2022, o. S.).

Aufarbeitung von Rassismus und Trauma im Therapiesetting

BIPoCs5 sind in deutschen Therapiezimmern oft stigmatisierendem Verhal­
ten ausgesetzt (Afrozensus, 2020). Rassistische Vorurteile wie das stereoty­
pe Bild von übertriebenem Leiden bei Südländer:innen, umgangssprach­
lich als Morbus mediterraneus oder Morbus Bosporus bezeichnet, können 
das Erkennen ernsthafter Krankheitsbilder erschweren und gesundheits­
schädigende Folgen haben. Die historischen und psychologischen Auswir­
kungen rassistischer Unterdrückung werden im westlichen Diskurs häufig 
ignoriert, was die Notwendigkeit einer rassismussensiblen Psychotherapie6 

unterstreicht. BIPoCs sind täglich mit Diskriminierung konfrontiert, die 
sowohl individuelle als auch historische und kollektive Traumata bezüglich 
Versklavung und Kolonialismus sowie Schamgefühle umfasst (Kilomba, 
2008, S. 133). Im deutschsprachigen Raum wird wiederholt gefordert, Ras­
sismuserfahrungen als traumatisch anzuerkennen und sie diagnostisch in 
Traumafolgestörungen zu berücksichtigen, da ähnliche Symptome auftre­
ten.7

Das Modell des race-based traumatic stress, entwickelt von Carter 
(2007), zeigt, dass es nicht einzelne rassistische Mikroaggressionen sind, 
die traumatisieren, sondern dass ihre kumulative Wirkung als Gesamtheit 
zu einer traumatischen Belastung führen kann. Rassistische Mikroaggres­
sionen werden definiert als „kurze und alltägliche verbale Verhaltens- 
und Umweltverletzungen, ob beabsichtigt oder unbeabsichtigt, die feindli­
che, abwertende, negative rassistische Anspielungen und Beleidigungen an 
die Zielperson oder -gruppe übermitteln“ (Sue et al. 2007, S. 273). Khan 
(1963) beschreibt ein kumulatives Trauma, das von Keilson (1979) mit 
seinem Konzept der sequenziellen Traumatisierung unterstützt wird. Dies 
besagt, dass wiederholte traumatische Ereignisse zu einer Verschärfung des 

5 Black, Indigenous, and people of color.
6 Vgl. diverse Artikel (Cuff-Schöttle & Saase; Gosteli & Türe; Grafwallner & Saase; 

Hinterschwepfinger; Kreß; Mmari & Gold; Raj; Saad & Punkt; Schneller) in diesem 
Band zu rassismuskritischer Beratung und Therapie (Anm. d. Hrsg.).

7 Vgl. diverse Artikel (Birnkammer & Calvano; Bosch; Cuff-Schöttle & Saase; Fall & 
Kirschbaum; Grafwallner & Saase; Hinterschwepfinger; Kreß; Lerch; Mmari & Gold; 
Schwartz) in diesem Band zum Zusammenhang von Trauma und Diskriminierungser­
fahrungen (Anm. d. Hrsg.).

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

234

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


Traumas mit anhaltenden Stressreaktionen führen können, auch nachdem 
die unmittelbare Belastungssituation endet. Besonders intersektionale Dis­
kriminierungen, die z. B. eine lesbische Frau mit Migrationshintergrund 
aufgrund verschränkter Formen von Rassismus, Sexismus und Queerfeind­
lichkeit erlebt, verstärken laut Carter (2007) die Belastung durch die 
gegenseitige Verstärkung verschiedener Diskriminierungsformen. Gahleit­
ner (2005) hebt hervor, dass schützende Inselerfahrungen entscheidende 
Schutz- und Resilienzfaktoren im Kontext von Traumatisierung darstellen. 
Solche Erfahrungen bieten positive Alternativerfahrungen in Bezug auf 
Verständnis, Wertschätzung, Zugehörigkeit und Selbstwirksamkeit für die 
Betroffenen. Ein therapeutisches Setting, das intersektionalitätsinformiert 
arbeitet, könnte solche schützenden Inselerfahrungen bieten.

Un_Berücksichtigung von Machtverhältnissen in therapeutischen 
Ausbildungen

In der therapeutischen Ausbildung in Deutschland wird die Untersuchung 
gesellschaftlicher Machtverhältnisse und deren Einfluss auf die menschli­
che Psyche bis heute kaum thematisiert (Krammer et al., 2024).8 Die Suche 
nach beispielsweise rassismussensiblen Therapeut:innen, erschwert durch 
die ohnehin überlasteten kassenzugelassenen Therapeut:innen, wird so zu 
einem zusätzlichen Stressfaktor für Betroffene.

Oft wird übersehen, dass Psychotherapie nicht in einem werte- und 
herrschaftsfreien Vakuum stattfindet, sondern ein Spiegel gesellschaftlicher 
Strukturen und Prozesse ist und einen integralen Bestandteil des sozialen 
Handelns darstellt. Keupp (2009) spricht hier von einer Gesellschaftsver­
gessenheit. Begreifen wir intersektionale Diskriminierung als Ergebnis vor­
herrschender Dominanzverhältnisse und wollen ihre Auswirkungen auf die 
menschliche Psyche berücksichtigen, müssen gesellschaftliche Strukturen 
und Bedingungen in den psychotherapeutischen Prozess einbezogen wer­
den. In Deutschland wird diese Forderung beispielsweise auch von feminis­
tischen Psychotherapien seit den 1970er-Jahren unterstützt (vgl. Ruck et al., 
2019).

Der Mangel an therapeutischem Bewusstsein für gesellschaftliche Ver­
flechtungen individueller Lebensrealitäten kann dazu führen, dass Diskri­

8 Vgl. die Artikel von Cuff-Schöttle und Saase sowie Grafwallner und Saase in diesem 
Band (Anm. d. Hrsg.).

Medizinische Versorgung für Alle?

235

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


minierungserfahrungen übersehen, vereinfacht oder verharmlost werden. 
Traditionelle therapeutische Praktiken, die oft für eine sehr homogene 
Bevölkerungsgruppe konzipiert sind, sind häufig nicht auf die Komplexität 
und Bewältigung von Diskriminierungserfahrungen vorbereitet und repro­
duzieren oft unbeabsichtigt Stereotypisierung. Dies birgt das Risiko min­
derwertiger Behandlungen und fehlerhafter Diagnosen. Kognitive Verzer­
rungen und selektive Wahrnehmung können dazu führen, dass Stereotype 
und Vorurteile bestätigt werden. Ohne intersektionale Sensibilität kann sich 
Therapie für betroffene Menschen abgekoppelt und ineffektiv anfühlen. 
Klient:innen könnten befürchten, stigmatisiert oder diskriminiert zu wer­
den, wenn sie über ihre sozialen Identitäten sprechen. Die häufige Zugehö­
rigkeit von Therapeut:innen zur Mehrheitsgesellschaft kann die Empathie 
im Hinblick auf Diskriminierungserfahrungen einschränken, wenn keine 
Reflexion darüber erfolgt. Trotz dieser Herausforderungen können Thera­
peut:innen durch eine entsprechende Schulung intersektionale Ansätze in 
ihre Arbeit integrieren, um effektivere und gerechtere Behandlungen anzu­
bieten.

Ziele, Methode und Ablauf des Projekts „Medizin für Alle?“

Das Projekt „Medizin für Alle?“ von glokal e. V. untersucht die Verflech­
tungen kolonialer und rassistischer Kontinuitäten im Bereich der Medizin 
und angrenzender gesundheitsbezogener Disziplinen. Es zielt darauf ab, 
Handlungsempfehlungen, Forderungen und widerständige Perspektiven 
von BIPoCs und Verbündeten sichtbar zu machen. Die globale, nationale 
und kommunale Relevanz des Projekts wird u. a. durch die Förderung 
von Engagement Global mit finanzieller Unterstützung des Bundesministe­
riums für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung (BMZ) sowie 
der Berliner Landesstelle für Entwicklungszusammenarbeit deutlich.

Das Projekt umfasste eine Recherchephase mit zwei angeleiteten hybri­
den Expert:innenworkshops zur gemeinsamen Themen- und Expertise­
sammlung für die Erstellung von Bildungsmaterialien. Anschließend folgte 
eine Schreibphase, in der 13 Fachartikel zu unterschiedlichen Gesundheits­
themen aus postkolonialer Perspektive verfasst wurden. Zudem wurde eine 
Testphase von rassismussensiblen Workshops als Bildungsangebot mit den 
zuvor erstellten Bildungsmaterialien durchgeführt.

Die Rechercheworkshops fanden am 21.09.2023 und 19.10.2023 mit ins­
gesamt 14 Expert:innen statt. Die Teilnehmenden wurden durch öffentli­

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

236

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


che Ausschreibungen und Netzwerke von glokal e. V. aus verschiedenen 
deutschen Städten rekrutiert und finanziell entschädigt. Die Mehrheit der 
Teilnehmenden waren BIPoCs (postmigrantisch oder im Globalen Süden 
sozialisiert) und cis-geschlechtlich (wobei einige auch nicht binär, interge­
schlechtlich sind). Es waren diverse gesundheitsbezogene Fachexpertisen 
vertreten: Medizinstudierende im praktischen Jahr, Psychotherapeut:in in 
Ausbildung, Coach, Dozent:in für Körpervarianten in der Humanmedizin, 
Doktor:in für innere Medizin. Zusätzliche Tätigkeiten und Anbindungen 
waren: universitäre:r Diversitätsbeauftragte:r, universitäres BIPoC-Referat, 
universitäres Referat Gleichstellung, universitäre rassismuskritische Bera­
tungsstelle, Geko-Stadtteil-Gesundheits-Zentrum Neukölln, Robert Koch-
Institut oder Tiktoker:in zu Sexualpädagogik.

Im Jahr 2024 startete die Testphase des entwickelten Bildungsangebots in 
Form von rassismussensiblen Pilot-Webinaren, die sich an medizinisch, 
psychologisch und entwicklungspolitisch Tätige richteten. Ziel war es 
zu prüfen, ob die Bildungsmaterialien, die im Expert:innenworkshop ent­
wickelt wurden, für Bildungsangebote geeignet sind. Diese Workshops 
zielen darauf ab, eine diskriminierungssensible Gesundheitsversorgung zu 
fördern und machtkritische Dominanzstrukturen innerhalb der Dominanz­
kultur im globalen Norden aufzudecken sowie widerständiges Wissen aus 
dem globalen Süden sichtbarer zumachen. Mittelfristig können die Teilneh­
menden als potenzielle Multiplikator:innen selbst aktiv werden, um das 
erlernte Wissen anzuwenden, zu verbreiten und so Solidarität zu fördern. 
Die Pilotworkshops fanden im März 2024 an der Charité Berlin sowie 
der „Decolonize Global Health Summer School“ des QUEST-Centers im 
Berlin Institute of Health statt. Sie wurden extern evaluiert und erhielten 
durchweg positive Rückmeldungen. Weitere Vermittlungsseminare können 
nun über die Webseite (www.glokal.org) angefragt werden.

Die Materialien und Ergebnisse des Projekts „Medizin für Alle?“ wurden 
durch Fachbeiträge auf der E-Learning-Plattform www.connecting-the-dots
.org und der Materialplattform www.mangoes-and-bullets.org von glokal e. V. 
online zugänglich gemacht. Die E-Learning-Plattform Connecting the dots 
bietet Multiplikator:innen kostenfreie Ressourcen, um sich über Themen 
unterschiedlicher Perspektiven aus mehr als 500 Jahren Geschichte zu infor­
mieren, darunter Kolonialismus, Rassismus in Deutschland, Mensch und 
Natur, Arbeit, Kapitalismus, Demokratie und Herrschaft, Kultur, Migration 
und Flucht, Gender und Sexualität, Antisemitismus, Medizin sowie Entwick­
lung. Der Blog Mangoes and Bullets unterstützt rassismus- und herrschafts­
kritisches Denken und Handeln durch verschiedene Bildungsmaterialien wie 

Medizinische Versorgung für Alle?

237

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.glokal.org
http://www.connecting-the-dots.org
http://www.mangoes-and-bullets.org
https://doi.org/10.5771/9783748940104-229
https://www.glokal.org
http://www.connecting-the-dots.org
http://www.mangoes-and-bullets.org


Filme, Lieder und Gedichte sowie durch Informationen über Kampagnen 
und politischen Aktivismus. Auf beiden Plattformen von glokal e. V., der E-
Learning- und der Materialplattform, werden widerständige Wissensbestän­
de aus dem Globalen Süden sowie kritische Beiträge zu rassistischen und 
kolonialen Kontinuitäten in medizinischen Arbeitsfeldern zusammengetra­
gen und veröffentlicht. Da dieses Thema in Deutschland noch vergleichswei­
se sehr jung ist, streben wir an, die im explorativen Projekt „Medizin für Alle?“ 
entwickelten Workshops mit den entwickelten Bildungsmaterialien über die 
Projektlaufzeit bis Ende 2024 hinaus fortzuführen.

Teilergebnisse des Projekts „Medizin für Alle?“ von glokal e. V.

Im Folgenden werden erste Teilergebnisse der Recherche- und Schreib­
phase zur Materialerstellung berichtet. Die Testphase der Workshops konn­
te im März 2024 abgeschlossen werden.

Die Ideensammlung der Recherchephase zeigte ein großes inhaltliches 
Spektrum für eine „Medizin für Alle?“ anhand der gegebenen fachlichen 
Expertisen: ganzheitliche Gesundheit, globale Gesundheit, Psychologie, 
Ethnopsychiatrie, Empowerment, Community Care & Mental Health, 
heteronormative Konzepte in der Medizin, Disability & Being Bi-racial, In­
tergeschlechtlichkeit & globaler Süden, geschlechtliche Zwangsangleichun­
gen, Implicit & Explicit Biases on Antifatness & Racism in Medicine, Arbeits­
migration, (No) White Saviorism, indigene Perspektiven aus Afrika, panafri­
kanische Perspektiven, südostasiatische Perspektiven, Allgemeinmedizin & 
Dekolonialisierung, medizinischer Fortschritt im Globalen Süden, globale 
Medikamentenproduktion, koloniale Vergangenheit der Medizinforschung, 
Impfstofftestung im Globalen Süden, Gynäkologie für muslimische/afrika­
nische Länder.

In der Schreibphase entstanden insgesamt 13 Artikel, jeweils auf Deutsch 
und Englisch verfasst. Davon beschäftigen sich zwei Artikel, von einer 
Psychotherapeutin in Ausbildung und ein:er Coach:in, explizit mit postko­
lonialen Perspektiven auf Psychologie und Psychotherapie. Malak Paschkes 
Artikeltitel lautet „Globale Psychologie neu denken: Die Notwendigkeit 
der Berücksichtigung von Geschichte und Politik, insbesondere durch das 
Einbinden revolutionärer Perspektiven des Globalen Südens“. Der Artikel 
von Roja Massoumi trägt den Titel: „Koloniale Kontinuitäten in der Psy­
chologie – Ein kritischer Blick auf Machtverhältnisse in der psychosozialen 
Versorgung“. Beide Autor:innen beschreiben in den drei Kapiteln ihrer 

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

238

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


Artikel jeweils: Was ist das Problem, die Leerstelle? Was muss sich ändern? 
Wie kann sich etwas ändern? Im Folgenden werden Auszüge aus diesen 
zwei Artikeln anhand dieser drei Leitfragen kurz vorgestellt.

Was ist das Problem, die Leerstelle?

Beide Autor:innen verdeutlichen die koloniale Prägung von Psychologie 
und Psychotherapie im globalen Norden durch eurozentrische Weltbilder, 
Diagnosen und Behandlungen sowie durch den auf westlichen Glaubens­
sätzen basierenden Universalismus. So werden „nicht westliche Wissenssys­
teme und Heilungspraktiken, also jene aus dem globalen Süden“ (Massou­
mi), sowie „ihre vielfältigen Kulturen und Traditionen einer konstruierten 
Norm untergeordnet und unterdrückt“ (Paschke). „Die westliche Psycholo­
gie liefert somit eine universale Erklärung von Normalität und Gesundheit, 
während nicht-westliche Ausdrucksformen von psychischem Befinden und 
Heilung als abweichend, andersartig, wenn nicht sogar schädlich betrachtet 
werden“ (Massoumi). „Die Geschichte dieser Marginalisierung ist tief in 
der Sprache, Logik und Reproduktion rassistischer Stereotypen in der Psy­
chologie verwurzelt“ (Paschke). Malak Paschke belegt dies mit veralteten 
psychologisch-psychiatrischen Diagnosen von „erfundenen Störungen wie 
‚Drapetomanie‘ oder ‚Dysaesthesia aethiopica‘“, die Widerstand gegen Un­
terdrückung und natürlichen Freiheitsdrang pathologisierten.

Was muss sich ändern?

Für Roja Massoumi ist eine

„Anerkennung von kulturellen Unterschieden allein nicht ausreichend, 
um koloniale Kontinuitäten zu beseitigen und der psychologischen Ver­
sorgung von BIPoC gerecht zu werden. Sowohl in der Forschung, in 
der humanitären Hilfe als auch im Psychotherapie- oder Beratungsraum 
müssen Machtverhältnisse und Hierarchien jederzeit mitgedacht werden. 
Das bedeutet, dass es unabdingbar ist, historische und politische Kontex­
te zu berücksichtigen und sich kontinuierlich in der eigenen Rolle zu 
hinterfragen. Es sollte allgemeingültig sein, dass es keine universalen, 
objektiven Annahmen zu psychischer Gesundheit gibt. Verhaltensweisen 
oder Überzeugungen von Menschen aus dem globalen Süden dürfen 
nicht weiter pathologisiert oder exotisiert werden.“

Medizinische Versorgung für Alle?

239

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


Für Malak Paschke sind es vor allem Themen rund um Identität, Bewusst­
sein und Befreiung von BIPoCs, die eine Veränderung verlangen:

„Der ‚weiße Blick‘ durchdringt noch heute alle Facetten des Lebens, vom 
Aussehen über die Sprache bis hin zu den vorherrschenden psychologi­
schen Theorien […]. Mögliche Ansatzpunkte [für BIPoCs, um herauszu­
finden, wer sie wirklich sind,] sind die Konzepte und Ansätze des Black 
Consciousness (Psychologie des Schwarzen Bewusstseins) [nach Frantz 
Omar Fanon] und der Liberation-Therapie (Psychologie der Befreiung) 
[nach Ignacio Martín-Baró].“

Beide Autor:innen entwickeln umfassende Ideen für Veränderungsprozesse 
auf struktureller und institutioneller sowie individueller und alltäglicher 
Ebene. Sie betonen die Notwendigkeit, das koloniale Erbe und seine tief­
greifenden Auswirkungen auf die Welt und das globale Gesundheitssystem 
anzuerkennen. Während Roja Massoumi konkrete Maßnahmen für Psy­
chologie und Psychotherapie fordert, fokussiert Malak Paschke gesamtge­
sellschaftliche Teilhabe. Roja Massoumi unterstreicht die Bedeutung, dass 
die

„Einsicht, dass es keine universal gültige Definition von psychischer 
Gesundheit und Störung gibt, zusätzlich ihren Weg in die Lehre der Psy­
chologie im globalen Norden finden [muss]. Psycholog:innen und Psy­
chotherapeut:innen müssen bereits in der gesamten Ausbildung kritische 
Lehrinhalte der postkolonialen Theorien vermittelt bekommen. Die Leh­
re von ethnopsychologischen und transkulturellen Theorien sowie die 
Teilnahme an kultur- und diskriminierungssensiblen Trainings sind ein 
Anfang, reichen jedoch nicht aus. […] Um die Psychologie und Psycho­
therapie zu entkolonialisieren, müssen Einzelpersonen, Organisationen 
sowie die Forschung und Lehre zuerst einmal ein Bewusstsein gegenüber 
der kolonialen Vergangenheit bekommen. Postkoloniale Theorien brau­
chen in der Psychologie einen festen Platz.“

Darüber hinaus verweist Malak Paschke auf

„Reflexion und kritische Auseinandersetzung mit unseren Privilegien, 
der Geschichte und der Politik des globalen Nordens […]. Globale Ge­
sundheitsräume sollten dekonstruiert und mit transformierenden Werk­
zeugen gestaltet werden, die von indigenen, grassroots (Aktivitäten von 
der Basis, von den Bürger:innen) und Mehrheitsweltgemeinschaften ge­
schaffen wurden. Die Stimmen der am stärksten ausgebeuteten, unter­

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

240

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


drückten, gewalterfahrenen und marginalisierten Menschen müssen in 
den Bereichen Politik, Bildung, Gesundheit, Wirtschaft und Justiz gehört 
werden.“

Malak Paschke fordert u. a. Orte, wo „sich mit Vielfalt und Fluidität wohl­
gefühlt wird“, „Arbeit und Perspektiven von Mehrheitsweltgemeinschaften 
in den Vordergrund gestellt werden“ und „Intersektionalität und Interde­
pendenz in den Mittelpunkt gestellt werden“. Weiter betont Malak Paschke 
die „Anerkennung von Komplizenschaften und die Beseitigung von schäd­
lichen Praktiken.“ In ihren Augen „ist es für alle Akteur:innen unabdingbar, 
sich der eigenen Rolle bewusst zu sein, ihre Handlungen, Absichten und 
Ansichten zu reflektieren und sich zu fragen, wie sie zur Erhaltung, Verstär­
kung oder Veränderung der bestehenden kolonialen Ordnung beitragen.“

Fazit: Empfehlungen für rassismuskritische therapeutische Schulungen

Wir schließen uns den Analysen und Empfehlungen von Roja Massoumi 
und Malak Paschke an. Um wissenschaftliche Prinzipien in der Therapie 
effektiv anzuwenden, können Therapeut:innen evidenzbasierte Strategien 
übernehmen, die jedoch kontinuierlich aus intersektionaler Perspektive 
reflektiert werden sollten. Dies umfasst fortlaufende Schulungen zur kultu­
rellen Kompetenz,9 eine gründliche Selbstreflexion bezüglich persönlicher 
Vorurteile sowie ein Engagement für kontinuierliches Lernen durch die 
Auseinandersetzung mit wissenschaftlicher Literatur und ihren Weiterent­
wicklungen. Wissenschaftlich validierte Instrumente zur Bewertung der 
psychologischen Auswirkungen von Diskriminierung können in den thera­
peutischen Prozess integriert werden. Eine weitere Empfehlung zielt auf 
das Empowerment der Klient:innen ab, etwa durch die Förderung ihrer 
Fähigkeit zur Selbstreflexion und Selbstfürsorge. Wichtig ist außerdem die 
Schaffung von Therapieumgebungen, die Diversität widerspiegeln.10 Dies 
kann Klient:innen dabei helfen, sich sicher und verstanden zu fühlen. Auch 
kann das die Vielfalt der therapeutischen Ansätze erweitern. Die Integrati­
on des Intersektionalitäts-Paradigmas in Psychotherapie und Beratung ist 
von entscheidender Bedeutung, um sicherzustellen, dass alle Menschen Zu­

9 Vgl. den Begriff der intersektionalen Kompetenz (Saase, 2025; Saase et al., 2024), 
beschrieben in der Einleitung in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).

10 Vgl. Begriffe wie Pluriversität (Mbembe, 2016) mit diversity of people und diversity in 
knowledge (Wekker et al., 2016) in der Einleitung in diesem Band (Anm. d. Hrsg.).

Medizinische Versorgung für Alle?

241

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229


gang zu angemessener und ganzheitlicher psychischer Gesundheitsversor­
gung haben. Dies erfordert nicht nur eine Anerkennung der einzigartigen 
Erfahrungen der Klient:innen, sondern auch eine kontinuierliche Reflexion 
und Anstrengung seitens des Fachpersonals zur Entwicklung kultureller 
Kompetenz und Sensibilität. Indem wir das Paradigma Intersektionalität in 
der Psychotherapie und Beratung priorisieren, können wir dazu beitragen, 
eine gerechtere und inklusivere Gesellschaft11 zu schaffen, in der alle Men­
schen die Unterstützung erhalten, die sie benötigen.

In Deutschland werden diese Empfehlungen bereits in ersten externen 
Zusatzschulungen angeboten, die bisher aber nicht verpflichtend zur the­
rapeutischen Ausbildung gehören. So bildet beispielsweise der Verbund 
„Rassismuskritische Psychotherapie und Beratung“ Psychotherapeut:innen 
und Berater:innen für eine rassismuskritische Arbeit aus. Auch die Sei­
te DE_CONSTRUCT des Portals My Urbanology12 verweist auf Weiterbil­
dungsangebote zum Thema rassismussensible Therapie und Beratung. Die­
se ersten Angebote möchte glokal e. V. mit dem Projekt „Medizin für Alle?“ 
erweitern.

Letztlich bedarf es aber eines Paradigmenwechsels in der (akademi­
schen) Ausbildung von Therapeut:innen, Berater:innen und anderen Dis­
ziplinen aus der Medizin und Entwicklungszusammenarbeit. Schulungen 
zu Rassismus und Diskriminierung mit intersektionalem Charakter sollten 
nicht mehr der privaten Verantwortung der Einzelnen überlassen werden. 
Stattdessen sollten sie integraler Bestandteil von gesundheitswissenschaftli­
chen und psycho-sozialwissenschaftlichen Studiengängen wie Psychologie, 
Medizin, Sozialpädagogik, Psychotherapie sowie von sonstigen Psychothe­
rapie-Ausbildungen und Facharztausbildungen sein. Dafür bietet das Pro­
jekt „Medizin für Alle?“ von glokal e. V. hilfreiche Bildungsmaterialien und 
Workshops für Theorie und Praxis.

Literaturverzeichnis

Afrozensus (2020). Der Report – Afrozensus. https://afrozensus.de/reports/2020/
Aikins, J. K., Bremberger, T., Gyamerah, D., & Muna AnNisa Aikins, M. (2022, 

18. März). Afrozensus – Intersektionale Analysen zu Anti-Schwarzem Rassismus in 
Deutschland. bpb. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsc
h-2022/506172/afrozensus/

11 Vgl. den Artikel von Czollek in diesem Band zu struktureller Diskriminierung und 
Social Justice (Anm. d. Hrsg.).

12 Vgl. Cuff-Schöttle und Saase zur Entstehungsgeschichte und Idee dieser Plattform 
(Anm. d. Hrsg.).

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

242

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://afrozensus.de/reports/2020/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506172/afrozensus/
https://doi.org/10.5771/9783748940104-229
https://afrozensus.de/reports/2020/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/schwarz-und-deutsch-2022/506172/afrozensus/


Butts, H. F. (2002). The black mask of humanity: Racial/ethnic discrimination and 
post-traumatic stress disorder. Journal of the American Academy of Psychiatry and 
the Law, 30(3), 336–339.

Carter, R. T. (2007). Racism and Psychological and Emotional Injury: Recognizing and 
Assessing Race-Based Traumatic Stress. The Counseling Psychologist, 35(1), 13–105. 
https://doi.org/10.1177/0011000006292033

Comas-Díaz, L., & Jacobsen, F. M. (2001). Ethnocultural allodynia. The Journal of 
Psychotherapy Practice and Research, 10, 246–252.

Crenshaw, K. W. (1989). Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 
feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist 
Politics. University of Chicago Legal Forum, 1989(1), 139–167.

Gummich, J. (2005). Schützen die Antidiskriminierungsgesetze vor mehrdimensionaler 
Diskriminierung? Oder: Von der Notwendigkeit, die Ausgeschlossenen einzuschlie­
ßen (ADEFRA e. V.). In Antidiskriminierungsnetzwerk Berlin des Türkischen Bun­
des Berlin-Brandenburg (Hrsg.), QUEbERlin. Mehrfachzugehörigkeit als Bürde oder 
Chance?! Die Gesichter des Queer-Seins & MigrantIn-/Schwarz-Seins (S. 6–15). Con­
cept Verlag & Werbeagentur GmbH.

Igel, U., Brähler, E., & Grande, G. (2010). Der Einfluss von Diskriminierungserfahrun­
gen auf die Gesundheit von MigrantInnen. Psychiatrische Praxis, 37(4), 183–190. 
https://doi.org/10.1055/s-0029-1223508

Keilson, H. (1979). Sequentielle Traumatisierung bei Kindern. Enke.
Keupp, H. (2009). Psychische Störungen und Psychotherapie in der spätmodernen 

Gesellschaft. Die Psychotherapie, 54, 130–138. https://doi.org/10.1007/s00278-009-06
58-6

Khan, M. M. R. (1963). Das kumulative Trauma. In M. M. R. Khan (Hrsg.), Selbsterfah­
rung in der Therapie (S. 50–70). Kindler.

Kilomba, G. (2008). Plantation memories. Episodes of everyday racism. Unrast.
Krammer, T., Saase, S., Berth, H., & Kilian, C. (2024). Diskriminierungssensible Psy­

chotherapie: Wie hoch ist das Privilegienbewusstsein von Psychotherapeut*innen in 
Deutschland? Psychotherapie – Psychosomatik – Medizinische Psychologie, 74, 120–
128. https://doi.org/10.1055/a-2244-7468

Loo, C. M., Fairbank, J. A., Scurfield, R. M., Ruch, L. O., King, D. W., Adams, L. J., & 
Chemtob, C. M. (2001). Measuring exposure to racism: Development and validation 
of a Race-Related Stressor Scale (RRSS) for Asian American Vietnam veterans. 
Psychological Assessment, 13, 503–520.

Mahler, L., Mundle, G., & Plöderl, M. (2018). Wirkungen und Nebenwirkungen des 
Krankheitskonzepts „Homosexualität“. Fortschritte Neurologie, Psychiatrie, 86(8), 
469–476. https://doi.org/10.1055/a-0653-7177

Marten, E., & Walgenbach, K. (2017). Intersektionale Diskriminierung. In A. Scherr, 
A. El-Mafaalani & G. Yüksel (Hrsg.), Handbuch Diskriminierung (S. 157–171). 
Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-10976-9_11

Mbembe, A. (2016). Decolonizing the university: New directions. Arts and Humanities 
in Higher Education, 15, 29–45.

Medizinische Versorgung für Alle?

243

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1177/0011000006292033
https://doi.org/10.1055/s-0029-1223508
https://doi.org/10.1007/s00278-009-0658-6
https://doi.org/10.1055/a-2244-7468
https://doi.org/10.1055/a-0653-7177
https://doi.org/10.1007/978-3-658-10976-9_11
https://doi.org/10.5771/9783748940104-229
https://doi.org/10.1177/0011000006292033
https://doi.org/10.1055/s-0029-1223508
https://doi.org/10.1007/s00278-009-0658-6
https://doi.org/10.1055/a-2244-7468
https://doi.org/10.1055/a-0653-7177
https://doi.org/10.1007/978-3-658-10976-9_11


Mecheril, P., & Plößer, M. (2018). Diversity und Soziale Arbeit. In H.-U. Otto, 
H. Thiersch, R. Treptow & H. Ziegler (Hrsg.), Handbuch Soziale Arbeit (6. Aufl., 
S. 283–292). Ernst Reinhardt.

Meyer, I. H. (2003). Prejudice, social stress, and mental health in lesbian, gay, and 
bisexual populations: conceptual issues and research evidence. Psychological Bulletin, 
129(5), 674–697. https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674

Paradies, Y. C., & Cunningham, J. (2012). The DRUID study: Exploring mediating 
pathways between racism and depressive symptoms among Indigenous Australians. 
Social Psychiatry and Psychiatric Epidemiology, 47, 165–173. https://doi.org/10.1007/s
00127-010-0332-x

Ruck, N., Köhne, M., Beck, M., Knasmüller, F., Luckgei, V., & Parzer, W. (2019). 
Feministische Therapie – frauenspezifische Therapie – gendersensible Therapie. 
Psychotherapie Forum, 23, 4–10. https://doi.org/10.1007/s00729-019-0111-4

Saase, S. (2025). Intersektionalitätsinformierte Kompetenzen für Therapie und Coa­
ching: Vorteile, Erkenntnisse und ein konkretes Kompetenzmodell. OSC – Organi­
sationsberatung, Supervision, Coaching, 32(3), 403–417. https://doi.org/10.1007/s1161
3-025-00925-2

Saase, S., Kreß, L., & Kauffeld, S. (2024). Psychotherapy as an evolving field of 
HRD: A qualitative study of intersectional psychotherapist competence development. 
Manuscript submitted for publication.

Sue, D. W., Capodilupo, C. M., Torino, G. C., Bucceri, J. M., Holder, A. M., Nadal, 
K. L., & Esquilin, M. (2007). Racial microaggressions in everyday life: implications 
for clinical practice. The American Psychologist, 62(4), 271–286. https://doi.org/10.10
37/0003-066X.62.4.271

Wekker, G., Slootman, M. W., Icaza, G. R., Jansen, H., & Vázquez, R. (2016). Let’s do 
Diversity. Report of the University of Amsterdam Diversity Commission. Ipskamp.

Weltärztebund (2005). Handbuch der ärztlichen Ethik. World Medical Association. 
https://www.wma.net/what-we-do/education/medical-ethics-manual/ethics_manua
l_german/

Yeboah, A. (2017). Rassismus und psychische Gesundheit in Deutschland. In K. Fe­
reidooni & M. El (Hrsg.), Rassismuskritik und Widerstandsformen (S. 143–161). 
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-658-14721-1_9

Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum

244

https://doi.org/10.5771/9783748940104-229 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 03:23:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674
https://doi.org/10.1007/s00127-010-0332-x
https://doi.org/10.1007/s00729-019-0111-4
https://doi.org/10.1007/s11613-025-00925-2
https://doi.org/10.1037/0003-066X.62.4.271
https://www.wma.net/what-we-do/education/medical-ethics-manual/ethics_manual_german/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14721-1_9
https://doi.org/10.5771/9783748940104-229
https://doi.org/10.1037/0033-2909.129.5.674
https://doi.org/10.1007/s00127-010-0332-x
https://doi.org/10.1007/s00729-019-0111-4
https://doi.org/10.1007/s11613-025-00925-2
https://doi.org/10.1037/0003-066X.62.4.271
https://www.wma.net/what-we-do/education/medical-ethics-manual/ethics_manual_german/
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14721-1_9

	2. Qualitative und eine quantitative Forschung zu Therapie und Therapieausbildung
	Medizinische Versorgung für Alle? Missstände, Methoden, Wissen und Handlungskompetenzen am Beispiel psychischer Gesundheit aus intersektionaler Perspektive – ein Projekt von glokal e. V. |Amina Hikari Fall & Dennis Sadiq Kirschbaum
	Wer sind wir? – glokal e. V.
	Hintergründe des Projekts
	Rassismussensibles gesundheitliches Wissen als Leerstelle
	Psychotherapie und Beratung aus global-gesellschaftlicher, intersektionaler Perspektive
	Intersektionalität als Grundlage medizinisch-psychologischen Wissens und Handelns
	Auswirkungen von Diskriminierungen auf das psychische Wohlbefinden
	Der Afrozensus als Best-Practice-Beispiel empirischer Forschung für eine „Medizin für Alle“
	Aufarbeitung von Rassismus und Trauma im Therapiesetting
	Un_Berücksichtigung von Machtverhältnissen in therapeutischen Ausbildungen

	Ziele, Methode und Ablauf des Projekts „Medizin für Alle?“
	Teilergebnisse des Projekts „Medizin für Alle?“ von glokal e. V.
	Was ist das Problem, die Leerstelle?
	Was muss sich ändern?

	Fazit: Empfehlungen für rassismuskritische therapeutische Schulungen



