Dekonstruierende Lektiiren
von Glauben und Wissen:
Jacques Derrida

Verfolgen wir zundchst noch ein wenig die schwierige Frage, die die Aus-
einandersetzung mit Nietzsches Philosophieren jenseits der traditionellen
Philosophie am Ende des letzten Kapitels hinterlassen hat. Das ist nur
scheinbar ein Einstieg von der Seite. Zumindest ist er nicht abwegig, denn
es wird in der Verfolgung dieser Frage rasch erkennbar werden, dass die
Beschiftigung mit ihr zugleich auch Aufschluss bietet iiber Derridas Be-
handlung von Glauben und Wissen. Derridas Schriften konnen insgesamt
als Anniherungsversuche an eine Philosophie gelten, die mit der Philoso-
phie im Gesprich bleibt und gleichzeitig zu vermeiden sucht, selbst Philo-
sophie zu sein. Zumeist beriihrt er diese Probleme aber eher en passant.
Vielleicht empfiehlt es sich, mit einem Text zu beginnen, in dem sich Der-
rida diese Frage explizit vorlegt. Der Text, tympan, ist der Er6ffnungstext
der berithmten frithen Sammlung von Texten Derridas, die den programma-
tischen Titel Marges de la philosophie trigt und die damit die Frage, die
uns beschiftigt, bereits im Titel andeutet.' Derrida beschreibt dort sein
Verhiltnis zur Philosophie als eines, das von Nihe und Distanz gekenn-
zeichnet ist. Distanz sucht er herzustellen, um nicht von der Einverlei-
bungskraft, die er dem philosophischen Diskurs unterstellt, sogleich ge-
schluckt zu werden und dadurch jede Aussicht auf die Moglichkeit zu
verlieren, das argumentative Spiel der Philosophie zu befragen. Gleichzei-
tig aber ist er in doppelter Hinsicht auch um Néhe bemiiht: Einerseits steht

1 Der Titel der deutschen Ausgabe lautet: Randgdnge der Philosophie.

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

ihm klar vor Augen, dass er den Kontakt zur Philosophie und ihren Weisen
des begrifflichen Argumentierens nicht vollstindig abbrechen kann, ohne
sich wiederum der Moglichkeit zu begeben, sie zu befragen. Die Befragung
der Philosophie kann offenbar auf zwei Weisen unmoglich werden: Sie
funktioniert nicht, wenn die Néhe zu ihr zu grof} ist, wenn die kritische Dis-
tanz fehlt und der oder das Befragende in ihr aufgeht; sie ist aber auch dann
nicht moglich, wenn die Philosophie einfach liegen gelassen wird und ihr
argumentatives Spiel somit im Dunkel des Ausgeblendeten verschwindet.
Andererseits, und darin liegt der zweite Grund fiir die Néhe, zweifelt Derri-
da daran, ob eine solche radikale Distanznahme iiberhaupt moglich ist. Es
scheint ihm hochgradig fragwiirdig zu sein, ob sich so etwas wie das argu-
mentative Spiel der Philosophie, das tief mit der Geschichte und der Ideen-
geschichte des Abendlandes verbunden ist, iiberschreiten ldsst. Die Dis-
tanznahme muss also irgendwie von innen erfolgen. Wir werden dieser
Denkfigur, soviel sei schon an dieser Stelle gesagt, noch ofter begegnen.
Die Idee einer Befragung von innen, eines Nichtaufgehens in Kategorien
und Strukturen, die weder verlassen noch einfach hingenommen werden
konnen, wird auch fiir Derridas Verhéltnis zu Glauben und Wissen maf3-
geblich sein. Betrachten wir, nach diesen eher allgemein gehaltenen Einlas-
sungen, Derridas strategische Erwédgungen in fympan etwas genauer. Die
Rinder bilden in Form der Grenze den Ansatzpunkt fiir seine Uberlegun-
gen. Grenzen stellen, so meint Derrida, einen fiir die Philosophie nur
schwer hinnehmbaren Sachverhalt dar. Der philosophische Diskurs kann
die Grenzen nicht als etwas vollkommen fremdes, als ein nicht tiberschau-
bares Anderes akzeptieren. Seine Grundbewegung besteht gewissermal3ien
darin, sich die Grenze als seine Grenze anzueignen, indem sie begrifflich
fassbar gemacht wird; sie darf ihm nicht fremd bleiben.” Diese Tendenz ist
in der Auseinandersetzung mit Kant in einem der vorangegangenen Kapitel
deutlich geworden: Selbst Kant, der darauf insistiert, dass es Grenzen des
Erkennenkonnens gibt, iiber die nicht hinausgeblickt werden kann, ohne die
begriffliche Strenge zu verlieren, die das philosophische Denken auszeich-
net und die es von bloBer Schwirmerei unterscheidet, hat in seinem Bemii-
hen, iiber die Grenzen des Denkens zu reflektieren, noch versucht, die logi-
sche Struktur des Denkbaren insgesamt zu retten und damit die Grenze als
auslotbaren topos in das Innere des philosophischen Diskurses zu integrie-

2 Derrida, tympan, 1 (dt. 13).

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 103

ren. Davon hat er selbst dann nicht abgelassen, als er nicht umhin konnte,
die Ungewissheit des Grundes des Erkennenkonnens einzugestehen. Philo-
sophie sucht so, wie es Derrida fasst, noch ihr Anderes zu denken. In die-
sem Aneignungsversuch liegt eine Herrschaftstendenz.’” Nun mag es der
Philosophie, wir haben das bei Kant und Hegel sehen konnen, schwer fal-
len, diesen Anspruch einzulésen. Diese Beobachtung hilft aber noch nicht
bei dem Problem weiter, um das es geht, wenn dieser Herrschaftsanspruch
und seine Schwierigkeiten aufgedeckt sind und zur Frage steht, wie ein
Denken, das dann nicht mehr einfach als philosophisches und woméglich
noch nicht einmal ohne Weiteres als Denken bezeichnet werden kann, be-
schaffen sein konnte. Mit anderen Worten, wie ein Denken an den Réndern
der Philosophie moglich sein soll und welche Form es annehmen konnte.
Eben das ist die Frage, die sich Derrida in tympan (und andernorts, immer
wieder) vorlegt.

Man muss hier vorsichtig vorgehen. Man darf deshalb nicht zu schnell
sein und nicht voreilig Dinge fiir selbstverstindlich halten. Wie ist es um
die Frage nach einem Philosophieren an den Rindern der Philosophie be-
stellt? Warum lésst sich diese Frage nicht einfach als idiosynkratisch und
tiberspannt zuriickweisen? Sie hat sich am Ende des letzten Kapitels aus
dem Verlauf der Erorterung von Problemen des Denkens Nietzsches erge-
ben. Sicherlich. Aber rechtfertigt sie das bereits als ernstzunehmende Fra-
ge? Das alleine wire vermutlich noch kein starkes Indiz fiir die Unumgéng-
lichkeit dieser Frage. Anders aber stellen sich die Dinge schon dar, wenn
man mit in Betracht zieht, dass die Probleme Nietzsches zwar in einer spe-
zifischen Variante aus den Bedingungen und der Anlage seines Philoso-
phierens resultieren, dass sie aber in einer allgemeineren Hinsicht Probleme
sind, die einem Mangel an Gewissheit geschuldet sind, der nicht allein
Nietzsches Problem darstellt. Anders gefasst lieBe sich sagen, dass mit der
Frage nach einem Philosophieren an den Réndern der Philosophie nur zur
Frage steht, wie philosophiert werden kann, wenn sich Gewissheit nicht
verbindlich herstellen ldsst. Damit ist das Problem aus dem engeren Kon-
text von Nietzsches Denken herausgelost oder es ist zumindest ein starker
Verdacht begriindet, dass es sich nicht ausschlieflich um ein Sonderpro-
blem Nietzsches (und, wie sich jetzt vermutlich schon angedeutet hat, Der-
ridas) handelt. Gewissheit ldsst sich auch mit Kant und Hegel nicht errei-

3 Ibid.

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

chen. Das war zumindest der Eindruck, der sich aus den Auseinanderset-
zungen mit ihren Behandlungen von Glauben und Wissen ergeben hat. Nun
konnte man freilich einwenden, dass auch Kant und Hegel das Problem
noch nicht zwangsldufig zu einem Problem der Philosophie machen. Wann
aber konnte davon die Rede sein? Wieviele philosophische Texte, von wie
vielen philosophischen Autorinnen und Autoren wéren zum Zwecke eines
solchen Nachweises zu priifen? Und was ist das tiberhaupt, die Philoso-
phie? Der Untersuchungsfokus ldsst sich nicht beliebig erweitern. Lassen
wir diese Fragen, ebenso solche der Auswahl und womdéglich noch der Ge-
wichtung der Texte beiseite und halten wir fiir den verbleibenden Teil der
vorliegenden Studie als Ergebnis dieser kurzen Zwischenreflexion lediglich
fest, dass es wenigstens starke Indizien gibt, die dafiir sprechen, dass die
Behandlung dieser Frage sich durch den bisherigen Gang unserer Untersu-
chung als hinreichend interessant rechtfertigen lésst.

Fiir Derrida ist die Beschiftigung mit dieser Frage unerlédsslich. Wir ha-
ben schon andeutungsweise gesehen, weshalb das der Fall ist. Die begriffli-
chen Annahmen, die der Philosophie eignen, der sich Derrida wenigstens in
Teilen zu entwinden sucht, kénnen womoglich nicht einfach verworfen
werden. Wir werden auf diese These noch wiederholt zuriickkommen. Fiir
Derrida folgt aus ihr, dass die Beziehung zur Philosophie nicht unterbro-
chen werden darf. Sie kann aber auch aus mindestens zwei Griinden nicht
vorbehaltlos unterhalten werden. Einer der beiden Griinde ist bestimmend
fir Derridas Reserve gegeniiber philosophischen Argumentationen. Vor-
sicht ist nach seiner Uberzeugung deshalb geboten, weil die Philosophie
nicht von einem neutralen Erkenntnisinteresse angetrieben werden kann,
sondern ihr Antrieb die Form eines Herrschaftsbediirfnisses annehmen
muss. Dieser Einschitzung zufolge, die in Teilen ein Echo von Nietzsches
Machttheorie darstellt, miissen zwei philosophische Grundoperationen als
Herrschaftsinstrumente verstanden werden. Beide sind aufs Engste ver-
kniipft mit dem Systemdenken, das auch Nietzsche in hohem Mafe suspekt
ist. Das erste Herrschaftsinstrument ist die Hierarchie.* Die Philosophie er-
richtet ein Gebdude — bei Kant etwa spielen die Metaphern des Gebiudes,
der Architektur usf. eine wichtige Rolle — und in diesem Bau werden ein-
zelnen Erkenntnistypen und einzelnen Wissenschaften Positionen zugewie-
sen, die ihrerseits nicht gleichwertig sind, sondern die nach mehr oder we-

4 Derrida, tympan, XIV (dt. 21).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 105

niger klaren Rangunterschieden organisiert werden. Bestimmte Erkenntnis-
formen haben hohere, andere niedrigere Weihen. Die Philosophie wertet
auf, aber sie deklassiert dabei auch unweigerlich. Besonders niedrig sind
unter epistemischen Gesichtspunkten immer die Erkenntnisse angesiedelt,
die sich nicht oder nur schwer auf den Begriff bringen lassen. Zu denken ist
hier natiirlich an alle empirischen Erkenntnisse, die als fliichtig, ephemer
und deshalb als stets unzuverlissig beschrieben werden. Erinnert sei nur an
die hierarchisch angelegten Begriffsoppositionen im kantischen Denken,
die uns weiter oben beschiftigt haben. Das zweite Herrschaftsinstrument ist
die Umfassung (enveloppement).5 Eine ihrer Varianten haben wir im philo-
sophischen Bemiihen, die Grenze der Philosophie zu einem philosophi-
schen Thema zu machen, schon kennen gelernt. Jeglicher Gegenstand wird
in einen philosophischen verwandelt. Noch die kleinste Regung hat eine
Stelle in einer Ordnung oder einem System; sie erweist sich als Teil einer
solchen Ordnung und sie ruft als solcher immer auch die ganze Ordnung,
auf die sie als einer ihrer Teile verweist, auf den Plan. Derrida zeigt sich
iiberzeugt, dass es ohne eine Auflosung dieser beiden Herrschaftsinstru-
mente unmoglich bleiben muss, sich der philosophischen Einverleibungs-
maschinerie, die auch hinterriicks zuzupacken vermag, zu entziechen.® Ein
Philosophieren, das sich bemiiht, nicht in der Philosophie aufzugehen, ihre
Regeln und ihr Funktionieren vielmehr kritisch zu befragen sucht, muss
sich also an ihnen abarbeiten; es muss sie, wie bekanntlich Derridas Formu-
lierung fiir diesen Vorgang lautet, dekonstruieren.

Der andere Grund ist fiir die vorliegenden Zwecke vermutlich noch
wichtiger. Auf ihn sind wir im bisherigen Verlauf unserer Auseinanderset-
zung mit Kant, Hegel und Nietzsche immer wieder gestoen: Die implizite
und vielleicht fundamentalste Supposition philosophischer Argumentatio-
nen — dass sich durch begriffliches Denken Gewissheit erreichen ldsst — hat
sich in allen vorangegangenen Kapiteln als ausgesprochen zweifelhaft er-
wiesen. Derrida teilt diese Einschétzung nicht allein, sondern er macht sie
gewissermallen zum Motor seines Philosophierens. Das zentrale Problem
einer Philosophie jenseits der Philosophie, einer Philosophie im Zeichen
des Ungewissen besteht in der Frage danach, wo von aus, in wessen Namen
und von wem autorisiert sie sich zu einer Befragung der Philosophie auf-

5 Ibid.
6 Derrida, tympan, XV{. (dt. 22).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

macht.” Die Antwort, deren Ausfiithrung im Grunde genommen alle Schrif-
ten Derridas dienen, ist eine Verortung der Dekonstruktion im Inneren der
Philosophie. Derrida erldutert in einem spéten Text, Voyous, dass es sich
bei der Dekonstruktion nicht um ein diagnostisches Wissen {iber etwas
handeln kann und folgerichtig auch niemals gehandelt hat, weil die De-
konstruktion gar nicht die objektivierende, quasi auBerhalb angesiedelte
Stellung einzunehmen vermag, die eine solche Idee des Wissens unterstellt.
Dekonstruktion ist Autodekonstruktion.® Das heil3t, dass die Dekonstruk-
tion nichts ist, was mit Begriffen und Konzepten gemacht wird, sondern sie
ist etwas, was sich im strengen Sinne aus ihrem Inneren heraus mit ihnen
ereignet. Nur dadurch wird die Dekonstruktion tiberhaupt moglich. Denn
allein durch diesen Umstand kann sie auf die Frage danach, wie und von
aus sie philosophische Kategorien befragt, reagieren. Diese Frage wiirde sie
von vornherein still stellen, wenn die Dekonstruktion versuchen wiirde,
eine Antwort auf sie zu geben, die die Form einer externen Rechtfertigung
des eigenen Vorgehens hitte. Thre Antwort gibt sie aber nicht selbst. Sie
wird ihr gleichsam durch die Begriffe, um deren Dekonstruktion es geht,
gegeben. Die (philosophischen) Begriffe weisen keine geschlossene Form
auf, sie lassen sich nicht mit Gewissheit begriinden. Wir haben das in den
vorangegangenen Kapitel an GroB3begriffen, wie denen des Wissens oder
der Wahrheit, beobachten konnen: Dort, wo versucht wird, ihnen einen
verbindlichen Halt zu geben, entziehen und verschieben sie sich. Der Be-
griff der Dekonstruktion, der in der Uberschrift des obigen Hegelkapitels
auftaucht, wurde deshalb mit Bedacht gewihlt. Letztlich ist Hegels Denken
des Absoluten ein kardinales Modell fiir die Autodekonstruktion eines
Konzepts. Das Absolute, dessen Sinn es zunichst zu sein scheint, Aus-
gangspunkt, Ziel und integrierendes Ganzes der Arbeit des Begriffs zu sein,
erweist sich bei ndherer Betrachtung als ein Begriff, der die Unmoglichkeit,
etwas auf den Begriff zu bringen, festhilt. Hegel ist eigentlich so etwas wie
der erste dekonstruktive Philosoph. Derrida erkennt dies iibrigens auch an,
aber er unterstreicht dabei die Zwiespiltigkeit des hegelschen Philosophie-
rens’: Hegel ist ndmlich der erste Denker der Dekonstruktion, aber er ist
gleichzeitig auch der iiberzeugteste Systemdenker — zumindest gibt es fiir

7  Vgl. Derrida, tympan, XVIII/XIX (dt. 22/23).
8 Vgl. Derrida, Voyous, 206, FuBinote 2 (dt. 202, Fuinote 39).
9 Vgl. Derrida, De la grammatologie, 39-41 (dt. 45-48).

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 107

beide Tendenzen Hinweise in Hegels Schriften. Hegel denkt das Andere
der Philosophie, aber er denkt es sozusagen contre cceeur, denn es sieht im-
mer wieder so aus, als wolle er es in die Bewegungen seines Systems ein-
verleiben. Dass sich das Ganze seines Systems dann als eine nicht abstell-
bare Bewegung erweist und sich somit eine autodekonstruktive Spur durch
den hegelschen Begriffsapparat zieht, erscheint wie eine unabsichtliche
Nebenfolge, wie ein folgenreicher Lapsus, der freilich alles andere als das
ist, sondern der sich aus der Unmoglichkeit, der Gewissheit ein sie verbiir-
gendes System zu errichten, ergibt. Derridas Dekonstruktion ldsst sich,
denkt man sie von Hegels Philosophie her, als Versuch beschreiben, die bei
Hegel unausgesprochenen, aber letztlich dennoch zum Durchbruch gelan-
genden Momente explizit zu machen.

Derrida legt die autodekonstruktive Spur, die die Begriffe der okziden-
talen Metaphysik ziehen, in seinen frithen Schriften anhand der différance
dar, von der er sagt, dass es sich bei ihr weder um einen Begriff noch um
ein Wort handelt."’ Diese Nicht-Kategorie ist sein Versuch, in einem Zug
das traditionelle Begriffsverstdndnis der Philosophie, vor allem auch die
ihm innewohnenden Anspriiche auf Wahrheit, zu desavouieren und mit der
Philosophie in jenem besagten Dialog gleichzeitiger Distanz und Nihe zu
bleiben. Fiir die vorliegenden Zwecke ist die différance in zweifacher Hin-
sicht wichtig: Sie ist ndmlich nicht allein die Denkfigur, mit deren Hilfe
Derrida seine Philosophie jenseits der Philosophie zu entwickeln sucht,
sondern sie fiihrt uns dariiber hinaus zuriick zu unserer Hauptfrage nach der
Ungewissheit. Die Uberlegungen, in die Derrida die différance einbettet,
sind zusammengenommen die Ausarbeitung einer fundamental ansetzenden
Infragestellung philosophischer und wissenschaftlicher Aspirationen auf
Gewissheit. Um diese Uberlegungen nachvollziehen zu konnen, muss zu-
mindest im Telegrammstil an einige Grundziige von Derridas frither Meta-
physikdekonstruktion erinnert werden, vor deren Hintergrund die Denkfi-
gur der différance iiberhaupt erst hinreichend scharf konturiert werden
kann."'

10 Vgl. Derrida, La différance, 7 (dt. 35).
11 Neben De la grammatologie und den Texten aus Marges de la philosophie sind
hier auch die in L’écriture et la différence versammelten Aufsitze Derridas

wichtig. Vgl. Derrida, L’écriture et la différence. Fiir eine erste Orientierung ist

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Derridas Dekonstruktion nimmt in den Schriften der 60er und 70er Jah-
re des 20. Jahrhunderts ihren Ausgang von der Verzahnung zweier Uberle-
gungen. Auf der einen Seite steht dabei die Beobachtung, dass philosophi-
sche Kategorien und in deren Folge abendlidndische Wissenskonzeptionen
insgesamt auf eine Wahrheitsidee zielen, derzufolge sich die Wahrheit im
kategorialen Denken mit Gewissheit gleichsam présentieren ldsst. Derrida
bezeichnet die westliche Metaphysik, die nach seiner Uberzeugung diesen
Vorstellungen zugrunde liegt, deshalb auch als eine Metaphysik der Pri-
senz. Es ist nun genau diese Idee einer Wahrheit als Prisenz, die zu dekons-
truieren Derridas Vorhaben ist. Was er unternimmt, ist, wie zuvor auch
Nietzsche, nichts Geringeres als eine Infragestellung der gesamten okziden-
talen episteme.12 Der Beobachtung, dass die philosophische Tradition
Wabhrheit als Priasenz konzipiert, korrespondiert auf der anderen Seite eine
umfangreiche These iiber die Struktur bzw. die untergriindige Metatheorie,
die den Komplex der westlichen Metaphysik und die von ihr, wenn auch
hiufig nur unter der Hand, zehrenden Wissenschaften triagt. Der Ursprung
der Wahrheit liegt, so er6ffnet Derrida die Dekonstruktion der Metaphysik,
fiir die gesamte Tradition der Metaphysik im logos,13 worunter die sinnvol-
le Rede zu verstehen ist, durch die es moglich werden soll, die Prisenz des
Seins im sinnvollen Sprechen wieder anzueignen. Deshalb lautet eine der
von Derrida zur Charakterisierung der Metaphysik verwendeten Diagnosen
auch, dass es sich bei dieser um einen Logozentrismus handelt."* Mit der
Privilegierung der sinnvollen Rede geht, so reflektiert Derrida in seiner
schrifttheoretischen Anniherung an eine dekonstruktive Lektiire der Meta-
physik, eine Bevorzugung des gesprochenen Wortes und eine Deklassie-
rung der Schrift einher: Wihrend das Wort als urspriingliches Medium des
Priasentwerdens gilt, wird die Schrift demgegeniiber nur als nachrangige
Dopplung aufgefasst, der die Aneigung der Priisenz nicht gelingen kann."

die quasi-offizielle Einfithrung von Bennington hilfreich: Bennington/Derrida,
Jacques Derrida. Ein Portriit.

12 Vgl. Derrida, Grammatologie, 20/21 (dt. 22/23).

13 Vgl. Derrida, Grammatologie, 11 (dt. 11).

14 Vgl. ibid.

15 In einer midandernden und immer wieder neue Anldufe nehmenden Argumenta-
tion wird das im ersten Teil von De la grammatologie entfaltet: Derrida, Gram-
matologie, 9-142 (dt. 9-169).

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 109

Das von Derrida herausgestellte metaphysische Bemiihen um die Aneig-
nung der Présenz ist fiir uns deshalb so bedeutungsvoll, weil sich an ihm
nicht nur eine These tiber den Wahrheitsanspruch des Wissens, das in der
sinnvollen Rede aufgehoben ist, ablesen ldsst. Denn dariiber hinaus wieder-
holt Derrida mit anderen Mitteln den nietzscheschen Zug, Wissen und
Glauben, Wissenschaft und Theologie in einer bestimmten Interpretation
der Metaphysik zusammenzubinden. Die Verwandtschaft, ja der Zusam-
menfall von metaphysischem und theologischem Denken deutet sich schon
in der Vorstellung einer Aneignung der Prisenz an. Die Idee einer Wieder-
aneignung, eines Priasentwerdens weist deutliche Parallelen zu religiosen
Glaubenspraktiken und Heilslehren auf: Auf Prisenz und Wiederaneignung
ausgerichtet sind die ins Jenseits bzw. in die messianische Erfiillung ver-
schobenen feloi der monotheistischen Glaubensrichtungen; auf sie stiitzen
sich aber auch, sozusagen im Kleinen, Glaubenstechniken wie das Gebet,
bei dem, iibrigens auch im Sprechen, eine Nihe zu Gott hergestellt werden
soll, die sich als Versuch einer Herstellung gottlicher Prisenz deuten lésst.
Derrida formuliert die These einer engen Verwandtschaft von Theologie
und Metaphysik und damit einer wechselseitigen Verwiesenheit von Glau-
ben und Wissen explizit. Um den theologischen Charakter der okzidentalen
Ontologie hervorzuheben, verwendet er verschiedentlich den Terminus der
Ontotheologie. Dieser Begriff taucht schon in Kants Kritik der reinen Ver-
nunft auf. Allerdings versteht Kant unter Ontotheologie eine transzendenta-
le Theologie, die auf das Dasein eines gottlichen Urwesens mithilfe begriff-
lichen Denkens schlieBen zu kénnen beansprucht.16 Derridas Verwendung
des Begriffes hingegen schlieft an Heideggers Begriffsprigung an. Hei-
degger macht von der Bezeichnung der Ontotheologie ndmlich keinen Ge-
brauch, um eine bestimmte Form der Theologie zu charakterisieren, son-
dern er spricht von Ontotheologie, um auf die intime konzeptionelle und
nicht allein historische Verbundenheit von Theologie und Ontologie in der
Tradition der Metaphysik hinzuweisen.'” Es ist diese zuletzt genannte Be-
griffspragung, auf die sich Derridas Rekurse auf die Ontotheologie stiitzen.
Aufschlussreich nicht nur fiir die These der Verbundenheit von Theologie
und Philosophie, sondern auch fiir die Anlage der Dekonstruktion insge-
samt ist eine Passage aus De la grammatologie. Es ist lohnenswert, diese

16 Vgl. Kant, KrV, B 660.
17 Vgl. Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21.

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Passage im vollen Umfang zu zitieren, um sie sodann Stiick fiir Stiick zu
erortern. Die Stelle zieht ein kurz innehaltendes Resiimee der vorangegan-
genen Auseinandersetzung mit der metaphysischen und der wissenschaftli-
chen Zeichentheorie; es geht in ihr um eine Erlduterung der Position Derri-
das zu den Begriffen, mit deren Hilfe diese Zeichentheorien operieren. Vor
allem ist die Rede von der, durch Saussure geprigten, Opposition zwischen
Signifikat und Signifikant, ihrem Vorlduferpaar signatum versus signans
und natiirlich dem Begriff des Zeichens selbst. Uber seine Stellung zu die-
sen Begriffen bemerkt Derrida Folgendes:

,.Bien entendu, il ne s’agit pas de ,rejeter’ ces notions: elles sont nécessaires et, au-
jourd’hui du moins, pour nous, plus rien ne pensable sans elles. Il s’agit d’abord de
mettre en évidence la solidarité systematique et historique de concepts et de gestes
de pensée qu’on croit souvent pouvoir séparer innocemment. Le signe et la divinité
ont le méme lieu et le méme temps de la naissance. L’époque du signe est essentiel-
lement théologique. Elle ne finira peut-étre jamais. Sa cloture historique est pourtant

déssinée.*

-Es geht keinesfalls darum, diese Begriffe ,zuriickzuweisen’. Sie sind notwendig,
und zumindest heute 146t sich fiir uns ohne sie nichts mehr denken. Es muf} vielmehr
die systematische und historische Verbundenheit von Begriffen und Gesten des
Denkens evident gemacht werden, die man oft unbedenklich glaubt voneinander
trennen zu konnen. Das Zeichen und die Géttlichkeit sind am gleichen Ort und zur
gleichen Stunde geboren. Die Epoche des Zeichens ist ihrem Wesen nach theolo-
gisch. Sie wird moglicherweise nie enden. Dennoch zeichnet sich ihre historische
Vollendung (cloture) ab.“"®

Greifen wir zundchst den Aspekt dieses weitreichenden und reichhaltigen
kurzen Passus heraus, der die Dinge beriihrt, die Gemeinsamkeiten von
Glauben und Wissen betreffen. Derrida behauptet hier zusammenfassend
noch einmal, dass sich die Zeichentheorie der Metaphysik, die er offenbar
in Folge seiner These einer wesentlichen Ubereinstimmung wissenschaftli-
cher und metaphysischer Begriffe mit der modernen semiotischen Zeichen-
theorie verbindet, im Kern auf theologische Annahmen stiitzt. Zumindest
erscheint es ihm grundfalsch zu sein, die Theologie und die metaphysische

18 Derrida, Grammatologie, 25, Herv. i. O. (dt. 28).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 111

Theorie von der Wahrheit des Zeichens als etwas Getrenntes zu behandeln.
Sie sind aber nicht allein deshalb miteinander verbunden, weil sie einen
gemeinsamen historischen Weg, wenigstens in grolen Teilen, zuriickgelegt
haben, sondern Derrida weist ausdriicklich auch auf eine systematische
Verbundenheit hin. Damit folgt er iibrigens Heideggers Uberlegung zur be-
grifflichen Zusammengehorigkeit von Ontologie und Theologie. Was Hei-
degger schreibt, erldutert in gewisser Weise Derridas unscheinbare Formu-
lierung, in der die systematische Verbundenheit von Zeichen und Géttlich-
keit unerortert durch die Konjunktion und (,,]a solidarité systematique et
historique bzw., wie es die deutsche Ubersetzung etwas niichterner vor-
schlégt, ,.die systematische und historische Verbundenheit* heifit in einem
der oben zitierten Sitze) neben die historische gestellt wird: ,,Der theologi-
sche Charakter der Ontologie beruht somit nicht darauf, daf die griechische
Metaphysik spéter von der kirchlichen Theologie des Christentums aufge-
nommen und durch diese umgebildet wurde. Er beruht vielmehr in der Art,
wie sich von friih an das Seiende als das Seiende entborgen hat“." Ebenso
hilt auch Derrida eine solche, iiber blofie historische Zusammenhinge hi-
nausgehende Beziehung zwischen, wie sich erweiternd sagen lésst, Philo-
sophie und Theologie bzw. zwischen Géttlichkeitsglauben und Zeichenwis-
sen fest: ,L’époque du signe est essentiellement théologique. Soweit
zunichst der Befund. An ihm hilt Derrida auch noch mehrere Jahrzehnte
spéter fest, wenn er in Foi et savoir darauf insistiert, dass die technisch-
wissenschaftliche und kritische Vernunft der Religion keineswegs ent-
gegengesetzt ist, sondern beide strukturell und logisch-genetisch aufs Engs-
te verwandt sind.” In diesem Text bringt er Wissen und Glauben in zwei
sich steigernden Hinsichten zusammen:' Glauben ist fiir das Wissen nim-
lich zunichst deshalb wichtig, weil man glauben muss, dass man etwas
weil}. Das Wissenkonnen des Wissens entbirgt sich nicht von allein; es be-
darf des glaubenden Zuspruchs, um als Gewissheit gewusst werden zu kon-
nen. Das aber gilt nicht nur fiir dieses oder jenes Einzelwissen: Geglaubt
werden muss, das hat schon Nietzsche dargelegt, vor allem auch an das
Wissen als Wissen. Erst durch den Glauben an das Wissen als solches kann
iiberhaupt von diesem oder jenem Wissen gesprochen werden.

19 Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21.
20 Derrida, Foi, 46 (dt. 49).
21 Vgl. Derrida, Foi, 49 (dt. 52/53).

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Der Textauszug aus De la Grammatologie ist aber nicht allein aufgrund
dieser Diagnose wichtig. Derrida platziert die Diagnose zwischen zwei An-
nahmen, die fiir seine eigene Unternehmung von grofer Bedeutung sind.
Beide Annahmen hiingen, wie sich gleich zeigen wird, sehr eng miteinander
zusammen. Eingangs schreibt Derrida, dass es nicht um eine Zuriickwei-
sung der Begriffe gehen soll und kann. Diese Wendung federt die Folgen
des Befundes gleich von vornherein ab: Ziel ist nicht eine Uberwindung
oder eine Verabschiedung der Begriffe; soviel ist klar. Im zweiten Satz
heiflit es dann gar, dass sie notwendig sind, denn ,,aujourd’hui du moins,
pour nous, plus rien ne pensable sans elles” (,,zumindest heute 146t sich fiir
uns ohne sie nichts mehr denken®). Die Begriffe lassen sich offenbar gar
nicht verabschieden. Derrida geht — womit wir zur zweiten Annahme kom-
men — im vorletzten Satz der zitierten Passage noch einen Schritt iiber die-
sen Eindruck hinaus, indem er dort sogar daran zweifelt, ob die Epoche des
Zeichens jemals enden wird: ,,peut-étre” (,,moglicherweise®), so Derrida,
wird sie das ,,jamais* (,,nie”) tun. Auch deshalb liegt es nahe, eine Zuriick-
weisung der Begriffe noch nicht einmal anzupeilen. Thre Uberwindung
scheint undenkbar und damit auch unerreichbar zu sein. Aber die Diagnose
bleibt dennoch keineswegs folgenlos: Sie nimmt der Theorie des Zeichens
die Gewissheit. Zumindest kann von einer wissenschaftlichen oder begriff-
lichen Wahrheit des Zeichens kaum die Rede sein, wenn es der glaubens-
miBig gestifteten Idee von Gottlichkeit untrennlich verbunden ist. Es
spricht einiges dafiir, dass Derrida auf diesen Umstand anspielt, wenn er im
letzten Satz der Spekulation iiber das Ende der Epoche, das moglicherweise
nie eintritt, hinzufiigt, dass sich ,,sa cléture historique® (,.ihre historische
Vollendung*‘) abzeichnet. Beides wurde in einem anderen Satz schon weni-
ge Seiten zuvor reflektiert. Dort hat Derrida iiberlegt, ,,qu’on ne sort pas de
I’époque dont on peut dessiner la cloture® ** — moglicherweise, denn auch
das Lisst sich nicht mit Gewissheit sagen. Derridas Uberlegungen zur clétu-
re lassen sich nun als Anspielung auf den Umstand lesen, dass die Epoche
des Zeichens und mit ihr die Wahrheitsidee der Metaphysik (auch die der
Philosophie sowie der modernen Wissenschaft) nicht mehr wirklich bei
sich ist — auf sie kann nicht mehr wie selbstverstiandlich rekurriert werden,

22 Derrida, Grammatologie, 24 (dt. 26: ,,dal man aus einer Epoche, deren Ab-
schluf (cloture) umriBhaft sich bereits abzeichnen 14Bt, doch nicht heraustritt®,
Ubersetzung leicht geindert, OFM).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 113

wenn die in ihr aufgehobene Wissens- und Gewissheitsidee einmal erschiit-
tert ist. Genau das aber vollzieht sich durch eine dekonstruktive Befragung
dieser Begriffe. Zumindest fiir moderne Wissens- und Zeichenkonzeptionen
kann eine strukturelle Verwandtschaft mit der Theologie und damit letztlich
ein Bezug zum Glauben nicht folgenlos bleiben. Im Grunde aber ist davon
der gesamte Wahrheitsanspruch der Philosophie, der sich gegen den Glau-
ben unabhingig behaupten konnen muss, gefihrdet. Wir haben, in einer
anderen Variante, diese erschiitternde Bewegung, die Glauben und Wissen
zunichst zusammenzieht und sie dadurch in ihren Selbstverstindnissen und
ihrer Selbstgewissheit briichig werden ldsst, schon bei Nietzsche kennen
gelernt. Derrida verféhrt in seiner auflosenden Befragung noch vorsichtiger
und konsequenter als Nietzsche: Zwar deutet er an wenigen Stellen an, dass
etwas nach der Epoche der Metaphysik kommen konnte,” aber die zur Zu-
riickhaltung mahnenden Stellen tiberwiegen im Ganzen solche verhaltenen
Uberschreitungsgesten. Vor allem zieht Derrida aus der Uberzeugung einer
Unmoglichkeit des Uberstiegs eines metaphysischen Begriffsverstindnisses
die methodisch strenge Konsequenz, gleichsam von innen zu befragen.
Wenn er die Begriffe ins Rutschen bringt, dann tut er das aus ihnen heraus.
Sie und die sie tragende metaphysische Logik sind allein deshalb dekons-
truierbar, weil sie autodekonstruktive Tendenzen aufweisen. Diese suchen
sie iiblicherweise zu kaschieren, und die Aufgabe der Dekonstruktion be-
steht darum im Aufspiiren und Sichtbarmachen dieser verheimlichten, aber
nur notdiirftig tibertiinchten Risse und Spalten.

Die Figur der différance ist nun deshalb so geeignet, das dekonstruktive
Verfahren zu verdeutlichen, weil sie selbst — ohne, wie gesagt, Wort oder
Begriff zu sein — eine solche Infragestellung begrifflichen Denkens von in-
nen ist. Sie ist es zundchst dadurch, dass sie einen unhorbaren, aber lesba-
ren Unterschied zum franzosischen Substantiv différence aufweist. Derrida
zufolge ist es fiir die Theorie des sprachlichen Zeichens, durch das sich
Prisenz herstellen lassen soll, auBerordentlich wichtig, der Schrift eine le-
diglich doppelnde, kopierende Funktion zuzuweisen.”* An einer solchen
Wortschopfung wie der différance zeigt sich aber die Fragwiirdigkeit dieser
Annahme: Im Franzosischen bleibt der Unterschied zwischen einem ge-

23 Derrida, Grammatologie, 25 (dt. 29).
24 Vgl. Derrida, Grammatologie, Teil 1, Kap 1.

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

schriebenen e und einem « in diesem Fall unhérbar.” Es zeigt sich so, dass
es eine rein phonetische Schrift nicht gibt. Anhand der mehrdeutigen Se-
mantik des in der différance gewissermallen aufgegangenen franzosischen
Verbes différer lasst sich die damit in Gang gebrachte Dekonstruktion der
durch sprachliche Zeichen hergestellten Prdsenz weiterfithren: Différer
kann sowohl sich unterscheiden als auch etwas aufschieben oder auch ver-
schieben bedeuten.”® Derridas Gebrauch der différance lasst sich so zu-
gleich als eine nichtbegriffliche Artikulation einer Infragestellung der Mog-
lichkeit einer Herstellung von Prisenz durch Begriffe verstehen: Wenn die
différance, wie Derrida meint, die heimliche Logik der metaphysischen Be-
griffsbildung ist, dann sagt er damit, dass sich Begriffe vor allem dadurch
auszeichnen, ihr Ziel einer Herstellung von Gewissheit durch die Prisenz
fortwédhrend zu verfehlen. Statt das kategorial Erfasste zu prisentieren, wei-
sen sie stets einen Unterschied zu ihm auf, der dazu fiihrt, dass an die Stelle
eines immer wieder unzuldnglichen Begriffs ein neuer Begriff treten muss,
der der Sache addquater sein soll, sie aber wiederum verfehlt und nach
einer weiteren Supplementierung verlangt. Es ergibt sich so statt einer be-
grifflichen Herstellung von Préisenz eine Kette von Supplementen,27 die
sich unaufhorlich fortschreibt, da sich letztlich kein Begriff als zulidnglich
erweisen wird. Diesen Eindruck jedenfalls legt eine dekonstruktive Lektiire
der Geschichte der Philosophie nahe. Die fortwédhrende Verschiebungsbe-
wegung ldsst sich nun, dekonstruktiv gelesen, als autodekonstruktive Spur
eines unendlichen Aufschubs lesen. Genau das deutet die Figur der diffé-
rance an. Mehr noch: Sie weist nicht nur auf die autodekonstruktiven Ten-
denzen von stets ergdnzungsbediirftigen Begriffen hin, sondern sie stellt in
letzter Konsequenz auch die Ideen von einer auf den Begriff zu bringenden
Sache, von etwas Seiendem, das sich erfassen lésst, in Frage. Fragwiirdig
ist namlich nicht nur die das metaphysische Begriffsdenken tragende Zei-
chentheorie, sondern fragwiirdig ist auch die auf ihm aufruhende Ontologie.
Kurzum, zweifelhaft wird so besehen die Gewissheit, die im wahren Wis-
sen der Begriffe, das sich konstitutiv entzieht und eben dadurch briichig
wird, aufgehoben sein soll. Derrida unterstreicht dabei, dass seine dekons-
truktive Erkundungsstrategie nicht mit den MaBstiben philosophischer Ar-

25 Vgl. Derrida, La différance, 3-5 (dt. 31-33).
26 Vgl. Derrida, La différance, 8 (dt. 36).
27 Vgl. zur Kette der Supplemente: Derrida, Grammatologie, Teil 2, Kap. 2.

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 115

gumentationen gemessen werden kann, da sie diese gerade zur Disposition
stellt. Zudem verzichtet die Dekonstruktion auf eine Zielbestimmung; ihre
Strategie ist, wie es Derrida fasst, ,,sans finalité“.”® Die Bewegung einer
Abkehr von den Regeln philosophischer Argumentation und der Verzicht
auf eine Zielbestimmung sind, wie hervorzuheben ist, keine aufgesetzten
Gesten, sondern notwendige Implikationen des dekonstruktiven Vorgehens:
Nicht den Vorgaben einer philosophischen Argumentation zu folgen, heifit
fiir Derrida keineswegs, auf eine strenge Lektiire zu verzichten. Der philo-
sophischen Rede kann vielmehr darum nicht gefolgt werden, weil sie zur
Frage steht. Ahnlich verhiilt es sich mit dem Verzicht auf einen orientieren-
den Horizont: Wenn der Zweifel an der Moglichkeit einer Aneignung von
Prisenz ernsthaft artikuliert wird, dann kann nicht auf Umwegen wiederum
ein Ziel, das es zu erreichen gilt, eingeschmuggelt werden.

Erstaunlich und wichtig ist, dass Derridas Dekonstruktion des Wissens,
die nicht nur das von der Aufkldrung sogenannte dogmatische Wissen der
traditionellen Metaphysik erfasst, sondern gerade auch das sich iiber die
Metaphysik erhaben gebende moderne wissenschaftliche Wissen, trotz die-
ser Abkehrungsbewegungen keineswegs einen Bruch mit bestimmten nor-
mativen Zielsetzungen der Aufkldarung bedeutet. Obwohl Derrida, klarer als
es bei den anderen, in den vorangegangenen Kapiteln diskutierten Autoren
der Fall war, in seiner Erkundung von Glauben und Wissen einer via nega-
tiva folgt, hilt er dennoch sehr deutlich an einem normativen Impetus des
Aufklidrungsgeschehens fest. Vor allem in seinen spéten Schriften zeigt
sich, dass er die Dekonstruktion als emanzipatorisches Projekt begreift. So
weist er in Force de loi beispielsweise ausdriicklich darauf hin, dass ihm
nichts weniger veraltet zu sein scheint, als das klassische Ideal der Emanzi-
pation.”” Derrida 16st so zwar die klassische Emanzipationserzihlung der
Moderne, derzufolge die Befreiung sich einer Befreiung vom Dunkel des
Dogmas durch das lichte Wissen verdankt, auf; aber er verabschiedet damit
nicht zugleich auch den Anspruch auf Emanzipation. Diese wird, das zeigt
sich an seinen frithen Arbeiten, der Dekonstruktion tibrigens nicht nachtrig-
lich aufgepfropft, sondern sie liegt in der dekonstruktiven Bewegung selbst
begriindet. In dem Aufsatz rympan, den wir schon mehrfach herangezogen
haben, wird ein solcher emanzipatorischer Charakter der Dekonstruktion

28 Derrida, La différance, 7 (dt. 35: ,,ohne Finalitit®).
29 Derrida, Force de loi, 62 (dt. 58).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

greifbar: Derrida hebt in ihm, wie sich weiter oben gezeigt hat, diagnostisch
hervor, dass Begriffsoppositionen keineswegs neutral angelegt sind, son-
dern in ihnen Hierachien zur Geltung gebracht werden. Der Dekonstruktion
von Kategorien sind deshalb emanzipatorische Dimensionen einbeschrie-
ben, weil sie sich als eine Kritik von Herrschaftsverhiltnissen verstehen
lasst.™

Die 6ffnende Bewegung der Dekonstruktion ist aber auch allein schon
deswegen normativ bedeutsam, weil sie feste Strukturen aufbricht. Durch
ihre Auflosung ndamlich konnen die wandelbaren und unkalkulierbaren Be-
diirfnisse immer besonderer Anderer auf die Biihne geriickt werden. Sie
entgehen dem klassischen Wissen der Philosophie, der Wissenschaften und,
wie Derrida seit Force de loi immer wieder betonen wird, des Rechts. Wis-
sen zielt iiblicherweise auf allgemeine Strukturen. Die aneignende Grund-
bewegung der philosophischen Begriffsbildung ist hier typisch fiir die auf
Allgemeinheit zielende Tendenz des Wissens: Etwas auf den Begriff brin-
gen, heif3it vor allem auch, seine allgemeinen Ziige festzuhalten, es einzu-
ordnen und ihm einen Platz zuzuweisen. Es liegt auf der Hand, dass in die-
sem Prozess fiir die Besonderheiten und ihre Sperrigkeit kaum Platz bleiben
kann: Sie storen und deshalb sucht das begriffliche Denken sie zu neutrali-
sieren. Derridas Uberlegungen weisen hier iibrigens eine grofe Nihe zu
Adornos Denken des Nichtidentischen auf, denn auch dieses zielt darauf,
das nicht subsumierbare Besondere gegen die Objektivierungen der Begrif-
fe zur Geltung zu bringen. Auch Adorno vollzieht dabei ebenfalls die von
Nietzsche angedeutete und fiir Derridas Philosophieren so wichtige Bewe-
gung eines philosophischen Hinausgehens iiber die Philosophie durch eine
grundlegende Kritik ihrer Begriffsbildung. Bei Adorno heifit es: ,,Darum

iiberschreitet philosophische Kritik an der Identitiit die Philosophie.”'

30 An diese emanzipatorischen Mdoglichkeiten einer dekonstruktiven Paralyse von
Begriffen, die Herrschaftsverhiltnisse stiitzen, schlieen in unterschiedlicher
Weise die Arbeiten feministischer Philosophinnen wie Judith Butler und Iris
Marion Young an. Vgl. Butler, Gendler trouble und Young, Justice and the Pol-
itics of Difference.

31 Adorno, Negative Dialektik, 22. Derrida selbst hat, wenn auch erst sehr spit und
veranlasst durch das konkrete Ereignis der Verleihung des Adorno-Preises, diese
Nihe zu Adorno reflektiert. Vgl. Derrida, Fichus.

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 117

Es ist diese Normativitidt des Nichtidentischen, die Normativitit der,
wie Derrida zuweilen schreibt, irreduziblen Besonderheit (irréductible sin-
gularité)”, die von der auf Allgemeinheit zielenden Struktur des Wissens
nicht nur nicht in den Blick genommen werden kann, sondern die durch sie
vernichtet zu werden droht. Deshalb richtet sich die Dekonstruktion auch
aus normativen Griinden gegen die anverwandelnde Struktur des Wissens
und wendet sich stattdessen der Unkalkulierbarkeit des Besonderen zu. In
Force de loi etwa arbeitet Derrida nachdriicklich das Unkalkulierbare der
Gerechtigkeit heraus® und weist auf die Unumginglichkeit hin, die wis-
sensgeleiteten Regeln des kalkulierenden Rechts mitunter im Namen der
Gerechtigkeit aufheben zu miissen.** In Politiques de I’amitié verfolgt er
den damit gelegten Argumentationsfaden weiter, indem er die Uberlegun-
gen zur Normativitit der Besonderheit jenseits des Wissens auf Fragen
politischer Entscheidungen und der Moglichkeit der Verwantwortungs-
iibernahme fiir sie tibertragt. Dort wendet er sich aus den nunmehr bereits
bekannten Griinden expressis verbis gegen das Wissen und hilt fest, ,,que

3 weil von einer

I’instant de la décision doit rester hétérogene a tout savoir
Entscheidung nur dann gesprochen werden kann, wenn sie nicht zwangs-
laufig, in der Form eines Programms gewissermallen, ablduft. Und auch nur
dann kann fiir sie Verantwortung tibernommen werden, denn nur in diesem
Fall handelt sich iiberhaupt um eine Entscheidung. Neben die Unhaltbarkeit
der Anspriiche des Wissens, Gewissheit bereit stellen zu konnen, tritt dem-
nach seine normativ bedenkliche Tendenz, die Besonderheit an einer sie
versehrenden Allgemeinheit zu brechen. Beides hingt fraglos zusammen:
Gerade durch die interne Briichigkeit des Wissens, die die Dekonstruktion
zu Tage fordert, wird seine Tendenz, sich gewaltsam zu etablieren, ver-
stirkt. Wissen, das sich nicht von selbst versteht, das als Wissen aufzutreten
sucht, aber stets unzulidnglich bleibt und an der Aneignung von Gewissheit
notorisch scheitert, kann sich nur behaupten, indem es sich gewaltsam
durchzusetzen sucht. Auf diesen gewaltsamen Zug des Wissens hat bereits
Nietzsche mit Blick auf das moralische Wissen hingewiesen: Eine episteme

32 Derrida, Force, 56.

33 Vgl. Derrida, Force, 38 (dt. 33/34).

34 Vgl. Derrida, Force, 50 (dt. 46/47).

35 Derrida, Politiques, 247. (dt. 296: ,,.Der Augenblick der Entscheidung muss je-

dem Wissen als solchem [...] heterogen bleiben‘)

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

kommt nicht einfach zur Welt und behauptet sich in ihr durch ihre Selbst-
evidenz, sondern sie muss der Welt, da sie zwangsldufig ein fragwiirdiges
Kunstgeschopf (Nietzsche spricht von der Erfindung) ist, erst eingepréigt
werden.

Obwohl sich also zeigt, dass normative, auf Emanzipation ausgerichtete
Ziige in den Grundbewegungen von Derridas Dekonstruktion angelegt sind,
weist die Normativitit von Derridas Denken einen eigentiimlichen Charak-
ter auf. In ihr spielt ndmlich, wie sich besonders in seinen spiten Schriften
immer wieder zeigt, unversehens der Glaube eine eminente Rolle. Derrida
schreibt nicht iiber normative Frage, sondern er bekennt sich zu normativen
Haltungen. Das muss auf den ersten Blick schwer nachvollziehbar, stellen-
weise gar paradox anmuten: Denn obwohl Derrida, wie wir gesehen haben,
Glauben und Wissen als Quellen der Gewissheit riickhaltlos dekonstruiert,
gibt er seinen normativen Bekenntnissen die Form von Glaubensbekennt-
nissen.*® Der Glaube, auf den sich Derrida dabei bezieht, ist freilich, wie
sich sogleich in der Lektiire dieser Glaubensbekenntnisse zeigen wird, kein
ungebrochener. Es ist so etwas wie ein aufgekldrter Glaube oder besser: Es
ist der Glaube, der bleibt, wenn das Wissen und mit ihm auch die Gewiss-
heit des Glaubens dekonstruiert sind. Es handelt sich sozusagen um einen
Glauben ganz ohne Wissen, um einen Glauben, dessen zentrales Charakte-
ristikum darin besteht, auf jegliche Gewissheit ausdriicklich zu verzichten.
Seine Normativitit liegt nicht im Bekenntnis zu bestimmten Gehalten, wie
es fiir religiose Glauben gleich welcher Observanz zumeist so wichtig ist,
sondern im Verzicht auf die Bestimmung eines Gehaltes; ein Verzicht, der
sich aus den der Dekonstruktion innewohnenden 6ffnenden und offen hal-
tenden Bewegungen ergibt. Es scheint im Grunde diese Offnungsbewegung
zu sein, die Derrida als Emanzipation ins Auge fasst. Betrachten wir die
Konturen dieses eigenartigen Glaubens jenseits von Glauben und Wissen
etwas eingehender.

Beginnen wir mit einer Stelle aus Foi et savoir, in der die wesentlichen
Momente von Derridas Stellung zum Glauben, wie er sie in seinen spéten
Schriften entfaltet, versammelt sind:

~Premier nom: le messianique, ou la messianicité sans messianisme. Ce serait

I’ouverture a I’avenir ou a la venue de I’autre comme avenement de la justice, mais

36 Vgl. etwa Derrida, L’université sans condition, 11 (dt. 9).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 119

sans horizont d’attente et sans préfiguration prophétique“. Etwas weiter heift es
dann noch: ,,Cette dimension messianique ne dépend d’aucun messianisme, elle ne
suit aucune révélation déterminée, elle n’appartient en propre a aucune religion

abrahamique.*

,.Erster Name: das Messianische, das Messianische ohne Messianismus. Genannt ist
damit eine Offnung auf die Zukunft hin, auf das Kommen des anderen als widerfah-
rende Gerechtigkeit, ohne Erwartungshorizont, ohne prophetisches Vorbild, ohne
prophetische Vorausdeutung und Voraussicht.“ ,, Die messianische Dimension hingt
von keinem Messianismus ab, sie folgt keiner bestimmten Offenbarung, sie gehort

keiner abrahamischen Religion eigentlich an.*”’

In dieser Passage werden in stark komprimierter Form die zentralen fopoi
von Derridas Spétphilosophie angesprochen. Um diese Textstelle zu lesen,
ist es daher notig, einige Bemerkungen zu den Grundlinien von Derridas
normativen Uberlegungen zur Gerechtigkeit und zur politischen Philoso-
phie zu machen. Bislang haben wir die Dekonstruktion vor allem als ein
Verfahren kennen gelernt, das die Scheinbarkeit der Gewissheit von Begrif-
fen auflost und das dabei der Genealogie in vielen Hinsichten dhnelt. Da-
durch konnte der Eindruck entstanden sein, dass der paralysierende Tiefen-
blick begriffsgenealogischer Prigung das wichtigste Kritikmittel der De-
konstruktion darstellt und dass die Dekonstruktion in ihrem Bemiihen, Sup-
plementierungsketten und Verschiebungsspuren nachzustellen vor allem
auf die Vergangenheit hin ausgerichtet ist. Die Bahn dekonstruktiver Be-
fragungen von Begriffen besitzt zweifelsohne auferordentliche Bedeutung
fiir Derridas Vorgehen und der Eindruck, dass die Genealogie von grofler
Wichtigkeit fiir die Dekonstruktion ist, ist insofern gerechtfertigt.”® Falsch
wire allerdings der in gewisser Weise sogar nahe liegende Schluss, dass der
Blick der Dekonstruktion nach hinten gerichtet ist und sie gleich Benjamins

37 Derrida, Foi, 30/31 (dt. 31/32). Da dieser Teil von Derridas Text insgesamt kur-
siv gesetzt ist, handelt es sich bei den nicht kursiven Wortern um Hervorhebun-
gen; sie stammen von Derrida.

38 Derrida verweist explizit auf die Genealogie als einen dekonstruktiven Stil, der
neben dem Aufspiiren logischer Paradoxien als ihr wichtigstes Mittel gelten
kann. Vgl. Derrida, Force, 48 (dt. 44).

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Engel der Geschichte® nurmehr noch die Folgen betrachten und allenfalls
nachtrigliche Klarstellungen anbringen kann. Derrida arbeitet spitestens sei
Force de loi immer stirker nicht nur die normative Bedeutung der Dekons-
truktion heraus,” sondern er lisst im Zuge dieser Beschiftigung mit ethi-
schen und politischen Fragen auch die auf die Zukunft und das Kommende
hin ausgerichteten Dimensionen der Dekonstruktion hervortreten. Wahrend
wir bisher vor allem beobachten konnten, wie die Dekonstruktion durch
den genealogischen Tiefenblick die Gewissheit iiberkommener Begriffe
erschiittert und so die Bedeutung einer Dekonstruktion des Wissens priméar
von ihrer gewissermaflen nacharbeitenden Seite her ins Licht geriickt wur-
de, verschiebt sich der Fokus nun auf die vorbereitende Seite der Dekons-
truktion. Aus ethischer und politischer Sicht ist dieser Perspektivwechsel
unmittelbar einleuchtend: Denn fiir ethische und politische Fragen ist es
unabdingbar zu reflektieren, was aus einem Briichigwerden von Gewisshei-
ten, seien es solche des Wissens oder solche des Glaubens, fiir das Hier und
Jetzt, das immer schon mit einem halben Schritt in die Zukunft hineinragt,
folgt. Das sind, um Missverstindnissen vorzubeugen, keineswegs fremde
Pfade, die die Dekonstruktion betritt. Die Ungewissheit des zukiinftig
Kommenden ist auch fiir die fritheren Arbeiten Derridas wesentlich: Dass
sich die Zukunft nicht antizipieren lésst, iiber sie also nichts mit Gewissheit
festgehalten werden kann, hat Derrida iiberhaupt erst zu der Idee eines An-
setzens der Dekonstruktion im Inneren von Begriffskonzeptionen gefiihrt,
mit denen man eben hier und jetzt konfrontiert wird und die nicht einfach
von einer zukiinftigen Warte aus befragt werden konnen, da sich eine sol-
che gar nicht einnehmen lisst. Der genealogische Blick der Dekonstruktion
ist nur scheinbar nach hinten ausgerichtet; was er diagnostisch zu Tage for-
dert, hat groBe Relevanz auch fiir das, was zu tun ist und auch dafiir, wie es
zu tun ist. Und hier ist es die Anerkennung der Ungewissheit, die die wich-
tigste Lektion darstellt, die sich von der Dekonstruktion fiir praktische Fra-
gen lernen ldsst. Deshalb gewinnt der Begriff des Vielleicht (peut-étre),
dessen zentrale Stellung in Nietzsches Denken sich bereits gezeigt hat, auch
fiir Derrida grof3e Bedeutung‘”, denn er hilt die grundlegende Ungewissheit

39 Vgl. Benjamins neunte geschichtsphilosophische These; Benjamin, Uber den
Begriff der Geschichte, 6971.

40 Vgl. Gondek/Waldenfels, Derridas performative Wende.

41 Vgl. hierzu nur: Derrida, Politiques, Kap. 2.

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 121

immer wach. In der oben zitierten lingeren Passage aus Foi et savoir deutet
sich ein Zusammenspiel von zwei Annahmen an, das so etwas wie die poli-
tische Ethik der Dekonstruktion ausmacht. Derrida fordert einerseits zu
einer Offnungsbewegung zur Zukunft auf, zu einer ouverture a ’avenir.
Die Offnung muss bedingungslos sein, denn die Zukunft ldsst sich nicht
wissen. Die Offnung muss deshalb das Kommen des Anderen (la venue de
I’autre) begriiflen, sich dafiir bereithalten. Dieser Andere oder auch dieses
Andere versinnbildlicht gleichsam die Normativitidt der bedingungslosen
Offnung auf die Zukunft, das Kommende hin: Unsere Haltung zum Kom-
menden muss sich fiir das Andere und die Anderen bereithalten; iiber sie
lasst sich nichts wissen und alle Versuche, die Zukunft vorwegzunehmen,
miissten dem Anderen unweigerlich Gewalt antun, weil sie sich ihm im
Versuch der Vorwegnahme verschlieBen wiirden. Derrida deutet deshalb
auch die Gerechtigkeit und die Demokratie als Bewegungen der bedin-
gungslosen Offnung.*

Darum betont er andererseits ausdriicklich, dass das Erwarten des
Kommens und des Kommenden keinen Erwartungshorizont (sans horizon
d’attente) kennen kann. Ein solcher Horizont wiirde versuchen, die Zukunft
in vorgezeichnete Bahnen zu ziehen. Dieser Verzicht auf einen Horizont
bedeutet, wie wir aus einer korrespondierenden Stelle in Force de loi erfah-
ren,” einen Verzicht auf die Gewissheit sowohl eines Horizonts des Wis-
sens als auch eines Horizonts des Glaubens: Derrida distanziert sich von
der sikulisierten Variante eines Horizontdenkens, wie sie etwa bei Kant
vorkommt, und er wendet sich auch ab von religiosen Horizontideen, die in
messianischen Lehren enthalten sind. Das alles wird in dieser Passage aus
Foi et savoir, und nicht allein in ihr, dennoch in Zusammenhang mit einem
Messianischen gebracht. Dieser Umstand ist erkldarungsbediirftig. Betrach-
ten wir hierzu, was Derrida iiber dieses eigenartige Messianische sagt. Er
greift zu einer Formulierung, die sein Messianisches distinkt von jeglichem
religiosen Messianismus abgrenzt: Messianisches ohne Messianismus ist
die Formel, die er dafiir prigt — le messianique, ou la messianicité sans
messianisme. Offenbar ist es der Erwartungshorizont, der Antizipationsver-
such, kurz: die Herstellung von Gewissheit iiber das, was kommen wird,
wenn sich auch nicht sagen ldsst, wann es kommen wird, die Derrida zur

42 Vgl. Derrida, Force und Politiques.
43 Derrida, Force, 57 (dt. 48)

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN

Distanzierung fithren. Seine messianische Dimension folgt, so schreibt er
deshalb, keinem solchen messianischen Programm: elle ne suit aucune ré-
vélation déterminée. Sein Messianismus ist wohl kein religioser Messia-
nismus; fremd bleibt er wenigstens allen Lehren und Gehalten, die das
Kommende zu beschreiben suchen. Auf das Messianische scheint er sich
iiberhaupt nur zu beziehen, um die Ausrichtung auf das, was kommt, zu
umschreiben, um die prinzipielle Offnung zur Zukunft zu akzentuieren.

Das Abgrenzungsbediirfnis gegeniiber dem religiosen Glauben ist auch
an anderen Stellen auffillig. Wiederum begegnen wir hier offenbar Derri-
das Versuch, Begriffe von innen auszuhdhlen, die zu tiberwinden ihm nicht
moglich scheint. In L’université sans condition etwa zieht er zur Beschrei-
bung seiner Position zwar den Begriff des Glaubensbekenntnisses heran,
aber er tut es nicht ungebrochen: ,,comme une profession de foi“, ,,wie ein
“# geien seine Uberlegungen aufzufassen. Kurz darauf
schreibt er dann, dass es sich um einen ,,appel en forme de profession®,

Glaubensbekenntnis

,einen Appell in Form eines Glaubens handelt“.*’ In beiden Fillen benutzt
er den Begriff, aber er schlieit sich ihm nicht an. Er verwendet ihn und
lasst seine Giiltigkeit dennoch in der Schwebe.

Derridas Messianisches ist, wie auch seine Glaubensbekenntnisse, zu-
gleich eine Kritik des Glaubens und des Wissens — als eine Kritik jeder
Gewissheit. Der Glaube, der bleibt, ist nicht Nichts, aber er ist auch nicht
ein Etwas, das sich aneignen ldsst. Er ist ein Bekenntnis zu der Moglich-
keit, die sich aus der Offenheit ergibt und er begriifit die Offenheit als Mog-
lichkeit des Andersseins. Trotzdem: Warum der Bezug zum Glauben?
Selbst wenn er sich in einer Halbdistanz zum Glauben hélt, bleibt der Um-
stand bestehen, dass Derrida etwas vom Glauben zu erhalten sucht. Driickt
sich darin, trotz aller Bekenntnisse zur Ungewissheit, letztlich doch ein,
wenn auch nur verstohlen eingestandenes, Unbehagen an der Ungewissheit
aus? Handelt es sich um einen heimlichen, nur halb eingestandenen Ver-
such, die Hoffnung des Glaubens in einen Glauben jenseits des Glaubens
hiniiberzuretten? Beantworten lassen sich diese Fragen letztlich nicht. Klare
Antworten finden sich jedenfalls nicht in den Texten Derridas. Sie zu er-
warten, hiefle aber auch, Gewissheit dort zu reklamieren, wo sich gerade
gezeigt hat, dass sie nicht zur Verfiigung steht. Vermerken ldsst sich den-

44 Derrida, L’université, 11 (dt. 9).
45 Tbid.

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUIERENDE LEKTUREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 123

noch, dass Derrida auch in seinen Bezugnahmen auf den Glauben den be-
fragenden Zweifel wach hilt. Vielleicht ist sein Rekurs auf diesen Glauben
jenseits von Glauben und Wissen eine Weise, die Hoffnung auszudriicken,
dass das offnende Befragen moglich bleibt.

- am 14.02.2028, 12:19:56. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2028, 12:19:56.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

