
Dekonstruierende Lektüren  
von Glauben und Wissen:  
Jacques Derrida 

 
 
 
Verfolgen wir zunächst noch ein wenig die schwierige Frage, die die Aus-
einandersetzung mit Nietzsches Philosophieren jenseits der traditionellen 
Philosophie am Ende des letzten Kapitels hinterlassen hat. Das ist nur 
scheinbar ein Einstieg von der Seite. Zumindest ist er nicht abwegig, denn 
es wird in der Verfolgung dieser Frage rasch erkennbar werden, dass die 
Beschäftigung mit ihr zugleich auch Aufschluss bietet über Derridas Be-
handlung von Glauben und Wissen. Derridas Schriften können insgesamt 
als Annäherungsversuche an eine Philosophie gelten, die mit der Philoso-
phie im Gespräch bleibt und gleichzeitig zu vermeiden sucht, selbst Philo-
sophie zu sein. Zumeist berührt er diese Probleme aber eher en passant. 
Vielleicht empfiehlt es sich, mit einem Text zu beginnen, in dem sich Der-
rida diese Frage explizit vorlegt. Der Text, tympan, ist der Eröffnungstext 
der berühmten frühen Sammlung von Texten Derridas, die den programma-
tischen Titel Marges de la philosophie trägt und die damit die Frage, die 
uns beschäftigt, bereits im Titel andeutet.1 Derrida beschreibt dort sein 
Verhältnis zur Philosophie als eines, das von Nähe und Distanz gekenn-
zeichnet ist. Distanz sucht er herzustellen, um nicht von der Einverlei-
bungskraft, die er dem philosophischen Diskurs unterstellt, sogleich ge-
schluckt zu werden und dadurch jede Aussicht auf die Möglichkeit zu 
verlieren, das argumentative Spiel der Philosophie zu befragen. Gleichzei-
tig aber ist er in doppelter Hinsicht auch um Nähe bemüht: Einerseits steht 

                                                             
1  Der Titel der deutschen Ausgabe lautet: Randgänge der Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

ihm klar vor Augen, dass er den Kontakt zur Philosophie und ihren Weisen 
des begrifflichen Argumentierens nicht vollständig abbrechen kann, ohne 
sich wiederum der Möglichkeit zu begeben, sie zu befragen. Die Befragung 
der Philosophie kann offenbar auf zwei Weisen unmöglich werden: Sie 
funktioniert nicht, wenn die Nähe zu ihr zu groß ist, wenn die kritische Dis-
tanz fehlt und der oder das Befragende in ihr aufgeht; sie ist aber auch dann 
nicht möglich, wenn die Philosophie einfach liegen gelassen wird und ihr 
argumentatives Spiel somit im Dunkel des Ausgeblendeten verschwindet. 
Andererseits, und darin liegt der zweite Grund für die Nähe, zweifelt Derri-
da daran, ob eine solche radikale Distanznahme überhaupt möglich ist. Es 
scheint ihm hochgradig fragwürdig zu sein, ob sich so etwas wie das argu-
mentative Spiel der Philosophie, das tief mit der Geschichte und der Ideen-
geschichte des Abendlandes verbunden ist, überschreiten lässt. Die Dis-
tanznahme muss also irgendwie von innen erfolgen. Wir werden dieser 
Denkfigur, soviel sei schon an dieser Stelle gesagt, noch öfter begegnen. 
Die Idee einer Befragung von innen, eines Nichtaufgehens in Kategorien 
und Strukturen, die weder verlassen noch einfach hingenommen werden 
können, wird auch für Derridas Verhältnis zu Glauben und Wissen maß-
geblich sein. Betrachten wir, nach diesen eher allgemein gehaltenen Einlas-
sungen, Derridas strategische Erwägungen in tympan etwas genauer. Die 
Ränder bilden in Form der Grenze den Ansatzpunkt für seine Überlegun-
gen. Grenzen stellen, so meint Derrida, einen für die Philosophie nur 
schwer hinnehmbaren Sachverhalt dar. Der philosophische Diskurs kann 
die Grenzen nicht als etwas vollkommen fremdes, als ein nicht überschau-
bares Anderes akzeptieren. Seine Grundbewegung besteht gewissermaßen 
darin, sich die Grenze als seine Grenze anzueignen, indem sie begrifflich 
fassbar gemacht wird; sie darf ihm nicht fremd bleiben.2 Diese Tendenz ist 
in der Auseinandersetzung mit Kant in einem der vorangegangenen Kapitel 
deutlich geworden: Selbst Kant, der darauf insistiert, dass es Grenzen des 
Erkennenkönnens gibt, über die nicht hinausgeblickt werden kann, ohne die 
begriffliche Strenge zu verlieren, die das philosophische Denken auszeich-
net und die es von bloßer Schwärmerei unterscheidet, hat in seinem Bemü-
hen, über die Grenzen des Denkens zu reflektieren, noch versucht, die logi-
sche Struktur des Denkbaren insgesamt zu retten und damit die Grenze als 
auslotbaren topos in das Innere des philosophischen Diskurses zu integrie-

                                                             
2  Derrida, tympan, I (dt. 13). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 103 

 
 

ren. Davon hat er selbst dann nicht abgelassen, als er nicht umhin konnte, 
die Ungewissheit des Grundes des Erkennenkönnens einzugestehen. Philo-
sophie sucht so, wie es Derrida fasst, noch ihr Anderes zu denken. In die-
sem Aneignungsversuch liegt eine Herrschaftstendenz.3 Nun mag es der 
Philosophie, wir haben das bei Kant und Hegel sehen können, schwer fal-
len, diesen Anspruch einzulösen. Diese Beobachtung hilft aber noch nicht 
bei dem Problem weiter, um das es geht, wenn dieser Herrschaftsanspruch 
und seine Schwierigkeiten aufgedeckt sind und zur Frage steht, wie ein 
Denken, das dann nicht mehr einfach als philosophisches und womöglich 
noch nicht einmal ohne Weiteres als Denken bezeichnet werden kann, be-
schaffen sein könnte. Mit anderen Worten, wie ein Denken an den Rändern 
der Philosophie möglich sein soll und welche Form es annehmen könnte. 
Eben das ist die Frage, die sich Derrida in tympan (und andernorts, immer 
wieder) vorlegt. 

Man muss hier vorsichtig vorgehen. Man darf deshalb nicht zu schnell 
sein und nicht voreilig Dinge für selbstverständlich halten. Wie ist es um 
die Frage nach einem Philosophieren an den Rändern der Philosophie be-
stellt? Warum lässt sich diese Frage nicht einfach als idiosynkratisch und 
überspannt zurückweisen? Sie hat sich am Ende des letzten Kapitels aus 
dem Verlauf der Erörterung von Problemen des Denkens Nietzsches erge-
ben. Sicherlich. Aber rechtfertigt sie das bereits als ernstzunehmende Fra-
ge? Das alleine wäre vermutlich noch kein starkes Indiz für die Unumgäng-
lichkeit dieser Frage. Anders aber stellen sich die Dinge schon dar, wenn 
man mit in Betracht zieht, dass die Probleme Nietzsches zwar in einer spe-
zifischen Variante aus den Bedingungen und der Anlage seines Philoso-
phierens resultieren, dass sie aber in einer allgemeineren Hinsicht Probleme 
sind, die einem Mangel an Gewissheit geschuldet sind, der nicht allein 
Nietzsches Problem darstellt. Anders gefasst ließe sich sagen, dass mit der 
Frage nach einem Philosophieren an den Rändern der Philosophie nur zur 
Frage steht, wie philosophiert werden kann, wenn sich Gewissheit nicht 
verbindlich herstellen lässt. Damit ist das Problem aus dem engeren Kon-
text von Nietzsches Denken herausgelöst oder es ist zumindest ein starker 
Verdacht begründet, dass es sich nicht ausschließlich um ein Sonderpro-
blem Nietzsches (und, wie sich jetzt vermutlich schon angedeutet hat, Der-
ridas) handelt. Gewissheit lässt sich auch mit Kant und Hegel nicht errei-

                                                             
3  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

chen. Das war zumindest der Eindruck, der sich aus den Auseinanderset-
zungen mit ihren Behandlungen von Glauben und Wissen ergeben hat. Nun 
könnte man freilich einwenden, dass auch Kant und Hegel das Problem 
noch nicht zwangsläufig zu einem Problem der Philosophie machen. Wann 
aber könnte davon die Rede sein? Wieviele philosophische Texte, von wie 
vielen philosophischen Autorinnen und Autoren wären zum Zwecke eines 
solchen Nachweises zu prüfen? Und was ist das überhaupt, die Philoso-
phie? Der Untersuchungsfokus lässt sich nicht beliebig erweitern. Lassen 
wir diese Fragen, ebenso solche der Auswahl und womöglich noch der Ge-
wichtung der Texte beiseite und halten wir für den verbleibenden Teil der 
vorliegenden Studie als Ergebnis dieser kurzen Zwischenreflexion lediglich 
fest, dass es wenigstens starke Indizien gibt, die dafür sprechen, dass die 
Behandlung dieser Frage sich durch den bisherigen Gang unserer Untersu-
chung als hinreichend interessant rechtfertigen lässt. 

Für Derrida ist die Beschäftigung mit dieser Frage unerlässlich. Wir ha-
ben schon andeutungsweise gesehen, weshalb das der Fall ist. Die begriffli-
chen Annahmen, die der Philosophie eignen, der sich Derrida wenigstens in 
Teilen zu entwinden sucht, können womöglich nicht einfach verworfen 
werden. Wir werden auf diese These noch wiederholt zurückkommen. Für 
Derrida folgt aus ihr, dass die Beziehung zur Philosophie nicht unterbro-
chen werden darf. Sie kann aber auch aus mindestens zwei Gründen nicht 
vorbehaltlos unterhalten werden. Einer der beiden Gründe ist bestimmend 
für Derridas Reserve gegenüber philosophischen Argumentationen. Vor-
sicht ist nach seiner Überzeugung deshalb geboten, weil die Philosophie 
nicht von einem neutralen Erkenntnisinteresse angetrieben werden kann, 
sondern ihr Antrieb die Form eines Herrschaftsbedürfnisses annehmen 
muss. Dieser Einschätzung zufolge, die in Teilen ein Echo von Nietzsches 
Machttheorie darstellt, müssen zwei philosophische Grundoperationen als 
Herrschaftsinstrumente verstanden werden. Beide sind aufs Engste ver-
knüpft mit dem Systemdenken, das auch Nietzsche in hohem Maße suspekt 
ist. Das erste Herrschaftsinstrument ist die Hierarchie.4 Die Philosophie er-
richtet ein Gebäude – bei Kant etwa spielen die Metaphern des Gebäudes, 
der Architektur usf. eine wichtige Rolle – und in diesem Bau werden ein-
zelnen Erkenntnistypen und einzelnen Wissenschaften Positionen zugewie-
sen, die ihrerseits nicht gleichwertig sind, sondern die nach mehr oder we-

                                                             
4  Derrida, tympan, XIV (dt. 21). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 105 

 
 

niger klaren Rangunterschieden organisiert werden. Bestimmte Erkenntnis-
formen haben höhere, andere niedrigere Weihen. Die Philosophie wertet 
auf, aber sie deklassiert dabei auch unweigerlich. Besonders niedrig sind 
unter epistemischen Gesichtspunkten immer die Erkenntnisse angesiedelt, 
die sich nicht oder nur schwer auf den Begriff bringen lassen. Zu denken ist 
hier natürlich an alle empirischen Erkenntnisse, die als flüchtig, ephemer 
und deshalb als stets unzuverlässig beschrieben werden. Erinnert sei nur an 
die hierarchisch angelegten Begriffsoppositionen im kantischen Denken, 
die uns weiter oben beschäftigt haben. Das zweite Herrschaftsinstrument ist 
die Umfassung (enveloppement).5 Eine ihrer Varianten haben wir im philo-
sophischen Bemühen, die Grenze der Philosophie zu einem philosophi-
schen Thema zu machen, schon kennen gelernt. Jeglicher Gegenstand wird 
in einen philosophischen verwandelt. Noch die kleinste Regung hat eine 
Stelle in einer Ordnung oder einem System; sie erweist sich als Teil einer 
solchen Ordnung und sie ruft als solcher immer auch die ganze Ordnung, 
auf die sie als einer ihrer Teile verweist, auf den Plan. Derrida zeigt sich 
überzeugt, dass es ohne eine Auflösung dieser beiden Herrschaftsinstru-
mente unmöglich bleiben muss, sich der philosophischen Einverleibungs-
maschinerie, die auch hinterrücks zuzupacken vermag, zu entziehen.6 Ein 
Philosophieren, das sich bemüht, nicht in der Philosophie aufzugehen, ihre 
Regeln und ihr Funktionieren vielmehr kritisch zu befragen sucht, muss 
sich also an ihnen abarbeiten; es muss sie, wie bekanntlich Derridas Formu-
lierung für diesen Vorgang lautet, dekonstruieren. 

Der andere Grund ist für die vorliegenden Zwecke vermutlich noch 
wichtiger. Auf ihn sind wir im bisherigen Verlauf unserer Auseinanderset-
zung mit Kant, Hegel und Nietzsche immer wieder gestoßen: Die implizite 
und vielleicht fundamentalste Supposition philosophischer Argumentatio-
nen – dass sich durch begriffliches Denken Gewissheit erreichen lässt – hat 
sich in allen vorangegangenen Kapiteln als ausgesprochen zweifelhaft er-
wiesen. Derrida teilt diese Einschätzung nicht allein, sondern er macht sie 
gewissermaßen zum Motor seines Philosophierens. Das zentrale Problem 
einer Philosophie jenseits der Philosophie, einer Philosophie im Zeichen 
des Ungewissen besteht in der Frage danach, wo von aus, in wessen Namen 
und von wem autorisiert sie sich zu einer Befragung der Philosophie auf-

                                                             
5  Ibid. 

6  Derrida, tympan, XVf. (dt. 22). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

macht.7 Die Antwort, deren Ausführung im Grunde genommen alle Schrif-
ten Derridas dienen, ist eine Verortung der Dekonstruktion im Inneren der 
Philosophie. Derrida erläutert in einem späten Text, Voyous, dass es sich 
bei der Dekonstruktion nicht um ein diagnostisches Wissen über etwas 
handeln kann und folgerichtig auch niemals gehandelt hat, weil die De-
konstruktion gar nicht die objektivierende, quasi außerhalb angesiedelte 
Stellung einzunehmen vermag, die eine solche Idee des Wissens unterstellt. 
Dekonstruktion ist Autodekonstruktion.8 Das heißt, dass die Dekonstruk-
tion nichts ist, was mit Begriffen und Konzepten gemacht wird, sondern sie 
ist etwas, was sich im strengen Sinne aus ihrem Inneren heraus mit ihnen 
ereignet. Nur dadurch wird die Dekonstruktion überhaupt möglich. Denn 
allein durch diesen Umstand kann sie auf die Frage danach, wie und von 
aus sie philosophische Kategorien befragt, reagieren. Diese Frage würde sie 
von vornherein still stellen, wenn die Dekonstruktion versuchen würde, 
eine Antwort auf sie zu geben, die die Form einer externen Rechtfertigung 
des eigenen Vorgehens hätte. Ihre Antwort gibt sie aber nicht selbst. Sie 
wird ihr gleichsam durch die Begriffe, um deren Dekonstruktion es geht, 
gegeben. Die (philosophischen) Begriffe weisen keine geschlossene Form 
auf, sie lassen sich nicht mit Gewissheit begründen. Wir haben das in den 
vorangegangenen Kapitel an Großbegriffen, wie denen des Wissens oder 
der Wahrheit, beobachten können: Dort, wo versucht wird, ihnen einen 
verbindlichen Halt zu geben, entziehen und verschieben sie sich. Der Be-
griff der Dekonstruktion, der in der Überschrift des obigen Hegelkapitels 
auftaucht, wurde deshalb mit Bedacht gewählt. Letztlich ist Hegels Denken 
des Absoluten ein kardinales Modell für die Autodekonstruktion eines 
Konzepts. Das Absolute, dessen Sinn es zunächst zu sein scheint, Aus-
gangspunkt, Ziel und integrierendes Ganzes der Arbeit des Begriffs zu sein, 
erweist sich bei näherer Betrachtung als ein Begriff, der die Unmöglichkeit, 
etwas auf den Begriff zu bringen, festhält. Hegel ist eigentlich so etwas wie 
der erste dekonstruktive Philosoph. Derrida erkennt dies übrigens auch an, 
aber er unterstreicht dabei die Zwiespältigkeit des hegelschen Philosophie-
rens9: Hegel ist nämlich der erste Denker der Dekonstruktion, aber er ist 
gleichzeitig auch der überzeugteste Systemdenker – zumindest gibt es für 

                                                             
7  Vgl. Derrida, tympan, XVIII/XIX (dt. 22/23). 

8  Vgl. Derrida, Voyous, 206, Fußnote 2 (dt. 202, Fußnote 39). 

9  Vgl. Derrida, De la grammatologie, 39-41 (dt. 45-48). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 107 

 
 

beide Tendenzen Hinweise in Hegels Schriften. Hegel denkt das Andere 
der Philosophie, aber er denkt es sozusagen contre cœur, denn es sieht im-
mer wieder so aus, als wolle er es in die Bewegungen seines Systems ein-
verleiben. Dass sich das Ganze seines Systems dann als eine nicht abstell-
bare Bewegung erweist und sich somit eine autodekonstruktive Spur durch 
den hegelschen Begriffsapparat zieht, erscheint wie eine unabsichtliche 
Nebenfolge, wie ein folgenreicher Lapsus, der freilich alles andere als das 
ist, sondern der sich aus der Unmöglichkeit, der Gewissheit ein sie verbür-
gendes System zu errichten, ergibt. Derridas Dekonstruktion lässt sich, 
denkt man sie von Hegels Philosophie her, als Versuch beschreiben, die bei 
Hegel unausgesprochenen, aber letztlich dennoch zum Durchbruch gelan-
genden Momente explizit zu machen. 

Derrida legt die autodekonstruktive Spur, die die Begriffe der okziden-
talen Metaphysik ziehen, in seinen frühen Schriften anhand der différance 

dar, von der er sagt, dass es sich bei ihr weder um einen Begriff noch um 
ein Wort handelt.10 Diese Nicht-Kategorie ist sein Versuch, in einem Zug 
das traditionelle Begriffsverständnis der Philosophie, vor allem auch die 
ihm innewohnenden Ansprüche auf Wahrheit, zu desavouieren und mit der 
Philosophie in jenem besagten Dialog gleichzeitiger Distanz und Nähe zu 
bleiben. Für die vorliegenden Zwecke ist die différance in zweifacher Hin-
sicht wichtig: Sie ist nämlich nicht allein die Denkfigur, mit deren Hilfe 
Derrida seine Philosophie jenseits der Philosophie zu entwickeln sucht, 
sondern sie führt uns darüber hinaus zurück zu unserer Hauptfrage nach der 
Ungewissheit. Die Überlegungen, in die Derrida die différance einbettet, 
sind zusammengenommen die Ausarbeitung einer fundamental ansetzenden 
Infragestellung philosophischer und wissenschaftlicher Aspirationen auf 
Gewissheit. Um diese Überlegungen nachvollziehen zu können, muss zu-
mindest im Telegrammstil an einige Grundzüge von Derridas früher Meta-
physikdekonstruktion erinnert werden, vor deren Hintergrund die Denkfi-
gur der différance überhaupt erst hinreichend scharf konturiert werden 
kann.11 

                                                             
10  Vgl. Derrida, La différance, 7 (dt. 35). 

11  Neben De la grammatologie und den Texten aus Marges de la philosophie sind 

hier auch die in L’écriture et la différence versammelten Aufsätze Derridas 

wichtig. Vgl. Derrida, L’écriture et la différence. Für eine erste Orientierung ist 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Derridas Dekonstruktion nimmt in den Schriften der 60er und 70er Jah-
re des 20. Jahrhunderts ihren Ausgang von der Verzahnung zweier Überle-
gungen. Auf der einen Seite steht dabei die Beobachtung, dass philosophi-
sche Kategorien und in deren Folge abendländische Wissenskonzeptionen 
insgesamt auf eine Wahrheitsidee zielen, derzufolge sich die Wahrheit im 
kategorialen Denken mit Gewissheit gleichsam präsentieren lässt. Derrida 
bezeichnet die westliche Metaphysik, die nach seiner Überzeugung diesen 
Vorstellungen zugrunde liegt, deshalb auch als eine Metaphysik der Prä-
senz. Es ist nun genau diese Idee einer Wahrheit als Präsenz, die zu dekons-
truieren Derridas Vorhaben ist. Was er unternimmt, ist, wie zuvor auch 
Nietzsche, nichts Geringeres als eine Infragestellung der gesamten okziden-
talen episteme.12 Der Beobachtung, dass die philosophische Tradition 
Wahrheit als Präsenz konzipiert, korrespondiert auf der anderen Seite eine 
umfangreiche These über die Struktur bzw. die untergründige Metatheorie, 
die den Komplex der westlichen Metaphysik und die von ihr, wenn auch 
häufig nur unter der Hand, zehrenden Wissenschaften trägt. Der Ursprung 
der Wahrheit liegt, so eröffnet Derrida die Dekonstruktion der Metaphysik, 
für die gesamte Tradition der Metaphysik im logos,13 worunter die sinnvol-
le Rede zu verstehen ist, durch die es möglich werden soll, die Präsenz des 
Seins im sinnvollen Sprechen wieder anzueignen. Deshalb lautet eine der 
von Derrida zur Charakterisierung der Metaphysik verwendeten Diagnosen 
auch, dass es sich bei dieser um einen Logozentrismus handelt.14 Mit der 
Privilegierung der sinnvollen Rede geht, so reflektiert Derrida in seiner 
schrifttheoretischen Annäherung an eine dekonstruktive Lektüre der Meta-
physik, eine Bevorzugung des gesprochenen Wortes und eine Deklassie-
rung der Schrift einher: Während das Wort als ursprüngliches Medium des 
Präsentwerdens gilt, wird die Schrift demgegenüber nur als nachrangige 
Dopplung aufgefasst, der die Aneigung der Präsenz nicht gelingen kann.15 

                                                                                                                          
die quasi-offizielle Einführung von Bennington hilfreich: Bennington/Derrida, 

Jacques Derrida. Ein Porträt. 

12  Vgl. Derrida, Grammatologie, 20/21 (dt. 22/23). 

13  Vgl. Derrida, Grammatologie, 11 (dt. 11). 

14  Vgl. ibid. 

15  In einer mäandernden und immer wieder neue Anläufe nehmenden Argumenta-

tion wird das im ersten Teil von De la grammatologie entfaltet: Derrida, Gram-

matologie, 9-142 (dt. 9-169). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 109 

 
 

Das von Derrida herausgestellte metaphysische Bemühen um die Aneig-
nung der Präsenz ist für uns deshalb so bedeutungsvoll, weil sich an ihm 
nicht nur eine These über den Wahrheitsanspruch des Wissens, das in der 
sinnvollen Rede aufgehoben ist, ablesen lässt. Denn darüber hinaus wieder-
holt Derrida mit anderen Mitteln den nietzscheschen Zug, Wissen und 
Glauben, Wissenschaft und Theologie in einer bestimmten Interpretation 
der Metaphysik zusammenzubinden. Die Verwandtschaft, ja der Zusam-
menfall von metaphysischem und theologischem Denken deutet sich schon 
in der Vorstellung einer Aneignung der Präsenz an. Die Idee einer Wieder-
aneignung, eines Präsentwerdens weist deutliche Parallelen zu religiösen 
Glaubenspraktiken und Heilslehren auf: Auf Präsenz und Wiederaneignung 
ausgerichtet sind die ins Jenseits bzw. in die messianische Erfüllung ver-
schobenen teloi der monotheistischen Glaubensrichtungen; auf sie stützen 
sich aber auch, sozusagen im Kleinen, Glaubenstechniken wie das Gebet, 
bei dem, übrigens auch im Sprechen, eine Nähe zu Gott hergestellt werden 
soll, die sich als Versuch einer Herstellung göttlicher Präsenz deuten lässt. 
Derrida formuliert die These einer engen Verwandtschaft von Theologie 
und Metaphysik und damit einer wechselseitigen Verwiesenheit von Glau-
ben und Wissen explizit. Um den theologischen Charakter der okzidentalen 
Ontologie hervorzuheben, verwendet er verschiedentlich den Terminus der 
Ontotheologie. Dieser Begriff taucht schon in Kants Kritik der reinen Ver-
nunft auf. Allerdings versteht Kant unter Ontotheologie eine transzendenta-
le Theologie, die auf das Dasein eines göttlichen Urwesens mithilfe begriff-
lichen Denkens schließen zu können beansprucht.16 Derridas Verwendung 
des Begriffes hingegen schließt an Heideggers Begriffsprägung an. Hei-
degger macht von der Bezeichnung der Ontotheologie nämlich keinen Ge-
brauch, um eine bestimmte Form der Theologie zu charakterisieren, son-
dern er spricht von Ontotheologie, um auf die intime konzeptionelle und 
nicht allein historische Verbundenheit von Theologie und Ontologie in der 
Tradition der Metaphysik hinzuweisen.17 Es ist diese zuletzt genannte Be-
griffsprägung, auf die sich Derridas Rekurse auf die Ontotheologie stützen. 
Aufschlussreich nicht nur für die These der Verbundenheit von Theologie 
und Philosophie, sondern auch für die Anlage der Dekonstruktion insge-
samt ist eine Passage aus De la grammatologie. Es ist lohnenswert, diese 

                                                             
16  Vgl. Kant, KrV, B 660. 

17  Vgl. Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Passage im vollen Umfang zu zitieren, um sie sodann Stück für Stück zu 
erörtern. Die Stelle zieht ein kurz innehaltendes Resümee der vorangegan-
genen Auseinandersetzung mit der metaphysischen und der wissenschaftli-
chen Zeichentheorie; es geht in ihr um eine Erläuterung der Position Derri-
das zu den Begriffen, mit deren Hilfe diese Zeichentheorien operieren. Vor 
allem ist die Rede von der, durch Saussure geprägten, Opposition zwischen 
Signifikat und Signifikant, ihrem Vorläuferpaar signatum versus signans 
und natürlich dem Begriff des Zeichens selbst. Über seine Stellung zu die-
sen Begriffen bemerkt Derrida Folgendes: 

 
„Bien entendu, il ne s’agit pas de ‚rejeter’ ces notions: elles sont nécessaires et, au-

jourd’hui du moins, pour nous, plus rien ne pensable sans elles. Il s’agit d’abord de 

mettre en évidence la solidarité systematique et historique de concepts et de gestes 

de pensée qu’on croit souvent pouvoir séparer innocemment. Le signe et la divinité 

ont le même lieu et le même temps de la naissance. L’époque du signe est essentiel-

lement théologique. Elle ne finira peut-être jamais. Sa clôture historique est pourtant 

déssinée.“ 

 

„Es geht keinesfalls darum, diese Begriffe ‚zurückzuweisen’. Sie sind notwendig, 

und zumindest heute läßt sich für uns ohne sie nichts mehr denken. Es muß vielmehr 

die systematische und historische Verbundenheit von Begriffen und Gesten des 

Denkens evident gemacht werden, die man oft unbedenklich glaubt voneinander 

trennen zu können. Das Zeichen und die Göttlichkeit sind am gleichen Ort und zur 

gleichen Stunde geboren. Die Epoche des Zeichens ist ihrem Wesen nach theolo-

gisch. Sie wird möglicherweise nie enden. Dennoch zeichnet sich ihre historische 

Vollendung (clôture) ab.“18 

 

Greifen wir zunächst den Aspekt dieses weitreichenden und reichhaltigen 
kurzen Passus heraus, der die Dinge berührt, die Gemeinsamkeiten von 
Glauben und Wissen betreffen. Derrida behauptet hier zusammenfassend 
noch einmal, dass sich die Zeichentheorie der Metaphysik, die er offenbar 
in Folge seiner These einer wesentlichen Übereinstimmung wissenschaftli-
cher und metaphysischer Begriffe mit der modernen semiotischen Zeichen-
theorie verbindet, im Kern auf theologische Annahmen stützt. Zumindest 
erscheint es ihm grundfalsch zu sein, die Theologie und die metaphysische 

                                                             
18  Derrida, Grammatologie, 25, Herv. i. O. (dt. 28). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 111 

 
 

Theorie von der Wahrheit des Zeichens als etwas Getrenntes zu behandeln. 
Sie sind aber nicht allein deshalb miteinander verbunden, weil sie einen 
gemeinsamen historischen Weg, wenigstens in großen Teilen, zurückgelegt 
haben, sondern Derrida weist ausdrücklich auch auf eine systematische 
Verbundenheit hin. Damit folgt er übrigens Heideggers Überlegung zur be-
grifflichen Zusammengehörigkeit von Ontologie und Theologie. Was Hei-
degger schreibt, erläutert in gewisser Weise Derridas unscheinbare Formu-
lierung, in der die systematische Verbundenheit von Zeichen und Göttlich-
keit unerörtert durch die Konjunktion und („la solidarité systematique et 
historique“ bzw., wie es die deutsche Übersetzung etwas nüchterner vor-
schlägt, „die systematische und historische Verbundenheit“ heißt in einem 
der oben zitierten Sätze) neben die historische gestellt wird: „Der theologi-
sche Charakter der Ontologie beruht somit nicht darauf, daß die griechische 
Metaphysik später von der kirchlichen Theologie des Christentums aufge-
nommen und durch diese umgebildet wurde. Er beruht vielmehr in der Art, 
wie sich von früh an das Seiende als das Seiende entborgen hat“.19 Ebenso 
hält auch Derrida eine solche, über bloße historische Zusammenhänge hi-
nausgehende Beziehung zwischen, wie sich erweiternd sagen lässt, Philo-
sophie und Theologie bzw. zwischen Göttlichkeitsglauben und Zeichenwis-
sen fest: „L’époque du signe est essentiellement théologique“. Soweit 
zunächst der Befund. An ihm hält Derrida auch noch mehrere Jahrzehnte 
später fest, wenn er in Foi et savoir darauf insistiert, dass die technisch-
wissenschaftliche und kritische Vernunft der Religion keineswegs ent-
gegengesetzt ist, sondern beide strukturell und logisch-genetisch aufs Engs-
te verwandt sind.20 In diesem Text bringt er Wissen und Glauben in zwei 
sich steigernden Hinsichten zusammen:21 Glauben ist für das Wissen näm-
lich zunächst deshalb wichtig, weil man glauben muss, dass man etwas 
weiß. Das Wissenkönnen des Wissens entbirgt sich nicht von allein; es be-
darf des glaubenden Zuspruchs, um als Gewissheit gewusst werden zu kön-
nen. Das aber gilt nicht nur für dieses oder jenes Einzelwissen: Geglaubt 
werden muss, das hat schon Nietzsche dargelegt, vor allem auch an das 
Wissen als Wissen. Erst durch den Glauben an das Wissen als solches kann 
überhaupt von diesem oder jenem Wissen gesprochen werden. 

                                                             
19  Heidegger, Was ist Metaphysik?, 21. 

20  Derrida, Foi, 46 (dt. 49). 

21  Vgl. Derrida, Foi, 49 (dt. 52/53). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Der Textauszug aus De la Grammatologie ist aber nicht allein aufgrund 
dieser Diagnose wichtig. Derrida platziert die Diagnose zwischen zwei An-
nahmen, die für seine eigene Unternehmung von großer Bedeutung sind. 
Beide Annahmen hängen, wie sich gleich zeigen wird, sehr eng miteinander 
zusammen. Eingangs schreibt Derrida, dass es nicht um eine Zurückwei-
sung der Begriffe gehen soll und kann. Diese Wendung federt die Folgen 
des Befundes gleich von vornherein ab: Ziel ist nicht eine Überwindung 
oder eine Verabschiedung der Begriffe; soviel ist klar. Im zweiten Satz 
heißt es dann gar, dass sie notwendig sind, denn „aujourd’hui du moins, 
pour nous, plus rien ne pensable sans elles“ („zumindest heute läßt sich für 
uns ohne sie nichts mehr denken“). Die Begriffe lassen sich offenbar gar 
nicht verabschieden. Derrida geht – womit wir zur zweiten Annahme kom-
men – im vorletzten Satz der zitierten Passage noch einen Schritt über die-
sen Eindruck hinaus, indem er dort sogar daran zweifelt, ob die Epoche des 
Zeichens jemals enden wird: „peut-être“ („möglicherweise“), so Derrida, 
wird sie das „jamais“ („nie“) tun. Auch deshalb liegt es nahe, eine Zurück-
weisung der Begriffe noch nicht einmal anzupeilen. Ihre Überwindung 
scheint undenkbar und damit auch unerreichbar zu sein. Aber die Diagnose 
bleibt dennoch keineswegs folgenlos: Sie nimmt der Theorie des Zeichens 
die Gewissheit. Zumindest kann von einer wissenschaftlichen oder begriff-
lichen Wahrheit des Zeichens kaum die Rede sein, wenn es der glaubens-
mäßig gestifteten Idee von Göttlichkeit untrennlich verbunden ist. Es 
spricht einiges dafür, dass Derrida auf diesen Umstand anspielt, wenn er im 
letzten Satz der Spekulation über das Ende der Epoche, das möglicherweise 
nie eintritt, hinzufügt, dass sich „sa clôture historique“ („ihre historische 
Vollendung“) abzeichnet. Beides wurde in einem anderen Satz schon weni-
ge Seiten zuvor reflektiert. Dort hat Derrida überlegt, „qu’on ne sort pas de 
l’époque dont on peut dessiner la clôture“ 22 – möglicherweise, denn auch 
das lässt sich nicht mit Gewissheit sagen. Derridas Überlegungen zur clôtu-

re lassen sich nun als Anspielung auf den Umstand lesen, dass die Epoche 
des Zeichens und mit ihr die Wahrheitsidee der Metaphysik (auch die der 
Philosophie sowie der modernen Wissenschaft) nicht mehr wirklich bei 
sich ist – auf sie kann nicht mehr wie selbstverständlich rekurriert werden, 

                                                             
22  Derrida, Grammatologie, 24 (dt. 26: „daß man aus einer Epoche, deren Ab-

schluß (clôture) umrißhaft sich bereits abzeichnen läßt, doch nicht heraustritt“, 

Übersetzung leicht geändert, OFM). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 113 

 
 

wenn die in ihr aufgehobene Wissens- und Gewissheitsidee einmal erschüt-
tert ist. Genau das aber vollzieht sich durch eine dekonstruktive Befragung 
dieser Begriffe. Zumindest für moderne Wissens- und Zeichenkonzeptionen 
kann eine strukturelle Verwandtschaft mit der Theologie und damit letztlich 
ein Bezug zum Glauben nicht folgenlos bleiben. Im Grunde aber ist davon 
der gesamte Wahrheitsanspruch der Philosophie, der sich gegen den Glau-
ben unabhängig behaupten können muss, gefährdet. Wir haben, in einer 
anderen Variante, diese erschütternde Bewegung, die Glauben und Wissen 
zunächst zusammenzieht und sie dadurch in ihren Selbstverständnissen und 
ihrer Selbstgewissheit brüchig werden lässt, schon bei Nietzsche kennen 
gelernt. Derrida verfährt in seiner auflösenden Befragung noch vorsichtiger 
und konsequenter als Nietzsche: Zwar deutet er an wenigen Stellen an, dass 
etwas nach der Epoche der Metaphysik kommen könnte,23 aber die zur Zu-
rückhaltung mahnenden Stellen überwiegen im Ganzen solche verhaltenen 
Überschreitungsgesten. Vor allem zieht Derrida aus der Überzeugung einer 
Unmöglichkeit des Überstiegs eines metaphysischen Begriffsverständnisses 
die methodisch strenge Konsequenz, gleichsam von innen zu befragen. 
Wenn er die Begriffe ins Rutschen bringt, dann tut er das aus ihnen heraus. 
Sie und die sie tragende metaphysische Logik sind allein deshalb dekons-
truierbar, weil sie autodekonstruktive Tendenzen aufweisen. Diese suchen 
sie üblicherweise zu kaschieren, und die Aufgabe der Dekonstruktion be-
steht darum im Aufspüren und Sichtbarmachen dieser verheimlichten, aber 
nur notdürftig übertünchten Risse und Spalten. 

Die Figur der différance ist nun deshalb so geeignet, das dekonstruktive 
Verfahren zu verdeutlichen, weil sie selbst – ohne, wie gesagt, Wort oder 
Begriff zu sein – eine solche Infragestellung begrifflichen Denkens von in-
nen ist. Sie ist es zunächst dadurch, dass sie einen unhörbaren, aber lesba-
ren Unterschied zum französischen Substantiv différence aufweist. Derrida 
zufolge ist es für die Theorie des sprachlichen Zeichens, durch das sich 
Präsenz herstellen lassen soll, außerordentlich wichtig, der Schrift eine le-
diglich doppelnde, kopierende Funktion zuzuweisen.24 An einer solchen 
Wortschöpfung wie der différance zeigt sich aber die Fragwürdigkeit dieser 
Annahme: Im Französischen bleibt der Unterschied zwischen einem ge-

                                                             
23  Derrida, Grammatologie, 25 (dt. 29). 

24  Vgl. Derrida, Grammatologie, Teil 1, Kap 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

schriebenen e und einem a in diesem Fall unhörbar.25 Es zeigt sich so, dass 
es eine rein phonetische Schrift nicht gibt. Anhand der mehrdeutigen Se-
mantik des in der différance gewissermaßen aufgegangenen französischen 
Verbes différer lässt sich die damit in Gang gebrachte Dekonstruktion der 
durch sprachliche Zeichen hergestellten Präsenz weiterführen: Différer 
kann sowohl sich unterscheiden als auch etwas aufschieben oder auch ver-
schieben bedeuten.26 Derridas Gebrauch der différance lässt sich so zu-
gleich als eine nichtbegriffliche Artikulation einer Infragestellung der Mög-
lichkeit einer Herstellung von Präsenz durch Begriffe verstehen: Wenn die 
différance, wie Derrida meint, die heimliche Logik der metaphysischen Be-
griffsbildung ist, dann sagt er damit, dass sich Begriffe vor allem dadurch 
auszeichnen, ihr Ziel einer Herstellung von Gewissheit durch die Präsenz 
fortwährend zu verfehlen. Statt das kategorial Erfasste zu präsentieren, wei-
sen sie stets einen Unterschied zu ihm auf, der dazu führt, dass an die Stelle 
eines immer wieder unzulänglichen Begriffs ein neuer Begriff treten muss, 
der der Sache adäquater sein soll, sie aber wiederum verfehlt und nach 
einer weiteren Supplementierung verlangt. Es ergibt sich so statt einer be-
grifflichen Herstellung von Präsenz eine Kette von Supplementen,27 die 
sich unaufhörlich fortschreibt, da sich letztlich kein Begriff als zulänglich 
erweisen wird. Diesen Eindruck jedenfalls legt eine dekonstruktive Lektüre 
der Geschichte der Philosophie nahe. Die fortwährende Verschiebungsbe-
wegung lässt sich nun, dekonstruktiv gelesen, als autodekonstruktive Spur 
eines unendlichen Aufschubs lesen. Genau das deutet die Figur der diffé-

rance an. Mehr noch: Sie weist nicht nur auf die autodekonstruktiven Ten-
denzen von stets ergänzungsbedürftigen Begriffen hin, sondern sie stellt in 
letzter Konsequenz auch die Ideen von einer auf den Begriff zu bringenden 
Sache, von etwas Seiendem, das sich erfassen lässt, in Frage. Fragwürdig 
ist nämlich nicht nur die das metaphysische Begriffsdenken tragende Zei-
chentheorie, sondern fragwürdig ist auch die auf ihm aufruhende Ontologie. 
Kurzum, zweifelhaft wird so besehen die Gewissheit, die im wahren Wis-
sen der Begriffe, das sich konstitutiv entzieht und eben dadurch brüchig 
wird, aufgehoben sein soll. Derrida unterstreicht dabei, dass seine dekons-
truktive Erkundungsstrategie nicht mit den Maßstäben philosophischer Ar-

                                                             
25  Vgl. Derrida, La différance, 3-5 (dt. 31-33). 

26  Vgl. Derrida, La différance, 8 (dt. 36). 

27  Vgl. zur Kette der Supplemente: Derrida, Grammatologie, Teil 2, Kap. 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 115 

 
 

gumentationen gemessen werden kann, da sie diese gerade zur Disposition 
stellt. Zudem verzichtet die Dekonstruktion auf eine Zielbestimmung; ihre 
Strategie ist, wie es Derrida fasst, „sans finalité“.28 Die Bewegung einer 
Abkehr von den Regeln philosophischer Argumentation und der Verzicht 
auf eine Zielbestimmung sind, wie hervorzuheben ist, keine aufgesetzten 
Gesten, sondern notwendige Implikationen des dekonstruktiven Vorgehens: 
Nicht den Vorgaben einer philosophischen Argumentation zu folgen, heißt 
für Derrida keineswegs, auf eine strenge Lektüre zu verzichten. Der philo-
sophischen Rede kann vielmehr darum nicht gefolgt werden, weil sie zur 
Frage steht. Ähnlich verhält es sich mit dem Verzicht auf einen orientieren-
den Horizont: Wenn der Zweifel an der Möglichkeit einer Aneignung von 
Präsenz ernsthaft artikuliert wird, dann kann nicht auf Umwegen wiederum 
ein Ziel, das es zu erreichen gilt, eingeschmuggelt werden. 

Erstaunlich und wichtig ist, dass Derridas Dekonstruktion des Wissens, 
die nicht nur das von der Aufklärung sogenannte dogmatische Wissen der 
traditionellen Metaphysik erfasst, sondern gerade auch das sich über die 
Metaphysik erhaben gebende moderne wissenschaftliche Wissen, trotz die-
ser Abkehrungsbewegungen keineswegs einen Bruch mit bestimmten nor-
mativen Zielsetzungen der Aufklärung bedeutet. Obwohl Derrida, klarer als 
es bei den anderen, in den vorangegangenen Kapiteln diskutierten Autoren 
der Fall war, in seiner Erkundung von Glauben und Wissen einer via nega-
tiva folgt, hält er dennoch sehr deutlich an einem normativen Impetus des 
Aufklärungsgeschehens fest. Vor allem in seinen späten Schriften zeigt 
sich, dass er die Dekonstruktion als emanzipatorisches Projekt begreift. So 
weist er in Force de loi beispielsweise ausdrücklich darauf hin, dass ihm 
nichts weniger veraltet zu sein scheint, als das klassische Ideal der Emanzi-
pation.29 Derrida löst so zwar die klassische Emanzipationserzählung der 
Moderne, derzufolge die Befreiung sich einer Befreiung vom Dunkel des 
Dogmas durch das lichte Wissen verdankt, auf; aber er verabschiedet damit 
nicht zugleich auch den Anspruch auf Emanzipation. Diese wird, das zeigt 
sich an seinen frühen Arbeiten, der Dekonstruktion übrigens nicht nachträg-
lich aufgepfropft, sondern sie liegt in der dekonstruktiven Bewegung selbst 
begründet. In dem Aufsatz tympan, den wir schon mehrfach herangezogen 
haben, wird ein solcher emanzipatorischer Charakter der Dekonstruktion 

                                                             
28  Derrida, La différance, 7 (dt. 35: „ohne Finalität“). 

29  Derrida, Force de loi, 62 (dt. 58). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

greifbar: Derrida hebt in ihm, wie sich weiter oben gezeigt hat, diagnostisch 
hervor, dass Begriffsoppositionen keineswegs neutral angelegt sind, son-
dern in ihnen Hierachien zur Geltung gebracht werden. Der Dekonstruktion 
von Kategorien sind deshalb emanzipatorische Dimensionen einbeschrie-
ben, weil sie sich als eine Kritik von Herrschaftsverhältnissen verstehen 
lässt.30 

Die öffnende Bewegung der Dekonstruktion ist aber auch allein schon 
deswegen normativ bedeutsam, weil sie feste Strukturen aufbricht. Durch 
ihre Auflösung nämlich können die wandelbaren und unkalkulierbaren Be-
dürfnisse immer besonderer Anderer auf die Bühne gerückt werden. Sie 
entgehen dem klassischen Wissen der Philosophie, der Wissenschaften und, 
wie Derrida seit Force de loi immer wieder betonen wird, des Rechts. Wis-
sen zielt üblicherweise auf allgemeine Strukturen. Die aneignende Grund-
bewegung der philosophischen Begriffsbildung ist hier typisch für die auf 
Allgemeinheit zielende Tendenz des Wissens: Etwas auf den Begriff brin-
gen, heißt vor allem auch, seine allgemeinen Züge festzuhalten, es einzu-
ordnen und ihm einen Platz zuzuweisen. Es liegt auf der Hand, dass in die-
sem Prozess für die Besonderheiten und ihre Sperrigkeit kaum Platz bleiben 
kann: Sie stören und deshalb sucht das begriffliche Denken sie zu neutrali-
sieren. Derridas Überlegungen weisen hier übrigens eine große Nähe zu 
Adornos Denken des Nichtidentischen auf, denn auch dieses zielt darauf, 
das nicht subsumierbare Besondere gegen die Objektivierungen der Begrif-
fe zur Geltung zu bringen. Auch Adorno vollzieht dabei ebenfalls die von 
Nietzsche angedeutete und für Derridas Philosophieren so wichtige Bewe-
gung eines philosophischen Hinausgehens über die Philosophie durch eine 
grundlegende Kritik ihrer Begriffsbildung. Bei Adorno heißt es: „Darum 
überschreitet philosophische Kritik an der Identität die Philosophie“.31 

                                                             
30  An diese emanzipatorischen Möglichkeiten einer dekonstruktiven Paralyse von 

Begriffen, die Herrschaftsverhältnisse stützen, schließen in unterschiedlicher 

Weise die Arbeiten feministischer Philosophinnen wie Judith Butler und Iris 

Marion Young an. Vgl. Butler, Gendler trouble und Young, Justice and the Pol-

itics of Difference. 

31  Adorno, Negative Dialektik, 22. Derrida selbst hat, wenn auch erst sehr spät und 

veranlasst durch das konkrete Ereignis der Verleihung des Adorno-Preises, diese 

Nähe zu Adorno reflektiert. Vgl. Derrida, Fichus. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 117 

 
 

Es ist diese Normativität des Nichtidentischen, die Normativität der, 
wie Derrida zuweilen schreibt, irreduziblen Besonderheit (irréductible sin-

gularité)32, die von der auf Allgemeinheit zielenden Struktur des Wissens 
nicht nur nicht in den Blick genommen werden kann, sondern die durch sie 
vernichtet zu werden droht. Deshalb richtet sich die Dekonstruktion auch 
aus normativen Gründen gegen die anverwandelnde Struktur des Wissens 
und wendet sich stattdessen der Unkalkulierbarkeit des Besonderen zu. In 
Force de loi etwa arbeitet Derrida nachdrücklich das Unkalkulierbare der 
Gerechtigkeit heraus33 und weist auf die Unumgänglichkeit hin, die wis-
sensgeleiteten Regeln des kalkulierenden Rechts mitunter im Namen der 
Gerechtigkeit aufheben zu müssen.34 In Politiques de l’amitié verfolgt er 
den damit gelegten Argumentationsfaden weiter, indem er die Überlegun-
gen zur Normativität der Besonderheit jenseits des Wissens auf Fragen 
politischer Entscheidungen und der Möglichkeit der Verwantwortungs-
übernahme für sie überträgt. Dort wendet er sich aus den nunmehr bereits 
bekannten Gründen expressis verbis gegen das Wissen und hält fest, „que 
l’instant de la décision doit rester hétérogène à tout savoir“35, weil von einer 
Entscheidung nur dann gesprochen werden kann, wenn sie nicht zwangs-
läufig, in der Form eines Programms gewissermaßen, abläuft. Und auch nur 
dann kann für sie Verantwortung übernommen werden, denn nur in diesem 
Fall handelt sich überhaupt um eine Entscheidung. Neben die Unhaltbarkeit 
der Ansprüche des Wissens, Gewissheit bereit stellen zu können, tritt dem-
nach seine normativ bedenkliche Tendenz, die Besonderheit an einer sie 
versehrenden Allgemeinheit zu brechen. Beides hängt fraglos zusammen: 
Gerade durch die interne Brüchigkeit des Wissens, die die Dekonstruktion 
zu Tage fördert, wird seine Tendenz, sich gewaltsam zu etablieren, ver-
stärkt. Wissen, das sich nicht von selbst versteht, das als Wissen aufzutreten 
sucht, aber stets unzulänglich bleibt und an der Aneignung von Gewissheit 
notorisch scheitert, kann sich nur behaupten, indem es sich gewaltsam 
durchzusetzen sucht. Auf diesen gewaltsamen Zug des Wissens hat bereits 
Nietzsche mit Blick auf das moralische Wissen hingewiesen: Eine episteme 

                                                             
32  Derrida, Force, 56. 

33  Vgl. Derrida, Force, 38 (dt. 33/34). 

34  Vgl. Derrida, Force, 50 (dt. 46/47). 

35  Derrida, Politiques, 247. (dt. 296: „Der Augenblick der Entscheidung muss je-

dem Wissen als solchem […] heterogen bleiben“) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

kommt nicht einfach zur Welt und behauptet sich in ihr durch ihre Selbst-
evidenz, sondern sie muss der Welt, da sie zwangsläufig ein fragwürdiges 
Kunstgeschöpf (Nietzsche spricht von der Erfindung) ist, erst eingeprägt 
werden. 

Obwohl sich also zeigt, dass normative, auf Emanzipation ausgerichtete 
Züge in den Grundbewegungen von Derridas Dekonstruktion angelegt sind, 
weist die Normativität von Derridas Denken einen eigentümlichen Charak-
ter auf. In ihr spielt nämlich, wie sich besonders in seinen späten Schriften 
immer wieder zeigt, unversehens der Glaube eine eminente Rolle. Derrida 
schreibt nicht über normative Frage, sondern er bekennt sich zu normativen 
Haltungen. Das muss auf den ersten Blick schwer nachvollziehbar, stellen-
weise gar paradox anmuten: Denn obwohl Derrida, wie wir gesehen haben, 
Glauben und Wissen als Quellen der Gewissheit rückhaltlos dekonstruiert, 
gibt er seinen normativen Bekenntnissen die Form von Glaubensbekennt-
nissen.36 Der Glaube, auf den sich Derrida dabei bezieht, ist freilich, wie 
sich sogleich in der Lektüre dieser Glaubensbekenntnisse zeigen wird, kein 
ungebrochener. Es ist so etwas wie ein aufgeklärter Glaube oder besser: Es 
ist der Glaube, der bleibt, wenn das Wissen und mit ihm auch die Gewiss-
heit des Glaubens dekonstruiert sind. Es handelt sich sozusagen um einen 
Glauben ganz ohne Wissen, um einen Glauben, dessen zentrales Charakte-
ristikum darin besteht, auf jegliche Gewissheit ausdrücklich zu verzichten. 
Seine Normativität liegt nicht im Bekenntnis zu bestimmten Gehalten, wie 
es für religiöse Glauben gleich welcher Observanz zumeist so wichtig ist, 
sondern im Verzicht auf die Bestimmung eines Gehaltes; ein Verzicht, der 
sich aus den der Dekonstruktion innewohnenden öffnenden und offen hal-
tenden Bewegungen ergibt. Es scheint im Grunde diese Öffnungsbewegung 
zu sein, die Derrida als Emanzipation ins Auge fasst. Betrachten wir die 
Konturen dieses eigenartigen Glaubens jenseits von Glauben und Wissen 
etwas eingehender. 

Beginnen wir mit einer Stelle aus Foi et savoir, in der die wesentlichen 
Momente von Derridas Stellung zum Glauben, wie er sie in seinen späten 
Schriften entfaltet, versammelt sind: 

 
„Premier nom: le messianique, ou la messianicité sans messianisme. Ce serait 

l’ouverture à l’avenir ou à la venue de l’autre comme avènement de la justice, mais 

                                                             
36  Vgl. etwa Derrida, L’université sans condition, 11 (dt. 9). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 119 

 
 

sans horizont d’attente et sans préfiguration prophétique“. Etwas weiter heißt es 

dann noch: „Cette dimension messianique ne dépend d’aucun messianisme, elle ne 

suit aucune révélation déterminée, elle n’appartient en propre à aucune religion 

abrahamique.“ 

 

„Erster Name: das Messianische, das Messianische ohne Messianismus. Genannt ist 

damit eine Öffnung auf die Zukunft hin, auf das Kommen des anderen als widerfah-

rende Gerechtigkeit, ohne Erwartungshorizont, ohne prophetisches Vorbild, ohne 

prophetische Vorausdeutung und Voraussicht.“ „Die messianische Dimension hängt 

von keinem Messianismus ab, sie folgt keiner bestimmten Offenbarung, sie gehört 

keiner abrahamischen Religion eigentlich an.“37 

 

In dieser Passage werden in stark komprimierter Form die zentralen topoi 
von Derridas Spätphilosophie angesprochen. Um diese Textstelle zu lesen, 
ist es daher nötig, einige Bemerkungen zu den Grundlinien von Derridas 
normativen Überlegungen zur Gerechtigkeit und zur politischen Philoso-
phie zu machen. Bislang haben wir die Dekonstruktion vor allem als ein 
Verfahren kennen gelernt, das die Scheinbarkeit der Gewissheit von Begrif-
fen auflöst und das dabei der Genealogie in vielen Hinsichten ähnelt. Da-
durch könnte der Eindruck entstanden sein, dass der paralysierende Tiefen-
blick begriffsgenealogischer Prägung das wichtigste Kritikmittel der De-
konstruktion darstellt und dass die Dekonstruktion in ihrem Bemühen, Sup-
plementierungsketten und Verschiebungsspuren nachzustellen vor allem 
auf die Vergangenheit hin ausgerichtet ist. Die Bahn dekonstruktiver Be-
fragungen von Begriffen besitzt zweifelsohne außerordentliche Bedeutung 
für Derridas Vorgehen und der Eindruck, dass die Genealogie von großer 
Wichtigkeit für die Dekonstruktion ist, ist insofern gerechtfertigt.38 Falsch 
wäre allerdings der in gewisser Weise sogar nahe liegende Schluss, dass der 
Blick der Dekonstruktion nach hinten gerichtet ist und sie gleich Benjamins 

                                                             
37  Derrida, Foi, 30/31 (dt. 31/32). Da dieser Teil von Derridas Text insgesamt kur-

siv gesetzt ist, handelt es sich bei den nicht kursiven Wörtern um Hervorhebun-

gen; sie stammen von Derrida. 

38  Derrida verweist explizit auf die Genealogie als einen dekonstruktiven Stil, der 

neben dem Aufspüren logischer Paradoxien als ihr wichtigstes Mittel gelten 

kann. Vgl. Derrida, Force, 48 (dt. 44). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Engel der Geschichte39 nurmehr noch die Folgen betrachten und allenfalls 
nachträgliche Klarstellungen anbringen kann. Derrida arbeitet spätestens sei 
Force de loi immer stärker nicht nur die normative Bedeutung der Dekons-
truktion heraus,40 sondern er lässt im Zuge dieser Beschäftigung mit ethi-
schen und politischen Fragen auch die auf die Zukunft und das Kommende 
hin ausgerichteten Dimensionen der Dekonstruktion hervortreten. Während 
wir bisher vor allem beobachten konnten, wie die Dekonstruktion durch 
den genealogischen Tiefenblick die Gewissheit überkommener Begriffe 
erschüttert und so die Bedeutung einer Dekonstruktion des Wissens primär 
von ihrer gewissermaßen nacharbeitenden Seite her ins Licht gerückt wur-
de, verschiebt sich der Fokus nun auf die vorbereitende Seite der Dekons-
truktion. Aus ethischer und politischer Sicht ist dieser Perspektivwechsel 
unmittelbar einleuchtend: Denn für ethische und politische Fragen ist es 
unabdingbar zu reflektieren, was aus einem Brüchigwerden von Gewisshei-
ten, seien es solche des Wissens oder solche des Glaubens, für das Hier und 
Jetzt, das immer schon mit einem halben Schritt in die Zukunft hineinragt, 
folgt. Das sind, um Missverständnissen vorzubeugen, keineswegs fremde 
Pfade, die die Dekonstruktion betritt. Die Ungewissheit des zukünftig 
Kommenden ist auch für die früheren Arbeiten Derridas wesentlich: Dass 
sich die Zukunft nicht antizipieren lässt, über sie also nichts mit Gewissheit 
festgehalten werden kann, hat Derrida überhaupt erst zu der Idee eines An-
setzens der Dekonstruktion im Inneren von Begriffskonzeptionen geführt, 
mit denen man eben hier und jetzt konfrontiert wird und die nicht einfach 
von einer zukünftigen Warte aus befragt werden können, da sich eine sol-
che gar nicht einnehmen lässt. Der genealogische Blick der Dekonstruktion 
ist nur scheinbar nach hinten ausgerichtet; was er diagnostisch zu Tage för-
dert, hat große Relevanz auch für das, was zu tun ist und auch dafür, wie es 
zu tun ist. Und hier ist es die Anerkennung der Ungewissheit, die die wich-
tigste Lektion darstellt, die sich von der Dekonstruktion für praktische Fra-
gen lernen lässt. Deshalb gewinnt der Begriff des Vielleicht (peut-être), 
dessen zentrale Stellung in Nietzsches Denken sich bereits gezeigt hat, auch 
für Derrida große Bedeutung41, denn er hält die grundlegende Ungewissheit 

                                                             
39  Vgl. Benjamins neunte geschichtsphilosophische These; Benjamin, Über den 

Begriff der Geschichte, 697f. 

40  Vgl. Gondek/Waldenfels, Derridas performative Wende. 

41  Vgl. hierzu nur: Derrida, Politiques, Kap. 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 121 

 
 

immer wach. In der oben zitierten längeren Passage aus Foi et savoir deutet 
sich ein Zusammenspiel von zwei Annahmen an, das so etwas wie die poli-
tische Ethik der Dekonstruktion ausmacht. Derrida fordert einerseits zu 
einer Öffnungsbewegung zur Zukunft auf, zu einer ouverture à l’avenir. 
Die Öffnung muss bedingungslos sein, denn die Zukunft lässt sich nicht 
wissen. Die Öffnung muss deshalb das Kommen des Anderen (la venue de 
l’autre) begrüßen, sich dafür bereithalten. Dieser Andere oder auch dieses 
Andere versinnbildlicht gleichsam die Normativität der bedingungslosen 
Öffnung auf die Zukunft, das Kommende hin: Unsere Haltung zum Kom-
menden muss sich für das Andere und die Anderen bereithalten; über sie 
lässt sich nichts wissen und alle Versuche, die Zukunft vorwegzunehmen, 
müssten dem Anderen unweigerlich Gewalt antun, weil sie sich ihm im 
Versuch der Vorwegnahme verschließen würden. Derrida deutet deshalb 
auch die Gerechtigkeit und die Demokratie als Bewegungen der bedin-
gungslosen Öffnung.42  

Darum betont er andererseits ausdrücklich, dass das Erwarten des 
Kommens und des Kommenden keinen Erwartungshorizont (sans horizon 

d’attente) kennen kann. Ein solcher Horizont würde versuchen, die Zukunft 
in vorgezeichnete Bahnen zu ziehen. Dieser Verzicht auf einen Horizont 
bedeutet, wie wir aus einer korrespondierenden Stelle in Force de loi erfah-
ren,43 einen Verzicht auf die Gewissheit sowohl eines Horizonts des Wis-
sens als auch eines Horizonts des Glaubens: Derrida distanziert sich von 
der säkulisierten Variante eines Horizontdenkens, wie sie etwa bei Kant 
vorkommt, und er wendet sich auch ab von religiösen Horizontideen, die in 
messianischen Lehren enthalten sind. Das alles wird in dieser Passage aus 
Foi et savoir, und nicht allein in ihr, dennoch in Zusammenhang mit einem 
Messianischen gebracht. Dieser Umstand ist erklärungsbedürftig. Betrach-
ten wir hierzu, was Derrida über dieses eigenartige Messianische sagt. Er 
greift zu einer Formulierung, die sein Messianisches distinkt von jeglichem 
religiösen Messianismus abgrenzt: Messianisches ohne Messianismus ist 
die Formel, die er dafür prägt – le messianique, ou la messianicité sans 
messianisme. Offenbar ist es der Erwartungshorizont, der Antizipationsver-
such, kurz: die Herstellung von Gewissheit über das, was kommen wird, 
wenn sich auch nicht sagen lässt, wann es kommen wird, die Derrida zur 

                                                             
42  Vgl. Derrida, Force und Politiques. 

43  Derrida, Force, 57 (dt. 48) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | JENSEITS VON GLAUBEN UND WISSEN 

 
 

Distanzierung führen. Seine messianische Dimension folgt, so schreibt er 
deshalb, keinem solchen messianischen Programm: elle ne suit aucune ré-

vélation déterminée. Sein Messianismus ist wohl kein religiöser Messia-
nismus; fremd bleibt er wenigstens allen Lehren und Gehalten, die das 
Kommende zu beschreiben suchen. Auf das Messianische scheint er sich 
überhaupt nur zu beziehen, um die Ausrichtung auf das, was kommt, zu 
umschreiben, um die prinzipielle Öffnung zur Zukunft zu akzentuieren.  

Das Abgrenzungsbedürfnis gegenüber dem religiösen Glauben ist auch 
an anderen Stellen auffällig. Wiederum begegnen wir hier offenbar Derri-
das Versuch, Begriffe von innen auszuhöhlen, die zu überwinden ihm nicht 
möglich scheint. In L’université sans condition etwa zieht er zur Beschrei-
bung seiner Position zwar den Begriff des Glaubensbekenntnisses heran, 
aber er tut es nicht ungebrochen: „comme une profession de foi“, „wie ein 
Glaubensbekenntnis“44 seien seine Überlegungen aufzufassen. Kurz darauf 
schreibt er dann, dass es sich um einen „appel en forme de profession“, 
„einen Appell in Form eines Glaubens handelt“.45 In beiden Fällen benutzt 
er den Begriff, aber er schließt sich ihm nicht an. Er verwendet ihn und 
lässt seine Gültigkeit dennoch in der Schwebe.  

Derridas Messianisches ist, wie auch seine Glaubensbekenntnisse, zu-
gleich eine Kritik des Glaubens und des Wissens – als eine Kritik jeder 
Gewissheit. Der Glaube, der bleibt, ist nicht Nichts, aber er ist auch nicht 
ein Etwas, das sich aneignen lässt. Er ist ein Bekenntnis zu der Möglich-
keit, die sich aus der Offenheit ergibt und er begrüßt die Offenheit als Mög-
lichkeit des Andersseins. Trotzdem: Warum der Bezug zum Glauben? 
Selbst wenn er sich in einer Halbdistanz zum Glauben hält, bleibt der Um-
stand bestehen, dass Derrida etwas vom Glauben zu erhalten sucht. Drückt 
sich darin, trotz aller Bekenntnisse zur Ungewissheit, letztlich doch ein, 
wenn auch nur verstohlen eingestandenes, Unbehagen an der Ungewissheit 
aus? Handelt es sich um einen heimlichen, nur halb eingestandenen Ver-
such, die Hoffnung des Glaubens in einen Glauben jenseits des Glaubens 
hinüberzuretten? Beantworten lassen sich diese Fragen letztlich nicht. Klare 
Antworten finden sich jedenfalls nicht in den Texten Derridas. Sie zu er-
warten, hieße aber auch, Gewissheit dort zu reklamieren, wo sich gerade 
gezeigt hat, dass sie nicht zur Verfügung steht. Vermerken lässt sich den-

                                                             
44  Derrida, L’université, 11 (dt. 9). 

45  Ibid. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEKONSTRUIERENDE LEKTÜREN VON GLAUBEN UND WISSEN | 123 

 
 

noch, dass Derrida auch in seinen Bezugnahmen auf den Glauben den be-
fragenden Zweifel wach hält. Vielleicht ist sein Rekurs auf diesen Glauben 
jenseits von Glauben und Wissen eine Weise, die Hoffnung auszudrücken, 
dass das öffnende Befragen möglich bleibt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101 - am 14.02.2026, 12:19:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839416013.101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

