4. Das 18. Jahrhundert
Ein Streit Uber das Verhaltnis von MuBe
und Politik

In der politischen Ideengeschichte ist die freie Zeit nicht nur posi-
tiv besetzt. Im Gegenteil: Mufie erscheint manchem Denker in den
Spuren Platons als etwas Gefihrliches oder als etwas, das den Philo-
sophen vorbehalten werden muss, keinesfalls aber dem Normalbiirger
zuteilwerden sollte. Der englische Staatstheoretiker Thomas Hobbes
(1588-1679) teilte Platons Vorbehalte. Hobbes setzte sich in seinem
Hauptwerk Leviathan (1651) mit der Frage auseinander, worauf staatli-
che Herrschaft basiert und warum es durchaus rational sein kann, sich
staatlicher Herrschaft fast bedingungslos zu unterwerfen. Hobbes gilt
als einer der sogenannten Vertragstheoretiker, da er sich das Wesen
des Staates durch einen analytischen Dreischritt, bestehend aus einem
Naturzustand, einem Vertragsschluss und einem Gesellschaftszu-
stand, herleitete. Der von ihm geschilderte erdachte Urzustand ist von
Ressourcenknappheit und einem Kampf aller gegen alle gepragt. Der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf, wie Hobbes es formulierte." Das
Schreckensbild totaler Anarchie, in der der Mensch zur praventiven
Gewaltausiibung gezwungen sei, diente Hobbes zur Legitimation
staatlicher Herrschaft unter einer monopolistischen Fithrung, dem
Leviathan. Der Leviathan, als der einzige Souverin und Herr iber
alle Meinungen und Gewaltmittel im Land, garantiert die biirgerliche
Ordnung. Die Untertanen aber haben alle politische Freiheit zugunsten
von Sicherheit aufgegeben, und auch Riume freier Zeit standen fir
Hobbes unter Anarchieverdacht.

1 Zur Kritik dieses Menschenbildes, dass die westlichen Gesellschaften bis heu-
te pragt, siehe: Sahlins, Marshall: Das Menschenbild des Westens — Ein Missver-
standnis? Matthes & Seitz, Berlin 2017.

- am 13.02.2026, 10:00:44. -


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Freie Zeit

Den historischen Hintergrund Hobbes’ einfachen und vermeint-
lich effizienten Losungsmodells bildete der Englische Biirgerkrieg
(1642-1649), der sich zwischen Karl I. (1600-1649) sowie dem Parlament
und dessen Anhingern entfachte. Am Grunde des Krieges stand eine
immer stirker werdende Kritik am Konig. Fiir Hobbes galt es in der
Nachbetrachtung des Konflikts, ein idealtypisches politisches System
zu entwerfen, das die Entstehungsbedingungen von Kritik beseitigt.
Als eine der ersten Ursachen der Kritik sah Hobbes die Mufle an.
Deutlich wird dies an einer prominenten Stelle in Hobbes Leviathan.
In dieser bezieht er sich voller Ironie auf die »Weisheit der Mufie« und
deren fiir ihn tragischer Wirkung der zwangsliufigen Kritik an den
staatlichen Verhiltnissen:

»Die Tiere kennen keinen Unterschied zwischen Schaden und Un-
recht; solange ihnen nichts fehlt, beneiden sie die anderen nicht.
Wenn aber der Mensch Mufte und Vermégen im Uberfluss hat, ist
er am unleidlichsten; weil er unter solchen Umstanden am meisten
geneigtist, seine Weisheit dadurch zu zeigen, daf er die Handlungen
derer, welche am Staatsruder sitzen, bitter tadelt.<?

So setzte Hobbes die platonische Traditionslinie, die man als Denunzia-
tion der freien Zeit bezeichnen kann, fort. MufSe erscheint ihm als sub-
versiv. Positiv formuliert geht sie mit kritischem Denken einher. Auch
Aristoteles bemerkte zu seiner Zeit diesen spiter von Hobbes skizzier-
ten Zusammenhang. Er schrieb den Tyrannen zu, daran interessiert zu
sein, jegliche Mufle sowie »miifdige Zusammenkiinfte« und Genossen-
schaften im Volk zu unterbinden.? Vollbeschiftigung in einem umfas-
senden Sinne kann demnach durchaus problematisch sein, wenn sie
keine Zeit zum Denken lisst.

Aus Hobbes’ Sicht scheitert Morus’ Utopie, selbst wenn sie nur als
inspirierendes Ideal verstanden wird, am darin enthaltenen zu opti-
mistischen Menschenbild. Hobbes, der durch seine Beobachtung des
Krieges gepriagt wurde, schildert weniger einen bosen oder misanthro-
pischen Menschen, wohl aber einen, der zu Gewalt fihig ist und die-
se angesichts unsicherer Umstinde auch rational fiir sich einsetzt. Die
Vernunft gilt ihm auch als die treibende Kraft zum Vertragsschluss bzw.

2 Hobbes, Thomas: Leviathan. Erster und zweiter Teil. Reclam, Stuttgart 2007,
S.154.
3 Pol.V,11,1313a35-40; 1313b 1.

- am 13.02.2026, 10:00:44. -


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4, Das 18. Jahrhundert

zur gemeinschaftlichen Ubereignung aller Rechte an einen iibergeord-
neten souverinen Leviathan, der seinerseits Sicherheit nach innen und
nach auflen garantiert. Erst ein grofRerer und ungeteilter politischer
Verband ermoglicht eine Befriedung der omniprisenten Gewalt. Die
Biirger dieses Staates sollen diese Sicherheit zum Handel und zu un-
gestorter wirtschaftlicher Aktivitit nutzen. Von kulturellen Titigkeiten
oder kritischer Bildung ist in Hobbes’ Buch, ganz im Gegensatz zum
Denken in der griechischen Antike oder zu Morus’ Utopia, nicht die Re-
de.

Auch Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) wird den Vertragstheoreti-
kern zugerechnet und konstruiert einen Naturzustand als Kontrastfo-
lie fir die ihn umgebende franzésische Gesellschaft des 18. Jahrhun-
derts. Lange vor Marshall Sahlins problematisierte Rousseau in zwei
als Preisschriften eingereichten Diskursen die Erzihlung vom gesell-
schaftlichen Fortschritt. In seiner Abhandlung iiber den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen (1755) schrieb er:

»Der Erste, der ein Stiick Land eingezdunt hatte und auf den Gedan-
ken kam zu sagen>Dies ist mein<und der Leute fand, die einfiltig ge-
nug waren, ihm zu glauben, war der wahre Begriinder der zivilen Ge-
sellschaft. Wie viele Leiden und Schrecken hitte nicht derjenige dem
Menschengeschlecht erspart, der die Pfahle herausgerissen oder den
Graben zugeschiittet und seinen Mitmenschen zugerufen hatte: >Hii-
tet euch davor, auf diesen Betriiger zu horen. Ihr seid verloren, wenn
ihr vergefst, dafd die Friichte allen geh6ren und dafd die Erde nieman-
dem gehért!«*

Das Resultat dieses Aktes war fiir Rousseau die »duflerste Ungleichheit
in der Lebensweise, das Ubermafl an Miiiggang bei den einen, das
Ubermaf? an Arbeit bei den anderen [...]«*. Beide Lebensweisen erschie-
nen ihm im Vergleich zum hypothetischen Naturzustand als einseitige,
ungesunde Lebensweisen, die letztlich Zivilisationskrankheiten hervor-
rufen.® Freie Zeit gehérte fortan den Besitzenden. Sie wurde zum Dis-
tinktionsmerkmal in einer industriell produzierenden Welt, und auch
schon vor der Industrialisierung iibten sich die riuberischen Reichen

4 Rousseau, Jean-Jacques: Abhandlung tiber den Ursprung und die Grundlage der
Ungleichheit unter den Menschen. Reclam, Stuttgart 2003 (1755), S. 74.

5 Ebd,S. 40.

6 Vgl.ebd,S. 40.

- am 13.02.2026, 10:00:44. -

59


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60

Freie Zeit

in demonstrativem Konsum und bewusst auch in demonstrativem Mii-
Riggang, um ihren Status zu betonen.” Hier sind die Menschen mit
Mulfle nicht die Kritiker der Gesellschaft, sondern ihre Profiteure.

Rousseaus fiktiver Urzustand kann demgegeniiber als eine Utopie
der zwanglosen freien Zeit gelesen werden und erinnert stark an das
von den Anthropologen beschriebene Leben nomadisch lebender Jager-
und-Sammler-Kulturen. Die natiirliche Selbstliebe »amour de soi« lei-
tet hier den frei durch die Wilder streifenden Menschen. Erst in der
fatalen Form der Vergesellschaftung, wie sie Rousseau in seinem zwei-
ten Diskurs beschrieb, entsteht die vergleichende Selbstliebe »amour
propre«, die die Menschen in einen nicht enden wollenden eitlen und
arbeitsintensiven Wettkampf untereinander bringt:

»Derwilde Mensch und der zivilisierte Mensch unterscheiden sich der-
mafien im Grund ihres Herzens und in ihren Neigungen, daf eben
dasjenige, was das hochste Gliick des einen ausmachte, den anderen
zur Verzweiflung brichte. Der erste sehnt sich nur nach Ruhe und Frei-
heit; er will bloR leben und miifig bleiben; und selbst die Ataraxie
des Stoikers reicht an seine tiefe Gleichgiiltigkeit gegeniiber jedem
anderen Gegenstand nicht heran. Der immerzu tétige Biirger hinge-
gen schwitzt, hetzt sich ab, quélt sich ohne Unterlaf}, nur um sich noch
mithsamere Beschaftigungen zu suchen; erarbeitet bis zu seinem Tod,
lauft ihm sogar entgegen, um imstande zu sein zu leben, oder entsagt
dem Leben, um die Unsterblichkeit zu erlangen. [...] Welch ein Schau-
spiel stellen doch fiir einen Kariben die miihevollen und vielbeneide-
ten Arbeiten eines europdischen Ministers dar! [...] Dies namlich ist
die wirkliche Ursache all dieser Unterschiede: Der Wilde lebt in sich
selbst; der gesellschaftliche Mensch istimmer aufierhalb seiner selbst
und weifd nur in der Meinung anderer zu leben; und er bezieht sozu-
sagen allein aus ihrem Urteil das Gefiih| der eigenen Existenz.«®

Rousseau beschreibt hier ein verlorenes Paradies freier Menschen und
sieht demgegeniiber die ihn umgebende Zivilisation als vom stetigen
Vergleich geprigtem Zustand, dem sich nur wenige entziehen konnen.

7  Vgl.Veblen, Thorsten: Theorie der feinen Leute. Eine 6konomische Untersuchung
der Institutionen. Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt a.M. 2000 (1899), S. 51-
107.

8  Rousseau, Jean-Jacques: Abhandlung iber den Ursprung und die Grundlage der

Ungleichheit unter den Menschen. Reclam, Stuttgart 2003 (1755), S. 112.

- am 13.02.2026, 10:00:44. -


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4, Das 18. Jahrhundert

Dem nicht genug, ist diese Gesellschaft eine, die auf einem Trick ba-
siert. Die Besitzenden haben das Recht erfunden, um sich ihre Giiter
ohne die stindige Anwendung von Gewalt zu sichern. Allen gutgldubi-
gen Besitzlosen blieb nur das Recht, sich zu verdingen.

Auch Immanuel Kant (1724-1804) widmete sich wie Hobbes den Ent-
stehungsbedingungen der Kritik. Jene Bedingungen haben fiir Kant je-
doch auf den ersten Blick nichts mit Zeit zu tun. Die Kritik ist fiir Kant
ein zentrales Element einer stabilen politischen Ordnung. Kritisches
Denken ist fiir ihn vor allem aus dem Mut gespeist, selbst zu denken,
statt Autorititen zu folgen. Berithmt ist Kants Formulierung von 1784:

»Aufklarung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschul-
deten Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermoégen, sich seines
Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschul-
det ist diese Unmiindigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am
Mangel des Verstandes, sondern der EntschlieRung und des Muthes
liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere
aude! Habe Muth, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist
also der Wahlspruch der Aufklarung.«®

Doch Aufklirung im Sinne einer kritischen Haltung setzt zunichst Zeit
und Mufie voraus. Kants Appell, sich seines eigenen Verstandes zu be-
dienen’, verweist implizit auf ein Ressourcenproblem. Es war vermut-
lich weniger Faulheit oder fehlender Mut, der viele hinderte, sich ihres
eigenen Verstandes zu bedienen, als vielmehr ein Mangel an Zeit. Es
brauchte zunichst entsprechende Freirdiume von wirtschaftenden Ta-
tigkeiten, um das Lesen zu erlernen, wie auch die tigliche Zeitungslek-
tiire thren Raum bendtigt (und das Geld). Deswegen bindet Kant po-
litische Aktivitit an einen soziookonomischen und soziosymbolischen
Status, der letztlich dem finanziell unabhingigen mannlichen Biirger
vorbehalten bleibt."

9  Kant, Immanuel: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung? In: Berlinische
Monatsschrift, Heft 12, Berlin 1784, S. 481-494.

10 Ebd, S. 481.

11 Inseiner Abhandlung Metaphysik der Sitten (1797) schreibt er: »Nur die Fahigkeit
der Stimmgebung macht die Qualification zum Staatsbiirger aus; jene aber setzt
die Selbststindigkeit dessen im Volk voraus, der nicht blof} Theil des gemei-
nen Wesens, sondern auch Glied desselben, d. i. aus eigener Willkiir in Gemein-

schaft mit anderen handelnder Theil desselben sein will. Die letztere Qualitat

- am 13.02.2026, 10:00:44. -

61


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Freie Zeit

Zu Zeiten Kants garantierte nur biirgerlicher Wohlstand und die
damit einhergehende Unabhingigkeit die Zeit zur freien Meinungsbil-
dung. Das minnliche Zensuswahlrecht des 18. Jahrhunderts spiegelte
diesen Umstand wider. Die Gruppe der Risonierenden war fiir Kant
entsprechend klein, sodass der politisch denkende Kant auch nicht un-
bedingt als Demokrat anzusehen ist.

Schon Ende des 17. Jahrhunderts hatte sich John Locke (1632-1704)
dementsprechend gedufiert. Auch er ging davon aus, dass jene, die
selbst arbeitstitig waren, statt ihr Kapital fiir sich arbeiten zu lassen,
wenig Zeit fiir hohere Dinge hitten wie die politischen Angelegen-
heiten.”” In gewisser Weise spiegelt sich im Diskurs der Aufklirung
noch immer die Diskrepanz der antiken Denkhaltung. In beiden Fillen
sind Menschen zwar frei und gleich geboren, doch gesellschaftlich
grundverscheiden in ihren Moglichkeiten, wenngleich zumindest
Rousseau daran deutlich Anstofy nahm. Man denke hierbei an Aristo-
teles’ generalisierende Rede von der »Natur des Menschen« einerseits
und seiner Rechtfertigung der »natiirlichen« Sklaverei anderseits. Die
Folgerung, dass es zum politischen Risonnement auch der Ressourcen
bedarf (und nicht nur eines mutigen Entschlusses, unabhingig zu
denken), lag auch zu Kants Zeit sehr nahe. Bedenkt man nun, dass
Kant unter den Bedingungen der Zensur schrieb, so kann man diese
naheliegende Implikation auch als eine verdeckte Kritik an den so-
ziodkonomischen Ungleichheiten deuten. Dennoch bestand in beiden

machtaber die Unterscheidung des activen vom passiven Staatsbiirger nothwen-
dig, obgleich der Begriff des letzteren mit der Erklarung des Begriffs von einem
Staatsbiirger Giberhauptim Wider-spruch zu stehen scheint. — Folgende Beispiele
kénnen dazu dienen, diese Schwierigkeit zu heben: Der Geselle bei einem Kauf-
mann, oder bei einem Handwerker; der Dienstbote [...]; der Unmundige [...]; alles
Frauenzimmer, und (iberhauptjedermann, der nicht nach eigenem Betrieb, son-
dern nach der Verfiigung anderer [..] gendtigt ist seine Existenz (Nahrung und
Schutz) zuerhalten, entbehrtder biirgerlichen Personlichkeit, und seine Existenz
ist gleichsam nur Inhdrenz.«, MS, AA VI, S. 314.

12 Vgl. Locke, John: Some Considerations of the Consequences of Lowering the Inter-
est, and Raising the Value of Money [1691]. In: Ders. (Hg.): Works in Ten Volumes.
Vol. V. London 1823, S.1-116. Siehe auch: Henning, Christoph: Cliick in Arbeit und
Muf3e. Das Spektrum der Tatigkeiten vom Denken zum Feiern. In: Ders.; Thoma,
Dieter; Mitscherlich-Schonherr, Olivia (Hg.): Glick: Ein interdisziplinares Hand-
buch, Stuttgart, Metzler 2011, S. 33-34.

- am 13.02.2026, 10:00:44. -


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4, Das 18. Jahrhundert

Fillen eine Schieflage zwischen normativen Anspriichen und ein-
schrinkenden Rechtfertigungsmandvern angesichts der tatsichlichen
Klassenstrukturen der biirgerlichen Gesellschaft. Auch heute sind die
Biirger westlicher Gesellschaften formal frei und gleich. Gleichzeitig
miissen einige Menschen weit linger arbeiten als andere, um ihren
Lebensunterhalt zu bestreiten oder um sich in den Ruhestand begeben
zu konnen.

- am 13.02.2026, 10:00:44. -

63


https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2026, 10:00:44.



https://doi.org/10.14361/9783839455722-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

