
Neptuns Maschinen. Meeresauftritte in der Oper

des 17. und 18. Jahrhunderts

Juliane Vogel

I. Das Meer als Hintergrundmacht

Seit ihren Anfängen in der athenischen Polis bezieht sich die tragische Szene auf

das Meer. Bereits die Lage des Dionysostheaters war so gewählt, dass der Blick

des Zuschauers sowohl auf die Bühne wie über diese hinaus auf die Ägäis gerich-

tet war.1 Zugleich war die Bühneneinrichtung selbst durch einen Meeresbezug be-

stimmt. Wie Siegfried Melchinger in seiner Geschichte des griechischen Theaters

bemerkt, wurden die zwei Eingänge der Bühnenanlage danach unterschieden, ob

sie von der Stadt oder vom Meer her kamen.2 Schon der räumlichen Anordnung

nach trafen auf der Szene jene, die sich von der Meerseite her annäherten, auf

die Emissäre und Bewohner einer Stadt. Indem das Theater den Hafen oder den

Strand als feste Bezugsgrößen des tragischen Spiels etablierte, ging der Meeres-

bezug in jede Aufführung ein. Indem sich der Bühnenraum von diesem Hinter-

grund abgrenzte, blieb er ihr zugleich untrennbar verbunden. Mit der Weite des

Mittelmeers öffnete sich jedoch zugleich ein Gefahrenraum, der während der ge-

samten Aufführung präsent blieb und die Grenzen wie die Einrichtung der Szene

bedrohte.3 In Anwesenheit desMeeres wird die prinzipielle Disproportionalität des

Theaters und seiner Akteure gegenüber einem ungewissen Außenraum erkennbar.

Wie Hans-Thies Lehmann anschaulich beschreibt, verkleinerte sich die Menschen-

gestalt vor dem Elementarhorizont des Meeres so beträchtlich, dass ihr eigenes

Souveränitätsbegehren in seiner Vergeblichkeit offenkundig wurde.4

1 SiegfriedMelchinger,Das Theater der Tragödie. Aischylos, Sophokles, Euripides auf der Bühne ihrer

Zeit, München: Beck 1974, S. 18ff.; Hans-Thies Lehmann, Theater und Mythos. Die Konstitution

des Subjekts im Diskurs der antiken Tragödie, Stuttgart: Metzler 1991, S. 31f.

2 Vgl. Melchinger, Theater und Tragödie, S. 20-25, S. 74-78, S. 82.

3 Melchinger, Theater und Tragödie, S. 18ff.; Lehmann, Theater und Mythos, S. 31f.

4 Hans-Thies Lehmann, Tragödie und dramatisches Theater, Berlin: Alexander 2013, S. 236: »Thea-

ter exponierte visuell-körperlich den isolierten und vor dem Hintergrund der bis zum Hori-

zont sich erstreckenden, quasitheatralen Raumkulisse verschwindend klein erscheinenden

Menschenkörper.«

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 II. Melodram/Mischformen

Die Gefährdung durch einen solchen Hintergrund ergibt sich jedoch nicht nur

aus der Lage des Theaters, sie ist auch in den Tragödien gegenwärtig, die un-

ter diesen Bedingungen zur Aufführung kamen. Bereits Aischylos definierte die

Schauplätze wie die Handlungen seiner Stücke in Bezug auf thalassa, das Meer.

Zentrale Figuren seiner Tragödien nähern sich dem Schauplatz über den Wasser-

weg. Wenn sie auftreten, sind sie auch im imaginären Raum der Tragödie durch

das Meer herangetragen worden oder diesem mit knapper Not entronnen. Als der

in einer Seeschlacht vernichtend geschlagene Perserkönig Xerxes in Aischylos’ Die

Perser (472 v. Chr.) die Bühne betritt, ist er »allgewaltig geschlagen durch des Mee-

res Unheil.«5 Auch der Ankunft Agamemnons in der Oresteia gehen Turbulenzen

des Meeres voraus: »Es erhob zur Nachtzeit sich der empörten Fluthen Sturz,/

Aneinander jagte die Schiffe wilder Thracischer/ Orkan; sie selbst im Ungestüm

des Schlossensturms,/ Des Thyphoischen Wetters, wild vom Horn des Kiels zer-

fleischt./ Verschwanden spurlos in des Treibers Kreiseltanz.«6 Bereits in ihren frü-

hen Beispielen öffnet sich der begrenzte Raum der Szene auf einen grenzenlo-

sen und unberechenbaren Elementarhorizont, der aus dem Hintergrund heraus

wirksam bleibt und die Fragilität menschlicher Einrichtungen gegenwärtig hält.

Zugleich zeigt sich das Meer als ausführendes Organ erratischer göttlicher Rat-

schlüsse und Vollzugsmedium blinden Schicksals, das die dramatischen Figuren

nur im Zustand der Beschädigung erscheinen lässt und die Knappheit ihres Ent-

ronnenseins auf der Bühne deutlich macht.7 Zugleich bleibt jedoch festzuhalten,

dass das Meer der griechischen Tragödie den Status einer Hintergrundmacht un-

ter den skizzierten Bedingungen beibehält. Auch wenn der Prozess der Figuration

wie auch der Handlung durch das Meer prinzipiell bedroht ist, überschreitet es

dennoch die Bühnenschwelle nicht. Die Szene ist der Figurationsschauplatz derje-

nigen, die ihm entrinnen, nicht der Figurationsschauplatz des Meeres selbst.8

5 Lehmann, Tragödie und dramatisches Theater, S. 38.

6 Aischylos, Orestea, in: Des Aischylos Werke. Uebersetzt von Joh. Gust. Droysen, Bd.1, Berlin: G.

Finke 1832, S.1-159, S. 26-27.

7 Vgl. Bettine Menke, »On/Off«, in: Auftreten. Wege auf die Bühne, hg. v. Juliane Vogel u. Chris-

topher Wild, Berlin: Theater der Zeit 2014, S. 180-188.

8 Vgl. Bettine Menke u. Juliane Vogel, »Das Theater als transitorischer Raum. Einleitende Be-

merkungen zum Verhältnis von Flucht und Szene«, in: Flucht und Szene. Perspektiven und For-

men eines Theaters der Fliehenden, hg. v. dies., Berlin: Theater der Zeit 2018, S. 7-26, hier S. 19-20.

Vgl. außerdem Christopher Wild, »Royal Re-entries: Zum Auftritt in der griechischen Tragö-

die«, in: Auftritte. Strategien des In-Erscheinung-Tretens in Künsten undMedien, hg. v. Annemarie

Matzke, Ulf Otto u. Jens Roselt, Bielefeld: transcript 2015, S. 33-61, hier S. 43-44. Vgl. auch Ju-

liane Vogel, Aus dem Grund. Auftrittsprotokolle zwischen Racine und Nietzsche, Paderborn: Fink

2018, S. 29-34.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 185

II. Auftritt des Meeres

Demgegenüber sieht sich das barocke Theater, von dem an dieser Stelle die Rede

ist, vor die Aufgabe gestellt, auch das Meer auftreten zu lassen. Die Opern des 17.

und 18. Jahrhunderts konzedieren ihm elementare Auftrittsmacht und verleihen

ihm jene theatrale Evidenz, die die antike Bühne ihm verweigerte. Die zahlrei-

chen Sturmszenen und Schiffbruchszenen der barocken Oper, hauptsächlich aber

die obligaten Seemonster, die die Bühne heimsuchen, lassen das Meer selbst in

spektakulären Inszenierungen auf die Bühne treten und visualisieren zugleich die

Gefährdungmenschlicher Spielräume. Voraussetzung solcher Auftritte ist die Ent-

wicklung eines Bühnenapparats, der den Auftritt von Elementargewalten ermög-

lichte. Eine neue, auf die Konstruktion von Bühnenmaschinen spezialisierte In-

genieurskunst machte es technisch möglich, die Grenzen der Szene aufzuheben

und den Elementarhorizont, der im Hintergrund geblieben war, selbst nach vor-

ne kommen zu lassen. Wenn Paul Zucker in seiner kleinen Geschichte des Büh-

nenbildes bemerkt: »Erst das Zeitalter des Barock ließ den formalen Kräften des

Wassers Spielraum«,9 so sind es die Bühnenmaschinen, die es zu katastropha-

ler Größe steigern. Meeresauftritte sind Maschinenauftritte. Sie öffnen die Bühne

für elementare Kraftwirkungen und verwandeln die Szene in einen ungeschütz-

ten, den Natur- und göttlichen Gewalten schutzlos preisgegebenen Raum. Lassen

sie das Meer auftreten, so werden sie dazu eingesetzt, die szenischen Außengren-

zen niederzureißen, die Schwelle zwischen onstage und offstage einzuebnen und

die Sphäre geordneter Sichtbarkeit den Wirkungen ikonoklastischer Gewalt aus-

zuliefern.Meeresmaschinen setzen die Gewalt des »débordement« in Gang, die die

Sphäre der Meeresmächte beherrscht, sie reißen einem erfolgreichen Topos zufol-

ge die Grenzen zwischen Hölle undMeer nieder und zerstören den »Geltungsraum

symbolischer Sicherungen«10, in den sich die Protagonisten eingeschlossen haben.

Damit ist auch impliziert, dass die Darstellung vonNaturkräften auf künstliche

Kraftressourcen angewiesen ist. In den Auftritten des Meeres in der Oper werden

die Wirkungen elementarer und unmenschlicher Kräfte durch Maschinen exeku-

9 Vgl. Paul Zucker, Die Theaterdekoration des Barock. Eine Kunstgeschichte des Bühnenbildes, Ber-

lin: Kaemmerer 1925, S. 7. Vgl. auch Jan Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau. Paradoxi-

en der Wissensproduktion im 17. Jahrhundert, Berlin: Akademie Verlag 2007. Lazardzig spricht

von der maschinell gestützten Beherrschung naturgebundener Veränderungen und Bewe-

gungen. (S. 44).

10 Ethel Matala de Mazza, »Die Regeln der Ausnahme. Zur Überschreitung der Souveränität in

Fénélons ›Télémaque‹ und Mozarts ›Idomeneo‹«, in: Transgression. Literatur als Ethnographie,

hg. v. Gerhard Neumann u. Rainer Warning, Freiburg i.Br.: Rombach 2003, S. 257-286, hier

S. 258, mit Bezug auf Michel Foucault, Der Wille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977,

S. 162. Verweis auf IvanNagel, Autonomie undGnade.ÜberMozarts Opern, München 1988, S. 9ff.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 II. Melodram/Mischformen

tiert und mit »Präzision, Genauigkeit und Kraft«11 in Szene gesetzt. Die Bühne

ist nicht nur Produktionsstätte gesteigerter Seherlebnisse, sie ist auch der Schau-

platz mechanischer Kraftwirkungen. Wie Jan Lazardzig ausführt, steht sie stell-

vertretend für die Vorstellung der »machina mundi«12, die davon ausgeht, dass

Naturphänomene wie menschliche Schicksale gleichermaßen von mechanischen

Prinzipien regiert werden. Die Maschinen folgen denselben »ihrer Struktur nach

gewissen unveränderlichen Gesetzen der Bewegung«, die auch die Körper in der

Natur regieren.13 Ihre Routinen entsprechen den Routinen aller anderen sich im

Universum bewegenden Körper, so dass auch Meer und Maschine in Hinblick auf

die sie regelnden Prinzipien analog sind.14 Die vermeintlich elementare Regellosig-

keit des Elements wird in geregelten, quantifizierbaren Bewegungen dargestellt,

das Unendliche mit mathematischer Rationalität erfasst:

Die ingeniöse Kunst der Ingenieure und Architekten, die durch den maschinel-

len Verwandlungszauber der Perspektivbühne eine zweite, kunstvolle Schöpfung

kreiert, ruft Staunen und Verwunderung hervor, gerade weil sie das Unendliche

am Endlichen und das Unfassbare am Fassbaren darstellt.15

Die als ungeheuer erfahrenen Elementareffekte sind über die Maschinen an die

mechanischen Regeln gebunden, wobei sie nach Margret Dietrich so berechnet

sind, dass auf der Basis mechanischer Kunst und ihrer Konstruktionsregeln zu-

gleich der Eindruck der Grenzenlosigkeit erzeugt werden kann.16

11 Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 48. Vgl. auch Margret Dietrich, »Vom Einfluss

der Mathematik und Mechanik auf das Barocktheater«, in: Sonderabdruck aus dem Anzeiger

der phil.-hist. Klasse der Österreichischen Akademie derWissenschaften, 107/1,Wien u.a.: Böhlau

1970, S. 7-22.

12 Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 52; Zur Entwicklung desMaschinengedankens

generell vgl. David Wootton, The Invention of Science. A New History of the Scientific Revolution,

London: Allen Lane 2015, S. 432-448.

13 Vgl. Wootton, The Invention of Science, S. 432. Mechanische Regeln, die auch die Schöpfung

regieren: »Natural processes can be understood in mechanical terms.«

14 Vgl. Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 48. Hier mit Bezug auf die Definition der

Maschine durch Furetière : »Ce qui sert aux hommes pour faire des choses qui sont au dessus

de leurs forces, comme les vols, les descentes«. – »Überbietung des Menschen in Präzision,

Genauigkeit und Kraft.« (S. 48). Vgl. auch Jan Lazardzig u. Annette Kappeler (Hgg.), Images

d’action. Claude-François Ménestrier’s Theoretical Writings on Festivals and Performing Arts. Trans-

lation and Commentary. Claude-François Ménestriers fest- und inszenierungstheoretische Schriften.

Übersetzung und Kommentar, Paderborn: Fink 2018, S. 377-378.

15 Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 145.

16 Dietrich, »Vom Einfluss der Mathematik und Mechanik auf das Barocktheater«, S. 10. Vgl.

auch Jan Lazardzig, »Mathematik, Mechanik und das barocke Theater. Überlegungen zur

Attraktivität eines Forschungsprogramms«, in: Maske und Kothurn, 55/1-2, Wien u.a.: Böhlau

2013, S. 227-245. 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 187

Maschinenauftritte und Handlungsmechanik:

Protokoll der mechanischen Kraft

Maschinendramaturgie bedeutet aber auch die radikale Externalisierung und

Mechanisierung handlungstreibender Kräfte. Meer und Maschine stimmen darin

überein, dass sie von außen kommen und jederzeit mit einer Kraft, die menschli-

che Kraft übersteigt, in den Raum des Dramas einbrechen können. Die Schicksale,

die sie verhängen, werden nicht, wie in der Poetik des Aristoteles gefordert, aus

der Logik eines dramatischen Verlaufs generiert, sie greifen willkürlich, punktuell,

gleichgültig und unberechenbar von einem Außenraum her in die Handlungen ein

und treiben diese gewaltsam vorwärts.17 Die Tragödien, die in den Meeresopern

vorgestellt werden, entwickeln daher keine intrinsische Dynamik. In ihren Haupt-

linien folgen sie einer Dramaturgie der mechanischen Intervention, indem sie die

zentralen Handlungsanstöße von außen erhalten und auch ihre Lösungen von dort

empfangen. Tragische Schicksale werden vorrangig durch externe Einwirkungen

geformt, sie werden zum Spielball von künstlichen und natürlichen,mechanischen

und elementaren, emotionalen und motorischen Kräften, die gegen das tragische

Subjekt oder auch zu seinen Gunsten gewendet werden. Götter, Elemente, Lei-

denschaften nutzen die ihnen von den Maschinen bereitgestellte Infrastruktur

und wirken durch ihren übermenschlichen Impetus auf die Handlung ein. Wie

Corneille in der Vorrede zu seiner Maschinentragödie »Andromède« bemerkte,

sind Maschinen für die Knüpfung wie für die Lösung einer Handlung zuständig:

»Elles font les nouements et le dénouements.«18 Infolgedessen verbinden sich die

mit der Maschine assoziierten Triebkräfte zu einem technisch-metaphorischen

Komplex, der den Maschineneinsatz für ein umfassendes, polyperspektivisches

Bedeutungsspektrum öffnet und die Trägerschaft der Maschine in vielfältiger

Hinsicht in Anspruch nimmt. Andererseits treten die Maschinen die Nachfolge

des Schwertes an, das den gordischen Knoten zerschlug und metaphorisch für

eine durch äußere Gewalt bewirkte Lösung einsteht. Wenn sie für das Dénoue-

ment der Handlung sorgen und das plötzliche Erscheinen rettender Götter oder

zerstörender Mächte ermöglichen, durchtrennen sie den tragischen Knoten ohne

Rücksicht darauf, wie er geknüpft wurde, sie führen Lösungen durch mechanische

Intervention herbei, so dass man anstatt von einem »dénouement gordique« von

17 Lazardzig, Theatermaschine und Festungsbau, S. 60. Jan Lazardzig spricht von »handlungsbe-

stimmenden Mächten«.

18 Pierre Corneille, »Andromède«, in : ders.,Œuvres complètes, vol. 2, Textes établis, presentés et

annotés par Georges Couton, Paris : Gallimard 1989, S. 441-525, hier S. 447.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 II. Melodram/Mischformen

einem »dénouement mechanique« sprechen sollte.19 Das Maschinentheater ist

auch in dieser Hinsicht anti-aristotelisch.

In diesen technisch-metaphorischen Zusammenhang eingeschlossen ist auch

die politische Bedeutung der Meeresauftritte im höfischen Theater. Die drama-

turgischen Fragen, die sie aufwerfen, lassen sich nur in Zusammenhang mit Fra-

gen absolutistischer Repräsentationspolitik beantworten. Mit der mise-en-scène

des Meeres auf der höfischen Bühne zeichnet sich ein Spannungsfeld ab, auf dem

auch die konstitutiven Kräfte absolutistischer Herrschaftsformen miteinander in

Widerstreit treten. Wo das Meer auf der Bühne interveniert und in die Domäne

mythischer Herrscher eintritt, zeigen diese sich von ihrer gewaltsamen Kehrsei-

te. Eine Macht, die sich vordergründig als segenspendend und ordnungsschaffend

inszeniert, enthüllt ihr ikonoklastisches zweites Gesicht.20 Meeresauftritte posi-

tionieren sich zwischen olympischer und neptunischer Sphäre, einer Sphäre des

Splendor und der Ordnung auf der einen Seite, einer despotischen Sphäre auf der

anderen Seite, in der eine von maßlosen Leidenschaften getriebene, zerstörerische

Kraft gegen die von der Gegenseite errichteten Regelräume angeht. Mithilfe von

Maschinenauftritten dramatisieren sie die interne Dynamik einer Souveränität,

die die Strukturen, die sie errichtet, jederzeit wieder vernichten und die Geset-

ze, die sie erlässt, entlang der Formel: »legibusque soluta potestas« selbst wieder

außer Kraft setzen kann.21 Die Meeresopern, von denen im Folgenden die Rede

ist, externalisieren die in ihrem Inneren wirksame despotische Gegenkraft, um sie

gleichzeitig zu bändigen.

Neptun

Konkret sind diese Fragen an eine Figur zu richten, die das Theater des Ancien

Régime mit großen, raumnehmenden Auftritten würdigt. Sie wenden sie sich an

den Meeresgott Neptun, in dem das Protokoll der zerstörerischen Kraft wirksam

wird, während er andererseits der olympischen Sphäre zuzurechnen ist. Als jünge-

rer Bruder Jupiters fügt er sich unter das Imperium des Älteren, als Souverän des

Meeres aber beherrscht er einen Tiefenraum, der dem olympischen Regiment nicht

unterstellt ist und von dem aus er die als Unterjochung erfahrene Herrschaft des

älteren Götterbeherrschers herausfordert. Auch wenn er als olympischer Gott ein-

geführt ist, profiliert er sich zugleich als ein Gott der Außergesetzlichkeit, der aus

19 Die Gewaltsamkeit der durch die Göttermaschinen verfügten Lösungen betont Viktoria Tka-

czyk, Himmels-Falten. Zur Theatralität des Fliegens in der Frühen Neuzeit, München: Fink 2011,

S. 158. Zur Poetik des gordischen Knotens vgl. Juliane Vogel, »Verstrickungskünste. Lösungs-

künste. Zur Geschichte des dramatischen Knotens«, in: Poetica (2008), S. 269-288.

20 Hier folge ich den Thesen Ethel Matala de Mazzas, »Die Regeln der Ausnahme«, S. 259-261.

21 Matala de Mazza, »Die Regeln der Ausnahme«, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 189

Rache für seine Zurücksetzung die von seinem Bruder autorisierten Strukturen zu

vernichten und das gesamte Figurationsfeld der Szene zu überfluten droht. Jupi-

ter ist er auch deshalb unterlegen, weil er zwar Herrscher des Meeres, nicht aber

Beherrscher seiner Leidenschaften ist. Zu den Kräften, die der Unterstützung der

Maschinen bedürfen, gehört sein sprichwörtlicher Zorn. Neptundramaturgie ist

Zorndramaturgie – Dramaturgie des colère, des courroux wie der furie, die die Mee-

resauftritte des Maschinentheaters mit hohen Affektbeträgen aufladen und über

die Bühnenschwelle treiben. Sie erschüttert die Szene, die sich nur in Abgrenzung

gegen das Meer konstituieren kann,22 und bedroht die Integrität menschlicher

Körper und aller vom Menschen geschaffener Werke. Zedlers Universal-Lexikon

bezeichnet ihn als »fractor navium«23, Karl Philipp Moritz nennt ihn einen Gott

der Einebnung24, der sich auch in seinen vielen Erscheinungen in der Nähe des

elementaren Tumultes bewegt und niemals ganz in das olympische Auftrittspro-

tokoll einfügt. Folgendes, dem Eintrag »Neptune« in D’Alemberts und Diderots En-

yclopédie entnommenes Homerzitat lässt in der Übersetzung Nicolas Boileaus den

übermenschlichen Kraftaufwand erahnen, der für den Neptunauftritt auf der Büh-

ne kennzeichnend ist.

L’enfer s’émeut au bruit de Neptune en furie ; Pluton sort de son trône, il pâlit, il s’écrie ;

Il a peur que ce dieu, dans cet affreux séjour, D’un coup de son trident, ne fasse entrer le

jour; Et par le centre ouvert de la terre ébranlée, Ne fasse voir du Styx la rive désolée, Ne

découvre aux vivans cet empire odieux, Abhorré des mortels, & craint même des dieux.25

Neptuns Nähe zur Maschine ergibt sich dabei nicht zuletzt aus seiner Unaufhalt-

samkeit, die er mit der Unaufhaltsamkeit mechanischer Abläufe teilt. Einmal in

Gang gesetzt, kann er nur dann innehalten, wenn ihm eine Grenze gesetzt wird.

Auch aufgrund dieser elementaren Dynamik erweist es sich als ratsam, den Mee-

resgott nicht nur als einen Singular, sondern als einen vielgestaltigen Plural zu

vorzustellen. Wie die Opern zeigen, die hier zur Diskussion stehen, ist Neptun

keine stabile, konturierte Figur. Von dem dynamischen Element, das er verkörpert,

22 Lazardzig u. Kappeler, Images d’action, S. 371. Zum permanenten Zorn Neptuns vgl. Dieter

Richter, Das Meer. Geschichte der ältesten Landschaft, Berlin: Wagenbach 2014, S. 41.

23 JohannHeinrich Zedler, Eintrag zuNeptun, in:Grosses vollständiges Universal-Lexicon allerWis-

senschafften und Künste, 1731-1754, S. 1754.

24 Vgl. Karl Philipp Moritz, »Götterlehre oder mythologische Dichtungen der Alten«, in: ders.,

Reisen, Schriften zur Kunst und Mythologie, Reihe Werke, Bd. 2, hg. v. Horst Günther, Frankfurt

a.M.: Insel 1981, S. 609-843, S. 673.

25 Eintrag »Neptune«, in : Denis Diderot u. Jean Le Rond d’Alembert, Encyclopédie ou dictionnaire

raisonné des sciences, des arts et de métiers par une sociéte de gens de lettres (1751-1772), zit.n. The

ARTFL Encyclopédie, University of Chicago. https ://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclo

pedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982
https://artflsrv03.uchicago.edu/philologic4/encyclopedie0521/navigate/11/540/?byte=1102982


190 II. Melodram/Mischformen

ist er selbst nicht immer deutlich unterscheidbar. In seinen Figurationen durch-

läuft er ein Graduationsspektrum, das sich zwischen elementarer Formlosigkeit

und klassizistischem Körperideal aufspannt. Erscheint er einerseits als unartiku-

lierte despotische Kraft oder eingebettet und vervielfältigt in Ensembles mytholo-

gischer Halbwesen, so auch als Heros, der dem skulpturalen Ideal der olympischen

Welt entspricht und seine Ähnlichkeit mit Jupiter herausstellt.

Gleichwohl besitzt auch Neptun das Doppelgesicht eines absolutistischen Sou-

veräns. Wie die hier im Folgenden angeführten Beispiele zeigen, ist er nicht nur

an der tragischen Verstrickung – d.h. am »Nouement« einer auf das Meer bezo-

genen Handlung – sondern auch an ihrer Lösung beteiligt. Der grollende Gott,

dessen »inconstance« sowohl in Hinblick auf seine Gestalt wie in Hinblick auf sei-

ne Affekte notorisch ist, kann das Wasser, das er selbst erregt hat, auch wieder

befrieden.26 Anders als die griechische Mythologie, die andere Götter für die Be-

sänftigung der Wellen nominierte, verlieh die römische Mythologie, die für die

Ikonographie und Repräsentation des Ancien Regime bestimmender wurde, dem

Meeresgott dieMacht zur Bändigung der Elemente. Zu ihren langfristig wirksams-

tenMotiven gehört die »Quos ego« – eine Episode aus dem ersten Buch von Vergils

Aeneis, in der Neptun mit den Worten »Euch werd‹ ich« auf dem Meer durchgreift

und die Winde zur Ordnung ruft, die die Wellen agitieren. Der Despot, der auf die

Seite der Ordnung wechselt, vollzieht auf diese Weise einen Akt der Selbstbegren-

zung seiner Macht. Mit seinem Machtspruch beschwichtigt er die Kräfte, die er

selbst verkörpert und von denen anzunehmen ist, dass er sie jederzeit wieder ent-

fesseln kann. Von daher gesehen ist es verständlich, dass der Akt des ›calmer‹, das

›se placide‹ am Ende einer vom colère angetriebenen Handlung auch ein politisches

Programm enthält, das Wohltat und Drohung ununterscheidbar werden lässt.

Gegenstand der nun folgenden exemplarischen Analysen ist die Neptun-

Dramaturgie in der Maschinenoper des 17. und 18. Jahrhunderts. Sie rekon-

struieren das Protokoll der Kraft, das in ihr wirksam wird und beobachten die

Grenzüberschreitungen, die sich im Meeresauftritt bis zu dem Punkt vollziehen,

an dem diese Kraft nachlässt. Dabei wollen sie die Transformationen sichtbar

machen, die der Meeresauftritt während des Ancien Régimes und im Übergang

zur Aufklärung erfährt und zugleich die wechselnden politischen Kontexte einbe-

ziehen, die sie sowohl ermöglichen als auch formen. Zugleich berücksichtigen sie

die Transformationen der Gattungen, die seinen Rahmen bilden. Am Anfang steht

Pierre Corneilles Maschinentragödie Andromède (1650), in der der Zorn Neptuns in

voller Ausschöpfung der spektakulären Mittel des Maschinentheaters erregt und

wieder gebändigt wird. Der Wechsel zur Gattung der tragédie en musique führt zu

26 Die griechischeMythologie überträgt dieAufgabederGlättungundBefriedunganderenGöt-

tern, während sie Neptun nur mit ›rastloser Bewegung‹ verbindet und über seinen Zorn de-

finiert. Vgl. Richter, Das Meer, S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 191

Antoine Danchets Idomenée (1712/1732), das an der gesprochenen Tragödie orien-

tiert ist, und die Bühnenmaschinen vorrangig zur Taktung handlungstreibender

Leidenschaften nutzt. Damit ist gleichzeitig die Vorlage zu Mozarts Idomeneo (1781)

im Blick, die in der Bearbeitung des Giambattista Varesco das französische Modell

der tragédie en musique mit dem Modell der italienischen opera seria verbinden

wird. In dieser Oper präsentiert sich die Neptun-Dramaturgie des Ancien Régime

aus der Perspektive der Aufklärung, die das Maschinenwesen auf der Bühne

zunehmend in Frage stellt. Der Schlussteil kehrt zum Andromeda-Stoff zurück.

Er befasst sich mit den Andromeda-Überschreibungen von Mozarts Librettist

Giambattista Varesco, in denen der Kraftverlust der Meeresmaschinen offen-

kundig wird. Die Auftrittskräfte, die das Meer metaphorisch und technisch auf

die höfische Bühne treiben, zeigen sich als endgültig geschwächt und machen

anderen Dramaturgien Platz.

Maschinenspektakel. Pierre Corneilles Andromède

Pierre Corneilles 1650 entstandene tragédie Andromède gehört dem kurzlebigen

Genre des Maschinenstückes an, das in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts be-

dingt durch Fortschritte in der Entwicklung von Bühnenmaschinen in Paris Furore

machte. Die Textfassung der Tragödie dokumentiert Corneilles Zusammenarbeit

mit dem italienischen Bühneningenieur Giuseppe Torelli, dessen spektakuläre Er-

findungen direkt in die Bühnenanweisungen des Stückes eingehen. Diese können

insgesamt alsWürdigungen von Torellis Ingenium gelesen werden, indem sie ganz

von der Bewunderung für dessen Leistungen getragen sind und die Möglichkei-

ten, die sich aus seinen Erfindungen ergeben, spielerisch ausschöpfen. Schon die

Figurenliste, die die Maschinengötter aufführt, lässt die Dominanz mechanischer

Intervention in der Handlungsführung erkennen.27 Der Andromeda-Mythos ver-

langt eine theatrale Anordnung, die das Meer weit in Szene vordringen lässt. Seine

Handlung, die von der Opferung der äthiopischen Königstochter Andromède an

ein von Neptun entsandtes Meerungeheuer und ihre Rettung durch den Helden

Perseus vorstellt, lässt dem Zorn Neptuns breiten Raum. Sein colère erweist sich als

zentrale handlungstreibende wie zugleich als zentrale Auftrittskraft. Die Tragödie

entfaltet ein durch Neptun getragenes Rachegeschehen bis hin zur Einnahme

einer mythischen Palastarchitektur durch das Meer, das auf dem Höhepunkt des

Verlaufs der Handlung die gesamte Bühne einnimmt. Der Ablauf gliedert sich

in eine Abfolge von katastrophalen Meereseinbrüche, in denen sowohl Neptun

als auch seine Trabanten – die Winde, die Nereiden und das von ihm entsandte

Meerungeheuer – auftreten und von der Bühne Besitz nehmen.

27 Bettine Menke, »Was das Theater möglich macht: Theater-Maschinen«, in: Archäologie der

Spezialeffekte, hg. v. Mireille Schnyder u.a., Paderborn: Wilhelm Fink 2018, S. 113-144, S. 125.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 II. Melodram/Mischformen

Über das konkrete Andromeda-Motiv hinaus behandelt die tragédie aber auch

den Machtkampf zwischen der olympischen und der neptunischen Sphäre. Nep-

tuns Zorn speist sich auch hier aus der Kränkung seiner Nachrangigkeit. In ihrem

Zentrum steht die Rivalität zwischen Jupiter und Neptun. Nachdem im ersten Akt

Venus vomHimmel gestiegen ist und der äthiopischen Königsfamilie die Hochzeit

Andromèdes für den Abend angekündigt hat, eröffnen die folgenden, dem Meer

zugeordneten Maschinenauftritte das tragische Gegenspiel. Der Intervention von

oben folgt die Intervention von unten, die zerstören will, was der Himmel fügen

möchte. Auf dem Höhepunkt der Auseinandersetzungen taucht Neptun aus dem

Wasser auf und benennt den Affekt, der ihn zum Auftritt wie zum Eingriff in die

vom Olymp geschmiedeten Pläne treibt:

Je sais vos déplaisirs,

Mes filles, et je viens au bruit de vos soupirs,

De l’affront qu’on vous fait plus que vous en colère,

C’est moi que tyrannise un superbe de frère,

Qui, dans mon propre État, m’osant faire la loi,

M’envoie un de ses fils, pour triompher de moi.

Qu’il règne dans le Ciel, qu’il règne sur la Terre,

Qu’il gouverne à son gré l’éclat de son Tonnerre,

Que même du Destin il soit indépendant,

Mais qu’il me laisse, à moi, gouverner mon Trident.

C’est bien assez pour lui d’un si grand avantage,

Sans me venir braver encor dans mon partage.

[…]

Adieu, consolez-vous, Nymphes trop outragées,

Je périrai moi-même, ou vous serez vengées […]28

Die Szenenanweisungen, die die Wirkungen dieses colère anzeigen, machen die

entstellende bzw. entgliedernde Wirkung deutlich, die dieser auf die Szene aus-

übt. Sichtbar wird sie nicht nur in der Ungestalt des Monsters, das sich im 3. Akt

Andromède annähert. Sie ist auch daran abzulesen, dass das Meer im Fortgang

der Handlung zum Palast vordringt und die Szene, die vorher als »deliziöse« Gar-

tenarchitektur beschrieben wurde, in eine meerumspülte Steinwüste verwandelt.

Folgende Angaben zeigen die unmittelbaren Folgen der Meeresberührung :

Les vagues s’emparent de toute la scène, à la réserve de cinq ou six pieds qu’elles laissent

pour leur server de rivage. Elles sont dans une agitation continuelle, et composent comme

28 Corneille, »Andromède«, S. 498-499.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 193

un golfe enfermé entre ces deux rangs de la falaises : on en voit l’embouchure se dégorger

dans la pleine mer [sic !].29

Diese Anweisungen sind auch deshalb aufschlussreich, weil sie belegen, dass die

Neptunsphäre mit der Vorstellung der unaufhörlichen Bewegung und des unauf-

hörlichen Gestaltenwandels assoziiert ist. Unter der Einwirkung der »agitation

continuelle« dekomponiert sich die höfische Szene und entzieht dem äthiopischen

Herrscherhaus buchstäblich den Boden. Corneille greift auf den Topos des »dé-

bordement« zurück, der zum Ausdruck bringt, dass Neptun die Grenzen zwischen

den Domänen einreißt und Getrenntes ineinanderfließen lässt. Dabei wird nicht

nur die Grenze zwischen Hölle undMeer beseitigt, auch die zwischen Onstage und

Offstage wird aufgehoben, so dass die Formlosigkeit des bewegten Meeres auf die

Bühne vordringt und auch die gefügte Szene aus den Fugen bringt.30 Dabei er-

eignet sich dieser Formentzug dort, wo die Perspektive einen geordneten Übertritt

ihrer Linien in die Unendlichkeit vorsieht. Die Zielformel seiner Auftritte lautet

»toute la scène«.Die Neptun-Dramaturgie strebt nach Eroberung, Ausfüllung. Ent-

strukturierung und letztlich Vernichtung des gesamten szenischen Raums. Dem-

entsprechend fällt die tragische Krise mit denjenigen Momenten zusammen, in

denen sich das Meer aus demHintergrund auf den Bühnenvordergrund zubewegt.

Dem tragischen Gegenspiel wird jedoch eine Grenze gesetzt. Corneilles Ma-

schinentragödie zielt auf eine Versöhnung beider Sphären. Am Ende der Handlung

wird dem fortschreitenden Distinktionsverlust Einhalt geboten und die von der

Meereshandlung verdunkelte Klarheit der höfischen Welt wiederhergestellt. Dem

Tumult wird die strukturierte Sichtbarkeit der olympischen Ordnung wieder abge-

wonnen, die auch Neptun in sich einschließt und dem Pantheon einverleibt. Nach-

dem er sich durch die Opfer des neu gefügten Liebespaares Perseé und Andromè-

de hat befrieden lassen, unterwirft er sich dem überlegenen Auftrittsprotokoll der

brüderlichen Sphäre und gibt seine Entwaffung (»désarment son courroux«) be-

kannt. Seine Bändigung ist daran abzulesen, dass die Auftrittsrichtung gewechselt

und die vorige Angabe »il se fond dans le mer«31 durch ein ›descendre‹ ersetzt wird.

Durch die Einnahme einer Seitenstellung erkennt er die Vorherrschaft des Olym-

piers an:

Tandis qu’un chante, Jupiter descend du ciel dans un trône tout éclatant d’or et de lu-

mières, enfermé dans un nuage qui l’environne. A ses deux côtés deux autres nuages qui

l’environne. À ces deux côtés deux autres nuages apportent jusqu’à terre Junon et Neptune

apaisés par des sacrifices des amants.32

29 Corneille, »Andromède«, S. 489.

30 Vgl. Menke, »On/Off«, S. 183.

31 Corneille, »Andromède«, S. 499.

32 Corneille, »Andromède«, S. 524.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 II. Melodram/Mischformen

Das Dénouement führt dazu, dass sich die geteilte Götterwelt unter Jupiters Füh-

rung in einem spektakulären Tableau zusammenschließt, das den Vorrang der

olympischen Seite sicherstellt – und die Götterwelt wieder in ihrer hierarchischen

Gliederung präsentiert. Torelli verleiht ihm die Form eines dreigliedrigen Wol-

kenarrangements, in dem dem besänftigten Neptun eine untergeordneter Stel-

le zugewiesen ist. Rückwirkend zeigt es die Aussichtslosigkeit seiner Rebellion.

Torelli und Corneille ordnen auch das ungestalte Meermonster der »justesse« der

»perspective« unter, so dass das olympische Ordnungssystem auch in der Negation

gegenwärtig bleibt. Als dasMeer den Palastgarten einnimmt, begrenzt die perspek-

tivische Aufstellung der Felswände die Elementarkraft der Flut. Unendlichkeit und

räumliche Ordnung greifen dabei so ineinander, dass das infinite Element, wie

Margret Dietrich bemerkt, »auf Grund der gleichbleibenden Reihenstruktur«33 in

die Bühnenordnung integriert werden kann. An einem Detail ist abzulesen, dass

Neptun auch in Akten der Maßlosigkeit zur Einhaltung von Grenzen gezwungen

ist: Bei seinem Einfluten in den Palast hält es an einem schmalen »rivage« in-

ne. Durch die Drosselung der ihm zugeschriebenen destruktiven Kraft kann sich

das Spiel auf einen schmalen Bühnenstreifen wie auf eine Planke retten und seine

Wiederherstellung erwarten. Während es seinem Bruder Jupiter am Ende gelingt,

durch seinen Auftritt die gesamte Schauseite des Theaters zu füllen (»occupant la

face du thêàtre […]«34, bezeichnet das »rivage«, das sich der Überflutung wider-

setzt, die Grenzen der Macht Neptuns.

Aber auch darüber hinaus ist an der Maschinendramaturgie der Tragödie ab-

zulesen, dass die Chaoskräfte desMeeres durch dieMaschinenkräfte nicht nur ent-

bunden, sondern auch gebrochen werden. Bringen sie einerseits Neptuns Leiden-

schaften auf die Bühne, werden sie andererseits von dieser Aufgabe abgelenkt und

für die tänzerische Auszierung des Geschehens verwendet. Corneilles Bühnenan-

weisungen dokumentieren exakt die Bewegungen einer Maschinenchoreographie,

die den Fortgang unterbricht und den tragischen Fortgang durch »tant d’ornemens

extérieurs«35 vorübergehend innehalten lässt.36 Die Vollzugsbewegungen der Tra-

gödie werden in Andromède regelmäßig durch Maschinenballette unterbrochen. So

machen die von Neptun regierten Winde »tours« und »tourbillons«37, bevor sie

im ersten Akt Andromède ergreifen und an den Platz ihrer Marter bringen. Iko-

noklastischer Zorn und choreographisches Spektakel werden auf diese Weise im

Gleichgewicht gehalten bzw. so symmetrisch austariert, dass auch die ikonoklasti-

sche Kraft der Neptunsphäre durch Formationen eingehegt wird. Raumgliederung,

33 Dietrich, »Vom Einfluss der Mathematik und Mechanik auf das Barocktheater«, S. 9.

34 Corneille, »Andromède«, S. 523-524.

35 Corneille, »Andromède«, S. 448.

36 Bettine Menke, »Was das Theater möglich macht«, S. 125,

37 Corneille, »Andromède«, S. 488.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 195

Perspektive und Digression und Choreographie können den olympischen Gegen-

kräften zugerechnet werden.

Tragische Exekution. Antoine Danchets tragédie en musique Idomenée

In der musikdramatischen Gattung tragédie en musique, die in den 1770er Jahren

durch den Komponisten Jean Baptiste Lully und seinen Librettisten Philippe Quin-

ault in Frankreich entwickelt wird, ist dieses olympische Sicherheitssystem nicht in

gleicher Weise verfügbar. Während Corneilles Maschinentragödie mit einem fest-

lichen Tableau endet, ist die neue Opernform, auch wenn sie den Regeln höfischer

bienséance verpflichtet ist, in ihrem Ausgang nicht festgelegt. Dabei stellt auch die

neue Form, die auf Anregung Ludwigs XIV. entwickelt wurde und auf der euro-

päischen Bühne mit einer spezifisch französischen Form renommieren sollte, den

maschinell gestützten Götterauftritt ins Zentrum ihrer Dramaturgie. Wie Annet-

te Kappeler in ihrer Untersuchung zu den Theatermaschinen des Ancien Regime

festhält, agieren auch hier die übernatürlichen Figuren als »Licht, Zeit und Raum

schaffende Größen, die andere Figuren um sich anordnen.«38 Kennzeichen des

französischen Opernmodell ist die Offenheit für dasWunderbare, das wie schon in

Corneilles Maschinentragödie durch ein Zusammenspiel von »Musik, Tanz, Akro-

batik, Bühnenbild, Kulissen-, Maschinen- und Lichttechnik«39 zur Erscheinung

gebracht wird. Andererseits gewinnen aristotelische Prinzipien ungeachtet dieser

spektakulären Komponenten an Bedeutung. Während Corneilles ›piéce à machi-

nes‹ eine Balance von Ornament und Progression anstrebte, werden die Forderun-

gen nach der Einheit, Kohärenz und Zügigkeit der tragischen Handlung nun auch

an die französische Oper herangetragen. Ihr Ablauf ist von einem strikteren Zeit-

regime bestimmt und größerem Temporalisierungsdruck ausgesetzt, der sie der

gesprochenen Tragödie annähert. Diese Nähe zeichnet sich auch daran ab, dass

die tragédie en musique keinem finalen Schlichtungszwang unterworfen ist. Auch

wenn sie in der Mehrzahl der Beispiele mit einem glücklichen Ende abschließt, ist

ihr zugleich die Lizenz für ein tragisches Finale verliehen. Zwar tritt auch in diesem

Opernmodell der obere wie der untere Götterapparat in Aktion, doch eröffnet es

zugleich eine tragische Vollzugssphäre, die mit einem rettenden Deus ex machina

nicht sicher rechnen kann und sich zügiger als die Vorgängerform der Maschinen-

tragödie auf die Katastrophe zubewegt. Die Götterauftritte dienen in der tragédie

en musique der Mechanisierung des dramatischen Avancements.

Anhand der Meeresoper Idomenée, für die Antoine Danchet 1712 ein von dem

Komponisten André Campra vertontes Livret schrieb, lässt sich der Vorrang des

tragischen Vollzugs beispielhaft illustrieren. Ihre Vorlage ist das gleichnamige

38 Kappeler u. Lazardzig, Images d’action, S. 20.

39 Kappeler u. Lazardzig, Images d’action, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 II. Melodram/Mischformen

Stück von Crebillon d.J., das seine aus der Troja-Mythologie entstammenden

Protagonisten der Gewalt Neptuns rettungslos preisgibt und bereits vom ersten

Vers an der furie der Elemente aussetzt. Auch dieser Stoff veranschaulicht, was es

bedeutet, sich mit Neptun einzulassen. Der kretische König Idomenée, der aus

Troja zurückkehrte König von Kreta, verspricht Neptun, als er auf dem Rückweg

von Troja in Seenot gerät, ein Menschenopfer, sollte er ihn lebend in seine Heimat

zurückkehren lassen. Er verpflichtet sich, das erste Lebewesen, das ihm bei seiner

Ankunft in Kreta begegnen würde, zu opfern. Als er am Strand angeschwemmt

wird, begegnet ihm sein eigener Sohn Idamante. Als Idomenée daraufhin das

versprochene Opfer verweigert, überzieht Neptun den kretischen Staat mit sei-

nem Zorn. Dabei wird dieser colère bereits im Prolog der Oper angestachelt, um

weiter zur handlungs- und bühnenbeherrschenden Leidenschaft gesteigert zu

werden: »Allez, partez, volez, signalez, votre zêle,/ Aquilons armez vous, d’une

fureur nouvelle.«40 Die Hintergrundkräfte der gesprochenen Tragödie: Zorn

und Agitation des Meeres, dringen auch hier unaufhaltsam auf die Szene vor

und beanspruchen »tout le théâtre«. Nachdem Neptun zunächst als Besänftiger

der Wellen aufgetreten ist (»Obéissez!«), wird seinem Zorn nun in einer Klimax

von Maschinenauftritten Raum gegeben. Die Interventionen der Götter, die sich

mit Neptun verbünden: Venus, Protée und Nemesis, forcieren den »fureur in-

humaine«41 des Meeres, um das durch Idomenée verweigerte Opfer anzumahnen.

Während Corneilles Neptune am Ende seine Entwaffnung (»désarmer«) bekannt

gibt, wird dieseMöglichkeit von Danchet ausgeschlossen: »Du Souverain desMers,

Ennemy téméraire,/ Penses-tu donc ainsi désarmer leur Sa colère?«42 Die Unauf-

haltsamkeit der Rachehandlung zeigt sich im finalen Auftritt der Nemesis, der

Göttin des tragischen Vollzugs, die die Exekution des Opfers im Namen Neptuns

vollendet und die Verwüstung der Bühne vorbereitet, die in der der Sprengung des

Thrones von Idomenée kulminiert (»Le Trône se brise«). Maschinen, so schreibt

Corneille in seiner Vorrede zu Andromède, dienen der »exécution des desseins«43,

sowie sie umgekehrt auch dem »dessein d’exécution« dienen, insofern sie ihre

Kräfte den göttlichen Leidenschaften leihen und diese zerstörerisch wirksam

werden lassen. In der zweiten Hälfte der Oper, in der Venus, Protée, das Monster

und abschließend Nemesis auftreten, werden die Maschinen als zentrale hand-

lungstreibende Kräfte eingesetzt. Anders als in Corneilles Andromède, wo furie

40 AntoineDanchet u. André Campra, Idomenée. Tragédie. Représentée pour la Premier Fois par l’Aca-

démie Royale deMusique, LeMardy, douzième jour de Janvier 1712 remise au théâtre, LeMardy,

troisième d’Avril 1731, Paris: Christophe Ballard 1731, S. vii.

41 Danchet u. Campra, Idomenée, S. 23.

42 Danchet u. Campra, Idomenée, S. 53.

43 Margret Dietrich, »Der barocke Corneille. Ein Beitrag zumMaschinentheater des 17. Jahrhun-

derts«, in:Maske und Kothurn, Bd. 4, Wien u.a.: Böhlau 1958, S. 199-219, hier S. 212.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 197

und courroux zugleich Gelegenheit zum Maschinenballett boten, geben Danchets

Götterauftritte nur kurze mechanische Handlungsanstöße. Deren funktionaler

Charakter wird daran ersichtlich, dass sie rhetorisch konventionell gestaltet sind.

Die Anweisungen: »Venus dans son Char«, »Protée sortant de la Mer«, »Nemesis

sortant des Enfer« investieren nicht in die zeremonielle Ausgestaltung des Maschi-

nenauftritts, sie takten nur die Zufuhr von colère und markieren die Einfallsstelle

externer Kräfte. Vor diesem Hintergrund einer von Neptuns Nemesis vollständig

beherrschten Sphäre eignen sich Mozart und sein Librettist Gianbattista Varesco

im Jahr 1780/91 den Idomeneo-Stoff an.44

Neptun in Mozarts Idomeneo

Mozarts und Varescos Idomeneo gleicht seiner Vorlage insofern, als sich die Oper

ebenfalls von der ersten Szene an im potentiellen Katastrophengebiet einer als

Strand oder Meeresufer definierten Bühne ansiedelt. Vordergrund und Proszeni-

um erweisen sich ebenfalls als unbefestigtes Land, das jederzeit von Neptun ange-

griffen und eingenommen werden kann. Die Szene ist erneut als »spiagge del ma-

re ancora, attorniate da disrupi,/Rottami di navi sul lido«45 gekennzeichnet, sowie

auch hier zu erwarten ist, dass sie der Sphäre Neptuns jederzeit einverleibt wird.

Dominanter Sprechakt der Oper ist die Neptun-Apostrophe. Der Titel »Sovrano«46

wird einzig dem Meer, aber nicht dem König Idomeneo zugesprochen, der sich

durch seine Unterwerfung unter den mythischen Despotismus der Meeressphäre

und die Verweigerung des versprochenen Opfers delegitimiert hat. Unter diesen

Vorzeichen präzipitiert auch der Idomeneo auf das Ende zu. Seine Geschichte ist

eine Geschichte der Kürzungen, die das dramatische Tempo Zug um Zug beschleu-

nigen.47

Anders aber als bei Danchet kommt es in dieser Idomeneo-Version jedoch zu

einem glücklichen Ende. Der tragische Vollzug wird in letzter Sekunde durch ei-

ne göttliche Intervention suspendiert. Mozarts Oper entschärft die bei Danchet

noch unaufhaltsame Gewalt der Neptunsphäre und führt die durch die französi-

sche Vorlage vorenthaltene Neuordnung der kretischenMonarchie herbei. Auf dem

44 Vgl. Attila Csampai u. DietmarHolland (Hgg.),WolfgangAmadeusMozart. Idomeneo. Texte,Ma-

terialien, Kommentare, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1988; Rudolph Angermüller, »Bemer-

kungen zum Idomeneus-Stoff«, in:Mozart-Jahrbuch, Kassel u.a.: Bärenreiter 1973/1974, S. 279-

297. Zur Umarbeitung vgl. Julian Rushton,W.A.Mozart. Idomeneo, Cambridge u.a.: Cambridge

University Press 1993, S. 69-82.

45 W.A.Mozart, Idomeneo.KV 366.Drammapermusica in drei Akten, Textbuch Italienisch/Deutsch,

Text von Giambattista Varesco, Übersetzung und Nachwort v. Kurt Honolka, Stuttgart: Re-

clam 2003, S. 28.

46 Mozart, Idomeneo, S. 38.

47 Vgl. Stanley Sadie, »Genesis of an Operone«, in: Rushton,W.A.Mozart. Idomeneo, S. 25-47.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 II. Melodram/Mischformen

Höhepunkt der Krise, als die Opferung Idamantes unvermeidlich scheint, sorgt ein

glückliches Dénouement dafür, dass Idomeneo abgesetzt und Idamante und die

trojanische Königstochter Ilia als neues Königspaar eingesetzt werden. Zugleich

ist festzuhalten, dass sich die Zahl der durch Maschinenkraft forcierten Auftritte

gegenüber der Vorlage stark verringert hat. Der Götterapparat hat sich auf Nep-

tun, den Gott der tragischen Vollzugssphäre reduziert. Das »mostro formidabi-

le«48 – das furchtbare Ungeheuer, das in einer konvulsivischen Szene den Wellen

entsteigt – erscheint unangekündigt und ohne zeremonielle Rahmung. Der Zorn

von Danchets Venus ist hier in den Furor der menschlichen Figur Elektra verlegt,

der sich der Kraft der Elemente hinzuaddiert, aber nur auf musikalische und nicht

maschinelle Ressourcen zurückgreift.

Dieser Umschwung ist zunächst auf gattungspoetologische Gründe zurückzu-

führen. So steht Mozarts Idomeneo in der Reihe jener Opern, die das französische

Opernmodell der »tragédie en musique« mit dem italienischen der »opera seria«

zusammenschließen.49 Sie folgt einer Praxis, die schon die Komponisten Traetta,

Gluck und Jommelli ausgeübt hatten und die auch amMünchener Cuvilliés-Theater

– dem Ort der Uraufführung des »Idomeneo« – praktiziert wurde, nachdem Kur-

fürst Karl Theodor dort seine Herrschaft angetreten hatte.50 Als Protagonisten auf

den europäischen Hofbühnen, die sich an unterschiedliche Konventionen anzu-

passen hatten, bemühten sie sich darum, die unterschiedlichen Formen der mu-

sikdramatischen Herrschaftsrepräsentation zusammenzuführen. Die Aufgabe be-

stand darin, zwei auf den ersten Blick unvereinbare Dramaturgien miteinander

zu verbinden, deren eine – die französische – die Inszenierung von Wundern und

den Einsatz von Göttermaschinen vorsah, während die andere – die italienische –

den Ausschluss der »merveilles« und damit der Theatermaschinen aus ihrem Kur-

sus forderte.Wie schon dasMünchner Vorgängerstück: Gruas Telemaco (1780) brach

auch Mozarts Idomeneo, der 1782 anlässlich des Münchner Karnevals uraufgeführt

48 Mozart, Idomeneo, S. 60.

49 Zur Stilsynthese vgl. Karl Böhmer, »Idomeneo«, Eintrag in: Gernot Gruber u. Joachim Brügge

(Hgg.), Das Mozart-Lexikon, Bd.6, Laaber 2006, S. 226-239. Vgl. ders., »Der Übergang vom

Dramma zu Spektakel und höfischem Fest am Beispiel von Mozarts Idomeneo«, in: Lieto Fi-

ne?Musiktheatralische Schlußgestaltung um 1800, hg. v. Ursula Kramer, Tübingen. Franke 2009,

S. 19-35. Vgl. Herbert Schneider u. Reinhard Wiesend (Hgg.), Die Oper im 18. Jahrhundert, Rei-

he Handbuch der musikalischen Gattungen, hg. v. Siegfried Mauser, Bd. 12, Laaber: Laaber

2001, S. 23-63.

50 Zum Reformprozess der Karnevalsoper in München vgl. Karl Böhmer, »Zum Wandel des

Münchner Operngeschmacks vor Idomeneo: Die Karnevalsopern am Cuvilliés-Theater 1753-

1780«, in: Mozarts Idomeneo und die Musik in München zur Zeit Karl Theodors. Bericht über das

Symposion der Gesellschaft für Bayerische Musikgeschichte und der Musikhistorischen Kommission

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften München, 7.-9. Juli 1999, hg. v. Theodor Göllner u.

StephanHörner,München: Verl. der Bayer. Akad. derWiss. 2001, S. 9-39, hier S. 28-35, speziell

zur Gattungssynthese bei Mozart S. 33-35.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 199

wurde, mit der strikt italienischen Tradition des Hauses. Durch die Einbeziehung

der »merveilles«, insbesondere bei der Aktivierung der Elemente, und die ihnen zu-

geordneten Chorszenen wurde der regelmäßigen metastasianischen Opernform,

der sich Karl Theodors Vorgänger verpflichtet hatte, mehr Mannigfaltigkeit verlie-

hen. Die »opera seria« ist der Regel der Wahrscheinlichkeit verpflichtet, die auch

die gesprochene aristotelische Tragödie anleitet und führt ihre Dénouements ohne

den spektakulären Eingriff höherer Mächte herbei. Ihr zentrales Kennzeichen ist

das »lieto fine«, das glückliche Ende, das sie par force, durch menschlichen Sin-

neswandel und plötzliche Wendungen herbeiführt. In der Mischdramaturgie des

Idomeneo kommt es zu einem hybriden und zugleich forcierten Finale, das unter

dem Druck zweier unvereinbarer Forderungen der Aufgabe zu entsprechen ver-

sucht, das Wahrscheinliche mit dem Wunderbaren zu verbinden und den Deus ex

machina so zu modifizieren, dass er zumindest im Ansatz mit einer auf Ratio-

nalität verpflichteten Dramaturgie vereinbar war. Die abschließende Lösung, die

Komponist und Librettist nach einer langen Auseinandersetzung finden und die

sich in vier verschiedenen Fassungen niederschlägt,51 lautet folgendermaßen:

Ein gewaltiges Erdbeben wird hörbar, die Statue Poseidons erzittert. Der Ober-

priester steht verzückt vor dem Altar. Alle verharren erstaunt und vor Schrecken

unbeweglich. Eine tiefe Stimmeverkündet die folgendeBotschaft desHimmels.52

 

Die Stimme: Idomenée steig’ herab vom Thron, König sei Idamantes, und Ilia sei

ihm Gemahlin.53

Nur eine detaillierte Analyse der entstandenen Gemengelage kann die Krise sich-

ten, die die Maschinendramaturgie des Ancien Regime erfasst hat.54 Sie ist zu

einem Zeitpunkt zu beobachten, als die spektakulären Auftrittsprotokolle im Kon-

text der Aufklärung fragwürdig werden, ohne ganz zu verschwinden und zeigt sich

zunächst daran, dass die Besetzung der göttlichen Interventionsstelle nicht mehr

überzeugend gelingt. Aus der Bühnenanweisung wird ersichtlich, dass die Götter-

maschine sowohl reduziert als auch dissoziiert wird. Varescos Arrangement des

Neptunauftritts macht die Bruchstellen im medialen Gesamtgefüge des Deus ex

machina sichtbar. Im Lösungsmoment des Idomeneo zerfällt das »concorrimento«55

51 Zu den Fassungen und Kürzungsvorgängen der »unterirdischen Rede« vgl. Kurt Kramer, »Das

Libretto zu Mozarts Idomeneo«, in: Wolfgang Amadeus Mozart. Idomeneo. Texte, Materialien,

Kommentare, hg. v. Attila Csampai u. Dietmar Holland, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1988,

S. 124-170, hier S. 156.

52 Mozart, Idomeneo, S. 89.

53 Mozart, Idomeneo; ebd.

54 Vgl. den Beitrag von Dörte Schmidt in diesem Band.

55 Francesco Algarotti, Saggio sopra l’Opera in Musica, 1755, S. 7: »tutto si riunisce a cantare, sensi,

a sedurre il cuore, e a fare illusioni allo spirito. Se non che egli avviene appunto dell’Opera,

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 II. Melodram/Mischformen

von Klang, Bild, Splendor und Machtwort, das die Maschinenauftritte der »tragé-

die en musique« und ihrer Vorläufer ausgezeichnet hatte. Der Medieneffekt der

Göttererscheinungen, der auf eine Maximalisierung des Erscheinens ausgerichtet

war, löst sich in akustische und visuelle Einzeleffekte auf, so dass sich der neptuni-

sche Komplex, der die Tragödie antreibt, an dieser Stelle nur in Bruchstücken figu-

rieren kann. Mit dieser neuen und fragmentarischen Anordnung geht außerdem

eine Verschiebung innerhalb derHierarchie der für die Göttererscheinung aktivier-

ten Medien einher. An die Stelle einer Überwältigung, die vorrangig mit visuellen

Mitteln erfolgte, tritt nun ein auditiver Effekt, der den entscheidenden Machtim-

puls an das Gehör entsendet.56 Ihr herrscherlicher Impetus wirkt akustisch, nicht

optisch und damit in Übereinstimmungmit einer Entwicklung, die Dörte Schmidt

für die Oper des 18. Jahrhundert diagnostiziert und beschrieben hat. Demnach ver-

schieben sich die medialen Prioritäten von den visuellen zu den auditiven Macht-

effekten, die durch das Orchester und nicht durch die Bühnenmaschine übermit-

telt werden. Die Macht des höfischen Spektakels wird durch die Intervention ei-

ner Stimme gebrochen, die insofern in sich gespalten ist, als sie aus dem Unter-

grund der Bühne dringt und zugleich die Botschaft des Himmels verkündet. Die

unbestimmte Angabe »La voce« weist außerdem darauf hin, dass diese anonym

bleibt und einem Götternamen nicht mehr zugeordnet werden kann. Organ ei-

ner »unsichtbaren Souveränität«, die sich aus der Ferne an ihre Subjekte wendet,

antizipiert sie die Unpersönlichkeit des bürgerlichen Gesetzes, das, wie Albrecht

Koschorke bemerkt, »über jeder individuellen Herrschaftsübung steht.«57 An die

Stelle des unaufhaltsamen despotischen colère rückt die Stimme eines aufgeklär-

ten Despotismus, der, nachdem er die Leidenschaften hat wüten lassen und sei-

ne Subjekte in mythische Verstrickungen hineingetrieben hat, nun selbst ordnend

aus der mythischen Schicht heraustritt. »La voce« ist als eine aus dem außerrecht-

lichen Willkürraum der Götter zur Gesetzesherrschaft zurückgekehrte Instanz zu

beschreiben, die das Despotische in sich überwunden hat. Das Finale der Oper

zielt darauf ab, die Blendwerke der barocken Herrscherrepräsentation in eine über

come delle macchine le più composte, l’effetto delle quali dipende dal concorrimento armo-

nico di ogni loro ingegno a un medesimo fine.«

56 Dörte Schmidt, »Je croyois qu’un venoit un spectacle pour l’entendre«. Das französische Mu-

siktheater umdieMitte des 18. Jahrhunderts, die Konkurrenz zwischen Sehen undHören und

die Eroberung des Raums durch die Musik, in: Barocktheater als Spektakel. Maschine, Blick und

Bewegung auf der Opernbühne des Ancien Régime, hg. v. Nicola Gess, Tina Hartmann u. Domini-

ka Hens, Paderborn: Fink 2015, S. 113-139. Hier zur bürgerlichen Rezeptionshaltung zur Oper,

die (zu)hört, wobei das Hören zu einem emanzipatorischen Akt wird (vgl. S. 114).

57 Albrecht Koschorke, Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie, 4.

Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2017, S. 140. Vgl. Rudolf Schlögl, Anwesende und Abwesende.

Grundriss für eine Gesellschaftsgeschichte der Frühen Neuzeit, Konstanz: Konstanz University

Press 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 201

das Hören konstituierte Autorität des verständlichen Wortes zu überführen und

den »rauro muggito« – das Brüllen des Meeres, wie es in der Oper heißt – in ei-

ne deutliche Botschaft zu verwandeln. Mit dem Auftritt der Stimme klärt sich die

»vox confusa« des rasenden Neptun zur »vox articulata« eines vernunftgeleiteten

Herrschaftsprinzips.58

Für einen solchen Auftritt muss auch das Protokoll der Kraft, das für die Ma-

schinendramaturgie maßgeblich war, umgeschrieben werden. So ist zunächst be-

zeichnend, dass die Inszenierung des dénouement ohne forcierte Auftrittsbewegung

in die Szene hinein auskommt. In einer nun auditiv codierten Auflösung äußert

sich auch die Kraft vorrangig in akustischer Form. Auch die Erschütterung der

Statue, zunächst ein visuelles Ereignis, adressiert sich vorrangig an das Gehör.

Kraft wird ausschließlich in die akustischen Effekte investiert, die die Nachfolge

des Spektakels übernehmen: »Die Stimme muss schreckbar seyn, sie muss ein-

dringen«, schreibt Mozart an Varesco.59 Auch wenn durch zahlreiche briefliche

Äußerungen belegt ist, dass Mozart in der Stimme nur den Wortdonner delegi-

timierter Vatergewalten sah, der er keine Glaubwürdigkeit konzedierte, so wird

doch ausschließlich »La voce« die Macht des Dénouement übertragen. Insgesamt

deuten Mozarts Ermahnungen zur Kürzung jedoch darauf hin, dass die hand-

lungstreibenden Kräfte der Oper nicht mehr durch die externe maschinelle Inter-

vention, sondern aus einer optimierten intrinsischen Handlungsökonomie selbst

gewonnen werden.60 Bereits hier zeichnet sich ab, dass Mozart die ausgebreite-

te zeremonielle stationäre Temporalität der »opera seria« drastisch beschleunigen

wird. Seine auf Straffung und starke Temporalisierung zielenden Eingriffe deuten

darauf hin, dass es ihm nicht mehr um Repräsentation und Spektakel, sondern

vorrangig um die Aktivierung aristotelischer Kräfte geht, die der Maschine nicht

bedürfen. Dafür spricht auch, dass schon der erste Neptunauftritt im ersten Akt

der Oper ein Hintergrundauftritt ist. Die Szene, in der Neptun mit einer »Quos

ego«-Geste auf dem Meer erscheint und die Wellen beruhigt, wobei er sich dro-

hend Idomeneo zuwendet, wird anders als bei Danchet ausschließlich pantomi-

misch, d.h. ohne den Vortrag von Machtsprüchen durchgeführt. Was hier vor sich

geht, bleibt ein stummes und vorerst erratisches Geschehen, dem die volle Evidenz

auf der Bühne entzogen ist.61

58 Vgl. Barbara Stollberg-Rilinger, Die Aufklärung. Europa im 18. Jahrhundert, 3. aktual. Aufl., Dit-

zingen: Reclam 2017, S. 202.

59 Ähnlich Leopold Mozart, der am 18.11.1780 an Mozart schreibt: »welche Stimme und ihre

Begleitung rührend, schreckbar und außerordentlich seyn muß, das kann ein Meisterstück

der Harmonie werden.« Zit. in: Daniel Heartz, »Vorwort zu Idomeneo«, S. VII-XXXII. S. IX, in:

Wolfgang Amadeus Mozart, Neue Ausgabe sämtlicher Werke in 20 Bänden, Bd. 6: Bühnenwerke

III, München: dtv 1991.

60 Vgl. Kramer, »Das Libretto zu Mozarts Idomeneo«, S. 150; Sadie, Genesis of an Operone, S. 35.

61 Matala de Mazza, »Die Regeln der Ausnahme«, S. 278.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 II. Melodram/Mischformen

Nachspiel und monodramatisches Endstadium:

Varescos Andromeda et Perseo

Die Arbeit am Dénouement der Meereshandlung ist für Varesco jedoch noch

nicht abgeschlossen. Auch nach der Aufführung des Idomeneo bleibt er der

Neptun-Dramaturgie weiter verbunden. Diese Faszination mag auch damit in

Zusammenhang stehen, dass sich die Salzburger Erzbischöfe, ungeachtet der

meerfernen Lage der Stadt, seit dem 17. Jahrhundert mit Neptun verglichen

hatten. In der Residenz bildet der Meeresgott ein dominantes, in zentralen Herr-

schaftsräumen auftauchendes Motiv. Unter den 1613 eingerichteten Wasserspielen

in Schloss Hellbrunn befindet sich eine Neptungrotte mit einem besänftigten

Neptun, während in einer weiteren Tuffsteingrotte Perseus zu sehen war, wie er

das Meermonster besiegte und Andromeda befreite. Der Maler Johann Michael

Rottmayr hatte 1689 ein großes Neptun-Deckenfresko mit der »Quos ego«-Episode

für die Residenz gestaltet (»Neptun gebietet den Winden«), und im Jahr 1732

wurde die zentral gelegene Pferdeschwemme durch Erzbischof Firmian erneuert

und mit einer großen, von Josef Anton Pfaffinger geschaffenen Neptun-Statue

mit Dreizack ausgestattet, eine Wahl, die in unmittelbarer Beziehung zur ge-

genreformatorischen Politik des Erzbischofs stand, der sich in dieser Statue als

Überwinder der Protestanten feierte, deren Vertreibung für konfessionelle Ruhe

vor Ort gesorgt hatte. Die Auseinandersetzung mit dem Meeresgott hatte somit

auch einen lokalen Hintergrund, der nach der Arbeit am Idomeneo zu einem län-

gerfristigen Interesse wurde. Nur zwei Jahre nach Abschluss der Zusammenarbeit

mit Mozart greift Varesco den Andromeda-Stoff auf, der ihm in der Fassung

Corneilles vorliegt und ihn zu gleich zwei Umschreibungen motiviert: eine »opera

seria«, die von Michael Haydn vertont wurde von 1787, und ein 1782 entstande-

nes Schauspiel für Musik mit dem gleichnamigen Titel Andromeda e Perseo, mit

dem, da es einen dramaturgisch anderen Weg einschlägt, die hier aufgestellte

Reihe beschlossen werden soll. Dieses Schauspiel tritt ganz aus der Tradition

der großen Hofoper heraus. Es stellt den Versuch dar, die Rettungsepisode aus

dem zweiten Akt der Maschinentragödie Corneilles in ein Mono- oder genauer in

ein Duodrama umzuschreiben. Die Neptun-Dramaturgie bemächtigt sich damit

einer Gattung, die in den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts und angeregt

durch Rousseaus Monodrama Pygmalion dadurch gekennzeichnet war, dass sie

in ihrer überwiegenden Zahl Frauen in tragischen Extrempositionen vorstellte

und ihre gesprochene Rede musikalisch unterlegte.62 In der Regel setzt es ohne

62 Vgl. Juliane Vogel, »Zurüstungen für den Medienverbund. Zur Selbstaufgabe der Dichtung

im Melodram um 1800«, in: Das Melodram. Ein Medienbastard, hg. v. Bettine Menke, Armin

Schäfer u. Daniel Eschkötter, Berlin: Theater der Zeit 2013, S. 36-50; im selben Band Dörte

Schmidt, »Medea lesen. Dramatische Form zwischen Sprache und Musik«, S. 51-74; vgl. zur

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vogel: Neptuns Maschinen 203

die Entfaltung einer Vorgeschichte auf dem Krisenpunkt einer Handlung an und

beobachtet die Affektbewegungen des weiblichen Opfers. Das Eröffnungstableau

des Schauspiels zeigt die an einen Felsen gekettete Andromeda, die ihren Tod

erwartet. Von den zahlreichen Maschinen der Vorlage ist nur das Ungeheuer

geblieben. Zugleich, und das ist in diesem Zusammenhang entscheidend, zeigen

die in diesem Rahmen stattfindenden Auftritte einen Kraftverlust der Meerseite

an, der von der Auftrittsmacht des barocken Maschinentheaters nichts mehr

übrig lässt. Neptuns colère erfährt eine eklatante dramaturgische Schwächung.

Varesco zeigt ein entkräftetes, zur Ausführung einer Rachehandlung kaum mehr

befähigtes Meer und ein zum Auftritt kaum mehr befähigtes Meeresungeheuer,

dem es nur mit Mühe gelingt, aus dem Fond der Bühne in den Vordergrund zu

gelangen. Erstens hört es auf, eine Ausgeburt des Meeres zu sein. Anstatt durch

einen elementaren Tumult hervorgebracht zu werden wie bei Mozart, ist es nun

in einer Höhle zuhause, ohne elementaren Rückhalt, und stürzt sich erst mit

einer Verzögerung ins Meer. Zweitens fehlt seinen Auftritten die despotische

Kraft, die die Vorgängerauftritte kennzeichneten. Die vehemente, aggressive

Annäherung der in monströse Form gesetzten Elementarkraft ist zu einer »all-

gemache[n]« und vielfach unterbrochenen Auftrittsform zurückgestuft, die von

dem »unaufhaltsamen Grimm«, von dem im Text die Rede ist, nur wenig spüren

lässt. Wie drei analoge Regieanweisungen bestätigen, kann das Ungeheuer bei

seinem Erscheinen weder visuelle noch kinetische Kohärenz aufbauen. »[D]as

Thier lässt sich sehen, geht aber wieder unter.«63 – »Das Thier zeigt sich in einiger

Entfernung auf der Oberfläche des Meeres, geht aber bald wieder unter.«64 – »Das

Ungeheuer zeigt sich näher, und verbirgt sich wieder.«65 Diese Angaben deuten

auf eine Stagnation absolutistischer Auftrittsmacht hin – auf temporäre, aber

wiederkehrende Kraftausfälle, die ihm eine kontinuierliche Veränderung seiner

Stellung im szenischen Raum verwehren. Drittens bewegt sich Varescos Unge-

heuer nicht mehr mit der Unerbittlichkeit und Unaufhaltsamkeit des barocken

Neptun-Mechanismus vorwärts. Es trägt nun die Züge eines Lebewesens – eines

Tieres –, dem kein mechanisches, sondern ein organisches Schicksal beschieden

ist. Unter den »Streichen« des Perseo wird es zur Leiche. Das Schlussbild zeigt

keine zerbrochene Maschine, sondern einen toten Fisch:

Das verwundete Thier wird zwar allgemach schwächer, läßt aber nicht ab, dem

Perseus entgegen zu sträuben. Perseus hält sichmit der linkenHand an einen Ast,

Gattung außerdem Wolfgang Schimpf, Lyrisches Theater. Das Melodrama des 18. Jahrhunderts,

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1988.

63 Giambattista Varesco, Andromeda und Perseus. Ein Schauspiel mit Musik, Libretto, Salzburg:

Stadtbuchdruckerei 1782, S. 9.

64 Varesco, Andromeda und Perseus, S. 26.

65 Varesco, Andromeda und Perseus, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 II. Melodram/Mischformen

und mit der rechten bekämpft er noch immer das Thier, bis es endlich so vielen

Streichen unterliegt, undmit dem Bauch über sich gekehrt, leblos auf demMeere

herum getrieben wird.66

Mit der Verwandlung der Neptun-Maschinen in ein Lebewesen, das auf seine Kör-

perkräfte zurückgeworfen ist, da ihm die mechanische Unterstützung abhanden-

gekommen ist, endet die Neptundramaturgie des Ancien Regime.DasHerrschafts-

modell, das sich in den Formen der tragischen Oper mit den despotischen Kräften

auseinandersetzte, die es antrieben und die es zugleich zu bändigen hatte, hat

seine szenenbeherrschende Macht verloren. Das Bündnis zwischen Maschine, Lei-

denschaften und Auftrittsmacht, das die Oper des Ancien Regime kennzeichnete,

ist damit zerbrochen. Der Maschinenauftritt, der wie bei Corneille »toute la scène«

ausfüllte, ist nur noch in Schwundformen präsent. Ende des 18. Jahrhundert kann

eine mechanisch gestützte, d.h. durch äußere Kraftanstöße vorangetriebene Dra-

maturgie den modernen Formen des Dramas nicht mehr entsprechen. Zugleich

endet eine Herrschaftsdramaturgie, die in ihren spektakulären Inszenierungen ei-

nen Bedrohungshorizont aufspannte und ihre Subjekte auf dem schmalen Streifen

eines vom Meer bedrohten »rivage« aussetzte, auf dem sie jederzeit verschlungen

und zerstört werden konnten.

66 Varesco, Andromeda und Perseus, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009 - am 14.02.2026, 17:19:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453148-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

