
32 Moscheeleben in Deutschland

1. Religiöses Wissen, Religiöse Praxis und Islamisches Wissen –
Begriffstheoretische Überlegungen

Für das generelle Verständnis von Wissen, wie es hier untersucht wird, ist in der

deutschenWissenschaftstradition derWissenssoziologie2 die Betrachtung bedeut-

sam geworden, dass Wissen durch gesellschaftliche Faktoren bedingt ist, somit in

einen sozialen Kontext eingebettet ist und dementsprechend durch gesellschaftli-

che Machtverhältnisse reguliert wird: »Denn mit der Durchsetzung von Wissens-

ordnungen sind stets Normierungen, Bewertungen, Zuweisungen und das (sozial-

technologische) Bemühen um Gestaltung verbunden.«3 Was als wissenswert gilt,

was wahr ist oder was gewiss ist, unterliegt dem sozial konstruierten Sinn.4 Der

Wissensbegriff ist somit sozialkonstruktivistisch aufgefasst.5 Das bedeutet, dass

Wissen aufgrund seiner gesellschaftlichen Wirklichkeit als »Gewißheit, daß Phä-

nomenewirklich sind und bestimmbare Eigenschaften haben«6, definiert ist. »Sinn

wiederum ist die subjektive Grundstufe des Wissens, das sozial vermittelt wird

und Sinn damit gleichsam sozialisiert.«7 Diese Perspektive befreit den Begriff aus

seiner allein gegenständlichen Verwendung, in der er als explizites Wissen aufge-

fasst wird, damit den Nimbus von Wahrheit in sich trägt8 und in der Folge davon

stets als gültig gedacht wird. Für die sozialkonstruktivistische Haltung ist gesell-

schaftlicher Wandel nur erklärbar, wenn man in Rechnung stellt, dass Wissen an

sich wandelbar sein muss. Das wirft die Frage nach Prozessen der Gültig- und Un-

gültigmachung sowie nach Prozessen der Hierarchisierung auf. Wenn man sich

für die Mechanismen interessiert, die »das Wissen zugleich strukturieren und auf

die Wissen ihrerseits strukturierend einwirkt«, muss man sich einerseits damit

befassen, wie »(vor allem wahres) Wissen in soziohistorisch spezifischen Diskur-

sen« erzeugt und verteilt wird, sowie andererseits sich damit beschäftigen,wie sich

»klassen- und gruppenspezifische[s] Wissen« verdichtet.9 Diese Perspektive bietet

meines Erachtens einen angemessenen Analyserahmen, um Aushandlungsprozes-

sen von islamischem Wissen in Moscheen und seinem jeweiligen Sinn und Status

in Moscheen nachzugehen.

2 Vgl. für die unterschiedlichen und aufeinander bezogenen Traditionen der Wissenssoziolo-

gie: Knoblauch 2010, Maasen 2009, Engelhardt/Kajetzke 2010.

3 Alkemeyer 2010: 296.

4 Knoblauch2010: 159. Als »IdealformdesWissens« gilt schlechthinwahresWissen. Vgl.Maa-

sen 2009: 8.

5 Berger/Luckmann 2010 (11966).

6 Berger/Luckmann 2010: 1.

7 Knoblauch 2010: 158.

8 Vgl. Knoblauch 2010: 152; 160.

9 Vgl. Maasen 2009: 39.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 33

Religiöses Wissen als gelehriges, normatives Wissen: ʿilm und dini bilgi

Die Begriffe religiöses Wissen und religious knowledge sowie ʿilm (arab.) und dini bil-

gi (türk.) bezeichnen in der Regel explizierbares Aussagewissen (knowing that), das

auf einen greifbaren, häufig rationalisierten Wissensbegriff hinweist, nach dem

Wissenssysteme innerhalb eines religiösen Deutungsschemas systematisiert, da-

mit schematisiert werden und – abhängig von gesellschaftlichen Bedingungen zu

seiner Durchsetzung – als normatives Wissen Gültigkeit erlangen.10 Theologische,

religionsgesetzliche, ritualtechnische Aussagen, ethische Prinzipien und sittliche

Verhaltensnormen im gesellschaftlichen Kontext werden nach diesem Muster als

explizierbares, normatives Wissen gedacht und formuliert.

Forschungen zum islamisch-religiösenWissen orientieren sich daher an islami-

schen Wissenstypen der gelehrigen islamischen Tradition: Als Wissenstypen werden

darunter die islamischen Wissenschaften subsumiert, die in der frühen und mittle-

ren Periode islamischer Gelehrsamkeit entwickelt wurden und heute als Abteilun-

gen, Fachbereiche oder Schwerpunkte an Institutionen islamischer Bildung wie

an theologischen Fakultäten, Medresen (madrasa, türk. medrese) und islamologi-

schen Instituten erforscht, gelehrt und gelernt werden. Zu den wichtigsten is-

lamischen Wissenschaften gehören zweifellos Hadithwissenschaften, islamische

Rechtssprechung (fiqh, türk. fıkıh), Prinzipien der Rechtsfindung (uṣūl al-fiqh), Le-

bensgeschichte des Propheten (sīra), schöne Koranrezitation (taǧwīd) und nicht zu-

letzt Koranwissenschaften, welche u.a. Arabische Grammatik und Koranexegese

(tafsīr) sowie ihre Unterdisziplinen Abrogation (nasḫ) und Herabsendungsgründe

(asbāb an-nuzūl) umfassen.11 In diesen Disziplinen werden für Wissen die arabi-

schen Termini ʿilm und maʿrifa sowohl synonym als auch unterschiedlich verwen-

det:12 Die konkrete Unterscheidung der Begriffe ʿilm und maʿrifa ist sowohl philo-

logischer Natur als auch vomGegenstand abhängig:maʿrifa verweist auf ein erwor-

benes, reflektiertesWissen, ergo auf Erkenntnis, und ʿilm aufWissen von und über

Gott.13 Dabei kann für die frühen Jahrhunderte festgestellt werden, dass ʿilm die

Konnotation von Lernen (learning) hat, als dessen Resultat Wissen (knowledge) über

einen Gegenstand entsteht.Maʿrifa hat indes in der Mystik (taṣawwuf ) die Bedeu-

tung von Wissen und Erkenntnis gleichermaßen. Die Betonung von Wissen in der

frühen und mittleren islamischen Periode basiert auf der hegemonial gewordenen

Lesung, dass Wissen einen hohen Status in islamischen Quellen besitzt.14 Diese

schlägt sich sowohl in Institutionen der Wissensgenerierung und -vermittlung als

auch im ›populären Predigen‹ und im gesellschaftlichen Handeln von distinkten

10 Vgl. Ed. 2012 (EI2), vgl. Kutluer 2000 (DİA).

11 Vgl. Krawietz 2012: 298.

12 Vgl. Ed. 2012 (EI2), vgl. auch Arnaldez 2012 (EI2).

13 Vgl. Ed. 2012 (EI2).

14 Vgl. Berkey 1992: 3-6.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Moscheeleben in Deutschland

sozialen Gruppen nieder.15 Die Arabistin Angelika Neuwirth bewertet Wissen als

wegweisend im Koran:

»Zum einen würde ich sagen, ist es sein [des Korans] Beharren darauf, dass das

Wissen ein ganz immens wichtiger Anteil am menschlichen Leben und auch am

menschlichen religiösen Leben hat. […] Die Fokussierung auf das Wissen ist ein-

deutig eine Neuheit, die es vorher nicht gegeben hat. Das hängt zusammen mit

der spätantiken Entstehung. Damals war man bereit, Wissen in den Vordergrund

zu stellen.«16  

Da in den untersuchten mehrsprachigen Moscheen die Begriffe ʿilm (arab.), ilim

(türk.), bilgi (türk.) undWissen von den Akteur*innen verwendet und dabei in der

Regel als explizierbares Wissen verstanden werden17, erscheint mir an dieser Stelle

eine semantische Erläuterung erforderlich: Im Türkischen sind fürWissen zwei Be-

griffe im Umlauf: ilim (< arab. ʿilm) und bilgi (›Wissen‹, Neologismus zu türk. bilmek

›wissen, können‹ < alttürk. bilig). Der Neologismus dini bilgi (›religiöses Wissen‹)

hat mittlerweile die Nuancierung eines auf einen nichtakademischen Adressat*in-

nenkreis heruntergebrochenen religiösen Wissens,18 während ilim einen theolo-

gisch informierten Wissensbegriff beinhaltet. Da ilim auch ›Wissenschaft‹ bedeu-

tet, wird es dezidiert für die oben benannten islamischen Wissenschaften gebraucht.

Als Substitution für ilim in der Bedeutung ›Wissenschaft‹ ist im Zuge der türki-

schen Sprachreform ab den 1930er Jahren der Neologismus bilim entwickelt wor-

den (< türk. bilmek ›wissen, können‹), der im Prozess der türkischen Säkularisie-

rung zwar ilim zunächst ersetzen sollte, aber die Unterscheidung zwischen ›reli-

giösem Wissen‹ (ilim) und ›nicht-religiösem Wissen‹ (bilgi) zur Folge hatte.19 Der

Begriff marifet (< arab. maʿrifa) dagegen ist im türkischen Sprachgebrauch stark

von ilim und bilgi unterschieden und meint in der Regel Erkenntnis. Im deutschen

15 Vgl. Berkey 2001: 70-87, Chamberlain 1994: 125-130; 153-156.

16 Neuwirth 2013a: o.S.

17 Eine vertiefte Analyse erfolgt im Abschnitt IV.

18 Beispielsweise wird islamischer Religionsunterricht an öffentlichen Schulen in der Türkei als

»Temel dini bilgiler dersi« (wörtl. ›Unterricht über religiöses Basiswissen‹) bzw. »Din kültürü

ve ahlak bilgisi dersi« (wörtl. ›Religiöse Kultur- und Moralkunde‹) angeboten. Vgl. die Be-

zeichnungen auf der offiziellenWebsite des türkischen Bildungsministeriums: https://www.

meb.gov.tr/.

19 Das Präsidium für religiöse Angelegenheiten in der Türkei verwendet fast ausschließlich den

Begriff ilim. Im akademischen Kontext können Fachbereiche und Disziplinen mittlerweile

sowohl mit bilim als auch mit ilim bezeichnet werden, was auf eine synonyme Verwendung

hinweist. Tatsächlich war der unterschiedliche Sprachgebrauch lange Zeit ein Indiz für eine

konservativ-islamische bzw. progressiv-kemalistische Haltung zur türkischen Sprachreform, die

auch andere Neologismen wie ulus (vs. millet ›Nation‹) oder olanak (vs. imkan ›Möglichkeit‹)

betraf. Vgl. Akca 2003: 34. In der türkischen Wissenssoziologie ist bilgi indes der alleinige

Begriff für Wissen.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 35

Sprachgebrauch hat sich im Moscheekontext der BegriffWissen durchgesetzt, sel-

tener wird der arabische Begriff ʿilm verwendet.

Schon seit der frühesten muslimischen Ideengeschichte führen Philosophen

undTheologen die erkenntnistheoretischeDiskussion um ʿilm, die dessen Erkennt-

nismethoden (Logik, Vernunft, Analogie) und dementsprechend denWahrheitsan-

spruch und die Erkenntnisfähigkeit per se betreffen.20 Die Einteilung von ʿilm in

Offenbarungswissen und Vernunftwissen,21 respektive in ʿulūm naqlīya und ʿulūm

ʿaqlīya22 erfolgt vor dem Hintergrund, dass Wissen je nach seinem Gegenstand

und seinen Quellen unterschiedlichen Methoden der Erkenntnisgewinnung unter-

liegen muss, durch die »›Vernunft‹ allerdings bald als ein universelles, bald als ein

partikuläres, religions- und kulturabhängiges Gut verstanden«23 wird. Das heißt,

der Widerstreit bezieht sich darauf, ob »die durch Gott im Koran vermittelten Ver-

nunftschlüsse« oder »die Regeln der aristotelischen Logik für das universell gültige

Vernunftinstrumentarium« angesehen werden.24 Die Islamwissenschaftlerin Anke

von Kügelgen führt aus:

»Der Wett- und Widerstreit der Allegoriker, Literalisten und Philosophen um die

Art und das Ausmaß des vernunftgeleiteten Verständnisses des geoffenbarten

Wissens sowie seiner Rationalität, hat zwischen dem 11. und 14. Jahrhundert zu

einer allgemeinen Aufwertung der ratio geführt. Es herrscht weitgehend Einig-

keit, dass die Offenbarung und das Vernunftwissen dieselbeWahrheit beinhalten

und der Islam wird insofern als eine Vernunftreligion verstanden.«25

In der Moderne ist diese grundlegende erkenntnistheoretische Diskussion erneut

aufgenommen worden: »Die […] Auffassung, der Islam sei eine Vernunftreligion,

ist die Ansicht der Mehrzahl der muslimischen Elite, nicht nur in arabischen Län-

dern, und verbindet muslimische Reformer verschiedener Couleur.«26 Auch so ge-

nannte traditionalistische Theologen sind daher vom Primat der Vernunft geleitet:

»Wer die Religion als der ratio unzugängliche Sphäre des unhinterfragten Glaubens

verstand, bezog in dieser Zeit [11.-14. Jahrhundert] eine Außenseiterposition, und

20 Vgl. von Kügelgen 2010: 602-612.

21 Vgl. von Kügelgen 2010: 613-614.

22 Vgl. Krawietz 2012: 296-297.

23 Von Kügelgen 2010: 604.

24 Von Kügelgen 2010: 619-621; 624-627. Hier zitiert: 634.

25 Von Kügelgen 2010: 633. Von Kügelgen diskutiert in ihrem Thesenpapier, dass die Wider-

spruchslosigkeit von Vernunft- und Offenbarungswissen von Vertretern nahezu aller Rich-

tungen (also Allegoriker, Literalisten und Philosophen) gleichermaßen geteilt worden sei:

»Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts sieht sich offenbar die überwiegendeMehrzahl der Alle-

goriker wie Literalisten gezwungen, die Vernünftigkeit der Offenbarung hochzuhalten, wäh-

rend die Philosophen sich bemüßigt fühlen, ihre Vernunftschlüsse ausführlich als offenba-

rungskonform darzustellen.« Von Kügelgen 2010: 612.

26 Von Kügelgen 2010: 604.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Moscheeleben in Deutschland

auch heute dominiert die Überzeugung, der Islam sei eine Vernunftreligion.«27 Die

Ausführungen an dieser Stelle erschienen mir notwendig, da in den untersuchten

Moscheen sich zum einen die Referenz auf frühe ideengeschichtliche erkenntnis-

theoretische Diskussionen im islamischen Diskurs um Vernunft und Wissen ab-

bildet, zum anderen wird allgemein das Verhältnis von Rationalismus und Wissen

als positiv aufeinander bezogen wahrgenommen.

Die Bedeutung des in Texten niedergelegten religiösen Wissens als Untersu-

chungsgegenstand erwächst aus der Zuschreibung, islamische Gemeinschaften als

literale Gemeinschaften aufzufassen, die Texten Autorität attestieren:

»Eine literale Gemeinschaft tendiert dazu, religiöse Normen und Vorschriften

schriftlich festzuhalten, zu kodifizieren. In der kodifizierten Religion wird das

schriftlicheWort zumMaßstab religiösen Verhaltens. Die Gemeinschaft definiert

ihre Religiosität folglich über ihre Loyalität gegenüber der Schrift. Religiöse

Erkenntnis bedarf in einem literalen gesellschaftlichen Kontext mithin der Bestä-

tigung durch die Schrift bzw. zu ihrer Auslegung befugte religiöse Spezialisten,

im islamischen Kontext der (Schrift-)Gelehrten (ʿulamāʾ, Sg. ʿālim).«28

Die Autorität von Texten bezieht sich derweil nicht nur auf den Koran und sei-

ne Exegese (tafsīr, türk. tefsir), sondern auch auf Hadithe, Rechtsgutachten (fatwā,

türk. fetva)29, Abhandlungen von Gelehrten (ʿulamāʾ, sing. ʿālim, türk.ulema)30, Pre-

digten (waʿẓ, türk. vaaz)31 oder Freitagspredigten (ḫuṭba, türk. hutbe). Darüber hin-

aus können auch Belletristik, Reden, Register und Verwaltungstexte, Schulbücher

und anderes pädagogischesMaterial32, Online-Blogs33, Interviews oder Printmedi-

en als Ausdruck religiösen Wissens gehandhabt werden.34 Neben der inhaltlichen

Beschreibung liegt der analytische Gewinn dieser Arbeiten in den erkenntnisleiten-

den Diskussionen über Text und Macht, über Hermeneutik und Rezeption sowie

teilweise auch in der materialisierten Wirkung der untersuchten Texte, also wie

sich diskursive Ordnungen strukturell und institutionell niederschlagen. Im Fokus

stehen die Stellung religiöser Quellen und ihre Exegese, dezidierte Glaubensvor-

stellungen, Religionsgesetze,Macht und Autorität, Politik und Islam, islamische Be-

kleidung und Fragen zu Geschlechterverhältnissen. Anhand des Lebens und Wir-

kens bedeutender Muslim*innen, Institutionen, Netzwerke, Bewegungen, Schu-

27 Von Kügelgen 2010: 634 [Hervorhebung AAA].

28 Dressler 2002: 18.

29 Siehe Caeiro 2011.

30 Siehe Berkey 1992, Krämer/Schmidtke 2006, Decker 2013.

31 Siehe Berkey 2001.

32 Siehe Mohr 2006b, Mohr/Kiefer 2009.

33 Siehe Schrode 2010.

34 Dies ist eine heuristische Einteilung und nicht abschließend. Siehe im Detail: Hefner/Za-

man 2007 und van Bruinessen/Allievi 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 37

len,Weltanschauungsgruppen undOrdenwird die Genese von gültigem religiösem

Wissen in seinem gesellschaftlichen, sozialen, politischen, religiösen und/oder ide-

engeschichtlichen Kontext zur Vergemeinschaftung und Durchsetzung religiöser

wie auch anderer Ideen, kurz: in seinen diskursiven Zusammenhängen analysiert.

Die Normativität literalen Wissens erwächst allerdings nicht einfach allein aus

seinem Status als religiöses Wissen, da Wissen selbst keine normativ verstande-

ne immerwährende Gültigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt,

sondern nur in »gesellschaftlichen Situationen entwickelt, vermittelt und bewahrt

wird«.35 Um als normativ zu gelten, kommt es auf Verbreitung, Akzeptanz, Ab-

grenzung, soziale Sinnzuschreibung, herrschaftliche Anerkennung und/oder brei-

te Förderung an. Diese Mechanismen der Normativierung bestimmen die Autori-

sierung von Texten, Akteur*innen und von Legitimationen. Damit ist die Produk-

tion von bestimmten religiösenWissensbeständen als ein zu keinem Zeitpunkt für

immer abgeschlossener Prozess aufzufassen, sondern als das Produkt von voran-

gegangenen Aushandlungen der Akteur*innen in einem spezifischen Bereich. Das

heißt, dass religiösesWissen eine spezifischeGültigkeit innehat. Im Zusammenspiel

von gesellschaftlichen Bedingungen kann bestimmtes religiösesWissenwirkmäch-

tig werden und auf das Wissen strukturierend rückwirken. Eine Forschung, die

sich mit religiösem Wissen in einem bestimmten Kontext – wie in diesem Fall in

Moscheen in Deutschland – beschäftigt, muss anhand seiner sozialen Bedingtheit

des normativen religiösen Wissens die Mechanismen der Bezeichnung und Klas-

sifizierung mitberücksichtigen. Das bedeutet, dass geklärt werden muss, welche

wirkmächtigen Konzepte identifiziert werden können und welche unterschiedli-

chen Bezeichnungen zur Autorisierung möglich sind:

Im Bereich des religiösenWissens ist der religionswissenschaftliche BegriffOr-

thodoxie geprägt worden, der im Gegensatz zur Heterodoxie/Häresie für richtige Lehr-

meinung bzw. Rechtleitung steht.36 Damit reflektieren die Begriffe Orthodoxie und

Heterodoxie die Grenzziehung zwischen legitimen und illegitimen Inhalten der Reli-

gion, was auch in der wissenschaftlichen Darstellung leider allzu oft unabhängig

von der jeweiligen Beziehung des religiösen Wissens zu Machtverhältnissen ver-

standen wird. Die in Abgrenzung zu den christlichen Theologien entwickelte Re-

ligionswissenschaft hat diese Begriffe dem Christentum entnommen, das jedoch

»seit je ein Ausnahmefall«37 ist: »Nur dort gibt es Dogmen, die seit mehr als andert-

halb Jahrtausenden […] festgeschrieben sind.«38 Das Christentum hat mit der Kir-

che eine weitläufige Institution zur Entwicklung und Durchsetzung von Glaubens-

35 Berger/Luckmann 2010: 3.

36 Diese Unterscheidungen korrespondieren auch mit religionssoziologischen Unterteilungen

in große Traditionen, die mit normativer Literalität städtischer Kulturen einhergehen, und

kleine Traditionen, die nicht-normative Oralität von ländlichen Kulturen bezeichnen.

37 Van Ess 2011: 1298.

38 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Moscheeleben in Deutschland

sätzen entwickelt. Islamische Glaubenssätze sind um die beiden Grundsätze des

Monotheismus (tawhīd) und der Prophetie Muḥammads herum im steten Wandel

gewesen, zugleich entwickelte sich keine herrschaftliche Institution, die diese hät-

te vollumfänglich zur Geltung bringen können.39 Dies verweist im Grunde auf die

Frage, ob Orthodoxie überhaupt der richtige Begriff ist, um das Problem der Auto-

risierung von Wissen und legitimenWissensbeständen zu beschreiben und ob von

einer islamischen Orthodoxie gesprochen werden kann.40 Die Begriffsverwendung –

in Anlehnung an das Christentum und in Abgrenzung zu ihm – wirft daher ver-

schiedene Probleme auf. Versuche, in der islamischen Geschichte zu bestimmen,

wie eine islamische gültige Lehre aussieht, und Anstrengungen, diese durchzuset-

zen, können als Tendenzen vonOrthodoxierung im Islam gewertet werden –dies ge-

rade vor dem Hintergrund, dass es zum einen keine allgemeingültige dogmenset-

zende Institution gab/gibt und zum anderen die Exklusivität bei der Formulierung

islamischer Lehren nicht sehr ausgeprägt war.41 Dabei scheint es einfacher gewe-

sen zu sein, Nichtorthodoxes in Verhalten und Glaubenssätzen zu identifizieren

und zu verurteilen als tatsächlich festzulegen, was denn als richtige Lehre gelten

kann. Damit ist Orthodoxie recht porös. Festzuhalten bleibt, dass Zuschreibungen

von orthodox oder heterodox sich abhängig von herrschaftlichen und/oder gesell-

schaftlichenMachtstrukturen verändern.42 Der Islamwissenschaftler Josef van Ess

meint daher, dass der Begriff Orthodoxie nur als »Metapher« im Zusammenhang

mit »›herrschende Elite‹ bzw. ›herrschende Lehre‹, ›mainstream‹« zu gebrauchen

sei.43 Dieser wissenssoziologische Aspekt scheint mir daher fundamental für die

Bewertung von religiösemWissen als autorisiert/autoritativ oder un-autoritativ zu

sein: »Wherever Muslims have the power to regulate, uphold, require, or adjust cor-

rect practices, and to condemn, exclude, undermine, or replace incorrect ones, there

is the domain of orthodoxy.«44 Die Geschichte der Orthodoxie kann daher nicht

verstanden werden als »simply a history of ideas, but a history of how, in partic-

39 Vgl. van Ess 2011: 1298-1304.

40 Vgl. van Ess 2011: 1300.

41 Van Ess führt beispielweise an, dass man takfīr (›Zum Ungläubigen erklären‹), »verpönte«,

»Häresien herunterspielte« und ein islamisches Gemeinschaftsgefühl gestärkt wurde, »dem

schon die šahāda genügte«. Van Ess 2011: 1298.

42 Am bekanntesten ist sicher die staatliche Anerkennung desmuʿtazilitischen Dogmas von der

Erschaffenheit des Korans im 9. Jh. n. Chr., die zur Verfolgung anderer Vorstellungen führt

und später umgekehrt wird: »Muʿtazilīsm [sic!] persisted as ›orthodoxy‹ until the middle of

the ninth century A.D., when the Caliph al-Mutawakkil took sides with the Ḥadīth folk, com-

pletely redressing the balance of power in their favor.« Knysh 1993: 55. Vgl. zu weiteren Bei-

spielen auch van Ess 2011: 1302-1306.

43 Van Ess 2011: 1303.

44 Asad 1986: 15 [Hervorhebungen im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 39

ular situations, claims to truth came to be enshrined in social practices, such as

rituals, and in institutions, such as the ›community of scholars‹«.45

Wenn man sich vor diesem Hintergrund den Aushandlungsprozessen in den

Moscheen zuwendet, bemerkt man, dass Kämpfe im islamischen Feld um wah-

re bzw. falsche Religion eigentlich Kämpfe um wahres bzw. falsches Wissen sind.

Ausgedrückt wird dies durch Verwendung von islamisch konnotierten Termini, die

Auskunft geben, in welchem normativen Kontext die Gültigkeit bzw. Ungültigkeit

islamischen Wissens verortet wird: In der Auseinandersetzung mit abgelehntem

islamischem Wissen werden u.a. Begriffe wie »fehlerhafte, defekte Glaubensleh-

re«46, »außerhalb der anerkannten theologischen Schule«47, »außerhalb der Rechts-

schule«48 oder »bidʿa« (arab., so auch auf dt., türk. bida/bid’a ›unerlaubte Neue-

rung‹)49 verwendet. Im Umkehrschluss erscheint so die eigene vertretene Lehre

als richtige und wahre Glaubenslehre. Das Benennungsschema mit den Oberbe-

griffen für Rechtsschule und/oder theologische Schule zeigt an, dass die Kriterien

der Legitimierung und Delegitimierung von religiösem Wissen in der traditions-

reichen, erprobten, durch zahlreiche Gelehrte verfeinerten und damit bewährten

Lehre der sunnitischen Tradition, der Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa verortet werden.

Dadurch können Verteidiger*innen der sunnitischen Lehre andere Lehrenmit dem

Vorwurf, dass sie in den historischen Grundlagen keine religiös-authentischen Le-

gitimationen besitzen, verwerfen und ablehnen. Kritiker*innen müssen daher im-

mer Beispiele aus der islamischen Tradition heranziehen oder sich auf anerkannte

Bereiche der islamischen Tradition beziehen, um Gehör zu finden und als Mitspie-

ler*innen akzeptiert zu werden. Dies führt dann einerseits zur flexiblen Handha-

bung von Traditionen, die in diesem Zusammenhang aktualisiert werden, anderer-

seits erzeugt dies eine Verschiebung von Normativitäten.50

45 El Shamsy 2008: 97.

46 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »bozuk itikat«, zu

türk. itikad/akâid < arab. ʿaqīda, pl. ʿaqāʾid, ›richtige Glaubenslehre‹.

47 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »itikadi değil«.

48 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »mezhepdışı«, zu

türk.mezhep < arab. ›Rechtsschule‹.

49 Siehe für den betreffendenHadith zu bidʿa: AbūDāwūd, 39 (Sunna), 5. In der Übersetzung von

vonDenffer undRichards lautet er: »Allahs Gesandter s.a.v. hielt uns eine ermahnendeAn-

sprache, von der die Herzen mit Furcht erfüllt wurden und die Augen Tränen vergossen. So

sagten wir: Oh Gesandter Gottes, dies ist eine Ermahnung zum Abschied. Rate uns darum.

Er sagte: Ich rate Euch zu Gottesfurcht Allahs gegenüber, dem Mächtigen und Erhabenen,

und zumHören und Gehorchen, selbst wenn ein Knecht über Euch zum Befehlshaber einge-

setzt wird. Und wer von euch (lange) am Leben ist, der wird viel Meinungsverschiedenheit

sehen. So sei meine Sunna mit euch, und die Sunna der rechtgeleiteten Nachfolger. Haltet

fest daran. Hütet euch vor den neuen Dingen, denn jedes neue Ding ist eine Neuerung [bi-

dʿa], und jede Neuerung ein Irregehen und jedes Irregehen führt ins Höllenfeuer.« Vgl. von

Denffer/Richards o.J.: 16.

50 In Abschnitt IV werden diese Aspekte vertieft.

maḏhab

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Moscheeleben in Deutschland

Die Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa kann aufgrund ihrer hohen zahlenmäßigen Ver-

breitung in Deutschland sowie aufgrund der wirkmächtigen Bezugnahme der Ak-

teur*innen auf Ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa als sunnitischer Mainstream aufgefasst wer-

den. Aus ihr werden im Feld diejenigen Interpretationen des Islams ausgeschlos-

sen, die als »wahhabitisch«51 und – zwar seltener, aber gegen Ende meiner Feldfor-

schung immer häufiger – als »salafistisch« (türk. »selefi«) bezeichnet werden. Die

verbreitete Nutzung des Begriffs salafistisch in den Moscheen ist auch den gesell-

schaftlichenDebatten umRadikalisierung undDe-Radikalisierung vonMuslim*in-

nen zu verdanken, in denen salafistisch die vorherigen Begriffe fundamentalistisch,

islamistisch und Taliban-Islam ersetzt hat.52 Außerdem zeigt die vermehrte Begriffs-

verwendung auch die diskursive Verortung der lokalen Akteur*innen in Debatten

beispielsweise in Ägypten an, in denen die Auseinandersetzung mit Salafismus ei-

ne große Rolle spielt.53 Die Abgrenzung zur Schia ist in sunnitischen Moscheen in-

des unerheblich. Unter »fehlerhafte, defekte Glaubenslehre« fallen auch bestimmte

»liberale« (türk. »liberal«), »reformerische« (türk. »reformcu«) oder »moderne« Inter-

pretationen,54 die – auch als »gemäßigter Islam« (türk. »ılımlı İslam«) bezeichnet

– deutlich seltener im Fokus stehen als die wahhabitisch/salafistischen Interpreta-

tionen. Nun ist der Rückgriff auf die sunnitische Tradition nicht die einzige Form

der Konzeptualisierung von wahrem Islam und damit wahrem Wissen, die im Feld

vorzufinden ist. Es sind durchaus andere Kriterien für die jeweilige Konzeption

von wahrem Islam zu identifizieren.55 Allerdings arbeiten sich alle Akteur*innen –

seien es solche mit Verständnissen eines jeglicher Kultur oder Tradition entklei-

deten Koran- und Sunna-Islams (de-kulturalisierter Islam) oder solche, die lediglich

den Koran, die Vernunft und Reflexion bei der Identifikation wahren Islams an-

erkennen – an der sunnitischen Tradition ab, weshalb die Benennung sunnitischer

Mainstream durchaus angebracht ist.

WährendOrthodoxie heutzutage recht klarmit Normativitätsordnungen von re-

ligiösem Wissen identifiziert werden kann, ist das, was nicht den Kriterien einer

islamischen Normativität entsprechend angesehen wird, schwieriger zu fassen. In

der Forschung ist teilweise zu beobachten, dass außerhalb des sunnitischen Main-

streams stehende islamische Interpretationen als heterodox klassifiziert werden wie

51 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee: »vehhabi«.

52 Feldnotiz, Tag der offenenMoschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee:MehrereMoscheebe-

sucher kannten den Begriff aus den Medien und wussten auf Nachfrage der nichtmuslimi-

schen Besucher*innen sichtlich nichts damit anzufangen.

53 Feldnotiz, Vernetzungstreffen verschiedenerMuslim*innen, 04.05.2017: Jussuf erwähnte die

aktuelle Situation in Ägypten und sprach abfällig über Salafisten und ihr »unislamisches« Is-

lamverständnis.

54 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

55 Siehe Abschnitt IV.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 41

z.B. in früheren Forschungen zum Alevitentum56 oder auch in Bezug auf die Schia

– als neueres Beispiel – im Einführungswerk Einführung zum Islam (2009) des Is-

lamwissenschaftlers PeterHeine.57 Zudemwird der religionswissenschaftliche Be-

griff der Heterodoxie häufig mit dem Oberbegriff Volksislam/Volksglauben (popular

Islam) zusammengebracht58: In der Forschung werden darunter sowohl religiöse

Riten und Rituale wie Heiligenverehrung, Besuch von Grabbauten, das Begehen

von bestimmten islamischen Feiern und ihre Praxisformen als auch Aspekte des

taṣawwufs (Sufismus, ›islamische Mystik‹) verstanden.59 Spezifischer noch können

Traumdeutung, magische Praktiken wie Numerologie, Astrologie, Schutz(zauber),

Verwünschungen u.ä. darunter fallen, die als esoterisches religiöses Wissen (esoteric re-

ligious knowledge) bezeichnet und von anderem gelehrigem religiösem Wissen un-

terschieden werden.60

Im islamischen Feld in Deutschland wird der Begriff Heterodoxie bzw. heterodox

kaumgebraucht.Das heißt nicht, dass es dieses Konzept nicht gibt.Mit den Begrif-

fen »außerhalb der itikad« oder bidʿa ist die Delegitimierung zwar mit Rekurs auf

die Normativität des sunnitischenMainstreams zur Genüge ausgedrückt. Es sticht

aber hervor, dass im Feld auch die pejorative Verwendung von ›gelebter/angewand-

ter Religion‹ (türk. »yaşanan/uygulanan din«), ›Aberglaube‹ (türk. »batıl inanç« oder –

äußerst selten – »hurafe«) und ›Volksglauben‹ (türk. »halk inancı«) in Gebrauch ist.

Als Quelle dieses religiösen Wissens werden die »Religion der Vorfahren« (türk.

»ata dini«), respektive die »Religion der Eltern« (türk. »ana-baba dini«) identifiziert,

teilweise auch Kultur, Unwissenheit oder primitive Vorstellungen.61

Heine hatte an anderer Stelle darauf verwiesen, dass »Volksislam immer da

entsteht, wo die staatliche Autorität wenig ausgebildet ist«.62 Unabhängig davon,

ob man nicht eher von herrschaftlicher Autorität sprechen sollte statt staatlicher,

56 Vgl. Dressler 2002: 23-25.

57 Vgl. Heine 2009: 69-84. ImKapitelOrthodoxie undHeterodoxien im Islam klassifiziertHeine das

Sunnitentum als Orthodoxie und die Schia als Heterodoxie. Indes schränkt er dies im Fließ-

text ein: »Die Sunniten machen mit einem Anteil von mehr als 80 % die eindeutige Mehr-

heit der Muslime aus. Deshalb werden sie häufig als die muslimische Orthodoxie gesehen.

Ihre dogmatischen Vorstellungen und rituellen Praktiken werden auch in den allgemeinen

Darstellungen des Islams als die Grundformen betrachtet, von denen sich die Glaubensvor-

stellungen und Praktiken der anderen Gruppen unterscheiden. Letztere werden daher als

heterodox beschrieben, obwohl sich natürlich die Schiiten selbst ebenfalls als orthodox se-

hen.« Heine 2009: 72.

58 Vgl. van Bruinessen 2009: 145.

59 Vgl. van Bruinessen 2009: 145-146. Siehe z.B. Kriss/Kriss-Heinrich 1960-1962, Heine 1993,

Mihciyazgan 1994.

60 Vgl. Gemmeke 2009: 128-129.

61 Siehe zur Vertiefung und Analyse Abschnitt IV.

62 Vgl. Heine 1993: 48.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Moscheeleben in Deutschland

ist zum einen die Klassifizierung von bestimmtem religiösem Wissen als Volksis-

lam und zum anderen die Betonung von Volksislam als eine Domäne staatlicher

bzw. herrschaftlicher Interventionsmöglichkeit bedeutsam, was in der Moderne

durch den Fokus auf Rationalisierung, Nationalisierung, Schriftwissen, Purifizie-

rung und ergo Authentifizierung von religiöser Praxis und Wissen der herrschaft-

lichen Kontrolle unterlegen ist.63 Wenn man z.B. die Entwicklung von taṣawwuf -

Wissen und den Sufi-Institutionen betrachtet, fällt auf, dass diese nicht per se als

heterodox klassifiziert werden können, nur weil dies in bestimmten Kontexten und

Zeiten normativ so gesetzt wurde. Vielmehr müssen die Klassifizierungen als He-

terodoxie wie auch entsprechend als Orthodoxie anhand der Verhältnisse des spe-

zifischen Wissens zur Macht und Zugangs zur Macht identifiziert werden.64

Die Auseinandersetzungen der Akteur*innen in Moscheen mit Aspekten der

Glaubenslehre (īmān und ʿaqīda), der Rechtslehre (fiqh), der Religionsphilosophie

(kalām), der Philologie und der Praxislehre werden durch bestimmte Charakteris-

tika des Wissens erheblich bestimmt: Sie bedienen sich eines literalen und von

der Suche nach richtiger Lehre geprägten Zugangs zu Religion, wenn sie dezidiert

Antworten der islamischen gelehrigen Tradition auf bestimmte Fragen besprechen

oder ihre eigenen Kenntnisse verbalisieren und diskutieren wie beispielsweise bei

der Frage nach demMoscheebesuch der Frau65. Verweise auf normativierte Aussa-

gen und ggf. der Verweis auf als normativ gedachte Texte und Legitimationen stel-

len für sie eine bedeutende Wissensebene dar. Ihre Untersuchung offenbart daher,

wie die Akteur*innen an Inhalte der Gelehrtentradition herankommen und welchen

subjektiven Sinn die Akteur*innen den Antworten zuweisen. Sie stellt ihre Motiva-

tionen und Ziele bei den Besprechungen in den Vordergrund und macht religiöses

Wissen in ihrem Gehalt als Aussagewissen bekannt. Gerade didaktische Konzepte,

bestimmte Reizthemen und krisenhafte Konflikte unterliegen der Reflexion, die die

beteiligten Akteur*innen im Interview rationalisierend offen legen können.

Islamisches Wissen: Wissen und Praxis zusammengedacht

Die bisher verdeutlichte Perspektive auf religiöses Wissen muss allerdings durch

den Aspekt des so genannten Praxiswissens ergänzt werden. Der Soziologe An-

dreas Reckwitz verweist darauf, dass »the textualist concept of knowledge has a

›intellectualist‹ tendency: Here, knowledge is by definition not ascribed to minds

or bodies, but to texts, discourses or communication; a ›code‹, then, that produces

certain chains of signs«.66 Der Alltag in Moscheegemeinden ist durchzogen von

63 Vgl. van Bruinessen 2009: 125; 135-137; 146.

64 Vgl. van Bruinessen 2009: 142-143.

65 Siehe hierzu Abschnitt III.

66 Reckwitz 2002: 254.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 43

Routinen, Verhaltensweisen, Ritualen, von aufeinander abgestimmten Verhaltens-

mustern. Es gibt ein geteiltes Wissen von angemessenen Formen der Bekleidung,

der Interaktionen sowie des Wissenserwerbs und auch widerständige Praktiken

bringen neue Rituale hervor. Diese gilt es wahrzunehmen und in Hinblick auf

die Fragestellung zu deuten. Eine Forschung zu Moscheen sollte weder allein am

Input der Predigten, des Koranschulunterrichts, der Feiern oder der Gemeinde-

Zusammenkünfte noch allein am Output dieser Handlungen, also z.B. an der Re-

zeption von Predigten durch Moscheebesucher*innen oder ihrem Kenntnisstand

über den Koran interessiert sein. Das heißt, dass die Untersuchung von Einstel-

lungen, Motivationen und Zielen der Akteur*innen ergänzt werden muss durch

die Analyse der Performanz des Gemeinde-Alltags. Damit ist der situative und prak-

tische Vollzug von Wissensproduktion in der Moschee gemeint, wie er sich bei-

spielsweise im Verhalten in der Moschee, im Unterricht, bei Predigten, bei Begrü-

ßungen, beim gemeinsamen Essen, bei Besprechungen oder bei der Nutzung des

Gebetssaals zeigt.

Dieser Aspekt weist auf die Praxistheorie (oder Praxeologie) hin, die denWissens-

begriff perspektivisch erweitert und mehrere Grundelemente der soziologischen

Analyserahmen und -raster in einer Weise kohärent macht, die neben den Aus-

sagen von Akteur*innen, den Diskursen und dem schriftgelehrigen Wissen, auch den

beobachtbaren Handlungen selbst und dem inkorporiertenWissen von Akteur*innen kon-

kret Bedeutung beimisst.67 Mit der praxistheoretischen Perspektive können somit

neben den explizierbaren, kognitiv nachvollziehbaren und handlungstheoretisch

erklärbaren Handlungsmotiven und -strategien auch die Mechanismen und Rou-

tinen in den nicht-intentionalen Handlungen der Akteur*innen, die den In- und

Output der Handlungen mitausmachen, reflektiert werden. Es sind also nicht nur

die verbalisierten Aussagen in Interviews mit Akteur*innen in Moscheen, die in

Reden festgehaltenen Ideen eines Gelehrten oder die verschriftlichten Texte eines

Exegeten, welche in Moscheen ausliegen, die uns Antworten auf die Frage nach

der Produktion religiösen Wissens geben, wie sie in der Forschung zu Moscheen

dominieren, sondern auch die Handlungen selbst.

Handlungen sind dabei auf zwei Ebenen zu betrachten: Die beobachtbaren, ge-

rade vonstattengehenden Handlungen sowie die Produkte dieser Handlungen. So

richtet die Praxisforschung ihr Augenmerk darauf, dass Handlungen nicht einzeln,

individuell oder punktuell zu betrachten sind, sondern als gängige, umfassende

und sozial geteilte Praktiken zu verstehen sind, die durch ein implizites, methodi-

sches und interpretatives Wissen zusammengehalten werden. So kann unter Prak-

67 Die als Praxeologie, Praxistheorien (Schatzki), Theorien sozialer Praxis (Bourdieu) u.ä. be-

zeichneten Theorien sozialen Handelns sind als spezifische Versionen einer kulturtheoreti-

schen und sozialkonstruktivistischen Perspektive in der Soziologie zu verorten. Vgl. hierzu

Hillebrandt 2009: 13 und Hillebrandt 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Moscheeleben in Deutschland

tiken ein typisiertes, routiniertes und sozial verstehbares Bündel von Aktivitäten

verstanden werden.68 Praxis ist also auf Körper, auf Artefakte und auch auf Raum

bezogen:

»Voraussetzung für den kollektiven Vollzug einer Praktik ist ein gemeinsam ge-

teilter – und somit öffentlicher – Erfahrungsschatz, ein von den Akteuren des Fel-

des verkörpertes Wissen über den je spezifischen Gebrauch von Artefakten, über

angemessene Sprechweisen oder den in einer konkreten Situation anerkannten

Einsatz vonKörpertechniken. InwiederkehrendenGesten undHaltungen, tradier-

ten Sprechweisen sowie in den für dieses Feld charakteristischen Artefakten ma-

terialisieren sich feldspezifische Ordnungen, die sich auf diese Weise öffentlich

zeigen.«69

Dabei beziehen sich die Akteur*innen in ihren Praktiken aufeinander, indem sie

»zwischen regelhaften und regelwidrigen, kompetenten und inkompetenten Aktio-

nen« unterscheiden und »jeneHandlungen [sanktionieren], die aus demgemeinsa-

men Spiel herausfallen«.70 Es ist die materielle und symbolische Vertrautheit mit

den Praktiken (des Religiösen), d.h. mit allen verbalen und non-verbalen Äuße-

rungen und Handlungen im Geschehen selbst, die »als Takt, Fingerspitzengefühl,

Feinfühligkeit, Gewandtheit oder Lebensart bezeichnet werden – nur andere Na-

men für den praktischen Sinn«.71 Es ist das, was als »praktisches Wissen, ein Kön-

nen, ein know how, ein Konglomerat von Alltagstechniken, ein praktisches Verste-

hen im Sinne eines ›Sich auf etwas verstehen‹«72 dem Einzelnen eine anerkannte

und anerkennende Position einbringt oder eben nicht. Anhand der beobachtbaren

Handlung beispielsweise der gemeinschaftlichen Koranrezitation, des Zuhörens

und des Mitwirkens des Publikums kann der Sinn dieser Praxis eruiert werden

und so Aussagen dazu erlauben, wie bestimmte religiöse Praxen von wem, warum

und wie autorisiert werden. Es geht also um die Analyse der elementaren Prak-

tiken, aus denen sich moscheegemeindliche Produktion islamischen Wissens zu-

sammensetzt: sprechen, zuhören, zuschauen, schweigen, sitzen,wegbleiben, igno-

rieren, schreiben, lesen, äußern von Gefühlen, kommunizieren in Sozialen Medien

sowie unmittelbar rituelles Handeln wie vorbeten, rezitieren, predigen, beten u.w.

Diese Praktiken stehen dabei im Zusammenspiel mit verschiedenen Medien (wie

z.B. Internet-Quellen, Koranausgaben, Gebetsmanuale), Artefakten (wie z.B. Kopf-

tücher, Gebetsketten, Gebetszeiten-Kalender) sowie dem Raum (z.B. Ausstattung

des Gebetssaals).

68 Vgl. Reckwitz 2003: 289.

69 Pille 2013: 73.

70 Alkemeyer 2010: 299.

71 Bourdieu 1993 (11987): 147.

72 Reckwitz 2003: 289.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 45

Die Bedeutung dieser sozialtheoretischen Überlegungen für die religions- und

wissenssoziologische Erforschung des Moscheelebens liegt darin, dass damit der

moscheegemeindliche Alltag als ein Bündel aufeinander bezogener, ineinander

verschränkter sozialer Praktiken erschlossen werden kann, die es in ihrer Eigendy-

namik und in ihrem immanenten Funktionieren zu erkunden gilt. Damit können

Kompetenzen untersucht werden, die in die Handhabung der Produktionssitua-

tionen und in die Ausführung der wissensproduzierenden Aktivitäten eingehen.

Auch können Implikationen spezifischer Praktiken beschrieben und deren Ver-

knüpfung mit anderen Praktiken aufgezeigt werden. Mit diesem Verständnis

kann das häufig mit religiöser Praxis gleichgesetzte Praktizieren von Religion von

seiner Begrenzung auf Beten, Fasten, ›islamisch kleiden‹ oder die Anwendung

der Kategorien ḥalāl und ḥarām befreit und durch weitere Praxen wie ethisches,

sittliches und gemeinschaftliches Handeln ergänzt werden. Diese Aspekte sind

in der Forschung noch wenig untersucht, wenn von Praktizieren der Religion ge-

sprochen wird,73 stellen aber meines Erachtens einen nicht unwesentlichen Anteil

dessen dar, was Menschen als religiöse Praxis begreifen können. Ich möchte an

dieser Stelle darauf hinweisen, wie vor dem Hintergrund bisheriger Ausführun-

gen in dieser Arbeit die Begriffe Praktik/Praktiken sowie Praxis/Praxen verwendet

werden: Praktiken sind die einer sozialen Praxis inhärenten Abläufe, verstanden

als die kleinste Einheit von »Aktivitäten, durch die Menschen die Gesellschaft

hervorbringen und erhalten.«74 Praxis bezieht sich somit auf die Gesamtschau

von Praktiken. Daher sind Praktiken auch die einer religiösen Praxis inhärenten

Abläufe, verstanden als die kleinste Einheit von Aktivitäten, durch die Menschen

die Religion hervorbringen und erhalten.

Häufig wird in der Forschung eine Einteilung in normatives Wissen und reli-

giöse Praxis vorgenommen.75 Während ältere Forschungen religiöse Praxis auf der

Folie des normativen religiösen Wissens untersuchen und mit eben dieser kon-

trastieren,76 gibt es mittlerweile auch Untersuchungen, die die religiöse Praxis vor

dem normativen Wissen betonen77. Mit diesem Perspektivenwechsel geht einher,

73 In quantitativen Untersuchungen wird unter Praktizieren ausschließlich Beten, Fasten und

islamische Kleidung verstanden und ausgeführt, dagegen karitative religiöse Praxis eher

stiefmütterlich behandelt. Siehe Şen/Sauer 2006. Dies schlägt sich dann auch im populä-

rem Sprechen über islamische Praxis nieder, da mit Praktizieren auch ein Zusammenhang zu

höherer Religiosität gedacht wird, siehe Aslan/Yildiz/Kolb/Mattausch-Yildiz 2013: 39.

74 Knoblauch 2010: 222.

75 Diese Unterscheidung geht einher mit der Gegenüberstellung von Expert*innen und »ein-

fachen Muslim*innen«. In Abschnitt II wird die Diskussion anhand des Begriffs Religiöse Ak-

teur*innen weitergeführt.

76 Siehe z.B. Haarmann 1975.

77 Siehe z.B. Dessing/Jeldtoft/Nielsen/Woodhead 2013a, Schielke 2009, Schielke 2010,

Sunier 2013. Allerdings ist diese Forschungsperspektive – bis auf Beilschmidt 2015 – noch

nicht auf Deutschlands Muslim*innen übertragen worden.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Moscheeleben in Deutschland

dass für die Frage, was der Islam ist, nicht nur relevant ist, was normative Texte,

Diskurse, Expert*innen und Traditionen aussagen, sondern ein gelebter Aspekt mit

»concerns, practice and experience of everyday life in its various moments and di-

rections«78 in den Ambivalenzen des Alltagsgeschehen berücksichtigt wird.79 Dies

ist nicht einfach als eineWiederauflage der Diskussion und Gegenüberstellung der

mittlerweile obsoleten Einteilung von Hochislam und Volksislam aufzufassen, son-

dern als eine qualitative Umkehr der Vorstellung, dass sich religiöse Praxis an ideal

formulierten normativen Texten zu orientieren hat. Allerdings privilegieren Ethno-

graphien über das religiöse Leben von Muslim*innen diejenigen, »who consciously

present themselves as pious […] and who participate in the activities of religious

groups and organisations – in other words, people who share a sense of activist

commitment«.80Mit dem Fokus auf religiöseMomente würden zudemMuslim*in-

nen auf ihre religiöse Identität reduziert und die islamische Religion zur »supreme

guideline of all fields of life« erklärt.81 Der Anthropologe Samuli Schielke bemän-

gelt daher zu Recht, dass Studien zur Anthropologie des Islams »a priori privilege

the Muslimness of the people involved and the Islamic-ness of the projects they

pursue«.82 Auch die Anthropologinnen Nadia Fadil und Mayanthi Fernando kri-

tisieren diese Überdeterminiertheit und dass der Fokus auf »piety« (Frömmigkeit)

Religion als Kategorie muslimischen Lebens zu Lasten von politischen, wirtschaft-

lichen und anderen Strukturen hervorhebe und dadurch etwas Reduktionistisches

habe.83 Der Erkenntnisgewinn der alleinigen Betrachtung der Norm ist gegenüber

einer Deprivilegierung von religiöser Praxis aber ebenso limitiert wie auch die Be-

tonung der gelebten Praxis oder Alltagsreligion im Gegensatz zur Norm begrenzt ist.

Dem Anthropologen Talal Asad ist es wichtig hervorzuheben, dass es fehlgeleitet

wäre,

»that it is orthopraxy and not orthodoxy, ritual and not doctrine, that matters in Is-

lam. It ismisleading because such a contention ignores the centrality of the notion

of ›the correct model‹ to which an instituted practice – including ritual – ought to

conform, a model conveyed in authoritative formulas in Islamic traditions as in

others«.84

Teilweise wird mit der Betonung der Praxis das Praktizieren als realer existierend

als die Norm aufgefasst. Dies wirft dementsprechend Probleme auf, die Fadil und

Fernando konkretisieren:

78 Vgl. Schielke 2010: 1.

79 Vgl. auch Woodhead 2013, Dessing 2013, Dessing/Jeldtoft/Nielsen/Woodhead 2013a.

80 Schielke 2010: 2.

81 Schielke 2010: 2, vgl. auch Fadil/Fernando 2015: 60.

82 Schielke 2010: 2.

83 Vgl. Fadil/Fernando 2015: 60.

84 Asad 1986: 15 [Hervorhebungen im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 47

»[A]ny gap between moral rules and ›actual‹ practices is seen as evidence of the

inefficacy, failure, or rejection of Islamic norms, rather than as an indication of

the complex ways in which those norms are lived and enacted, a view that only

confirms the distinction between a moral system and individual agents who ex-

ist outside that system. […] In fact, these scholars do more than reiterate these

classical distinctions: they also conceptualize normative doctrine and everyday

practice as unconnected and, indeed, as opposed. Yet the fact that a commitment

to a particular norm is often imperfectly achieved does not refute the importance

attached to that norm.«85

Das Verständnis, dass eine Praxis nicht oder nur unzureichend mit einer Norm

verbunden ist, führt auch dazu, keine Vorstellung davon zu haben, wie Praxen nor-

mativ wirken und somit Aushandlungsprozesse und Anerkennungen generieren.

Gegenüberstellungen von normativem Wissen und religiöser Praxis verdeutlichen

vor allem die Verhältnisbestimmung: Wissen und Praxis werden jeweils zwei ver-

schiedenen und sich gegenüberstehenden Sphären zugeordnet oder das eine wird

dem anderen untergeordnet. Dies liegt daran, dass diese Begriffe unterschiedli-

chen Denktraditionen angehören: das (explizierbare) Aussagewissen weist auf ei-

nen rationalisierten Wissensbegriff hin, der innerhalb eines religiösen Deutungs-

schemas als normatives Wissen beansprucht werden kann. Religiöse Praxis dage-

gen wird als Ausdruck einer unschematischen und ergo individuellen Übertragung

und Aneignung von theologischen, religionsgesetzlichen, ritualtechnischen Aussa-

gen, ethischen Prinzipien und sittlichen Verhaltensnormen angesehen. Das Expli-

zieren schafft somit Normativitäten. Das implizite Praxiswissen steht aber nicht

über oder unter einem solchen Wissensbegriff, sondern berührt eine ganz ande-

re Dimension des Wissens, nämlich das dem Handeln entsprechende Wissen, das

von den jeweiligen Handlungsträger*innen eben nicht eins zu eins expliziert oder

rationalisiert werden kann:

»Sie [die Praxistheorie] hebt hervor, dass die ›expliziten Regeln‹, die in einem

Handlungsfeld als relevant angegeben werden, diesen impliziten Kriterien in

keiner Weise entsprechen müssen; sie betont schließlich auch, dass das Wissen

nicht als ein ›theoretisches Denken‹ der Praxis zeitlich vorausgeht, sondern als

Bestandteil der Praktik zu begreifen ist.«86

Wissen stellt somit nicht nur den Hintergrund für Handeln dar oder kann als em-

pathische Individualisierung von Wissen als separat von kollektiven Körperprakti-

ken gedacht werden. Praxis und Wissen sind nicht zwei verschiedenen Bereichen

zuzuordnen. Es kommt stattdessen darauf an, mit der Vorstellung zu arbeiten,

85 Fadil/Fernando 2015: 70.

86 Reckwitz 2003: 292.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Moscheeleben in Deutschland

dass »a social practice is a two-sided block of patterns of bodily behaviour and pat-

terns of knowledge and understanding«.87 Damit privilegiert auch der praxistheo-

retische Zugang nicht die Analyse von Praktiken und des Praxiswissens über andere

Analyseraster. Vielmehr soll die Analyse von expliziertem kognitivem Wissen und

dem normativen Expert*innenwissen mit einer Untersuchung von Praktiken und

der Praxis zusammengedacht werden, um Prozesse von Produktion, Legitimation

und Autorisierung von Wissen zu identifizieren, die Auskunft über Hierarchien,

Ent-Hierarchisierungen und dementsprechend Aussagen über Wandel und Kon-

tinuitäten des untersuchten Wissens erlauben. So sind beispielsweise Geschlech-

terverhältnisse in der Moschee, die Auskunft über Wissen zu und von Frauen und

Männern geben, praxistheoretisch weitaus tiefgründiger zu erfassen, als eine reine

Gegenüberstellung von Norm und Praxis.88 Es kommt also darauf an, das Verhält-

nis zwischen als normativ und gelebt konstruierter Religion aufzudecken und dabei

zu berücksichtigen,welchen Sinn gelebte Religion bzw. normative Aussagen für die Ak-

teur*innen innehaben. Ich betrachte diesen Sinn, als einen sehr wichtigen Faktor

im Aushandlungsprozess von Wissen, denn die Rekonstruktion von Sinn legt frei,

welcheWissensbestände sich innerhalb eines normativen Gefüges als beständig er-

weisen oder warum trotzMechanismen vonNormativierung bestimmtes religiöses

Wissen sich nicht durchsetzen kann. Beispielsweise offenbart die Untersuchung,

welchen religiösen Praxen in Moscheen Wert beigemessen wird, dass es ein Span-

nungsfeld zwischen Koranrezitationskompetenzen und Koranverstehkompetenzen

gibt. Obwohl religiöse Expert*innen in den Moscheen normativ aus dem Koran

herleiten, dass es darum geht, den Koran kognitiv zu verstehen und das eigene

Koranwissen zu reflektieren, anstatt den Koran lediglich schön rezitieren zu kön-

nen, zeichnen sich Koranrezitationskompetenzen als beständiger Wert unter den

Moscheeakteur*innen aus. Der Sinn dieser Praxis erschließt sich erst, wenn man

sich die konkreten Handlungen anschaut, die Bewegungen und Abläufe im Zu-

sammenspiel aller Akteur*innen beobachtet und die rationalisierten Aussagen zu

dieser Praxis in Beziehung zu den Handlungen setzt: So erst kann die Bedeutung

entschlüsselt werden, die Koranrezitation für die Herstellung von Kontinuität der

Gemeinschaft und ihres Gedächtnisses sowie für die Anerkennung dieser Kompe-

tenz als sozialer Wert hat.89

Nun ist es nicht vollkommen neu, im Untersuchungsfeld zu islamischem

Wissen Praxiswissen in den Begriff des religiösen Wissens zu integrieren. Van

Bruinessen scheidet islamisches Wissen in »discursive and non-discursive

knowledge«90. Während discursive knowledge ohne nähere Beschreibung auskommt

87 Reckwitz 2002: 254.

88 Siehe ausführlich hierzu Abschnitt III.

89 Siehe ausführlich hierzu Abschnitt IV.

90 Van Bruinessen 2011: 20.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben 49

und wohl das oben ausgeführte schriftbasierte Wissen meint, ist non-discursive

knowledge als »embodied forms of Islamic knowledge«91 definiert, meint also das

in Körperpraktiken, Haltungen, und Dispositionen eingeschriebene Wissen. Mit

dieser Konstruktion geht ein umfassendes Verständnis von Islamischem Wissen

einher, das alles einschließt, »whatever Muslims consider to be correct or proper

belief and practice – in the widest meaning of those words«.92 Damit könne man

dem Verständnis entgegentreten, dass es nur ein einziges, universales, wahres

religiöses Wissen gebe, da Muslim*innen unterschiedliche Vorstellungen von

wahrem, richtigem Verständnis hatten und immer noch haben: »What makes it

Islamic is not necessarily its congruence with some broadly accepted standard

of orthodoxy and orthopraxy, but its reference to the ongoing series of debates

that constitues Islam as a living tradition.«93 Damit integriert van Bruinessen

Talal Asads Ansatz, in dem sich dieser gegen die Beschreibung des Islams als

essentialistisch und eindeutig wendet, sondern in Rechnung stellt, dass das, was

der Islam heute (oder zu einem bestimmten Zeitpunkt) ist, sich aus der jeweiligen

Vergangenheit speisend mit der jeweiligen Gegenwart zusammenhängt, wie das

in der Forschungslandschaft vielfach aufgenommene Zitat Asads deutlich macht:

»An Islamic discursive tradition is simply a tradition of Muslim discourse that ad-

dresses itself to conceptions of the Islamic past and future, with reference to a par-

ticular Islamic practice in the present. Clearly, not everything Muslims say and do

belongs to an Islamic discursive tradition. Nor is an Islamic tradition in this sense

necessarily imitative ofwhatwas done in the past. For evenwhere traditional prac-

tices appear to the anthropologist to be imitative of what has gone before, it will

be the practitionersʼ conceptions of what is apt performance, and of how the past

is related to present practices, that will be crucial for tradition, not the apparent

repetition of an old form.«94

Das bedeutet, dass eine essentialistische und ergo de-historische Schematisierung

von religiösem Wissen ihre Verhältnisbestimmungen und Bedingungen im sozia-

len und diskursiven Kontext verdeckenwürde.95Wie Asad betont, kann dasWissen

und die Praxis eines Muslims oder einer Muslimin nicht von dessen oder deren so-

zialen Verhältnissen unabhängig betrachtet werden.96 Der Erkenntnisgewinn ist

also höher, wenn die spezifische Ausgestaltung von religiösemWissen in Diskurse

eingebettet und die Verhältnisse der beteiligten Akteur*innen zu diesen Diskur-

91 Vgl. van Bruinessen 2011: 20.

92 Van Bruinessen 2011: 1.

93 Van Bruinessen 2011: 1.

94 Asad 1986: 14-15 [Hervorhebung im Original].

95 Vgl. Asad 1986: 7.

96 Vgl. Asad 1986: 2; 7.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Moscheeleben in Deutschland

sen analysiert werden.97 Die Hinterfragung des normativen, textbasierten Wis-

sensbegriffs ohne dabei rein den Aspekt der Praxis zu privilegieren, offenbart für

das Verständnis von islamischemWissen eine grundsätzliche Akzentverschiebung,

nämlich: »A practice is Islamic because it is authorized by the discursive traditions

of Islam, and is so taught to Muslims […] – whether by an ʿalim, a khatib, a Sufi

shaykh, or an untutored parent […].«98

In Anbetracht der oben beschriebenen Thesen zu Wissen und Praxis im Islam,

erscheint es mir angemessen, das klassische Verständnis vonWissen und Praxis in

einer nichthierarchischenWeise zu verbinden. Daher verwende ich islamischesWis-

sen, um zu bezeichnen, was muslimische Akteur*innen in einen Zusammenhang

von korrektem, richtigem, wahrem vs. falschem Glauben und Praktizieren bringen

– unabhängig von dessen normativem Status und Gültigkeit, aber vor demHinter-

grund aktueller Diskussionen und ihrer Geschichte.Wenn ich also von islamischem

Wissen spreche, rede ich sowohl von einem explizierbaren Aussagewissen als auch

von einem impliziten Praxiswissen.

Die zu erkundenden Praktiken, Routinen und Verhaltensweisen lassen sich

kaummit denMitteln der Befragung, also des Interviews ausmachen. Sie ruhen zu

tief in der selbstverständlichen Gegebenheit des Alltagswissens, als dass sie der Re-

flexion der Beteiligten stets zugänglich wären. Das heißt, dass die empirische For-

schungsmethode der teilnehmenden Beobachtung über das Teilhaben des Forschen-

den an der Wirklichkeit der untersuchten Akteur*innen eine weitere bedeutsame

Dimension erhält: Jenseits dessen, was im Interview (un)gesagt und (un)angespro-

chen ist sowie jenseits des Inputs und Outputs der Handlungen, strukturiert die

Rekonstruktion der Logik dieser Praktiken das Beobachten der Forschenden.

2. Islamisches Wissen in Moscheen

Die Moschee im Lichte ideengeschichtlicher Entwicklungen und

herrschaftlicher Ordnung

Moscheen als Orte islamischen Wissens sind seit frühester Zeit belegt. Der Pro-

phet Muḥammad hat den öffentlichen Raum der Versammlung und Niederwer-

fung, aus denen dann Moscheen hervorgingen, als Orte der Offenbarungsverkün-

dung und für Predigten genutzt. Anders als die Gebetsnische des Vorbeters in Mo-

scheen (miḥrāb) ist schon zu seinen Lebzeiten die minbar (›Kanzel‹) belegt.99 Zu

97 Asad 1986: 15.

98 Asad 1986: 15.

99 Vgl. Berkey 2001: 6.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

