32

Moscheeleben in Deutschland

1. Religidses Wissen, Religitse Praxis und Islamisches Wissen -
Begriffstheoretische Uberlegungen

Fiir das generelle Verstindnis von Wissen, wie es hier untersucht wird, ist in der
deutschen Wissenschaftstradition der Wissenssoziologie* die Betrachtung bedeut-
sam geworden, dass Wissen durch gesellschaftliche Faktoren bedingt ist, somit in
einen sozialen Kontext eingebettet ist und dementsprechend durch gesellschaftli-
che Machtverhiltnisse reguliert wird: »Denn mit der Durchsetzung von Wissens-
ordnungen sind stets Normierungen, Bewertungen, Zuweisungen und das (sozial-
technologische) Bemithen um Gestaltung verbunden.«* Was als wissenswert gilt,
was wahr ist oder was gewiss ist, unterliegt dem sozial konstruierten Sinn.* Der
Wissensbegriff ist somit sozialkonstruktivistisch aufgefasst.” Das bedeutet, dass
Wissen aufgrund seiner gesellschaftlichen Wirklichkeit als »Gewif3heit, daf Phi-
nomene wirklich sind und bestimmbare Eigenschaften haben«®, definiert ist. »Sinn
wiederum ist die subjektive Grundstufe des Wissens, das sozial vermittelt wird
und Sinn damit gleichsam sozialisiert.«” Diese Perspektive befreit den Begriff aus
seiner allein gegenstindlichen Verwendung, in der er als explizites Wissen aufge-
fasst wird, damit den Nimbus von Wahrheit in sich trigt® und in der Folge davon
stets als giiltig gedacht wird. Fiir die sozialkonstruktivistische Haltung ist gesell-
schaftlicher Wandel nur erklirbar, wenn man in Rechnung stellt, dass Wissen an
sich wandelbar sein muss. Das wirft die Frage nach Prozessen der Giiltig- und Un-
giiltigmachung sowie nach Prozessen der Hierarchisierung auf. Wenn man sich
fir die Mechanismen interessiert, die »das Wissen zugleich strukturieren und auf
die Wissen ihrerseits strukturierend einwirkt«, muss man sich einerseits damit
befassen, wie »(vor allem wahres) Wissen in soziohistorisch spezifischen Diskur-
sen« erzeugt und verteilt wird, sowie andererseits sich damit beschiftigen, wie sich
»klassen- und gruppenspezifische[s] Wissen« verdichtet.” Diese Perspektive bietet
meines Erachtens einen angemessenen Analyserahmen, um Aushandlungsprozes-
sen von islamischem Wissen in Moscheen und seinem jeweiligen Sinn und Status
in Moscheen nachzugehen.

2 Vgl. fir die unterschiedlichen und aufeinander bezogenen Traditionen der Wissenssoziolo-
gie: KNOBLAUCH 2010, MAASEN 2009, ENGELHARDT/KAJETZKE 2010.

3 ALKEMEYER 2010: 296.

4 KNOBLAUCH 2010:159. Als»ldealform des Wissens«gilt schlechthin wahres Wissen. Vgl. MaA-

SEN 2009: 8.

BERGER/LUCKMANN 2010 ("1966).

BERGER/LUCKMANN 2010: 1.

KNOBLAUCH 2010: 158.

Vgl. KNOBLAUCH 2010: 152; 160.

Vgl. MAASEN 2009: 39.

O 00N oW

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Religioses Wissen als gelehriges, normatives Wissen: ilm und dini bilgi

Die Begriffe religioses Wissen und religious knowledge sowie ‘ilm (arab.) und dini bil-
gi (tirk.) bezeichnen in der Regel explizierbares Aussagewissen (knowing that), das
auf einen greifbaren, hiufig rationalisierten Wissensbegriff hinweist, nach dem
Wissenssysteme innerhalb eines religidsen Deutungsschemas systematisiert, da-
mit schematisiert werden und — abhingig von gesellschaftlichen Bedingungen zu
seiner Durchsetzung - als normatives Wissen Giiltigkeit erlangen.'® Theologische,
religionsgesetzliche, ritualtechnische Aussagen, ethische Prinzipien und sittliche
Verhaltensnormen im gesellschaftlichen Kontext werden nach diesem Muster als
explizierbares, normatives Wissen gedacht und formuliert.

Forschungen zum islamisch-religiésen Wissen orientieren sich daher an islami-
schen Wissenstypen der gelehrigen islamischen Tradition: Als Wissenstypen werden
darunter die islamischen Wissenschaften subsumiert, die in der frithen und mittle-
ren Periode islamischer Gelehrsamkeit entwickelt wurden und heute als Abteilun-
gen, Fachbereiche oder Schwerpunkte an Institutionen islamischer Bildung wie
an theologischen Fakultiten, Medresen (madrasa, tiirk. medrese) und islamologi-
schen Instituten erforscht, gelehrt und gelernt werden. Zu den wichtigsten is-
lamischen Wissenschaften gehéren zweifellos Hadithwissenschaften, islamische
Rechtssprechung (figh, tiirk. fikih), Prinzipien der Rechtsfindung (usil al-figh), Le-
bensgeschichte des Propheten (sira), schéne Koranrezitation (fagwid) und nicht zu-
letzt Koranwissenschaften, welche u.a. Arabische Grammatik und Koranexegese
(tafsir) sowie ihre Unterdisziplinen Abrogation (nash) und Herabsendungsgriinde
(asbab an-nuzal) umfassen.” In diesen Disziplinen werden fiir Wissen die arabi-
schen Termini ‘ilm und ma ‘rifa sowohl synonym als auch unterschiedlich verwen-
det:"” Die konkrete Unterscheidung der Begriffe ‘ilm und ma ‘rifa ist sowohl philo-
logischer Natur als auch vom Gegenstand abhingig: ma ‘rifa verweist auf ein erwor-
benes, reflektiertes Wissen, ergo auf Erkenntnis, und ‘ilm auf Wissen von und iiber
Gott.” Dabei kann fiir die frithen Jahrhunderte festgestellt werden, dass ‘ilm die
Konnotation von Lernen (learning) hat, als dessen Resultat Wissen (knowledge) iiber
einen Gegenstand entsteht. Ma ‘rifa hat indes in der Mystik (fasawwuf) die Bedeu-
tung von Wissen und Erkenntnis gleichermafen. Die Betonung von Wissen in der
frithen und mittleren islamischen Periode basiert auf der hegemonial gewordenen
Lesung, dass Wissen einen hohen Status in islamischen Quellen besitzt."* Diese
schlagt sich sowohl in Institutionen der Wissensgenerierung und -vermittlung als
auch im >populiren Predigen< und im gesellschaftlichen Handeln von distinkten

10 Vgl. Ep. 2012 (EI?), vgl. KUTLUER 2000 (DIA).

11 Vgl. KRAWIETZ 2012: 298.

12 Vgl. Ep. 2012 (EI*), vgl. auch ARNALDEZ 2012 (EI?).
13 Vgl Ep. 2012 (EI?).

14 Vgl. BERKEY 1992: 3-6.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

33


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 Moscheeleben in Deutschland

sozialen Gruppen nieder.” Die Arabistin Angelika NEUWIRTH bewertet Wissen als
wegweisend im Koran:

»Zum einen wiirde ich sagen, ist es sein [des Korans] Beharren darauf, dass das
Wissen ein ganz immens wichtiger Anteil am menschlichen Leben und auch am
menschlichen religiésen Leben hat. [...] Die Fokussierung auf das Wissen ist ein-
deutig eine Neuheit, die es vorher nicht gegeben hat. Das hdngt zusammen mit
der spatantiken Entstehung. Damals war man bereit, Wissen in den Vordergrund
zu stellen.<'

Da in den untersuchten mehrsprachigen Moscheen die Begriffe ‘ilm (arab.), ilim
(tirk.), bilgi (tiirk.) und Wissen von den Akteur*innen verwendet und dabei in der
Regel als explizierbares Wissen verstanden werden", erscheint mir an dieser Stelle
eine semantische Erliuterung erforderlich: Im Tiirkischen sind fiir Wissen zwei Be-
griffe im Umlauf: ilim (< arab. ‘ilm) und bilgi (Wissens, Neologismus zu tiirk. bilmek
>swissen, konnenc« < alttiirk. bilig). Der Neologismus dini bilgi (>religioses Wissenx)
hat mittlerweile die Nuancierung eines auf einen nichtakademischen Adressat*in-
nenkreis heruntergebrochenen religiésen Wissens,'® wihrend ilim einen theolo-
gisch informierten Wissensbegriff beinhaltet. Da ilim auch >Wissenschaft« bedeu-
tet, wird es dezidiert fiir die oben benannten islamischen Wissenschaften gebraucht.
Als Substitution fiir ilim in der Bedeutung >Wissenschaft« ist im Zuge der tiirki-
schen Sprachreform ab den 1930er Jahren der Neologismus bilim entwickelt wor-
den (< tiirk. bilmek >wissen, konnen<), der im Prozess der tiirkischen Sikularisie-
rung zwar ilim zunichst ersetzen sollte, aber die Unterscheidung zwischen sreli-
giésem Wissenc« (ilim) und >nicht-religiosem Wissenc« (bilgi) zur Folge hatte.” Der
Begriff marifet (< arab. ma'rifa) dagegen ist im tirkischen Sprachgebrauch stark
von ilim und bilgi unterschieden und meint in der Regel Erkenntnis. Im deutschen

15 Vgl. BERKEY 2001: 70-87, CHAMBERLAIN 1994: 125-130; 153-156.

16 NEUWIRTH 2013a: 0.S.

17 Eine vertiefte Analyse erfolgt im Abschnitt IV.

18 Beispielsweise wird islamischer Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen in der Tiirkei als
»Temel dini bilgiler dersi« (wortl. >Unterricht iber religioses Basiswissen<) bzw. »Din kiltiri
ve ahlak bilgisi dersi« (wortl. >Religiése Kultur- und Moralkunde< angeboten. Vgl. die Be-
zeichnungen auf der offiziellen Website des tiirkischen Bildungsministeriums: https://www.
meb.gov.tr/.

19 Das Prasidium fiir religiose Angelegenheiten in der Turkei verwendet fast ausschlielich den
Begriff ilim. Im akademischen Kontext konnen Fachbereiche und Disziplinen mittlerweile
sowohl mit bilim als auch mit ilim bezeichnet werden, was auf eine synonyme Verwendung
hinweist. Tatsachlich war der unterschiedliche Sprachgebrauch lange Zeit ein Indiz fir eine
konservativ-islamische bzw. progressiv-kemalistische Haltung zur tiirkischen Sprachreform, die
auch andere Neologismen wie ulus (vs. millet >Nation<) oder olanak (vs. imkan >Moglichkeit<)
betraf. Vgl. Akca 2003: 34. In der tiirkischen Wissenssoziologie ist bilgi indes der alleinige
Begriff fiir Wissen.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.
https://www.meb.gov.tr/.

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Sprachgebrauch hat sich im Moscheekontext der Begriff Wissen durchgesetzt, sel-
tener wird der arabische Begriff ‘ilm verwendet.

Schon seit der frithesten muslimischen Ideengeschichte fithren Philosophen
und Theologen die erkenntnistheoretische Diskussion um ‘ilm, die dessen Erkennt-
nismethoden (Logik, Vernunft, Analogie) und dementsprechend den Wahrheitsan-
spruch und die Erkenntnisfihigkeit per se betreffen.*® Die Einteilung von ‘ilm in
Offenbarungswissen und Vernunftwissen,” respektive in ‘uliim naqliya und ‘ulim
‘aqliya® erfolgt vor dem Hintergrund, dass Wissen je nach seinem Gegenstand
und seinen Quellen unterschiedlichen Methoden der Erkenntnisgewinnung unter-
liegen muss, durch die »Vernunft« allerdings bald als ein universelles, bald als ein
partikulires, religions- und kulturabhingiges Gut verstanden«* wird. Das heifst,
der Widerstreit bezieht sich darauf, ob »die durch Gott im Koran vermittelten Ver-
nunftschliisse« oder »die Regeln der aristotelischen Logik fiir das universell giiltige
Vernunftinstrumentarium« angesehen werden.** Die Islamwissenschaftlerin Anke
vON KUGELGEN fithrt aus:

»Der Wett- und Widerstreit der Allegoriker, Literalisten und Philosophen um die
Art und das Ausmaf des vernunftgeleiteten Verstindnisses des geoffenbarten
Wissens sowie seiner Rationalitdt, hat zwischen dem 11. und 14. Jahrhundert zu
einer allgemeinen Aufwertung der ratio gefithrt. Es herrscht weitgehend Einig-
keit, dass die Offenbarung und das Vernunftwissen dieselbe Wahrheit beinhalten
und der Islam wird insofern als eine Vernunftreligion verstanden.«*®

In der Moderne ist diese grundlegende erkenntnistheoretische Diskussion erneut
aufgenommen worden: »Die [...] Auffassung, der Islam sei eine Vernunftreligion,
ist die Ansicht der Mehrzahl der muslimischen Elite, nicht nur in arabischen Lin-
dern, und verbindet muslimische Reformer verschiedener Couleur.«** Auch so ge-
nannte traditionalistische Theologen sind daher vom Primat der Vernunft geleitet:
»Wer die Religion als der ratio unzugingliche Sphire des unhinterfragten Glaubens
verstand, bezog in dieser Zeit [11.-14. Jahrhundert] eine Aufienseiterposition, und

20  Vgl. voN KUGELGEN 2010: 602-612.

21 Vgl. voN KUGELGEN 2010: 613-614.

22 Vgl. KRAWIETZ 2012: 296-297.

23 VON KUGELGEN 2010: 604.

24  VON KUGELGEN 2010: 619-621; 624-627. Hier zitiert: 634.

25  VON KUGELGEN 2010: 633. VON KUGELGEN diskutiert in ihrem Thesenpapier, dass die Wider-
spruchslosigkeit von Vernunft- und Offenbarungswissen von Vertretern nahezu aller Rich-
tungen (also Allegoriker, Literalisten und Philosophen) gleichermafien geteilt worden sei:
»Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts sieht sich offenbar die liberwiegende Mehrzahl der Alle-
goriker wie Literalisten gezwungen, die Vernutnftigkeit der Offenbarung hochzuhalten, wih-
rend die Philosophen sich bemiifigt fithlen, ihre Vernunftschliisse ausfiihrlich als offenba-
rungskonform darzustellen.« VON KUGELGEN 2010: 612.

26  VON KUGELGEN 2010: 604.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

35


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Moscheeleben in Deutschland

auch heute dominiert die Uberzeugung, der Islam sei eine Vernunftreligion.«*” Die
Ausfithrungen an dieser Stelle erschienen mir notwendig, da in den untersuchten
Moscheen sich zum einen die Referenz auf frithe ideengeschichtliche erkenntnis-
theoretische Diskussionen im islamischen Diskurs um Vernunft und Wissen ab-
bildet, zum anderen wird allgemein das Verhiltnis von Rationalismus und Wissen
als positiv aufeinander bezogen wahrgenommen.

Die Bedeutung des in Texten niedergelegten religiosen Wissens als Untersu-
chungsgegenstand erwichst aus der Zuschreibung, islamische Gemeinschaften als
literale Gemeinschaften aufzufassen, die Texten Autoritit attestieren:

»Eine literale Gemeinschaft tendiert dazu, religiose Normen und Vorschriften
schriftlich festzuhalten, zu kodifizieren. In der kodifizierten Religion wird das
schriftliche Wort zum Maf3stab religiésen Verhaltens. Die Gemeinschaft definiert
ihre Religiositat folglich tiber ihre Loyalitit gegeniiber der Schrift. Religiose
Erkenntnis bedarfin einem literalen gesellschaftlichen Kontext mithin der Besta-
tigung durch die Schrift bzw. zu ihrer Auslegung befugte religiése Spezialisten,

im islamischen Kontext der (Schrift-)Gelehrten (‘ulama’, Sg. “alim).<*®

Die Autoritit von Texten bezieht sich derweil nicht nur auf den Koran und sei-
ne Exegese (tafsir, tiirk. tefsir), sondern auch auf Hadithe, Rechtsgutachten (fatwa,
tiirk. fetva)*®, Abhandlungen von Gelehrten (‘ulama’, sing. ‘alim, tiirk. ulema)*®, Pre-
digten (wa 'z, tiirk. vaaz)®* oder Freitagspredigten (hutba, tiirk. hutbe). Dariiber hin-
aus konnen auch Belletristik, Reden, Register und Verwaltungstexte, Schulbiicher
und anderes pidagogisches Material®*, Online-Blogs®, Interviews oder Printmedi-
en als Ausdruck religissen Wissens gehandhabt werden.** Neben der inhaltlichen
Beschreibung liegt der analytische Gewinn dieser Arbeiten in den erkenntnisleiten-
den Diskussionen tiber Text und Macht, iiber Hermeneutik und Rezeption sowie
teilweise auch in der materialisierten Wirkung der untersuchten Texte, also wie
sich diskursive Ordnungen strukturell und institutionell niederschlagen. Im Fokus
stehen die Stellung religiéser Quellen und ihre Exegese, dezidierte Glaubensvor-
stellungen, Religionsgesetze, Macht und Autoritit, Politik und Islam, islamische Be-
kleidung und Fragen zu Geschlechterverhiltnissen. Anhand des Lebens und Wir-

kens bedeutender Muslim*innen, Institutionen, Netzwerke, Bewegungen, Schu-

27  VON KUGELGEN 2010: 634 [Hervorhebung AAA].

28  DRESSLER 2002:18.

29  Siehe CAEIRO 2011.

30 Siehe BERKEY 1992, KRAMER/SCHMIDTKE 2006, DECKER 2013.

31 Siehe BERKEY 2001.

32 Siehe MOHR 2006b, MOHR/KIEFER 2009.

33  Siehe SCHRODE 2010.

34  Dies ist eine heuristische Einteilung und nicht abschlieRend. Siehe im Detail: HEFNER/ZA-
MAN 2007 und VAN BRUINESSEN/ALLIEVI 2011.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

len, Weltanschauungsgruppen und Orden wird die Genese von giiltigem religiésem
Wissen in seinem gesellschaftlichen, sozialen, politischen, religiésen und/oder ide-
engeschichtlichen Kontext zur Vergemeinschaftung und Durchsetzung religioser
wie auch anderer Ideen, kurz: in seinen diskursiven Zusammenhingen analysiert.

Die Normativitit literalen Wissens erwichst allerdings nicht einfach allein aus
seinem Status als religioses Wissen, da Wissen selbst keine normativ verstande-
ne immerwihrende Giiltigkeit jenseits von Ort, Zeit und Akteur*innen besitzt,
sondern nur in »gesellschaftlichen Situationen entwickelt, vermittelt und bewahrt
wird«.® Um als normativ zu gelten, kommt es auf Verbreitung, Akzeptanz, Ab-
grenzung, soziale Sinnzuschreibung, herrschaftliche Anerkennung und/oder brei-
te Férderung an. Diese Mechanismen der Normativierung bestimmen die Autori-
sierung von Texten, Akteur*innen und von Legitimationen. Damit ist die Produk-
tion von bestimmten religiosen Wissensbestinden als ein zu keinem Zeitpunkt fiir
immer abgeschlossener Prozess aufzufassen, sondern als das Produkt von voran-
gegangenen Aushandlungen der Akteur*innen in einem spezifischen Bereich. Das
heifdt, dass religioses Wissen eine spezifische Giiltigkeit innehat. Im Zusammenspiel
von gesellschaftlichen Bedingungen kann bestimmtes religiéses Wissen wirkmach-
tig werden und auf das Wissen strukturierend riickwirken. Eine Forschung, die
sich mit religiésem Wissen in einem bestimmten Kontext — wie in diesem Fall in
Moscheen in Deutschland — beschiftigt, muss anhand seiner sozialen Bedingtheit
des normativen religiésen Wissens die Mechanismen der Bezeichnung und Klas-
sifizierung mitberiicksichtigen. Das bedeutet, dass geklirt werden muss, welche
wirkmichtigen Konzepte identifiziert werden konnen und welche unterschiedli-
chen Bezeichnungen zur Autorisierung moglich sind:

Im Bereich des religiésen Wissens ist der religionswissenschaftliche Begriff Or-
thodoxie gepriagt worden, der im Gegensatz zur Heterodoxie/Hdresie fur richtige Lehr-
meinung bzw. Rechtleitung steht.’® Damit reflektieren die Begriffe Orthodoxie und
Heterodoxie die Grenzziehung zwischen legitimen und illegitimen Inhalten der Reli-
gion, was auch in der wissenschaftlichen Darstellung leider allzu oft unabhingig
von der jeweiligen Beziehung des religiosen Wissens zu Machtverhiltnissen ver-
standen wird. Die in Abgrenzung zu den christlichen Theologien entwickelte Re-
ligionswissenschaft hat diese Begriffe dem Christentum entnommen, das jedoch
»seit je ein Ausnahmefall«*” ist: »Nur dort gibt es Dogmen, die seit mehr als andert-
halb Jahrtausenden [...] festgeschrieben sind.«*® Das Christentum hat mit der Kir-
che eine weitliufige Institution zur Entwicklung und Durchsetzung von Glaubens-

35  BERGER/LUCKMANN 2010: 3.

36  Diese Unterscheidungen korrespondieren auch mit religionssoziologischen Unterteilungen
in grofle Traditionen, die mit normativer Literalitat stadtischer Kulturen einhergehen, und
kleine Traditionen, die nicht-normative Oralitdt von ldndlichen Kulturen bezeichnen.

37 VAN Ess 2011:1298.

38  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

37


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Moscheeleben in Deutschland

sitzen entwickelt. Islamische Glaubenssitze sind um die beiden Grundsitze des
Monotheismus (fawhid) und der Prophetie Muhammads herum im steten Wandel
gewesen, zugleich entwickelte sich keine herrschaftliche Institution, die diese hit-
te vollumfinglich zur Geltung bringen kénnen.* Dies verweist im Grunde auf die
Frage, ob Orthodoxie iiberhaupt der richtige Begriff ist, um das Problem der Auto-
risierung von Wissen und legitimen Wissensbestinden zu beschreiben und ob von
einer islamischen Orthodoxie gesprochen werden kann.*® Die Begriffsverwendung —
in Anlehnung an das Christentum und in Abgrenzung zu ihm - wirft daher ver-
schiedene Probleme auf. Versuche, in der islamischen Geschichte zu bestimmen,
wie eine islamische giiltige Lehre aussieht, und Anstrengungen, diese durchzuset-
zen, konnen als Tendenzen von Orthodoxierung im Islam gewertet werden — dies ge-
rade vor dem Hintergrund, dass es zum einen keine allgemeingiiltige dogmenset-
zende Institution gab/gibt und zum anderen die Exklusivitit bei der Formulierung
islamischer Lehren nicht sehr ausgeprigt war.* Dabei scheint es einfacher gewe-
sen zu sein, Nichtorthodoxes in Verhalten und Glaubenssitzen zu identifizieren
und zu verurteilen als tatsichlich festzulegen, was denn als richtige Lehre gelten
kann. Damit ist Orthodoxie recht pords. Festzuhalten bleibt, dass Zuschreibungen
von orthodox oder heterodox sich abhingig von herrschaftlichen und/oder gesell-
schaftlichen Machtstrukturen verindern.** Der Islamwissenschaftler Josef vaN Ess
meint daher, dass der Begriff Orthodoxie nur als »Metapher« im Zusammenhang
mit »herrschende Elite« bzw. sherrschende Lehres, smainstream« zu gebrauchen
sei.” Dieser wissenssoziologische Aspekt scheint mir daher fundamental fiir die
Bewertung von religidsem Wissen als autorisiert/autoritativ oder un-autoritativ zu
sein: »Wherever Muslims have the power to regulate, uphold, require, or adjust cor-
rect practices, and to condemn, exclude, undermine, or replace incorrect ones, there
is the domain of orthodoxy.«** Die Geschichte der Orthodoxie kann daher nicht
verstanden werden als »simply a history of ideas, but a history of how, in partic-

39 Vgl. VAN ESs 2011: 1298-1304.

40  Vgl. vaN Ess 2011: 1300.

41 VAN Ess fiihrt beispielweise an, dass man takfir (Zum Ungldubigen erkldrenJ, »verponte,
»Haresien herunterspielte« und ein islamisches Gemeinschaftsgefiihl gestarkt wurde, »dem
schon die Sahada geniigte«. VAN ESs 2011: 1298.

42 Am bekanntesten ist sicher die staatliche Anerkennung des mu ‘tazilitischen Dogmas von der
Erschaffenheit des Korans im 9. Jh. n. Chr,, die zur Verfolgung anderer Vorstellungen fiihrt
und spater umgekehrt wird: »Mu‘tazilism [sic!] persisted as >orthodoxy« until the middle of
the ninth century A.D., when the Caliph al-Mutawakkil took sides with the Hadith folk, com-
pletely redressing the balance of power in their favor.« KNYSH 1993: 55. Vgl. zu weiteren Bei-
spielen auch VAN Ess 2011: 1302-1306.

43 VAN Ess 2011:1303.

44 ASAD1986: 15 [Hervorhebungen im Original].

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

ular situations, claims to truth came to be enshrined in social practices, such as
rituals, and in institutions, such as the s>community of scholars«.*

Wenn man sich vor diesem Hintergrund den Aushandlungsprozessen in den
Moscheen zuwendet, bemerkt man, dass Kimpfe im islamischen Feld um wah-
re bzw. falsche Religion eigentlich Kimpfe um wahres bzw. falsches Wissen sind.
Ausgedriickt wird dies durch Verwendung von islamisch konnotierten Termini, die
Auskunft geben, in welchem normativen Kontext die Giiltigkeit bzw. Ungiiltigkeit
islamischen Wissens verortet wird: In der Auseinandersetzung mit abgelehntem
islamischem Wissen werden u.a. Begriffe wie »fehlerhafte, defekte Glaubensleh-
re«*¢, »aufterhalb der anerkannten theologischen Schule«*, »auflerhalb der Rechts-
schule«*® oder »bid ‘a« (arab., so auch auf dt., tiirk. bida/bid’a >unerlaubte Neue-
rung)* verwendet. Im Umkehrschluss erscheint so die eigene vertretene Lehre
als richtige und wahre Glaubenslehre. Das Benennungsschema mit den Oberbe-
griffen fiir Rechtsschule und/oder theologische Schule zeigt an, dass die Kriterien
der Legitimierung und Delegitimierung von religiosem Wissen in der traditions-
reichen, erprobten, durch zahlreiche Gelehrte verfeinerten und damit bewihrten
Lehre der sunnitischen Tradition, der Ahl as-sunna wa-l-gama'a verortet werden.
Dadurch konnen Verteidiger*innen der sunnitischen Lehre andere Lehren mit dem
Vorwurf, dass sie in den historischen Grundlagen keine religios-authentischen Le-
gitimationen besitzen, verwerfen und ablehnen. Kritiker*innen miissen daher im-
mer Beispiele aus der islamischen Tradition heranziehen oder sich auf anerkannte
Bereiche der islamischen Tradition beziehen, um Gehér zu finden und als Mitspie-
ler*innen akzeptiert zu werden. Dies fithrt dann einerseits zur flexiblen Handha-
bung von Traditionen, die in diesem Zusammenhang aktualisiert werden, anderer-
seits erzeugt dies eine Verschiebung von Normativititen.™

45  ELSHAMSY 2008: 97.

46  Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »bozuk itikat«, zu
tlrk. itikad/akdid < arab. ‘aqida, pl. ‘aqa’id, srichtige Glaubenslehre«.

47  Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »itikadi degil«.

48  Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee: »mezhepdisi«, zu
tlrk. mezhep < arab. madhab >Rechtsschule.

49  Siehe fiir den betreffenden Hadith zu bid‘a: Abii Dawiid, 39 (Sunna), 5. In der Ubersetzung von
vON DENFFER und RICHARDS lautet er: »Allahs Gesandters.a.v. hielt uns eine ermahnende An-
sprache, von der die Herzen mit Furcht erfiillt wurden und die Augen Tridnen vergossen. So
sagten wir: Oh Gesandter Cottes, dies ist eine Ermahnung zum Abschied. Rate uns darum.
Er sagte: Ich rate Euch zu Gottesfurcht Allahs gegeniiber, dem Machtigen und Erhabenen,
und zum Hoéren und Gehorchen, selbst wenn ein Knecht iber Euch zum Befehlshaber einge-
setzt wird. Und wer von euch (lange) am Leben ist, der wird viel Meinungsverschiedenheit
sehen. So sei meine Sunna mit euch, und die Sunna der rechtgeleiteten Nachfolger. Haltet
fest daran. Hiitet euch vor den neuen Dingen, denn jedes neue Ding ist eine Neuerung [bi-
d‘a], und jede Neuerung ein Irregehen und jedes Irregehen fiithrt ins Hollenfeuer.« Vgl. voN
DENFFER/RICHARDS 0.].: 16.

50 In Abschnitt IV werden diese Aspekte vertieft.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

39


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Moscheeleben in Deutschland

Die Ahl as-sunna wa-l-gama'a kann aufgrund ihrer hohen zahlenmifigen Ver-
breitung in Deutschland sowie aufgrund der wirkmichtigen Bezugnahme der Ak-
teur*innen auf Ahl as-sunna wa-l-gama'a als sunnitischer Mainstream aufgefasst wer-
den. Aus ihr werden im Feld diejenigen Interpretationen des Islams ausgeschlos-
sen, die als »wahhabitisch«’* und - zwar seltener, aber gegen Ende meiner Feldfor-
schung immer hiufiger — als »salafistisch« (tiirk. »selefi«) bezeichnet werden. Die
verbreitete Nutzung des Begriffs salafistisch in den Moscheen ist auch den gesell-
schaftlichen Debatten um Radikalisierung und De-Radikalisierung von Muslim*in-
nen zu verdanken, in denen salafistisch die vorherigen Begriffe fundamentalistisch,
islamistisch und Taliban-Islam ersetzt hat.>* Aufierdem zeigt die vermehrte Begriffs-
verwendung auch die diskursive Verortung der lokalen Akteur*innen in Debatten
beispielsweise in Agypten an, in denen die Auseinandersetzung mit Salafismus ei-
ne grofe Rolle spielt.”® Die Abgrenzung zur Schia ist in sunnitischen Moscheen in-
des unerheblich. Unter »fehlerhafte, defekte Glaubenslehre« fallen auch bestimmte
»liberale« (tiirk. »liberal«), »reformerische« (tiirk. »reformcu«) oder »moderne« Inter-
pretationen,* die — auch als »gemifigter Islam« (tiirk. »tlumh Islam«) bezeichnet
— deutlich seltener im Fokus stehen als die wahhabitisch/salafistischen Interpreta-
tionen. Nun ist der Riickgriff auf die sunnitische Tradition nicht die einzige Form
der Konzeptualisierung von wahrem Islam und damit wahrem Wissen, die im Feld
vorzufinden ist. Es sind durchaus andere Kriterien fiir die jeweilige Konzeption
von wahrem Islam zu identifizieren.” Allerdings arbeiten sich alle Akteur*innen -
seien es solche mit Verstindnissen eines jeglicher Kultur oder Tradition entklei-
deten Koran- und Sunna-Islams (de-kulturalisierter Islam) oder solche, die lediglich
den Koran, die Vernunft und Reflexion bei der Identifikation wahren Islams an-
erkennen - an der sunnitischen Tradition ab, weshalb die Benennung sunnitischer
Mainstream durchaus angebracht ist.

Wihrend Orthodoxie heutzutage recht klar mit Normativititsordnungen von re-
ligidsem Wissen identifiziert werden kann, ist das, was nicht den Kriterien einer
islamischen Normativitit entsprechend angesehen wird, schwieriger zu fassen. In
der Forschung ist teilweise zu beobachten, dass aufierhalb des sunnitischen Main-
streams stehende islamische Interpretationen als heterodox klassifiziert werden wie

51 Interview, ehemaliger Vorsitzender, 09.06.2013, Altstadt-Moschee: »vehhabi«.

52 Feldnotiz, Tag der offenen Moschee, 03.10.2012, Yunus-Emre-Moschee: Mehrere Moscheebe-
sucher kannten den Begriff aus den Medien und wussten auf Nachfrage der nichtmuslimi-
schen Besucher*innen sichtlich nichts damit anzufangen.

53 Feldnotiz, Vernetzungstreffen verschiedener Muslim*innen, 04.05.2017: Jussuf erwihnte die
aktuelle Situation in Agypten und sprach abfillig iiber Salafisten und ihr »unislamisches« Is-
lamverstandnis.

54  Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbagi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

55  Siehe Abschnitt IV.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

z.B. in fritheren Forschungen zum Alevitentum®® oder auch in Bezug auf die Schia
— als neueres Beispiel — im Einfithrungswerk Einfiilhrung zum Islam (2009) des Is-
lamwissenschaftlers Peter HEINE.” Zudem wird der religionswissenschaftliche Be-
griff der Heterodoxie hiufig mit dem Oberbegrift Volksislam/Volksglauben (popular
Islam) zusammengebracht®: In der Forschung werden darunter sowohl religiése
Riten und Rituale wie Heiligenverehrung, Besuch von Grabbauten, das Begehen
von bestimmten islamischen Feiern und ihre Praxisformen als auch Aspekte des
tasawwufs (Sufismus, >islamische Mystik<) verstanden.” Spezifischer noch kénnen
Traumdeutung, magische Praktiken wie Numerologie, Astrologie, Schutz(zauber),
Verwiinschungen u.i. darunter fallen, die als esoterisches religidses Wissen (esoteric re-
ligious knowledge) bezeichnet und von anderem gelehrigem religiosem Wissen un-
terschieden werden.*

Im islamischen Feld in Deutschland wird der Begriff Heterodoxie bzw. heterodox
kaum gebraucht. Das heif3t nicht, dass es dieses Konzept nicht gibt. Mit den Begrif-
fen »auflerhalb der itikad« oder bid a ist die Delegitimierung zwar mit Rekurs auf
die Normativitit des sunnitischen Mainstreams zur Geniige ausgedriickt. Es sticht
aber hervor, dass im Feld auch die pejorative Verwendung von >gelebter/angewand-
ter Religion« (tiirk. »yasanan/uygulanan din<), »Aberglaube« (tiirk. »batil inang« oder —
duferst selten — »hurafe«) und >Volksglaubenc« (tiirk. »halk inanci«) in Gebrauch ist.
Als Quelle dieses religiosen Wissens werden die »Religion der Vorfahren« (tiirk.
»ata dini«), respektive die »Religion der Eltern« (tiirk. »ana-baba dini«) identifiziert,
teilweise auch Kultur, Unwissenheit oder primitive Vorstellungen.®*

HEINE hatte an anderer Stelle darauf verwiesen, dass »Volksislam immer da
entsteht, wo die staatliche Autoritit wenig ausgebildet ist«. Unabhingig davon,
ob man nicht eher von herrschaftlicher Autoritit sprechen sollte statt staatlicher,

56  Vgl. DRESSLER 2002: 23-25.

57  Vgl. HEINE 2009: 69-84. Im Kapitel Orthodoxie und Heterodoxien im Islam klassifiziert HEINE das
Sunnitentum als Orthodoxie und die Schia als Heterodoxie. Indes schriankt er dies im FlieR-
text ein: »Die Sunniten machen mit einem Anteil von mehr als 80 % die eindeutige Mehr-
heit der Muslime aus. Deshalb werden sie hiufig als die muslimische Orthodoxie gesehen.
lhre dogmatischen Vorstellungen und rituellen Praktiken werden auch in den allgemeinen
Darstellungen des Islams als die Grundformen betrachtet, von denen sich die Glaubensvor-
stellungen und Praktiken der anderen Gruppen unterscheiden. Letztere werden daher als
heterodox beschrieben, obwohl sich natiirlich die Schiiten selbst ebenfalls als orthodox se-
hen.« HEINE 2009: 72.

58  Vgl. VAN BRUINESSEN 2009: 145.

59  Vgl. VAN BRUINESSEN 2009: 145-146. Siehe z.B. KRISS/KRISS-HEINRICH 1960-1962, HEINE 1993,
MIHCIYAZGAN 1994.

60 Vgl. GEMMEKE 2009: 128-129.

61  Siehe zur Vertiefung und Analyse Abschnitt V.

62 Vgl. HEINE1993: 48.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

4


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Moscheeleben in Deutschland

ist zum einen die Klassifizierung von bestimmtem religiésem Wissen als Volksis-
lam und zum anderen die Betonung von Volksislam als eine Domdine staatlicher
bzw. herrschaftlicher Interventionsméglichkeit bedeutsam, was in der Moderne
durch den Fokus auf Rationalisierung, Nationalisierung, Schriftwissen, Purifizie-
rung und ergo Authentifizierung von religiéser Praxis und Wissen der herrschaft-
lichen Kontrolle unterlegen ist.* Wenn man z.B. die Entwicklung von tasawwuf -
Wissen und den Sufi-Institutionen betrachtet, fillt auf, dass diese nicht per se als
heterodox klassifiziert werden kénnen, nur weil dies in bestimmten Kontexten und
Zeiten normativ so gesetzt wurde. Vielmehr miissen die Klassifizierungen als He-
terodoxie wie auch entsprechend als Orthodoxie anhand der Verhiltnisse des spe-
zifischen Wissens zur Macht und Zugangs zur Macht identifiziert werden.*

Die Auseinandersetzungen der Akteur*innen in Moscheen mit Aspekten der
Glaubenslehre (iman und ‘aqida), der Rechtslehre (figh), der Religionsphilosophie
(kalam), der Philologie und der Praxislehre werden durch bestimmte Charakteris-
tika des Wissens erheblich bestimmt: Sie bedienen sich eines literalen und von
der Suche nach richtiger Lehre geprigten Zugangs zu Religion, wenn sie dezidiert
Antworten der islamischen gelehrigen Tradition auf bestimmte Fragen besprechen
oder ihre eigenen Kenntnisse verbalisieren und diskutieren wie beispielsweise bei
der Frage nach dem Moscheebesuch der Frau®®. Verweise auf normativierte Aussa-
gen und ggf. der Verweis auf als normativ gedachte Texte und Legitimationen stel-
len fir sie eine bedeutende Wissensebene dar. Ihre Untersuchung offenbart daher,
wie die Akteur*innen an Inhalte der Gelehrtentradition herankommen und welchen
subjektiven Sinn die Akteur*innen den Antworten zuweisen. Sie stellt ihre Motiva-
tionen und Ziele bei den Besprechungen in den Vordergrund und macht religioses
Wissen in ihrem Gehalt als Aussagewissen bekannt. Gerade didaktische Konzepte,
bestimmte Reizthemen und krisenhafte Konflikte unterliegen der Reflexion, die die
beteiligten Akteur*innen im Interview rationalisierend offen legen konnen.

Islamisches Wissen: Wissen und Praxis zusammengedacht

Die bisher verdeutlichte Perspektive auf religiéses Wissen muss allerdings durch
den Aspekt des so genannten Praxiswissens erginzt werden. Der Soziologe An-
dreas RECKWITZ verweist darauf, dass »the textualist concept of knowledge has a
sintellectualist< tendency: Here, knowledge is by definition not ascribed to minds
or bodies, but to texts, discourses or communication; a >codes, then, that produces
certain chains of signs«.®® Der Alltag in Moscheegemeinden ist durchzogen von

63 Vgl. VAN BRUINESSEN 2009: 125; 135-137; 146.
64  Vgl. VAN BRUINESSEN 2009: 142-143.

65  Siehe hierzu Abschnitt I11.

66  RECKWITZ 2002: 254.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Routinen, Verhaltensweisen, Ritualen, von aufeinander abgestimmten Verhaltens-
mustern. Es gibt ein geteiltes Wissen von angemessenen Formen der Bekleidung,
der Interaktionen sowie des Wissenserwerbs und auch widerstindige Praktiken
bringen neue Rituale hervor. Diese gilt es wahrzunehmen und in Hinblick auf
die Fragestellung zu deuten. Eine Forschung zu Moscheen sollte weder allein am
Input der Predigten, des Koranschulunterrichts, der Feiern oder der Gemeinde-
Zusammenkiinfte noch allein am Output dieser Handlungen, also z.B. an der Re-
zeption von Predigten durch Moscheebesucher*innen oder ihrem Kenntnisstand
iiber den Koran interessiert sein. Das heif’t, dass die Untersuchung von Einstel-
lungen, Motivationen und Zielen der Akteur*innen erginzt werden muss durch
die Analyse der Performanz des Gemeinde-Alltags. Damit ist der situative und prak-
tische Vollzug von Wissensproduktion in der Moschee gemeint, wie er sich bei-
spielsweise im Verhalten in der Moschee, im Unterricht, bei Predigten, bei Begrii-
Rungen, beim gemeinsamen Essen, bei Besprechungen oder bei der Nutzung des
Gebetssaals zeigt.

Dieser Aspekt weist auf die Praxistheorie (oder Praxeologie) hin, die den Wissens-
begriff perspektivisch erweitert und mehrere Grundelemente der soziologischen
Analyserahmen und -raster in einer Weise kohirent macht, die neben den Aus-
sagen von Akteur*innen, den Diskursen und dem schrifigelehrigen Wissen, auch den
beobachtbaren Handlungen selbst und dem inkorporierten Wissen von Akteur“innen kon-
kret Bedeutung beimisst.*” Mit der praxistheoretischen Perspektive kénnen somit
neben den explizierbaren, kognitiv nachvollziehbaren und handlungstheoretisch
erklirbaren Handlungsmotiven und -strategien auch die Mechanismen und Rou-
tinen in den nicht-intentionalen Handlungen der Akteur*innen, die den In- und
Output der Handlungen mitausmachen, reflektiert werden. Es sind also nicht nur
die verbalisierten Aussagen in Interviews mit Akteur*innen in Moscheen, die in
Reden festgehaltenen Ideen eines Gelehrten oder die verschriftlichten Texte eines
Exegeten, welche in Moscheen ausliegen, die uns Antworten auf die Frage nach
der Produktion religidsen Wissens geben, wie sie in der Forschung zu Moscheen
dominieren, sondern auch die Handlungen selbst.

Handlungen sind dabei auf zwei Ebenen zu betrachten: Die beobachtbaren, ge-
rade vonstattengehenden Handlungen sowie die Produkte dieser Handlungen. So
richtet die Praxisforschung ihr Augenmerk darauf, dass Handlungen nicht einzeln,
individuell oder punktuell zu betrachten sind, sondern als gingige, umfassende
und sozial geteilte Praktiken zu verstehen sind, die durch ein implizites, methodi-
sches und interpretatives Wissen zusammengehalten werden. So kann unter Prak-

67 Die als Praxeologie, Praxistheorien (SCHATzKI), Theorien sozialer Praxis (BOURDIEU) u.4. be-
zeichneten Theorien sozialen Handelns sind als spezifische Versionen einer kulturtheoreti-
schen und sozialkonstruktivistischen Perspektive in der Soziologie zu verorten. Vgl. hierzu
HILLEBRANDT 2009: 13 und HILLEBRANDT 2014.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

43


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Moscheeleben in Deutschland

tiken ein typisiertes, routiniertes und sozial verstehbares Biindel von Aktivititen
verstanden werden.®® Praxis ist also auf Korper, auf Artefakte und auch auf Raum
bezogen:

»Voraussetzung fir den kollektiven Vollzug einer Praktik ist ein gemeinsam ge-
teilter —und somit 6ffentlicher — Erfahrungsschatz, ein von den Akteuren des Fel-
des verkorpertes Wissen (iber den je spezifischen Gebrauch von Artefakten, tiber
angemessene Sprechweisen oder den in einer konkreten Situation anerkannten
Einsatzvon Kérpertechniken. In wiederkehrenden Gesten und Haltungen, tradier-
ten Sprechweisen sowie in den fiir dieses Feld charakteristischen Artefakten ma-
terialisieren sich feldspezifische Ordnungen, die sich auf diese Weise offentlich
zeigen.<®®

Dabei beziehen sich die Akteur*innen in ihren Praktiken aufeinander, indem sie
»zwischen regelhaften und regelwidrigen, kompetenten und inkompetenten Aktio-
nen« unterscheiden und »jene Handlungen [sanktionieren], die aus dem gemeinsa-
men Spiel herausfallen«.” Es ist die materielle und symbolische Vertrautheit mit
den Praktiken (des Religidsen), d.h. mit allen verbalen und non-verbalen Aufle-
rungen und Handlungen im Geschehen selbst, die »als Takt, Fingerspitzengefiihl,
Feinfithligkeit, Gewandtheit oder Lebensart bezeichnet werden — nur andere Na-
men fiir den praktischen Sinn«.” Es ist das, was als »praktisches Wissen, ein Kén-
nen, ein know how, ein Konglomerat von Alltagstechniken, ein praktisches Verste-
hen im Sinne eines >Sich auf etwas verstehen«’ dem Einzelnen eine anerkannte
und anerkennende Position einbringt oder eben nicht. Anhand der beobachtbaren
Handlung beispielsweise der gemeinschaftlichen Koranrezitation, des Zuhorens
und des Mitwirkens des Publikums kann der Sinn dieser Praxis eruiert werden
und so Aussagen dazu erlauben, wie bestimmte religiése Praxen von wem, warum
und wie autorisiert werden. Es geht also um die Analyse der elementaren Prak-
tiken, aus denen sich moscheegemeindliche Produktion islamischen Wissens zu-
sammensetzt: sprechen, zuhoren, zuschauen, schweigen, sitzen, wegbleiben, igno-
rieren, schreiben, lesen, 4uflern von Gefiithlen, kommunizieren in Sozialen Medien
sowie unmittelbar rituelles Handeln wie vorbeten, rezitieren, predigen, beten u.w.
Diese Praktiken stehen dabei im Zusammenspiel mit verschiedenen Medien (wie
z.B. Internet-Quellen, Koranausgaben, Gebetsmanuale), Artefakten (wie z.B. Kopf-
tiicher, Gebetsketten, Gebetszeiten-Kalender) sowie dem Raum (z.B. Ausstattung
des Gebetssaals).

68  Vgl. RECKWITZ 2003: 289.
69  PILLE 2013: 73.

70  ALKEMEYER 2010: 299.

71 BOURDIEU 1993 ('1987): 147.
72 RECKWITZ 2003: 289.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

Die Bedeutung dieser sozialtheoretischen Uberlegungen fiir die religions- und
wissenssoziologische Erforschung des Moscheelebens liegt darin, dass damit der
moscheegemeindliche Alltag als ein Biindel aufeinander bezogener, ineinander
verschrinkter sozialer Praktiken erschlossen werden kann, die es in ihrer Eigendy-
namik und in ihrem immanenten Funktionieren zu erkunden gilt. Damit kénnen
Kompetenzen untersucht werden, die in die Handhabung der Produktionssitua-
tionen und in die Ausfithrung der wissensproduzierenden Aktivititen eingehen.
Auch konnen Implikationen spezifischer Praktiken beschrieben und deren Ver-
kniipfung mit anderen Praktiken aufgezeigt werden. Mit diesem Verstindnis
kann das haufig mit religioser Praxis gleichgesetzte Praktizieren von Religion von
seiner Begrenzung auf Beten, Fasten, sislamisch kleiden«< oder die Anwendung
der Kategorien halal und haram befreit und durch weitere Praxen wie ethisches,
sittliches und gemeinschaftliches Handeln erginzt werden. Diese Aspekte sind
in der Forschung noch wenig untersucht, wenn von Praktizieren der Religion ge-
sprochen wird,” stellen aber meines Erachtens einen nicht unwesentlichen Anteil
dessen dar, was Menschen als religiose Praxis begreifen konnen. Ich méchte an
dieser Stelle darauf hinweisen, wie vor dem Hintergrund bisheriger Ausfithrun-
gen in dieser Arbeit die Begriffe Praktik/Praktiken sowie Praxis/Praxen verwendet
werden: Praktiken sind die einer sozialen Praxis inhirenten Abliufe, verstanden
als die kleinste Einheit von »Aktivititen, durch die Menschen die Gesellschaft
hervorbringen und erhalten.«™* Praxis bezieht sich somit auf die Gesamtschau
von Praktiken. Daher sind Praktiken auch die einer religiosen Praxis inhdrenten
Abliufe, verstanden als die kleinste Einheit von Aktivititen, durch die Menschen
die Religion hervorbringen und erhalten.

Hiufig wird in der Forschung eine Einteilung in normatives Wissen und reli-
gidse Praxis vorgenommen.” Wihrend iltere Forschungen religidse Praxis auf der
Folie des normativen religiésen Wissens untersuchen und mit eben dieser kon-
trastieren,” gibt es mittlerweile auch Untersuchungen, die die religiése Praxis vor
dem normativen Wissen betonen”. Mit diesem Perspektivenwechsel geht einher,

73 In quantitativen Untersuchungen wird unter Praktizieren ausschlielich Beten, Fasten und
islamische Kleidung verstanden und ausgefiihrt, dagegen karitative religiose Praxis eher
stiefmiitterlich behandelt. Siehe SEN/SAUER 2006. Dies schldgt sich dann auch im populi-
rem Sprechen Uber islamische Praxis nieder, da mit Praktizieren auch ein Zusammenhang zu
hoherer Religiositat gedacht wird, siehe ASLAN/Y1LDIZ/KOLB/MATTAUSCH-YILDIZ 2013: 39.

74  KNOBLAUCH 2010: 222.

75  Diese Unterscheidung geht einher mit der Gegeniiberstellung von Expert*innen und »ein-

fachen Muslim*innen«. In Abschnitt Il wird die Diskussion anhand des Begriffs Religiose Ak-
teur*innen weitergefihrt.

76  Siehe z.B. HAARMANN 1975.

77  Siehe z.B. DESSING/JELDTOFT/NIELSEN/WOODHEAD 20132, SCHIELKE 2009, SCHIELKE 2010,
SUNIER 2013. Allerdings ist diese Forschungsperspektive — bis auf BEILSCHMIDT 2015 — noch
nicht auf Deutschlands Muslim*innen tGbertragen worden.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

45


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Moscheeleben in Deutschland

dass fiir die Frage, was der Islam ist, nicht nur relevant ist, was normative Texte,
Diskurse, Expert*innen und Traditionen aussagen, sondern ein gelebter Aspekt mit
»concerns, practice and experience of everyday life in its various moments and di-
rections«”® in den Ambivalenzen des Alltagsgeschehen beriicksichtigt wird.” Dies
ist nicht einfach als eine Wiederauflage der Diskussion und Gegeniiberstellung der
mittlerweile obsoleten Einteilung von Hochislam und Volksislam aufzufassen, son-
dern als eine qualitative Umkehr der Vorstellung, dass sich religiése Praxis an ideal
formulierten normativen Texten zu orientieren hat. Allerdings privilegieren Ethno-
graphien tiber das religiése Leben von Muslim*innen diejenigen, »who consciously
present themselves as pious [...] and who participate in the activities of religious
groups and organisations — in other words, people who share a sense of activist
commitment«.® Mit dem Fokus auf religidse Momente wiirden zudem Muslim*in-
nen auf ihre religigse Identitit reduziert und die islamische Religion zur »supreme
guideline of all fields of life« erklirt.®* Der Anthropologe Samuli SCHIELKE bemin-
gelt daher zu Recht, dass Studien zur Anthropologie des Islams »a priori privilege
the Muslimness of the people involved and the Islamic-ness of the projects they
pursue«.5? Auch die Anthropologinnen Nadia FADIL und Mayanthi FERNANDO kri-
tisieren diese Uberdeterminiertheit und dass der Fokus auf »piety« (Frémmigkeit)
Religion als Kategorie muslimischen Lebens zu Lasten von politischen, wirtschaft-
lichen und anderen Strukturen hervorhebe und dadurch etwas Reduktionistisches
habe.® Der Erkenntnisgewinn der alleinigen Betrachtung der Norm ist gegeniiber
einer Deprivilegierung von religidser Praxis aber ebenso limitiert wie auch die Be-
tonung der gelebten Praxis oder Alltagsreligion im Gegensatz zur Norm begrenzt ist.
Dem Anthropologen Talal AsAD ist es wichtig hervorzuheben, dass es fehlgeleitet
ware,

»that it is orthopraxy and not orthodoxy, ritual and not doctrine, that mattersin Is-
lam. Itis misleading because such a contention ignores the centrality of the notion
of sthe correct model<to which an instituted practice — including ritual — ought to
conform, a model conveyed in authoritative formulas in Islamic traditions as in
others« 2

Teilweise wird mit der Betonung der Praxis das Praktizieren als realer existierend
als die Norm aufgefasst. Dies wirft dementsprechend Probleme auf, die FADIL und
FERNANDO konkretisieren:

78  Vgl. SCHIELKE 2010: 1.

79  Vgl.auch WOODHEAD 2013, DESSING 2013, DESSING/JELDTOFT/NIELSEN/WOODHEAD 2013a.
80  SCHIELKE 2010: 2.

81  SCHIELKE 2010: 2, vgl. auch FADIL/FERNANDO 2015: 60.

82  SCHIELKE 2010: 2.

83  Vgl. FADIL/FERNANDO 2015: 60.

84  AsSAD1986: 15 [Hervorhebungen im Original].

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

»[Alny gap between moral rules and »actual« practices is seen as evidence of the
inefficacy, failure, or rejection of Islamic norms, rather than as an indication of
the complex ways in which those norms are lived and enacted, a view that only
confirms the distinction between a moral system and individual agents who ex-
ist outside that system. [..] In fact, these scholars do more than reiterate these
classical distinctions: they also conceptualize normative doctrine and everyday
practice as unconnected and, indeed, as opposed. Yet the fact thata commitment
to a particular norm is often imperfectly achieved does not refute the importance
attached to that norm.«®

Das Verstindnis, dass eine Praxis nicht oder nur unzureichend mit einer Norm
verbunden ist, fithrt auch dazu, keine Vorstellung davon zu haben, wie Praxen nor-
mativ wirken und somit Aushandlungsprozesse und Anerkennungen generieren.
Gegeniiberstellungen von normativem Wissen und religiéser Praxis verdeutlichen
vor allem die Verhiltnisbestimmung: Wissen und Praxis werden jeweils zwei ver-
schiedenen und sich gegeniiberstehenden Sphiren zugeordnet oder das eine wird
dem anderen untergeordnet. Dies liegt daran, dass diese Begriffe unterschiedli-
chen Denktraditionen angehéren: das (explizierbare) Aussagewissen weist auf ei-
nen rationalisierten Wissensbegriff hin, der innerhalb eines religiésen Deutungs-
schemas als normatives Wissen beansprucht werden kann. Religiése Praxis dage-
gen wird als Ausdruck einer unschematischen und ergo individuellen Ubertragung
und Aneignung von theologischen, religionsgesetzlichen, ritualtechnischen Aussa-
gen, ethischen Prinzipien und sittlichen Verhaltensnormen angesehen. Das Expli-
zieren schafft somit Normativititen. Das implizite Praxiswissen steht aber nicht
iiber oder unter einem solchen Wissensbegriff, sondern berithrt eine ganz ande-
re Dimension des Wissens, nimlich das dem Handeln entsprechende Wissen, das
von den jeweiligen Handlungstriger*innen eben nicht eins zu eins expliziert oder
rationalisiert werden kann:

»Sie [die Praxistheorie] hebt hervor, dass die >expliziten Regelns, die in einem
Handlungsfeld als relevant angegeben werden, diesen impliziten Kriterien in
keiner Weise entsprechen miissen; sie betont schliefilich auch, dass das Wissen
nicht als ein >theoretisches Denken< der Praxis zeitlich vorausgeht, sondern als
Bestandteil der Praktik zu begreifen ist.«8

Wissen stellt somit nicht nur den Hintergrund fir Handeln dar oder kann als em-
pathische Individualisierung von Wissen als separat von kollektiven Kérperprakti-
ken gedacht werden. Praxis und Wissen sind nicht zwei verschiedenen Bereichen
zuzuordnen. Es kommt stattdessen darauf an, mit der Vorstellung zu arbeiten,

85  FADIL/FERNANDO 2015: 70.
86  RECKWITZ 2003: 292.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

47


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Moscheeleben in Deutschland

dass »a social practice is a two-sided block of patterns of bodily behaviour and pat-
terns of knowledge and understanding«.®” Damit privilegiert auch der praxistheo-
retische Zugang nicht die Analyse von Praktiken und des Praxiswissens iiber andere
Analyseraster. Vielmehr soll die Analyse von expliziertem kognitivem Wissen und
dem normativen Expert*innenwissen mit einer Untersuchung von Praktiken und
der Praxis zusammengedacht werden, um Prozesse von Produktion, Legitimation
und Autorisierung von Wissen zu identifizieren, die Auskunft iiber Hierarchien,
Ent-Hierarchisierungen und dementsprechend Aussagen itber Wandel und Kon-
tinuititen des untersuchten Wissens erlauben. So sind beispielsweise Geschlech-
terverhiltnisse in der Moschee, die Auskunft iiber Wissen zu und von Frauen und
Minnern geben, praxistheoretisch weitaus tiefgriindiger zu erfassen, als eine reine
Gegeniiberstellung von Norm und Praxis.®® Es kommt also darauf an, das Verhilt-
nis zwischen als normativ und gelebt konstruierter Religion aufzudecken und dabei
zu beriicksichtigen, welchen Sinn gelebte Religion bzw. normative Aussagen fir die Ak-
teur*innen innehaben. Ich betrachte diesen Sinn, als einen sehr wichtigen Faktor
im Aushandlungsprozess von Wissen, denn die Rekonstruktion von Sinn legt frei,
welche Wissensbestinde sich innerhalb eines normativen Gefiiges als bestindig er-
weisen oder warum trotz Mechanismen von Normativierung bestimmtes religioses
Wissen sich nicht durchsetzen kann. Beispielsweise offenbart die Untersuchung,
welchen religiosen Praxen in Moscheen Wert beigemessen wird, dass es ein Span-
nungsfeld zwischen Koranrezitationskompetenzen und Koranverstehkompetenzen
gibt. Obwohl religiose Expert*innen in den Moscheen normativ aus dem Koran
herleiten, dass es darum geht, den Koran kognitiv zu verstehen und das eigene
Koranwissen zu reflektieren, anstatt den Koran lediglich schén rezitieren zu kén-
nen, zeichnen sich Koranrezitationskompetenzen als bestindiger Wert unter den
Moscheeakteur*innen aus. Der Sinn dieser Praxis erschliefdt sich erst, wenn man
sich die konkreten Handlungen anschaut, die Bewegungen und Abliufe im Zu-
sammenspiel aller Akteur*innen beobachtet und die rationalisierten Aussagen zu
dieser Praxis in Beziehung zu den Handlungen setzt: So erst kann die Bedeutung
entschliisselt werden, die Koranrezitation fiir die Herstellung von Kontinuitit der
Gemeinschaft und ihres Gedichtnisses sowie fiir die Anerkennung dieser Kompe-
tenz als sozialer Wert hat.®

Nun ist es nicht vollkommen neu, im Untersuchungsfeld zu islamischem
Wissen Praxiswissen in den Begriff des religiosen Wissens zu integrieren. VAN
BRUINESSEN scheidet islamisches Wissen in »discursive and non-discursive
knowledge«*°. Wihrend discursive knowledge ohne nihere Beschreibung auskommt

87  RECKWITZ 2002: 254.

88  Siehe ausfiihrlich hierzu Abschnitt 11
89  Siehe ausfiihrlich hierzu Abschnitt IV.
90 VAN BRUINESSEN 2011: 20.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

|. Islamisches Wissen, Praxis und das Moscheeleben

und wohl das oben ausgefiihrte schriftbasierte Wissen meint, ist non-discursive
knowledge als »embodied forms of Islamic knowledge«®* definiert, meint also das
in Korperpraktiken, Haltungen, und Dispositionen eingeschriebene Wissen. Mit
dieser Konstruktion geht ein umfassendes Verstindnis von Islamischem Wissen
einher, das alles einschliefdt, »whatever Muslims consider to be correct or proper
belief and practice - in the widest meaning of those words«.”> Damit kénne man
dem Verstindnis entgegentreten, dass es nur ein einziges, universales, wahres
religioses Wissen gebe, da Muslim*innen unterschiedliche Vorstellungen von
wahrem, richtigem Verstindnis hatten und immer noch haben: »What makes it
Islamic is not necessarily its congruence with some broadly accepted standard
of orthodoxy and orthopraxy, but its reference to the ongoing series of debates
that constitues Islam as a living tradition.«” Damit integriert VAN BRUINESSEN
Talal AsaDs Ansatz, in dem sich dieser gegen die Beschreibung des Islams als
essentialistisch und eindeutig wendet, sondern in Rechnung stellt, dass das, was
der Islam heute (oder zu einem bestimmten Zeitpunkt) ist, sich aus der jeweiligen
Vergangenheit speisend mit der jeweiligen Gegenwart zusammenhingt, wie das
in der Forschungslandschaft vielfach aufgenommene Zitat Asaps deutlich macht:

»An Islamic discursive tradition is simply a tradition of Muslim discourse that ad-
dresses itself to conceptions of the Islamic past and future, with reference to a par-
ticular Islamic practice in the present. Clearly, not everything Muslims say and do
belongs to an Islamic discursive tradition. Nor is an Islamic tradition in this sense
necessarily imitative of what was done in the past. Foreven where traditional prac-
tices appear to the anthropologist to be imitative of what has gone before, it will
be the practitioners’ conceptions of what is apt performance, and of how the past
is related to present practices, that will be crucial for tradition, not the apparent
repetition of an old form.«*

Das bedeutet, dass eine essentialistische und ergo de-historische Schematisierung
von religiésem Wissen ihre Verhiltnisbestimmungen und Bedingungen im sozia-
len und diskursiven Kontext verdecken wiirde.”> Wie ASaD betont, kann das Wissen
und die Praxis eines Muslims oder einer Muslimin nicht von dessen oder deren so-
zialen Verhiltnissen unabhingig betrachtet werden.®® Der Erkenntnisgewinn ist
also hoher, wenn die spezifische Ausgestaltung von religiosem Wissen in Diskurse
eingebettet und die Verhiltnisse der beteiligten Akteur*innen zu diesen Diskur-

91 Vgl. VAN BRUINESSEN 2011: 20.

92 VAN BRUINESSEN 2011: 1.

93 VAN BRUINESSEN 2011: 1.

94 ASAD 1986: 14-15 [Hervorhebung im Original].
95  Vgl. AsAD 1986: 7.

96  Vgl. AsAD 1986: 2; 7.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:

49


https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Moscheeleben in Deutschland

sen analysiert werden.”” Die Hinterfragung des normativen, textbasierten Wis-
sensbegriffs ohne dabei rein den Aspekt der Praxis zu privilegieren, offenbart fir
das Verstandnis von islamischem Wissen eine grundsitzliche Akzentverschiebung,
namlich: »A practice is Islamic because it is authorized by the discursive traditions
of Islam, and is so taught to Muslims [..] — whether by an ‘alim, a khatib, a Sufi
shaykh, or an untutored parent [...].«*®

In Anbetracht der oben beschriebenen Thesen zu Wissen und Praxis im Islam,
erscheint es mir angemessen, das klassische Verstindnis von Wissen und Praxis in
einer nichthierarchischen Weise zu verbinden. Daher verwende ich islamisches Wis-
sen, um zu bezeichnen, was muslimische Akteur*innen in einen Zusammenhang
von korrektem, richtigem, wahrem vs. falschem Glauben und Praktizieren bringen
- unabhingig von dessen normativem Status und Giiltigkeit, aber vor dem Hinter-
grund aktueller Diskussionen und ihrer Geschichte. Wenn ich also von islamischem
Wissen spreche, rede ich sowohl von einem explizierbaren Aussagewissen als auch
von einem impliziten Praxiswissen.

Die zu erkundenden Praktiken, Routinen und Verhaltensweisen lassen sich
kaum mit den Mitteln der Befragung, also des Interviews ausmachen. Sie ruhen zu
tiefin der selbstverstindlichen Gegebenheit des Alltagswissens, als dass sie der Re-
flexion der Beteiligten stets zuginglich wiren. Das heif’t, dass die empirische For-
schungsmethode der teilnehmenden Beobachtung iiber das Teilhaben des Forschen-
den an der Wirklichkeit der untersuchten Akteur*innen eine weitere bedeutsame
Dimension erhilt: Jenseits dessen, was im Interview (un)gesagt und (un)angespro-
chen ist sowie jenseits des Inputs und Outputs der Handlungen, strukturiert die
Rekonstruktion der Logik dieser Praktiken das Beobachten der Forschenden.

2. Islamisches Wissen in Moscheen

Die Moschee im Lichte ideengeschichtlicher Entwicklungen und
herrschaftlicher Ordnung

Moscheen als Orte islamischen Wissens sind seit frithester Zeit belegt. Der Pro-
phet Muhammad hat den offentlichen Raum der Versammlung und Niederwer-
fung, aus denen dann Moscheen hervorgingen, als Orte der Offenbarungsverkiin-
dung und fiir Predigten genutzt. Anders als die Gebetsnische des Vorbeters in Mo-
scheen (mihrab) ist schon zu seinen Lebzeiten die minbar (:Kanzel) belegt.” Zu

97 ASAD1986:15.
98 ASAD1986:15.
99  Vgl. BERKEY 2001: 6.

https://dol.org/10.14361/9783839450451-005 - am 14.02.2026, 06:42:42. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450451-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

