I. EINLEITUNG

I.1. Fragestellung der Arbeit

,»The contemporary horror film [has an] unquestionable obsession with the physical

el

constitution and destruction of the human body.

Der Horrorfilm verhandelt disparate Topoi: Sterben, Krankheit und Tod, das
Monstrdse und das Phantastische, formuliert als das radikal Andere, Gewalt
und Grauen. Besonders auffallend und nachdriicklich aber befasst sich gerade
der postklassische Horrorfilm? mit Kérperlichkeit. Entsprechend der hier auf-
gefiihrten Topoi ldsst er vornehmlich den versehrten, zerstiickelten, verwes-
ten oder monstros mutierten Korper sichtbar werden. Horrorfilme entwerfen
damit eine Bildlichkeit des Korpers, die auf den ersten Blick als Gegenstiick
zu dem in verschiedensten Medien inflationér ausgestellten und fluktuieren-
den, alterslosen, gesunden und perfekten Hochglanzkorper fungiert.® Den-
noch wire es unzureichend, das Korperbild des Horrorfilms nur als ein Ge-
genbild aufzufassen: als negativ, ausschliefend und verwerfend. In Bezug auf
den Kérper entwickelt der Horrorfilm durchaus keine rein negative Asthetik,
sondern findet auch und gerade in dem, was nicht zu sehen sein darf — Ver-
letzung, Zerstiickelung, Mutation, Verwesung —, Schonheit oder zumindest
Erstaunliches, Sehenswertes, Faszinierendes, Spektakuldres. Es sind offenbar
gerade die Erscheinungsformen des Korpers, die in anderen sozialen und kul-
turellen Diskursen ausgeschlossen und verworfen werden, die der Horrorfilm
visualisiert, die er mit vehementem Einsatz aller filmspezifischen Mittel in-
szeniert und zur Schau stellt und die damit auch zum Schauwert des Genres
avancieren. Im Horrorfilm wird in der Darstellung des Korpers eine ornamen-
tale Asthetik entfaltet, die ihn in einer Vielfalt von Formen und Texturen er-
scheinen ldsst. Somit er6ffnen Horrorfilme die Moglichkeit, den Korper aus
einer verschobenen Perspektive heraus zu sehen, die abweichend von der
kulturell vorherrschenden formuliert ist. Horrorfilme entwerfen mithin ein
radikal anderes Korperbild, das aber nicht nur als Negation aufzufassen ist,
sondern auch als Faszinosum, Schaustiick, Sensation fungiert. Die Fokussie-
rung des Horrorfilms auf diese spezifische Materialitidt des Korperlichen —
die Zustidnde oder Prozesse von Versehrtheit, phantastischer Krankheit, Ver-

1 Pete Boss: Vile Bodies and Bad Medicine, S. 15.

Die Genrefrage und die Bestimmung des Begriffs ,,postklassischer Horrorfilm*
werden in Kapitel III diskutiert. Hier sei nur eine zeitliche Eingrenzung voran-
gestellt: Beim postklassischen oder neuen Horrorfilm handelt es sich um den
Horrorfilm seit den spaten 1960er Jahren.

3 Dass das aktuelle Korperbild differenziert ist, d.h. dass eine Vielzahl negativ
wie auch positiv konnotierter Kérperbilder zirkuliert, soll hier sofort eingerdumt
werden. Dennoch ist ebenfalls festzuhalten, dass unter den positiv konnotierten
Korperbildern das Bild des gesunden, alters- und makellosen Korper eine Vor-
rangstellung erlangt hat.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

wesung oder monstroser Mutation — steht im Zentrum der Fragestellungen
dieser Arbeit. Wenn der Horrorfilm eine ,,abweichende®, als skandalds, uner-
traglich, hisslich oder ekelhaft codierte Korperlichkeit sichtbar macht, dann
ist nach diesem Moment der Sichtbarmachung zu fragen, also nach den Stra-
tegien, mit denen diese Sichtbarkeit erzeugt wird.

Die im Horrorfilm imaginierten Zustinde und Transformationen des
Korpers sind zwar durchaus disparat, eine Gemeinsamkeit eignet ihnen je-
doch: Sie erscheinen hauptsichlich als angst-, grauen- oder ekelerregend.
Dieser Duktus der Darstellung liegt in den Traditionen, Intentionen und In-
teressen des Genres begriindet. Zusétzlich aber greift der Horrorfilm mit die-
sen Reprisentationen — und dies weist {iber die Genrekonventionen hinaus —
auf kulturell erzeugte Konzeptionen des Angst- und Grauenerregenden oder
Ekelhaften zuriick, formuliert diese um und schreibt sie fort. Diese Voraus-
setzung er6ffnet die Moglichkeit, die Darstellungen des Horrorfilms als Kon-
zeptionen zu diskutieren, in und mit denen kulturelle Angste und Konflikte
im Hinblick auf den Ko6rper ausgetragen, verhandelt und perpetuiert werden.
Die Korperbilder des Horrorfilms werden hier also nicht nur als genrespezi-
fisch formulierte Reprédsentationen befragt, sondern sie sollen darauthin
untersucht werden, inwiefern sie — offen oder chiffriert — auf kulturelle Vor-
stellungen rekurrieren und/oder diese revozieren. Sie werden als Konstrukte
aufgefasst, in denen diverse Schichten, Lagen oder Fragmente von kulturellen
Vorstellungen sichtbar werden.

Ausgehend von dieser These erscheint es fruchtbar, die aktuellen Diskus-
sionen iiber Korperkonzeptionen in die Betrachtung des Horrorfilms mit ein-
zubeziehen. Die seit den 1980er Jahren expandierende Korperdebatte in den
Kulturwissenschaften, aber auch in Medizin und Kunst hat — jeweils unter-
schiedlich, aber mit Wechselbeziehungen — die scheinbar nicht hinterfragbare
biologisch-materiell gegebene Verfasstheit des Korpers problematisiert. Ge-
rade die Materialitdt des Korpers sieht sich einer zunehmenden kritischen
Befragung ausgesetzt, die an der Natur des Korpers zweifelt und diesen als
kulturelles, diskursiv oder performativ erzeugtes Konstrukt denkt, konzipiert,
versteht. Damit aber werden bestehende und traditionelle Koérperauffassun-
gen teilweise radikal in Frage gestellt, was besonders im Hinblick auf die
Naturalisierung oder Essentialisierung des Bedeutungskomplexes Korper in
der westlichen Kultur einen irritierenden Effekt auslésen mag. So erklirt es
sich, dass im Hinblick auf diese Diskussion von einer Krise des Korpers ge-
sprochen worden ist, wobei die Debatte gleichzeitig als signalhafter Aus-
druck einer solchen Krise wie auch als Reaktion auf diese bewertet werden
kann: Die aktuelle gesellschaftliche und kulturelle Verhandlung dariiber, was
Korperlichkeit auszeichnet, destabilisiert Sicherheiten und stellt vermeintli-
che Evidenzen und Selbstverstindlichkeiten in Frage. Die Position des Kor-
pers in gesellschaftlichen und kulturellen Zusammenhéngen und die Konzep-
tion des Korperlichen miissen folglich, so der Befund der Kérperdebatte, neu
bestimmt werden. Die K6rperdebatte hat die kulturellen Angste und sozialen
Konflikte infolge der Neubestimmungen des Korpers beobachtet und seismo-
graphisch aufgezeichnet, aber sie werden auch, und dies ist hervorzuheben,
von ihr ausgeldst und {iber sie ausgetragen.

Vor diesem Hintergrund kénnen die radikalen Ko6rperdarstellungen des
Horrorfilms als der symptomatische Ausdruck einer Krise des Physischen
oder einer kulturellen Verunsicherung iiber Position und Bestimmung des

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

Korpers gelesen werden.” Durch eine synoptische und vergleichende Lektiire
soll plausibel gemacht werden, dass sich das Unbehagen tiber den sukzessi-
ven Verlust eines tradierten Korperverstdndnisses und iiber die Entwiirfe ei-
ner ,,Zukunft des Korpers®, die teilweise apokalyptisch und teilweise uto-
pisch-euphorisch verfasst sind, in den verstérenden und gewaltsamen Bildern
des Horrorfilms abbildet. Dabei spiegelt und perpetuiert der Horrorfilm die
vielféltigen Korperdiskurse nicht nur, sondern schreibt sie selber fort, erwei-
tert sie und tragt somit zur stindigen Ausdifferenzierung der Korpersemantik
und zum stetigen Anwuchern der Korperbildlichkeit bei. Die in den Beitridgen
der Korperdebatte neu erarbeiteten Konzeptionen des Korpers und die Kor-
perbilder des Horrorfilms sollen daher als in einer Wechselbeziehung stehend
aufgefasst und aneinander gelesen werden.

Wenn die Vorstellungen und Wahrnehmungen des Korpers als kulturell
generierte aufgefasst werden miissen, weil das Konzept einer gegebenen
Korpernatur nicht zu halten ist, dann wiren sie auch auf ihre historische Di-
mension zu befragen. Dass Vorstellungen von Korperlichkeit und Konzepte
des Korpers historisch diversifiziert sind, ist in der Tat ein frither Befund in
der Korperdebatte gewesen, der den Weg zu einer Neuperspektivierung ge-
wiesen hat, die den Korper in seinen vielfiltigen historischen Erscheinungs-
formen sichtbar werden ldsst. Die Entwicklung einer historischen Perspektive
in Bezug auf Korperlichkeit, also die Pramisse von der Historizitét von Kor-
perkonzeptionen, bildet die zweite aus der Korperdebatte abgeleitete Voraus-
setzung fiir die hier vorgenommene Befragung der Koérperbilder des Horror-
films.

Sie ist besonders im Hinblick auf die Strategien der Sichtbarkeit im post-
klassischen Horrorfilm von Bedeutung. Die Korperkonzeptionen, die das
Genre visualisiert, lassen sich nur dann beschreiben, wenn ihre historischen
Implikationen und Dimensionen herausgearbeitet werden. Die Frage lautet
also, welche historischen Korperdiskurse oder -konzeptionen sich in den
Horrorfilm einzeichnen und in ihm fortschreiben. So sollen die Bedeutungs-
schichten seiner Korperbilder aufgedeckt werden, die in vielen Féllen nicht
nur zeitgendssische Facetten zeigen, wie es die relative ,,Neuheit des Genres
nahe legt, sondern in denen sich neben aktuell zirkulierenden auch historische
Vorstellungen iiberlagern, die teilweise weit iber das 19. Jahrhundert hinaus
zurlickreichen. Vergleichbar fillt der Befund im Hinblick auf die Ikonogra-
phie des Genres aus, in der sich Bildtraditionen aus der Schwarzen Romantik
ebenso wiederfinden wie Motive aus Medizin und Kunst, Religion und My-
thos.

Es gilt also aufzuzeigen, wann und wie die semantischen Konfiguratio-
nen des Horrorfilms auf historische Ko6rperkonzeptionen zuriickverweisen.
Gleichzeitig sind diese Rekurse dahingehend aufzuarbeiten, ob und in wel-
cher Weise sie die aufgerufenen Konzeptionen aktualisieren, modifizieren
und/oder sie unverdndert {ibernehmen. Es geht im Folgenden darum, wie die
Korperbilder in verschiedenen historischen Diskursen in Erscheinung treten,
unter denen der des postklassischen Horrorfilms hier bevorzugt beriicksich-
tigt werden soll. Die ausfiihrliche Behandlung einiger Fallbeispiele soll dabei
deutlich machen, welche Einschreibungen, Schichtungen und Uberlagerun-
gen sichtbar werden, wenn man die Diskursfelder — Monstrositit, Krankheit,
Tod — einzeln auffichert. Der postklassische Horrorfilm wird also nicht als

4 Chris Shilling: The Body and Social Theory.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

isoliertes Feld betrachtet, dessen Artikulationen ausschlie8lich von Genre-
konventionen bestimmt werden. Vielmehr wird er als ein Konglomerat von
historischen Ideen aufgefasst, als Fluchtpunkt, an dem disparate, kulturelle
Korperkonzeptionen zusammenlaufen. Es geht in dieser Arbeit bei der Be-
schreibung dieser Korperkonzeptionen somit um eine Schau des historisch
Gewordenen, das sich besonders deutlich auf dem Diskursfeld des postklassi-
schen Horrorfilms nachzeichnen ldsst.

Der Horrorfilm wird dabei als kultureller ,, Text verstanden.’ Damit wird
der Film als eine Artikulation aufgefasst, die untrennbar mit dem gesell-
schaftlichen und historischen Kontext verkniipft ist, in dem sie entsteht und
erscheint, d.h. mit den Rede- und Reprisentationsformen, Wahrnehmungs-
und Denkweisen und den Symbol- und Metaphernbildungen, die innerhalb
eines solchen Kontexts zirkulieren und ihn gleichzeitig herstellen. Durch die-
ses Eingebettetsein des jeweiligen Filmtextes in das kulturelle Umfeld ist
auch seine Lesbarkeit gewihrleistet, die dadurch erzeugt wird, dass der (Hor-
ror)Film auf die verschiedenen Bedeutungs-, Sprach- und Bilderordnungen in
diesem verweist. Der Horrorfilm als ein dsthetisches und semiotisches Sys-
tem also, das allerdings durch stindige Differenzierungs- und Vervielfilti-
gungsprozesse in Bewegung gehalten wird und dessen Inhalte und Grenzen
durch intertextuelle Beziige stets neu gebildet und verschoben werden, dessen
Bedeutung durch Verweise auf andere Texte sowie durch Reflexionen per-
manent modifiziert und erweitert wird. Im System Horrorfilm tiberlagern sich
mithin verschiedenste Bedeutungen und Beziige; durch Vervielfiltigungen
und Spiegelungen ist das Genre mit zahlreichen kulturellen Feldern verwo-
ben.

Der erste Uberblick zeigt bereits, dass die Heterogenitiit der Korperbilder
des Horrorfilms eine Fiille von Fragestellungen und thematischen Aspekten
mit sich zieht. Wenn kulturelle — und hier auch historische — Konzeptionen
vom Monstrosen, von Krankheit und Tod, von der Behandlung und Darstel-
lung kranker, zerstiickelter und verwesender Koérper mit in die Arbeit einbe-
zogen werden sollen, bedingt dies somit auch eine Disparitit der Ansétze und
unterschiedlichste Riickgriffe. Ein solches Vorhaben ist dann nicht mehr aus-
schlieBlich als filmhistorisch zu beschreiben, es greift iiber das Feld der
Filmwissenschaft hinaus in kulturhistorische, kunst- oder medizinhistorische
Bereiche. Die historische Perspektivierung der Korperkonzeptionen kann das
bereits vielfach bearbeitete Themenfeld Horrorfilm um neue Aspekte erwei-
tern. Mit der Fiille der herangezogenen Fragestellungen geht jedoch einher —
und dies steht vielleicht auf der Sollseite eines solchen Vorhabens —, dass
nicht jeder Aspekt erschopfend dargestellt und diskutiert werden kann.

Der postklassische Horrorfilm stellt den Ausgangspunkt dieser Untersu-
chung dar. Daher ist in einem gesonderten Kapitel auf die Bedingungen, Be-
stimmungen und Kennzeichen einzugehen, die dieses Untersuchungsfeld
konstituieren. Die Problematik des Genrebegriffs ist dabei ebenso zu behan-

5 Mit diesem Begriff ist der Bezug zu den im letzten Jahrzehnt expandierenden
und sich etablierenden Kulturwissenschaften und ihrer Konzeption von Kultur
als einem Phidnomen und einem wissenschaftlichen Untersuchungsfeld herge-
stellt. Allerdings kann im Rahmen dieser Arbeit nicht weiter auf die vielschich-
tigen und vielfiltigen kulturwissenschaftlichen Konzeptionen und Debatten ein-
gegangen werden. Daher sei an dieser Stelle nur vorangestellt, dass der Film in
dieser Arbeit als ein kultureller Text aufgefasst wird — eine Auffassung, die im
Fortgang der Untersuchung an Kontur gewinnen wird.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

deln wie die Frage nach den Reprisentations- und Narrationsverfahren, die
den postklassischen Horrorfilm kennzeichnen und/oder von anderen Filmgen-
res abgrenzen. Die eingangs dargelegte Beobachtung, im neuen Horrorfilm
werden meist versehrte, monstrése oder zerfallende Korper ausgestellt, muss
in diesem Zusammenhang den Blick auch auf die Verfahren lenken, mit de-
nen der Horrorfilm eine solche Kérperlichkeit inszeniert. Die Asthetik des
Korpers im Horrorfilm ist, so die Vermutung, als ein Effekt genrespezifischer
Verfahren zu bewerten, die eine Analyse der Narration und Asthetik des Gen-
res aufdecken soll. Ins Zentrum der Aufmerksamkeit riickt dabei der Begriff
des ,,postklassischen Films®“. Postklassische Filme, so der Befund der Film-
theorie, bedienen sich besonderer narrativer und kinematographischer Ver-
fahren wie im Bereich der Montage und der mise en scene. Auf diese Merk-
male wird ausfiihrlich einzugehen sein, an dieser Stelle sei zunéchst nur her-
ausgestrichen, dass die Abkehr von einer klassischen filmischen Erzéhlform
und narrativen Organisation als eines der zentralen Kennzeichen des post-
klassischen Films ausgemacht worden ist. Wichtig ist dabei, dass diese Ten-
denz im Zusammenhang mit einer sich gleichzeitig manifestierenden Beto-
nung von aufwendig inszenierten Effekten zu sehen ist, der Hervorhebung
von Schauwerten, von gerafften oder ausgedehnten Handlungssegmenten
sowie von auffilligen Kamera- und Montagetechniken. Diese Hegemonial-
stellung bestimmter Verfahren fiihrt zu einer Asthetik des Spektakuliren, die
die Narration marginalisiert und gleichzeitig zunehmend eine somatisch er-
lebbare Filmrezeption ermdglicht. Die nahezu haptische Wahrnehmung von
Schnelligkeit, Dynamik, Rhythmus, von desorientierenden Raumstrukturen
und iiberwiltigenden Klangeffekten iiberlagert die Rezeption der narrativen
Organisation oder 16st sich zeitweilig génzlich von ihr ab und wird zu einem
autonomen Erfahrungsmoment. Auf die Inszenierung des Korpers in Momen-
ten von Flucht und Kampf, Angst, Agonie und Transformation haben diese
filmischen Praktiken, wie zu sehen sein wird, einen groBen Einfluss. Gerade
der postklassische Horrorfilm erzeugt und entwirft spektakulédre Filmkorper,
die ohne die genannten Verfahren nicht in vergleichbarer Weise sichtbar
werden konnten. Aufgrund dieser Beobachtung lésst sich eine Affinitdt zwi-
schen dem zerstiickelten und versehrten Korper des Horrorfilms und dem
narrativ fragmentarisierten Gattungskorpus des postklassischen Films ausma-
chen®: Einheit und Kohirenz der Filmnarration 16sen sich zunechmend auf —
dieses Kennzeichen trifft, wie zu sehen sein wird, besonders auf den post-
klassischen Horrorfilm zu. Im gleichen Maf3 zerfallen ebendort auch die Kon-
turen eines tradierten Korperbildes: der intakte, integere und fest umrissene
Korper mit einer ebenso klar und eindeutig konturierten Identitit. Korper und
Textkorper werden einem Prozess der Fragmentarisierung unterworfen, ein
Prozess, der die Prinzipien der Einheit und Abgeschlossenheit verwirft, die
das traditionelle Korperbild ebenso bestimmen wie die klassisch erzdhlende
Filmform.

Als Orientierungspunkt fiir die Auswahl der Filmbeispiele wird in dieser
Arbeit die explizite Vermarktung, Rezeption und Verhandlung eines Films
als ,,Horrorfilm* gesetzt, da damit trotz der filmtheoretischen Schwierigkei-
ten in Bezug auf den Genrebegriff eine akzeptable Evidenz erlangt werden
kann. Dies resultiert darin, dass in der Auswahl besonders die ,,Prototypen®,
also die bekannten und ,,typischen” Vertreter des Filmfeldes beriicksichtigt

6  Tania Modleski: The Terror of Pleasure, S. 159.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

wurden. Um der Heterogenitit des Genres gerecht zu werden, sollen aller-
dings auch Randbeispiele, Subgenres und Genrehybride mit in die Untersu-
chung einbezogen werden, um der zunehmenden Unschirfe gerade an der
Grenzlinie des Feldes Rechnung zu tragen.

Die Auswahl von Filmen konzentriert sich auf Horrorfilme nach 1968,
also auf Filme die dem so genannten neuen oder postklassischen Horrorfilm
zugerechnet werden.” Seit dieser Zeit ist fiir das Genre eine Hinwendung zu
einer radikalen Bildisthetik zu konstatieren, die im Kontext der Entwicklun-
gen und Briiche der Geschichte des Mediums im Allgemeinen zu verorten ist.
Seit dem Ende der 1960er Jahre richtet sich das Interesse des Horrorfilms
vornehmlich auf eine neuartige Inszenierung von Schrecken und Grauen. Mit
einem drastischen und ,,realistischen” Gestus werden besonders Gewaltmo-
mente ausgestellt.®> Auch und gerade wenn diese Darstellungen durch illusio-
nistische Verfahren, hochgradige Stilisierung sowie aufwendige Animations-
technik erzeugt werden, ist ihr Effekt der einer vermeintlichen ,,Realitdtsna-
he“. Die sich rasant entwickelnde Filmtechnik ermdglicht dabei Darstellun-
gen in graphischer Deutlichkeit, die selbst das Unertréglichste, Ekelhafteste
und Unfasslichste auf der Leinwand auszustellen vermag. Dieser Gestus des
tabubrechenden ,,Alles-Zeigens* macht einerseits die Attraktivitit und Ein-
zigartigkeit des Genres aus, wird andererseits aber auch immer wieder Anlass
Zu seiner Abwer“[ung.9 Dort, wo eine assoziative und zuriickhaltende Darstel-
lung, die den Schrecken im Ungewissen beldsst, zugunsten einer deutlichen
und drastischen Inszenierung zuriicktritt, wird die Verhandlung der Topoi
Angst und Grauen, Sterben und Tod offensichtlich schnell zum Skandalon.'

7  Die Filme wurden in ihrer Originalfassung gesichtet und werden mit ihrem Ori-
ginaltitel aufgefiihrt. Bei der ersten Nennung eines Filmtitels werden Regie und
Produktionsjahr angefiihrt.

8  Wobei es auch hier Gegenpositionen gibt: Gerade in den letzten Jahren ist eine
Reihe von Horrorfilmen entstanden, die in Absehung drastischer Effekte auf ei-
ne klassische Erzdhlform und zuriickhaltende Bebilderung zuriickgreifen und
damit auf die Asthetik eines atmosphirisch Schauerlichen rekurrieren.

9  Drastische Darstellungen von Grausamkeiten und Blutigem lassen sich fraglos
auch in anderen Medien nachweisen — in der Malerei verschiedener Epochen
beispielsweise, auf Flugblattern bis ins 19. Jahrhundert hinein, im Elisabethani-
schen Theater, im populdren Theater usf., um nur die naheliegendsten Beispiele
zu nennen — aber in Bezug auf den Film und hier besonders auf das Horrorgenre
riicken diese in den letzten 30 Jahren deutlich in den Vordergrund, wobei diese
Entwicklung auch die Darstellungs- und Narrationsverfahren des Genres nach-
haltig und grundlegend modifiziert. Die effektvolle Darstellung von Grausam-
keiten hat sich dabei sogar innerhalb dieses Zeitraums gewandelt und immer
wieder gesteigert.

10 Wobei sich die noch bis in die frithen 1980er Jahre hinein kontrovers gefiihrte
Debatte tiber die Schock- oder Ekelésthetik des neuen Horrorfilms inzwischen
beruhigt hat. Die in den 1970er und 1980er Jahren noch als schockierend und
unertriglich rezipierten Filme wie Night of the Living Dead (George Romero,
1969), Dawn of the Dead (George Romero, 1978), The Texas Chainsaw Massa-
cre (Tobe Hooper, 1970) oder Halloween (John Carpenter, 1978) gelten mitt-
lerweile als Klassiker des neuen Horrorfilms und haben als stilbildende und in-
novative Filme nachtriaglich Aufwertung und Legitimation erfahren. Der Unwil-
len der Film- und Kulturkritiker richtet sich nun auf die Remakes dieser Filme
in den letzten Jahren wie The Texas Chainsaw Massacre (Marcus Nispel, 2003)
oder Zombie (Zack Snyder, 2003), die, so die Filmkritik, als Konzeptfilme fiir
ein jugendliches, von MTV geprigtes Publikum ausgerichtet seien und den ra-

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

Doch nicht nur die drastischen Darstellungen allein kennzeichnen den
neuen Horrorfilm seit den spiten 1960er Jahren, sondern dass diese, wie be-
reits herausgestellt, vornehmlich in Bezug auf Korperlichkeit entstehen. Der
Horrorfilm fokussiert den Korper als Ort und Quelle extremer Empfindun-
gen, Zustiande, Transformationen. In der Darstellung dieser Momente entfal-
tet er seine aufwendigsten und differenziertesten Verfahren.

Die Korperbilder des Horrorfilms lassen sich nach einem ersten Uber-
blick in vier Gruppen einteilen.'' Diese Einteilung soll in erster Linie dazu
dienen, ihre konstituierenden Merkmale besonders deutlich herausstellen zu
konnen. Bedacht werden sollte dabei allerdings, dass diese Einteilung in ge-
wisser Hinsicht eine konstruierte und aufgrund von methodischen Erwagun-
gen vorgenommene ist. Denn wenn sich auch die Merkmale der einzelnen
Korperbilder recht deutlich konturieren und die Topoi, die sie verhandeln,
isolieren lassen, so tiiberlagern sie sich in den Filmen hiufig oder treten
gleichzeitig in Erscheinung. Wenn auch hier aus Griinden der Ubersichtlich-
keit und Deutlichkeit genau diese Aspekte und Kennzeichen getrennt vonein-
ander behandelt werden, stehen sie im Film doch haufig synoptisch neben-
einander.

Zunéchst wire der monstrise Korper zu behandeln, der fiir den Horror-
film vielleicht als die genrespezifischste korperliche Erscheinung gelten
kann. Wie in der Diskussion des Horrorgenres noch zu sehen sein wird, ist es
gerade das Monstrum, das in filmtheoretischen Bemiihungen als genrekonsti-
tuierende Grofe zu Definitions- und Abgrenzungsfragen herangezogen wird.
Ungeheuer, Monstren, Tiermenschen und Transformierte — die monstrosen
Erscheinungen und Wesen des Horrorfilms sind vielfiltig und differenziert.
Sie zeichnen sich durch eine phantastische Anatomie aus und représentieren

dikalen Gestus und die beunruhigende Wirkung ihrer Vorgénger zu Gunsten ei-
ner modischen Filmésthetik und eines zwar blutigen, letztlich aber harmlosen
Spektakels opferten. Als exemplarisch fiir diese Kritik an der ,,Wiederverwer-
tung™ der originalen Filmtexte kann folgender Kommentar zum Remake von
The Texas Chainsaw Massacre gelten: ,,The result is a movie that’s more overt-
ly gory than the original but far less unnerving and upsetting. [...] In short, what
we have is a hallmark 1970s horror product cunningly rebranded for a jaded
21*-century audience: a perfect example of a trend currently sweeping the hor-
ror genre.” Kim Newmann: Horrors, S. 13. Auffallend an dieser Kritik ist, dass
sie letztlich mit den gleichen Wertungen operiert, wie die, die in den 1970er
Jahren das Original ablehnte: Die Steigerung und Perfektionierung der Blut-
und Ekeleffekte werde mit der Erzeugung eines differenzierten Grauens ver-
wechselt, was letztlich die Qualitdt der Filme mindere.

11 Auch eine Diskussion des kiinstlichen Korpers wire im Rahmen einer solchen
Arbeit denkbar. Und in der Tat bilden Homunkuli, der Golem oder Franken-
steins Kreatur eine eigene Gattung der Schreckenswesen in der Phantastik.
Dennoch sind die kiinstlichen und menschengeschaffenen Korper letztlich nicht
in der Phantastik, sondern in einem technologischen Diskurs verortet. Folger-
ichtig bevolkern ihre Nachfahren, wie die Roboter, Replikanten und Avatare
auch weniger den Horrorfilm als vielmehr die Science Fiction. Im neuen Hor-
rorfilm spielen sie nur eine marginale Rolle, weshalb auch auf ihre Behandlung
in dieser Arbeit verzichtet wird. Auch in diesem Zusammenhang wird die
Durchlissigkeit der Genregrenzen auffillig sichtbar: Die Filme der Alien-Reihe
sind ein besonders deutliches Beispiel fiir die Hybridisierung von Science Fic-
tion und Horrorgenre. Vgl. dazu Rolf Aurich u.a. (Hg.): Kiinstliche Menschen.
Manische Maschinen. Kontrollierte Korper; Pia Miiller-Tamm, Katharina Syko-
ra (Hg.): Puppen, Kérper, Automaten; Klaus Vélker: Kiinstliche Menschen.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

meist eine bald unverhiillt drastisch, bald verhalten formulierte Bedrohung.
Gerade diese beiden Momente — die phantastische Koérperlichkeit und die
Bedrohung, die von ihr ausgeht — stehen im Zentrum der illusionistischen
Verfahren des Horrorfilms; sie stellen also hiufig die Schaustiicke des Gen-
res dar. Der Korper dieser Grenzwesen fungiert allerdings auch als Flucht-
punkt, an dem die Frage nach dem Monstrosen, die immer auch eine Frage
nach dem Abweichenden und Anderen ist, sichtbar wird. Die Erscheinung
des Monstrosen zeigt, und dies besonders im Horrorgenre, kulturelle Unsi-
cherheiten und Angste auf, die sich dann entfalten, wenn die bestehenden
Demarkationslinien zwischen Norm und Abweichung oder Menschlichem
und Nichtmenschlichem destabilisiert werden. Genau dadurch aber, dass das
Monstrum diese Differenzsetzungen bezeichnet, werden die Klassifikations-
prinzipien und Ausschlussmechanismen sichtbar, die das Monstrose iiber-
haupt erst erzeugen. Es gilt also, den Diskursen des Monstrosen nachzugehen
und die Bedingungen aufzuzeigen, unter denen es gedacht und vorgestellt
werden kann. Dabei muss auch auf die kulturhistorischen Schichten des Be-
griffs zugegriffen werden, um seinen vielen und wandelbaren Facetten ge-
recht werden zu konnen. Die Diskurse des Monstrosen, die es erzeugen, ab-
grenzen und klassifizieren, sollen den Hintergrund fiir die Lektiire des mons-
trosen Korpers im Horrorfilm bilden. Dabei wird zu erschlieBen sein, wie der
Horrorfilm das Monstroése formuliert und ob und inwiefern das Genre dabei
auf die bestehenden Diskurse zuriickgreift und/oder sie modifiziert. Die Fra-
ge, welche kulturellen Angste in diesen Reprisentationen allerdings genau
sichtbar werden, wie sie akzentuiert, ob sie affirmiert oder gar ins Gegenteil
gewendet werden, soll dabei als Leitfaden dienen.

Ein weiteres Themenfeld des Horrors stellen unerkldrliche und unbe-
kannte korperliche Zustinde und Symptome dar. Dabei ist auffallend, dass
besonders Fille von Vampirismus oder dimonischer Besessenheit im Horror-
film vielfach als phantastische Krankheiten oder geheimnisvolle Infektionen
geschildert werden. Diese Befallenheit wird als explizit korperlicher Zustand
gezeigt, bei der gerade physische Symptome und Mutationen eine unerklirli-
che Verdnderung anzeigen und den Einbruch des Phantastischen in die Wirk-
lichkeit markieren. Das eigentlich Unvorstellbare und Verborgene wird ganz
und gar korperlich - und damit sichtbar. Im Zentrum der Schilderung stehen
dabei besonders die Transformationen des ,kranken* Korpers, die ihn ver-
wandeln: Er wird sich selbst in Erscheinung und Verhalten ,,fremd*. Meist
werden diese physischen Transformationen als beunruhigend, angsterregend
und ekelhaft geschildert, mitunter aber auch stark &sthetisiert, wobei letzteres
besonders fiir die weiblichen Figuren zu konstatieren ist. Meist bedrohen sie
die Intaktheit und Identitit des Korpers, mitunter verleihen sie ihm aber auch
neue phantastische Qualitdten und Vermdgen.

In den Beschreibungen ritselhafter korperlicher Zustande greift der Hor-
rorfilm, so die Beobachtung, hiufig auf meist durchaus ,bekannte” Krank-
heitsbilder zuriick. Die eigentlich phantastischen Krankheiten weisen bei-
spielsweise Parallelen zur Bildlichkeit der Tuberkulose, der Syphilis oder von
Aids auf. Dabei ist weniger von Interesse, ob und inwiefern der Horrorfilm
eine konkrete Symptomatik oder ein klinisches Krankheitsbild als solches
itbernimmt, sondern dass er die kulturellen Vorstellungen und Angste aufruft,
die diese Krankheiten evozieren. Aufgrund dieser Beobachtungen soll also
im Zentrum der Fragestellungen stehen, in welcher Weise der Horrorfilm
kranke Korperlichkeit thematisiert. Dabei geht es nicht um Krankheit als ein

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

ausschlieBlich medizinisch-biologisches Phinomen, sondern als ein kulturel-
les Konstrukt, das sich aus Angsten und Projektionen, Wertungen und Aus-
grenzungsverfahren zusammensetzt. Die vielfiltigen Bedeutungsschichten
des Themenfeldes Krankheit sollen als Hintergrund aufgespannt werden, vor
dem die Untersuchung der vom Horrorfilm erzeugten Bilder des kranken
Korpers erfolgen kann. Am Phianomen Krankheit — hier besonders an der
Pest, der Syphilis oder Aids — werden einerseits soziale Konflikte und Aus-
schlussverfahren verhandelt, andererseits werden auf sie hdufig kulturelle
Angste projiziert (und gleichzeitig von ihr ausgeldst), wie es etwa Vorstel-
lungen von Verunreinigung oder von Dekadenz und Verfall darstellen,
schlieBlich wird in Bezug auf sie eine spezifische Metaphorik und Ikonogra-
phie erzeugt. Die teilweise ins Mittelalter (Pest), in die Frithe Neuzeit (Syphi-
lis) oder das 19. Jahrhundert (Tb) zuriickverweisenden Angste und Vorstel-
lungen in Bezug auf den kranken Korper treten im Horrorfilm in einer genre-
spezifisch modifizierten Form in Erscheinung: ins Phantastische gewendet
oder spektakuldr bis ins Hypertrophe tibersteigert.

Eine zentrale Thematik des Horrorfilms stellen des Weiteren Sterben und
Tod dar. Der Tod ist als Bedrohung im Horrorfilm allgegenwirtig, sei es
durch die Hand des Killers im Subgenre des Slasher Films, sei es durch phan-
tastische Maichte, magische Verfluchungen oder infolge von Grenziiber-
schreitungen und verbotenen Initiationen. Im Zusammenhang mit der Todes-
thematik ruft der Horrorfilm disparate, aber aneinander angeschlossene Topoi
auf. So inszeniert er Alter und Zerfall als korperliche Prozesse, thematisiert
besonders im Genre des Vampirfilms die Verkniipfung von Eros und Thana-
tos sowie die Vorstellung von Unsterblichkeit und entwirft schlieBlich be-
merkenswert hiufig Jenseitsvorstellungen. Die von Gespenstern, Vampiren,
Zombies und Diamonen ausgeldsten Begegnungen mit dem Tod und/oder
einem wie auch immer gearteten Totenreich werden dabei teilweise als grau-
sige Hollenvisionen ausgestaltet, aber auch in &sthetisierte oder artifizielle
Formen gekleidet. Der Horrorfilm bildet somit eine eigenstindige und viel-
filtige Todesbildlichkeit aus, fiir die er bestehende kulturelle Vorstellungen
und Angste biindelt, sie aber auch umformuliert. Dies ist umso betrachtens-
werter, als dass gerade im Hinblick auf die Todesthematik meist von einer
aktuellen, sozialen und kulturellen Verdringung gesprochen wird, die Ster-
ben und Tod aus der Alltagswirklichkeit ausgrenze.'> In der Tat scheint der
Horrorfilm in seinem Insistieren auf drastischen Bildern des Alterns und
Sterbens, von korperlichem Zerfall und Verwesung soziale und kulturelle
Tabuisierungen zu umgehen, was einen Erkldrungsansatz dafiir bieten kann,
warum das Genre vielfach als ,,schockierend” oder abstolend wahrgenom-
men wird. Im Horrorfilm wird sichtbar, was nicht (mehr) zu sehen sein soll:
der Korper in Agonie, in Sterbe-, Alters- und Zerfallsprozessen. Im An-
schluss an diesen Befund lésst sich die Frage stellen, ob die Auseinanderset-
zung mit der Todesthematik weniger tabuisiert ist, als sich vielmehr an einen
anderen Ort verschoben hat. Der Horrorfilm wiére dann als ein hochst vitaler
Beitrag zu einem vermeintlich verdrangten und unterdriickten Todesdiskurs
zu bewerten.

12 Zu den bekanntesten Vertretern der These von der Todesverdrangung zahlt Phi-
lippe Ari¢s: Geschichte des Todes. Im Kapitel VI wird auf diese These und die
stark expandierende Diskussion iiber die Todesthematik insgesamt einzugehen
sein.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Verkniipft mit der Todesthematik, aber durchaus nicht in ihr aufgehend,
ist der Topos des offenen und zerstiickelten Korpers, dem daher ein eigenes
Kapitel gewidmet wird. Hier wird untersucht, inwiefern das Bild des ge6ffne-
ten und versehrten Korpers bestehende Korperkonzeptionen unterlduft oder
negiert. Die Zurschaustellung des offenen Kérpers erscheint (auch) deswegen
als grauenerregend, weil in der kulturellen Wahrnehmung, wie auch in der
Vorstellung das Konzept eines intakten Korpers mit geschlossener und un-
versehrter Oberfldche bestimmend ist. Demgegeniiber ist der Korper des Hor-
rorfilms fragmentarisiert, verletzt und gehéutet — ein Leib, der seine korperli-
che Identitit verliert und dessen Konturen zerflieBen. Doch ebenso wie sich
der geoffnete Korper im Horrorfilm als Schreckensvision zeigt, wird er
gleichzeitig auch zur Quelle von Faszination und Schaulust. Mit den illusio-
nistischen Verfahren des Films wird eine sonst verborgene und nicht sichtba-
re Korperbildlichkeit imaginiert und visualisiert und damit gleichzeitig zu
einem Schaustiick des Genres erhoben. Mit der Thematik des offenen Kor-
pers riickt die sich in der frithen Neuzeit ausbildende Anatomie mit ihrer rei-
chen Darstellungstradition ins Blickfeld, die mit deutlichen Modifikationen
bis in die Gegenwart hineinreicht. An den anatomischen Darstellungen des
gedffneten Korpers oder des Korperinneren ldsst sich ablesen, wie sich die
westliche Vorstellung und Konzeption des Korpers als einem begrenzten,
abgeschlossenen Organismus mit einer geordneten Struktur des Inneren aus-
bildet, wobei die Darstellungsmodi diese Konzeption gleichzeitig erzeugen.
Aufschlussreich erscheint demnach eine vergleichende Lektiire der Bildlich-
keit des gedffneten Leibes in der medizinischen Abbildung und seiner Dar-
stellung im Horrorfilm. Dabei wire nach den genannten Modi der Darstel-
lung zu fragen, wie sie beschreibbar sind und wie sie die Abbildung des Kor-
pers organisieren und regulieren. Letztlich gilt es zu untersuchen, wie die
verschiedenen Verfahren der Darstellung (im Horrorfilm, in der anatomi-
schen Abbildung) dazu beitragen, dass die eine Inszenierung des gedffneten
oder fragmentarisierten Korpers grauenerregend erscheint, die andere aber
toleriert wird.

Die vielfiltigen historischen Beziige in den genannten Themenfeldern
werden sich meist nicht eindeutig herausarbeiten lassen — es ist eher von ei-
ner Uberlagerung und Schichtung verschiedener Motive und Vorstellungen
auszugehen. Manche Riickgriffe dagegen treten unmittelbar einsichtig zutage.
So ist der postklassische Horrorfilm als spéter Nachfahre der Schwarzen Ro-
mantik zu sehen, in deren dsthetischen Traditionen er steht, mit denen er aber
auch bricht oder sie modifiziert weiterfithrt. Mit Gothic Novel und Schwarzer
Romantik bilden sich Ende des 18. Jahrhunderts erstmalig Stromungen aus,
die das Schauerliche, Unheimliche oder Erhabene zum Gegenstand eines
asthetischen Vergniigens erheben. Darstellungen des Morbiden und Grauen-
haften sind zwar schon in fritheren Epochen auszumachen, jedoch erfiillen sie
dort andere Funktionen und stehen auch in einem nicht vergleichbaren Kon-
text. So haben die Darstellungen von Skeletten und von verwesenden Leich-
namen (beispielsweise in Totentdnzen, in der Grabplastik, in illuminierten
Handschriften) im Mittelalter oder der frithen Neuzeit einen nachdriicklich
didaktischen und moralischen Charakter, aulerdem konnen sie nicht ohne
Berticksichtigung des religiosen Kontextes erfasst werden, in dem sie entste-
hen. Die Ausstellung von Grisslichkeiten und Monstrositdten in der hofi-
schen Welt der Renaissance und des Barock oder in den so genannten Wun-
derkammern ist dagegen (auch) als Form der inszenierten Zurschaustellung

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

zu begreifen. Der Blick auf die Monstrositéten, ihre Abbildungen oder Nach-
ahmungen ist ein Blick, der fasziniert und zerstreut werden will und der daher
dem heutigen Blick auf den Horrorfilm schon niaher kommt. Jedoch zeigt sich
in ihm auch ein sich in der Neuzeit ausbildendes Interesse an den Naturer-
scheinungen und ein Staunen {iber ihre Vielfdltigkeit, was fiir die Rezeption
des Horrorfilms ein irrelevantes Moment darstellt. Die Schwarze Romantik
dagegen erschafft erstmalig eine phantastische und schauerliche Welt um
ihrer selbst willen. Zudem ist sie explizit als eine populdre Unterhaltungsform
aufzufassen, die sich auf einem zunehmend expandierenden Buchmarkt eta-
bliert. Auch als solche steht der Horrorfilm in ihrer Tradition, wenn sich auch
die Form und Reichweite der Verbreitung sicherlich stark gewandelt haben.

Wie sich bereits bei einem ersten Blick auf das Genre herausstellt, ist es
hiufig der weibliche Korper, der im Zentrum der Inszenierung von Verfol-
gung, Gewaltsamkeit und Agonie steht. Er wird meist im Moment der na-
menlosen Angst, als versehrter und toter oder als dimonisch besessener Kor-
per prasentiert. In einem Zustand auf8er sich — vor Angst, Schmerz oder Rase-
rei — wird die Frau als reines Korperwesen dargestellt. Genau dieses Moment
— die Frau als von Emotionen oder Affekten determiniert und tiberwiltigt, als
Korper schlechthin — riickt der Horrorfilm in das Zentrum seiner phantastisch
ubersteigerten Darstellung. Der weibliche Kérper fungiert somit als Ausstel-
lungsstiick des Genres, als Spektakel. Die Korperreprésentationen des Hor-
rorfilms sind demnach deutlich erkennbar geschlechtlich differenziert, wobei
die Bildlichkeit des Genres in vielen Fillen auf bestehende Geschlechterste-
reotypen zurtickgreift, diese aber auch fortgeschrieben werden, wie es beson-
ders in der Figur des weiblichen Opfers, der macht- und schutzlosen, bedroh-
ten Heldin (einer zeitgenossischen Umformulierung der Femme fragile) oder
— ins Negative und Bedrohliche gewendet — des weiblichen ,,Monstrums*
augenfillig wird — der Figur des weiblichen Vampirs, der Hexe oder der Be-
sessenen, einer dimonisierten Femme fatale also, die gefdhrliche und zersto-
rerische weibliche Sexualitit konnotiert. Die geschlechtliche Differenzierung
der Korper in den Inszenierungsstrategien des Horrorfilms soll in dieser Ar-
beit allerdings nicht im Mittelpunkt der Fragestellungen stehen, obwohl sie
vorausgesetzt und dort mit in die Diskussion einbezogen wird, wo ihre Be-
riicksichtigung fiir eine Analyse der Korperbilder des Genres notwendig ist,
wie im Fall der Darstellung der weiblichen Leiche beispielsweise oder der
Asthetik des Anzimischen im Vampirfilm.

Einer der Griinde fiir diesen Verzicht liegt darin, dass die feministische
Filmtheorie die Frage nach der Formulierung von Weiblichkeit im Horrorfilm
bereits ergebnisreich bearbeitet hat. Zu diesem Themenfeld liegen zahlreiche
Studien vor."* In welchem Maf gerade die weiblichen Figuren zu Opfern von
Gefahr und (ménnlicher) Gewalt werden, ist eine Fragestellung, die die femi-
nistische Diskussion an das Genre herangetragen hat. Aber auch der schein-
bar gegenteilige Befund ist einer Analyse unterzogen worden: inwiefern

13 Linda Williams: Wenn sie hinschaut; Dies.: Film Bodies: Gender, Genre and
Excess; Dies.: Learning to Scream; Barbara Creed: Horror and the Monstrous-
Feminine: An Imaginary Abjection; Dies.: The Monstrous Feminine: Film,
Feminism, Psychoanalysis; Carol J. Clover: Men, Women and Chainsaws. Gen-
der in the Modern Horror Film; Dies.: Her Body, Himself: Gender in the Slas-
her Film; Annette Brauerhoch: Die gute und die bose Mutter. Kino zwischen
Melodrama und Horror; Barry Keith Grant (Hg.): The Dread of Difference.
Gender and the Horror Film.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

weibliche Korper gleichzeitig auch als monstrés und damit bedrohlich ausge-
stellt werden, d.h. die im Film projizierte und inszenierte Weiblichkeit ddmo-
nisiert und diffamiert wird.

1.2. Die Schwarze Romantik als eine zentrale
BezugsgroBe fiir den Horrorfilm

Die so genannte Schwarze Romantik ist zweifellos ein wichtiger Bezugs-
punkt fiir den Horrorfilm, so dass sich, auch wenn Differenzen nicht {iberse-
hen werden diirfen, einige Kontinuititslinien zwischen ihr und dem Horror-
film ziehen lassen.'* Dass der Horrorfilm ihre Stoffe adaptiert hat — bei den
bekanntesten Verfilmungen von Schauerliteratur diirfte es sich um Franken-
stein und Dracula sowie um diverse Kurzgeschichten von Edgar Allan Poe
handeln — ist dabei nur einer der auffilligsten Griinde. Mit den Stoffen der
Schwarzen Romantik tibernimmt der Horrorfilm jedoch auch eine Fille er-
zahlerischer Motive, eine genrespezifische Ikonographie sowie schlieBlich
ein bestimmtes Figurenarsenal. Besonders die Verhandlung einer spezifi-
schen Thematik — des Abgriindigen und Geheimnisvollen, des Unheimlichen
und Grauenhaften, von Fluch und Tod — ist ein Interesse, das Schauerliteratur
und Horrorfilm teilen.

Am Versuch, den Begriff Schwarze Romantik zu umreiflen, zeigt sich die
Weite und Heterogenitit des Feldes, auf das der Horrorfilm zugreift, bereits
deutlich: Mit der Gothic Novel wird im Allgemeinen die literarische Gattung
des angelséchsischen ,,Schauerromans® bezeichnet, die sich in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts ausbildet und sich in verschiedene Formen diver-
sifizieren ldsst. Im Deutschen bezeichnet der Begriff Schwarze Romantik
eine literarische Stromung der Frith- wie auch Spétromantik, synonym wird
diese auch als Schauerromantik bezeichnet. Fiir eine klare Begriffsdefinition
erweist sich zudem als problematisch, dass Schwarze Romantik oder Gothic
mitunter sowohl als Genrebezeichnungen — also fiir einen spezifischen Text-
korpus — verwendet werden, wie auch ausweitend als eine allgemeine dstheti-
sche Kategorie, die dann auch auf Malerei oder Ballett und Oper bezogen
wird. Zumindest zeitlich lassen sich Schwarze Romantik und Gothic Novel
eingrenzen — zwischen der zweiten Hélfte des 18. und dem ersten Drittel des
19. Jahrhunderts — allerdings konnen hier wie dort Spatformen oder Modifi-
kationen nachgewiesen werden, die auch diese Einordnung mitunter proble-
matisch werden lassen (wie im Fall des Romans Dracula von Abraham Sto-
ker aus dem Jahr 1897, der in der Tradition der Gothic Novel steht, ihr aber
nicht mehr zugerechnet wird). Schlielich stolen Bestimmungsversuche des
Genres auf die Schwierigkeit, es von der allgemeineren und epocheniibergrei-
fenden Kategorie der Phantastik abzugrenzen, da es zwischen beiden Berei-
chen Uberschneidungen gibt, sie aber keineswegs ginzlich iibereinstimmen.'®

14 Zu thematischen Uberschneidungen und Kontinuititen zwischen Gothic Novel
und Horrorfilm vgl. Jack Morgan: The Biology of Horror. Gothic Literature and
Film.

15 Schwarze Romantik und Phantastik teilen Eigenschaften — wie beispielsweise
das Interesse an einer spezifischen Thematik und Motivik — sind aber nicht syn-
onym. Wie die Schwarze Romantik ldsst sich die Phantastik nicht als eine ei-
genstdndige Gattung festschreiben, sie existiert vielmehr in verschiedenen lite-
rarischen Formen und dartiber hinaus erscheint sie in verschiedenen Medien wie

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

Fiir die Bestimmung der Schwarzen Romantik ist wesentlich, dass sie als
eine Teilstromung der Romantik Merkmale und Interessen mit dieser teilt
und daher auch im engen Zusammenhang mit ihr begriffen werden muss.'®
Allerdings geht die Asthetik der Schwarzen Romantik nicht vollstindig in der
Romantik auf; sie verfolgt eigene Problemkonstellationen, wirkungsistheti-
sche Prinzipien und bildet ein spezifisches, das Genre konstituierende Stoff-
angebot aus. Romantik und Schwarze Romantik stehen in Opposition zu den
rationalisierenden Bestrebungen des 18. Jahrhunderts, die darauf abzielen,
Volks- und Aberglauben, populdre Mythologie aber auch Angst vor Naturer-
scheinungen einzuddimmen, um den Weg fiir eine von der Vernunft angeleite-
te Welterfassung zu bereiten. Die Forderung, dass tradierte ,,unverniinftige
Vorstellungen iiberwunden oder aufgehoben werden miissen, ist fiir das
Selbstverstindnis der Aufklirung'” programmatisch. Ihre dezidiert didakti-
sche Kritik bezieht sich auf Angst vor Naturerscheinungen oder tibernatiirli-

Literatur, Malerei und Film. Leichter fillt es, die Schwarze Romantik von den
Bereichen der utopischen oder wissenschaftlichen Phantastik (Science Fiction)
oder der Fantasy abzugrenzen, die an die Phantastik angeschlossen sind. Den-
noch ist aus der Forschungsliteratur zur Phantastik deutlich ersichtlich, dass
auch dieser Begriff bisher nur unzureichend bestimmt worden ist. So kommt
Durst in seiner Theoretisierung des Phantastischen in der Literatur zu dem Er-
gebnis, dass einer abschlieBenden und vollstdndigen Erérterung der Gattung
immer noch die ,.fehlende terminologische Normierung®“ entgegenstehe. Uwe
Durst: Theorie der phantastischen Literatur, S. 333. Vgl. auch Reimer Jehmlich:
Phantastik — Science Fiction — Utopie. Begriffsgeschichte und Begriffsabgren-
zung.

16 Zu diesem Absatz und im Folgenden Winifried Freund: Deutsche Phantastik.
Die phantastische deutschsprachige Literatur von Goethe bis zur Gegenwart;
Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik; Christian W.
Thomsen, Jens Malte Fischer (Hg.): Phantastik in Literatur und Kunst; Norbert
Miller: Von Nachtstiicken und anderen erzihlten Bildern; Uwe Durst: Theorie
der phantastischen Literatur; Rosemary Jackson: Fantasy. The Literature of
Subversion; Hans-Joachim Brittnacher: Asthetik des Horrors; Wolfgang Traut-
wein: Erlesene Angst — Schauerliteratur im 18. und 19. Jahrhundert; Horst Con-
rad: Die literarische Angst. Das Schreckliche in Schauerromantik und Detektiv-
geschichte; James B. Twitchell: Dreadfull Pleasures. An Anatomy of Modern
Horror; Iréne Bessiére: Die Darstellung des Phantastischen in der Literatur und
im Film.

17 Der Begriff Aufkldrung ist vielfdltig und greift in verschiedene Bereiche aus; er
kann als Epochenbegriff, als Erkenntnisbegriff und als politischer Begriff aufge-
fasst werden. Diese Komplexitit verstdrkt sich noch dadurch, dass die Aufkla-
rung im 20. Jahrhundert einerseits zum Gegenstand der Vernunftkritik wurde,
wie beispielsweise bei Horkheimer und Adorno, der Begriff andererseits weiter-
entwickelt und neubestimmt wurde, wie von Habermas oder Foucault, wobei
seine Ausdeutungen dann unterschiedlich ausfallen. In dieser Arbeit soll er im
weitesten Sinn als Epochenbegriff verwendet werden, wobei er besonders in
seinem Verhdltnis zur Romantik/Schwarzen Romantik relevant ist. Die Ver-
wendung des Begriffs in diesem Zusammenhang erscheint sinnvoll, da die Auf-
klarung und die Romantik/Schwarze Romantik zunehmend nicht mehr nur als
Gegenbewegungen, sondern als sich komplementér verhaltende Bewegungen
aufgefasst werden und damit besonders ihr enges Wechselverhiltnis in den
Blickpunkt gertickt ist. Der Aufkldrungsbegriff wird mithin besonders in seiner
Ausrichtung auf die Asthetik, wie auch in seiner erzicherischen Ausrichtung
von Interesse sein. Eine Ausnahme stellt der Fall dar, wenn von der Aufkli-
rungskritik bei Horkheimer und Adorno die Rede ist.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

che Vorstellungen wie im Gespenster- oder Wiedergingerglauben'®, da diese
als beispielhaft fiir einen unaufgeklirten, unmiindigen Vernunftgebrauch auf-

gefasst werden, aus dem Naturfurcht oder Aberglauben iiberhaupt erst resul-
. 19

tieren.

»[-..] trotz allem will die Aufkldrung kein inneres Verhéltnis zu den Nachtseiten des
Lebens und zu den dunklen, abgriindigen Méachten; Todessehnsucht bleibt ihr fremd,;

sie ist vordergriindig, sie will das ,,Klare®, Helle, will ,,lucidus ordo*. <%

Dass die schwarzromantische Asthetik die Erzeugung von irrationalen Angs-
ten in ihren Mittelpunkt riickt und emphatische Paraphrasen von Furchtzu-
stinden und abergldubischen Vorstellungen, von Wahnsinn, Krankheit und
Sterben vortragt, ist vor dem Hintergrund der aufkldrerischen Zielsetzungen
sicherlich bemerkenswert.?' Denn die Schwarze Romantik erhebt gerade das
Ungeordnete, Dunkle und Irrationale®® zu autonomen #sthetischen Katego-
rien. Thre Thematik wird an ihren zentralen Figuren und Konstellationen ab-
lesbar: Mit Wiedergdngern und Gespenstern werden die Topoi Sterben und
Tod aufgerufen, in Hollenvisionen Jenseitsvorstellungen verhandelt, in der
Figur des Vampirs konvergieren Eros und Thanatos™, das Monstrum be-
zeichnet eine beunruhigende und bedrohliche Differenz, die Motive des
Fluchs und des Teufelspaktes zeichnen ein vormodernes Weltbild, konnotie-
ren Ausgeliefertsein an unkontrollierbare Méachte und an zyklische Naturkraf-
te, das genretypische ,,Delikt* der Grenziiberschreitung mit den schrecklichen
Folgen erhebt die Bestrafung zu einem exzessiven, blutigen Ritual. Es ist
auffallend, wie viele dieser Topoi der postklassische Horrorfilm iibernimmt.
Von einer Kontinuitét in Ikonographie und Thematik kann dennoch, wie sich
im Verlauf der Untersuchung zeigen wird, nur bedingt gesprochen werden,
da der Horrorfilm zwar auf diese Topoi zuriickgreift und sie fortschreibt, da-
bei aber auch umformuliert und modifiziert.

Mit besonderer Nachdriicklichkeit wird von der Schwarzen Romantik ei-
ne durch die Aufkldrung tiberwundene und scheinbar obsolet gewordene
Welterfahrung verhandelt: die des Nichtempirischen, Ubernatiirlichen und
Geheimnisvollen. Aus diesem Grund ist besonders die Schwarze Romantik

18 Jean Delumeau: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Angste im
Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts.

19 Christian Begemann: Furcht und Angst im Prozel3 der Aufklarung. Zur Literatur
und BewuBtseinsgeschichte im 18. Jahrhundert.

20 Walter Rehm: Der Todesgedanke in der deutschen Dichtung vom Mittelalter bis
zur Romantik, S. 277.

21 Auf den Zusammenhang zwischen dem aufklérerischen Vorhaben, Furcht und
irrationalistische Vorstellungen zu entmachten und der ,,Riickkehr* genau dieser
Wahrmehmungs- und Vorstellungsformen in der Asthetik der Schwarzen Ro-
mantik wird im Zusammenhang mit der Todesthematik abermals einzugehen
sein.

22 Im Hinblick auf Schwarze Romantik, Phantastik und Horror ist hdufig vom
Irrationalen als Thematik die Rede. Im Allgemeinen meint der Begriff in diesem
Zusammenhang einen dem Verstand nicht erkennbaren oder zugénglichen Ge-
genstandsbereich oder eine als nicht rational erachtete Erkenntnisform, wie Ge-
fiihl, Traum, Vision oder Intuition.

23 Zum Topos der Verschrankung von Tod und Sexualitdt s. Thomas Macho: To-
desmetaphern. Zur Logik der Grenzerfahrung, S. 267-284.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

vielfach als Opposition zur Aufklidrung aufgefasst worden, als eine Kritik an
ihrem Rationalismusparadigma und sogar als reaktioniire Gegenbewegung.”*
In dieser Auffassung von Romantik und Schwarzer Romantik griindet
schlieBlich auch ihre Abwertung als realitdtsfremd, eskapistisch und grund-
sétzlich irrationalistisch. Allerdings wird sie zunehmend weniger als eine
oppositionelle, denn als sich zur Aufkldrung vielmehr komplementar verhal-
tende Bewegung aufgefasst, die das Programm der Letzteren kritisiert, aber
zugleich auch ergiinzt und erweitert.”” In ihrer Hinwendung zu den Katego-
rien des Wunderbaren, Phantastischen und Unheimlichen impliziert sie eine
Kritik an der Aufklarung, die auf die Defizite einer zunehmend rationalisier-
ten Welterfassung hinweist und ihre Folgen benennt. Sie zeigt die Stellen auf,
an der die Vernunft als verabsolutierte Instanz der Welterfassung unzurei-
chend und eine ausschlieBlich rationalistische Weltsicht briichig wird.*

»|.-.] in dem Erlebnis des Irrationalen, durch das nun die Romantik sich aus der
Bewultheit erlosen will. Das hilft ihr zur Einheit des Weltbegreifens, bestimmt ihre
Stellung zum Ubersinnlichen und befestigt sie in der Deutung des Lebens als eines
Durchsichtigen, hinter dem das fiir sie Wesentliche durchblickt.«*’

Dass die romantische Kritik das Weltbild der Aufklarung und die absolut
gesetzte Vernunft problematisiert, kann daher auch als ein notwendiger Teil
der Aufklirung selbst angesehen werden.?®

Das wechselseitige Bedingungsverhiltnis zwischen einer fortschreiten-
den Rationalisierung der Welterfahrung und Weltaneignung einerseits und
der romantischen Strémung andererseits ldsst sich bereits an ihren themati-
schen Schwerpunkten plausibilisieren. Die zentralen Kategorien, mit der die
schwarzromantische Asthetik eine vormoderne Weltdeutung vorlegt — wie
Fluch, Schicksal, Verhédngnis, Schuld und Siihne — konnen ebenso als Ein-
spruch gegen die Hegemonie der Vernunft in Asthetik, Ethik und Menschen-
bild der Moderne gelten, wie die von ihr ausformulierten Erfahrungen ver-
meintlich archaischer Affekt- und Triebstrukturen — wie Begehren, Gier,
Hunger, Grauen und Panik. Wahrend das klassische Kunstprogramm gemaf
der aufkldrerischen Didaktik die Verhandlung des Schonen, Verniinftigen
und Moralischen postuliert, konfiguriert sich gleichzeitig ein Raum, in dem
die aus der dsthetischen Produktion ausgegrenzten Erfahrungen und Thema-
tiken zur Darstellung gebracht werden: Gewaltsames und Blutiges, Angst und
Grauen, Sterben und Tod.

24 Karl Heinz Bohrer: Kritik der Romantik.

25 S. Hans Richard Brittnacher: Asthetik des Horrors; Wolfgang Preisendanz: Die
geschichtliche Ambivalenz narrativer Phantastik der Romantik.

26 Schon vor dem Einsetzen der eigentlichen Romantik wird das Paradigma der
instrumentellen Vernunft und ihre Differenzsetzung zur Trieb- und Gefiihlsna-
tur des Menschen beispielsweise im Sturm und Drang antizipierend themati-
siert. S. Walter Hinderer: Die Depotenzierung der Vernunft.

27 Walter Rehm: Der Todesgedanke in der deutschen Dichtung vom Mittelalter bis
zur Romantik, S. 368.

28 Wolfgang Preisendanz: Die geschichtliche Ambivalenz narrativer Phantastik
der Romantik.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

»Die Atavismen der Phantastik, ihre Archaik, ihre uniibersehbaren regressiven Ten-
denzen legen bei aller rabiaten Uberzeichnung doch auch Defizite des Aufklirungs-
zeitalters bloB3, seine Anomien und seinen Perspektivismus, aber auch die Anonymi-
tit, Angst und Einsamkeit seiner Gesellschaftsmitglieder. Auch an einer Literatur,
die es nicht mit der Moderne hilt, sondern deren verdringte, ausgegrenzte und ta-
buisierte Seiten zur Darstellung bringt, das Bose, das Wahnsinnige und das Hafli-
che, lassen sich wesentliche Aufschliisse zur Kulturgeschichte und Sozialgeschichte

der Moderne gewinnen.**’

Es zeigt sich also, dass der Rationalisierungsschub in den Strategien zur
Welterfassung infolge der Aufklirung bestehende kollektive Angste — wie
Naturfurcht, aberglédubische Vorstellungen oder auch Furcht vor unkontrol-
lierter Gewaltausiibung — zwar eindimmt und entmachtet, dass aber mit den
sozialen und kulturellen Umbriichen gleichzeitig neue Angste und Konflikte
entstehen. Die Schwarze Romantik erdffnet die Moglichkeit, diese Angste —
phantastisch umschrieben — zu behandeln oder auch zu tibersteigern. Am Bei-
spiel von spezifischen Themenkomplexen der Schwarzen Romantik und in
ihrer Folge des Horrorfilms, wie sie insbesondere Sterben und Tod, aber auch
Krankheit oder Monstrositét darstellen, soll dieses wechselseitige Verhiltnis
in den folgenden Kapiteln detailliert behandelt werden. Im Hinblick auf diese
zentralen Themenkomplexe ldsst sich aufzeigen, dass mit den aufklédrerischen
Rationalisierungsbestrebungen in Bezug auf angstbesetzte Topoi fast zeit-
gleich ihre Umformulierung in furchterzeugende Phantasmen einhergeht.

Das Interesse der Schwarzen Romantik richtet sich auf die ,,Nachtseiten*
der menschlichen Existenz, auf das Abgriindige, Abseitige, Geheimnisvolle
oder Grauenhafte.’® Entscheidend fiir die Schwarze Romantik ist dabei, dass
diese ikonographische und thematische Fokussierung zwar schon in der frii-
hen Aufklarungszeit einsetzt, sie dort jedoch noch in einen rationalisierenden
Rahmen eingebettet ist (wie im Fall des explained supernatural beispielswei-
se, der Enttarnung des Spuks als einer theatralischen Inszenierung mittels
detektivischer Nachforschungen) und zudem héufig durch ein moralisch-
didaktisches Anliegen funktionalisiert wird. Mit der spéteren Schwarzen Ro-
mantik erlangt die Asthetik des Phantastischen jedoch einen zunehmend au-
tonomen Status, der nicht durch rationale Dekonstruktionsverfahren unterlau-
fen oder durch moralisch-diskursive Ansdtze legitimiert wird. Genau hier
liegt das Skandalon der Schauerliteratur begriindet, die sich gegen die klassi-
sche Asthetik wendet und die Momente des Schauerlichen und Grauenhaften
aus einer Einbindung in moralische oder soziale Funktionalisierung heraus-
16st und sie ausschlieBlich um ihrer selbst willen présentiert. Sie sind somit
nur noch eingeschrinkt oder gar nicht mehr fiir die Affirmation oder Kritik
sozialer Normen oder fiir kulturelle Sinnstiftungsprozesse mobilisierbar. So-
mit wird in der Schwarzen Romantik offenbar der Versuch unterlaufen, die
asthetisch-literarische Produktion fiir moralische Programme zu vereinnah-
men, d.h. sozial-kulturelle Vorstellungen von Moral durch &sthetische Pro-
duktion zu affirmieren. Einer Rationalisierung und Funktionalisierung ent-
zieht sich die schwarzromantische Asthetik einerseits dadurch, dass sie ge-
zielt und nachdriicklich das Imaginidre und Phantastische ins Zentrum riickt.

29 Hans Joachim Brittnacher: Asthetik des Horrors, S. 22.
30 Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Romantik, S. 43-65.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 25

Andererseits verwendet sie narrative Verfahren und &sthetische Organisa-
tionsprinzipien, die der Mdoglichkeit entgegenstreben, das zur Darstellung
Gebrachte fiir moralische oder gesellschaftliche Konzeptionen zu vereinnah-
men. Besonders in spéteren schwarzromantischen Werken, wie beispielhaft
bei Hoffmann oder Poe, wird eine Einbindung des Schauerlichen und Grausi-
gen in moralische Diskurse oder Kategorien zunehmend aufgegeben.31

Das thematische Interesse der Schwarzen Romantik findet eine nahezu
zeitgleiche Spiegelung in der Fragestellung nach dem Erhabenen in der As-
thetik. Im 18. Jahrhundert dringt mit dem Erhabenen®” eine Kategorie in den
asthetischen Diskurs, die genau die Momente fokussiert, die das Rationale
iibersteigen.” Die Hinwendung zum Schrecklich-Erhabenen vollzieht sich
demnach nicht nur, wie oben skizziert, in literarischen oder kiinstlerischen
Positionen, sondern auch in kunsttheoretischen Diskussionen. Die Auseinan-
dersetzung mit dem Erhabenen im 18. Jahrhundert formuliert dieses als einen
Zustand oder als eine Empfindung angesichts der Kunst- oder Naturbetrach-
tung. Mit der Thematisierung eines Gefiihls oder einer Empfindung des Er-
habenen im Zusammenhang mit den Qualititen von Dingen stellt die dstheti-
sche Diskussion ein empirisch-sensualistisches Moment in das Zentrum ihres
Interesses. Hierbei ist besonders Edmund Burkes &sthetische Schrift Philoso-
phische Untersuchung iiber den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und
Schonen von Bedeutung, die 1757 in London erscheint. In diesem Text
nimmt Burke eine Untersuchung genau jener Empfindungen des Erhabenen
vor, die iiber die Grenzen der Vernunft hinausweisen. Burke bestimmt die
asthetische Erfahrung des Erhabenen als einen spezifischen Zustand des Er-
schauerns und des geméBigten Schreckens. Er formuliert diese Erfahrung im
Riickgriff auf das Somatische, denn sie wird von koérperlichen Phinomenen
oder Symptomen begleitet, die denen von Schmerz oder Furcht dhneln: Zit-
tern, Schreien und Seufzen, Zdhnezusammenpressen usf** Wichtig fiir die

31 Inwiefern sich die Kategorie des Phantastischen oder Grausigen nicht nur bei
E.T.A. Hoffmann, sondern auch in einigen Erzihlungen von Clemens Brentano
oder Achim von Arnim als autonome Kategorie, die nicht an eine moralische
Funktion zuriickgebunden ist, ausweist, ist dargelegt worden von Karl Heinz
Bohrer: Das Romantisch-Phantastische als dezentriertes BewuBtsein. In der
Spétromantik und schlielich im Fin de siecle verstérkt sich diese Tendenz, die
zudem auch den Surrealismus und die moderne Phantastik kennzeichnet.

32 Der Begriff des Erhabenen ist vielschichtig und historisch diversifiziert. So
bezeichnet er in der Antike eine rhetorische Kategorie oder hat mitunter auch
eine theologisch-religiose Komponente. An dieser Stelle geht es um das Erha-
bene als Steigerung und/oder Gegenpol des Schonen, wie es im 18. Jahrhundert
konzipiert wird. Allerdings bestehen auch hier divergente Auspragungen des
Begriffs fort: Zum einen zeigt er sich in einer empirisch-sensualistischen Be-
deutung, wie in der oben besprochenen englischen Tradition, zum anderen be-
steht er als rhetorisch-poetische und kiinstlerische Kategorie in der Asthetik
fort. Zu den verschiedenen Bedeutungsfacetten des Begriffs und seinen Defini-
tionen s. Christine Pries: Das Erhabene.

33 Maria Isabel Pena Aguado: Asthetik des Erhabenen, S. 17ff.

34 Edmund Burke: Philosophische Untersuchung iiber den Ursprung unserer Ideen
vom Erhabenen und Schénen, S. 171. Die von Burke vorausgesetzte physisch-
psychologische Wechselwirkung in der &sthetischen Erfahrung findet sich in
vergleichbarer Weise im Zusammenhang mit dem Horrorfilm in Williams’ re-
zeptionstheoretischen Ansatz, auf den noch ausfiihrlich einzugehen sein wird.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Burkesche Bestimmung des Erhabenen ist also einerseits seine Nédhe zur Ka-
tegorie des Schreckens, andererseits die Betonung des Physiologischen in
seiner Wahrnehmung, also eine Betonung der Sinne, Instinkte und Affekte.>
Burkes Asthetik stellt somit Schrecken und Furcht als zentrale Momente der
asthetischen Erfahrung heraus. Im Hinblick auf den Horrorfilm ist dabei her-
vorzuheben, dass diese von Burke vorausgesetzte physisch-psychologische
Wechselwirkung in vergleichbarer Weise von rezeptionstheoretischen Ansit-
zen der Filmtheorie veranschlagt wird, die sich explizit auf den Horrorfilm
berufen.*® Wichtig ist in diesem Zusammenhang auch, dass Burke zu erkliren
sucht, inwiefern eine dsthetische Erfahrung des Schrecklichen Vergniigen
hervorrufen kann — eine Fragestellung also, die sich auf das Interesse am
Schrecklichen oder FurchteinfloBenden als einer sensualistischen Erfahrung
des Vergniigens richtet. Angesichts der Ablehnung und/oder des Entsetzens,
das der Horrorfilm mitunter auslost, und seiner gleichzeitigen Popularitét
lasst sich diese Fragestellung gerade auch an ihn herantragen.

I.3. Wirkungsasthetische Kategorien:
Das Unheimliche und das Ekelhafte

Das Ekelhafte und das Unheimliche werden hier — eingrenzend — nur als wir-
kungsisthetische (also als kulturelle und nicht anthropologische oder psycho-
analytische) Kategorien betrachtet, die die Rezeption des Horrorfilms in ent-
scheidendem MaB regulieren oder, anders gesagt, in denen die Rezeption des
Horrorfilms héufig beschrieben und empfunden wird. Daher sollen sie aus-
schlieBlich als Modi der &sthetischen Wahrnehmung behandelt werden. Die
Diskussion dieser Begriffe soll dabei auf die Aspekte eingeschrinkt werden,
die fur den Horrorfilm und die Kérpersemantik des Horrorfilms unmittelbar
relevant sind.

I.3.1. Zum Begriff des Ekelhaften und des Abjekten

Der verwesende Korper als grauenhafte Bedrohung stellt eines der zentralen
Themen des Horrorfilms dar. Aber auch in anderen Kiinsten sowie in der
kulturellen Wahrnehmung tiberhaupt erscheint er als das Objekt des Ekels
schlechthin. ,,Jedes Buch iiber den Ekel ist nicht zuletzt ein Buch iiber den
verwesenden Leichnam*.*” Der verwesende Leib zeigt sich dabei allerdings
nur als die extremste Erscheinungsform einer defigurierten und aufgeldsten
und daher kulturell verworfenen Korperlichkeit. Hier soll diesem in vielen
Horrorfilmen beobachtbaren, engen Bezug von Ekel und Korperbildlichkeit
nachgegangen werden, denn die heftige Empfindung Ekel ldsst sich offen-
sichtlich gerade im Rekurs auf eine spezifische Korperlichkeit erschlie3en,
die kulturell gesetzte Normen in grofftmoglichem Mal verletzt. Theoretisie-

Obwohl die Autorin sich nicht auf Burke bezieht, scheinen hier deutliche Paral-
lelen auf. Linda Williams: Film Bodies. Gender, Genre and Excess.

35 Klaus Poenicke: Eine Geschichte der Angst? Appropriationen des Erhabenen in
der englischen Asthetik des 18. Jahrhunderts, S. 87.

36 Wie bei Linda Williams: Film Bodies. Gender, Genre and Excess.

37 Winfred Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, S. 7.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 27

rungen des Ekels als einer Empfindung sollen dagegen zuriickgestellt und
ihnen nur soweit nachgegangen werden, wie sie in Bezug auf Koérperlichkeit
formuliert worden sind.

Im Zentrum der Aufmerksamkeit steht somit der Ekel als Modus der ds-
thetischen Wahrnehmung, also als ein Affekt infolge der Darstellung einer
spezifischen Korperlichkeit — in Plastik und Malerei, in der Literatur und
eben — in neuer Radikalitit und in einem neuen ,,realistischen® Gestus — im
neueren Horrorfilm. Den Ekel als Untersuchungskategorie fiir Horrorfilme
einzufiihren, kann gerade dort erkenntniserweiternd sein, wo sich besonders
der postklassische Horrorfilm von einer evokativen Darstellung des Schauer-
lichen oder Grausigen abwendet und eine iibersteigerte Materialitdt von kor-
perlichen Auflésungs- und Verwesungsprozessen in den Mittelpunkt seiner
Inszenierung riickt. Diese lassen sich mit den Kategorien des Schauerlichen
oder Grausigen allein ndmlich nur unzureichend beschreiben. Schon die in
Lektiire und Kritik des Genres hiufig erfolgten Hinweise auf eine Asthetik
des Ekels, weisen darauf hin, dass das Ekelhafte im Horrorfilm eine promi-
nente Position einnimmt.

Der Ekel ist als Gegenstand der Asthetik, der Anthropologie, der Psycho-
analyse und Zivilisationstheorie diskutiert worden. Der Begriff meint einer-
seits zundchst die heftige korperliche Empfindung einer Abwehr, die Theore-
tisierungen des Ekels erstrecken sich aber auch auf sein Objekt, also auf ei-
nen Gegenstand, auf den dieser sich bezieht. Daraus ergibt sich, dass der Be-
griff einerseits als menschliches Empfindungsvermogen bestimmt wird*®, das
zu einem dsthetischem Urteil fithren kann — d.h. also als wirkungsésthetische
Kategorie —, sodann aber auch als eine Eigenschaft von Objekten, so bei-
spielsweise eines Kunstwerks oder eben des Korpers.

Zu einer autonomen Kategorie innerhalb der Kunsttheorie wird der Ekel
um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Zu diesem Zeitpunkt erlangt die Ausein-
andersetzung mit dem Idealschonen ein neues Interesse innerhalb der Philo-
sophie und wirft neue Fragestellungen auf. In der sich als ein eigenstindiges
theoretisches Feld neu ausbildenden Kunsttheorie riickt zeitgleich mit der
Erorterung der Kategorien des Schonen und Erhabenen die Kategorie des
Ekelhaften als ein autonomer Themenkomplex in das Zentrum der theoreti-
schen Bemiihungen, allerdings als verworfene, also als negativ bestimmte
Kategorie, denn das Ekelhafte wird nicht nur als das dem Schonen und Erha-
benen absolut entgegengesetzte aufgefasst, sondern es wird der kiinstleri-
schen Darstellung fiir unwiirdig befunden und avanciert somit zum Skanda-
lon: ,,Das ,,Asthetische ist das Feld jenes ,,Gefallens®, dessen schlechthin
Anderes der Ekel ist [...]”” Der Ausschluss des Ekelhaften aus der Kunst-
produktion begriindet die Asthetik der Aufkldrung und des Idealismus. Dies
schlédgt sich auch und besonders in den klassizistischen Idealen in Architektur
und Korperbild nieder.

Doch schon die Romantik rehabilitiert die Kategorie des Ekelhaften.
Denn das klassische Schonheitsideal wird nun briichig und von der romanti-
schen Kunstproduktion zunehmend in Frage gestellt. Auf das wechselseitige

38 So theoretisiert beispielsweise Kolnai den Ekel als ,,prignanten Bestandteil des
Gefiihlslebens* aus phdnomenologischer Perspektive. Aurel Kolnai: Der Ekel,
S. 33.

39 Winfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, S. 15.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Bezugsverhiltnis von Aufklarung und Romantik, das sich gerade auch in der
Kunstauffassung und Kunstproduktion niederschlégt, ist oben bereits einge-
gangen worden. Die Romantik betreibt eine Abkehr vom klassischen Schon-
heitsideal und distanziert sich gleichzeitig von dem Postulat der Nachahmung
des (Natur)Schoénen, unter dem die Kunstproduktion des 18. Jahrhunderts
angetreten war. Dass das Interesse der Romantik daher nicht nur auf das Bi-
zarre und Phantastische sowie, in seiner ,,schwarzen” Auspriagung, auf das
Grausige ausgerichtet ist, sondern sich auch dem Ekelhaften zuwendet, ist
also innerhalb des Kontexts des romantischen Programms begriindbar. Und
in der Tat legitimieren Romantik und besonders die Schwarze Romantik
nachdriicklich den Ekel als wirkungsisthetische Kategorie.*” Er soll in die
Kunstproduktion und in das Feld des Asthetischen iiberhaupt — hier als Ge-
genstand der Erorterung — eingeholt werden. Dabei sind Bedeutung und
Funktion des Ekelhaften in der romantischen Asthetik durchaus nicht festge-
legt, sondern heterogen und vielschichtig.*' Besonders bedeutsam fiir die
Bildlichkeit des Horrorfilms ist sicherlich der in der romantischen Kunsttheo-
rie erstmalig diskutierte Befund, dass dsthetische Reize sich verbrauchen und
an Wirkung verlieren und daher stetig verstarkt und verschérft werden miis-
sen. Das Ekelhafte wird hier also zu einer wirkungsésthetischen Instanz, zu
der die Kunstproduktion nahezu zwangslaufig greifen muss, will sie einen
Abstumpfungsprozess auf Seiten der Rezeption iiberwinden.*” Dass dieser
Abstumpfungseffekt als eine Verrohung der dsthetischen Sensibilititen und
als ein Symptom fiir den Zerfall des ,,Geschmacks® diagnostiziert wird, anti-
zipiert die Debatten um die dsthetische Moderne — und letztlich auch die zeit-
genossischen Debatten um den Horrorfilm. Auch der modernen und postmo-
dernen Asthetik, und hier besonders den populiren Medien, wird attestiert,
dass fiir sie ein Steigerungsimperativ gelte, d.h. dass sie in einer Spirale von
Gewohnung und Abstumpfung einerseits und einer notwendig zunehmenden
Intensivierung der Affekte und Effekte andererseits gefangen seien.*® Der in
der Romantik unternommene Versuch einer Funktionalisierung des Ekelhaf-
ten im Dienst einer Kunstproduktion, die den Rezipienten stirker und heftiger
affizieren will, ist somit als Vorldufer auch der aktuellen Debatten um ecine
Asthetik des Schocks oder Ekels aufzufassen, wie sie sich im Zusammenhang
mit dem Horrorfilm ausbilden.

Am eindeutigsten und nachdriicklichsten zeigt sich das Ekelhafte dabei in
der Schwarzen Romantik, hier vor allem in einer gleichzeitig gelangweilten,
blasierten wie auch raffiniert verfeinerten Haltung gegeniiber dem Verbre-
chen, wie sie die Schurkenfiguren der Romantik, vor allem aber der Schwar-
zen Romantik verkorpern, und die als schon-morbider, moralischer Zerfall
deklariert wird. Das Ekelhafte tritt hier also als elegante, aber ethisch briichi-
ge Schénheit, somit als Dekadenz auf. Die Asthetik des Ekelhaften wird dann
bei Baudelaire und im Fin de siécle fortgeschrieben und dabei gleichzeitig
zunehmend expliziter gemacht. Gerade bei Baudelaire, aber auch bei Poe

40 Ebd., S. 189-224.

41 So avanciert das Ekelhafte zu einer zentralen Beschreibungskategorie fiir zeit-
genodssische Zustdnde und Befindlichkeiten oder fiir die Kritik des modernen
Geschmacks. Ebd., S. 192ff.

42 Ebd., S. 193f.

43 Im Zusammenhang mit den Gewaltdarstellungen des postklassischen Horror-
films und der Kategorie des filmischen Exzesses wird darauf noch einzugehen
sein.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 29

oder Huysmans ist die Bildlichkeit der Verwesung als Chiffre fiir die Faszi-
nation des Ekelhaften auffallend gesteigert und wird auch mit dem Erotischen
verschaltet.

Meist jedoch wird das Ekelhafte im Rekurs auf Korperlichkeit vorge-
stellt, gedacht und theoretisiert.* Eine ganze Reihe von korperlichen Zonen,
Substanzen, Erscheinungen werden als ekelhaft klassifiziert, so dass der Kor-
per zum Ort einer ,, Topographie des Ekels“* zu avancieren scheint. Ob es
dabei korperliche Phanomene sind, die nur in den Kategorien des Ekelhaften
beschrieben werden kénnen, oder es sich nicht vielmehr um eine Semantisie-
rung des Korpers mit historisch-kulturellen Diversifikationen handelt, auf-
grund derer spezifische Korperlichkeit oder spezifische physische Symptome
uiberhaupt erst als ekelhaft wahrnehmbar und beschreibbar werden, diese
Frage beantworten die Theoretisierungen des Ekels kontrovers. Vor dem Hin-
tergrund der aktuellen Ko6rperdebatten, auf die in Kapitel I einzugehen sein
wird, soll hier davon ausgegangen werden, dass kulturelle Semantisierungs-
prozesse dem Korper das Ekelhafte einschreiben, das korperlich Ekelhafte
mithin kulturell und historisch relativ ist. Daher soll zunichst die als ekelhaft
erachtete Physis beschrieben und diskutiert werden. Es sei jedoch sofort auf
die ausfuhrliche Lektiire der verschiedenen Koérperbilder des Horrorfilms
hingewiesen, die sich in den folgenden Kapiteln anschliefen. In die Repra-
sentationen des monstrosen, kranken oder toten Korpers gehen immer auch
Facetten des Ekelhaften ein, auf die die Inszenierungen des Horrorfilms mit-
unter explizit abzielen und die seine Rezeption regulieren.

Blickt man auf die Erscheinungsformen des Korperlichen, die kulturell
als ekelhaft kodiert sind, gelangt man zu einem Konglomerat disparater und
heterogener physischer Erscheinungen und Symptome: Da wiren einmal die
Zeichen des Alters wie Runzeln, Schlaffheit und Formlosigkeit der Gestalt
oder der Haut zu nennen, dann die Deformationen wie Warzen, Ausstiilpun-
gen, Wiilste oder Verwachsungen, sodann nahezu alle Korperfliissigkeiten
mit Ausnahme der Tridnen, wobei die Sekrete besonders im Moment ihres
Austretens aus dem Korper als ekelhaft erachtet werden, sowie schlieBlich
der tote und besonders der verwesende Korper.*® Zusammenfassend lieBe

44 Die Vorstellungen des Ekelhaften beziehen sich allerdings nicht nur auf den
Korper, auch Substanzen, Nahrungsmittel oder Tiere werden als ekelhaft ko-
diert. Selten bezieht sich die Ekelempfindung auf Artefakte. Kolnai bemerkt da-
zu: ,,Ekel bezieht sich niemals [...] auf Anorganisches, Lebensfreies [...].“ Zu
den Ausnahmen zihlt er den ,,Schmutz®. Aurel Kolnai: S. 516.

45 Winfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, S. 15.

46 Im Zusammenhang mit der Bestimmung des Ekels nehmen zudem Geruch und
Geruchssinn eine zentrale Bedeutung ein. Fiir Kolnai stellen sie die Haupttréger
der Ekelempfindung dar, wie auch der Tastsinn. Als den eigentlichen ,,Stam-
mesort des Ekels bestimmt er den Geruchssinn. Aurel Kolnai: Der Ekel, S. 531
und S. 533. Geriiche werden vielfach mit dem Begriff des Ekelhaften umschrie-
ben, ein Befund, der beispielsweise fiir Tone selten auftritt. Das Geruchsemp-
finden kann hier nicht theoretisiert werden, zumal die olfaktorische Dimension
fiir die Filmrezeption eine wenig wichtige Grole darstellt. Dennoch liefe sich
die Frage stellen, wie es den Bildern des Horrorfilms gelingt, Ekel ohne wahr-
nehmbaren Geruch zu generieren. Denkbar wire, dass seine Bilder mit einem
imagindren Geruch angereichert sind, dass also eine drastische und plastische
Darstellung den Geruchssinn aufruft, der sonst im Kino nicht bedient wird und
dass gerade dieses Moment einer olfaktorischen Assoziation einen der Attrakto-

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

sich aus dieser Auflistung schlieBen, dass es im Bezug auf den Korper gerade
das Unebene, Versehrte, Formlose und Zersetzte ist, was als ekelhaft er-
scheint. Der Verlust von Form und Grenze des Korpers sowie das Austreten
von Korperinnerem, wie beispielsweise den Korpersekreten, zeigen in der Tat
eine extreme Form der Zerstorung von Korpernormen an und markieren
gleichzeitig eine existenzielle Bedrohung. Schlieflich lassen sie sich auch als
Symptome eines Zerfalls begreifen, die eine fortschreitende Instabilitit von
korperlicher Ordnung und Struktur herbeifithren. An dieser Stelle wird also
bereits deutlich, dass das Ekelhafte eine Krise oder eine Auflosung von be-
stehenden Korperkonzeptionen anzeigt. Oder, anders gesagt, als ekelhaft gilt,
was die Ordnung des Korpers und seine Grenzen destabilisiert oder ganz auf-
16st*, was eine bestehende Kérpernorm radikal revoziert.

Das seit der Neuzeit bis in die Gegenwart hereinreichende Korperbild der
westlichen Kultur zeichnet sich gerade durch eine undurchdringliche, glatte
Oberflache aus. Der Korper wird als individuell und unvermischt, als streng
begrenzt und nach auflen verschlossen, als klar umrissene Entitit gedacht.48
Die spezifischen Erscheinungsformen des Ekelhaften 16sen diese Einheit auf,
lassen die Grenzen des Korpers zerfallen, so dass er sich mit der ihn umge-
benden Welt vermischt, itberziehen ihn mit Offnungen und klebrigen Fliis-
sigkeiten. Die Qualitéten und Attribute des Ekelhaften beschreiben also eine
betrdchtliche Differenz zur bestehenden Korperkonzeption. Zwar variieren
die Bilder des korperlich Ekelhaften entsprechend des jeweiligen historischen
Kontexts, doch ist gleichzeitig durchaus eine Kontinuititslinie in den Auffas-
sungen von ekelhafter Physis aufzufinden, die bis zu den aktuellen Korper-
bildern reicht. Die Kategorien, die das Ekelhafte bestimmen, sind auch als

ren des Genres ausmacht. Doch kann festgehalten werden, dass es besonders
Gertiche spezifischer Substanzen sind, die als ekelhaft wahrgenommen werden
— von Substanzen die ihrerseits bereits als ekelhaft konnotiert sind, da sie infol-
ge von Zersetzungs-, Fermentierungs-, Faulnis und Verwesungsprozessen ent-
stehen.

47 Im Verlauf der Untersuchung der Korperbilder, besonders in Kapitel VII, soll
auf die Thematik einer Ordnung des Kérpers, die Funktion und Bedeutung von
Korpergrenzen und auch den Aspekt der Verunreinigung eingegangen werden,
der besonders im Hinblick auf das Austreten von Korperfliissigkeiten von Be-
deutung ist.

48 Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, S. 361.
Bachtin stellt diesem Korperbild den ,,grotesken Korper entgegen, wie er in
Darstellung und Rede bis in die frithe Neuzeit hinein zu beobachten ist. Im Zu-
sammenhang mit der populdren Kultur und einer Kultur des Lachens, also der
offentlichen Satire und Groteske, geht er diesem Ko6rperbild am Beispiel von
Rabelais’ Werk nach. Die Konzeption des grotesken Korpers kann hier nicht
weiter diskutiert werden, obwohl er viele Merkmale mit dem korperlich Ekel-
haften, wie es hier verstanden wird, teilt: ,,Der groteske Kérper ist, wie schon
mehrfach betont, ein werdender. Er ist nie fertig und abgeschlossen, er ist im-
mer im Entstehen begriffen und erzeugt selbst stets einen weiteren Korper, er
verschlingt die Welt und [dft sich von ihr verschlingen. [...] alle diese Ausstiil-
pungen und Offnungen zeichnen sich dadurch aus, dass an ihnen die Grenze
zwischen zwei Korpern oder Kérper und Welt iiberwunden wird.“ S. 358. Der
im Zusammenhang mit dem Horrorfilm grundlegende Unterschied zwischen
groteskem und ekelhaftem Korper liegt u.a. offensichtlich in der wirkungsésthe-
tischen Ebene: Der groteske Korper erzeugt (befreiendes und anarchistisches)
Gelachter, der ekelhafte Korper steht fiir Bedrohung und produziert Abscheu
und Abwehr.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 31

Folge von bestehenden Dichotomisierungen zu sehen, die den Korper mit
einem Raster {iberziechen und korperliche Substanzen, Zonen, Formen ver-
werfen und ausschlieBen. Denn das klassische, aus der Antike abgeleitete
Korperideal, das die Kunsttheorie des 18. Jahrhunderts festschreibt — feste
Konturen, klar umrissene schmale Form, glatte und unversehrte Hautoberfla-
che —, das offensichtlich mit gewissen Abweichungen bis in aktuelle Vorstel-
lungen von korperlicher Schonheit hineinwirkt, entsteht nur durch und mit
Differ‘::nzsetzungen.49 Geformt — formlos, glatt — uneben, fest — weich oder
flissig: Gerade diese Dichotomisierungen bestimmen das idealisierte Kor-
perbild, indem sie sein Gegenteil ausschliefen und verwerfen. Andererseits
ist genau dieses Gegenteil, eine amorphe, feuchte oder schleimige, versehrte
oder vernarbte, mithin also ekelhafte Korperlichkeit, notwendig, um ein Kor-
perideal oder eine Korpernorm (im Ausschluss von abweichenden Koérperbil-
dern5 (}Nerden beide Kategorien eingesetzt) iiberhaupt erst gewinnen zu kon-
nen.

Der ekelhafte Korper kehrt somit offenbar einen Abstraktionsprozess um,
der das Idealbild des Korpers erzeugt: Eine Reihe von Verwerfungen, Aus-
grenzungen und Sublimierungsprozessen verdringt die ungeordnete und
formlose Materialitdt des Korpers oder mildert sie zumindest ab. So verlangt
das klassische Schonheitsideal, dass Sehnen, Knochen oder Gedidrm unter
einer idealisierenden Hauthtille kaschiert werden, die Form des Korpers wird
mithin geglittet und stilisiert.’' Die Glitte und Undurchdringbarkeit der Haut
verhindert dabei, dass die Fiille des Korperinneren — also das Ekelhafte
schlechthin — sichtbar wird. Der idealschéne Korper ist Korper ohne Anzei-
chen von Organen und organischen Prozessen. Und da, wo Konzeption wie
auch Darstellung des Korpers Offnungen in dieser als makellos gewollten
Hiille nicht ignorieren kénnen, werden diese einem aufwendigen Reglement
unterworfen, das sie entweder idealisiert (wie die Augen beispielsweise),
marginalisiert, normiert oder ganz tabuisiert.

Den extremsten Gegenpol zum klassischen Korperideal stellt der verwe-
sende Korper dar. Die an ihm sichtbar werdenden Zersetzungsprozesse 16sen
klar umrissene Formen auf, lassen Grenzen durchlédssig werden, wandeln
harte und trockene Substanz in weiche und feuchte. In der verwesten Sub-
stanz konvergieren alle Merkmale, die das Ekelhafte auszeichnen: Formlo-
sigkeit und Ungestalt, Auflosung und klebrig-feuchte Textur. Verwesung als

49 S. Winfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, S. 76-150. Menninghaus belegt ausfiihrlich, wie gerade die klassische
Kunsttheorie den glatten und makellosen, somit auch stark &sthetisierten Korper
der antiken Plastik als ideale Korperschonheit begriindet. Die besondere Schon-
heit liegt dabei in einer ununterbrochenen, makellosen Oberflidche, die Korper-
6ffnungen verkleinert, stilisiert oder kaschiert und die wie mit einem Schleier
oder Nebel iiberzogen wirkt, der alle Materialitdt oder Porositéit der Hautfldche
abschattiert. Diese Merkmale finden sich in auffallendem MaBle auch in der ak-
tuellen Werbe- und Modephotographie, wo eine wie mit einem Schleier iiberzo-
gene Korperoberflache durch computergestiitzte Bildbearbeitung erzeugt wird.

50 Die Differenzsetzung von Norm und Abweichung in Bezug auf den Korper
wird im Zusammenhang mit dem Bild des monstrésen Korpers in Kapitel IV
ausfiihrlich diskutiert.

51 Winfried Menninghaus: Ekel. Geschichte und Theorie einer starken Empfin-
dung, S. 82f.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

Prozess und Zustand ist mithin der zentrale Gegenstand des Ekels, welcher
seinerseits im Rekurs auf die Verwesung begriindet wird.*

,,Das Ekelhafte als ein Product der Natur, Schweil}, Schleim, Koth, Geschwiire u.
dgl., ist ein Todtes, was der Organismus von sich ausscheidet und damit der Verwe-
sung iibergibt.«>

Gerade Korpersekrete erscheinen als ekelhaft, weil sie Zersetzungsprozesse
und Fiulnis konnotieren oder als Teil von solchen aufgefasst werden. Am
Beispiel der Haut zeigt sich ebenfalls, inwiefern das Ekelhafte als Chiffre fiir
Zersetzung fungiert54, denn gerade in faltiger oder hangender Textur wird die
Haut zu einem Synonym von Alter und Verfall.® ,|...] skin also has to be a
continuous surface, unbroken except for orifices.“® Wenn es aber gerade
Zersetzungs- und Verfallsprozesse sind, die das Ekelhafte schlechthin konno-
tieren, so ist nach den Bedingungen dieser Semantisierung von Verwesungs-
prozessen zu fragen. Denn trotz seiner engen und bedrohlichen Verbunden-
heit mit dem Tod ist der Verwesungsprozess auch und gerade als Folge kultu-
reller Bestimmungen als das Ekelhafte, mithin also als das Unertragliche und
Abgestolene, kodiert.

Die Arbeit Julia Kristevas befragt das AbstoBlende in Bezug auf Korper-
lichkeit. Sie theoretisiert den Ekel und das Ekelhafte im Zusammenhang mit
Korperbildern ausgehend von psychoanalytischen Theorien. Kern ihrer Un-
tersuchung ist der neu eingefiihrte Begriff des Abjekten (/’abject) als einer
zentralen Kategorie, die es ermoglicht, kulturelle Verwerfungs- und Aus-
schlussverfahren zu beschreiben.”” Ohne dass hier eine vollstindige und um-
fassende Diskussion des Begriffs geleistet werden konnte, soll er doch dort
umrissen werden, wo er aus der Perspektive des Horrorfilms und seiner Kor-
perdarstellungen relevant wird.

52 Wie schon von Kolnai herausgestellt: ,,Der Urgegenstand des Ekels ist der Er-
scheinungskreis der Féaulnis. Dazu gehoren auch: Verfall eines lebendigen Kor-
pers, Verwesung, Zersetzung, Leichengeruch, im allgemeinen der Ubergang des
Lebendigen in den Zustand des Toten.” Aurel Kolnai: Der Ekel, S. 536.

53 Karl Rosenkranz: Asthetik des HéBlichen, S. 313, zitiert nach Winnfried Men-
ninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung.

54 Auf die Konzeption der Haut sowie des Korperinneren wird im Zusammenhang
mit dem offenen und zerstiickelten Kérper in Kapitel VII noch einzugehen sein.
An dieser Stelle sollen zundchst am Beispiel der Haut nur die Merkmale her-
vorgehoben werden, die die Vorstellungen des Ekelhaften bestimmen.

55 Menninghaus hat darauf hingewiesen, dass seit der Antike das Ekelhafte im
Bild der alten und abstoBenden Frau, der vetula, vorgestellt und verhandelt
wird. Winfried Menninghaus: Ekel. Geschichte und Theorie einer starken Emp-
findung, S. 16. Als Gegensatz zum Bild der alternden oder zerfallenden Haut
hebt Elkins die Darstellungen des Inkarnats in der Renaissance, beispielsweise
bei Angelo Bronzino (1503-1572) und Raffaello Sanzio (1483-1520) hervor. Es
erscheint hier als Marmor, also als abstrahierte, glatte, idealisierte Fliche. Ein
solches Verfahren ist sicherlich auch fiir die Portraitmalerei des 19. Jahrhun-
derts, besonders bei Gesellschaftsmalern wie Jacques-Louis David (1748-1825),
Jean Auguste Dominique Ingres (1790-1867) oder James Tissot (1836-1902) zu
veranschlagen. James Elkins: Pictures of the Body. Pain and Metamorphosis, S.
59f.

56 James Elkins: Pictures of the Body. Pain and Metamorphosis, S. 61.

57 Julia Kristeva: Powers of Horror. An Essay on Abjection.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 33

Der Begriff des Abjekten, den Kristeva als Ersatz fiir den des Ekelhaften
einfiihrt, leitet sich aus dem Verb ,,abicere” (wegwerfen) her. Kristeva stellt
sich also mit dieser Begriffspragung gerade nicht in die Tradition der Theore-
tisierung des Ekels wie sie beispielsweise im 18. und 19. Jahrhundert erfolgt
ist.” Kristeva konturiert die Bedeutung des Begriffs folgendermaf3en:

Abject. It is something rejected from which one does not part, from which one does
not protect oneself as from an object. [...] It is thus not lack of cleanliness or health
that causes abjection but what disturbs identity, system, order. What does not respect

borders, positions, rules. The in-between, the ambiguous, the composite.“59

Hier scheinen disparate Bedeutungsfacetten auf, die in die Konzeption des
Abjekten einflieBen. Da wire einmal der Aspekt, dass im Abjekten offen-
sichtlich Fragen nach der Selbstabgrenzung verhandelt werden, sodann er-
schliet der Begriff die Dimension von sozialer und kultureller Ordnung,
genauer ihrer Destabilisierung und Gefihrdung. Beide Bedeutungsfelder
werden nun auch und gerade im Horrorfilm verhandelt: dort, wo das Phantas-
tische als das negativ und bedrohlich konnotierte Andere der jeweils diege-
tisch gesetzten Struktur oder Ordnung einbricht sowie auch im Zusammen-
hang mit dem monstrosen oder toten Korper als einer unfasslichen Bedro-
hung.

Das Abjekte ist nach Kristeva ein zentrales Moment im Hinblick auf den
Prozess der Identitétsbildung und -verfestigung. Es stellt zunichst einen un-
fassbaren Bereich an den Rindern des Selbst dar, der dem Ich entgegenge-
setzt ist. Als eine Form von ,,Ur“-Opposition, also einer elementaren und
universellen Opposition, steht es dem Ich als einer gefestigten und abge-
schlossenen Identitét bedrohlich entgegen. Gleichzeitig ist es aber auch als
die Bedingung des Ich zu begreifen, das sich eben nur durch Verwerfungs-
prozesse konstituieren kann. Kristeva konkretisiert das Abjekte anhand der
Vorstellung des miitterlichen Koérpers in seiner Relation zur symbolischen
Ordnung®’: Der prédifferentielle und begriffslose Zustand, wie ihn Kristeva
in der Subjekt-Objekt-Verschmelzung des Mutter-Kind-Verhéltnisses veror-
tet, muss iiberwunden werden, damit die Identitit sich konstituieren kann.
Dies verlduft nach Kristeva iiber Abgrenzungsprozesse, in denen das Ich sich
aus diesem prédifferentiellen Ursprungszustand herausschilt. Diese Identi-
titswerdung ist also als Enkulturation zu verstehen, die ein kulturelles Ich,
das Subjekt, erzeugt. Ebenso wird die undifferenzierte Materialitit dieses
Zustandes verworfen (wie ihn Kristeva im schwangeren Leib verkorpert
sieht): seine Ununterscheidbarkeit und Formlosigkeit, die Flissigkeiten und

58 Winfried Menninghaus: Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfin-
dung, S. 518f.

59 Julia Kristeva: Powers of Horror. An Essay on Abjection, S. 4.

60 Es geht hierbei nicht um einen empirischen miitterlichen Kérper. Es geht viel-
mehr um einen Zustand von Undifferenziertheit und Subjekt-Objekt-
Verschmelzung in der praddipalen Mutter-Kind-Beziehung. Dieser miitterliche
Korper muss nach Kristeva als Bedingung der Identititsfindung und Selbstab-
grenzung verworfen werden. Auch zeigt sich an dieser Stelle der Riickgriff
Kristevas auf Jacques Lacan und seine Konzeption der symbolischen Ordnung,
die von der ebenfalls symbolisch (und nicht real oder empirisch) aufgefassten
Vaterfigur reprasentiert wird.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

das FlieBende.®’ Denn genau diese spezifische Materialitit und Textur er-
scheint als Bedrohung der Grenzen und der Stabilitdt der Identitdt. Und da
Identitdt immer auch als korperliche zu denken ist, wird mit und im Absto-
Bungsprozess auch eine spezifische, ndmlich amorphe Korperlichkeit verwor-
fen, die der flieBenden Sekrete und inneren Korpersubstanzen, die mit der
Vorstellung des undifferenzierten Urzustands verkniipft sind. Vor diesem
Hintergrund wird versténdlich, warum, wie Bachtin beobachtet, ,,alle Merk-
male des Unvollendeten und Unfertigen* ebenso aus den Korperbildern ent-
fernt werden, wie auch alle ,,Erscheinungen des Innerk('jrperlichen“éz. Genau
diese Qualititen und Attribute kennzeichnen den werdenden Korper: Die
Differenz zwischen Ich und Welt ist noch nicht ausgebildet. Ebenso wird die
kulturelle und soziale Tabuisierung von organischen Verwertungs- und Um-
setzungsprozessen, von Korpersekreten und Ausscheidungen plausibel: So
wie die ersteren auf die Unfertigkeit, die Nicht-Abgeschlossenheit des Kor-
pers verweisen, betonen die letzteren die stets bedrohte Grenze zwischen
Korper und Welt oder brechen sie sogar zeitweise auf.

In der Enkulturation des Subjekts werden die formlosen, fliissigen, und
pordsen Korperaspekte verdrangt, kontrolliert und/oder unsichtbar gemacht,
wihrend die (scheinbar) konstanten und stabilisierenden Bestandteile des
Korpers (wie die Haut als Grenze zwischen innen und auflen) bestimmend
werden.

Die Verwerfung der pradifferentiellen Korperlichkeit setzt Kristeva auch
mit einer ,urspringlichen Verdrangung® gleich, die, vergleichbar mit der
Freudschen Bestimmung der Verdringung, in bedrohlich verzerrter Form
immer wiederkehrt — so in Gestalt des Abjekten. Das Abjekte ist demnach als
Gegenstand der Verwerfung aufzufassen, das Ekelgefiihle als Zeichen hefti-
ger Abwehr hervorruft. Bezogen auf Korperlichkeit bedeutet das Abjekte ein
undifferenziertes AbgestoBenes, das nicht (mehr) Teil der eigenen Physis ist.
Da das Abjekte nach Kristeva mit der Vorstellung einer — verworfenen —
Symbiose mit dem miitterlichen Korper untrennbar verkniipft ist, konnotiert
es immer die Korpersekrete und Substanzen des Korperinneren. Die gewalt-
same Abtrennung von diesen Substanzen ist fiir die festumrissene, individuel-
le Korperidentitit konstitutiv. Die Wiederkehr des Abjekten bedroht demnach
immer auch die stabile, abgeschlossene, somatische Identitit. Der Ekel ange-
sichts des Abjekten ist als Ausdruck der Furcht zu begreifen, diese im Ab-
grenzungsprozess gewonnene Identitdt zu verlieren, in den Zustand eines
instabilen, amorphen und verflieBenden Seins zuriickzufallen. Daher werden
Texturen, die das Abjekte evozieren, kulturell ausgegrenzt, kontrolliert oder
tabuisiert, daher sind auch und gerade, wie oben bereits gezeigt, die Vorstel-
lungen des Korperinneren, von Korperfliissigkeiten und Zersetzungsprozes-
sen kulturell als ekelhaft konnotiert. Sie evozieren einen Korper, dessen
Grenzen sich auflésen und der sich mit anderen Kérpern oder der ihn umge-
benden Welt vermischt, d.h. dessen Identitdt, Singularitit und Individualitit

61 Dieser Verwerfungsprozess verlduft nach Kristeva notwendigerweise iiber den
Spracherwerb. Hier schlieft Kristeva an de Saussures Sprachtheorie an, nach
der das Zeichen immer eine Unterscheidung, einen Ausschluss anderer Zeichen
bedeutet. Dieser Prozess von Abstrahierung und Differenzierung bildet nach
Kristeva den Gegensatz schlechthin zum ununterschiedenen, symbiotischen Zu-
stand der Mutter-Kind-Verschmelzung und markiert damit die Abtrennung von
ihm.

62 Michail Bachtin: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, S. 361f.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 35

verflie§t — das Andere einer festen Korperidentitdt. Daher ist der Ekel ange-
sichts von Korpersekreten und Verwesung mehr als nur die Reaktion auf eine
Verletzung &sthetischer Ideale oder bestehender Kérpernormen. Er ist auch
Ausdruck einer Bedrohung der physischen Identitdt durch einen Regress in
ein vorindividuelles Stadium, Ausdruck einer existenziellen Angst. Genau
deswegen strahlt der Ekel vor dem Abjekten auch stets in die Alltagswahr-
nehmung von Kérperlichkeit mit hinein. Stdndig und unaufhérlich miissen
die Grenzen des Korpers aufrechterhalten und gegen die ihn umgebende Au-
enwelt, aber auch gegeniiber dem eigenen Korperinneren abgegrenzt wer-
den. Denn auch und gerade das visuell nicht wahrnehmbare Korperinnere
evoziert das Abjekte.

,,The body’s inside in that case, shows up in order to compensate for the collapse of
the border between inside and outside. It is as if the skin, a fragile container, no
longer guaranteed the integrity of one’s “own and clean self” but, scraped or trans-
parent, invisible or taut, gave way before the dejection of its contents. Urine, blood,
sperm, excrement then show up in order to reassure a subject that is lacking its ,,own
and clean self*.“*

Somit kann plausibel werden, warum das Korperinnere, welches schlielich
Teil des korperlichen Selbst ist, zu etwas Bedrohlichem und daher Ekelhaf-
tem werden kann. Es steht fiir die Gefahr, die einmal gefestigte, aber immer
bedrohte und labile Identitdt konne infiltriert werden, sich vermischen und
auflgsen. Die Durchdringung der Kérpergrenzen oder auch die Vermischung
des Korpers mit seiner Umwelt oder mit anderen Korpern stellt die korperli-
che Identitdt in Frage. Aus dieser Perspektive erhdlt auch der Ekel vor der
Verwesung einen neuen Bedeutungsaspekt: Der Verwesungsprozess vernich-
tet korperliche Identitdt und stellt somit die Umkehr der Ich-Konstituierung
dar. Er 16st die gezogenen Grenzen auf und lédsst das festumrissene Korper-
bild verschwimmen.

Um sich vor dem Abjekten zu schiitzen, entfaltet die westliche Kultur
Ordnungssysteme, die es entweder ganz ausgrenzen oder ihm einen eigenen
Raum auferhalb sozialer Strukturen zuweisen. Diese werden beispielsweise
in den Differenzsetzungen von rein — unrein oder innen — aufen sichtbar.
Diese Oppositionen regulieren auch die Wahrmehmung von Kérperlichkeit,
wie noch zu sehen sein wird, ebenso die von Ekelhaftem, oder, in Kristevas
Terminologie, Abjektem.**

Im Hinblick auf die Darstellung des Ekelhaften im Horrorfilm ist zu-
néchst einmal auffillig, dass die Haupttriager der Ekelempfindung, némlich
Geruchs- und Tastsinn, vom Medium Film gar nicht adressiert werden (kon-
nen). Doch die visuelle Représentation des Ekelhaften findet sich in vielen
Horrorfilmen. Dabei bezieht sich das Genre meist auf Verfall und Verwe-
sungsphdnomene, die, wie oben bereits ausgemacht wurde, als die Chiffren
fiir das Ekelhafte schlechthin aufzufassen sind. Der ,,Erscheinungskreis der

63 Julia Kristeva: Powers of Horror. An Essay on Abjection, S. 53.

64 Im Zusammenhang mit der Darstellung des Korperinneren sowie auch des ver-
seuchten, also infizierten Korpers im Horrorfilm wird auf diese Differenzset-
zungen noch ausfiihrlicher einzugehen sein. Dabei soll auch Mary Douglas’
Theoretisierung von Unreinheit diskutiert werden, auf die Kristeva rekurriert.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

- . 65 . . . . .
Faulnis*” markiert im Horrorfilm meist einen beunruhigenden Grenzraum

zwischen Leben und Tod. Denn die verwesenden und verfallenden Leiber des
Horrorfilms sind keineswegs endgiiltig tot, sondern meist unheimlich belebt.
Dadurch werden sie zu Grenzfiguren, die zwischen scheinbar eindeutig oppo-
sitionellen Kategorien stehen. Die belebte, aber zerfallende Physis des Zom-
bies oder des Widergédngers im Horrorfilm destabilisiert somit die kulturellen
Vorstellungen von Binaritit, die gerade im Hinblick auf Leben und Tod als
essentiell aufgefasst und diskursiv naturalisiert werden. In diesem Sinn stellt
der verwesende Korper des Horrorfilms die Grenzfigur (fusion ﬁgure)66
schlechthin dar, in der als unvereinbar gedachte, kulturelle Kategorien zu-
sammenfallen. Genau aus diesem Grund erscheint die Grenzfigur als bedroh-
lich.

Das Ekelhafte ist an die Kategorie des Bedrohlichen anschlie8bar, geht
jedoch nicht vollstidndig in ihr auf. Vielmehr fiigt es der verwesenden Koérper-
lichkeit weitere Bedeutungsfacetten hinzu. Vorgénge der Zersetzung fungie-
ren kulturell, wie oben gesehen wurde, als Chiffren fiir die Auflésung von
(Korper)Grenzen. Im Horrorfilm reprasentiert das verwesende, untote Wesen
die grauenerregende Vorstellung einer Vernichtung korperlicher Identitit.
Der Korper, zerflieBend und zerfallend, ist nicht mehr wiedererkennbar oder
identifizierbar und in der Tat stellen die meisten Wiederginger im Horrorfilm
ein namenloses Grauen dar.®’

Halbfliissige oder schleimige Texturen zeichnen im Horrorfilm eine
hauptsédchlich monstrose oder mutierende, also eine werdende und unfertige
Korperlichkeit aus. Transformationsprozesse brechen die glatte, duflere Kor-
perhiille auf und lassen Sekrete hervorsickern. So in Bram Stoker’s Dracula,
in dem der Vampir in einem unruhigen Zustand zwischen Wachen und Schla-
fen im Sarg gezeigt wird. Rastlos und zuckend windet er sich in einem trans-
parenten, griinlichen Hautsack, der von Schleim tiberzogen ist. Der Korper ist
darunter nur vage und als amorphe Form zu erkennen, auch innerhalb des
Hautbeutels pulsiert schleimige Fliissigkeit. Die recht offensichtlich einge-
setzte prdnatale Bildlichkeit — der Hautsack als monstrése Gebarmutter —
wird in einer spiteren Einstellung bestitigt: Hier sieht der Zuschauer den
Vampir zum ersten Mal als jungen Mann, wéhrend er zuvor nur als uraltes
Wesen in Erscheinung trat. Eine monstrose wie phantastische (Wie-
der)Geburt also, die in radikaler Umkehrung der Altersprozesse den alten und
defigurierten Korper in einen jungen und schonen verwandelt. Die Transfor-
mationsszene markiert dabei das Stadium der Formlosigkeit und des Uber-
gangs, innerhalb dessen sich der Korper vielgestaltig und ungeformt gleich-
zeitig zeigt. Dabei verliert auch die Geschlechtlichkeit des sich transformie-
renden Korpers an Eindeutigkeit. Gerade in dieser Szene ruft der Schleim die
Assoziation an Geburt und Korperinneres auf, er reprasentiert hier die spezi-
fische Materialitdt des noch formlosen, pulsierenden Lebens vor jeder Diffe-
renzierung und vor der Konkretisierung korperlicher Identitit. Im Bild einer

65 Jens Malte Fischer: Produktiver Ekel. Zum Werk Howard Phillips Lovecrafts,
S. 316.

66 Noel Caroll: Philosophy of Horror or Paradoxes of the Heart.

67 Hier kann noch einmal auf den Geruch als Triager der Ekelempfindung hinge-
wiesen werden. Die Fragestellung, ob es eine der Attraktionen des Horrorfilms
darstellt, dass er Geruchsassoziationen aufruft, ist gerade im Hinblick auf die
Bilder von korperlicher Verwesung besonders interessant. Der Geruch der Ver-
wesung gilt als einer der ekelhaftesten Gertiche tiberhaupt.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 37

»widernatiirlichen* und phantastischen Geburt inszeniert der Horrorfilm den
Schrecken der amorphen Ungestalt.

In Gothic (Ken Russel, 1986) erscheint das formlos wimmelnde Leben
als das Ekelhafte schlechthin. Die einladend auf einer silbernen Platte présen-
tierte Nahrung verwandelt sich in einer zweiten Einstellung in ein heftiges
Gewimmel sich windender Maden. Auch die Maden, die hier zahllos in Er-
scheinung treten, evozieren den Schrecken des formlosen, lebendigen Ge-
mischs. Als zusammenhingende und amorphe Masse, in der das einzelne
Wesen kaum auszumachen ist, bilden sie die Vorstellung eines vorindividuel-
len Lebenszustands an seinem Ursprung ab: lThre Existenz ist an einen war-
men und feuchten Ort gebunden sowie untrennbar verkniipft mit und nahezu
ununterscheidbar von den Substanzen, von denen sie sich ndhren und in de-
nen sie ausgebriitet werden. Zugleich rufen somit gerade die Maden den To-
pos der Verwesung wieder auf, denn sie gelten als eine seiner Begleiterschei-
nungen. Kolnai schreibt iiber Ungeziefer als Objekt des Ekels:

~Zusammenfassend 1dBt sich kaum mehr sagen, als dass es sich auch beim ekelhaf-
ten Getier um den Eindruck eines ,,sinnlos* wogenden, formlosen, das Subjekt ir-
gendwie ,,anspringenden®, mit einem konkret fithlbaren Moderhauch des Verfalls,

des Lebens-,,Zerfressenen® behafteten Lebens handelt.«®

Kolnai erhebt die ,,Beziehung des Ekels zum positiv Vitalen, zum Bewe-
gungshaften®, also das Oszillieren zwischen gesteigert Lebendigem und be-
reits Verfallendem, zum spezifischen Kennzeichen des Ekels und seiner Ob-
jekte.®” Der Eindruck gesteigerter, wimmelnder und verschwenderischer Vi-
talitdt bei gleichzeitiger Ndhe zu Zerfalls- und Verwesungsprozessen scheint
den Zusammenbruch oder zumindest die Destabilisierung der dichotomisier-
ten Bedeutungskomplexe Leben und Tod zu markieren. Das Madengewim-
mel ist ein Phdnomen, das kulturell etablierte Bedeutungsfelder iiberschreitet
und ihre Kontur somit ,,unsauber* werden lisst.

In The Fly (David Cronenberg, 1985) wird das Ekelhafte aus einer Ver-
mischung der Gattungen gewonnen: Ein Mann mutiert zu einem Insekt. In-
folgedessen verliert sein Kérper zunehmend seine kulturell definierte Norm-
gestalt und wandelt sich zu einem konturlosen Zwischenwesen, das weder der
Kategorie des Menschlichen noch dem Bereich des Tierischen zuzuordnen
ist. Die fortschreitende Auflosung des Korpers, die klebrigen und schleimi-
gen Substanzen, die den langsamen und qualvollen Transformationsprozess
begleiten, die nach auBlen gekehrten Verwertungs- und Zersetzungsprozesse
von Nahrung — im Fliegen-Mensch-Wesen kulminieren die disparaten Bedeu-
tungsbereiche, die das Ekelhafte kennzeichnen.”” Ebenso wie die Made gilt
auch die Fliege als Begleiterscheinung von Schmutz und Faulnis. Die Trans-
formation eines Menschen zum Insekt erscheint umso dramatischer, da gera-
de diese Gattung in der westlichen Kultur als ekelhaft wahrgenommen wird.
Doch der Film formuliert den Ekel vornehmlich im Hinblick auf die tragische

68 Aurel Kolnai: Der Ekel, S. 541.

69 Ebd., S. 536.

70 Menschliche Gestalt und phantastisch mutiertes Mensch-Insekten-Wesen: Die
Fallhohe in The Fly ist umso prégnanter, als dass der Korper des méannlichen
Protagonisten, der die Transformation infolge eines an sich selbst vorgenomme-
nen Experiments erleidet, zunéchst als idealschoner Korper inszeniert wird.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

und unumkehrbare Transformation, die nicht vollzogene Umwandlung, die in
einem Zwischenbereich stagniert, in der die menschliche Gestalt nicht mehr,
die Gattung Insekt noch nicht erkennbar ist. Das Ekelhafte besteht gerade in
dem phantastischen Mutationsprozess, der nicht zum Abschluss kommt, im
Zustand des formlos Unfertigen.

1.3.2. Zum Begriff des Unheimlichen

Die zweifellos bekannteste Bestimmung des Unheimlichen hat Sigmund
Freud vorgelegt.

,[-..] das Unheimliche. Kein Zweifel, dal es zum Schreckhaften, Angst- und Grau-
enerregenden gehort, und ebenso sicher ist es, daf dies Wort nicht immer in einem
scharf zu bestimmenden Sinne gebraucht wird, so da3 es eben meist mit dem Angst-
erregenden iiberhaupt zusammenfillt. Aber man darf doch erwarten, daf3 ein beson-
derer Kern vorhanden ist, der die Verwendung eines besonderen Begriffswortes
rechtfertigt. Man mochte wissen, was dieser gemeinsame Kern ist, der etwa gestat-
tet, innerhalb des Angstlichen ein ,,Unheimliches* zu unterscheiden.«”!

Die freudsche Begriffsbestimmung setzt also mit der Frage ein, was das Un-
heimliche vom Angsterregenden unterscheidet und wie sich die Differenz
zwischen beiden Begriffen bezeichnen ldsst. Dabei ist hervorzuheben, dass
Freud grundsitzlich zwischen dem Unheimlichen in der Fiktion und dem
Unheimlichen des Erlebens unterscheidet. Seine Konzeption verwirft eine
asthetische Bedeutung des Begriffs und zieht nur die analytische in Betracht.
Das Interesse der freudschen Bestimmung des Unheimlichen richtet sich also
hauptsichlich auf die psychoanalytisch-therapeutische Ausrichtung des Be-
griffs. Daher ist es umso tiberraschender, dass Freud den Begriff aus einer
beispielhaften Lektiire von E.T.A. Hoffmanns ,,.Der Sandmann® gewinnt,
einem ,klassischen” phantastischen oder schwarzromantischen Text. Damit
begriindet Freud selbst die Tradition der psychoanalytischen Lektiire von
(literarischen) Texten, die bis in die Gegenwart hineinreicht. Bereits erwahnt
wurde die psychoanalytische, auf Lacans Freud-Lektiire rekurrierende Analy-
se von Filmtexten, wie sie die so genannte Screen-Theory leistet. Auch hat
sich die psychoanalytische Interpretation fiir die feministische Filmtheorie als
besonders ergiebig erwiesen.

Die von Freud vorgenommene, etymologische Herleitung des Wortes ge-
langt zu folgendem Ergebnis:

,,Das deutsche Wort ,,unheimlich” ist offenbar der Gegensatz zu heimlich, heimisch,
vertraut und der Schluf} liegt nahe, es sei etwas eben darum schreckhaft, weil es
nicht bekannt und vertraut ist. Natiirlich ist aber nicht alles schreckhaft, was neu und

nicht vertraut ist; die Bezichung ist nicht umkehrbar.«’

Das Unheimliche bildet aber nicht nur den Gegensatz zum Vertrauten oder
eben Heimlichen, es geht nach Freud auch aus ihm hervor. Er konstruiert also

71 Sigmund Freud: Das Unheimliche, S. 137.
72 Ebd., S. 138f.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 39

das Heimliche und Unheimliche als Differenzpaar, das jedoch aufeinander
verweist. Im Begriff des Unheimlichen ist damit das Heimliche impliziert,
das zwei verschiedene Bedeutungsfelder umfasst, einmal das Vertraute und
Behagliche73 und einmal das Verborgene, Geheime, Geheimgehaltene. Die
Relation der beiden Begriffe, des Unheimlichen und des Heimlichen, be-
stimmt Freud folgendermafen:

,,Unheimlich sei alles, was ein Geheimnis, im Verborgenen bleiben sollte und her-

. T4
vorgetreten ist.

Eine spezifische Form von Angst, eben ein Gefiithl von Unheimlichkeit, tritt
also als Effekt einer Enthiillung auf, eines Erscheinens von etwas zuvor oder
eigentlich Nichtsichtbaren oder Verborgenem. Dieses Moment einer Enthiil-
lung verschaltet Freud nun mit seiner Konzeption der Verdrangung. Der Be-
griff der Verdridngung ist zunédchst einmal als ein Vorgang der Abwehr be-
stimmt. Allgemein lédsst er sich als ein psychischer Mechanismus umschrei-
ben, der Gedanken und Triebregungen aus dem Bewusstsein eliminiert, die
die Stabilitdt der Psyche und Handlungsfiahigkeit des Subjekts beeintrachti-
gen konnen. Dieser — unbewusste — Vorgang gewéhrleistet die Identitdt des
Individuums, in dem Moment, da es durch Triebregungen oder Affekte
uberwiltigt zu werden droht. Der Verdrangungsmechanismus stellt die
stiarkste unter den unbewussten Abwehrtechniken dar, daher kénnen die Mo-
mente, die das psychische Gleichgewicht am nachhaltigsten bedrohen, durch
ihn auch am effektivsten abgewehrt werden. Allerdings ist er auch der fiir das
Individuum folgenreichste oder sogar geféhrlichste ,,Mechanismus®, was sich
darin manifestiert, dass er in enger Relation zur Neurosenbildung steht.

Die psychoanalytische Theorie der Verdringung besagt nun weiter, dass
jeder ,,Affekt einer Gefiihlsregung, gleichgiiltig von welcher Art, durch die
Verdriingung in Angst verwandelt“”” wird. Das Verdringte ist mithin auch als
etwas Verborgenes oder an die Grenze der Wahrnehmung Verschobenes auf-
zufassen, das im Moment seiner Wiederkehr oder seines Ausbrechens als
Angsterregendes in Erscheinung tritt. Der Verdringungsprozess verschiebt
oder verzerrt somit eigentlich vertraute Affekte. Das Unheimliche wire mit-
hin als die Wiederkehr von etwas Altbekanntem oder Vertrautem zu begrei-
fen, das durch die Verdridngung ,.entfremdet” worden ist. Der doppelte Trans-
fermechanismus, einmal die Verschiebung oder Abdringung, sodann das
spatere Wiederaufrufen transformiert Affekte oder Empfindungen und lasst
sie fremd und damit unheimlich werden. So wird plausibel, wie das Unheim-
liche als etwas bestimmt werden kann, das im ,,Verborgenen hitte bleiben
sollen und hervorgetreten ist“’®. Mit der Kategorie des Unheimlichen tritt
also nach Freud nicht das génzlich Fremde und Andere auf, sondern etwas
Vertrautes, das verfremdet und modifiziert worden ist und dabei ins Angster-
regende umschlidgt. Somit er6ffnet die Freudsche Konzeption eine Differenz-
setzung, die im Prozess der Verdrangung durch Verschiebung und Transfor-
mation briichig wird. Gerade diese Differenzsetzungen sind fiir Phantastik

73 Die Verwendung des Wortes ,,heimlich“ in diesem Sinn ist mittlerweile aller-
dings nicht mehr gebrauchlich.

74 Ebd., S. 143.

75 Ebd., S. 160.

76 Ebd., S. 161.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | UNHEIMLICHE INSKRIPTIONEN

und Horror zentral: Die Dichotomisierung von Vertrautem und Fremdem,
Selbst und dem Anderen. Als Ordnungsprinzipien liegen sie der phantasti-
schen Narration zugrunde, die den Einbruch des fremdartig Phantastischen in
die vertraute Welt schildert und ihr beunruhigendes Potential daraus gewinnt,
dass diese beiden distinkten semantischen Felder ineinander {ibergehen.

Freud untersucht den Begriff des Unheimlichen im Hinblick auf seine
Konzeption der Verdrangung als einen psychischen Prozess. Dieser Aspekt
soll fiir die vorliegende Untersuchung jedoch nicht weiter verfolgt werden.
Der Begriff soll vielmehr als wirkungsisthetischer behandelt werden. Dabei
zeigt sich an der Reziprozitit des Begriffs, der immer auf sein Gegenteil, das
Heimliche, also Vertraute und Bekannte verweist, dass er auch und gerade als
wirkungsésthetischer immer nur relativ zu bestimmen ist. Was als unheimlich
wahrgenommen wird, ist immer von der Erfahrung der Alltagswirklichkeit
bestimmt, denn das Unheimliche bezeichnet hier die entscheidende Differenz
oder Abweichung. Und in der Tat ldsst sich fiir die Kategorie des Unheimli-
chen eine historisch und kulturell bedingte Diversifikation festhalten, die sich
auch am Wandel des Horrorgenres zeigt. Den é&sthetischen und narrativen
Kontinuitéten stehen hier ebenso zahlreiche Modifikationen und Transforma-
tionen zur Seite, die das Feld des Unheimlichen umfassen. Dennoch greift
auch und gerade der Horrorfilm auf die diese Kategorie begriindende Diffe-
renzsetzung von Vertrautem und Unheimlichem zuriick. Meist ldsst er das
Unheimliche vehement und unvermittelt mit einer Wirklichkeit kollidieren,
die er zunéchst als eine dem Zuschauer vertraute und bekannte schildert, d.h.
er greift in dieser Beschreibung auf die vorherrschende Wirklichkeitsauffas-
sung mit spezifischen naturwissenschaftlichen Gewissheiten zuriick. Unheim-
lich am Eintreten der Geister, Untoten oder Vampire in die diegetisch gesetz-
te Wirklichkeit ist zudem, dass sie Fremdkorper darstellen, die aus einem von
der Wirklichkeit kategorial abgegrenzten Raum (dem Jenseits, der Holle usf.)
nach dem Tod verwandelt wiederkehren, aber dennoch als ehemals vertraute
Menschen wiedererkennbar sind.

Wenn die Freudsche Bestimmung des Unheimlichen als das Fremdwer-
den von etwas Vertrautem und die Erscheinung von etwas Verborgenem auch
im Hinblick auf die Korperdarstellungen des Horrorfilms aufgegriffen wer-
den soll, wire der unheimliche Korper, so die Vermutung, dann mithin als ein
Korper aufzufassen, der Transformationen und grundlegenden Verwandlun-
gen unterworfen worden ist. In der Tat inszeniert der Horrorfilm, wie noch zu
sehen sein wird, Korper, die sich verindern, von dem vertrauten Erschei-
nungsbild abweichen, die die bekannten, als ,,normal“ kodierten Korpervor-
stellungen aufbrechen oder negieren. Gleichzeitig werden sie trotz der Ver-
wandlungen weiterhin als ,.eigene* Korper inszeniert und wahrgenommen:
Der Ursprung des Unheimlichen liegt also im eigenen Leib verortet, es
stammt aus ihm selbst. Die klare Differenzsetzung von fremd und be-
kannt/vertraut zerfillt in der Kategorie des Unheimlichen, im unheimlichen
Korper fallen beide Momente zusammen. Hier riicken besonders die genrety-
pischen Verwandlungsszenen ins Blickfeld, die die Transformation des Men-
schen in eine Bestie beschreiben, wie im Fall des Tiermenschen. Der mensch-
liche Korper in seinem vertrauten Erscheinungsbild wird hier in Folge des
Umwandlungsprozesses fremd, weist aber, und dies ist entscheidend, weiter-
hin Residuen der menschlichen Physiognomie auf. Ein tierischer Korper, wie
er der kulturellen Vorstellung entspricht — ein Wolf beispielsweise oder eine
Katze — erscheint nicht als unheimlich, héchstens als bedrohlich oder gefihr-

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 41

lich. Dass jedoch an dem nicht vollstindig transformierten Leib der ehemali-
ge Korper noch erkannt werden kann, macht seine Unheimlichkeit aus. Auch
beim kranken Korper bezeichnet die Kategorie des Unheimlichen die
Fremdwerdung des Bekannten, das aber immer auch bekannt bleibt. Der vom
Vampirismus oder von einer phantastischen Seuche befallene Korper verdn-
dert sich, entwickelt unbestimmbare und unbekannte Symptome, wird sich
selbst fremd. Es scheint also, dass sich in der Kategorie des Unheimlichen,
wenn sie auf den Korper bezogen wird, auch die Angst vor dem Verlust der
bekannten und vertrauten korperlichen Identitdt manifestiert, die sich in
Transformations-, Mutations- oder Zerfallsprozesse auflost.

14.02.2026, 10:20:48. /de/s Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 10:20:48.

Access - [ IEmED



https://doi.org/10.14361/9783839408339-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

