
Samuel Strehle, Dr. phil., studierte So-
ziologie und Philosophie an der Albert-
Ludwigs-Universität Freiburg und pro-
movierte an der Universität Hamburg. Er 
war Stipendiat im Graduiertenkolleg »Das 
Reale in der Kultur der Moderne« an der 
Universität Konstanz und Wissenschaft-
licher Assistent an der Universität Basel. 
Gegenwärtig forscht er im Rahmen des 
DFG-Schwerpunktprogramms »Ästheti-
sche Eigenzeiten« am Institut für Sozio-
logie der Friedrich-Schiller-Universität 
Jena.

Worin liegt das Geheimnis der Lust am Bild? Welchen tie-
feren Genuss bereiten uns Bilder, dass wir sie so massenhaft 
konsumieren? Bis heute fehlt es an einer Bildsoziologie, die 
auch die psychischen Dimensionen der Bilder, ihre Faszi-
nationswirkungen und Lustgewinne, mit einbezieht. Diese 
Lücke schließt Samuel Strehle mit einem originellen For-
schungsprogramm. Er untersucht die Verwandtschaft von 
Bild und Traum, um das Geheimnis der Bilder zu ergründen. 
Bilder, so seine These, sind die kollektiven Träume der Ge-
sellschaft. Im Medium der Bilder bringen nicht nur einzelne 
Individuen, sondern ganze Kollektive ihre Wünsche, Ängste 
und Wirklichkeitserfahrungen zum Ausdruck. Die Lust an 
ihnen ist die Lust an der Wiederkehr des Verdrängten. Sie 
zu analysieren ist Aufgabe einer ›soziologischen Traumdeu-
tung‹, deren Grundlagen – im Zusammenspiel von Bildthe-
orie, Kulturtheorie und Psychoanalyse – hier erstmals ent-
wickelt werden.
Der letzte Teil des Buches wendet das Verfahren dieser 
Traumdeutung auf ein empirisches Beispiel an: den Spiel-
film The Dark Knight rund um den fiktiven Superhelden 
Batman. Was verraten uns die Bilder dieses Films über die 
Gesellschaft, die sie betrachtet? Welche kollektiven Stim-
mungen und Krisenerfahrungen lassen sich am Erfolg des 
Films ablesen? Oder anders gefragt: Wovon träumt eine Ge-
sellschaft, die von einem als Fledermaus maskierten Super-
helden träumt?

St
re

hl
e  •

 K
ol

le
kt

iv
ie

ru
ng

 d
er

 T
rä

um
e Samuel Strehle

Kollektivierung  
der Träume

Eine Kulturtheorie der Bilder 

Die meiste Zeit über sehen wir unse-
re Bilder gleichsam mit geschlossenen 
Augen. Wir genießen ihre Lustgewin-
ne, durchschauen aber nicht, woraus 
sich dieser Genuss eigentlich speist. 
Karl Marx’ berühmter Satz über den 
Fetischcharakter der Ware, der mühe-
los auch von Sigmund Freud stammen 
könnte, passt darum mindestens eben-
so gut auf die unbewussten Begierden 
der Bildkonsumenten: »Sie wissen das 
nicht, aber sie tun es.« Freud würde er-
gänzen: Eben darum, weil sie es nicht 
wissen, können sie es tun.

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

www.velbrueck-wissenschaft.de
ISBN 978-3-95832-172-4

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Samuel Strehle
Kollektivierung der Träume

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Samuel Strehle 
Kollektivierung  

der Träume
Eine Kulturtheorie der Bilder

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Publikation wurde freundlich unterstützt durch die Sig-
mund-Freud-Stiftung zur Förderung der Psychoanalyse e.V. und das 
DFG-Graduiertenkolleg Das Reale in der Kultur der Moderne.

Erste Auflage 2019
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2019

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-172-4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

Einleitung	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 9

1 	 Bild	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 23
	 1.1 	Die Repräsentationstheorie des Bildes .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 26
		  1.1.1 	Bild und Wirklichkeit: Die antike Mimesistheorie .   .   . 	 26
		  1.1.2 	Das Bild als anschauliches Zeichen: 
			   Semiotische Bildtheorien  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 38
	 1.2 	Die Präsenztheorie des Bildes  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	45
		  1.2.1 	Sichtbarkeit statt Repräsentation: 
			   Phänomenologische Bildtheorien  .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 45
		  1.2.2 	Das Nur-Bildmögliche: 
			   Max Imdahl und Gottfried Boehm .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 50
	 1.3 	Die Wirkungstheorie des Bildes  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	58
		  1.3.1 	Ästhetische Erfahrung: 
			   Die Entführungstheorie des Bildes .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 58
		  1.3.2 	Der Bildakt: 
			   Die affektiven und emotionalen Bildwirkungen  .  .   	 69

2 	 Kultur	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 77
	 2.1 	Kulturarbeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 80
		  2.1.1 	Kultur als Antwort  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 80
		  2.1.2 	Kultur als Labyrinth: Der Kulturmechanismus  .   .   . 	 85
	 2.2 	Verbildlichungsarbeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   	 90
		  2.2.1 	Bilder als symbolische Form: 
			   Ernst Cassirer und Arnold Gehlen .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 90
		  2.2.2 	Kollektive Imaginationen: Cornelius Castoriadis .  .   	 98
		  2.2.3 	Imaginationskollektivierung: 
			   Eine materialistische Theorie des Imaginären  .  .  .    	105
	 2.3 	Spiel	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	115
		  2.3.1 	Kunst, Spiel, Unterhaltung: 
			   Der gesellschaftliche Ort der Bilder  .  .  .  .  .  .  .  .         	115
		  2.3.2 	Bilder als Ausbruch aus der Wirklichkeit: 
			   Eine Spieltheorie der Kultur .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             	125

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 	 Traum	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	135
	 3.1 	Am Schauplatz der Träume .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	136
		  3.1.1 	Der Schlaf der Vernunft: Freuds Traumdeutung .  .   	136
		  3.1.2 	Der psychische Transformationsprozess der Bilder: 
			   Die Traumarbeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                   	148
		  3.1.3 	Vom Trauma zum Traum zum Bild: Der Wolfstraum  .  	155	
	 3.2 	Kollektivierung der Träume .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	165
		  3.2.1 	Gemeinsame Tagträume: 
			   Ein intersubjektives Resonanzmodell der Kunst .  .   	165
		  3.2.2 	Kunstform und Sozialform: 
			   Das bildliche Unbewusste .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	173
	 3.3 	Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten .  .  .  .  .  .       	180
		  3.3.1 	Zum Begriff des gesellschaftlichen Unbewussten  .   . 	180
		  3.3.2 	Imaginäre Lösungen: 
			   Bilder als gesellschaftliche Wünsche .  .  .  .  .  .  .  .         	187

4 	 Wirklichkeit  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	194
	 4.1 	The Dark Knight – Hintergründe und Überblick .   .   . 	196
		  4.1.1 	Von 1939 bis heute: 
			   Batman als Teil der globalen Populärkultur .  .  .  .     	196
		  4.1.2 	»Reboot« des Batman-Mythos: 
			   Christopher Nolans Spielfilm-Trilogie .  .  .  .  .  .  .        	206
	 4.2 	Einzelbildanalysen .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	210
		  4.2.1 	»Welcome to a world without rules«: 
			   Das Filmplakat zu The Dark Knight .  .  .  .  .  .  .        	210
		  4.2.2 	Batman über den Dächern: 
			   Der autoritäre Traumwunsch des Films  .  .  .  .  .  .       	220
		  4.2.3 	Der Joker verbrennt das Geld: 
			   Der anarchische Traumwunsch des Films  .  .  .  .  .      	231
		  4.2.4 	Brüderliche Massen: 
			   Der utopische Traumwunsch des Films  .  .  .  .  .  .       	242
		  4.2.5 	Erlösung und Himmelfahrt: 
			   Der religiöse Traumwunsch des Films .  .  .  .  .  .  .        	256
	 4.3 	Wunsch und Wirklichkeit: Warum träumt wer wovon? .  	264

5 	 Fazit	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	277

Quellenverzeichnis .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	291
	 Literatur	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	291
	 Comics	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	343
	 Filme	  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	344	
	 Abbildungen  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	344

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»While listening to your dream I had a dream…«

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Einleitung

Alles, auch das Bild, nimmt seinen Anfang im Dunkel der Nacht. So je-
denfalls berichtet Hegel uns vom Ursprung der Bilder in einem als Je-
naer Realphilosophie bekannten Vorlesungsmanuskript aus dem Win-
tersemester 1805/1806. Dort schildert der Philosoph in einer rätselhaft 
anmutenden Szene die plötzliche Erscheinung eines visuellen Bildes vor 
dem inneren Auge eines Subjekts. Aus der dunklen »Nacht der Welt« 
heraus katapultiert sich ein blutiger Kopf in den grell beleuchteten Vor-
dergrund:

»[I]n phantasmagorischen Vorstellungen ist es rings um Nacht, hier 
schießt dann ein blutig Kopf, – dort eine andere weisse Gestalt plötz-
lich hervor, und verschwinden ebenso – Diese Nacht erblickt man wenn 
man dem Menschen ins Auge blickt – in eine Nacht hinein, die furcht-
bar wird, – es hängt die Nacht der Welt hier einem entgegen.« (Hegel 
1805–1806: 87a)

Worum handelt es sich bei diesen »phantasmagorischen Vorstellungen«? 
Beschreibt Hegel einen Traum, eine Phantasie oder gar eine halluzinatori-
sche Wahnvorstellung? In diese Richtung jedenfalls, als abgründiges Pro-
dukt der psychischen Einbildungskraft, wird die Phantasmagorie Hegels 
zumeist interpretiert.1 Dafür spricht unabweisbar der Textzusammenhang: 
»Diese Nacht erblickt man wenn man dem Menschen ins Auge blickt«, 
heißt es im Zitat; die Phantasmagorie ist also kein äußeres Geschehen, 
sondern eine »Ideenassociation« (ebd.) im Inneren des Subjekts, wie He-
gel weiter unten im Text ausführt. Die Phantasmagorie ist ein literari-
sches Bild für die bildschöpfende Kraft der menschlichen Phantasie. Sie 
beschreibt die Fähigkeit des Geistes, »aus dieser Nacht die Bilder hervor-
zuziehen, oder sie hinunterfallen zu lassen« (ebd.), ergänzt Hegel in einer 
Randbemerkung seines Manuskripts. Was in der Nacht der Welt in Er-
scheinung tritt, ist die »Macht« der Psyche zum schöpferischen »Selbstset-
zen« (ebd.), zum zauberischen Hervorbringen neuer Bilder aus sich selbst. 

Auch auf den Leser hat das literarische Bild vom blutigen Kopf eine 
derart zauberische Wirkung. Dem unvermittelten Auftauchen des Bildes 
im Inneren des Subjekts entspricht die Stellung der Passage im Text, aus 
dessen Erzählfluss das Bild seinerseits mit unvermittelter Schockwirkung 

1		  Zu den gängigen Interpretationen von Hegels »Nacht der Welt« vgl. v. a. die 
einflussreiche Deutung durch Slavoj Žižek (1998: 14–16, 1999: 42–49) so-
wie Bronfen (2008: 103–120) und Sandkaulen (2010: 478–484); zur Deu-
tungsgeschichte der Passage außerdem die Bemerkungen bei Kojève (1947: 
268), Bataille (1955: 9) und Castoriadis (1975: 218 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

heraussticht. Hegels Erzählung von der Genese der Bilder lässt auch vor 
unseren Augen ein inneres Bild wie einen düsteren Tagtraum aus dem 
Nichts entstehen, dessen suggestive Wirkung uns sofort ergreift und in 
den Bann zieht. Dass es »rings um Nacht« ist, die Szene also aus dem 
Dunkel vor das innere Auge des Betrachters »schießt«, verstärkt diesen 
Effekt noch, indem es das Geschehen aus allen raumzeitlichen Bezügen 
herauslöst und ins Niemandsland einer Traumwelt verlegt. Was wir se-
hen, ist eine surreal anmutende Szene, die uns verstört, wie ein Alptraum 
uns verstört. Mit Wucht und archaischer Energie drängt sich das Bild vom 
blutigen Kopf, der auftaucht und wieder verschwindet, vor unsere Au-
gen und drückt sich in unsere Vorstellungswelt ein. Wären es echte Kör-
perteile, die derart umherflögen, wären wir nachhaltig traumatisiert: Der 
Zauberkünstler Hegel führt uns das Horrorbild einer Zerstückelung vor.

Aber es ist kein eigentliches Trauma, das dieses Bild in uns auslöst. 
Seine Wirkung ist verschieden von derjenigen, die es auslöste, würden 
wir einer realen Zerstückelung beiwohnen. Im Gegenteil übt die düste-
re Phantasmagorie in Hegels Text eine morbide Faszination auf uns aus, 
verschafft uns gar eine eigentümliche Art von Leselust. Wir genießen 
diese dunkle, abgründige und rätselhafte Passage in Hegels Text; auch 
in diesem Sinne ›verzaubert‹ uns seine Phantasmagorie. Was hat es mit 
dieser seltsamen Lust am Schrecklichen auf sich? Was gefällt uns an ei-
nem blutigen Kopf und anderen weißen Gestalten, die hervorschießen 
und wieder verschwinden? Das Rätsel löst sich, wenn wir die »phantas-
magorischen Vorstellungen« aus Hegels Text viel zitiertem Text in ihren 
zeitgeschichtlichen Kontext zurückversetzen – und damit ins Reich der 
Populärkultur und der Unterhaltung. Phantasmagorien nämlich waren 
zu jener Zeit etwas gänzlich anderes, als es die nachträglichen, allzu ge-
lehrten Deutungen der Hegel-Interpreten suggerieren. 

Im Jahr 1888 immerhin wusste man noch, was eine Phantasmagorie 
ist: die »Darstellung von gespensterhaften Gestalten u. dgl. mithilfe op-
tischer Vorrichtungen«, wie es in einer Ausgabe von Meyers Konversa-
tions-Lexikon (1888: 985) heißt. Phantasmagorien im ursprünglichen 
Sinne waren keine inneren Bilder, sondern technische Bildapparaturen, 
die ein sensationsgieriges Publikum mit schockartigen Spezialeffekten 
beeindruckten. Mit Hilfe einer komplexen Anordnung von Glasmale-
reien, einem fahrbaren Projektor, Spiegeln, Licht und Nebel wurden die 
»gespensterhaften Gestalten« nach dem Prinzip der Laterna magica in 
den Zuschauerraum projiziert, um als bewegte Bilder Angst und Schre-
cken zu verbreiten. Die Phantasmagorie war eine Medienattraktion, eine 
Art von Horrorfilm avant la lettre noch vor der eigentlichen Erfindung 
des Films.2 Als ihr Erfinder gilt gemeinhin, wenn auch nicht vollkommen 

2		  Zur Phantasmagorie im Kontext der »invention of the uncanny« im 18. 
Jahrhundert vgl. Castle (1995: 140–167); ausführliche Beschreibungen 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

zu Recht, der belgische Illusionskünstler Étienne-Gaspard Robert (mit 
Künstlernamen Robertson), der seine Apparatur des Schreckens seit dem 
Jahr 1798, also nur wenige Jahre vor Hegels Vorlesung, unter anderem 
im Keller eines alten Kapuzinerklosters in Paris aufführte.3 In Robert-
sons Memoiren (1831) findet sich die Abbildung einer solchen »Fantas-
magorie« (Abb. 1).

Ähnliche Attraktionen wurden auch in Deutschland aufgeführt, so 
etwa im Jahr 1796 von Johann Carl Enslen in Berlin.4 Insofern ist es 
nicht unwahrscheinlich, dass Hegel solche publikumsträchtigen Gespens-
ter-Shows zumindest vom Hörensagen kannte. Fast drängt sich der Ein-
druck auf, die »phantasmagorischen Vorstellungen« aus seiner Vorlesung 
bezögen sich ganz direkt auf Robertsons Phantasmagorie.5  Denn die Ab-
bildung aus dem Klosterkeller scheint nahezu unmittelbar wiederzugeben, 
wovon die Textpassage spricht: links oben eine weiße Gestalt, rechts ei-
nen abgetrennten (wenn auch unblutigen) Schädel, die beide in greller 
Beleuchtung plötzlich hervorschießen, während es rings um Nacht ist.

Das Bild zeigt aber noch etwas anderes, wovon man bei Hegel nichts 
liest. Was bei ihm fehlt, in den ursprünglichen Phantasmagorien jedoch 
umso größeren Raum einnimmt, ist die soziale Seite der phantasmagori-
schen Vorstellungen: ihre Zuschauer. Diese sind immerhin bereits in der 
ursprünglichen Wortbedeutung von »Phantasmagorie« enthalten, einer 
Zusammenziehung aus phantasma (gr. »Trugbild«6) und agora – dem 

finden sich darüber hinaus bei Mannoni (1996), Hick (1999: 146–156), 
Rossell (2002) und Warner (2006: 147–156).

3		  In Robertsons Memoiren ist das Jahr 1797 angeführt (vgl. Abb. 1), der akri
bisch recherchierte Aufsatz von Mannoni (vgl. 1996: 399) und einige ande-
re Quellen (z. B. Hick 1999: 148, Rossel 2002: 142) nennen hingegen das 
Jahr 1798 als Datum der Uraufführung. In jedem Fall wurden Apparaturen 
dieser Art und sogar der Name jedoch schon einige Zeit vor Robertson ge-
prägt, so insbesondere von Paul Philidor, der seine eigene »Phantasmagorie« 
zum ersten Mal 1790 in Wien und ab 1792 in Paris aufführte (vgl. Mannoni 
1996: 393–396, Rossel 2002: 141 f.). Technische Entwürfe von ›Gespens-
termaschinen‹ nach dem Prinzip der Laterna magica lassen sich noch wei-
ter zurückverfolgen (vgl. Mannoni 1996: 391 f., Hick 1999: 151 f.).

4		  Vgl. Rossel (2002: 141). Ein Überblick über weitere Schausteller findet sich 
bei Mannoni (1996: 390–396) sowie bei Hick (1999: 153–156).

5		  Der vermutliche Zusammenhang zwischen Hegels »Nacht der Welt« und 
den optischen Phantasmagorien wurde meiner Kenntnis nach zum ersten 
Mal von Stefan Andriopoulos (vgl. 2013: 9 f.) erkannt, der ausgehend von 
dieser Entdeckung versucht, im Anschluss an Friedrich Kittlers Konzept des 
›medientechnischen Aprioris‹ (vgl. ebd.: 12 f.) die »crucial role of spiritua-
lism and optical media for the emergence of German idealism« (ebd.: 15) 
herauszuarbeiten.

6		  Wenn nicht anders angegeben, erfolgen alle griechischen Wortangaben hier 
und im Weiteren nach Gemoll (1965), alle lateinischen nach Stowasser (1974).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

öffentlichen Versammlungsplatz der antiken Griechen – bzw. agourein 
– der öffentlichen Rede auf einem solchen Platz vor einer versammelten 
Menschenmenge.7  

Die Abbildung von Robertsons Phantasmagorie zeigt die Menschen-
menge in heller Aufregung. Einige von ihnen sind vor Schreck aufge-
sprungen und schlagen mit ihren Armen oder Stöcken um sich, ein an-
derer zieht seinen Degen aus der Scheide. Am rechten Rand des Bildes 
erheben zwei Frauen die Hände zum Gebet, und ganz im Vordergrund 
hat sich ein Besucher mit eingezogenem Kopf auf den Boden geworfen. 
Halten sie die Trugbilder des Illusionskünstlers etwa allzu gutgläubig für 
echte Gespenster? Oder reagiert ihr Körper lediglich reflexhaft und noch 
vor allem Denken auf die hervorschießenden Schreckensbilder, weil von 
ihnen eine Schockwirkung auf die Sinne ausgeht, der sich kein Bewusst-
sein entziehen kann, so aufgeklärt es sich auch dünken mag? 

Im ›Kino der Attraktionen‹, dem frühen wie dem gegenwärtigen, le-
ben die phantasmagorischen Schockapparaturen bis heute fort.8 Zwar 

7		  Insofern ist Derridas Etymologie des Wortes als »öffentliche Verlautbarung« 
(Derrida 1993: 151; im Original: »parole publique«) nicht ganz so abwegig, 
wie es Andriopoulos (2013: 12) unterstellt; auch wenn es sich dabei tatsäch-
lich nicht um eine sprachliche Verlautbarung handelt, wie er zu Recht betont.

8		  Zum »cinema of attractions« in der Frühphase des Kinos bis ca. 1906 
vgl. Gunning (1986). Der Terminus wurzelt in Sergej Eisensteins »Monta-
ge der Filmattraktionen« (Eisenstein 1924), beschränkt sich jedoch nicht 

Abb. 1: Louis-François Lejeune: Fantasmagorie de Robertson dans la Cour 
des Capucines en 1797. Frontispiz aus Étienne-Gaspard Robertson: Mémoires 
récréatifs scientifiques et anecdotiques, 1831.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

sind die heutigen Zuschauer im Kinosessel in der Regel abgebrühter als 
die geradezu hysterisch erregten Besucher bei Robertson. Aber selbst 
wir können uns nicht immer gegen die aufsteigenden Affekte wehren, 
die manche Bilder in uns hervorrufen. Auch im Kinosessel des 21. Jahr-
hunderts erhöhen sich Pulsschlag und Atemfrequenz, zucken Finger zu-
sammen und krallen sich fester in die Hand des Nebensitzers, werden 
Augen zusammengekniffen oder dreht sich gar der Magen um, wenn es 
das Kino allzu bunt mit uns treibt. Spätestens angesichts dieser extre-
men Phänomene stellt sich die Frage, die bereits Robertsons Ur-Phan-
tasmagorie an uns stellt: Warum um alles in der Welt liefern Menschen 
sich freiwillig solchen Erfahrungen visueller Unlust aus und zahlen da-
für sogar Eintrittsgeld? 

Betrachten wir die Abbildung noch einmal etwas genauer, so erken-
nen wir, dass durchaus nicht alle Besucher dieselben Reaktionen der Un-
lust, der Angst und des Unbehagens zeigen. Die Dame in der zweiten Rei-
he vorne hat ein geradezu verzücktes Lächeln auf den Lippen. Auch der 
Mann direkt hinter ihr, der ihr etwas zuzuschieben scheint, wirkt vom 
Grauen nicht allzu tief ergriffen. Eine Reihe weiter hinten lässt sich gar 
eine erotische Szene beobachten. Ein Mann hat den Arm um eine Dame 
gelegt und versucht, sie auf den Mund zu küssen; ein anderer drückt ihr 
ungestüm einen Handkuss auf. Was ist das für eine seltsame Art von 
Schrecken, die erotische Annäherungen provoziert oder wenigstens be-
günstigt? Dabei sollten uns solche Knutschszenen eigentlich nicht über-
raschen, denn auch sie kennen wir aus dem heutigen Kinosaal. Wer sie 
schon einmal erlebt hat, ahnt ihr Geheimnis: Es ist gerade der gewaltsa-
me ›Durchgriff‹ des Bildes auf den Körper, die Zertrümmerung der so-
zialen Konventionen durch die archaische Wucht des Bildes und folg-
lich die Befreiung, die von dieser Erschütterung ausgeht, auf die sich der 
Lustgewinn solcher Szenen gründet.

Diese Befreiungskraft der bildlichen Erschütterung potenziert sich 
noch, wenn wir sie nicht nur von den einzelnen Zuschauern aus den-
ken, sondern von der Gemeinschaft aus, die sie durch ihre Versamm-
lung im Klosterkeller bilden. So liegt zumindest ein Teil der Lust nicht 
nur in den Beziehungen der Menschen zu den Bildern selbst, sondern 
auch in den Beziehungen zu anderen Menschen begründet, die sie mit 
Hilfe der Bilder eingehen. Die Zuschauer der Phantasmagorie intera-
gieren in gewisser Weise doppelt: einerseits mit den Bildern, die sie als 
Angst einflößendes Gegenüber erleben, und andererseits mit den übri-
gen Zuschauern, deren Beziehungen durch die Wirkung der Bilder ver-
ändert oder zum Teil überhaupt erst ermöglicht werden wie im Fall der 

auf dessen Stilmittel der ›Attraktionsmontage‹. Zur Übertragung des Kon-
zepts auf spätere Filme und insbesondere das Hollywood-Kino vgl. Strau-
ven (2006).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

erotischen Anbahnungsversuche, bei denen das Bilderlebnis eine enthem-
mende Wirkung entfaltet. Der gemeinsame Bildkonsum verwandelt die 
einzelnen Betrachter in Bestandteile einer »Sehgemeinschaft«, wie Jür-
gen Raab es in seiner Visuellen Wissenssoziologie (2008) genannt hat. 
Die fremde Welt, die das Bild eröffnet und in die es uns entführt, wird 
gemeinschaftlich betreten. Einerseits katapultieren uns die Bilder aus der 
gewohnten sozialen Welt und zertrümmern ihre Konventionen, anderer-
seits lassen sie im selben Moment eine ganz neue gemeinsame Welt ent-
stehen, in der wir uns freier und ungezwungener bewegen können als in 
der Alltagswelt.

Diese Sehgemeinschaften, vor allem aber die kollektiven Bilder, die in 
ihnen zirkulieren und durch diese Zirkulation zu sozialen Tatbeständen 
werden, sind der eigentliche Gegenstand dieses Buches. Es interessiert 
sich für die Makrodimension der Bilder als Teil des ›gesellschaftlichen 
Imaginären‹, also für all jene Bilder, die nicht nur einzelnen Individuen, 
sondern größeren Kollektiven oder ganzen Gesellschaften Lust bereiten. 
Warum genießen wir solche Bilder, und was verraten sie uns über die je-
weilige Gesellschaft, die sich in ihnen so bereitwillig wiederfindet? Was 
bedeutet die Lust am Bild, die sich bereits in der Phantasmagorie im 
Klosterkeller des Jahres 1798 als eigentümliche Mischung aus Lust und 
Unlust erwiesen hatte – gerade wenn sie nicht nur als Lust von Einzel-
nen, sondern auch als kollektive Lust am Bild verstanden wird? 

Zwar wird es im Folgenden nicht ausschließlich und noch nicht ein-
mal primär um die angsterregenden Bilder der Phantasmagorie und ih-
rer Nachfolger etwa im Horrorfilm gehen9, sondern zumeist um die we-
niger schrecklichen Bilder aus anderen Bereichen des gesellschaftlichen 
Bilderkonsums. Dennoch kann das Beispiel der Phantasmagorie als pa-
radigmatisch gelten für den Fokus, den dieses Buch gegenüber den Bil-
dern einnimmt. Denn die Lust am Schrecken offenbart, wie viel Psyche 
im Spiel ist, wenn wir Bilder konsumieren – und zwar nicht nur auf der 
individuellen, sondern auch auf der kollektiven Ebene des Bildgebrauchs. 

Bilder sind die kollektiven Träume der Gesellschaft – so lautet, auf 
die knappste Formel gebracht, die Leitidee meines als Grundlegung ei-
ner allgemeinen ›Bildsoziologie‹10 konzipierten Buches. Als bloße Formel 

9		  Für eine Analyse genau dieser Bilder und damit des »paradox of pleasurable 
fear« in Horrorfilm und Thriller vgl. die Studie von Julian Hanich (2010a), 
die gleichermaßen die affektiven und körperlichen wie die sozialen bzw. 
kollektiven (dazu auch: Hanich 2010b) Dimensionen des Filmgenusses be-
leuchtet und darüber hinaus wichtige Differenzierungen zwischen »direct 
horror«, »suggested horror«, »shock«, »dread« und »terror« einführt.

10		 Zum Begriff der »Bildsoziologie« vgl. Strehle (2008a: 58), dort allerdings 
noch ohne nähere Bestimmung eines entsprechenden Forschungspro-
gramms; stärker im Sinne des hier entwickelten Programms vgl. Strehle 
(2014).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

ist diese Analogie von Bild und Traum durchaus nicht neu, sondern re-
präsentiert eine ganze, geradezu klassische Strömung insbesondere, aber 
nicht nur, der psychoanalytischen und psychoanalytisch beeinflussten 
Filmtheorie.11 Umfassend ausbuchstabiert und systematisch entfaltet 
wurde diese Analogie indessen bis heute nicht, und insbesondere die 
konzeptuelle Verbindung von Bildtheorie, Psychoanalyse und Soziologie 
stellt – wie die (gelungene) Verbindung von Psychoanalyse und Soziolo-
gie überhaupt – nach wie vor ein Desiderat der Forschung dar.12 Bereits 
die Übertragbarkeit der Bild-als-Traum-Analogie auf andere Bildarten 
außer den bewegten Bildern des Kinos ist ungeklärt; dabei hatte gerade 
Freud, der große Traumtheoretiker des 20. Jahrhunderts, die systema-
tische Beziehung von Bild und Traum an zentraler Stelle zum Ausdruck 
gebracht. Der Traum, so lautet seine Definition, ist die »Umsetzung von 
Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916–1917: 182). Diese Definiti-
on macht nicht automatisch jede »Umsetzung von Gedanken in visuel-
le Bilder« sogleich zu einem echten Traum, verweist jedoch zumindest 
auf eine gewisse Verwandtschaft zwischen den Traumvorgängen im In-
neren des Subjekts und den äußeren Bildern etwa der Kunst, des Spiel-
films oder der Phantasmagorien.

Wo aber Träume sind, ja bereits wo ›Ideenassociationen‹ sind, wie He-
gel sie genannt hatte, da ist auch Unbewusstes. Darum fallen nicht nur 
die inneren Bilder des Schlafs, sondern auch die öffentlichen Bilder der 
Gesellschaft in den Untersuchungsbereich der Psychoanalyse als Wissen-
schaft vom Unbewussten. Eine Soziologie, welche die ›Traumfunktion‹ 
der gesellschaftlichen Bilder erfassen will, kann folglich nur als psycho-
analytisch fundierte Bildsoziologie sinnvoll betrieben werden. Aus ihrer 
Sicht erscheinen die gesellschaftlichen Bilder als psychische Ausdrucks-
bewegungen nicht nur der einzelnen Gesellschaftsmitglieder, sondern 
durch diese und ihren massenhaften Bildgebrauch hindurch zugleich als 
Ausdrucksbewegungen ganzer Kollektive. Als Kulturtheorie untersucht 
sie die Funktion der Bilder im makrosozialen Gesamtprozess der Gesell-
schaft, das heißt ihre Einbettung in das, was Freud die »Kulturarbeit« 
(1930: 141) genannt hatte. Bilder, so wird sich zeigen, sind ein zentrales 

11		 Zur Film-als-Traum-Analogie in der Filmtheorie siehe die Literaturangaben 
auf S. 138 f., Anm. 6.

12		 Einen umfassenden Überblick über die Rezeption der Psychoanalyse in der 
Soziologie bietet Johann August Schülein (2016, v. a. 123–182; kürzer auch 
2006), der – trotz einiger historischer Annäherungen etwa von Seiten der 
Kritischen Theorie – einen fehlenden Austausch zwischen den beiden Dis-
ziplinen beklagt. Als größtes Desiderat der heutigen Forschung benennt er 
u. a. die Entwicklung einer umfassenden Theorie der »Gesellschaft als Ge-
samtzusammenhang der sozialen wie der psychischen Faktoren« (Schülein 
2006: 422), die nur durch Soziologie und Psychoanalyse gemeinsam zu leis-
ten sei (vgl. ebd.: 421 f.).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

Medium dieser Kulturarbeit und damit ein elementarer Bestandteil der 
Art und Weise, wie Gesellschaften sich zu sich selbst verhalten und wie 
sie im Medium geteilter Vorstellungen ›über sich nachdenken‹. 

Was ›Bild-Soziologie‹ in diesem Zusammenhang genau meint, wird im 
Kontrast zu anderen, auf den ersten Blick verwandten Ansätzen der so-
ziologischen und außersoziologischen Beschäftigung mit Bildern deut-
lich. Im Unterschied etwa zu den zumeist eher auf immaterielle Vorstel-
lungsbilder abzielenden Theorien des gesellschaftlichen Imaginären (vgl. 
insbesondere Castoriadis 1975; dazu Abschnitt 2.2.2 dieses Buches) oder 
den soziologischen Forschungen zu den ›Metaphern der Gesellschaft‹13  
fragt meine Bildsoziologie als Soziologie der materiellen Bilder nicht 
nur nach den gesellschaftlichen Vorstellungen als solchen, sondern auch 
nach den materiellen Medien dieser Vorstellungen. Dabei interessiert sie 
sich vor allem für die Funktion dieser Medien im Prozess des Kollek-
tivwerdens von Vorstellungen bzw., wie es heißen wird, im Prozess der 
›Imaginationskollektivierung‹ (vgl. 2.2.3). Denn die Inhalte des gesell-
schaftlichen Imaginären stehen nicht von vornherein schon als kollektive 
Vorstellungen zur Verfügung, sondern müssen in kollektive Vorstellun-
gen erst verwandelt werden – nicht allein, aber insbesondere durch ma-
terielle Bildzirkulation, das heißt durch materielle Ausbreitung im ›Bild
raum‹ der Gesellschaft.

Von kunstsoziologischen Zugängen unterscheidet sich meine Bildso-
ziologie dadurch, dass sie sich nicht nur für die Bilder des Kunstsystems 
interessiert (vgl. jedoch 2.3.1), sondern für prinzipiell jedwede Art von 
›ästhetischen‹ Bildern. Damit sind alle Bilder gemeint, die wir um ihrer 
selbst willen betrachten, weil sie uns eine wie auch immer geartete ›Lust 
am Bild‹ bereiten und nicht etwa als bloßes Hilfsmittel für externe Zwe-
cke dienen wie Diagramme, Verkehrszeichen oder technische Bauplä-
ne. Zu den ästhetischen Bildern in diesem Sinne zählen beispielsweise 
Kunstgemälde, Spielfilme, TV-Serien und Comics, aber auch Postkarten, 
Urlaubsfotografien oder die ›Starfotografien‹ in Zeitschriften, im Fern-
sehen oder im Internet.14 Von soziologischem Interesse sind hierbei vor 

13		 Vgl. hierzu u. a. Lüdemann (2000), Farzin (2011), Schlechtriemen (2014a) 
und Junge (2015).

14		 Auch die gegenstandslosen Bilder der modernen Kunst fallen definitionsge-
mäß in den Untersuchungsbereich meines Ansatzes; ebenso die Bilder der 
Werbung, die zwar sehr wohl externen (nämlich ökonomischen) Zwecken 
dienen, diese Zwecke aber gerade dadurch verwirklichen, dass sie im Be-
trachter ästhetische Lust erzeugen. Ausgenommen sind hingegen all jene 
›Zweckbilder‹, die uns als Bilder keine eigene Lust bereiten. Dass wir ande-
rerseits auch ein technisches Schaubild für seine Klarheit und Eleganz be-
wundern können, soll damit nicht bestritten werden; dann aber betrachten 
wir das Bild gerade nicht mehr als bloß technisches, sondern als ästheti-
sches Bild. Einen Grenzfall stellen je nach Blickwinkel die Nachrichten- und 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

allem die populären Bilder, also jene Objekte der kollektiven Schaulust, 
denen Gesellschaften ihre gemeinsame Aufmerksamkeit widmen und für 
die sie, wie im Fall der Kinobilder, ein hohes Maß an sozialen und öko-
nomischen Ressourcen bereitstellen.

Von mediensoziologischen Ansätzen wiederum hebt meine Bildsoziolo-
gie sich ab, sofern es ihr nicht um ›die Medien‹ im Allgemeinen, sondern 
um ein ganz bestimmtes Medium zu tun ist, und sofern sie sich nicht al-
lein für die medientechnischen Bildapparaturen interessiert, sondern auch, 
und in letzter Instanz sogar am stärksten, für die Inhalte, die über diese 
Apparaturen transportiert und in gesellschaftliche Zirkulation gebracht 
werden. Denn es ist ihre konkrete, inhaltlich je spezifische Gestalt, die da-
für sorgt, dass bestimmte Bilder die gesellschaftliche Aufmerksamkeit er-
folgreich fesseln und gesellschaftlich ›durchschlagen‹, andere jedoch nicht. 
Zwar gehört zum Erfolg der Bilder ganz zweifellos ihre Einbettung in zum 
Teil hochentwickelte, effektmächtige Bildapparaturen wie das Kino (vgl. 
2.3.2). Der allgemeine Blick auf solche Apparaturen allein aber vermag 
den offenkundig höchst selektiven Bildkonsum der Gesellschaft nicht zu 
erklären. Dieser kann nur durch eine inhaltliche Analyse der Bilder und 
ihrer psychischen ›Resonanzpunkte‹15 hinreichend erhellt werden. 

Der psychoanalytische Blick auf diese Resonanzpunkte schließlich ist 
es, der meine Bildsoziologie auch von allen bisherigen Ansätzen der so-
ziologischen Bildforschung im engeren Sinne bzw. der Visuellen Sozio-
logie unterscheidet.16 Anders als die gängigen soziologischen Ansätze 

Reportagebilder dar: Einerseits sind sie Mittel zum Zweck der sachlichen 
Informationsvermittlung und werden oft beiläufig und ohne signifikanten 
Lustgewinn konsumiert; andererseits werden auch sie aus einer Vielzahl ver-
fügbarer Fotografien nach ästhetischen Kriterien wie z. B. kompositorischer 
Gelungenheit ausgewählt (vgl. Grittmann 2007: 44–48).

15		 Ich komme auf diesen zentralen Begriff im Kontext meines ›Resonanzmodells 
der Kunst‹ (und der Unterhaltung) in Abschnitt 3.2.1 ausführlich zurück.

16		 Wichtige Arbeiten aus diesem Feld sind u. a. die allgemeinen Grundlegun-
gen einer ›Visuellen Soziologie‹ durch Elizabeth Chaplin (1994), Douglas 
Harper (2012) und Luc Pauwels (2015); die Visuelle Wissenssoziologie von 
Jürgen Raab (2008), die sich den Bildpraktiken subkultureller »Sehgemein-
schaften« widmet; die ethnografisch und praxistheoretisch angelegte (gleich-
wohl auf medizinische Bilder beschränkte) Untersuchung Doing Images von 
Regula Burri (2008); die am Vorbild der Objektiven Hermeneutik orientier-
te, v. a. als Methodologie der Bildinterpretation konzipierte Sozialtheorie des 
Bildes von Roswitha Breckner (2010); das Plädoyer für eine Sichtbare So-
ziologie, also den Einsatz von Visualisierungen in der soziologischen Wis-
sensproduktion und -darstellung, von Gerald Beck (2013); die vorrangig an 
soziologischen Metaphern orientierte, aber auch bildtheoretisch begründete 
Untersuchung der Bilder des Sozialen von Tobias Schlechtriemen (2014a); 
sowie zuletzt der Sammelband zum Bild als soziologisches Problem von 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

denkt sie das Bild vom Phänomen des Unbewussten aus, wie Freud und 
seine Nachfolger es beschreiben. Als Schlüsselkonzept fungiert in diesem 
Zusammenhang die psychoanalytische Theorie des Traums, den Freud 
nicht nur als ›bildliches Denken‹, sondern auch als Denken des Unbe-
wussten, als ›unbewusstes Denken‹ begreift. Der Traum, so Freud, ist der 
bildliche Ausdruck unbewusster, tief verdrängter Wünsche und Ängs-
te, aber auch die Wiederholung traumatischer Wirklichkeitserfahrun-
gen, die durch diese Wiederholung bearbeitet und transformiert wer-
den. Form und Inhalt bedingen einander dabei unauflöslich: Die Bilder 
des Traums enthalten darum so viel Unbewusstes, weil das Unbewusste 
selbst schon maßgeblich im Modus der Bildlichkeit organisiert ist. Die 
reinste Form dieses unbewussten Denkens sind die visuellen Bilder des 
Traums, wie sie uns Nacht für Nacht vor dem inneren Auge erscheinen.

Auch die Träume der Gesellschaft, so wird sich zeigen, erfüllen diese 
Funktion eines unbewussten Denkens. Im kollektiven Konsum ihrer Bil-
der denken Gesellschaften gleichsam wortlos über sich nach – bildhaft, 
assoziativ und mit hohen energetischen Ladungen. Gerade die formale 
Verwandtschaft von Bild und Traum begünstigt dabei, dass in diesem 
wortlosen Selbstgespräch der Gesellschaft auch jene tief verdrängten Di-
mensionen des gesellschaftlichen Lebens zum Ausdruck kommen, die im 
Alltag unausgesprochen unter der Oberfläche bleiben. Die Bilder parti-
zipieren nicht nur an der Form des Traums, sondern eben dadurch auch 
an seinen Inhalten. In ihnen ist gesellschaftliches Unbewusstes enthalten, 
wie ein weiteres Schlüsselkonzept dieses Buches lauten wird (vgl. 3.2) – 
hier verstanden nicht im Sinne eines überhistorischen Schatzes angebo-
rener Archetypen, sondern als historisch gebildetes Reservoir der ›ausge-
schlossenen Möglichkeiten‹, die eine Gesellschaft aus ihrem öffentlichen 
Diskurs und ihrer kollektiven Praxis verbannt, ohne sie jemals ganz aus 
den Psychen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder und damit aus dem 
gesellschaftlichen Ganzen, das sich aus diesen Gesellschaftsmitgliedern 
zusammensetzt, löschen zu können.

Michael R. Müller und Hans-Georg Soeffner (2018). An älteren Klassikern 
der soziologischen Bildforschung siehe Arnold Gehlens Studie Zeit-Bilder 
(1960b); die von Pierre Bourdieu, Luc Boltanski u. a. durchgeführte empiri-
sche Studie zu den sozialen Gebrauchsweisen der Photographie (Bourdieu 
et al. 1965); Erving Goffmans Untersuchung zu Geschlecht und Werbung 
(1976); sowie die semiotisch und systemtheoretisch fundierte Arbeit von 
Andreas Schelske zur kulturellen Bedeutung von Bildern (1997). An kürze-
ren programmatischen Beiträgen vgl. u. a. Müller-Doohm (1997), Maasen/
Meyerhauser/Renggli (2006), Soeffner/Raab (2004), Wulf (2006), Stäheli 
(2007), Baecker (2007), Reichertz (2007), Schnettler (2007), Bohn (2012), 
Bosch/Mautz (2013), Bachleitner/Weichbold (2015) und Traue/Blanc 
(2018). Überblicke über den soziologischen Forschungsstand zum Thema 
Bilder bieten Schelske (2005), Burri (2009) und Breckner/Raab (2016).

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Die Bilder der Kunst und der Unterhaltung sind die Trägermedien, auf 
deren sichtbaren Oberflächen diese gesellschaftlich verdrängten Inhal-
te öffentlich aufgeführt werden. Sie sind die Bühnen für die Wiederkehr 
des Verdrängten, auf denen die ausgeschlossenen Möglichkeiten wenigs-
tens imaginär verwirklicht werden dürfen, wo ihnen die Verwirklichung 
im Realen verwehrt bleibt. Sie sind die kulturell bereitgestellten Kanäle, 
auf denen die Phantasien des Unbewussten, wie Freud über die Werke 
der Kunst schrieb, ihren »Rückweg aus dieser Phantasiewelt zur Reali-
tät« (Freud 1911: 22) antreten. In diesem Sinne sind sie als Instrumente 
der kollektiven Auseinandersetzung von Gesellschaften mit sich selbst, 
das heißt als kollektive ›Denkmedien‹ zu verstehen. Meine Bildsoziologie 
will die psychischen Energien, die sich in diese Denkmedien eingeschrie-
ben haben, analytisch freilegen und zugleich herausarbeiten, wie sehr es 
sich bei ihnen um soziale und politische Energien handelt, die uns nicht 
nur etwas über die einzelnen Bildproduzenten und Konsumenten verra-
ten, sondern auch etwas über die Gesellschaft als ganze, die sich um sie 
herum versammelt. 

Was für Energien das konkret sind, und was genau sie über die Gesell-
schaft verraten, in der sie zirkulieren, zeigt sich am Ende des Buches, das 
nicht nur reine Theorie sein möchte, sondern seine theoretischen Kon-
zepte auch mit empirischem Inhalt, das heißt mit gesellschaftlichem Le-
ben und ›Wirklichkeit‹ füllen will. Deshalb wird im letzten Teil ein ge-
sellschaftlich besonders massenwirksames Bild bzw. eine Bildfigur, der 
Superheld Batman, ausführlich untersucht und in seiner bislang erfolg-
reichsten Version, dem Spielfilm The Dark Knight (USA 2008, Regie: 
Christopher Nolan), einer ›soziologischen Traumdeutung‹ unterzogen. 
Fünf Einzelbild- bzw. Szenenanalysen und eine abschließende Gesamt-
deutung probieren die im theoretischen Teil entwickelten Ansätze ei-
ner psychoanalytisch fundierten Bildsoziologie am Gegenstand aus und 
klopfen sie auf ihre soziologischen Erkenntnispotenziale ab. 

Insgesamt gliedert sich dieses Buch in vier Hauptteile, die schlagwort-
artig mit vier Begriffen überschrieben sind: Bild – Kultur – Traum 
– Wirklicheit. Diese Begriffe sind gleichermaßen als systematische 
Konstruktion zu verstehen wie auch als Wegweiser für die Lektüre. Als 
systematische Konstruktion bezeichnen sie die vier Gesichtspunkte, un-
ter denen das Phänomen der Bilder im Folgenden untersucht wird. Ers-
tens nämlich werden sie als materielle Objekte betrachtet, denen eine 
dingliche bzw. bildliche Eigenlogik innewohnt, die den Möglichkeits-
raum dessen, was wir mit Bildern machen können, ontologisch determi-
niert. Selbst der noch so freie Bildproduzent oder der noch so subver-
sive Rezipient können sich über diese ontologischen Bedingungen des 
Bildes nicht einfach hinwegsetzen, sondern müssen mit ihnen umgehen. 
Eine Soziologie der Bilder, die ihren Gegenstand nicht ›wegsoziologi-
sieren‹ möchte, hat darum zunächst durchaus unsoziologisch von jener 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Ontologie des Bildes auszugehen, die die Grundlage bildet für alles, was 
wir mit Bildern überhaupt machen können.

Erst im Anschluss daran können die Bilder dann zweitens als soziale 
Objekte analysiert werden, mit denen Subjekte auf der Grundlage die-
ser Ontologie tatsächlich etwas machen und mit denen sie Kulturarbeit 
bzw., wie es auch heißen wird, ›Verbildlichungsarbeit‹ betreiben. Bilder 
sind Teil des ›kulturellen Wohnraums‹, in dem Gesellschaften sich ein-
richten und mit dessen Hilfe sie ihr Verhältnis zur Welt und zu sich selbst 
organisieren. Die gesellschaftliche Funktion der Bilder kann darum nur 
durch eine kulturtheoretische Einbettung, also eine Verortung der Bilder 
im Gesamtgefüge der Kultur, sinnvoll begriffen werden. 

Drittens werden die Bilder in ihrer Eigenschaft als materialisierte 
Träume bzw. Tagträume untersucht, das heißt als psychische Ausdrucks-
medien, in denen sich unbewusste psychische Inhalte und Konflikte nie-
derschlagen. Diese psychischen Niederschläge in den Bildern, so wird 
sich zeigen, sind ein konstitutiver Bestandteil ihrer Gesellschaftlichkeit: 
Gerade die Offenheit der Bilder für Unbewusstes macht sie für das Pub-
likum attraktiv und lässt sie als intersubjektive ›Resonanzräume‹ für die 
Entstehung von Sehgemeinschaften fungieren. 

Und viertens schließlich werden die Bilder als Bilder von der Wirk-
lichkeit betrachtet, die immer auch Bilder in der Wirklichkeit sind, über 
die sie uns einerseits etwas verraten, an der sie andererseits aber auch 
aktiv teilhaben und die sie durch ihre ›Arbeit am Imaginären‹ mitgestal-
ten. Der Begriff der Wirklichkeit ist dabei in einem zweifachen Sinne 
zu verstehen: einerseits als die reale Bildpraxis einer konkreten Gesell-
schaft im Sinne ihrer materiellen Bildzirkulation, die an einem empiri-
schen Beispiel exemplarisch untersucht wird; andererseits aber auch als 
Wirklichkeitshintergrund dessen, worauf die gesellschaftlich zirkulieren-
den Bilder als Teil der Kultur- bzw. Verbildlichungsarbeit reagieren und 
›antworten‹. Erst die Zusammenschau dieser vier Gesichtspunkte ergibt 
meiner Meinung nach ein rundes Bild dessen, was Bilder für Gesellschaf-
ten bedeuten und wie Gesellschaften in Bildern über sich selbst nachden-
ken bzw. wie sie in ihren Bildern von sich träumen. 

Als Wegweiser für die Lektüre geben die vier Begriffe zugleich die kon-
krete Gliederung des Buches an. Zuerst wird das Phänomen des Bildes 
in seiner Eigenlogik beleuchtet (Teil 1), indem drei Traditionslinien bzw. 
Denkrichtungen der Bildtheorie nachgezeichnet werden: die Repräsen-
tationstheorie des Bildes (Kapitel 1.1), die in Gestalt der platonischen 
Mimesistheorie (Abschnitt 1.1.1) sowie in Gestalt der modernen Semio-
tik bei Charles S. Peirce, Klaus Sachs-Hombach und anderen Autoren 
(1.1.2) behandelt wird; die Präsenztheorie des Bildes (1.2) im Umfeld 
phänomenologischer Bildtheorien mit Vertretern wie Edmund Husserl 
und Lambert Wiesing (1.2.1) sowie Max Imdahl und Gottfried Boehm 
(1.2.2); und schließlich die Wirkungstheorie des Bildes (1.3), die auf die 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

ästhetische Grundstimmung des Bildersehens sowie, mit Jean Baudril-
lard, auf die ›Entführungskraft‹ der Bilder abhebt (1.3.1), aber auch auf 
die affektiven und emotionalen Bildwirkungen, mit denen die Bilder auf 
uns einwirken und bestimmte Reaktionen in uns hervorrufen (1.3.2).

Der zweite Teil fragt nach der Funktion der Bilder im allgemeinen Pro-
zess der Kultur. Auch hier stehen drei Aspekte im Vordergrund: Das 
erste Kapitel rekonstruiert Kultur mit einem von Freud geprägten Begriff 
als Kulturarbeit (2.1), das heißt als Ordnungs- und Problemlösungstätig-
keit bzw. als ›Antwort‹ auf die Herausforderungen einer zu bearbeiten-
den Wirklichkeit (2.1.1); in diesem Zusammenhang wird der Begriff des 
›Kulturmechanismus‹ eingeführt, mit dem sich die Steigerungsdynami-
ken des Kulturprozesses beschreiben lassen (2.1.2). Das zweite Kapitel 
widmet sich einer Sonderform der Kulturarbeit, der Verbildlichungsar-
beit (2.2), die im Anschluss an Ernst Cassirers ›Philosophie der sym-
bolischen Formen‹ als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck sowie 
im Anschluss an Arnold Gehlen als ›Außenweltstabilisierung‹ begriffen 
wird (2.2.1). Mit Cornelius Castoriadis wird eine Verbindung zwischen 
der Verbildlichungsarbeit und dem ›gesellschaftlichen Imaginären‹ her-
gestellt (2.2.2), in kritischer Ergänzung zu Castoriadis aber auch die ma-
terielle Dimension dieses gesellschaftlichen Imaginären und seinen Pro-
zesscharakter als ›Imaginationskollektivierung‹ herausgearbeitet (2.2.3). 
Das dritte Kapitel schließlich widmet sich all jenen Bildern, die in der 
Ordnungsfunktion der Kulturarbeit nicht aufgehen und stattdessen als 
Spiel und damit als Gegeninstanz zum gesellschaftlichen Alltag zu ver-
stehen sind (2.3). Hierfür wird einerseits auf Niklas Luhmanns Analy-
sen der Kunst und der massenmedialen Unterhaltung zurückgegriffen 
(2.3.1), andererseits auf die ›Spieltheorie der Kultur‹ bei Roger Caillois 
sowie die Analysen zur ›Kultur als Einspruch‹ bei Dirk Baecker (2.3.2).

Der dritte Teil etabliert die Analogie von Bild und Traum und damit 
die Zentralthese des Buches. Im Anschluss an Freud erscheint der Traum 
dabei als Schlaf der Vernunft, der uns Nacht für Nacht an einen ande-
ren Schauplatz entführt und uns in die Welt des Unbewussten eintauchen 
lässt (3.1). Das mit Freuds Traumtheorie verbundene Konzept der ›psy-
chischen Transformation der Bilder‹ wird zuerst im Rekurs auf Freuds 
Traumdeutung (3.1.1 bis 3.1.2) und dann am Beispiel des ›Wolfstraums‹ 
(3.1.3) ausführlich erläutert. Das zweite Kapitel verlegt den Schauplatz 
der Träume dann vom nächtlichen Schlaf auf die Tagträume der Kunst 
und der Unterhaltung, an deren Beispiel das zuvor entwickelte Konzept 
der Imaginationskollektivierung zu einer Theorie der Kollektivierung der 
Träume (3.2) ausgebaut wird, die dem gesamten Buch den Titel gibt. 
Der Schwerpunkt liegt hierbei auf der Rezeptionsseite der Kunst als ei-
nes intersubjektiv geteilten Tagtraums, in dessen Zuge die vom Künst-
ler produzierten und gesellschaftlich verbreiteten Bilder für den Betrach-
ter als ›Resonanzräume‹ des Unbewussten fungieren (3.2.1). Der zweite 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

Abschnitt dieses Kapitels widmet sich dem Zusammenspiel von ›Kunst-
form‹ und ›Sozialform‹ der Bilder und führt die Begriffe des ›bildlichen 
Unbewussten‹ sowie des ›psychosozialen Arrangements‹ ein (3.2.2). Im 
dritten Kapitel werden die so gewonnenen Einsichten schließlich in eine 
Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten überführt (3.3). Der erste 
Abschnitt dient der Klärung und Bestimmung dieses voraussetzungsvol-
len Begriffs im Anschluss an Autoren wie Erich Fromm, Georges Deve
reux, Mario Erdheim und andere (3.3.1). Der zweite Abschnitt zeigt, wie 
Bilder in diesem Prozess als öffentliche Bühnen für die gesellschaftliche 
Wiederkehr des Verdrängten dienen können, und führt den von Claude 
Lévi-Strauss und Fredric Jameson geprägten Begriff der ›imaginären Lö-
sung‹ ein, an welchem sich sowohl die stabilisierende Funktion der Bil-
der als gesellschaftlicher ›Kitt‹ wie auch ihre utopische Funktion als ge-
sellschaftliche ›Explosivkraft‹ aufzeigen lassen (3.3.2). 

Der vierte Teil schließlich wendet sich der Wirklichkeit zu, also der 
real existierenden Bildproduktion einer Gesellschaft, die am Beispiel des 
Spielfilms The Dark Knight ausführlich untersucht wird. Das erste Ka-
pitel führt zunächst in die Hintergründe des ›Batman-Universums‹ ein, 
in das der Spielfilm eingebettet ist (4.1). Es rekonstruiert in groben Zü-
gen die Entstehungsgeschichte dieses Universums und seiner Hauptfigur 
(4.1.1), um dann den Spielfilm in diesem Universum zu verorten (4.1.2). 
Das zweite Kapitel widmet sich dem Film selbst in Einzelbildanalysen, 
die sich auf fünf besonders paradigmatische Bilder bzw. Szenen konzen-
trieren (4.2). Dazu zählen: das Filmplakat, das die Zuschauer ins Kino 
locken soll (4.2.1), die ›Hochhausszene‹ als besonders symbolträchtige 
Darstellung der Hauptfigur Batman (4.2.2), die ›Geldverbrennungssze-
ne‹, die Batmans Gegenspieler, den Joker, nicht minder symbolträchtig 
porträtiert (4.2.3), die ›Schiffsszene‹ als dramatischer Höhepunkt des 
Films, in der die Bevölkerungsmassen als politisches Subjekt die Bühne 
des Films betreten (4.2.4), sowie zuletzt das Finale des Films, mit dessen 
Bildern der Film ausklingt und das als ›filmische Traumarbeit‹ entziffert 
wird (4.2.5). Eine soziologische Gesamtdeutung des Films führt die Fä-
den der Einzelbildanalysen zusammen und fragt nach dem Verhältnis 
von Wunsch und Wirklichkeit, das heißt nach der Funktion des Traums 
für die Gesellschaft, die ihn träumt (4.3). 

Das abschließende Fazit bringt die gewonnenen Erkenntnisse auf den 
Punkt, indem es die Funktion der Bilder als ›unbewusste Denkmedien‹ 
der Gesellschaft herausarbeitet. Im gemeinsamen Konsum ihrer Bilder, 
so zeigt es sich am Ende, denken Gesellschaften gleichsam unwissent-
lich über sich selbst nach. Sie führen ein wortloses Selbstgespräch, ohne 
zu wissen, worüber sie eigentlich sprechen; sie träumen, ohne zu wissen, 
wovon. Auch darum bedarf es der ›soziologischen Traumdeutung‹ – um 
Licht ins Dunkel der Bilder zu bringen. 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

1 Bild

Was ist ein Bild? Schon mit dieser einfachen Frage, die der Kunsthistori-
ker Gottfried Boehm (1994c) einem einschlägigen Sammelband als Titel 
vorangestellt hat, beginnen die Probleme jeder Bildtheorie. Präzise Defi-
nitionen nämlich, was unter Begriffen wie ›Bild‹, ›image‹ oder ›picture‹ 
genau zu verstehen ist, sind überraschend rar gesät. Gerade die Kunst-
geschichte, die es seit jeher mit Bildern und dem Sprechen über sie zu 
tun hat, schenkte der »Bilderfrage« (Boehm 1994a) lange Zeit nur we-
nig Aufmerksamkeit. So konstatiert der amerikanische Kunsthistoriker 
James Elkins noch im Jahr 2011, also über fünfzehn Jahre nach dem von 
Boehm (1994b: 13) ausgerufenen »iconic turn«1: 

»Words such as ›image,‹ ›picture,‹ and Bild work in art historical dis-
course as placeholders: we do not put much pressure on them, we don’t 
expect them to carry much of the argument.« (Elkins 2011: 15) 

Schon die Frage, was mit dem Wort überhaupt gemeint sein soll, ist 
nicht immer eindeutig zu beantworten.2 Bilder können stille oder beweg-
te Bilder sein, Kunstgemälde, Fotografien oder Kinobilder, sie können ge-
genständlich oder ungegenständlich sein, flächig oder dreidimensional.3 
Im alltäglichen Sprachgebrauch existieren außerdem noch ›natürliche 

1	  	Ebenfalls im Umlauf sind verwandte Schlagwörter wie »pictorial turn« (Mit-
chell 1992), »imagic turn« (Fellmann 1995, erstmals 1991) oder auch »vi-
sual turn« (Roeck 2003); zur Einordnung des ›iconic turn‹ in den ›cultural 
turn‹ der letzten Jahrzehnte vgl. Bachmann-Medick (2006). Zur Einführung 
in die mit dem ›iconic turn‹ einhergehende, noch relativ junge Forschungs-
richtung der interdisziplinären ›Bildwissenschaft‹ siehe Brandt (1999), Böh-
me (1999), Belting (2001), Sachs-Hombach (2003), Huber (2004a), Schulz 
(2005), Pichler/Ubl (2014) sowie die Sammelbände von Maar/Burda (2004), 
Sachs-Hombach (2005) und Belting (2007a).

2	  	Einen thematisch denkbar weit gespannten Überblick über die Verwen-
dungsweisen des Wortes bietet W. J. T. Mitchell (1994: 15–77). Grundle-
gend zur Geschichte des Bildbegriffs vgl. den Eintrag im Wörterbuch Äs-
thetische Grundbegriffe von Oliver R. Scholz (2000), zur Etymologie auch 
Bauch (1960) und Panagl (2001).

3	  	Die Spannbreite des Wortes wird deutlich, wenn man seine zahlreichen 
Komposita miteinbezieht: »›Bild‹ hat als Wort mancherlei Bedeutungen an-
genommen. Die heute gebräuchlichste bezieht sich auf ein Werk der Male-
rei oder seinen Ersatz. Die ursprüngliche spricht aus vielen Zusammenset-
zungen: Bildhauer, Bildschnitzer, Bildwerk, Bildnerei, Standbild, Bildsäule, 
Bildstock, Reiterbild, Götterbild, Götzenbild. Im Niederländischen, das aus 
einer deutschen Mundart zur Selbständigkeit erwachsen ist, hat ›beeld‹ noch 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Bilder‹ wie Spiegelbilder und Wolkenbilder, obgleich dieser Sprachge-
brauch nicht von allen Bildtheoretikern geteilt wird (vgl. etwa Hyman 
1998). 

Unklar ist überdies der Status der inneren bzw. mentalen Bilder in 
den Imaginationen der Phantasie und der nächtlichen Träume. Sie sind 
die am schwersten greifbare Form der Bilder, weil sie nur im Kopf des 
Einzelnen stattfinden, in den wir nicht hineinschauen können. Das gilt 
erst recht für die mentalen Wahrnehmungsbilder, also jene ephemeren, 
flüchtigen Eindrücke des Auges beim Sehen der physischen Welt, die im 
Gedächtnis als Erinnerungsbilder abgespeichert (oder vergessen) wer-
den.4 Solche inneren, flüchtigen Bilder auf dieselbe Weise zum Gegen-
stand der Bildtheorie zu machen wie die äußeren, materiellen Bilder, 
wäre wohl eine Überdehnung des Bildbegriffs, die ihn übermäßig weit 
und unscharf werden ließe; zu viel unterscheidet die beiden Phänome-
ne voneinander. Darum macht es Sinn, unter ›Bildern‹ im Folgenden zu-
nächst die äußeren, materiellen Dinge zu verstehen, an die wir idealty-
pisch denken, wenn wir von Bildern sprechen, wie sie beispielsweise an 
der Wand hängen, aber auch auf einem Computerbildschirm oder einer 
Kinoleinwand zu sehen sind.

Und dennoch lassen sich die inneren Bilder auch aus einer Theorie 
der äußeren Bilder nicht einfach ausgrenzen. Dagegen spricht die enge 
Wechselwirkung, die sie miteinander unterhalten. Nicht nur wird eine 
Vielzahl äußerer Bilder nach dem ›Vor-Bild‹ innerer Vorstellungen ange-
fertigt; selbst der Fotograf, der einen Teil seiner Bildproduktion an den 
Fotoapparat delegiert, hat zumeist noch eine wenigstens vage Vorstel-
lung seines Bildmotivs vor Augen – oder sein Wahrnehmungsbild im Su-
cher –, bevor er auf den Auslöser drückt. Entscheidender ist, dass gerade 
die äußeren Bilder sich wieder in innere Bilder zurückverwandeln, so-
bald sie visuell wahrgenommen werden. Der Kunsthistoriker und Bild-
wissenschaftler Hans Belting spricht in diesem Sinne von einem »Me-
dientausch« (Belting 2007b: 52) zwischen äußeren und inneren Bildern. 
In seiner Bild-Anthropologie (2001) führt er aus:

»Es läuft auf einen Akt der Metamorphose hinaus, wenn sich die gesehe-
nen in erinnerte Bilder verwandeln, die fortan in unserem persönlichen 

die alte (im Hochdeutschen bis ins 17. Jahrhundert bestehende) Bedeutung: 
Bildwerk in stofflich greifbarer Gestalt, heute ›Plastik‹ oder ›Skulptur‹.« 
(Bauch 1960: 275).

4	  	Zum Themenkomplex der mentalen Bilder – sowohl im Sinne innerer Phan-
tasiebilder als auch von Wahrnehmungseindrücken der äußeren Welt (ein-
schließlich der äußeren Bilder) – vgl. Rehkämper (1991), Fellmann (1995), 
Huber (2004a: 89–97, 2004b) und Singer (2004) sowie die Beiträge in 
Sachs-Hombach (1995), Rehkämper/Sachs-Hombach (1998) und Hüppauf/
Wulf (2006).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

Bildspeicher einen neuen Ort finden. Wir entkörperlichen in einem ers
ten Akt die äußeren Bilder, die wir ›zu Gesicht bekommen‹, um sie in ei-
nem zweiten Akt neu zu verkörpern: es findet ein Tausch zwischen ihrem 
Trägermedium und unserem Körper statt, der seinerseits ein natürliches 
Medium bildet.« (Belting 2001: 21)

Überall dort, wo es nicht allein um die Bilder als solche geht, sondern 
auch um ihren ›Gebrauch‹, das heißt ihre praktische Produktion einer-
seits und ihre visuelle Rezeption andererseits, können wir die äußeren 
Bilder also nicht einfach von den inneren Vorstellungen abkoppeln, aus 
denen sie hervorgehen und in die sie sich wieder zurückverwandeln. Zu-
mindest aus soziologischer Sicht blieben die Bilder unverstanden, wür-
de man nicht wenigstens versuchen, sie zu den inneren Bildern in Be-
ziehung zu setzen, mit denen sie so innig verwoben sind. Im weiteren 
Verlauf dieses Buches wird es vor allem die Psychoanalyse sein, die die-
se Innenseite der Bilder und ihre Wechselbeziehung mit den äußeren Bil-
dern beleuchtet (vgl. Teil 3). 

Für die bildtheoretische Grundlegung soll es aber tatsächlich zunächst 
nur um die äußeren Bilder gehen. Auf sie sind die klassischen und auch 
die neueren Bildtheorien gemünzt, und an ihnen wurden die grundlegen-
den Denkmodelle entwickelt, mit denen die ›Bilderfrage‹ in der abend-
ländischen Geschichte in immer neuen Anläufen zu klären versucht wur-
de. In den gegenwärtigen bildtheoretischen Debatten stehen sich dabei 
vor allem zwei grundlegende Ansichten über das Bild gegenüber: die Re-
präsentationstheorie (1.1) und die Präsenztheorie des Bildes (1.2). Zur 
Repräsentationstheorie gehören die platonische Theorie des Bildes als 
Mimesis bzw. Nachahmung, die von der Antike bis zum 19. Jahrhundert 
das beherrschende Paradigma der Bildreflexion darstellte (1.1.1), aber 
auch die semiotischen Theorien, die heute an die Stelle des Mimesispa-
radigmas getreten sind (1.1.2). Die Präsenztheorie des Bildes ist jünge-
ren Datums und wird von phänomenologisch beeinflussten Autoren wie 
Lambert Wiesing, Max Imdahl und Gottfried Boehm vertreten. Sie in-
teressiert sich weniger für die Zeichenhaftigkeit des Bildes als vielmehr 
für seine bildliche Eigenpräsenz (1.2.1) und die Beziehungen der Bild-
objekte untereinander, aus denen die kompositorische Spannung bzw. 
die ›ikonische Differenz‹ der Bilder resultiert, aber auch allgemein das 
›Nur-Bildmögliche‹ im Sinne dessen, was nicht durch andere Medien er-
setzbar ist (1.2.2).

Eine weitere Möglichkeit, das Phänomen der Bilder zu denken, wird 
im dritten Kapitel entwickelt. Die Wirkungstheorie des Bildes lenkt den 
Blick auf das Subjekt des Bildersehens und auf die subjektive Erfahrung, 
die es am Bild macht (1.3). Diese Wirkung des Bildes auf das Subjekt 
wird in zwei Richtungen ausbuchstabiert. Einerseits geht es um die ver-
führerische ›Sogwirkung‹ des Bildes, mit der es uns in seine eigene Welt 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

hineinzieht und in diesem Sinne aus der Wirklichkeit ›entführt‹ (1.3.1); 
andererseits geht es um die ›Schlagwirkung‹ des Bildes, das uns zu af-
fektiven und emotionalen Reaktionen verführt, uns erregt und begeis-
tert, aber auch konfrontiert und abstößt (1.3.2). Bilder, so zeigt sich an 
diesen beiden Wirkungsrichtungen, sind mehr als bloße Zeichen, wie die 
Semiotiker sie verstehen, aber auch mehr als lediglich visuelle Präsenzen, 
wie die Phänomenologie sie beschreibt. Sie machen etwas mit uns: Einem 
Traum gleich ziehen sie uns in fremde Welten hinfort, wirken aber auch 
aus dieser fremden Welt heraus auf unsere eigene Welt zurück.

1.1 Die Repräsentationstheorie des Bildes

1.1.1 Bild und Wirklichkeit: Die antike Mimesistheorie

Seit es Menschen gibt, ahmen sie Dinge nach. Ganz offenkundig gehört 
der Nachahmungsdrang zur anthropologischen Grundausstattung des 
Menschen. Das bezeugen bereits die prähistorischen Höhlenbilder (Abb. 
2), die zu den ältesten erhaltenen Bildwerken der Menschheit überhaupt 
zählen.5 In ihnen ahmt der Mensch die Gestalt der großen Tiere nach, de-
nen er begegnet und mit denen er interagiert. Vielleicht steht der Nach-
ahmungsdrang überhaupt am Ursprung der Bilder, ist ihre erste und 
stärkste, wenn auch nicht ihre einzige Motivation.6 Es verwundert dar-
um nicht, wenn auch die älteste überlieferte Bildtheorie sich den Bildern 
über den Begriff der Nachahmung, der Mimesis, zu nähern versucht. 

Die Nachahmung lässt sich als ›bildtypische‹ Sonderform dessen be-
greifen, was allgemeiner im Begriff der Repräsentation gefasst werden 
kann. Als Nachahmungen sind Bilder Repräsentationen, also ›Wie-
der-Vergegenwärtigungen‹ von etwas, das ihnen logisch vorausgeht.7 Bil-
der als Repräsentationen zu denken, heißt demnach, sie von ihrem Bezug 

5	  	Für einen Überblick über die prähistorische Höhlenmalerei und die 
wechselvolle Deutung ihrer bis heute rätselhaften Erzeugnisse vgl. Bahn 
(1988/2016), Lorblanchet (1995/2000), Lewis-Williams (2002) und Rosen-
gren (2012); letzterer mit einem – allerdings wenig überzeugenden – Plä-
doyer gegen den »mimetic curse in cave-art studies« (ebd.: 9–11). Spezifisch 
bildtheoretische Überlegungen zur prähistorischen Kunst finden sich auch 
bei Le Tensorer (2001).

6	  	Die Frage, ob der Ursprung der Bilder in der Nachahmung oder nicht viel-
mehr in der Abstraktion zu suchen ist, wurde durchaus kontrovers disku-
tiert – vgl. die beiden gegensätzlichen Positionen bei Arnold Hauser (1953: 
1–8; 1974: 6, 11) und André Leroi-Gourhan (1964–1965: 237–241). 

7	  	Zur Etymologie des Repräsentationsbegriffs vgl. Hofmann (1974: 38–
47); zur vielschichtigen Verwendung des Begriffs im ästhetischen Diskurs 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

auf die außerbildliche Wirklichkeit her zu denken. So rätselhaft die Höh-
lenbilder der großen Tiere uns beispielsweise sein mögen, so zweifellos 
steht doch fest, dass sie etwas mit den wirklichen Tieren außerhalb der 
Höhlen zu tun haben müssen, denen sie so offensichtlich nachempfun-
den sind. Als was auch immer sie gemeint gewesen sein mögen, auf ei-
ner elementaren Ebene sind sie Nachahmungen – das heißt Produkte 
dessen, was in der Antike als Mimesis bezeichnet und philosophisch dis-
kutiert wurde.

Der zusammen mit Aristoteles wichtigste Vertreter der antiken Mi-
mesistheorie ist der griechische Philosoph Platon. Wesentlich stärker als 
Aristoteles stellt Platon dabei die Bilderfrage als solche und reflektiert 
systematisch über den ontologischen Status des Bildes. Im Dialog Sophis-
tes etwa wirft er die fundamentale Definitionsfrage auf, »was wir denn 

vgl. Werber (2003); auch auf andere Diskursbereiche bezogen vgl. Behn-
ke (1992).

Abb. 2: Panneau der Pferde, ca. 29–35 000 v. Chr. (zur Datierung vgl. Quiles et 
al. 2016). Holzkohle auf Felswand. Höhle von Chauvet bei Vallon-Pont-d’Arc, 
Ardèche, Frankreich.

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

überhaupt unter einem Bild meinen« (Soph. 239d). Als Anwort zählt er 
zunächst einige empirische Beispiele dafür auf, welche Phänomene un-
ter die Gattung der Bilder zu rechnen seien: »die Bilder im Wasser und in 
den Spiegeln, und dann die gemalten und die geformten und was für an-
dere es noch gibt« (Soph. 239d, vgl. Pol. 509e–510a). Anschließend wird 
das Bild philosophisch bestimmt als das »Allgemeine in dem allen, was 
du eben, da du von vielen sprachst, mit einem Namen bezeichnen woll-
test, indem du zu allem ›Bild‹ sagtest, was doch eins ist« (Soph. 240a). 

Dieses eine »Allgemeine«, das alle aufgezählten Bildphänomene für Pla-
ton gemeinsam haben, ist die Mimesis. Die Bedeutung dieses Schlüsselbe-
griffs der antiken Ästhetik allerdings ist gar nicht so leicht zu bestimmen. 
Das griechische Wort mimesis (laut Wörterbuch: »1. Nachgeahmtes, Ab-
bild; 2. Nachahmung, Darstellung«) stammt von dem Verb mimeisthai ab 
(vgl. Kardaun 1993: 20 f.), das bereits beim Mythendichter Pindar auf-
taucht, wo es die Nachahmung von Tieren durch einen Schauspieler be-
zeichnet, aber auch musikalische Ausdrucksformen, etwa den auf einem 
Instrument gespielten Ton, der in einem Schauspiel das Sterben einer Figur 
›begleitet‹ (vgl. Halliwell 2002: 19). Obgleich sich als gängige Übersetzung 
des Wortes im Deutschen die ›Nachahmung‹ eingebürgert hat – so etwa 
in der einflussreichen Übersetzung durch Friedrich Schleiermacher8 –, ist 
umstritten, ob sich eine einzige Grundbedeutung von mimesis überhaupt 
angeben lässt. Hermann Koller (1954: 119) etwa gibt zwei verschiedene 
Grundbedeutungen an – »Nachahmung« und »Darstellung« –, wobei er 
den ursprünglichen Sinn des Wortes vor allem im kultischen Tanz, also in 
der Darstellung, verortet. Maria Kardaun arbeitet als »einheitliche Bedeu-
tung« des Begriffs bei Platon die »bildhafte Darstellung« (Kardaun 1993: 
66) heraus und behauptet, dessen Wortgebrauch füge sich »reibungslos 
in den normalen griechischen Wortgebrauch der vorplatonischen und der 
nachplatonischen Literatur« (ebd.). Andere Autoren hingegen sind vor-
sichtiger (vgl. Moraux 1955: 8 f.) und führen bereits für den vorplatoni-
schen Sprachgebrauch nicht weniger als fünf Bedeutungen an: 

»first, visual resemblance (including figurative works of art); second, be-
havioral emulation/imitation; third, impersonation, including dramatic 
enactment; fourth, vocal or musical production of significant or expres-
sive structures of sound; fifth, metaphysical conformity, as in the Pytha-
gorean belief, reported by Aristotle, that the material world is a mimesis 
of the immaterial domain of numbers« (Halliwell 2002: 15).

Allen Bedeutungsfacetten gemeinsam ist gleichwohl der Rekurs auf das 
Phänomen der Ähnlichkeit, die ja auch in der gängigen Übersetzungen 

8	  	Eine Übersicht über die gängigen Übersetzungen, auch in anderen Sprachen, 
findet sich bei Kardaun (1993: 10–18); im Englischen wird mimesis zumeist 
mit »imitation« übersetzt (vgl. ebd.: 11–15).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

als ›Nachahmung‹ der Sache nach mitschwingt: Wer etwas nachahmt, 
und sei es im Tanz, wiederholt das Nachgeahmte durch etwas dem Nach-
geahmten möglichst Ähnliches. Am wenigsten evident erscheint dies auf 
den ersten Blick für die Musik, umso deutlicher ist der Zusammenhang 
jedoch in den darstellenden Künsten wie etwa im Schauspiel, bei dem, 
so Platon in der Politeia, »irgendeiner eine Rede vorträgt, als wäre er ein 
anderer«, indem er »seinen Vortrag jedesmal so sehr als möglich dem 
nachbildet [im Original: mimeisthai], von dem er vorher ankündigt, dass 
er reden werde« (Pol. 393c). 

Im Sophistes bestimmt Platon auch das Bild auf diese Weise über das 
Moment der Ähnlichkeit: Ein Bild ist »das einem Wahren ähnlich ge-
machte Andere solche« (Soph. 240a). Das in diesem Satz verwendete Tä-
tigkeitswort aphomoion, »ähnlich machen«, betont dabei ein entschei-
dendes Moment: Mimesis ist ein Machen, eine Tätigkeit, eine techné 
– und zwar die Technik der Herstellung von Ähnlichkeit.9 Wenn etwas 
ein Bild von mir ist, dann darum, weil der Maler es mir ähnlich gemacht 
und meine Züge mit Händen und Werkzeug aktiv und intentional auf 
das Bild übertragen hat.10 Darin liegt zugleich der Grund, warum nicht 
jedes Ding, das einem anderen ähnelt, bereits ein Bild ist. Zwei Hühner
eier bilden einander ebenso wenig ab wie zwei Zwillingsbrüder. Sie äh-
neln sich zwar, wurden einander jedoch nicht in einem Akt der Nachah-
mung ähnlich gemacht. Insofern führt Platons eigener Verweis auf »die 
Bilder im Wasser und in den Spiegeln« eigentlich in die Irre, denn hier 
fehlt die Tätigkeit der Mimesis im engeren Sinne bzw. sie wird der Na-
tur selbst zugeschlagen. 

Mimesis ist also eine herstellende Tätigkeit, andererseits aber ist sie wie-
derum keine komplette Neuschaffung des Nachgeahmten, keine gleich-
wertige zweite Schöpfung. Das Bild, so betont Platon im Kratylos, ist kei-
ne vollständige Verdopplung, keine identische Kopie des Abgebildeten. 
»Oder merkst du nicht«, heißt es dort, »wieviel den Bildern daran fehlt, 
dasselbe zu haben wie das, dessen Bilder sie sind?« (Krat. 432b) Denn sie 
ahmen stets nur bestimmte Aspekte des Originals nach, andere hingegen 
lassen sie weg. So sind die Bilder für Platon grundsätzlich weniger als das, 
was sie darstellen – ein defizitäres »Seinsderivat«, wie Hans Blumenberg 
(1957: 27) zu Platons Bildauffassung einmal geschrieben hat. Was ihnen 
am meisten fehlt, ist der Körper, also die Substanz, das ›Sein‹ dessen, was 
sie abbilden. Darum kann Platon an anderer Stelle auch sagen, das Bild 

9	  	Zum Aspekt der techné in der platonischen Mimesistheorie vgl. Janaway 
(1995: 36–57); für einen graphischen Überblick über Platons Unterteilungen 
der techné als Grundbegriff mit zahlreichen Unterbegriffen vgl. ebd.: 172. 

10	 	Vgl. hierzu auch Wiesing (2005: 131), der das Merkmal der »Intention« für 
die platonische Mimesistheorie hervorhebt: »Nachahmungen sind bewußt 
um der Ähnlichkeit willen hergestellte Artefakte.«

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

sei eine »Verflechtung«, bei der »das Nichtseiende mit dem Seienden ver-
flochten« (Soph. 240b) ist. Denn das Bild ist nicht wirklich das, was es 
abbildet, es ist »[k]eineswegs doch ein Wahres, sondern ein Scheinbares« 
(ebd.). Gleichwohl, so reflektiert Platon die eigentümliche ›Zwitterhaf-
tigkeit‹ (vgl. Böhme 1999: 27) des Bildes, die er selbst »ganz ungereimt« 
(Soph. 240b) findet, ist das Bild wiederum auch nicht nichts: »Aber es ist 
ja doch irgendwie«, denn immerhin ein »Bild ist es doch wirklich« (ebd.). 

Ähnlichkeit, so lässt sich dieser ›ungereimte‹ Status des Bildes logisch 
auflösen, bedeutet nicht vollkommene Übereinstimmung. Die Relation 
zwischen dem Bild und dem Abgebildeten ist eine beschränkte »Teilha-
be-Relation« (Böhme 1999: 17, Mouroutsou 2010: 40–42), eine nur 
»partielle Identität« (Wiesing 2005: 57). Wäre sie mehr, so ginge die 
spezifisch bildhafte Relation und damit das »Bildsein« (Böhme 1999: 
20) des Bildes verloren: Ähnlichkeit ohne Differenz wäre nicht Ähnlich-
keit, sondern Identität, also kein Bild mehr, sondern eine Reproduktion. 
Bilder sind aus anderem Holz geschnitzt als das, was sie abbilden. Zwi-
schen Bildobjekt und Realobjekt, Abbild und Abgebildetem, Bild und 
Wirklichkeit klafft ein ontologischer Graben: Das Bild besitzt ein an-
deres »Sein« als die gewöhnlichen Dinge, es ist ein »Scheinbares«, wie 
Platon es nennt. Dieser Schein ist jedoch wiederum nicht mit einem tat-
sächlichen Nichtsein zu verwechseln, denn auch das Bild hat ein Sein, 
nur eben ein anderes als die Dinge der physischen Welt. 

Trotz des ontologischen Grabens stehen sich die beiden Welten für 
Platon nicht beziehungslos gegenüber. Die Brücke über den Graben wird 
durch die Ähnlichkeit geschlagen, die als Gemeinsames zwischen den 
beiden Seinsformen vermittelt. Bildsein heißt im Kontext der Mimesis-
theorie, dass das Bild nicht einfach nur für sich steht, sondern auf ein 
Wirkliches bezogen ist, mit dem es zwar nicht die körperliche Substanz, 
dafür aber bestimmte andere Eigenschaften teilt, namentlich Proportio-
nen und Farbgebung. Die Kunst des Bildermachens, so erläutert Platon, 
»besteht darin, wenn jemand nach des Urbildes Verhältnissen in Länge, 
Breite und Tiefe, und dann auch jeglichem seine angemessene Farbe ge-
bend, die Entstehung einer Nachahmung bewirkt.« (Soph. 235d–e, vgl. 
Pol. 602d) Man darf hinzufügen, was Platon hier stillschweigend zu im-
plizieren scheint, ohne es deutlich zu sagen: dass die Teilhabe sich auf 
die visuelle Gestalt des Abgebildeten beschränkt, wie sie dem Auge er-
scheint. Das versteht sich von selbst bei der Farbe, die per definitionem 
nur visuell wahrgenommen werden kann, gilt aber wohl auch für die 
Proportion bzw. die Form des Bildobjekts, von der Platon offensichtlich 
nicht meint, man solle sie mit den Fingern ertasten. 

Sogar mit dieser Präzisierung bleibt Platons Definition der Nachah-
mung im Sophistes jedoch ein Stück weit hinter dem zurück, was er 
eigentlich im Sinn hat, wenn er von Nachahmung spricht: die Tatsa-
che, dass das Bild nicht einfach nur an einer visuellen Gestalt ›teilhat‹, 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

sondern dass die Gestalt des Bildes der Gestalt des abgebildeten Gegen-
standes tatsächlich nachgebildet ist.11 Dass zwei Zwillingsbrüder keine 
Bilder des jeweils anderen Zwillings sind, liegt schließlich nicht daran, 
dass sie vollkommen identisch sind, anstatt einander nur ähnlich zu sein; 
auch zweieiige Zwillinge bilden einander ja nicht ab, obwohl sie in Pla-
tons Sinne ähnlich sind. Vielmehr sind sie darum keine Bilder voneinan-
der, weil sie logisch gleichrangig sind, während das Bild auf einer logi-
schen »Nachrangigkeit« (Rauscher 2006: 138) beruht.12 

Bildlichkeit, darin liegt eine wesentliche Bestimmung des Bildes als 
Mimesis, ist eine wesentlich einseitige Relation.13 Das Bild im Wasser 
bildet mein Gesicht ab, mein Gesicht aber nicht das Wasser. Schon der 
geläufige und zumindest für die Bilder durchaus angemessene Begriff 
Nach-ahmung verweist auf die hierarchische Relationslogik der Mime-
sistheorie, die das Bild stets im Rahmen seines »Dependenzverhältnis-
ses« (Scholz 2000: 622) zur ursprünglichen Wirklichkeit denkt, auf die 
es sich bezieht und die es abbildet. Das Wort »Repräsentation«, das ei-
ner weiteren möglichen Übersetzung von mimesis entspricht (vgl. Con-
ford 1922, Kardaun 1993: 70) – auch wenn es, wie eingangs angedeutet, 
eigentlich weiter gefasst ist, da ihm der Aspekt der techné fehlt – bringt 
dieses Dependenzverhältnis bereits sprachlich zum Ausdruck: Wenn 
re-praesentatio wörtlich »Wieder-Vergegenwärtigung« bedeutet, dann 
wird in der Repräsentation etwas ›wieder‹ vergegenwärtigt, was vorher 
schon da war. Die Repräsentation wiederholt und verdoppelt das Re-
präsentierte – wenn auch eben nicht vollständig, sondern nur partiell, 
also nur in gewissen Aspekten des Repräsentierten, dem sich die Reprä-
sentation immer nur annähern kann, ohne es jemals ganz zu erreichen.

So gehört zum ästhetischen Paradigma der Mimesis bei Platon un-
weigerlich die Semantik von Urbild und Abbild, von echtem Original 
und defizitärer Kopie, die nicht nur Platons Bildtheorie, sondern auch 
sein philosophisches Denken insgesamt durchzieht. Denn bereits seine 
allgemeine »Ontologie [ist] selber eine Bildtheorie«, wie unter anderem 
Gernot Böhme (1999: 15) herausgearbeitet hat.14 Dies gilt vor allem 
für die ›Ideenlehre‹, das Kernstück des platonischen Denkens (für einen 

11	 	Deutlicher wird der Gedanke im Timaios (Ti. 28c–29a) ausgedrückt, wo 
Platon die Welt als ein durch einen »Werkmeister« nach einem »Vorbild« 
geschaffenes »Abbild« beschreibt. 

12	 	Vgl. in diesem Zusammenhang die ›Kausaltheorie‹ des Bildes, die Oliver 
Scholz (1991/2009: 82), wenn auch in kritischer Absicht, wie folgt skizziert: 
»Etwas soll nur dann ein Bild von x sein, wenn x ein (herausragender) kau-
sal relevanter Faktor bei der Entstehung des Bildes gewesen sei.«

13	 	Zur hierarchischen Einseitigkeit bzw. Asymmetrie des Abbildungsverhältnisses 
vgl. Mouroutsou (2010: 42), Scholz (1991/2009: 83) und Asmuth (2010: 115).

14	 	Zu Image and Reality in Plato’s Metaphysics vgl. auch Patterson (1985; zum 
Bild im engeren Sinne insb. 25–62).

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

Überblick vgl. Natorp 1902, Schäfer 2007). Zwar geht es dort in letzter 
Instanz um abstrakte, also unsichtbare Ideen wie etwa die Idee des Gu-
ten oder des Wahren. Andererseits aber ist es kein Zufall, dass bereits das 
Wort ›Idee‹ selbst – für das Platon zumeist die Wörter eidos und idea ge-
braucht – eine bildliche Dimension besitzt. Eidos heißt nicht nur »Idee, 
Begriff«, sondern auch »Urbild« sowie »Aussehen, Gestalt, Form«, und 
idea bedeutet zunächst »Ansehen, Aussehen, Äußeres, Gestalt«, »Be-
schaffenheit, Art u. Weise« sowie »Meinung, Vorstellung, Urbild, Idee«. 
Das Verb idein bzw. synonym eidon, von dem idea und eidos abstam-
men, meint ursprünglich »sehen, erblicken, wahrnehmen, besuchen«, 
und dann erst »einsehen, erkennen, erfahren, erwägen«. Platon selbst 
versteht seine Ideen gleichwohl etwas unkonkreter, als es die ursprüng-
liche Wortbedeutung nahelegt. Sie sind für ihn so etwas wie überindivi-
duelle, archetypische Urbilder der menschlichen Seele, die zugleich die 
eigentliche Wirklichkeit hinter den äußeren, sichtbaren Dingen bilden. 

Wie stark Platons Ideenlehre dennoch im Register des Bildhaften ge-
dacht ist, und welche – allerdings defizitäre – Rolle die äußeren Bilder 
in dieser Ideenlehre einnehmen, wird an einem berühmten Gedanken-
gang aus der Politeia deutlich. Die tiefere Wirklichkeit beispielsweise ei-
nes Tisches, so führt Platon dort aus, liegt in der Idee des Tisches begrün-
det, an welcher der konkrete, physische Tisch lediglich Anteil hat (vgl. 
Pol. 597a–598d). Nicht erst die Kunst, schon die physische Welt als sol-
che ist bei Platon also mimesistheoretisch gedacht: Die äußere Wirklich-
keit ist selbst nur die Abbildung, die Mimesis, der Widerschein der ih-
nen zugrunde liegenden Ideen bzw. Urbilder.15 Wenn damit aber bereits 
die normale Alltagswelt als Bild erscheint, und noch dazu als defizitäres, 
so sinken die äußeren Bilder in der Seinshierarchie entsprechend noch 
weiter nach unten. Sie sind, so Platon, nur Abbilder von Abbildern. Ein 
Maler, der einen Tisch nachbildet, malt nicht das Urbild des Tisches ab, 
sondern den sichtbaren Tisch, der selbst schon ein Abbild des Urbildes 
ist. »Gar weit also von der Wahrheit ist die Nachbildnerei« (Pol. 598b), 
lautet das konsequente Urteil über die bildenden Künstler. Aus dem ide-
alen Staat, den Platon in der Politeia entwirft, gehören sie darum eben-
so verbannt wie die Mythendichter mit ihren sprachlichen Bildern (vgl. 
Pol. 376c–378e, 394b–398b, 595a–608b). 

An anderen Stellen freilich urteilt Platon nicht ganz so pauschal, son-
dern führt Differenzierungen ein. Es gibt, so heißt es im Sophistes, besse-
re und schlechtere Bilder, nämlich »zwei Arten der Nachahmungskunst« 

15	 	Unter anderem im Höhlengleichnis (Pol. 514a–518b) wird diese Auffassung 
der physischen Welt als eines bloßen Scheins, den es in Richtung einer direk-
ten ›Ideenschau‹ zum Wahren hin zu durchbrechen gilt, beschrieben – und 
ihrerseits in einem Vorstellungsbild, das der Text vor dem inneren Auge des 
Lesers evoziert, anschaulich gemacht.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

(Soph. 235d): einerseits die »ebenbildnerische Kunst der Ebenbilder« 
(ebd.) bzw. die mimesis eikastike, andererseits die »trugbildnerische« 
(ebd.: 236c) Kunst der mimesis phantastike. Mimesis, als Herstellung 
von Ähnlichkeit, ist an dieser Stelle nicht mehr nur eine objektive Be-
schreibung dessen, was ein Künstler tut, wenn er Bilder malt, sondern 
eine normative Aufforderung und ein künstlerisches Programm: ›Du 
sollst keine unwahren Bilder machen‹, fordert Platon, indem er die größt-
mögliche Ähnlichkeit zur Pflicht des Künstlers erhebt und die Kunst auf 
den Naturalismus verpflichtet. So erklären sich schließlich auch die ver-
schiedenen Begriffe für Bild – v. a. eikon, eidolon und phantasma –, die 
Platon gebraucht. Das eikon steht für die guten ›Ebenbilder‹, eidolon und 
phantasma hingegen stehen für die schlechten ›Trugbilder‹, in denen die 
Ähnlichkeit verfehlt und ein falscher Eindruck vermittelt wird. 

Ist Platon also wenn schon kein genereller Feind der Bilder, so doch 
ein Feind der Phantasie und der künstlerischen Freiheit, wenn er den Bil-
dern das Phantasieren, die Lüge, die Abweichung vom Wirklichen ver-
bietet und damit gerade einen der tiefsten Reize des Bildermachens, die 
»Freiheit des Bildens«, wie Hans Jonas (1961) sie in seinem Aufsatz über 
den »Homo Pictor« (ebd.) einmal genannt hat, verbieten will? Das Urteil 
mag zutreffen; dennoch aber lohnt ein zweiter Blick. Denn wie der Phi-
losoph Lambert Wiesing in einem Aufsatz über Platons Mimesistheorie 
gezeigt hat, verbirgt sich hinter den rigiden Forderungen des Philosophen 
eine durchaus lebensweltlich inspirierte Kritik an bestimmten, zur dama-
ligen Zeit populären Bildwerken. Hinter Platons Ablehnung der falschen 
Bilder steckt ein »verborgener Kanon« (Wiesing 2005: 125–149), den 
man kennen muss, um seine Bildkritik sinnvoll zu verstehen. 

Zu diesem verborgenen Kanon gehört laut Wiesing die Athena Parthe-
nos, das »größte und bedeutendste Kunstwerk zu Platons Zeiten in sei-
ner Heimatstadt« (ebd.: 136). Dabei handelte es sich um die rund zwölf 
Meter hohe Skulptur der Göttin Athene, die in der Cella des Parthenon-
Tempels auf der Akropolis als religiöses Kultbild verehrt wurde. Die 
künstlerische Gestaltung der Skulptur widerspricht dem platonischen 
Ideal des ›ebenbildnerischen Ebenbildes‹, weil sie versucht, den visuellen 
Eindruck von Ähnlichkeit mit einem trugbildnerischen Effekt zu erzielen. 
Denn der Kopf der Göttin ist »gemessen an den menschlichen Propor-
tionen zu groß gebildet« (ebd.: 138). Die falsche Größe sollte den Ver-
kleinerungseffekt der Entfernung ausgleichen:

»Da man [...] den Kopf als normaler Betrachter ausschließlich in ei-
ner Höhe von 12 Metern sah, wirkte er auf den Betrachter kleiner. Phi-
dias [der verantwortliche Bildhauer] hat ihn größer geformt, als es die 
menschliche Proportion vorschreibt, mit der Wirkung, daß der so hohe 
Kopf dem tiefen Betrachter nicht zu klein erscheinen kann« (ebd.). 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Mit solchen Blendwerken kann kein Philosoph zufrieden sein, der sich 
selbst, wie es der Name besagt, als Liebhaber der Wahrheit versteht. Und 
tatsächlich scheint Platon im unmittelbaren Zusammenhang mit seiner 
Kritik der trugbildnerischen Kunst auf eben diesen optischen ›Trick‹ an-
zuspielen, wenn er seine Dialogpartner über die korrekte Wiedergabe 
von Proportionen fragen lässt:

»Theaitetos: Wie aber? Suchen nicht alle etwas Nachahmenden dieses zu 
tun? Fremder: Wenigstens diejenigen nicht, welche von jenen großen Wer-
ken eines bilden oder malen. Denn wenn diese die wahren Verhältnisse des 
Schönen wiedergeben wollten, so, weißt du wohl, würde das Obere klei-
ner als recht und das Untere größer erscheinen, weil das eine aus der Fer-
ne, das andere aus der Nähe von uns gesehen würde.« (Soph. 235d–236a)

Platons Ablehnung der Trugbilder der mimesis phantastike richtet sich 
also durchaus nicht primär gegen die phantastischen Bilder. Die Lüge der 
Athena liegt in der Form, nicht im Inhalt des Bildes begründet. Sie opfert 
die ›Wahrheit des Bildens‹ – wie Platon der Formulierung von der Frei-
heit des Bildens wohl entgegenhalten würde – der Wirkung auf die Sin-
ne; das Höhere also dem Niederen. Selbst dem modernen Leser leuchtet 
diese Kritik unmittelbar ein. Platons Kritik der Kunst ist zumindest an 
einigen Stellen wesentlich differenzierter und angemessener, als es die viel 
zitierten, geradezu berüchtigten Passagen aus der Politeia nahelegen.16 

Und doch können wir mit Platons normativer Bildauffassung zumin-
dest in ihrer abstrakten Formulierung als künstlerisches Programm heute 
nicht mehr viel anfangen.17 Seine Einmischung in die Arbeit der Künstler 
und ihre Verpflichtung auf Wahrheit und Wirklichkeit leuchtet uns nicht 
nur nicht mehr ein, sie empört uns geradezu, zumal wenn sie sich, wie in 
der Politeia, mit politischen Forderungen verbindet, wonach die Künst-
ler als Lügner aus dem idealen Staat auszuschließen oder zumindest un-
ter »Aufsicht« (Pol. 377b, 386b) zu stellen seien. Auch hier freilich lohnt 
ein zweiter Blick. Denn es liegt nicht nur an Platon, sondern auch an uns, 
wenn wir seine Einmischung in die Belange der Kunst als undenkbar 

16	 	Zur gängigen Kritik an Platons Kunstfeindlichkeit vgl. v. a. die Ausführun-
gen in Karl Poppers Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (1945), die Pla-
ton geradezu als präfaschistischen Denker präsentieren.

17	 	Siehe allerdings, wenn auch zur damaligen Zeit schon rückschrittlich, die ent-
sprechende Forderung in der marxistischen ›Realismus-Debatte‹ des 20. Jahr-
hunderts u. a. bei Georg Lukács (1938), der bei dieser Gelegenheit sogar dem 
bürgerlichen Realismus eines Thomas Mann den Vorzug vor den kunstrevo-
lutionären Avantgarden gibt. Überhaupt lebt Platons Mimesistheorie, auch 
wo sie nicht im engeren Sinne als künstlerisches Programm begriffen wird, 
in der Moderne vornehmlich in der marxistischen ›Widerspiegelungstheorie‹ 
der Kunst fort (vgl. Holz/Metscher 2005; zur »Rolle der Mimesis in Lukács’ 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

empfinden. Der Blick auf die genuin antike Pointe der platonischen Bild-
auffassung bleibt verstellt, wenn wir ihre normativen Implikationen ein-
fach nur zurückweisen, anstatt die grundlegend andere Auffassung des 
Verhältnisses von Bild und Wirklichkeit zu bedenken, die ihnen zugrun-
deliegt. Platon selbst nämlich würde unsere Kritik an seiner Bildkritik sei-
nerseits mit einem durchaus stichhaltigen Argument kontern: Uns fehlt, 
so würde er uns vorwerfen, die Einsicht in die politische Bedeutung der 
Bilder, das heißt der Sinn für ihre Funktion im Gemeinwesen. 

Was mit dieser politischen Funktion der Bilder gemeint ist, wird an 
einer Stelle in der Politeia deutlich, in der Platon ausführt, warum die 
(literarischen) Schreckensbilder der Unterwelt in seinem Staat nichts zu 
suchen haben:

»Wenn einer glaubt, daß es eine Unterwelt gibt, und zugleich, daß sie 
furchtbar ist, meinst du, der werde irgend ohne Furcht vor dem Tode sein 
und in Gefechten lieber den Tod als Niederlage und Knechtschaft wäh-
len? [...] Wir müssen also, wie es scheint, auch über diejenigen Aufsicht 
führen, die hierüber Erzählungen vortragen wollen, uns sie ersuchen, 
nicht so schlechthin die Unterwelt zu schmähen, sondern sie lieber zu lo-
ben, weil sonst, was sie sagten, weder richtig sein würde noch auch denen 
nützlich, welche wehrhaft sein sollen.« (Pol. 386b; vgl. auch ebd.: 606d)

Was Platon hier vorschlägt, ist politische Zensur. Es offenbart zugleich 
aber auch eine Sensibilität für die Macht der Kunstwerke und ihren er-
zieherischen Einfluss auf jene, die sie betrachten. Die düsteren Schre-
ckensbilder der Unterwelt schaden der Tapferkeit der Bürger, versetzen 
sie in Angst und Schrecken, schaden also dem Gemeinwesen, das zumin-
dest im antiken Griechenland auf tapfere Krieger angewiesen ist, um zu 
funktionieren. Im Grunde vertritt Platon hier eine bemerkenswert so-
ziologische Kunstauffassung: Er denkt die Kunstwerke nicht unabhän-
gig von der Wirklichkeit derer, die sie betrachten, sondern koppelt sie 
ethisch und politisch an das Gemeinwesen zurück, indem er ihnen eine 
Wirkung auf dieses Gemeinwesen zuerkennt. 

An einer anderen Stelle wird deutlich, dass Platon dieser ›Kunstpäda-
gogik‹ im Zweifelsfall sogar den Vorrang vor der Wahrheit zu geben be-
reit ist, wenn es beispielsweise darum geht, die Jugend vor den aufsta-
chelnden Wirkungen von Gewaltdarstellungen zu schützen:

»Aber des Kronos Taten und was ihm wieder von seinem Sohne bege-
gnet, sollte wohl, denke ich, auch wenn es wahr wäre, unverständigen 
und jungen Leuten nicht so unbedacht erzählt werden, sondern am liebs
ten verschwiegen bleiben« (Pol. 378a).

Ästhetik« auch Holz 2013: 59–76). Die folgenden Ausführungen werden zei-
gen, woher diese Nähe rührt und dass sie politische Gründe besitzt. 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

Sonst nämlich könnte es passieren, führt Platon zur Begründung aus, 
dass ein junger Mann auf die Idee kommt, seinem Vater etwas Ähnliches 
anzutun, was Kronos seinem Vater angetan hat (vgl. Pol. 378b), ihn also 
zu entmannen und grausam zu verstümmeln. Verwandte Debatten wer-
den bis heute geführt.18 Aber es geht auch an diesem Punkt nicht darum, 
sich Platons Schlussfolgerungen im engeren Sinne zu eigen zu machen; 
worauf es ankommt, ist die grundsätzliche Bildauffassung, die hinter 
ihnen steht. Zum Bildersehen, so könnte man diese antike Bildauffas-
sung zusammenfassen, gehören immer schon soziale, ethische und poli-
tische Implikationen; Bilder sind nicht neutral.19 Das Sehen von Bildern 
macht etwas mit uns, es prägt sich in unser Denken, Fühlen und Han-
deln ein. Was ein »Jüngling«, so Platon, »in diesen Jahren in seine Vor-
stellung aufnimmt, das pflegt schwer auszuwaschen und umzuändern 
sein« (Pol. 378d–e). 

Die Kategorie der Wirklichkeit in Platons Mimesistheorie gewinnt vor 
diesem Hintergrund eine ganz neue Facette. Nicht nur denkt Platon die 
Bilder in Bezug auf die physische Wirklichkeit, die sie abbilden, sondern 
auch in Bezug auf die gesellschaftliche Wirklichkeit, in die sie als Bilder 
eingebettet sind. Weit davon entfernt, die Bilder als irrelevante Nachah-
mungen der Wirklichkeit abzuwerten, spricht er ihnen eine Relevanz zu, 
nimmt sie in Verantwortung und macht sie zum Gegenstand einer Bild
ethik, Bildpädagogik und Bildpolitik, die sich um ihre Wirkungen be-
kümmert und sie in den Dienst des Guten zu stellen sucht. Gewiss, wir 
können ihm auch und gerade in diesem Punkt nicht mehr ohne Wei-
teres folgen, weil wir den Bildern eben diese normativen Vorschriften 
nicht mehr machen wollen.20 Zumindest auf der deskriptiven Ebene aber 

18	 	Zur platonischen Kritik der Massenmedien vgl. auch den lesenswerten Auf-
satz zu »Plato and the Mass Media« von Alexander Nehamas (1988). 

19	 	Vgl. zu diesem Punkt auch Janaway (1995: 80–105). Werner Jaeger (1936: 
288) betont die historische Fremdheit dieser antiken Auffassung für den mo-
dernen Leser: »Dem Heutigen wird es deshalb so schwer, diese Haltung zu be-
greifen, weil sich die moderne ›Kunst‹ von dem Moralismus der Aufklärungs-
zeit erst vor nicht langer Zeit unter Schmerzen hat losreißen müssen. Nichts 
steht daher vielen von uns so fest wie der Satz, daß der Genuß eines Werkes 
der ›Kunst‹ moralisch indifferent ist. Wir haben es hier nicht mit der Frage der 
Wahrheit dieser Theorie zu tun, sondern haben nur erneut festzustellen, daß 
sie dem griechischen Empfinden nicht entspricht. Wir dürfen zwar die beson-
deren, rigorosen Forderungen, die Plato aus der erzieherischen Sendung des 
Dichters zieht, nicht ohne weiteres verallgemeinern, aber die Auffassung als 
solche ist keineswegs ihm allein eigentümlich. Er teilt sie nicht nur mit der äl-
teren griechischen Tradition, sondern auch mit seinen Zeitgenossen.«

20	 	Warum wir hierzu nicht mehr bereit sind, liegt in der Logik des neuzeitlichen 
Kunstbegriffs begründet; vgl. in diesem Zusammenhang Abschnitt 2.3.1 zur 
modernen ›Freistellung‹ der Kunst aus dem Sozialen. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

formuliert Platon eine soziologisch höchst wertvolle Einsicht, wenn er 
darauf beharrt, dass Bilder etwas mit uns machen und uns verändern 
– und zwar nicht nur individuell, sondern auch kollektiv. Eine Gesell-
schaft, in der bestimmte Bilder zirkulieren, ist eine andere Gesellschaft 
als eine, in der andere Bilder zirkulieren. 

Gleich im doppelten Sinne lenkt die platonische Mimesistheorie also 
den Blick auf das Verhältnis der Bilder zur Wirklichkeit. Erstens be-
greift sie die Bilder als Medien, in denen der Mensch sich zur Wirklich-
keit, in der er lebt und auf die er sich in seinen Bildern bezieht, aktiv 
verhält. Diese Wirklichkeit ist zumindest in den bildtheoretischen Pas-
sagen bei Platon vor allem als Wirklichkeit der konkreten Dinge ge-
dacht, das heißt als Mimesis der physischen Natur. Zugleich aber ist 
sie, auch schon bei Platon selbst, als gesellschaftliche Wirklichkeit ge-
dacht, das heißt als »Mimesis der Praxis«, wie es Friedrich Tomberg 
(1968) in Bezug auf (nicht nur) die aristotelische Mimesistheorie, die 
sich jedoch eher auf das Schauspiel als auf die bildenden Künste be-
zieht, einmal genannt hat. Im Bild spiegeln sich nicht allein die Propor-
tionen und Farben der physischen Dinge, sondern auch die Verhaltens-
weisen der Menschen, die Strukturen der Gesellschaft und zuletzt der 
Welt als ganzer wider. 

Zweitens lehrt uns die platonische Mimesistheorie, die Bilder selbst 
als Teil der Wirklichkeit zu begreifen, in der sie produziert und betrach-
tet werden und in der sie eine bestimmte Funktion erfüllen. Selbstver-
ständlich ist Platons Bestimmung dieser Funktion unterkomplex, wenn 
er die Bilder lediglich als pädagogische Vorbilder begreift und ihnen da-
rum jene Freiheit des Bildens verbietet, die wir heute so hoch an ihnen 
schätzen. Und doch legt seine Politisierung des Bildes etwas Grundlegen-
des an den Bildern frei: Die Bilder formen das Denken und die Vorstel-
lungen derer, die sie betrachten. Dadurch wirken sie auf die Gesellschaft 
als ganze ein, die sich aus diesen Menschen zusammensetzt. Wer Bilder 
sieht, der sieht durch sie hindurch auf die Welt; und wie er die Welt sieht, 
so denkt und handelt er in dieser Welt.21

So besitzt die antike Mimesisheorie, die immerhin noch bis ins letz-
te Jahrhundert als »Standardauffassung« (Sachs-Hombach 2003: 49) 
des Bildes galt, bis heute ihren Wert.22 Platons Aktualität gründet al-
lerdings nicht auf seiner normativen Einteilung in gute und schlechte 

21	 	Damit kündigt sich in Platon bereits die soziologische Theorie des ›gesell-
schaftlichen Imaginären‹ an, die auf ihre Weise nach dem konstitutiven Zu-
sammenhang von Bild, Denken und Gesellschaft fragt (vgl. 2.2.2, 2.2.3).

22	 	Vgl. zu dieser Einschätzung auch Böhme (1999: 27), Sachs-Hombach (2003: 
30–51, 129–156) und Halliwell (2002: 5 f.), der zu folgendem Urteil ge-
langt: »Mimesis, in all its variations, has quite simply proved to be the most 
longlasting, widely held and intellectually accommodating of all theories of 
art in the West.«

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Bilder, sondern vielmehr auf dem ›realistischen‹ Blickwinkel, den er ih-
nen gegenüber einnimmt, wenn er die Ähnlichkeiten, aber auch die Ab-
weichungen des Bildes von der Wirklichkeit in den Blick nimmt, oder 
wenn er nach den Funktionen der Bilder für das Gemeinwesen fragt. 
Platon denkt, darin liegt die elementare Grundidee seiner und jedwe-
der Mimesistheorie, das Bild von seinem Anderen her: Wer Bilder ver-
stehen will, darf nicht nur auf die Bilder selbst schauen, sondern muss 
auch die Beziehung der Bilder zur Wirklichkeit betrachten, aus der sie 
hervorgehen und in die sie wieder zurückgehen, sobald sie betrachtet 
werden. Wie keine andere Bildauffassung lenkt die Mimesistheorie den 
Blick auf die »relationship between the world inside and the world out-
side the mimetic work«, wie Stephen Halliwell (2002: 22) in Bezug auf 
Platon zusammenfasst.

1.1.2 Das Bild als anschauliches Zeichen: Semiotische Bildtheorien

Das Erbe der platonischen Bildauffassung, die das Bild grundsätzlich von 
seinem Anderen her denkt, lebt heute in den semiotischen Bildtheorien 
fort. Ihr zentraler Begriff, das Zeichen (gr. semeion), beinhaltet per de-
finitionem dieses Andere, denn ein Zeichen ist ›etwas, das für etwas an-
deres steht‹: »Aliquid stat pro aliquo« (Keller 1995: 115), lautet die 
klassische mittelalterliche Zeichendefinition, die auch in gegenwärtigen 
Theorien noch vertreten wird.23 Bereits bei Augustinus findet sich da-
bei der Hinweis auf die Doppelgestalt des Zeichens aus Bezeichnendem 
und Bezeichnetem: 

»Ein Zeichen ist etwas, was sowohl sich selbst der Sinneswahrnehmung 
darbietet, als auch etwas anderes außer sich selbst dem Verstand prä-
sentiert.« (De dial. 5) 

Auch das Bild, zumindest das gegenständliche, besitzt diese Doppelge-
stalt. Wie jedes Zeichen besteht es zunächst aus dem Zeichen selbst, das 
sich »der Sinneswahrnehmung darbietet« wie etwa der Pinselstrich auf 
einer Leinwand. Zugleich »präsentiert« bzw. repräsentiert es aber etwas 
außerhalb seiner selbst, nämlich das durch den Pinselstrich dargestell-
te Bildobjekt, das als Bedeutung des Bildes vergegenwärtigt wird. Dabei 

23	 	Explizit bildsemiotisch etwa bei Blanke/Giannone/Vaillant (2005: 149), 
ähnlich auch bei Sachs-Hombach (2003: 78). Zur Einführung in die »Bild-
semiotik« bzw. die »pictorial semiotics« vgl. Sonesson (1989, 1993), Blanke 
(2003), Nöth (2009) und Friedrich/Schweppenhäuser (2010). Einen Über-
blick über die Geschichte des Zeichenbegriffs in der philosophischen Ästhe-
tik bieten Hess-Lüttich/Rellstab (2005; zum Bild ebd.: 273–279).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

kann das dargestellte Bildobjekt seinerseits auf ein Realobjekt außerhalb 
seiner selbst verweisen, muss dies aber nicht notwendigerweise tun.24

Stärker als in der klassischen Mimesistheorie wird die Repräsenta-
tion aus semiotischer Sicht vom Betrachter des Bildes her gedacht. Ob 
ein Bildzeichen als solches erkannt und in seiner Bedeutung verstan-
den wird, hängt vom Betrachter ab: »[N]othing is a sign unless it is in-
terpreted as a sign«, konstatiert Charles S. Peirce (1903a: 2.308), einer 
der Gründerväter der modernen Semiotik. Darum macht es Sinn, auch 
den ›Zeichenbenutzer‹ in die Definition des Zeichens miteinzubeziehen. 
Entsprechend erweitert Peirce den klassischen Zeichenbegriff zu einer 
dreistelligen Relation: 

»A sign, or representamen, is something which stands to somebody for 
something in some respect or capacity« (ebd.: 2.228).

Bildzeichen zu erkennen ist folglich ein Akt des Betrachters und damit 
eine Funktion des Sehens – und zwar einer ganz besonderen Form des 
Sehens. Der Philosoph Richard Wollheim bezeichnet sie als »Sehen-in« 
(Wollheim 1982: 195) bzw. als ›Etwas-in-etwas-Sehen‹: Wenn ich ein 
Bild sehe, dann sehe ich nicht nur das Ding als solches, sondern erken-
ne in ihm etwas anderes, das durch das Bild vergegenwärtigt wird. Ich 
sehe nicht nur x, zum Beispiel den Farbauftrag auf einer Leinwand, son-
dern zugleich »y in x« (ebd.), zum Beispiel die visuelle Gestalt der Per-
son, die durch den Farbauftrag porträtiert wird. Auf diesem Modus des 
»Darstellungssehen[s]« bzw. des »representational seeing« (ebd.: 192) 
beruht nicht nur der entscheidende Unterschied zwischen Bildersehen 
und ›normalem‹ Sehen, sofern letzteres nicht ein Ding in einem anderen 
Ding, sondern das Ding selbst erblickt; es markiert auch einen wichtigen 
Unterschied zwischen Bildzeichen und anderen, insbesondere sprachli-
chen Zeichen. Denn anders als beim Buchstaben oder einem gesproche-
nen Sprachlaut bietet sich beim Bild nicht nur das Zeichen der Sinnes-
wahrnehmung dar; auch das Bezeichnete zeigt sich beim Bild in sinnlich 
wahrnehmbarer Gestalt. Nur das Bild erlaubt, das Etwas-in-etwas tat-
sächlich zu sehen. Dem Etwas-in-etwas-Sehen korrespondiert insofern 
immer auch ein ›Etwas-in-etwas-Zeigen‹, das den Sprachzeichen grund-
legend abgeht. Wo das sprachliche Zeichen eine »Vorstellung« im Be-
wusstsein des Zeichenbenutzers lediglich evoziert (vgl. de Saussure 1916: 

24	 	Mit den Begriffen ›Bildobjekt‹ und ›Realobjekt‹ beschränke ich mich be-
wusst auf eine möglichst einfache Terminologie und ignoriere die geradezu 
chaotische Vielfalt der semiotischen Termini in diesem Punkt (vgl. die Über-
sicht bei Eco 1973: 30). Ausführliche bildtheoretische Auseinandersetzun-
gen mit diesen und verwandten Begriffen findet sich u. a. bei Wiesing (2005: 
30–80) und Pichler/Ubl (2014: 18–135).

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

14 f.; 77 f.), wird im Bildzeichen die bezeichnete Vorstellung objektiv als 
sinnliche Erfahrung vor Augen gestellt.

Die vielleicht einflussreichste Zeichentheorie des Bildes, die diesen 
zentralen Aspekt – das ›Etwas-in-etwas-Zeigen‹ – einzufangen versucht, 
findet sich bei Peirce. In seiner Spekulativen Grammatik (1903a) unter-
scheidet Peirce drei verschiedene Zeichenklassen im Hinblick auf ihren 
Objektbezug: indexikalische, symbolische und ikonische Zeichen.25 Ein 
Index verweist auf eine reale, existentielle Beziehung zwischen Zeichen 
und (Real-) Objekt, etwa in Form einer physischen Kausalbeziehung, 
bei der die Existenz des Zeichens logisch notwendig die Existenz des Be-
zeichneten anzeigt, weil das Zeichen durch das bezeichnete Objekt über-
haupt erst hervorgebracht wird.26 Schwarzer Rauch etwa ist ein Index 
dafür, dass es irgendwo brennt, ein Fußabdruck dafür, dass jemand den 
Boden betreten hat. Ein Symbol dagegen verdankt sich allein der Kon-
vention des Zeichengebrauchs (vgl. ebd.: 2.249); es benötigt einen arbi-
trären Code, um entschlüsselt werden zu können. Das Symbol entspricht 
insofern dem sprachlichen Signifikanten bei Ferdinand de Saussure, ob-
gleich es nicht auf Sprachzeichen beschränkt ist.27

Eine Zwischenposition zwischen dem arbiträren Symbol und dem 
kausal determinierten Index nimmt das Ikon ein. Ikonische Zeichen sind 
solche, die »aufgrund innerer Merkmale, die in irgendeiner Weise Merk-
malen des Gegenstandes korrespondieren« (Eco 1973: 60), als Zeichen 
für etwas interpretiert werden. 

»The Icon has no dynamical connection with the object it represents; it 
simply happens that its qualities resemble those of that object, and ex-
cite analogous sensations in the mind for which it is a likeness.« (Peirce 
1903a: 2.299)

25	 	Auf Deutsch als Auszug veröffentlicht in Phänomen und Logik der Zeichen 
(Peirce 1903b), mit Rücksicht auf die bei Peirce so bedeutsamen sprach-
lichen Feinheiten hier jedoch nach der englischen Ausgabe der Collected 
Papers (1903a: 2.219–2.444) zitiert. Zur Einführung in die Peirce’sche 
Zeichentheorie vgl. Greenlee (1973) und Savan (1976); zu den drei Zei-
chenklassen am Beispiel der Fotografie auch Wyss (2006: 43–48). 

26	 	Vgl. Peirce (1903a: 2.248). Allgemein zum Index bei Peirce vgl. Greenlee 
(1973: 84–89) und Sonesson (1989: 38–43).

27	 	Beispiele für nicht-sprachliche symbolische Zeichen sind Verkehrsampeln und 
-schilder sowie die ›ikonografischen Zeichen‹, auf die ich gleich noch einmal 
zurückkomme. Zur linguistischen Terminologie Saussures mit den Grundbe-
griffen Signifikant (»Bezeichnung« bzw. »Lautbild«, im frz. Orig.: signifiant« 
bzw. »image acoustique«) und Signifikat (»Bezeichnetes« bzw. »Vorstellung«, 
frz. »signifié« bzw. »concept«) siehe de Saussure (1916: 76–79). Zur Arbitra-
rität bzw. »Beliebigkeit des Zeichens« vgl. ebd.: 79–82; zu Saussures Symbol-
begriff, der sich nicht mit demjenigen Peirces deckt, aber auch ebd.: 80.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

Das Ikon erzeugt analoge Wahrnehmungseindrücke (»analogous sensa-
tions«) wie dasjenige, dessen Zeichen es ist. Wie die Begriffe »resemb-
le« und »likeness« anzeigen, verortet Peirce die Ursache dieser analogen 
Wahrnehmungseindrücke im Phänomen der Ähnlichkeit.28 Als Beispiele 
für ikonische Zeichen nennt er unter anderem Bilder, Diagramme, Me-
taphern und Hieroglyphen.29

Trotz der naheliegenden Zuordnung der Bilder zu den ikonischen Zei-
chen können Bilder grundsätzlich alle drei von Peirce aufgezählten Zei-
chenklassen verkörpern. Mischformen sind nicht nur möglich, sondern 
der Regelfall. Auch Bilddarstellungen können auf symbolischen Konven-
tionen beruhen wie beispielsweise im Fall von ›ikonografischen Zeichen‹. 
Diese repräsentieren konventionelle Sekundärbedeutungen, die sich über 
die Primärbedeutung eines Bildobjekts legen und nur durch die Kennt-
nis bildexterner Texte entschlüsselbar sind wie etwa die weiße Taube als 
Symbol für Frieden bzw. den Heiligen Geist oder der Heiligenschein, dem 
die Primärbedeutung sogar völlig fehlt.30 Ebenso können Bilder als in-
dexikalische Zeichen gelesen werden; nicht nur, weil letztlich alle Dinge 
dieser Welt indexikalische Dimensionen besitzen (sofern sie kausal ver-
ursacht sind, sei es durch menschliche Hand oder Naturprozesse), son-
dern auch, weil zumindest einige Arten von Bildern ihre Eigenart aus 
indexikalischen Prozessen beziehen. Dies gilt vor allem für die Fotogra-
fie, die sich durch ihre indexikalische Verursachung – das fotografische 
Herstellungsverfahren mittels Abdruck des Lichts auf einen chemisch be-
schichteten Film – regelrecht definieren lässt.31

Dennoch wird das (gegenständliche) Bild nicht ohne Grund im-
mer wieder als Standardbeispiel des ikonischen Zeichens angeführt.32 

28	 	Die Ähnlichkeit (»likeness«) ist innerhalb des Peirce’schen Werkes sogar der 
ursprünglichere Terminus; erst ab 1885 wird er durch den Begriff des Ikons 
abgelöst, der jedoch seinerseits über das Merkmal der Ähnlichkeit definiert 
wird (vgl. Keiner 1977: 35, Pelc 1986: 7). 

29	 	Vgl. Peirce (1903a: 2.277–2.280). Allgemein zum Ikon bei Peirce vgl. Keiner 
(1977), Pelc (1986) und Ransdell (1986). Auf Peirce aufbauende semiotische 
Fundierungen des Bildbegriffs finden sich u. a. bei Sonesson (1989), Groupe 
μ (1992), Sachs-Hombach (2003), Blanke (2003) und Halawa (2008).

30	 	Zur ›Ikonografie‹ vgl. Białostocki (1973) sowie das Drei-Schichten-Modell 
der Bildbetrachtung von Erwin Panofsky (1939/1955). Eine umfassende 
Sammlung ikonografischer Bildbedeutungen findet sich in Cesare Ripas Ico-
nologia (1593a).

31	 	Vgl. Peirce (1903a: 2.281); zum Foto als Index vgl. Dubois (1990), daneben 
Barthes (1980); zur kontroversen Debatte um das indexikalische »Spurenpara-
digma« in der Fototheorie aber auch Geimer (2009: 51–60). Einen umfassenden 
Überblick über die Theoriegeschichte der Photographie bietet Stiegler (2006).

32	 	So etwa bei Eco (1973: 60–63), Greenlee (1973: 79 f.), Pelc (1986: 7), 
Schelske (1997: 38–40), Sachs-Hombach (2003: 42, 88) und Mitchell 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

Symbolische Konventionen und indexikalische Verursachung mögen in 
vielen Bildern eine bedeutsame Rolle spielen, aber nur das Merkmal des 
Ikonischen trifft das Bild in seinem Wesenskern. Bildzeichen verweisen 
nicht nur, wie alle Zeichen, sondern sie zeigen auch. Sie sind Zeichen, die 
ihr Bezeichnetes an sich selbst darstellen. So lassen sich Sprachzeichen 
und Bildzeichen analytisch klar voneinander trennen: 

»Any ordinary word, as ›give,‹ ›bird,‹ ›marriage,‹ is an example of a 
symbol. It [...] does not, in itself, identify those things. It does not show 
us a bird, nor enact before our eyes a giving or a marriage.« (Peirce 
1903a: 2.298)

Sprachliche Symbole beruhen demnach auf »Formen, die als solche 
nichts darstellen«, während ikonische Bildzeichen »als Formen genom-
men auch etwas darstellen« (Böhme 1999: 29). Ihre Bedeutung ist nicht 
»beliebig«, wie es bei Saussure (1916: 79) über die Sprachzeichen heißt, 
sondern durch die objektive Ähnlichkeit der Zeichen zu ihrem Bezeich-
neten motiviert. In diesem Sinne lassen sie sich als ›motivierte‹ oder gar 
›natürliche Zeichen‹ charakterisieren, weil sie, wie Augustinus (De doctr. 
christ. 2.1.1.1) über die natürlichen Zeichen schreibt, »aus sich heraus« 
die Vorstellung des Bezeichneten im Betrachter auslösen.33

Eine aktuelle Variante dieser Bildauffassung vertritt der Philosoph 
und Bildwissenschaftler Klaus Sachs-Hombach, der Bilder als »wahr-
nehmungsnahe Zeichen« (Sachs-Hombach 2003: 88–94; erstmals 1999: 
66) definiert. Unter dem Begriff der »Wahrnehmungsnähe« ist dabei die 

(2005: 18); abweichend dagegen Nöth/Santaella (2000) und Nöth (2009), 
die das gegenständliche Bild (weil es die Existenz eines Modells impliziert) 
als indexikalisches Zeichen auffassen, während sie als ikonische Zeichen 
die abstrakten Bilder anführen. Zur Zeichendimension ungegenständlicher 
Bilder vgl. auch die bildsemiotischen Ansätze von Floch (1985) und Thür-
lemann (1990).

33	 	Zum Begriff des natürlichen Zeichens vgl. Eco (1973: 38–44), Rollin 
(1976), Meier-Oeser (1997a, 1997b) und Nöth (2009: 238–241). Der Be-
griff ist allerdings doppeldeutig: Einerseits steht er – auf der Produktions-
seite – für Zeichen der Natur wie Wetteranzeichen, Tierspuren, Krank-
heitssymptome, unwillkürliche Gesichtsausdrücke etc. (in diesem Sinne 
gebraucht z. B. Augustinus den Begriff, vgl. De doctr. christ. 2.1.2.2; zum 
»Naturzeichen« auch Gaier 2001). Andererseits steht er – auf der Re-
zeptionsseite – für alle Zeichen, die auf natürliche Weise, das heißt ohne 
Kenntnis konventioneller Entschlüsselungscodes, verstanden werden kön-
nen, also auch für menschengemachte Bilder (so etwa bei Roger Bacon, 
De signis I, 5; vgl. Meier-Oeser 1997a: 997 f.). Der Begriff wird hier aus-
schließlich im letzteren Sinne gebraucht, womit er dem in der Semiotik 
gebräuchlichen Begriff des ›motivierten Zeichens‹ (vgl. Nöth 1985/2000: 
336–341) entspricht.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

von Peirce angesprochene Tatsache zu verstehen, dass die visuellen Eigen-
schaften des Bildes von sich aus »Hinweise auf die Bildbedeutung« geben:

»Der Begriff der Wahrnehmungsnähe soll nicht darauf hinweisen, dass 
Zeichen im Kommunikationsprozess wahrgenommen werden müssen, 
denn diese Bedingung gilt für den Zeichengebrauch generell. Entschei-
dend ist vielmehr, dass auch für die Interpretation bildhafter Zeichen, 
mit der ihnen ein Inhalt zugewiesen wird, der Rekurs auf Wahrneh-
mungskompetenzen konstitutiv ist und die Struktur der Bildträger da-
mit – im Unterschied zu arbiträren Zeichen – zumindest Hinweise auf 
die Bildbedeutung enthält.« (Sachs-Hombach 2003: 88)

Dieses Konzept des wahrnehmungsnahen Zeichens weiterführend, wer-
de ich selbst im Folgenden vom Bild als einem anschaulichen Zeichen 
sprechen.34 Die Formulierung präzisiert den Begriff der Wahrnehmungs-
nähe noch weiter und verengt ihn auf visuelle Zeichen, während der all-
gemeinere Begriff der Wahrnehmungsnähe theoretisch auch auf (lautma-
lerische bzw. onomatopoetische) akustische Zeichen zutrifft. Das Bild, 
so impliziert die Rede vom anschaulichen Zeichen, ist demnach ein Zei-
chen, das seine Zeichenkraft aus der unmittelbaren Anschauung bezieht. 
Mit dieser Bestimmung ist sowohl die visuelle Dimension der Bilder als 
auch ihre Besonderheit gegenüber anderen visuellen Zeichen – ihr An-
sich-selbst-Zeigen – mit größtmöglicher Präzision eingefangen.35 Denn 
auch ein gedruckter Buchstabe kann zwar angeschaut werden, aber er 
ist nicht anschaulich; dies ist nur das Bild. 

Sehr häufig wurde dem Bild aufgrund dieser Anschaulichkeit ein spe-
zifischer »Gestus des Faktischen« (Sachs-Hombach 2003: 318) zuge-
sprochen, eine genuin bildliche »Kraft der Evidenz« (Boehm 2008a: 
15). Im Gegensatz zu den sprachlichen Zeichen, deren Bedeutungen 
sich »negativ und differentiell« (de Saussure 1916: 143) aus der Bezie-
hung zu anderen Zeichen innerhalb eines Zeichensystems ergeben, hat 

34	 	Vgl. hierzu die Definition von Reinhard Brandt (1999: 37): »Zur Familie der 
Bilder gehören alle Phänomene, die […] etwas anschaulich darstellen, was 
sie selbst nicht sind.« Ebenfalls über das Merkmal der »Anschaulichkeit« 
definiert Andreas Schelske (1997: 8). Vgl. in diesem Zusammenhang auch 
das Konzept des ›anschaulichen Denkens‹ – nicht nur, aber auch im Medi-
um äußerer Bilder – bei Rudolf Arnheim (1969).

35	 	Zur Abgrenzung von Körpergesten – die ebenfalls auf visueller Wahrneh-
mungsnähe beruhen (zur Nähe von Geste und Bild vgl. Boehm 2007: 28–33) 
– ließe sich der Bildbegriff mit Schelske (1997: 8), Posner/Schmauks (1998: 
19) oder Sachs-Hombach (2003: 50 f., 74) zusätzlich auf flächige Zeichen-
träger beschränken. Diese Definition wäre jedoch wiederum zu eng, da sie 
dreidimensionale Bilder wie ›Standbilder‹ bzw. Skulpturen aus dem Bildbe-
griff ausschließt (vgl. S. 23 f., Anm. 3). 

DIE REPRÄSENTATIONSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

das Bild einen positiven Ankerpunkt in der äußeren Wahrnehmungswelt, 
ja es ist in seiner physischen Materialität dieser Ankerpunkt. Was Bilder 
zeigen, steht unmittelbar vor Augen; man kann daran nicht rütteln.36 So-
gar noch die mimetisch ›unwahre‹, logisch unmögliche Darstellung der 

36	 	So definiert Boehm (2008a: 16) das Phänomen der Evidenz als ein »Vor-
Augen-Stellen, das von einer Sache überzeugt«. Zum Ursprung des Begriffs 

Abb. 3: René Magritte: Das Reich der Lichter (L’Empire des lumières). 1954. Öl auf 
Leinwand, 146 × 114 cm. Musées royaux des Beaux-Arts de Belgique, Brüssel.	

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Lichtverhältnisse in René Magrittes Das Reich der Lichter (Abb. 3) be-
sitzt in Gestalt eben dieser bildlichen Darstellung eine sinnlich vor Au-
gen stehende Evidenz und damit eine ›Wahrheit‹, an der sich nicht zwei-
feln lässt. ›So ist es‹, zumindest auf diesem einen Bild, spricht schlechthin 
jedes Bild.

Ebenso aber gehört zum Bild, und letztlich zu jeder Art von Zeichen, 
auch die entgegengesetzte Tendenz einer unhintergehbaren Deutungsof-
fenheit und Auslegungsbedürftigkeit. Die anschauliche Evidenz bezieht 
sich stets nur auf die unmittelbar sichtbaren Bildobjekte, also die ›Pri-
märbedeutung‹ des Bildes. Was ein Bild mit diesen Bildobjekten mitteilen 
will, ist weitaus weniger evident. Auch das liegt in der zeichentheoreti-
schen Grundbestimmung des Bildes begründet: Denn das ›Etwas-in-et-
was-Sehen‹ lässt sich potenzieren, sobald wir im Farbauftrag auf der 
Leinwand nicht nur etwas erkennen, sondern in diesem Etwas wieder-
um die Darstellung von etwas anderem ausmachen – beispielsweise eine 
Metapher oder eine Allegorie, die jenseits ihrer direkten Bedeutung einen 
Hintersinn transportiert, der sich nicht direkt mitteilt, sondern erst durch 
Interpretation erschließt.37 Die Evidenz der Bilder geht darum nicht sel-
ten zugleich mit ihrem Gegenteil einher: Bilder zu betrachten heißt auch, 
sich in das Rätsel der Repräsentation und des Sinns zu verstricken, das 
sie uns aufgeben.38

1.2 Die Präsenztheorie des Bildes 

1.2.1 Sichtbarkeit statt Repräsentation:  
Phänomenologische Bildtheorien

Die semiotische Definition der Bilder als ›anschauliche Zeichen‹ be-
schreibt einerseits die Besonderheit bildlicher gegenüber anderen For-
men der Repräsentation; andererseits aber führt sie durch ihre Empha-
se des Sehens bereits ein Stück weit aus dem Repräsentations- und 

der evidentia (»Anschaulichkeit«) als Qualität rhetorischer Rede siehe 
Quintilian (Inst. orat. VI, 2.32), zur »Anschaulichkeit« als literarischem 
Darstellungsstil auch Willems (1989). Zur bildlichen Evidenz vgl. Becker/
Korte (2011), Schwarte (2015), Nohr (2004) sowie die Ausführungen bei 
Stäheli (2007: 80–82) und Schlechtriemen (2014a: 69–72); zu »Evidenz-
kraft und Beherrschungsmacht« im Feld der Bilder auch Strehle (2008a). 

37	 	Zu den Begriffen Metapher, Allegorie, Symbol vgl. Kurz (1982); zur Mög-
lichkeit von ›Metaphern in Bildern‹ bzw. ›bildlichen Metaphern‹ vgl. Woll-
heim (1991), Sonesson (2003), Majetschak (2005) und Rimmele (2011).

38	 	 Ich komme auf diese Rätselseite der Bilder im Kontext der ›Entführungs-
theorie des Bildes‹ in Abschnitt 1.3.1 noch einmal ausführlich zurück.

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Zeichenparadigma heraus. Das Sehen nämlich erschöpft sich nicht im 
zeichenhaften Erkennen. Viele Bilder lassen sich genießen, ohne dass 
wir sie überhaupt als Zeichen entziffern und ihre Bedeutung verstehen 
müssen, oder es bleibt an ihnen auch nach durchlaufener Zeichenlektü-
re noch ein Eigenwert übrig, der in der Repräsentationsbeziehung nicht 
aufgeht. Es gibt, so könnte man mit einer Formulierung Slavoj Žižeks 
(2012: 47) sagen, einen »Überschuss der Repräsentation über das Re-
präsentierte«. Der Signifikant selbst bereitet uns Genuss, nicht erst das 
Signifikat, auf das er verweist. Anstelle der Relation zur außerbildlichen 
Wirklichkeit rückt damit die Autonomie des Bildes, seine Eigenwirk-
lichkeit, in den Blick. Kein Bild zeigt nur etwas anderes, es zeigt immer 
auch sich selbst. Dieses Sich-selbst-Zeigen ist Gegenstand der Präsenz-
theorie des Bildes, wie sie vor allem im Umfeld der Phänomenologie 
vertreten wird.

Wichtigster Stichwortgeber einer solchen Auffassung des Bildes ist 
der Gründervater der Phänomenologie, Edmund Husserl. Auf ihn geht 
unter anderem der Begriff »Bildobjekt« zurück, den er in seiner Vorle-
sung über Phantasie und Bildbewusstsein (1904–1905: 22) geprägt hat-
te.39 Vor allem aber steht Husserl für einen Zugang zum Bildlichen, der 
dieses vom unmittelbaren »Bilderlebnis« (ebd.: 26) aus zu denken ver-
sucht.40 Dabei scheint er zunächst durchaus noch ganz im traditionel-
len Paradigma der Repräsentation zu verbleiben. Das »repräsentierende 
Bildobjekt« (ebd.: 23), so schreibt er, ist ein »Stellvertreter« (ebd.: 24) 
für ein »Sujet, also etwas vom Bild Verschiedenes« (ebd.: 21). Bildlich-
keit ist demgemäß auch hier zunächst als Zeichenprozess gedacht: Man 
»blickt auf das Bild hin, schaut aber im Bild die Sache oder fasst die Sa-
che durch das Bild auf« (ebd.: 24).

Im Laufe seiner Ausführungen stellt Husserl diesem zeichenhaften 
Bildmodus dann allerdings noch eine zweite Form des Bildersehens ge-
genüber: die »ästhetische Bildbetrachtung« (ebd.: 36). In ihr steht nicht 
das abgebildete Objekt, sondern die »Weise der Verbildlichung« (ebd.: 
37) selbst im Zentrum der Aufmerksamkeit.41 Der ästhetische Betrachter 

39	 	Eingeführt wurde der Begriff bereits in den Logischen Untersuchungen 
(vgl. Husserl 1901: 436–440), wo er sich jedoch ausschließlich auf mentale 
Wahrnehmungsbilder bezieht. Erst in Phantasie und Bildbewusstsein über-
trägt Husserl den Begriff auf äußere Bilder wie Fotografien und Gemälde. 

40	 	Zu Husserls Bildtheorie vgl. Sokolowski (1999: 82–84), Lotz (2010) sowie 
die medientheoretisch angereicherten Ausführungen bei Därmann (1995: 
188 ff., v. a. 236–277). Zum Erlebnis der Kunst bzw. zur »ästhetischen Ein-
stellung« bei Husserl vgl. Pieper (1998), über »Husserl und die Malerei« 
auch Thiel (1997). 

41	 	Vgl. hierzu auch Bernhard Waldenfels (2010: 53), der die ästhetische Bild-
betrachtung als »Blickhemmung« beschreibt: »Ein spezifisch ästhetisches 
Bildsehen kommt erst dann zustande, wenn unser Blick, der spontan vom 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

ist nicht am Sujet der Darstellung interessiert, sondern daran, »wie das 
Sujet sich darstellt« (ebd.). Das Bildobjekt hört in dieser Betrachtungs-
weise auf, Zeichen zu sein, und wird »selbständig« (ebd.: 39).

»Das Bildobjekt bedeutet nichts, nämlich nichts in der Weise eines Sym-
bols, es weist nicht von sich weg, aus sich heraus, sei es auch auf ein 
Ähnliches, das als ein anderes gegenüber dem schon bildlich Erscheinen-
den sich geben würde« (ebd.: 37).

Auch der Philosoph Lambert Wiesing (u. a. 1998, 2005, 2013) denkt das 
Bild im Anschluss an Husserl auf diese Weise als ›selbständiges‹ Gebilde. 
Er geht sogar noch einen Schritt weiter als Husserl, wenn er die ästheti-
sche Bildbetrachtung nicht mehr nur als einen von zwei möglichen Be-
trachtungsmodi begreift, sondern als etwas, das schlechthin jeder Bild-
betrachtung zugrunde liegt. Husserl selbst hatte noch eigens betont, dass 
die ästhetische Erfahrung »nicht der Normalfall« (Husserl 1904–1905: 
38) sei, sondern eine besondere Einstellung des Blicks, einen bestimm-
ten »Habitus« (ebd.: 37) des Sehens voraussetze. Für Wiesing dagegen 
bildet das Erlebnis des »asemantischen Bildes« (Wiesing 1998: 98) die 
Grunderfahrung des Bildersehens überhaupt:

»Wer ein Bild herstellt, schafft nicht ein Zeichen, sondern eine besonde-
re Art von Gegenstand. […] Etwas bildlich zu zeigen, heißt eben gerade 
nicht, daß mit dem Bild auf etwas Bezug genommen wird; es wird et-
was sichtbar gemacht und erst einmal nicht mehr.« (Wiesing 2005: 31)

Damit ist nicht ausgeschlossen, dass Bilder auch als Zeichen fungieren 
können, wie Wiesing ausdrücklich betont (vgl. ebd.: 36). Dennoch ist 
der Gebrauch von Bildern als Zeichen für ihn eine abgeleitete Verwen-
dungsweise, die zur ursprünglichen Erscheinung des Bildobjekts nur se-
kundär hinzukommt:

»Die sichtbare Gegebenheit des Signifikanten beruht nicht auf einem 
semiotischen Vorgang, sondern auf einem Wahrnehmungsprozess, der 
jeder semiotischen Verwendung voraus liegt; […] die Sichtbarkeit geht 
der Lesbarkeit logisch vorher.« (Ebd.: 53)

Auf diese Weise spitzt Wiesing den phänonemologischen Ansatz de-
zidiert antisemiotisch zu. Bilder als Zeichen zu betrachten, mag zwar 
der ›Normalfall‹ sein, aber selbst diesem Normalfall liegt ein Wahrneh-
mungserlebnis zugrunde, auf dem die Zeichenfunktion des Bildes über-
haupt erst aufbaut. 

Bild zum Abgebildeten hinübergleitet, aufgehalten und auf das Bildobjekt 
gelenkt wird.«

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

Was also zeigt das Bild im reinen Wahrnehmungserlebnis, als unmit-
telbares ›Phänomen‹, und damit noch vor jeder Zeichenbeziehung? Oder 
anders gefragt: Was ist ein Bild, wenn es nicht als Abbild gedacht wird? 
Wiesing beruft sich auf den Kunsthistoriker Konrad Fiedler, einen Ver-
treter der ›formalen Ästhetik‹ des 19. Jahrhunderts.42 Fiedler spricht vom 
Bild als einem »Sichtbarkeitsgebilde« (Fiedler 1887: 321). Soll heißen: 
Ein Bild ist ein Ding, das nur sichtbar ist und sonst nichts. Dabei kommt 
alles auf das ›nur‹ an: Das Bild als Sichtbarkeitsgebilde unterscheidet sich 
von den ebenfalls sichtbaren Dingen der alltäglichen Welt dadurch, dass 
es ein »stoffloses Gebilde« (ebd.) ist, eine immaterielle »Gestalt reiner 
Formgebilde« (ebd.: 322). Wer Bilder anfertigt, so Fiedler in den Worten 
Wiesings, der schält gewissermaßen »das Nursichtbare« (Wiesing 1998: 
101, vgl. 2000a: 163, 2005: 31) von den sichtbaren Dingen ab und stellt 
es im stofflosen Stoff des Bildes als »Gegenstand aus reiner Sichtbarkeit« 
(Wiesing 2005: 31) zur Schau. Das Bild ist insofern ein »Entmaterialisie-
rungsinstrument« (Wiesing 2000b: 23). In ihm wird, so schreibt bereits 
Fiedler selbst, »die ganze Substanz des realen Daseins auf den flüchtigen 
Stoff der Wahrnehmungen und Vorstellungen eines einzelnen Sinnes re-
duziert« (Fiedler 1887: 318).

Die damit verbundene Entkörperlichung versteht Fiedler nicht als 
Verlust, sondern eher als Reinigung. In der künstlerischen Tätigkeit des 
Bildermachens »ringt sich das, was an einem sichtbaren Dinge dessen 
Sichtbarkeit ist, von dem Dinge los und tritt nun als freies selbständiges 
Gebilde auf« (ebd.: 320). Wie Platon denkt also auch Fiedler das Bild 
vom ontologischen Graben zwischen Bild und Wirklichkeit aus; anders 
als jener überbrückt er den Graben jedoch nicht mehr durch den Auf-
weis einer Verbindung zwischen den beiden Sphären, sondern sucht ihn 
im Gegenteil zu einer »unüberbrückbare[n] Kluft« (ebd.: 312) noch zu 
vertiefen. Das »Reich der Sichtbarkeit« (ebd.: 320) wird autonom gegen-
über dem Abgebildeten; die »Isolierung der sinnlichen Wahrnehmung« 
(ebd.: 286) befreit das Bild vom Ballast der Wirklichkeit und bringt uns 
auf Abstand zur physischen Welt. Im Angesicht des Bildes stehen wir 
»einer Wirklichkeit von Dingen gegenüber, welche uns ihr buntes Spiel 
gleichsam nur von fern zeigen, ohne uns eine tätige Annäherung zu ge-
statten« (ebd.: 272). Das Bild, so wird es später bei Hans Jonas (1961: 
32) heißen, ist »herausgehoben aus dem Kausalverkehr der Dinge«. Es 
tritt aus der Sphäre der gegenständlichen Welt heraus, die Gesetze der 
Physik gelten in ihm nicht. Es erlaubt, schreibt Wiesing (2005: 69), »den 
Blick in eine physikfreie Zone«. Diese Zone aber, darin liegt die antise-
miotische Spitze des phänomenologischen Bildbegriffs, ist kein Reich der 

42	 	Zu Fiedlers Kunsttheorie siehe die Einleitung von Gottfried Boehm in Fied-
lers Schriften zur Kunst I (Boehm 1971); explizit bildwissenschaftlich auch 
Wiesing (2000a: 143–205) und Majetschak (2009).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Zeichen. Das Bild verweist nicht auf eine physikfreie Welt, es ist selbst 
diese Welt.

Wiesing rückt darum den ›vorsemiotischen‹ Leitbegriff der Präsenz an 
die Stelle des traditionellen Begriffs der Repräsentation.43 So erklärt sich 
auch der Titel von Wiesings Studie, Artifizielle Präsenz (2005), die er als 
»Präsenz ohne substantielle Anwesenheit« (ebd.: 32) definiert. Die For-
mulierung ist allerdings nicht ganz unmissverständlich (vgl. ebd.: 69), 
sofern sie nahezulegen scheint, die artifizielle Präsenz des Bildobjekts sei 
womöglich nur der Ersatz, nur ein zeichenhafter Stellvertreter für eine 
(abwesende) reale Präsenz. Umso nachdrücklicher betont Wiesing des-
halb, dass die künstliche Präsenz nicht als Anwesenheit einer Abwesen-
heit, also nicht als Bezugnahme auf ein abwesendes Realobjekt zu ver-
stehen sei. »Das Bildobjekt ist nicht nicht-anwesend, weil es abwesend 
ist, sondern weil es kein reales Dasein hat« (ebd.: 70).

In neueren Texten versucht Wiesing, dem möglichen Missverständ-
nis durch einen alternativen Begriff zu entgehen, den er unter anderem 
aus Günther Anders’ medienphilosophischer Abhandlung »Die Welt als 
Phantom und Matrize« (1956) entleiht. Das Bildobjekt, so heißt es nun, 
ist ein »Phantom« (Wiesing 2013: 66–77), also eine gespensterhafte Er-
scheinung, die eine »ontologische Zwischenstellung« (ebd.: 69) zwischen 
Tod und Leben einnimmt. Bei einem Phantom erübrigt sich die Frage, 
was und wie es repräsentiert, von vornherein. Ein Phantom ist kein Stell-
vertreter für etwas Abwesendes, sondern eine ganz eigene Art von An-
wesenheit, bei der etwas »Nicht-Reales« (ebd.) zur optischen Erschei-
nung kommt. So gelingt es Wiesing mit Hilfe des zunächst befremdlich 
anmutenden Phantombegriffs, die Pointe der Präsenztheorie noch ein-
mal genauer zu fassen. Das Bild verweist nicht wie ein Zeichen auf etwas 
Abwesendes außerhalb seiner selbst, sondern liefert die visuelle »Kon-
frontation mit etwas Anwesendem« (ebd.: 72), nämlich mit sich selbst.

»Bilder stellen nicht etwas dar, sondern sie stellen etwas vor – eben vor 
die Augen von jemandem, der dann gar nicht anders kann, als dies zu se-
hen; sie stellen einem Betrachter ein Bildobjekt in den Blick.« (Ebd.: 69)

Es ist folglich nicht seine Repräsentationsfunktion, die ein Bildobjekt 
als solches konstituiert, sondern seine Eigenpräsenz als Sichtbarkeits-
gebilde, die sich uns im Bilderlebnis vor Augen stellt. Das Bild, so die 
letzte Konsequenz dieses Ansatzes, ist kein Bild von etwas (vgl. Wiesing 
2000a: 161).

43	 	Zur Idee einer vorsemiotischen Präsenz der Bilder vgl. auch Dieter Merschs 
›negative Medienphilosophie‹, in der die Präsenz (d. h. die Materialität und 
das Ereignishafte) der Medien als »Negativität« beschrieben wird, die »dem 
Semiotischen oder Semiologischen entgeht – und […] gleichwohl deren 

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

1.2.2 Das Nur-Bildmögliche: Max Imdahl und Gottfried Boehm 

Was nun sieht man, und welche Art von Blick erfordert es, wenn man 
durch die Brille der Präsenztheorie auf konkrete Bilder sieht? Man darf 
sie, so würde die Anweisung lauten, nicht zuerst als Stellvertreter für au-
ßerbildliche Objekte betrachten, sondern muss auf ihrer Erscheinungs-
oberfläche selbst verweilen. Wo die Repräsentationstheorie durch das 
Bild hindurchblickt, um mit seiner Hilfe möglichst schnell etwas ande-
res zu erkennen, lenkt die Präsenztheorie den Blick auf die innere Orga-
nisation der Bildoberfläche selbst. Prototypisch für diesen Blick auf den 
Immanenzraum des Bildes stehen der von Max Imdahl geprägte kunst-
wissenschaftliche Ansatz der ›Ikonik‹, der sich für das ›Nur-Bildmögli-
che‹ der bildlichen Darstellung interessiert, und die hieran anknüpfen-
den Arbeiten des Kunsthistorikers Gottfried Boehm mit seinem Begriff 
der ›ikonischen Differenz‹. Die Wörter ›Ikonik‹ und ›ikonisch‹ sind dabei 
nicht an Peirce und sein ikonisches Zeichen angelehnt, sondern an das 
griechische eikon als allgemeines Synonym für ›Bild‹.44

Imdahls Ansatz der »Ikonik« (vgl. v. a. Imdahl 1994) ist so etwas wie 
eine Kritik an Erwin Panofskys – repräsentationstheoretisch angelegter 
– ›Ikonologie‹ im Geiste Konrad Fiedlers.45 Imdahl übernimmt Fiedlers 
Emphase des unmittelbaren Sehens, um sie gegen die Ikonologen auszu-
spielen, in deren Methode das Sehen nur ein Mittel sei, um zu den ›ei-
gentlichen‹ Bedeutungen des Bildes zu gelangen.46 So kritisiert er, dass 
die Ikonologen das sichtbare Bild unter seinen ikonografischen, histo-
rischen und kulturellen Bedeutungen zum Verschwinden brächten, es 
sozusagen ›wegerklärten‹ (vgl. Imdahl 1994: 308–310). Damit leugnet 
er nicht etwa die Bedeutungsdimension der Bilder; aber er reduziert 
die Bedeutung des Bildes nicht auf dessen Bezug zur außerbildlichen 

Fundament« (Mersch 2002: 16) bildet. Allgemein zur Präsenzerfahrung 
durch Medien vgl. Kiening (2007).

44	 	Vgl. die Erläuterung Imdahls (1994: 308): »Ikonik zu Eikon wie Logik zu 
Logos oder wie Ethik zu Ethos«.

45	 	Zum Einfluss Fiedlers auf Imdahl »als wohl wichtigste Anregung für seine 
Gedankenwelt« vgl. Kohle (2008: 218), der auch sonst einen guten Über-
blick über Imdahls Ikonik bietet. Allgemein zu Imdahl vgl. Waldenfels 
(1994), Boehm (1996a) und Hofmann (1996) sowie die beiden Sammel-
bände von Boehm (1985) und Liesbrock (1996). Zum kunstgeschichtlichen 
Ansatz der Ikonologie siehe die umfangreiche Textsammlung von Kaemmer-
ling (1979), darin v. a. Panofsky (1939/1955) und Wittkower (1955); kri-
tisch auch Liebmann (1966). Zur Kritik Imdahls an Panofsky vgl. außerdem 
Thürlemann (2009) und Breckner (2010: 276–281).

46	 	Vgl. hierzu auch die Bemerkung Fiedlers (1876: 37) über die Kunsthistoriker 
seiner Zeit: »Je mehr sie in der Anschauung vordringen, um sie immer mehr 
in Begriffe umzusetzen, desto unfähiger werden sie, sich auch nur eine kurze 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Wirklichkeit. Das Bild, so Imdahl, besitzt Bedeutungsebenen, die nicht 
aus der Bezeichnung einer vorgängigen Wirklichkeit resultieren, son-
dern durch die je spezifische Form, das Wie der Darstellung überhaupt 
erst konstituiert werden. Darum lassen sich diese Bedeutungsebenen 
nicht von ihrer visuellen Erscheinung trennen, und noch weniger las-
sen sie sich in andere Medien, etwa in Sprache, übersetzen: »Was [...] 
das Bild als solches ist, widersetzt sich aller sprachlichen Substituti-
on.« (Ebd.: 310)

Das Besondere an den Bildern ist für Imdahl demnach ihre »Uner-
setzbarkeit« (ebd.: 300). Daraus ergibt sich im Umkehrschluss die De-
finition seines kunstwissenschaftlichen Ansatzes der Bildbetrachtung: 
»Thema der Ikonik ist das Bild als eine solche Vermittlung von Sinn, 
die durch nichts anderes zu ersetzen ist.« (Ebd.) Imdahl führt in diesem 
Zusammenhang den Begriff des »nur Bildmögliche[n]« (ebd.: 308, vgl. 
1987: 96, 101) ein: Das ›Nur-Bildmögliche‹ ist jener Aspekt des Bildes, 
der sich nicht in andere Medien übersetzen lässt, weil er nur sehend er-
fasst werden kann.

Die elementarste Form dieser spezifisch bildlichen Darstellungs-
weise ist die »nur bildmögliche Simultaneität« (Imdahl 1994: 308). 
Anders als das Medium der Sprache mit seiner zeitlich strukturierten 
Abfolge von Bedeutungsträgern, die sukzessive nacheinander erfasst 
werden, stellt das Bild sein Gezeigtes auf einen Schlag vor Augen: Die 
»textgegebene Sukzession [wird] in evidente szenische Simultaneität 
transformiert« (ebd.). Dadurch erlaubt das Bild die Darstellung einer 
»äußersten Geschehensdichte« (ebd.: 309) im Sinne einer Verdichtung 
von »vergleichzeitigten Ereignismomente[n]« (ebd.). Und es erlaubt, 
anders als das Medium der Sprache, die »Überschauung« (ebd.: 315) 
des Dargestellten in einem Blick.47 Selbst dort, so könnte man ergän-
zen, wo diese Überschauung aufgrund der Komplexität oder der Grö-
ße des Bildes nicht ohne Weiteres gelingt, kann der Blick immerhin 
noch frei und zeitlich ungebunden auf der Bildoberfläche umherwan-
dern, ohne dabei eine bestimmte Lesereihenfolge einhalten zu müssen. 
Während Lesen und Hören auf zeitlicher Linearität beruhen, beruht 

Strecke auf dem Boden der Anschauung zu erhalten, ohne einen Begriff zu 
fordern, und ihr gesamtes Kennen ist nur ein Mittel, um zum Wissen zu ge-
langen.«

47	 	Siehe hierzu auch die von Cassirers Kulturphilosophie (vgl. 2.2.1) beeinfluss
ten Ausführungen bei Susanne K. Langer (1941: 86–108) zur symbolischen 
Form der Bilder bzw. zum »präsentativen« im Unterschied zum »diskursi-
ven Symbolismus« (ebd.: 103). Anders als sprachlich-diskursive Formen, so 
Langer, bieten visuelle Formen »ihre Bestandteile nicht nacheinander, son-
dern gleichzeitig dar, weshalb die Beziehungen, die eine visuelle Struktur 
bestimmen, in einem Akt des Sehens erfaßt werden« (ebd.: 99, Hervorh. d. 
Verf., S. S.).

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

das Betrachten von Bildern auf einem zeitlosen, zyklischen, ›kreisen-
den‹ Blick.48

Imdahl veranschaulicht das Nur-Bildmögliche unter anderem an einer 
Miniatur aus dem mittelalterlichen Codex Egberti (Abb. 4), welche die 
biblische Erzählung von der Begegnung zwischen Jesus und dem Haupt-
mann von Kapernaum (vgl. Mat. 8,5) wiedergibt.49

Das Nur-Bildmögliche auf diesem Bild betrifft laut Imdahl die Jesus-
figur in der Mitte zwischen dem Hauptmann zur Rechten und den Jün-
gern zur Linken. Die Körperhaltung der Figur ist »kompliziert, aber ge-
regelt durch eine Anzahl formaler Bildwerte« (Imdahl 1994: 302): Jesus 
blickt nach links zu seinen Jüngern, seine Hand mitsamt dem restlichen 
Körper aber zeigt nach rechts zum Hauptmann, dessen Gottesfürchtig-
keit er gegenüber seinen Jüngern lobt, wobei die Zeigegeste der Hand 

48	 	Diese Mediendifferenz von Bild und Schrift wurde u. a. von Vilém Flusser 
(vgl. 1983: 8–12) herausgearbeitet, der die verschiedenen Erlebnisqualitä-
ten der beiden Medien mit dem Gegensatz zwischen einer magischen (zy-
klischen) Zeitauffassung der Vormoderne und einer historischen (linearen) 
Zeitauffassung der Moderne in Verbindung bringt.

49	 	Vgl. Imdahl (1994: 300–305). Eine ausführlichere Analyse derselben Mi-
niatur findet sich in Imdahl (1970), ganz so wie sich auch andere Teile des 
posthum veröffentlichten Aufsatzes von 1994 bereits in älteren Texten wie-
derfinden (vgl. u. a. Imdahl 1979, 1980, 1987). 

Abb. 4: Codex Egberti, cod. 24, fol. 22r. Buchillustration. Um 980. Stadtbiblio-
thek Trier.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

durch die Stellung der rechten Fußspitze wiederholt wird. Bereits darin 
liegen, gerade in ihren gegensätzlichen und doch zur simultanen »An-
schauungseinheit« (ebd.: 305) gebrachten Bewegungs- und Zeigerich-
tungen, spezifisch bildhafte Darstellungsformen. 

Neben dieser Gleichzeitigkeit des Gegensätzlichen macht Imdahl noch 
auf eine weitere – und noch spezifischere – Eigenheit der bildlichen Dar-
stellung aufmerksam, nämlich die Positionierung der Jesusfigur im Raum 
zwischen den beiden Gruppen. Konsequenterweise erläutert er diese Ei-
genheit mit einer eigenen Geste der »konkreten Anschauung« (ebd.: 300) 
und des bildlichen Zeigens. Denn »[b]esser als durch Worte«, so erklärt 
er (ebd.: 303), »läßt sich der Sinn des Bildanschaulichen durch Experi-
mente erklären, welche die Miniatur in ihrem Aufbau verändern.« In 
zwei eigens erstellten Montagen des Originalbildes variiert Imdahl die 
Position der Figur, um durch die Abweichung den bildlichen Sinn der ur-
sprünglichen Komposition ex negativo herauszuarbeiten. In einem ers-
ten Experiment (Abb. 5) verschiebt er die Figur zuerst nach links, also 
noch weiter in Richtung der Jünger, in einem zweiten Experiment (Abb. 
6) verschiebt er sie nach rechts, von den Jüngern weg in die Mitte zwi-
schen den beiden Gruppen. 

Bei beiden Verschiebungen handelt es sich um subtile Nuancen, die 
auf den ersten Blick kaum ins Auge fallen. Dennoch verändern sie den 
»Bildsinn« (ebd.: 306), wie Imdahl ausführt. Die Verschiebung der Figur 
nach links etwa überführt das Bild in eine »Zweierstruktur« (ebd.: 303): 

»Die Figur Jesu ist nach links gerückt und vor allem der Gruppe der 
Apostel zugeordnet. […] Die Sonderstellung der Jesusfigur ist gemil-
dert. Dadurch zerfällt die innere Spannung der Komposition wie auch 
der verbildlichten Szene.« (Ebd.)

Einen ähnlichen Effekt der Entstellung des Bildsinns erzeugt die Ver-
schiebung nach rechts, die zu einer »Dreierstruktur« (ebd.: 305) führt:

 »Die Figur Jesu ist in die Mitte gerückt, sie ist deutlich als Einzelfigur 
ausgesondert und den Figurengruppen beiderseits übergeordnet. Die 
seitlichen Gruppen kommen nurmehr als flankierendes Begleitpersonal 
der Jesusfigur zur Geltung. Auch dadurch zerfällt die innere Spannung 
der Komposition wie ebenso der verbildlichten Szene.« (Ebd.)

Einzig das Originalbild transportiert »die innere Spannung der Kompo-
sition« und wirkt als in sich stimmige Szene:

»Wohl ist die Figur Jesu als Einzelfigur ausgesondert, aber als Einzel-
figur ist sie dennoch – in unterschiedlichen Abständen und jeweils be-
sonderer Weise – auf die Apostel und auf den Hauptmann mit seinem 

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

A
bb

. 5
: »

V
er

sc
hi

eb
un

g 
de

r 
Fi

gu
r 

C
hr

is
ti

 n
ac

h 
lin

ks
«.

 A
us

: I
m

da
hl

 (
19

94
: 3

03
).

A
bb

. 6
: »

V
er

sc
hi

eb
un

g 
de

r 
Fi

gu
r 

C
hr

is
ti

 in
 d

ie
 M

it
te

«.
 A

us
: I

m
da

hl
 (

19
94

: 3
04

).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Gefolge bezogen. Die Durchdringung von Zweier- und Dreierstruktur 
ist eine solche, in der Jesus als Einzelfigur den seitlichen Gruppen sowohl 
zugeordnet als auch übergeordnet ist. Gerade diese Durchdringung von 
Zweier- und Dreierstruktur macht die innere Spannung der Komposi-
tion und der verbildlichten Szene aus, und zwar erscheint Jesus in die 
Szene einbezogen wie eben so über sie erhoben, er erscheint zugleich in 
der Geschichte und über der Geschichte.« (Ebd.)

Auch die Positionierung der Figur im Raum muss demnach als Träger von 
Bedeutung anerkannt werden, und zwar als nicht-ersetzbare, nur bildmög-
liche Bedeutung, die einzig und allein im Akt des Sehens selbst erfahren 
werden kann. Es gibt, so Imdahl, »bildimmanent evidente Konstellatio-
nen« (ebd.), die nur als »bildgestiftete Anschauungseinheit« (ebd.) erfahr-
bar sind und in keinem anderen Medium reproduziert werden können. 

Ein weiteres Beispiel für eine ›bildgestiftete Anschauungseinheit‹ ist 
die »ikonische Differenz«, der Leitbegriff des Kunsthistorikers Gottfried 
Boehm (1994b: 29–36, vgl. 2004), der seinerseits an Fiedler und Imdahl 
anknüpft. Wie Imdahl betont auch Boehm die Unersetzbarkeit des Bil-
des durch die Sprache: 

»Bilder besitzen eine eigene, nur ihnen zugehörige Logik. […] Diese 
Logik ist nicht-prädikativ, das heißt nicht nach dem Muster des Satzes 
oder anderer Sprachformen gebildet. Sie wird nicht gesprochen, sie wird 
wahrnehmend realisiert.« (Boehm 2004: 28 f.)

Aber obgleich die Logik des Bildes »nicht nach dem Muster des Satzes« 
gebildet ist, folgt das Bild doch auch für Boehm einer gewissen ›Gram-
matik‹. Die ikonische Differenz ist die Elementarform dieser bildlichen 
Grammatik, der Boehm sogar den Rang einer Grundbestimmung des 
Bildlichen überhaupt zuzusprechen scheint. Schlechthin jedes Bild be-
sitzt eine solche Differenz als »ikonische Urszene« (ebd.: 43), und wird 
erst durch sie überhaupt zum Bild (vgl. ebd.: 40 f.).

So sehr die ikonische Differenz im Rang eines Grundprinzips bildli-
cher Darstellung steht, so mehrdeutig bleibt der Begriff gleichwohl, so-
fern er verschiedene, nicht klar voneinander getrennte Bedeutungsfacet-
ten umfasst. Die eingängigste und klarste Bedeutung ist diejenige, die auf 
die aus der Gestaltpsychologie bekannte Differenz von Figur und Grund 
bzw. Vordergrund und Hintergrund abzielt.50 Das Bild, so Boehm, ge-
neriert seinen Sinn aus dem visuellen Kontrastverhältnis zwischen dem 
innerbildlichen Hintergrund bzw. »Horizont« (ebd.: 39) und dem, was 
aus diesem Horizont figurativ hervortritt und zur Erscheinung kommt.

50	 	Vgl. Arnheim (1954/1974: 227–239). Eine Systematik der verschiedenen 
Formen von Grund/Figur-Beziehungen findet sich im Traité du signe visuel 
der Groupe μ (1992: 218 f.). 

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

»Wenn wir von Bildern (flachen, plastischen, technischen, räumlichen) 
sprechen, meinen wir eine Differenz, in der sich ein oder mehrere the-
matische Brennpunkte (Fokus), die unsere Aufmerksamkeit binden, auf 
ein unthematisches Feld beziehen.« (Ebd.: 40)

Ein »Prozess des Austauschs« zwischen Figur und Kontext im Bewusst-
sein des wahrnehmenden Rezipienten bringt, so Boehm, »die ikonische 
Sinnentstehung in Gang« (ebd.: 39) und konstituiert auf diese Weise die 
Erfahrung des Bildes. Dabei ist der bildliche Hintergrund, das ›unthema-
tische Feld‹, kein bloßes Hintergrundrauschen, sondern besitzt eine ei-
gene Bedeutung und Relevanz.51 Boehm begreift das Bildersehen als ak-
tives Wechselspiel zwischen thematischem Objekt und unthematischem 
Hintergrund, als unendliches Hin-und-Her zwischen den beiden Ebenen 
des Bildes und den Beziehungen, die sich im Wechselspiel dieser Ebenen 
auftun. Gerade die »Zwischen- und Leerräume, das Unausdrückliche« 
(Boehm 2001: 8) des Bildes sind dabei von Bedeutung, weil das Unbe-
stimmte das Wechselspiel der verschiedenen Elemente in Gang hält und 
intensiviert.52

In einem weiter gefassten Sinne verweist der Begriff der ikonischen 
Differenz damit nicht allein auf die formalen Kontraste von Figur und 
Grund, sondern überträgt sich auch auf die inhaltlichen Dimensio-
nen des Bildes. Wenn beispielsweise ein menschlicher Körper den Hin-
tergrund bildet für die Zeigegeste einer Hand im Vordergrund (vgl. 
Boehm 2007: 24), so kann der Körper mit seiner Haltung die Bedeu-
tung der Zeigegeste vom Hintergrund aus beeinflussen oder sogar in 
ihr Gegenteil verkehren. In den meisten Fällen wird der Körper im Hin-
tergrund die Geste der Hand dabei lediglich unterstützen und verdop-
peln; in anderen Fällen kann er sie verkomplizieren und verschachteln 
wie im Fall der Jesusfigur aus dem Codex Egberti (Abb. 4). In wieder 
anderen Fällen aber kann der Körper die Geste der Hand auch konter-
karieren und beispielsweise als Ironie auszeichnen. Der Hintergrund 

51	 	Darin unterscheidet sich die ikonische Differenz vom auf den ersten Blick 
verwandten Phänomen des ›Signal-Rausch-Abstands‹, wie ihn die Informa-
tionstheorie denkt (vgl. Kittler 1988), wo das Rauschen im Normalfall tat-
sächlich nur ›Rauschen‹ bleibt und keinen eigenen Sinn produziert. Dennoch 
wäre an Boehm die Frage zu stellen, ob seine Differenz von Vordergrund 
und Hintergrund tatsächlich als Alleinstellungsmerkmal der Bilder angese-
hen werden kann. Auf ganz ähnliche Weise beruht ja beispielsweise auch die 
Musik auf einer Differenz zwischen thematischen Figuren im Vordergrund 
und unthematischer Begleitung – die gleichwohl kein Rauschen ist – im Hin-
tergrund. Und selbst die visuelle Form dieser Differenz ist nicht auf Bilder 
beschränkt, sondern letztlich in jedweder visuellen Wahrnehmung anzutref-
fen (wie Boehm selbst anmerkt, vgl. 2007: 69). 

52	 	Vgl. hierzu auch die Bildanalyse des Filmplakats in Abschnitt 4.2.1.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

›kontaminiert‹ dann den Vordergrund, er steckt ihn mit seiner Bedeu-
tung an.

Die spannungsreiche, mitunter konflikthafte Dimension der ikoni-
schen Differenz bezeichnet Boehm an einer Stelle auch als »[i]konische 
Negation« (ebd.: 67–71). Vorder- und Hintergrund, so Boehm, können 
einander widersprechen und in Konflikt miteinander geraten, ja sie tun 
dies auf einer elementaren Ebene sogar in jedem Bild. Denn was immer 
als Brennpunkt eines Bildes in den Vordergrund der Aufmerksamkeit 
tritt, erscheint stets auf Kosten eines anderen, das von ihm in den Hinter-
grund gedrängt wird. Das Erscheinen des Bildobjekts geht zugleich mit 
einem komplementären »Akt partieller Auslöschung« (ebd.: 68) einher.

»Die Figur subtrahiert den Grund, sie führt ein Moment der Negation 
mit sich. Mit der Setzung der ikonischen Differenz kommt mithin Nega-
tion ins Spiel, schleicht sich Absenz ins Bild ein. […] Zeigen setzt mithin 
Verbergen voraus.« (Ebd.: 68 f.)

Bilder zeigen also nicht nur, sie verdecken auch. Sie machen sichtbar, 
aber auch unsichtbar. Sie eröffnen etwas und verheimlichen etwas ande-
res. Wer ein Bild betrachtet, darf sich deshalb nicht nur fragen, was es 
zeigt, sondern muss sich auch fragen, was es verbirgt. Jedes Bild hat sei-
nen blinden Fleck, seine ausgeschlossene Szene, sein in den Hintergrund 
gedrängtes Element.53

Mit seiner Verortung des Bildes im Spannungsfeld von Präsenz und 
Entzug, Zeigen und Verbergen eröffnet Boehm der Bildtheorie neue Wei-
chenstellungen. Der Blick auf die bildimmanenten Spannungsverhältnis-
se, die sich auf der Bildoberfläche abspielen, ebnet den Weg zu einer dy-
namischen Theorie des Bildes, in der dieses als »Ort einer Konfiguration 
von Energien« (ebd.: 71) verstanden wird. Boehms Bildkonzept ist eine 
Theorie der Bildspannung, sie beruht auf einer »Logik der Kräfte und 
Intensitäten« (ebd.). Darin nimmt sie tatsächlich eine radikale Gegenpo-
sition zu jeder Repräsentationstheorie des Bildes ein, insbesondere aber 
zu Platon. Wo dieser in den Bildern nur ein statisches und noch dazu de-
fizitäres Abbild der Wirklichkeit sieht, postuliert Boehm ein ganz eigenes 
»momentum« (ebd.: 70), ein »Darüberhinaus« (ebd.: 71) des Bildes über 
die Wirklichkeit. Bilder, so Boehm, sind nicht weniger, sondern mehr als 
der Gegenstand, den sie zeigen. Gerade dort, wo sie abbilden, liefern sie 
nicht einfach nur Nachahmungen und Wiederholungen des Wirklichen, 
sondern besitzen ein »Surplus«, einen durch die ikonische Spannung des 
Bildes gestifteten ›Mehrwert‹ gegenüber dem Abgebildeten.

53	 	 Ich komme auf diesen nicht zuletzt aus psychoanalytischer Sicht wichtigen 
Gedanken im Zusammenhang mit dem ›bildlichen Unbewussten‹ bzw. der 
›bildlichen Verdrängung‹ in Abschnitt 3.2.2 noch einmal zurück.

DIE PRÄSENZTHEORIE DES BILDES 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

»Re-präsentieren bedeutet nicht: noch einmal präsentieren. […] Das 
Präfix Re- in der Re-präsentation bewirkt mithin eine Intensivierung. 
Sie vermehrt das Sein des Dargestellten durch ein Surplus.« (Boehm 
2001: 5)

Das Bild – zumindest sofern es sich um ein starkes Bild handelt, in dem 
die ikonische Differenz »auf irgendeine Weise optimiert« (Boehm 1994b: 
30) ist – erzeugt keinen Verlust, keine Reduktion, sondern eine Steige-
rung des Seins.

In den Worten des Philosophen Hans-Georg Gadamer (1960: 145) 
spricht Boehm in diesem Zusammenhang auch von einem »Zuwachs 
an Sein« (Boehm 2001: 11; vgl. 1996b). Mit dieser Formulierung hatte 
Gadamer einst die These einer »Eigenständigkeit« (Gadamer 1960: 146) 
des Bildes vertreten. Zwar kann sich das Bild, argumentiert Gadamer, als 
mimetisches Abbild durchaus auf ein Urbild beziehen, aber in seiner ei-
genen »Seinsweise« (ebd.: 141) bleibt es selbst dann nicht auf diese Ab-
bildfunktion beschränkt:

»Daß die Darstellung ein Bild – und nicht das Urbild selbst – ist, bedeutet 
nichts Negatives, keine bloße Minderung an Sein, sondern vielmehr eine 
autonome Wirklichkeit.« (Ebd.: 145)

Ein starkes Bild – zum Beispiel »ein gutes Porträtfoto« (ebd.) – vermag 
uns bisweilen auch Aspekte und Sinnebenen zu zeigen, die am dargestell-
ten Objekt selbst in dieser Weise gar nicht wahrnehmbar sind. Der Fo-
tograf hat sie durch seinen fotografischen Akt erst herausgearbeitet, in 
gewissem Sinne überhaupt erst produziert. In diesem Fall hört das Bild 
auf, nur abzubilden, und wird schöpferisch: »Ein solches Bild ist kein Ab-
bild, denn es stellt etwas dar, was ohne es sich nicht so darstellte.« (Ebd.) 
Das Bild ist dann kein Zeichen mehr für etwas anderes, bereits vorher 
Existierendes, sondern eine »Seinswirklichkeit« (ebd.) für sich. Es wird 
»selber das Gemeinte« (ebd.), anstatt nur »Mittel zum Zweck« (ebd.) zu 
sein. In der Terminologie der Semiotik ausgedrückt, die hier an ihre Gren-
zen stößt: Zeichen und Bezeichnetes fallen ineins und werden identisch.

1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes

1.3.1 Ästhetische Erfahrung: Die Entführungstheorie des Bildes

Ihrer tiefen Differenzen zum Trotz teilen die Repräsentationstheorie und 
die Präsenztheorie des Bildes einen zentralen Punkt miteinander. Beide 
fokussieren sie auf das wahrnehmbare Bildobjekt und versuchen, dessen 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

spezifisches ›Bildsein‹ zu bestimmen. Das Subjekt der Bildbetrachtung, 
zumindest das empirische aus Fleisch und Blut, lassen sie dagegen mehr 
oder weniger außen vor. Ohne Subjekte aber sind Bilder im Grunde nur 
potentielle Bilder: »Bilder entstehen [...] nur im Blick«, heißt es bei Hans 
Belting (2007b: 50) über den »Blickwechsel mit Bildern«. Solange kein 
Auge sie erblickt und ihr Etwas-in-etwas für sich entdeckt, bleiben sie 
bloße Objekte ohne bildliche Bedeutung und Präsenz. Das Subjekt ist es, 
das die Bilder zum Leben erweckt.

Zum Blickwechsel mit Bildern gehört jedoch auch die andere Seite des 
Geschehens: dass Bilder ihrerseits den Betrachter zum Leben erwecken. 
Denn Bilder sind mehr als bloße Träger von Informationen, Bedeutun-
gen, Zeichenwerten oder auch Präsenzen. Sie üben Wirkungen auf uns 
aus, indem sie uns in Zustände und Stimmungen versetzen, die wir ohne 
sie in diesem Moment nicht erleben würden. Das Sehen von Bildern lässt 
uns nicht unberührt; Bilder ergreifen und erregen uns, stoßen uns ab und 
empören uns. In gewisser Weise verwandeln sie den, der sie sieht. Um 
diese »Bildwirkungen«, wie Bernhard Waldenfels (2010: 70) sie einmal 
genannt hat, geht es in der ›Wirkungstheorie des Bildes‹. Ihr Gegenstand 
ist nicht so sehr das Bild selbst als vielmehr die Dynamik zwischen dem 
Bild und dem Subjekt, das sie betrachtet. 

Grundsätzlich lassen sich zwei Ebenen der Bildwirkung unterschei-
den. Einerseits gibt es die je spezifischen Wirkungen, die bestimmte Bil-
der aufgrund ihrer Inhalte oder ihrer Darstellungsweise auf uns aus-
üben. Andererseits gibt es so etwas wie eine allgemeine Grundstimmung 
des Bildersehens, in die das Bild uns versetzt. Dieser formalen Grund-
stimmung des Bildersehens – der ›ästhetischen Erfahrung‹ – ist der erste 
Abschnitt dieses Kapitels gewidmet; den inhaltlichen, insbesondere den 
›affektiven und emotionalen Bildwirkungen‹, wendet sich der zweite Ab-
schnitt (1.3.2) zu. 

Worin also besteht die allgemeine Grundstimmung des Bildersehens? 
Solange wir ein Bild nicht als Bild verstehen, sondern es – wie im Fall ei-
ner Attrappe oder eines Trompe l’œil (einer ›Augentäuschung‹) – als re-
alen Gegenstand auffassen, empfinden wir es als gewöhnlichen Teil der 
Welt, an dem wir zunächst nichts Eigentümliches bemerken. Sobald wir 
das Bild jedoch als Bild erkennen, erleben wir etwas völlig anderes: Wir 
besitzen ›Bildbewusstsein‹, das heißt wir nehmen zusätzlich zu den Bild-
objekten auch noch das Bildsein des Bildes mit wahr.54 Jetzt erfahren wir 
die Bildobjekte nicht mehr als Teil der (gewöhnlichen, physischen) Welt, 
sondern ganz im Gegenteil als etwas von ihr Verschiedenes. Wir werden 

54	 	Zur ontogenetischen Entwicklung von Bildkompetenz und Bildbewusstsein 
vgl. Schwan (2005); zu den verschiedenen Ebenen der Bildkompetenz auch 
Posner/Schmauks (1998) und Posner (2003) sowie, aus psychoanalytischer 
Perspektive, Soldt (2007).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

vom Bild, so könnte man sagen, in eine andere Welt versetzt. Eine der 
schönsten Formulierungen für diese Wirkung stammt von Franz Marc 
(1915: 209), der die Bilder einmal als »Auftauchen an einem anderen 
Ort« bezeichnete. Im Bildersehen sind wir gleichermaßen hier und dort; 
hier als körperliche Betrachter im Hier und Jetzt des Bildersehens, zu-
gleich aber auch dort im körperlosen Reich des Bildes und seiner ›Bil
derwelt‹.

Die klassische ästhetische Theorie der Aufklärungszeit hat für die-
se eigentümliche Erfahrung des bewussten Bildersehens den Begriff der 
›ästhetischen Erfahrung‹ geprägt.55 In der Regel wurde sie als Spezifi-
kum der Kunsterfahrung bzw. der Erfahrung des Schönen diskutiert, 
mitunter aber auch dem vergnügten Spiel zu Unterhaltungszwecken zu-
gesprochen. Im »ästhetischen Zustande«, wie Schiller ihn in seinen Brie-
fen Über die ästhetische Erziehung des Menschen (1795: 85) nannte, 
ist der Mensch ›außeralltäglich gestimmt‹; er erweitert, so hatte bereits 
Kant über das ›ästhetische Urteil‹ und damit über die Kunsterfahrung 
geschrieben, seinen alltäglichen Horizont zugunsten eines »freien Spiels 
der Vorstellungskräfte« (Kant 1790: § 9) – er betritt die Welt der Phan-
tasie und des Imaginären, das Reich des Irrealen und Fiktiven.56

Fabelwesen, Gespenster und logische Widersprüche lassen uns nicht 
den Kopf schütteln in dieser imaginären Welt. Wir begegnen ihnen mit 
einer »willing suspension of disbelief«, einer ›willentlichen Aussetzung 
des Unglaubens‹, wie es bei Samuel Taylor Coleridge (1817) heißt. Doch 
ist die Aussetzung des Unglaubens nur die eine Seite der ästhetischen 

55	 	Zum Konzept der ›ästhetischen Erfahrung‹ vgl. Jauß (1972, 1977), Bubner 
(1989) und Maag (2001); speziell auf die Malerei bezogen Ingarden (1937) 
und Imdahl (1972); skeptisch gegen das Konzept als solches aber auch Dic-
kie (1974).

56	 	Vgl. zu diesen Begriffen die Studie Das Fiktive und das Imaginäre von Wolf-
gang Iser (1991), der eine Unterscheidung der beiden oft unscharf gebrauch-
ten Begriffe ›imaginär‹ und ›fiktiv‹ vorschlägt. So charakterisiert er das Ima-
ginäre – die Kraft der »Irrealisierung von Realem« (ebd.: 23) – als »diffus, 
formlos, unfixiert und ohne Objektreferenz« (ebd.: 21), das Fiktive hinge-
gen als künstlerische Realisierung und Materialisierung eben dieses Imagi-
nären, das heißt als »Realwerden des Imaginären« (ebd.: 22). Das Imaginäre 
– abgeleitet von imago (lat. »Bild«) bzw. von imaginarius, »eingebildet« – 
wäre demnach die irrealisierende Kraft der Phantasie als solche; eine Fiktion 
hingegen – von lat. fingere, »formen, gestalten, bilden [...], bauen, schaffen 
[...], machen [...], erdichten, erlügen, ersinnen« – das Werk, das durch die-
se Kraft hervorgebracht wird. Ein anders pointierter Begriff des Imaginären 
als Synonym für mentale Bilder bzw. Vorstellungen ergibt sich aus der Theo-
rie des ›gesellschaftlichen Imaginären‹ bei Cornelius Castoriadis (vgl. 2.2.2); 
die beiden Begriffsverwendungen widersprechen einander jedoch nicht (vgl. 
Iser 1991: 350–377).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

Erfahrung. Auch das Gegenstück gehört zu ihr: die Aussetzung nicht nur 
des Unglaubens, sondern auch des Glaubens an die Realität des Gezeig-
ten. Wir glauben gerade nicht daran, dass es sich um echte Geschehnisse 
handelt, und können eben darum auch jene Darstellungen genießen, die 
uns normalerweise in Empörung, Schrecken, Aufruhr oder Trauer ver-
setzen würden.57 In seiner Einleitung zur Enzyklopädie (1751) bringt der 
Philosoph d’Alembert diese beiden Seiten der ästhetischen Erfahrung im 
Begriff des ›richtigen Abstands‹ auf den Punkt: 

»Diejenigen Dinge aber, die bei wirklichem Erleben nur traurige oder 
stürmische Gefühle in uns erregen würden, wirken angenehmer in 
der nachahmenden Darstellung als in Wirklichkeit, weil ihre bloße 
Darbietung uns gerade in den Abstand [im Original: cette juste distance] 
zu ihnen bringt, der uns die Erregung zum Genuß, aber nicht zur inneren 
Unruhe werden läßt.« (d’Alembert 1751: 33)

Dieser ›richtige Abstand‹, ›cette juste distance‹, ist keine räumliche Dis
tanz, nicht etwa bloße Entfernung in Metern. Auch im übertragenen 
Sinne geht es nicht einfach darum, sich möglichst stark vom Gesehe-
nen zu distanzieren. Denn wir erleben das Kunstwerk – d’Alembert be-
zieht sich hier auf Malerei und Plastik – wiederum nur dann mit ech-
tem »Genuß«, wenn wir uns doch wieder ein Stück weit vom Gesehenen 
ergreifen lassen. Bildbewusstsein und ›naiver‹ Wahrnehmungseindruck 
müssen beide zu ihrem Recht kommen, wenn die Erfahrung des Bildes 
gelingen soll; eben darum muss es der ›richtige‹ Abstand sein, nicht ir-
gendeiner. Ästhetische Erfahrung ist die Erfahrung einer erfolgreichen 
Vermittlung zweier einander widersprechender Einzelerfahrungen: »In 
der Mitte zwischen zwei Extremen gewinnen wir den Kunst-Genuß.« 
(Kris 1952: 50) 

Der Kunsthistoriker Ernst Gombrich hat diese eigentümliche Dop-
pelbewegung des Bildersehens im Begriff der »Illusion« zu fassen ver-
sucht (vgl. Gombrich 1960: 153–244). Das Bild lässt eine »Scheinwelt, 
eine Welt der Illusion vor unseren Augen erstehen« (ebd.: 233) – ei-
nen Illusionsraum als zweite Wirklichkeit, in die wir uns hineinbegeben 
können, als ob es sich tatsächlich um eine eigene Welt handelte. Dabei 
heißt Illusion bei Gombrich nicht etwa ›Immersion‹, also das Verges-
sen darüber, dass man sich ›nur‹ in einem Bildraum befindet und nicht 
im Raum der Wirklichkeit (vgl. dazu: Schirra 2000). Der Bildbetrachter 
weiß ja in aller Regel, dass er nur ein Bild betrachtet, das Gehirn rahmt 

57	 	Vgl. die klassische Passage aus der aristotelischen Poetik (1448b): »Denn 
von Dingen, die wir in der Wirklichkeit nur ungern erblicken, sehen wir mit 
Freude möglichst getreue Abbildungen, z. B. Darstellungen von äußerst un-
ansehnlichen Tieren und von Leichen.«

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

die Erfahrung des Auges von vornherein als Bilderfahrung.58 Eher denn 
als trügerische Immersion lässt sich Gombrichs Illusionsbegriff darum 
als bewusstes Sich-Einlassen des Subjekts auf das Bild verstehen; oder, 
in d’Alemberts Worten gesprochen, als Sich-Hineinbegeben in den rich-
tigen Abstand zum Bild.

Auch der Soziologe und Philosoph Jean Baudrillard denkt seine Bild-
theorie vom Begriff der Illusion aus. Er beruft sich dabei unter anderem 
auf die lateinische Etymologie des Wortes: »Il-ludere heißt aufs Spiel 
setzen, sich aufs Spiel setzen.« (Baudrillard/Noailles 2004: 52; vgl. Per-
niola 2005; dazu auch Huizinga 1938: 20, 46 f.) Wer sich in die Illusi-
on des Bildes begibt, so Baudrillard verlässt seine eigene Wirklichkeit, 
um sich stattdessen auf die Welt des Imaginären einzulassen. Indem das 
Subjekt sich selbst und seine gewohnte Wirklichkeit aufgibt bzw. »aufs 
Spiel« setzt, lässt es zugleich die Kategorien und Werte dieser Wirklich-
keit hinter sich. 

»In der generischen Illusion des Bildes stellt sich nicht mehr das Pro-
blem des Reellen. Dieses Problem wird durch die Bewegung des Bildes 
aufgehoben, welche von vornherein und spontan jenseits von Richtig 
und Falsch, jenseits von Real und Irreal, jenseits von Gut und Böse ist.« 
(Baudrillard 1998: 34)

Insofern ist die Illusion des Bildes eine »gewaltige Kraft zur Leugnung 
der Welt« (Baudrillard (1987: 40). Anstelle der Wirklichkeit stellt uns 
das Bild eine andere Szene vor Augen, wie Baudrillard im Anklang an 
eine berühmte Formulierung Sigmund Freuds schreibt: 

»Die Intensität eines Bildes entspricht exakt seiner Ablehnung des Re-
alen, seiner Erfindung einer anderen Szene.«59 (Baudrillard 1998: 22, 
vgl. 2004: 84)

58	 	Vgl. zu dieser ›Einrahmung‹ bzw. ›Korrektur‹ der Wahrnehmung durch das 
Gehirn die Darstellung von Gombrichs Illusionstheorie bei Jakob Steinbren-
ner (2009: 288): »Grundgedanke der Illusionstheorie ist, daß uns Bilder die 
Illusion vermitteln, den dargestellten Gegenstand selbst zu sehen. Auf den 
Einwand, daß wir uns doch fast immer bewußt sind, ein Bild zu sehen und 
nicht die Illusion haben, tatsächlich den Gegenstand zu sehen, antwortet 
Gombrich, daß das Auge vom Bild ›betrogen‹ wird, in dem Sinne, daß es 
einen dreidimensionalen Gegenstand vermeintlich sieht, aber der Geist des 
Betrachters diesen Irrtum korrigiert.«

59	 	Vgl. Freud (1900: 72), der davon spricht, dass der »Schauplatz der Träume 
ein anderer ist als der des wachen Vorstellungslebens«. Im Französischen 
wird die Formulierung vom ›anderen Schauplatz‹ mit ›autre scène‹ über-
setzt, im Englischen mit ›other scene‹. Ich komme auf die Freud’sche Versi-
on in Abschnitt 3.1.2 noch einmal ausführlich zurück. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Dieser Gedanke ist weniger metaphysisch, als es auf den ersten Blick den 
Anschein hat; er ergibt sich, so könnte man ergänzen, aus der unmittel-
baren Ontologie des Bildes und der Bildsituation. Wer ein Bild betrach-
tet, sieht (für die Dauer der Betrachtung) nicht mehr das abgebildete 
Ding. Selbst dann, wenn er beide vergleichend gegeneinander hält, kann 
er doch nur jeweils eine der beiden Instanzen fokussieren und scharf stel-
len. Das Bild ist eben nicht das, was es abbildet, sondern stellt sich ne-
ben oder gar vor das Abgebildete. Der Philosoph Christoph Asmuth hat 
die »eikonische Negation« des Bildes sogar als Grundmerkmal in seine 
ontologische Bilddefinition mit aufgenommen: 

»Das Bild negiert das Abgebildete, in dem es sich von ihm unterschei-
det. Mehr noch: Das Bild ist gerade und genau das nicht, was es abbil-
det. Das ist seine spezifische Funktion: genau nicht das Abgebildete zu 
sein.« (Asmuth 2010: 123)

Was in Boehms Begriff der ikonischen Differenz zunächst als rein bildin-
terne Spannung gedacht war, lässt sich demnach auch auf das Verhält-
nis von Bild und Außenwelt übertragen. Auch dort gibt es das für die 
ikonische Differenz charakteristische Spiel zwischen Vordergrund und 
Hintergrund der Aufmerksamkeit. Das Bild bringt etwas vorher nicht 
Dagewesenes zur visuellen Existenz und rückt es in den Vordergrund 
der Aufmerksamkeit, zugleich aber bringt es etwas bereits Existierendes 
zum Verschwinden. 

Je besser ihm dieses Zum-Verschwinden-Bringen der Wirklichkeit ge-
lingt, desto stärker wirkt das Bild auf uns. Hans-Georg Gadamer be-
schreibt diese Dimension der ästhetischen Erfahrung im Anschluss an 
Martin Heideggers Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerkes (1935) 
als eine Art Hineingestoßen-Werden des Betrachters in die Welt des Bildes:

»Wenn uns ein Werk erreicht, dann ist da nichts mehr von einem Objekt, 
das uns gegenüber ist, das wir übersehen und auf eine begriffliche Sinn
intention hin durchsehen. Es ist umgekehrt: Das Werk ist ein Ereignis. 
Es erteilt uns einen Stoß, es stößt uns um, indem es eine eigene Welt auf-
stellt, in die wir gleichsam hineingezogen werden.« (Gadamer 1993: 58)

Das Bild, so könnte man mit Baudrillard und Gadamer also sagen, be-
sitzt eine ›Sogwirkung‹: Es gleicht einem Strudel, der uns in sein Inneres 
hineinzieht. Das Bild ist eine Pforte ins Reich des Imaginären, vor allem 
aber eine Einladung, diese Pforte auch zu übertreten. 

Im Anschluss an Baudrillards Theorie der Verführung lässt sich die-
se Sogwirkung als ›Verführungskraft‹ des Bildes beschreiben.60 Marcus 

60	 	Vgl. hierzu v. a. Baudrillards Buch Von der Verführung (1979) sowie Grace 
(2000: 141–171), Giesen (2010: 103–125) und Strehle (2012: 152–156).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Stiglegger etwa arbeitet, seinerseits durch Baudrillard inspiriert, an einer 
›Verführungs-‹ bzw. »Seduktionstheorie des Films« (vgl. Stiglegger 2006, 
2014).61 »Einen Film zu sehen«, so Stiglegger (2006: 33, vgl. 2014: 49), 
»bedeutet, in gewisser Weise von ihm verführt zu werden.«62 Die Verfüh-
rung versteht Stiglegger dabei als eine Art ›Transport‹ des Zuschauers.63 
Sie soll die allgemeine »Fähigkeit« des Films bezeichnen, den Zuschau-
er »von einer vermeintlich festen Position A zu der zunächst nicht in Er-
wägung gezogenen Position B zu befördern« (Stiglegger 2006: 9). Das 
ist bei Stiglegger vor allem auf moralische Positionen bezogen, wenn ein 
Film beispielsweise moralische Überschreitungen vollzieht, die wir au-
ßerhalb des Films nicht billigen würden (vgl. ebd.: 81–107). Die Verfüh-
rung besitzt aber auch eine räumliche Dimension, die der moralischen 
Verführungskraft überhaupt erst zugrunde liegt. Wer einen Film sieht, 
wird zuallererst in die filmische Welt hineingezogen, und erst im Zuge 
dieses imaginären Aufenthalts kann er auch moralisch verführt werden. 
Der moralischen Verführung geht die räumliche Entführung voraus: Sich 
auf Bilder einzulassen heißt, sich in ihre Welten entführen zu lassen. Dar-
um spreche ich im Folgenden auch von der ›Entführungstheorie‹ des Bil-
des und analog dazu von seiner ›Entführungskraft‹, also der Fähigkeit 
des Bildes, uns an andere, imaginäre Orte zu versetzen. 

Baudrillards ›verführungstheoretische‹ Pointe liegt vor allem darin, 
dass er die Lockwirkung der Verführung an die Erfahrung des Entzugs 
und der Unverfügbarkeit koppelt. »Was uns fasziniert, ist stets das, 
was uns durch seine Logik oder seine innere Perfektion radikal aus-
schließt« (Baudrillard 1970: 326), schreibt er mit Blick auf die faszinie-
rende Wirkung spröder Frauen, die ihre Verehrer durch Verweigerung 
um den Verstand bringen. Auch in anderen Bereichen gilt, dass wir be-
gehren, was wir nicht besitzen und worüber wir nicht verfügen kön-
nen. Das verführerische Objekt entzieht sich uns und weckt eben da-
durch unser Interesse. In dieser Überlegung erscheint das Bild bereits 
per definitionem als verführerisches Objekt: Einerseits weckt es unseren 

61	 	Zum Bezug auf Baudrillard vgl. v. a. Stiglegger (2006: 45–48). Als weitere 
Quelle gibt er den Literaturwissenschaftler Patrick Fuery an, der – ebenfalls 
im Anschluss an Baudrillard (vgl. Fuery 2000: 158–174) – eine Theorie der 
filmischen »seduction« entwickelt hat; aber auch psychoanalytische Ansätze 
rund um die Begriffe »Blick, Begehren, Tabu und Traum« (Stiglegger 2006: 
21–25; dazu wiederum Fuery 2000).

62	 	Fast wortgleich heißt es schon bei Fuery (2000: 158): »Cinema is seduction, 
and to watch a film is to be seduced.«

63	 	Vgl. in diesem Zusammenhang das psychologische »Transportation-Image-
ry Model« (Green/Brock 2002, van Laer et al. 2014; ähnlich bereits Ger-
rig 1993), mit welchem die Wirkung z. B. von Narrativen der Werbung als 
›Transport‹ des Konsumenten – oder eben: als Verführung – beschrieben 
werden kann. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

›Schautrieb‹64, also unsere Begierde zu sehen oder das Gesehene sogar 
zu greifen; also den Wunsch, körperlich in das Bild einzusteigen. Ande-
rerseits verweigert es uns eben diesen Zugang, wie Stiglegger am Bei-
spiel des Films ausführt: 

»Es gibt eine Grenze zwischen Medium und Rezipienten, die unmöglich 
überschritten werden kann. Das Andere bleibt different, so sehr es 
auch begehrt wird. Darin liegt die schwer greifbare, wenn auch endlos 
wiederkehrende mythische Qualität des Mediums Film.« (Stiglegger 
2006: 46)

Auch die Verführung ist also in einer Art ›Mitte‹ angesiedelt. Einerseits 
ist es das Bild selbst, das mit seinen »seductive signs« (Fuery 2000: 159–
164) unseren Schautrieb weckt und unser Begehren in Gang setzt. Ande-
rerseits und im Gegenteil aber trennt uns das Bild von dem, was es uns 
so reizvoll vor Augen stellt, auch unwiderruflich ab. Die Verführungs- 
und Entführungskraft des Bildes ergibt sich aus genau dieser Doppelbe-
wegung: Wir möchten in die Leinwand einsteigen, können es aber nicht; 
eben das führt uns im Geiste umso tiefer in sie hinein. Gerade indem 
die Bilder sich uns real verweigern, ziehen sie uns imaginär in den Bann.

In seinen Texten zur Kunst und zur Fotografie entwickelt Baudrillard 
vor diesem Hintergrund eine ganz eigene und regelrecht kontra-intuiti-
ve Auffassung davon, was ein ›starkes Bild‹ ausmacht. Es muss die Ima-
gination anregen, gerade indem es nicht alles zeigt, sondern etwas Un-
gezeigtes evoziert, gewissermaßen ein Mysterium aufrechterhält, dessen 
Präsenz es einerseits andeuten oder wenigstens offenlassen muss, ohne 
das Mysterium andererseits aber ganz aufzulösen.65 Das starke Bild ist 
für Baudrillard also nicht dasjenige, auf dem alles sichtbar ist, sondern 
dasjenige, auf dem etwas aus dem Feld des Sichtbaren entfernt wird:

»Aus einem Objekt ein Bild zu machen heißt, ihm nach und nach alle 
seine Dimensionen abzustreifen: Gewicht, Konturen, Geruch, Tiefe, 

64	 	Zum psychoanalytischen Begriff des ›Schautriebs‹ bzw. der ›Schaulust‹ siehe 
grundlegend Fenichel (1935) im Anschluss an Freud (1905b: 66 f., 98); aus 
filmwissenschaftlicher Perspektive auch Mulvey (1975) und Metz (1977: 
56–63). Vgl. hierzu auch den verwandten Begriff des »Sehbegehrens« bei 
Waldenfels (2010: 43).

65	 	Vgl. zu diesem Punkt auch die umfassenden Ausführungen zum »Geheim-
nis« als »Reiz des Mysteriösen« in Martin Andrees Archäologie der Medi-
enwirkung (2005: 156–334); ein verwandter Gedanke findet sich bei Florian 
Heßdörfer (2013: 216–222) im Anschluss an den Psychoanalytiker Jacques 
Lacan: »Nicht ein Bild, das die Wirklichkeit verspricht, sondern ein Bild, 
welches das Wirkliche gerade als ein Entzogenes präsentiert, zieht das Be-
gehren auf sich« (ebd.: 217).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Zeit, Kontinuität und natürlich die Bedeutung. […] Demnach muß sub-
trahiert, immer subtrahiert werden, um das Bild im Reinzustand wie-
derzufinden. Dieser Abzug läßt das Wesentliche erscheinen: daß das Bild 
wichtiger ist als das, wovon es spricht, ebenso wie die Sprache wichtiger 
ist als das, was sie bedeutet.« (Baudrillard 2004: 84 f.)

Je mehr das Bild ›subtrahiert‹, desto stärker beginnen wir zu imaginie-
ren, und desto leichter vergessen wir die Realität um uns herum, um uns 
stattdessen auf die rätselhafte Welt des Bildes einzulassen, die wir doch 
nie restlos ergründen können. So preist Baudrillard die Fotografie als 
»Kunst des Verschwindens« (1998: 23) bzw. als »magische[n] Operator 
eines Verschwindens der Realität« (1999: 190 f.). Es ist das Ungezeigte, 
das Unerforschte und Unergründliche, das für ihn den Reiz der Bilder 
ausmacht; nicht ihre Bedeutung, nicht ihre Präsenz, sondern ihre Ver-
weigerung von Bedeutung und Präsenz, die gleichwohl eine ganz eigene 
Präsenz und Faszinationskraft erzeugt.66 

Der Kunstphilosoph Roman Ingarden hat den Begriff der »Unbe-
stimmtheitsstellen« (1962: 235) für diese ›Verweigerungen‹ geprägt; der 
Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser spricht im Anschluss an Ingarden 
auch von den »Leerstellen« (Iser 1976: 266, vgl. 257–355) des Kunst-
werks.67 Gemeint sind jene offenen Stellen am Kunstwerk, die uns im Un-
klaren darüber lassen, was sie exakt bedeuten; bestimmte Auslassungen, 
die durch den Betrachter ausgefüllt werden müssen. Bisweilen finden sich 
solche Unbestimmtheitsstellen bereits auf der Ebene der Primärbedeu-
tung des Bildes, wann immer wir nicht wissen, was für einen Gegenstand 
oder eine Figur wir vor Augen haben. Zumeist jedoch sind es eher die 
Sekundärbedeutungen des Bildes, seine tieferen Sinn- und Ausdrucksge-
halte, die uns im Unklaren lassen.

In welchem Verhältnis stehen beispielsweise der Mann und die Frau 
in Edward Hoppers Gemälde Summer Evening (Abb. 7)? Worüber spre-
chen sie, was bewegt sie, was verbindet und was trennt sie? Wir wis-
sen es nicht und können es allenfalls durch vage Hinweise zu entschlüs-
seln versuchen. Verrät uns die Körperhaltung der beiden Figuren etwas 
über ihre Beziehung? Welchen Hinweis geben die Vorhänge in der Tür 
und im Fenster? Was symbolisiert die Beleuchtung der Szene und die 

66	 	Auf diese ›anti-semiotische‹ Pointe in Baudrillards Werk bin ich im Zusam-
menhang seiner Graffiti-Analyse genauer eingegangen (vgl. Strehle 2008b). 
Allgemein zu Baudrillards Kunst- und Bildtheorie siehe auch Strehle (2017). 

67	 	Zum Verhältnis der beiden Konzepte siehe Dotzler (1999); allgemein zur »Un-
bestimmtheit« des Bildes vgl. Boehm (2006); zu »Leerstellen« und »Unbe-
stimmtheitsstellen« im Film auch Liptay (2006), Dablé (2012) und Eisele 
(2016: 185–193). Vgl. außerdem die psychoanalytischen Ausführungen zur 
»ästhetische[n] Mehrdeutigkeit« bei Kris/Kaplan (1974). Ich komme auf die 
Unbestimmtheit der Bilder am Ende von Abschnitt 3.2.1 noch einmal zurück.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

eigenwillige Rahmung des Blickfelds durch den Vorbau der Veranda, 
die uns wie durch ein Fenster zum Voyeur einer intimen Konversation 
macht, die gleichermaßen öffentlich wie privat, den Blicken der Außen-
welt ausgesetzt ist und doch in einem abgeschirmten Privatraum statt-
zufinden scheint? Gerade die Unbewegtheit der Szene, ihr Status als stil-
les Bild, treibt die Rätselhaftigkeit auf die Spitze: Wir sind ausgesperrt 
aus dem weiteren Verlauf des Gesprächs, weshalb wir den Fortgang der 
Dinge – oder auch ihre Vorgeschichte – allenfalls imaginieren können. 
Gehen die beiden nach dem Gespräch gemeinsam in das Haus hinein? 
Oder verlassen sie das Haus, verlassen sie einander? Wer befindet sich 
noch in dem Haus? All diese Informationen bleiben uns entzogen, weil 
das Bild trotz seiner Sichtbarkeit den letzten, klärenden Blick verweigert 
– und eben dadurch unsere Imagination befeuert.

So liegt das Geheimnis der ästhetischen Ergriffenheit vielleicht also 
in dem unauflösbaren Rätsel aus Anwesenheit und Abwesenheit, aus 
Zeigen und Nicht-Zeigen begründet, das das Bild uns aufgibt. Und 
vielleicht rührt daher auch der eigentümliche Aufforderungscharak-
ter von Bildern, mit dem sie uns zuzurufen scheinen, dass sie ange-
schaut, betrachtet, ergründet werden möchten, auch wenn sie sich um 
unsere Ergründungsversuche am Ende gar nicht kümmern.68 In einer 

68	 	»What do pictures want?«, fragt der Bildtheoretiker W. J. T. Mitchell im 
englischen Originaltitel seines Buches Das Leben der Bilder (2005), und 

Abb. 7: Edward Hopper: Summer Evening. 1947. Öl auf Leinwand, 76 × 107 
cm. Privatsammlung.

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

bekannten Formulierung hat Theodor W. Adorno einmal vom »Rätsel-
charakter der Kunstwerke« (Adorno 1970: 182) gesprochen, ihrer her-
metischen Abriegelung gegen die Deutungsversuche des Hermeneuti-
kers. Etwas von diesem Rätselcharakter wohnt schlechthin jedem Bild 
inne. Denn bereits das ontologische Faktum der Grenze von Bild und 
Wirklichkeit weckt die Rätselkunde des Betrachters, der hinter die 
Grenze blicken möchte, um den Sinn des Gesehenen zu ergründen. In 
die Bilderwelt entführt zu werden heißt auch, durch ihre rätselhaften 
Verstrickungen verführt zu werden und sie mit detektivischem Begeh-
ren zu erkunden. 

Auch hier wieder ergibt sich die Wirkung des Bildes also aus dem 
Zusammentreffen von Bild und Betrachter, Objekt und Subjekt. Es ist 
der objektive Rätselcharakter, der die subjektive Rätselkunde aktiviert. 
Und gerade im ›Rätseln‹, also im versuchten Lösen des Rätsels, ist es 
wiederum das Subjekt selbst, das die Leerstellen ausfüllt, die das Bild 
offen lässt. Denn Rätsel sind einerseits gerade dadurch rätselhaft, dass 
sie als unverfügbare Objekte erlebt werden; andererseits sind sie im-
mer nur Rätsel für jemanden, der sich für sie interessiert. Die Bildwelt, 
in die wir entführt werden, ist die objektive Welt des Bildes, aber sie ist 
auch die Welt unserer eigenen Interessen, Vorstellungen und Phantasi-
en. Die Wanderschaft der Imagination, auf die das Bild uns mitnimmt, 
ist zugleich eine Reise ins Innere des Subjekts. Das Bild stellt uns ob-
jektiv in seine Szene hinein, um uns gleichzeitig auf eigene Faust in die-
ser Szene herumwandeln zu lassen, bis wir sie schließlich in unsere Sze-
ne verwandeln; es vereint den objektiven Zwang des Gesehenen mit 
der subjektiven Freiheit der Phantasie. In der Sehtheorie Platons (vgl. 
Ti. 45d–46c, 67c–68d) hat Baudrillard eine physikalisch zwar falsche, 
psychologisch aber höchst zutreffende Formulierung für dieses Zusam-
mentreffen gefunden: 

»›Das Bild befindet sich am Schnittpunkt zwischen dem Licht, das vom 
Objekt ausgeht, und dem, das vom Blick ausgeht‹ (Platon).« (Baudrillard 
1999: 192) 

antwortet, dass sie angeschaut, betrachtet, ja »geküsst« werden wollen 
(ebd.: 14). Sie begehren danach, so Mitchell weiter, uns als Begehrende zu 
sehen; sie wollen uns zusehen, wie wir sie ansehen (vgl. ebd.: 54). »Das Be-
gehren des Bildes liegt, kurz gesagt, darin, mit dem Betrachter die Position 
tauschen zu wollen, ihn zum Erstarren zu bringen oder zu lähmen; es strebt 
danach, durch etwas, das man den ›Medusa-Effekt‹ nennen könnte, aus dem 
Betrachter ein Bild für den eigenen Blick zu machen.« (Ebd.). Ich komme 
auf diese Vertauschung im Zusammenhang mit dem ›Bildakt‹ im nächsten 
Abschnitt (1.3.2) noch einmal ausführlich zurück.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

1.3.2 Der Bildakt: Die affektiven und emotionalen Bildwirkungen 

Um das Zusammentreffen von Bild und Subjekt geht es auch bei den 
emotionalen und affektiven Wirkungen, die bestimmte Bilder uns berei-
ten können. Anders als bei der ästhetischen Erfahrung des Bildes, das auf 
einer wohlbalancierten Mitte zwischen umittelbarer Bildwahrnehmung 
und Bildbewusstsein beruht, gerät die Balance hier jedoch ins Kippen. 
In Mozarts Oper Die Zauberflöte (1791) findet sich eine der bekanntes-
ten Beschreibungen dafür: »Dies Bildnis ist bezaubernd schön« (1. Akt, 
1. Szene), frohlockt der junge Prinz Tamino, als er das Bildporträt der 
schönen Pamina erblickt, und verliebt sich noch im selben Augenblick 
in die edle Prinzessin. Das Bild wird hier nicht mehr als bloßer Bedeu-
tungsträger oder als ›nursichtbare‹ Präsenz erlebt; es wirkt auf den Be-
trachter, wie ein echter Mensch auf einen anderen Menschen wirkt und 
»mein Herz mit neuer Regung füllt« (ebd.). Die bildliche Präsenz der Ab-
bildung wird zur gefühlten Anwesenheit des Abgebildeten: Der Betrach-
ter weiß zwar, dass er ›nur‹ ein Bild betrachtet, kann sich den eigentlich 
unangemessenen Reaktionen auf das Bild aber dennoch nicht entziehen. 
Die extremste Form dieser Reaktionsweise ist die körperliche Erregung, 
die pornografische Bilder auslösen; der Körper vergisst im Anblick des 
pornografischen Objekts, dass er nur ein Bildobjekt sieht, und reagiert 
auf das Bild wie auf eine lebendige Person.

Dergleichen Reaktionen auf Bilder sind nicht auf den Bereich des ero-
tischen Begehrens beschränkt. Auch der Ekel vor blutigen Szenen im 
Horrorfilm oder die panischen Reaktionen, die Robertsons Phantasma-
gorie bei seinem Publikum ausgelöst hatte, sind Beispiele dafür.69 Min-
destens ebenso sehr wie sie uns anziehen, verzücken oder erregen, kön-
nen Bilder uns auch abstoßen, verärgern, verängstigen oder erschrecken, 
wie David Freedberg in seiner Studie The Power of Images feststellt:

»People are sexually aroused by pictures and sculptures; they break 
pictures and sculptures; they mutilate them, kiss them, cry before them, 
and go on journeys to them; they are calmed by them, stirred by them, 
and incited to revolt. They give thanks by means of them, expect to be 
elevated by them, and are moved to the highest levels of empathy and 
fear.« (Freedberg 1989: 1) 

Besonders die Bilderkämpfe des Mittelalters und der Reformation be-
zeugen diese extremen Reaktionen auf Bilder. Von den Bilderverehrern 

69	 	 Insbesondere am Beispiel des Kinos sind solche Reaktionsweisen gut un-
tersucht (vgl. Voss 2006 oder Hanich 2010a am Beispiel von Thriller und 
Horrorfilm; allgemein zur »Affektkommunikation im populären Film« vgl. 
Scheuermann 2004). Eine umfassende Archäologie der Medienwirkungen, 
auch in ihren affektiven Dimensionen, bietet Andree (2005). 

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

wurden Götterbilder wie echte Götter verehrt, umhergetragen und ge-
küsst; von den Bilderfeinden hingegen wurden sie als Götzenbilder be-
kämpft, gehasst, zerkratzt oder zerstört.70 Überhaupt galten die Bilder 
in weiten Teilen der vormodernen Bildgeschichte als beseelte – oder be-
seelbare – Objekte, was sie nicht zuletzt für Praktiken des ›Bildzaubers‹ 
brauchbar erscheinen ließ.71 Und selbst heute praktizieren wir noch ei-
nen Rest von ›Bildanimismus‹, wenn wir beispielsweise das Foto einer 
geliebten Person an die Brust halten.

Alle diese leiblichen Dimensionen des Bildersehens sind Teil dessen, was 
ich im Folgenden die affektiven und emotionalen Bildwirkungen nenne.72 
Von ihnen aus gesehen erscheinen die Bilder zuallererst als Objekte, die 
Wirkungen auf die betrachtenden Subjekte ausüben; in gewissem Sinne er-
scheinen die Bilder in ihnen sogar selbst als Subjekte. Sie stecken uns mit 
Affekten, Gefühlen und Stimmungen an, wie menschliche Wesen uns mit 
Affekten, Gefühlen und Stimmungen anstecken. In den Wirkungen der Bil-
der vertauschen sich Objekt und Subjekt: Die Bilder werden zu Handeln-
den, die etwas mit uns machen.

Der Kunsthistoriker Horst Bredekamp hat diese Vertauschung im 
Begriff des »Bildakts« (Bredekamp 2010, vgl. 2004) einzufangen ver-
sucht. Der Begriff ist einerseits an John Searles Theorie des »Sprechakts« 
(»speech act«) und Søren Kiørups »pictorial speech act« angelehnt (vgl. 
Bredekamp 2010: 50), setzt sich andererseits jedoch in einem wesentli-
chen Punkt von diesen theoretischen Vorbildern ab. Denn Bredekamps 
Theorie des Bildakts ist keine klassische Handlungstheorie der Bilder 
im Sinne eines praktischen Gebrauchs von Objekten durch menschliche 

70	 	Zum Phänomen der religiösen und politischen Bilderkämpfe vgl. Brede-
kamp (1975), Schnitzler (1996) und Blickle et al. (2002); dazu die Ausfüh-
rungen bei Freedberg (1989: 378–428) und Belting (1990); zur ikonoklas
tischen ›Geisteshaltung‹ auch Latour (2000). 

71	 	Zu den Praktiken des »Bildzaubers« im frühen Mesopotamien siehe Da-
xelmüller/Thomsen (1982); allgemein zur Verwendung von Bildern in Zau-
berriten vgl. Freedberg (1989: 263–280) sowie die Ausführungen bei Graf 
(1996). Zur Beseelung von Bildern durch das »Mundöffnungsritual« im Al-
ten Ägypten vgl. Belting (2001: 160–164).

72	 	Als Emotion bezeichne ich einen Gefühlswert, der vom Betrachter als ›be-
deutungsvoll‹ qualifiziert wird; vgl. hierzu die Definition bei Oatley/Jenkins 
(1996: 96, übers. n. Otto/Euler/Mandl 2000: 16): »Eine Emotion wird üb-
licherweise dadurch verursacht, dass eine Person – bewusst oder unbewusst 
– ein Ereignis als bedeutsam für ein wichtiges Anliegen (ein Ziel) bewertet«. 
Beim Affekt überwiegt dagegen die unqualifizierte, vor-bewusste Dimensi-
on des Erlebens, die ihn stärker in die Nähe einer physiologischen Reakti-
on auf bestimmte ›Intensitäten‹ rückt und eher auf motorische Reaktionen 
abzielt. Zur Unterscheidung von Emotion und Affekt siehe auch Massumi 
(1995: 84–89) sowie Seyfert (2012). 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Handlungssubjekte; sie fasst vielmehr die Bilder selbst als Handelnde 
auf.73 Nicht der Mensch, sondern das Bild vollzieht den Bildakt:

»In diesem Positionswechsel geht es um die Latenz des Bildes, im Wech-
selspiel mit dem Betrachter von sich aus eine eigene, aktive Rolle zu 
spielen.« (Ebd.: 52) 

Natürlich ›handelt‹ das Bild dabei nicht wirklich; insofern ist der Begriff 
des Bildakts streng genommen irreführend. Es ist der Mensch, der auf 
die Bilder reagiert, als ob sie handelnde Wesen wären. Freedbergs Ter-
minologie ist in dieser Hinsicht unverfänglicher: Die entscheidende Ka-
tegorie ist bei ihm die »response« (Freedberg 1989: xxii, 1–26), die wir 
den Bildern entgegenbringen. Die Vertauschung der Handlungspositio-
nen spielt sich einzig und allein in den Reaktionen des Subjekts ab und 
nirgendwo sonst; sie ist das Resultat einer Fehldeutung, einer Verwechs-
lung, einer »fusion of image and prototype« (ebd.: 30).

Aber auch diese irrtümlichen Reaktionen, eben darin besteht die Po
wer of Images, die Freedbergs Buch den Titel gibt und auf die auch Bre-
dekamps ›Bildakt‹ abzielt, werden durch das Bild hervorgerufen, angesto-
ßen, provoziert. Wir mögen einer ›animistischen Illusion‹ erliegen, wenn 
wir die Bilder wie handelnde Subjekte wahrnehmen; aber die Täuschung 
ist doch nicht ohne Gegenstand. Sie ist eine Folge des »Widerfahrnischa-
rakters der Bilderfahrung«, wie Sybille Krämer (2011: 76) im Anschluss 
an Freedberg schreibt (vgl. ähnlich auch Busch 2007, Waldenfels 2010). 
Das Bild zeigt sich uns nicht nur, es widerfährt uns, das heißt es unter-
stellt uns einer bestimmten Erfahrung, der wir uns nicht entziehen kön-
nen. Im Bildakt erleben wir das Bild nicht mehr lediglich als ›nursichtba-
res‹, unkörperliches Gebilde, sondern so, als ob die visuelle Präsenz des 
Bildes die Realpräsenz eines echten, lebendigen Körpers wäre. 

Was es mit dieser Verwechslung von Präsenz und Realpräsenz auf sich 
hat, stellt eines der ungelösten Rätsel der Bildtheorie dar. Sogar Bredekamp 
findet nur bemerkenswert schwache Erklärungen für das Phänomen des 
Bildakts, den er einerseits evolutionsbiologisch als Faktor sexueller Selek-
tion mit Darwin (vgl. ebd.: 314–316), andererseits aber auch physika-
lisch als »Spieltrieb der Natur« mit Lukrez (ebd.: 317–323) zu begründen 

73	 	Als Vorläufer dieser Auffassung nennt Bredekamp (2010: 48 f.) den Philo-
sophen und Soziologen Henri Lefebvre, bei dem es heißt: »Das Bild ist ein 
Akt. Als Akt impliziert es die Absicht oder den Willen, etwas zu bewirken 
[…], ein anderes menschliches Wesen zu verführen und zu rühren.« (Lefeb
vre 1961: 122) Zur klassischen Perspektive auf das Bild als Objekt mensch-
lichen Handelns vgl. den Bildaktbegriff bei Assmann (1990), das Kapitel 
über Bildhandeln und Bildkommunikation bei Sachs-Hombach (2003: 157–
190) sowie Seja (2009), die das Bild als »Werkzeug« begreift, das zu expe-
rimentellem »Probehandeln« eingesetzt werden kann.

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

versucht, um die Frage am Ende doch als »ungelöstes Problem« (ebd.: 
320) anzuerkennen.74 Dabei lässt sich wenigstens die Richtung, in die eine 
mögliche Lösung des Rätsels gehen müsste, mit einiger Plausibilität doch 
angeben. Am ehesten dürften die Ursachen zumindest für bestimmte For-
men des Bildakts wohl in der historischen Anthropologie des Menschen 
zu suchen sein.75 

Was damit gemeint ist, lässt sich am »Blick aus dem Bilde« (vgl. mit 
zahlreichen Beispielen: Neumeyer 1964) veranschaulichen – jenem merk-
würdigen, irrationalen, ja unheimlichen Gefühl des Angeblicktwerdens, 
das vermutlich jeder schon einmal erlebt hat, der ein bestimmtes Bild zu 
lange betrachtet hat. Dieses Gefühl des Angeblicktwerdens durch Bilder, 
so meine These, hängt mit einer spezifischen Eigenschaft unseres Wahr-
nehmungsapparates zusammen: Er ist mit besonderer Sensibilität auf 
das Erkennen von Blicken ›geeicht‹, denen er nicht nur besondere Auf-
merksamkeit, sondern auch ganz besondere Reaktionen entgegenbringt. 
In Georg Simmels »Exkurs über die Soziologie der Sinne« heißt es dazu:

»Unter den einzelnen Sinnesorganen ist das Auge auf eine völlig 
einzigartige soziologische Leistung angelegt: auf die Verknüpfung und 
Wechselwirkung der Individuen, die in dem gegenseitigen Sich-Anblicken 
liegt. […] Die höchst lebendige Wechselwirkung […], in die der Blick 
von Auge in Auge die Menschen verwebt, […] ist die vollkommenste 
Gegenseitigkeit im ganzen Bereich menschlicher Beziehungen« (Simmel 
1908: 723 f.).

Der Blick eines anderen Menschen affiziert uns, wie uns nichts anderes 
affiziert.76 Dabei kann er als positiv empfunden werden und Vertrauen 

74	 	Diese Anerkennung des Problems hat Bredekamp immerhin seinen Kritikern 
voraus – so etwa Daniel Hornuff (2012), der Bredekamp neben Hans Bel-
ting und W. J. T. Mitchell, aber auch Boehm und Gadamer, als Negativbei-
spiel für einen »Theoriehype um die Vorstellung von der Eigenaktivität der 
Bilder« (Hornuff 2012: 9) anführt und diesen Autoren vorwirft, die Bilder 
im Zuge einer theoretischen »Fetischisierung« als »vor Vitalkraft strotzen-
de Wesen« zu überhöhen (ebd.: 9, vgl. 119–123). Dabei unterschlägt er frei-
lich, dass der Glaube an die Lebendigkeit der Bilder einer real existierenden 
Bildgeschichte entstammt. Die Bildtheorie müsste den historischen Bildfe-
tischismus zuerst einmal aufklären, bevor sie ihn schließlich verabschieden 
könnte. Darüber, wie überhaupt über das Bildverständnis der Vormoderne, 
liest man bei Hornuff jedoch noch weniger als bei Bredekamp selbst.

75	 	Eher unpassend erscheinen die folgenden Ausführungen hingegen für das 
Phänomen der Bilderkämpfe, die offensichtlich weniger in der menschlichen 
Anthropologie als vielmehr in sozialen, religiösen und politischen Verwer-
fungen wurzeln (vgl. hierzu v. a. Bredekamp 1975).

76	 	Vgl. hierzu auch die Ausführungen zum Blick als »Grundbeziehung zum 
Subjekt-Anderen« bei Jean-Paul Sartre (1943: 338–397, hier: 342), der v. a. 

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

stiften bzw. bekräftigen wie etwa im gegenseitigen Blick zweier Lieben-
den oder im Blick zwischen Mutter und Kind. Er kann aber auch den 
bedrohlichen Blick eines Feindes verkörpern, etwa den zum Sprung be-
reiten Blick des Raubtieres, vor dem der Mensch auf der Hut sein muss. 
Der Blick ist immer auch Alarmsignal und Anruf gesteigerter Achtsam-
keit. Und schließlich gehört zu den elementaren Blickerfahrungen des 
Menschen nicht zuletzt der furchtbar anzusehende Anblick des Toten 
mit seinen starren, leblos aufgerissenen Augen.77

Das »tremendum des Blicks« (Bredekamp 2010: 237) berührt Tie-
fenschichten menschlicher Erfahrung und Wahrnehmung, die bereits zu 
Urzeiten geprägt wurden. Es sind vermutlich diese archaischen Schich-
ten im Menschen, die beim Blickwechsel mit Bildern anspringen. So 
wäre der Bildakt also wenigstens teilweise aus dem »Blickakt« (Krämer 
2011) zu erklären. Und erklären ließe sich nun auch die Verwechslung 
von bildlicher Präsenz und lebendiger Realpräsenz, die dem Bildakt zu-
grunde liegt: Denn die Wahrnehmung des Blicks findet auf einer derart 
elementaren Ebene statt, dass sie zwischen Bild und Wirklichkeit gar 
nicht unterscheidet. Der Blickakt vollzieht sich unterhalb des Bildbe-
wusstseins, das heißt unterhalb des bewussten Wissens darum, dass wir 
eigentlich nur ein Bild betrachten und kein echtes Lebewesen. Das Wis-
sen um die Irrealität des Blicks überlagert die archaische Erfahrung le-
diglich, klammert sie ein und verdrängt sie, ohne sie ganz ausschalten 
zu können.78

den Blick des Anderen auf das Subjekt untersucht. Laut Sartre geht das 
»Vom-Anderen-gesehen-werden« (ebd.: 343) mit einem Gefühl des Kon-
trollverlusts einher: »Unter dem Blick des Anderen weicht die ›Situation‹ 
von mir [...]: ich bin nicht Herr der Situation.« (Ebd.: 353) Gut möglich, 
dass bereits hierin ein erster Grund für das Gefühl des Unheimlichen liegt, 
das den Blick aus dem Bild bisweilen begleitet.

77	 	Zum Tod als ›Urszene‹ des Bildes siehe Belting (2001: 143–188; dazu Strehle 
2011a: 511–513) sowie Debray (1992: 13–35), der u. a. auf den engen ety-
mologischen Zusammenhang von Bild und Tod hinweist; allgemein zu Bild 
und Tod vgl. auch Därmann (1995) und Böhme (2000).

78	 	Diese Beschreibung deckt sich in einigen Zügen (wenn auch nicht durch-
gehend) mit dem Bildbetrachtungsmodell, das Philipp Soldt in Auseinan-
dersetzung mit Norman Holland (1968) als psychoanalytischen Beitrag 
zum Thema »Bildbewusstsein und ›willing suspension of disbelief‹« (Soldt 
2007) vorgeschlagen hat. Ihm zufolge findet das Bildersehen auf »zwei se-
mantischen Stufen« (ebd.: 59) – unmittelbarer Wahrnehmung und kritisch-
distanzierender »Realitätsprüfung« (ebd.) – gleichzeitig statt, wobei immer 
auch Störungen, Brechungen und »Entgleisungen des Bildbewusstseins« 
(ebd.: 62 f.) möglich sind. – Zum Bild als einem »gestuften Erfahrungs-
gefüge« vgl. auch Waldenfels (2010: 46), dort im Anschluss an Bensch 
(1994).

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Auf ähnliche Weise, also unterhalb des Bildbewusstseins, dürfte auch 
das Phänomen der Gefühlsansteckung funktionieren, auf das vor allem 
das Kino kalkuiert, wenn es uns zum Mitweinen, Mitlachen oder Mit-
fürchten verleiten will.79 Zumeist, aber nicht immer, sind solche Anste-
ckungen an die objektive Ähnlichkeit der Bilder gebunden: Erst wenn der 
gezeigte Affekt oder die gezeigte Emotion optisch ›überzeugend‹ darge-
stellt werden, vermögen sie uns mitzureißen. Dann setzt die Ähnlichkeit 
der Bilder mit den Menschen ihrerseits eine Ähnlichkeit der Menschen mit 
den Bildern, sozusagen eine umgekehrte Mimesis in Gang: Der Mensch 
selbst ahmt die auf dem Bild dargestellten Affekte in seinem Inneren nach, 
ganz so wie er auch außerhalb des Bildersehens zum inneren oder gar äu-
ßeren Nachvollzug dessen neigt, was er sieht.80 Das Bild ist nicht nur ein 
Resultat des menschlichen Nachahmungsdrangs, es erweckt diesen auch. 

Im Film entfalten sich diese Wirkungen aufgrund der gesteigerten Ein-
drucksintensität und Illusionskraft der bewegten Bilder noch stärker als 
im stillen Bild, grundsätzlich aber können solche Ansteckungsphänome-
ne durch alle Formen bildlicher Darstellungen ausgelöst werden. Selbst 
ungegenständliche Darstellungen entfalten bisweilen entsprechende Wir-
kungen. Auch Mark Rothko etwa vermag Affekte im Betrachter zu we-
cken, obgleich seine gegenstandslosen Farbfeldmalereien (Abb. 8) ganz 
ohne Ähnlichkeit und Mimesis auskommen: 

»He sought to bring out of the viewer’s soul emotions of fear, love or 
hate. It is said that there were people who actually cried just by looking 
at his color associations.« (Dumitru 2012)

79	 	Zu Emotion, Einfühlung und Empathie im Spielfilm vgl. Bellour (2002), 
Eder (2006), Kappelhoff (2008) und Uhrig (2015); allgemein zu »Einfüh-
lung/Empathie/Identifikation« im Feld der Kunst auch Fontius (2001). Zum 
»Affektbild« im Kino vgl. Deleuze (1983: 123–170), der als Prototyp des 
Affektbilds nicht zufällig die Großaufnahme des Gesichts anführt (vgl. ebd.: 
123 f.), das er als Ausdruckszentrum der Affekte am menschlichen Körper 
(vgl. ebd.: 124) beschreibt; vgl. zur filmischen Großaufnahme des Gesichts 
im Zusammenhang mit Empathie und Gefühlsansteckung auch Plantinga 
(1999) und Kappelhoff (2004).

80	 	Vgl. hierzu die Ausführungen zur »Gefühlsansteckung« bei Max Scheler 
(1912: 25–29) bzw. zur »emotional contagion« bei Hatfield/Cacioppo/Rap-
son (1994). Für eine mögliche biologische Ursache des Phänomens vgl. die Ent-
deckung der ›Spiegelneuronen‹ (aus naturwissenschaftlicher Sicht Rizzolatti/
Sinigaglia 2006; aus soziologischer bzw. kommunikationswissenschaftlicher 
Perspektive Zaboura 2009 sowie Rosa 2016: 246–269; kritisch zur Erklä-
rungskraft der Spiegelneuronen aber auch Hikock 2014). Eine systemtheo-
retische, also makrosoziologische Sichtweise auf das Ansteckungsphänomen 
findet sich in Luhmanns Ökologische Kommunikation (1986); vgl. auf dieser 
Grundlage am Beispiel der Panik auch Opitz (2014).

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Es sind die Farben, die »color associations« als solche, die bei Rothko 
die Stimmungen transportieren.81 Daran zeigt sich, dass die Wirkung der 
Bilder, auch wenn sie in den meisten Fällen auf klassischer Mimesis be-
ruht, noch unterhalb dieser Ebene angesiedelt sein kann und nicht erst 
in der Repräsentations-, sondern bereits in der Präsenzdimension des 
Bildes aufzufinden ist. Auch nicht-mimetische Bilder wirken auf die Sin-
ne und durch diese hindurch auf den Gefühlsapparat des Betrachters. 
Wie schon bei der Ansprache durch den menschlichen Blick, wenngleich 
auf ganz andere Weise als dort, sind es auch hier die anthropologischen 

81	 	Ausführlichere Analysen zu Rothkos Malerei finden sich bei Bockemühl 
(1985), Glimcher (1991) und Boehm (2008b).

Abb. 8: Mark Rothko: Blue, Orange, Red. 1961. Öl auf Leinwand, 229 × 206 
cm. Hirshhorn Museum, Washington D.C.

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Dispositionen des Wahrnehmungsapparats, die dafür sorgen, dass wir 
bestimmten Farben bestimmte Ausdruckswerte zuschreiben. Dabei liegt 
es zumindest bei einer Elementarfarbe wie Rot mit ihrer beunruhigen-
den, alarmierenden Wirkung nahe, den Ursprung dieser Ausdruckswerte 
wiederum auf urgeschichtliche Prägungen – den Anblick des geöffneten 
Körpers – zurückzuführen. Insofern spielt selbst hier womöglich noch 
eine vage Form der Mimesis mit hinein.

Auf einer ähnlichen Ebene operieren die emotionalen Wirkungen, die 
von Landschaften und Architektur, von Filmkulissen oder von Interieurs 
auf Gemälden ausgehen, aber auch die subtilen Wirkungen von Bildkom-
position, Perspektive, Kadrage, Lichtgestaltung oder von filmischer Ka-
merabewegung. Ohne im engeren Sinne eine Emotion zu ›bedeuten‹, ver-
mitteln sie etwas, das wir als emotionalen Ausdruckswert erleben können. 
Auch in diesem Fall darf die Rolle der Mimesis jedoch nicht zu gering ver-
anschlagt werden – erst recht, sofern man diese auch als ›indirekte Mime-
sis‹ versteht: Das Bild einer idyllischen Sommerwiese etwa ist nicht nur 
die direkte Mimesis einer solchen Sommerwiese, sondern auch eine indi-
rekte Evokation des Gefühls, das wir mit einer solchen Wiese verbinden. 
Unser Gehirn verknüpft das äußere Bild mit entsprechenden Assoziatio-
nen, also Erinnerungsbildern aus dem Inneren. Im Vokabular der Semiotik 
kann diese Art von bildlicher Sekundärbedeutung als »Konnotation« im 
Unterschied zur »Denotation« gefasst werden (vgl. Barthes 1964: 29–33). 

Gerade die unbewussten Dimensionen der Bilder, die uns später noch 
ausführlich beschäftigen werden, beruhen maßgeblich auf solchen asso-
ziativen bzw. konnotativen Verkettungen zwischen äußeren und inneren 
Bildern (vgl. 3.2). Denn auch in diesem Sinne machen die Bilder etwas 
mit uns: Sie wühlen unser Inneres auf, indem sie unsere eigenen Bilder 
aus der Tiefe des Unbewussten hervorziehen und an die Oberfläche der 
Psyche spülen. Sie sind ›Trigger‹, wie man mit einem Begriff aus der Psy-
chotraumatologie sagen könnte.82 Zu den anthropologischen Disposi-
tionen der Wahrnehmung gehört nicht zuletzt ihre direkte Verbindung 
zur Psyche, die sich durch die empfangenen Bildeindrücke zur Produk-
tion innerer Bilder verleiten und sich von ihnen zu ganz eigenen Bewe-
gungen anstoßen lässt.

82	 	Der Begriff ›Trigger‹ bezeichnet einen Außen- oder auch Innenweltreiz, der 
aufgrund eines traumatisch ›erlernten‹ Auslösemechanismus die Erinnerung 
an eine erlebte Traumasituation wachruft (vgl. Maercker 1997: 43 f.). Ich 
gebrauche den Begriff hier in einem weiteren Sinne, der auch nicht-trauma-
tische Erinnerungen und Assoziationen miteinbezieht.

BILD

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

2 Kultur 

Der erste Teil dieser Untersuchung richtete den Blick auf das Bild als 
solches, seine dingliche Eigenlogik und seine von ihm selbst ausgehende 
Repräsentations-, Zeige- und Entführungskraft. Spätestens an den Bild-
wirkungen aber zeigte sich, dass diese Kräfte einerseits zwar objektiv 
sind, sich andererseits jedoch erst entfalten in der Begegnung zwischen 
dem Objekt und einem Subjekt, das sich von diesen Wirkungen ergrei-
fen lässt. Diesen Subjekten der Bilder und ihrem ›Bildgebrauch‹ ist der 
zweite, kulturtheoretische Teil dieses Buches gewidmet. Er interessiert 
sich weniger für die individuellen als vielmehr für die kollektiven Ge-
brauchsweisen der Bilder, also für die Art und Weise, wie Gesellschaften 
als ganze mit Bildern umgehen. Denn als Erzeugnisse von in Gesellschaft 
lebenden Menschen sind Bilder immer schon in kollektive Zusammen-
hänge eingebettet; erst recht dann, wenn sie nicht nur in der privaten 
Stube verbleiben, sondern als ›öffentliche Bilder‹ in gesellschaftlichen 
Räumen zirkulieren.1 Welche gesellschaftliche Funktion besitzt diese öf-
fentliche Zirkulation der Bilder? Was ›machen‹ Gesellschaften mit Bil-
dern, warum und wozu ›brauchen‹ sie Bilder auf der Makroebene ihres 
Funktionierens? Die Antwort auf diese Frage eröffnet sich, wenn wir Ge-
sellschaft unter einem bestimmten, nämlich kulturtheoretischen Blick-
winkel betrachten, wenn wir also durch die Brille der Kulturtheorie auf 
Gesellschaft blicken.

Der Begriff ›Kultur‹ ist im Folgenden zunächst als Synonym zu ›Gesell-
schaft‹ zu verstehen, betont dabei jedoch bestimmte Aspekte der Gesell-
schaft, die ohne Kulturtheorie nicht ohne Weiteres in den Blick geraten 
würden. Welche Aspekte dies sind, deutet der alltägliche Sprachgebrauch 
nur teilweise an. Wie schon beim Bild ist der Sprachgebrauch auch bei 
›Kultur‹ erstaunlich vieldeutig.2 So bezeichnen wir als Kultur beispiels-
weise jenen Teilbereich der Gesellschaft, über den das Feuilleton, der 
Kulturteil der Zeitung, berichtet, also Kunst, Literatur, Theater, Musik 
und ähnliches. In diesem Fall handelt es sich um einen ›sektoralen‹ Kul-
turbegriff, der Kultur in Differenz zu anderen gesellschaftlichen Teilsys-
temen wie Ökonomie oder Politik versteht. Wir verwenden den Begriff 

1	  	Zum Begriffspaar »private und öffentliche Bilder« (›private‹ vs. ›public ima-
ges‹) vgl. Goffman (1976: 45–51).

2	  	Die folgende Begriffsklärung orientiert sich an der Einteilung von Andreas 
Reckwitz (2000: 64–90; 2008). Zu den verschiedenen Bedeutungsfacet-
ten des Kulturbegriffs vgl. auch Eliot (1948), Williams (1958) und Busche 
(2000). Zur Kultursoziologie als Disziplin und zu den ihr zugrunde liegen-
den Kulturbegriffen siehe Thurn (1979), Tenbruck (1989, 1996), Gebhardt 
(2003), Junge (2009), Moebius (2009) und Albrecht (2017).

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

aber auch ›normativ‹, wenn wir Kultur zum Beispiel als »Verfeinerung 
der Sitten« (Adelung, zit. n. Reckwitz 2000: 67) verstehen. Ein Mensch 
kann mehr oder weniger kultiviert sein; im schlimmsten Fall kann er 
sogar ›barbarisch‹ sein, wie der Gegenbegriff zu Kultur im normativen 
Denkmodell lautet.

Eine dritte und eine vierte Bedeutungsfacette von Kultur – der ›holisti-
sche‹ und der ›bedeutungsorientierte‹ Kulturbegriff – sind alltagssprach-
lich weniger geläufig, soziologisch jedoch umso bedeutsamer. Der holisti-
sche bzw. ›totalitätsorientierte‹ Kulturbegriff wurde vor allem im Umfeld 
der klassischen philosophischen Kulturtheorie, der Kulturanthropologie 
bzw. der Ethnologie und der Soziologie des 19. und 20. Jahrhunderts 
entwickelt. Kultur wird hier als kollektive Lebensform begriffen, als Art 
und Weise, in der menschliche Kollektive ihr Zusammenleben wie auch 
ihr Weltverhältnis organisieren. Die besondere Pointe dieser Auffassung 
liegt darin, dass sie Kultur als Tätigkeitsbegriff akzentuiert, als »Kultur-
arbeit«, wie es bei Freud (1930: 141, 1933: 516; vgl. Cadiot 2012) heißt. 

Wie schon der sektorale und der normative, beruht auch der holisti-
sche Kulturbegriff auf einer terminologischen und logischen Differenz. 
Eine Kultur unterscheidet sich von anderen Kulturen, noch grundlegen-
der jedoch von ›Natur‹ als dem Anderen der Kultur überhaupt.3 Auf ei-
ner elementaren Ebene bedeutet Kulturarbeit, wie Freud und die klas-
sischen Kulturtheoretiker sie verstehen, die Umarbeitung von Natur in 
Kultur. Sie ist ein umfassender Inbegriff menschlicher Veränderung und 
Umgestaltung der vorgefundenen Welt und ihrer Verwandlung in eine 
künstliche, menschengemachte ›Kulturwelt‹. Daraus ergibt sich bereits 
die wichtigste Grundbedeutung des Begriffs, wie ich selbst ihn gebrau-
chen werde: Kultur, das ist die Form, die eine Gesellschaft sich gibt.4 Kul-
turtheoretisch an Gesellschaft heranzugehen heißt im Folgenden also, sie 
zunächst von ihrer kollektiven Arbeit an sich selbst und damit von ihren 
Ordnungs- und Formaspekten her zu betrachten. Dass dabei im Gegen-
zug immer auch allerlei Unordnung sichtbar wird, zeigt sich im Laufe 
meiner Argumentation.

3	  	Grundlegend zur Natur/Kultur-Differenz vgl. Horigan (1988), Schiemann 
(2004) und Koschorke (2009); zur Dekonstruktion und Historisierung des 
Begriffspaars auch Descola (2005).

4	  	Vgl. zu dieser Begriffsverwendung die Ausführungen über die »Gewinnung 
der kultursoziologischen Perspektive durch Max Weber und Georg Simmel« 
bei Hans Peter Thurn (1979: 437–444): »Ihrer beider Anschauungen trafen 
sich in der Grundüberzeugung, daß die Gesellschaft mithilfe der Kultur zu 
ihren Formen finde und daß dementsprechend die vorrangige Aufgabe der 
Kultursoziologie sei, die Formensprache der sich beschleunigt wandelnden 
Gesellschaft des 20. Jahrhunderts zu entziffern.« (Ebd.: 443 f.) – Zu Max 
Webers Kulturbegriff vgl. auch die einleitenden Bemerkungen zu Abschnitt 
2.2.1. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Ein vierter Begriff von Kultur hat sich im Zuge des so genannten 
›Cultural Turn‹ der 1960er und 1970er Jahre aus der Tradition des ho-
listischen Kulturbegriffs heraus entwickelt. Er nimmt eine bestimmte 
Facette der Kultur als Lebensform in den Blick und untersucht sie ge-
nauer: die symbolische Dimension der Kultur, das heißt die Ebene der 
Zeichen und Zeichensysteme, der sprachlichen und normativen Codes 
sowie der gesellschaftlich geteilten Vorstellungen und Imaginationen. 
Gesellschaftliches Leben, so die Pointe dieses vor allem im Umfeld des 
Strukturalismus, des Poststrukturalismus und des sozialwissenschaftli-
chen Konstruktivismus vertretenen ›bedeutungsorientierten‹ Kulturbe-
griffs, kommt nicht aus ohne symbolische Ordnungen, in denen sich das 
Zusammenleben der Gesellschaftsmitglieder auf der Grundlage gemein-
sam geteilter, aber auch umkämpfter Vorstellungen, Werte und Normen 
organisiert und strukturiert.

Im Folgenden werden vor allem der holistische und der bedeutungs-
orientierte Kulturbegriff zur Geltung gebracht und zueinander in Bezie-
hung gesetzt. Das erste Kapitel dieses Teils führt den durch Freud gepräg-
ten Begriff der Kulturarbeit ein (2.1), der als umfassende Umgestaltung 
der Welt, vor allem aber als ›Antwort‹ auf die Herausforderung einer be-
arbeitungsbedürftigen Wirklichkeit akzentuiert wird (2.1.1). Weil diese 
Bearbeitung der Wirklichkeit jedoch nie endgültig ans Ziel gelangt, son-
dern auf die verdinglichten und ihrerseits bearbeitungsbedürftigen Re-
sultate der eigenen Tätigkeit trifft, ist Kultur immer auch die Weiter-
bearbeitung der bereits bearbeiteten Wirklichkeit. Die hierin angelegte 
Steigerungsdynamik der Kultur wird mit einem Begriff von Friedrich 
Thurnwald als ›Kulturmechanismus‹ beschrieben (2.1.2). 

Das zweite Kapitel verengt den Fokus auf eine bestimmte Unterform 
der Kulturarbeit, die im Folgenden als Verbildlichungsarbeit bezeichnet 
wird (2.2). Was darunter zu verstehen ist, wird entlang zweier theoreti-
scher Perspektiven herausgearbeitet: erstens an Ernst Cassirers ›Philo-
sophie der symbolischen Formen‹, die den Kulturprozess als Bildprozess 
zu denken erlaubt, sowie an Arnold Gehlens Konzepten der ›Außenwelt-
stabilisierung‹ und ›Zurückempfindung‹ (2.2.1); zweitens an der Theo-
rie der kollektiven Vorstellungen bzw. des ›gesellschaftlichen Imaginä-
ren‹ bei Cornelius Castoriadis (2.2.2). Wesentlich stärker als Castoriadis 
selbst betone ich jedoch die materiellen Aspekte des gesellschaftlichen 
Imaginären: Erst durch materielle Bedeutungsträger und insbesondere 
durch materielle Bilder können die Produkte der individuellen Einbil-
dungskraft überhaupt zu kollektiven Vorstellungen werden. Dabei wer-
den im Zuge dieser ›Imaginationskollektivierung‹ nicht allein Vorstellun-
gen, sondern auch die einzelnen Gesellschaftsmitglieder ›kollektiviert‹, 
also zueinander in Beziehung gesetzt und zu ›Sehgemeinschaften‹ zusam-
mengeführt. Die materiellen Bilder erlauben eine Kollektivierung über 
Bande als typisch moderne Form der Vergesellschaftung, die mit der 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Entwicklung der Massenmedien als zentraler Integrationsinstanz mo-
derner Gesellschaften korrespondiert (2.2.3). 

Das dritte Kapitel fragt schließlich nach dem Verhältnis von Verbild-
lichungsarbeit einerseits und Gesellschaft andererseits und damit nach 
dem ›Ort der Bilder‹ im Gesamtgefüge der Kultur (2.3). Mit Luhmanns 
Theorie der Massenmedien und der Kunst lassen sich die öffentlichen 
Bilder als Reflexionsraum der Gesellschaft begreifen, in welchem kultu-
relle Realitätskonstruktionen, Selbstbeobachtungen und Selbstbeschrei-
bungen in Umlauf gebracht und kollektiv ausgehandelt werden (2.3.1). 
Gerade an der Kunst und der Unterhaltung zeigt sich andererseits aber 
auch, dass die Bilder nicht ausschließlich stabilisierende bzw. konstruk-
tive, sondern auch destabilisierende und destruktive Funktionen einneh-
men können. Die kulturtheoretischen Fragen, die dieser Befund aufwirft, 
werden schließlich durch den Entwurf einer ›Spieltheorie der Kultur‹ 
im Anschluss an Roger Caillois sowie an Dirk Baeckers Konzept von 
›Kultur als Einspruch‹ beantwortet, in der die spielerischen Selbstzer-
störungs- und Selbstaufhebungstendenzen der Kultur in den Blick ge-
raten (2.3.2).

2.1 Kulturarbeit

2.1.1 Kultur als Antwort

Die vielleicht reichhaltigste Definition von Kultur im Sinne des holisti-
schen Kulturbegriffs liefert der Einleitungssatz aus Edward B. Tylors Pri-
mitive Culture (1871):

»Cultur oder Civilisation im weitesten ethnographischen Sinne ist jener
Inbegriff von Wissen, Glauben, Kunst, Moral, Gesetz, Sitte und allen üb-
rigen Fähigkeiten und Gewohnheiten, welche der Mensch als Glied der
Gesellschaft sich angeeignet hat.« (Tylor 1871: 1)

In dieser dicht gedrängten Aufzählung ist bereits eine ganze Reihe von 
wichtigen Aspekten enthalten. Erstens legt sie nahe, Kultur holistisch 
als kollektive Lebensform des in »Gesellschaft« lebenden Menschen zu 
verstehen. Sie ist die »Thätigkeit einer Gemeinschaft als eines Ganzen« 
(ebd.: 12), wie es an anderer Stelle auch heißt. Zweitens wird betont, dass 
Kultur »angeeignet«, das heißt künstlich ist, und sich insofern von Na-
tur, dem ›Angeborenen‹ (lat. natus, »geboren«), unterscheidet. Drittens 
impliziert sie, dass zur kulturellen Lebensform des Menschen geistig-ide-
elle, symbolische bzw. imaginäre (»Wissen«, »Glauben«, »Kunst«) und 
normative Aspekte (»Moral, Gesetz, Sitte«, »Gewohnheiten«) gehören. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

Zumindest angedeutet sind viertens außerdem die technischen Dimen-
sionen der Kultur (»Fähigkeiten«), die heute unter dem Schlagwort der 
›Kulturtechniken‹5 diskutiert werden. Danach umfasst Kultur nicht zu-
letzt auch den Gebrauch von Werkzeugen und die Herstellung von Ar-
tefakten, den Bau von Gebäuden und Straßen oder die Entwicklung von 
Transportmitteln und Kommunikationsmedien.

Der Hinweis auf die Kulturtechniken bringt ein weiteres Moment der 
Kultur ins Spiel, das Tylor im Begriff der »Thätigkeit« anspricht. Kul-
tur impliziert Arbeit; der Kulturbegriff ist ein Tätigkeitsbegriff. So heißt 
es bei Arnold Gehlen: »Kultur soll uns sein: der Inbegriff der vom Men-
schen tätig, arbeitend bewältigten, veränderten und verwerteten Natur-
bedingungen« (Gehlen 1940: 39). Auf diese Tätigkeitsdimension ver-
weist schon die Etymologie des Wortes ›Kultur‹ aus dem lateinischen 
Verb colere, das ursprünglich aus der Sphäre der Landwirtschaft her-
rührt (vgl. Reckwitz 2000: 66) und folgende Bedeutungen umfasst:

»1. (be‑)bauen, bearbeiten, Ackerbau treiben; 2. wohnen, ansässig sein, 
bewohnen; 3. Sorge tragen, a. verpflegen, b. schmücken, putzen, c. aus-
bilden, veredeln, d. betreiben, üben, pflegen, wahren, hochhalten; 4. ver-
ehren, anbeten«.

In seinem Ursprung ist Kultur also ein Wort für die menschliche Tätig-
keit auf dem Feld; das schwingt in der Sprechweise von der ›Kultivierung 
des Bodens‹ bis heute nach. Der Mensch, so könnte man im Hinblick 
auf die im Begriff angelegte Tätigkeitsdimension der Kultur formulie-
ren, ist das die Welt bearbeitende, die Welt umarbeitende Wesen. Er ist 
ein »homo creator« (Landmann 1955: 239, Mühlmann 1962), also ein 
schöpferisches, schaffendes, kreatives Wesen.6 

5	  	Die »Kulturtechnikforschung« (Maye 2010: 122) steht noch in den An-
fängen, kanonische Definitionen haben sich bislang nicht durchgesetzt. Die 
Begriffsverwendungen reichen von ›Körpertechniken‹ im Sinne von Marcel 
Mauss (1935) über ›Techniken‹ im Sinne von ›kulturellem Know-how‹ – 
Lesen, Schreiben, Rechnen oder »der Gebrauch des Computers« (Krämer/
Bredekamp 2003: 16) – bis hin zu im engeren Sinne medientheoretischen 
Auffassungen wie im folgenden Zitat von Cornelia Vismann (2010: 171): 
»Kulturtechniken: Sie bezeichnen das, was Medien machen, was sie bewir-
ken, zu welchen Handlungen sie verleiten«. 

6	  	Siehe zu diesem Gedanken auch Hans Joas’ Studie zur Kreativität des Han-
delns (1992), die u. a. an Marx (vgl. ebd.: 128–172), aber auch an die »Aus-
drucksanthropologie« Herders anknüpft (ebd.: 113–127). Zur Anthro-
pologie der menschlichen Kreativität vgl. außerdem die Studie Wege der 
Kreativität von Heinrich Popitz (1997/2000), der bereits in Der entfrem-
dete Mensch (1953: 111 ff.) das Marx’sche Frühwerk unter besonderer Be-
achtung schöpferisch-kreativer Aspekte gelesen hatte. 

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Zur Welt, die der ›homo creator‹ schöpferisch umgestaltet, gehört aber 
nicht zuletzt der Mensch selbst. Weltgestaltung ist immer auch Selbst-
gestaltung. Karl Marx – auch er gehört der Sache nach in die Reihe der 
Kulturtheoretiker, obgleich der Kulturbegriff als solcher bei ihm keine 
Rolle spielt – hat in der Fähigkeit zur »Selbsterzeugung« (Marx 1844a: 
574) sogar das spezifische ›Gattungsmerkmal‹ des Menschen, sein »Gat-
tungswesen« (ebd.) ausgemacht. Indem der Mensch seine eigene Wirk-
lichkeit produziert, produziert er zugleich sich selbst als Produkt dieser 
selbstgeschaffenen Wirklichkeit. Er prägt sich selbst, indem er das verän-
dert, was ihn prägt; und gerade indem er die äußeren Dinge bearbeitet, 
entwickelt und erweitert er zugleich seine eigenen, inneren Fähigkeiten. 
Für Marx ist der Mensch also nicht nur das produzierende, sondern das 
sich selbst produzierende Wesen.7

Stärker als die auf den ersten Blick so verlockende Formulierung vom 
›homo creator‹ betont Marx aber auch die Verbindungslinien zwischen 
Natur und Kultur, wenn er die menschliche Arbeit nicht als reine Selbst-
erzeugung, sondern als »Stoffwechsel mit der Natur« (Marx 1867: 57, 
192) beschreibt. Der Mensch ist kein Baron Münchhausen, der sich am 
eigenen Schopf aus dem Wasser zieht: Kulturarbeit beruht auf der Ausei-
nandersetzung mit Vorgefundenem. Sie schafft nicht absolut Neues, son-
dern verwandelt Gegebenes. Kultur ist insofern durchaus nicht das ab-
solut Andere der Natur, sondern bleibt selbst noch in der Umarbeitung 
auf diese bezogen. Gerade in ihrer Künstlichkeit ist Kultur das Produkt 
einer, wie Gehlen (1940: 38) schreibt, durch den Menschen »ins Lebens-
dienliche umgearbeiteten Natur«. 

Vor allem ›genealogische‹ Kulturtheorien, die über die frühgeschichtli-
che Entstehung der Kultur spekulieren, rücken diese Seite der Kultur als 
Auseinandersetzung mit der Natur in den Blick; nicht nur, aber vor allem 
im Hinblick auf die äußere Natur im Sinne der materiellen Umwelt. Eine 
pointierte Formulierung dieser Wechselbeziehung von Kultur und Natur 
findet sich – ihrerseits von Gehlen, aber auch von Freud beeinflusst – in 
Hans Blumenbergs Arbeit am Mythos (1979). Dort zeichnet Blumenberg 
den »status naturalis« des Menschen als »Absolutismus der Wirklich-
keit«, in welchem »der Mensch die Bedingungen seiner Existenz annä-
hernd nicht in der Hand hatte und, was wichtiger ist, schlechthin nicht 
in seiner Hand glaubte« (Blumenberg 1979: 10). Gegen die »relative 

7	  	Der tiefere Grund für diesen ›Selbstproduktionstrieb‹ des Menschen dürf-
te in einer der wenigen anthropologischen Bestimmungen zu suchen sein, 
die auch heute noch zum impliziten Common Sense der Sozial- und Kultur-
wissenschaften gehören: der »Weltoffenheit« (Scheler 1928: 40) des Men-
schen. Er ist, so hat es Nietzsche einmal auf den Punkt gebracht, das »noch 
nicht festgestellte Thier« (Nietzsche 1886: 81). Sein Verhalten ist nur in ver-
gleichsweise geringem Maße durch Instinkte fixiert – und eben darum kul-
turbedürftig.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Übermacht der Realität« (ebd.: 15) fungiert Kultur laut Blumenberg als 
kollektives Mittel zur »Beherrschung der Wirklichkeit« (ebd.: 9) und da-
mit als Versuch der kollektiven »Entängstigung« (ebd.: 18). Ganz ähn-
lich vermutet auch Christoph Türcke in seiner Philosophie des Traums 
(2008), ebenfalls im Anschluss an Freud, die ersten Leistungen der Kul-
tur seien »Überlebensstrategie[n]« (Türcke 2008: 9) gegen den »Natur-
schrecken« (ebd.: 62) gewesen. Man könnte diesen klassischen Erklä-
rungsansatz die ›Angstbewältigungstheorie der Kultur‹ nennen.

Auch Freud selbst, dessen Psychoanalyse uns im dritten Teil noch aus-
führlich beschäftigen wird, beschreibt die Kulturarbeit in seinen kul-
turtheoretischen Schriften, insbesondere in Die Zukunft einer Illusion 
(1927) und Das Unbehagen in der Kultur (1930), im Sinne dieser Angst-
bewältigungstheorie als kollektive Anstrengung zum »Schutz des Men-
schen gegen die Natur« (Freud 1930: 220). Sie ist der Versuch, die »Kräf-
te der Natur zu beherrschen und ihr Güter zur Befriedigung menschlicher 
Bedürfnisse abzugewinnen« (Freud 1927: 140). Noch stärker als Marx 
betont Freud dabei den Aspekt der Selbstbearbeitung des Menschen, nun 
aber nicht mehr nur im Stoffwechsel mit der äußeren, sondern vor al-
lem mit seiner ›inneren Natur‹: Kulturarbeit setzt »Triebverzicht« (Freud 
1930: 141) voraus, also den vorübergehenden Aufschub unmittelbarer 
Bedürfnisbefriedigung zugunsten beispielsweise der Herstellung von 
Werkzeugen.8

Dieser Triebverzicht beinhaltet für Freud auch eine soziale Dimensi-
on, nämlich die Unterdrückung aggressiver und egoistischer Strebun-
gen zugunsten eines friedlichen, kooperativen Zusammenlebens in der 
Gemeinschaft mit anderen. Der Mensch muss lernen, sich an »die rea-
len Verhältnisse der Außenwelt« (Freud 1911: 18) anzupassen und das 
kindliche »Lustprinzip« (ebd.) durch das erwachsene »Realitätsprinzip« 
(ebd.: 21) zu ersetzen. Mit »Außenwelt« ist hier vor allem die soziale Re-
alität der anderen Menschen mit ihren »ethischen Forderungen« (Freud 
1930: 268) gemeint. Insofern beinhaltet Kulturarbeit immer auch ein po-
litisches Projekt, sofern sie auf die »Regelung der Beziehungen der Men-
schen untereinander« (ebd.: 220) abzielt:

8	  	Türcke (2008: 8 f.) spricht in diesem Zusammenhang von einer regelrechten 
»Selbstzähmung« des Menschen, die er wiederum angsttheoretisch begrün-
det: »Zuerst ein Werkzeug zubereiten, um dann mit seiner Hilfe Nahrung 
zuzubereiten, und bei der ersten Zubereitung weit länger und intensiver ver-
weilen als bei der zweiten, auf die es doch eigentlich abgesehen war: welch 
enorme Verschiebung und Verdichtung von Triebenergie war dazu erfor-
derlich! Man darf sie getrost eine Umwälzung im Triebhaushalt der Natur 
nennen. Mit ihr begann eine Selbstzähmung, wie sie in der Naturgeschichte 
noch nicht vorgekommen war, eine Einübung von Triebaufschub, Ausdauer 
und Geduld, wie sie sich triebgesteuerte Wesen nur in größter Not, nie aber 
freiwillig auferlegen.«

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

»Die menschliche Kultur – ich meine all das, worin sich das menschliche 
Leben über seine animalischen Bedingungen erhoben hat und worin 
es sich vom Leben der Tiere unterscheidet – [...] zeigt dem Beobachter 
bekanntlich zwei Seiten. Sie umfaßt einerseits all das Wissen und 
Können, das die Menschen erworben haben, um die Kräfte der Natur zu 
beherrschen und ihr Güter zur Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse 
abzugewinnen, andererseits alle die Einrichtungen, die notwendig sind, um 
die Beziehungen der Menschen zueinander, und besonders die Verteilung 
der erreichbaren Güter zu regeln.« (Freud 1927: 140)

Der »entscheidende kulturelle Schritt«, so Freud, war dementsprechend 
die »Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Gemeinschaft« 
(Freud 1930: 225), das heißt die Einsetzung einer »Rechtsordnung« 
(ebd.). Insgesamt besitzt die Kulturarbeit nach Freud also drei Dimen
sionen: Sie ist erstens die Bearbeitung der äußeren Natur durch den Men-
schen, zweitens die Selbstbearbeitung seiner inneren Natur, und drittens 
die Bearbeitung der zwischenmenschlichen Beziehungen. In jeder dieser 
drei Dimensionen ist Kulturarbeit als Antwort auf Wirklichkeit zu ver-
stehen – auf die Bedrohungen der äußeren Wirklichkeit ebenso wie auf 
den Eigensinn der inneren Natur oder auf die Herausforderungen des 
menschlichen Zusammenlebens.

Die systematische Pointe einer solchen Auffassung von Kultur liegt in 
ihrem Einbezug der Wirklichkeit in die Theorie. Darin ist sie der Mime-
sistheorie verwandt, die Ähnliches für die Bilder leistet (vgl. 1.1.1.). An-
ders als in einseitig sozialkonstruktivistischen Theorien erscheint Kultur 
in dieser Auffassung nicht als selbstgenügsames, nur auf sich selbst ver-
weisendes Gewebe aus kulturellen Texten und Codes, das sich rein ›kul-
turimmanent‹ verstehen ließe. Vielmehr verweist Kultur immer auch auf 
ein Außerhalb, ein Anderes der Kultur, auf das sie antwortend reagiert.9 

9	  	Zur Kritik an der konzeptuellen Verschließung der Kulturtheorie gegenüber 
dem Anderen der Kultur siehe Crespi (1991) und Schieman (2004) sowie die 
aktuelle Debatte um den »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie« 
bei Gertenbach (2017). Siehe hierzu auch den Ansatz der Kultursemiotik 
bei Jurij Lotman (1990, 2000; dazu Posner 1991), der den Kulturprozess als 
›Grenzverkehr‹ zwischen dem Innen und dem Außen der Kultur analysiert 
und betont, dass das »Problem der Kultur [...] nicht gelöst werden [kann] 
ohne die Definition ihres Ortes im außerkulturellen Raum« (Lotman 2000: 
37). Zum Konzept der »Kultur als Antwort« vgl. außerdem Busch (2011) 
im Anschluss an den Phänomenologen Bernhard Waldenfels, demzufolge 
der Mensch als ein bestimmten Wirklichkeitserfahrungen und ›Widerfahr-
nissen‹ unterworfenes Wesen das »Wovon des Getroffenen […] in ein Wor-
auf des Antwortens« (Waldenfels 2006: 44; ähnlich 2010: 70, 113 u. a.) ver-
wandelt. Eine ähnliche Argumentation aus marxistischer Perspektive findet 
sich in der Ontologie des gesellschaftlichen Seins von Georg Lukács, der den 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Auf diese Weise lässt sich die konstruktive Gestaltungstätigkeit des Men-
schen ebenso denken wie der »Kulturhintergrund« (Claessens 1980: 35) 
dessen, worauf diese Gestaltungstätigkeit antwortet und woraus sie ihre 
tiefere Motivation bezieht: Kultur ist einerseits eine künstliche, men-
schengemachte Konstruktion, die sich denkbar weit von den Vorgaben 
der Natur entfernen kann; andererseits aber lässt sich das Bedürfnis des 
Sich-Entfernens doch nur verstehen, wenn man die Konstruktionen als 
Antwort auf eine ihnen vorausliegende Wirklichkeit und ihre Heraus-
forderungen versteht. »Wir erfinden«, heißt es bei Bernhard Waldenfels 
(2006: 67) treffend, »was wir antworten, nicht aber das, worauf wir ant-
worten und was unserem Reden und Tun Gewicht verleiht.« 

2.1.2 Kultur als Labyrinth: Der Kulturmechanismus 

In der Fähigkeit des Menschen zur Antwort liegt zugleich die Fähigkeit 
begründet, die einmal gegebenen Antworten zu verstetigen und sie zur 
Kultur im engeren Sinne einer sich selbst erhaltenden und reproduzie-
renden Ordnung ›gerinnen‹ zu lassen. Kultur als ein die Zeit überdau-
erndes, durch intergenerationale Weitergabe stabilisiertes Ordnungsge-
bilde entsteht dann, wenn Antworten nicht mehr nur ad hoc gegeben 
werden, sondern, mit einer klassischen Formulierung Gehlens (1956: 
42) gesprochen, »auf Dauer gestellt« werden.10 Die Kulturarbeit gibt 
sich eine stabilisierte Form, indem sie sich in gesellschaftlichen Instituti-
onen und Artefakten vergegenständlicht und in ›materielle Kultur‹ ver-
wandelt.11 Gehlen betont an dieser Verstetigung der Kultur vor allem 
die »Entlastungsfunktion« (1960a: 70–74; vgl. 1940: 35–38): Die kul-
turellen Institutionen und Artefakte befreien uns von der Aufgabe, mit 
der Kulturarbeit jedesmal ›bei Null‹ beginnen zu müssen, und stellen die 
entsprechenden Energien für höherwertige Tätigkeiten zur Verfügung.

Aber die Stabilisierung der Kultur, ja überhaupt die Kultur, besitzt 
auch eine problematische Seite. Vor allem die Vertreter der Kritischen 
Theorie, insbesondere aber Freud, auf den sie sich in diesem Punkt be-
rufen, machen auf diese problematische Seite aufmerksam.12 Denn so 

Menschen im Anschluss an Marx nicht nur als arbeitendes, sondern auch 
als »antwortendes Wesen« (Lukács 1986: 250) beschreibt.

10	 	Vgl. hierzu auch die Ausführungen zur »Institutionalisierung« und »Sedi-
mentbildung« bei Berger/Luckmann (1966).

11	 	Zur ›materiellen Kultur‹ vgl. Lubar/Kingery (1993), Woodward (2007) und 
Samida/Eggert/Hahn (2014); sinngemäß am Beispiel der Architektur auch 
Delitz (2010).

12	 	Vgl. u. a. Horkheimer/Adorno (1944) und Adorno (1946) sowie die im 
Schnittfeld von Kritischer Theorie und Psychoanalyse geführte ›Kulturis-
mus-Debatte‹ in Görlich/Lorenzer/Schmidt (1980).

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

positiv Freud die Kultur als Gestaltung der inneren und äußeren Na-
tur sowie als Regelung der zwischenmenschlichen Beziehungen auch be-
schreibt und sie gegen die kulturkritische Forderung einer »Aufhebung 
der Kultur« (Freud 1927: 149) verteidigt, so wenig entgehen ihm die Fol-
geschäden der Kulturarbeit. Gerade wenn der »entscheidende kulturel-
le Schritt« in der »Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Ge-
meinschaft« (Freud 1930: 225) besteht, erweist sich Kultur nicht zuletzt 
als Beschneidung der individuellen Handlungsfreiheit zugunsten über-
individueller Normen und Zwänge. Soweit sie ein kollektives Unterneh-
men darstellt, geht Kultur unweigerlich mit einem Angriff auf die Frei-
heit des Einzelnen einher: »Die individuelle Freiheit ist kein Kulturgut. 
Sie war am größten vor jeder Kultur« (ebd.: 226). 

Der Triebverzicht, den die Kultur laut Freud dem Einzelnen abver-
langt, ist nur eine der vielen Ausformungen dieser Freiheitseinschrän-
kung des Einzelnen im Namen der Kultur. Auch jenseits der elementaren 
Triebe geht das Aufwachsen in kulturellen Umwelten mit dem Erler-
nen von Rücksichtnahmen, Verhaltensregulierungen und Affektmodel-
lierungen einher.13 Kultur beinhaltet nicht allein die Beherrschung der 
menschlichen Umwelt, sondern ist immer auch ein Akt der Herrschaft 
des Menschen gegen sich selbst und seinesgleichen. Von daher rührt das 
»Unbehagen in der Kultur«, die im wahrsten Sinne des Wortes natürli-
che »Kulturfeindseligkeit« (ebd.) des Menschen, der mit seiner Kultur 
hadert und gegen ihre Zwänge aufbegehrt. 

Wie kaum ein anderer Kulturtheoretiker hat Freud damit die gefähr-
liche, spannungsgeladene, explosive Seite der Kultur in den Blick ge-
rückt.14 Nicht zuletzt die Erfahrungen des Ersten Weltkrieges zeigten 
ihm, dass die scheinbar so selbstverständliche Ordnung der »Kulturge-
sellschaft beständig vom Zerfall bedroht« (ebd.: 241) ist und jederzeit 
auseinanderbrechen kann. Auch insofern nämlich muss man Kultur als 
Tätigkeit verstehen: Sie gewinnt ihre Stabilität nur daraus, dass sie fort-
während tätig reproduziert – oder neu ausgehandelt – wird. Kulturarbeit 
ist ein endloser Prozess, der stets erneut die ›richtigen‹ Antworten auf die 
Wirklichkeit und ihre Herausforderungen finden muss.

13	 	Diese Disziplinierungsseite der Kultur wurde v. a. von Norbert Elias in Über 
den Prozeß der Kultur (1936a, 1936b) herausgearbeitet, dessen theoretisches 
Grundmodell sich an Freud anlehnt (vgl. 1936a: 324/416 [Anm. 77]).

14	 	Vgl. aber auch schon die ganz ähnlichen Gedankengänge bei John Dewey 
(1922: 100 f.), der die »wild violent energy« der menschlichen Impulse 
als quasi-natürlichen Feind der kulturellen Ordnung analysiert: »We rebel 
against all organization and all stability. [...] The saying that civilization 
is only skin deep, that a savage persists beneath the clothes of a civilized 
man, is the common acknowledgment of this fact.« Ich komme auf die 
Bedeutung dieser destruktiven Tendenzen im Feld der Bilder im Kontext der 
›Spieltheorie der Kultur‹ (2.3.2) noch einmal ausführlich zurück.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

Zu diesen endlosen Herausforderungen der Kultur aber, das zeigt sich 
am ›Unbehagen in der Kultur‹, gehört nicht zuletzt die Kultur selbst. 
Auch und gerade sie kann dem Menschen zum Problem werden. Unent-
wegt gleiten die Schöpfungen der Kultur ihren Schöpfern aus den Hän-
den und verselbständigen sich; je weiter der Kulturprozess fortschreitet, 
desto stärker verfängt sich der Mensch in seinen selbstgeschaffenen Ge-
bilden wie in einem Labyrinth ohne Ausweg. So beschreibt der Philo-
soph Georg Lukács im Anschluss an Marx’ Theorie der »Entfremdung« 
(Marx 1844a: 510–522) die kapitalistische Moderne als Zustand,

»in dem die Menschen einerseits in ständig steigendem Maße die bloß 
›naturwüchsigen‹, die irrationell-faktischen Bindungen zersprengen, 
ablösen und hinter sich lassen, andererseits aber gleichzeitig in dieser 
selbstgeschaffenen, ›selbsterzeugten‹ Wirklichkeit eine Art zweiter Natur 
um sich errichten, deren Ablauf ihnen mit derselben unerbittlichen Ge-
setzmäßigkeit entgegentritt, wie es früher die irrationellen Naturmächte 
[...] getan haben.« (Lukács 1923: 235 f. [141 f.])

Georg Simmel hatte in dieser Verhärtungstendenz der Kultur geradezu 
die »Tragödie der Kultur« (1911) erblickt und in ihr die Ursache einer 
tiefgehenden »Krisis der Kultur« (1916) ausgemacht. Die »objektiven 
Gebilde«, die sich die Gesellschaft mit ihrer Kulturarbeit einmal geschaf-
fen hat, werden zur drückenden Last des von seinen Errungenschaften 
beherrschten Kulturmenschen:

»Die objektiven Gebilde, in denen sich ein schöpferisches Leben 
niedergeschlagen hat und die dann wieder von Seelen aufgenommen 
werden, um diese zu kultivierten zu machen, gewinnen alsbald eine 
selbständige, jeweils durch ihre sachlichen Bedingungen bestimmte 
Entwicklung. […] Unzählige Objektivationen des Geistes stehen 
uns gegenüber, Kunstwerke und Sozialformen, Institutionen und 
Erkenntnisse, wie nach eigenen Gesetzen verwaltete Reiche, die Inhalt 
und Norm unseres individuellen Daseins zu werden beanspruchen, das 
doch mit ihnen nichts Rechtes anzufangen weiß, ja, sie oft genug als 
Belastungen und Gegenkräfte empfindet.« (Simmel 1916: 233)

Auch dieser »Selbstwiderspruch der Kultur« (ebd.) fließt in das von 
Freud konstatierte Unbehagen in der Kultur und die Feindschaft des 
Einzelnen gegen die kulturellen Gebilde ein. Am Ende, so ließe sich er-
gänzen, kann diese Feindschaft mitunter gar in destruktive Liquidierung, 
also Verflüssigung durch Zerstörung, umschlagen.15 Diese Möglichkeit 

15	 	Vgl. zu dieser ›destruktionsanalytischen‹ Sicht auf Kultur die Ausführungen 
bei Hans Peter Thurn (2008). Siehe hierzu auch den von Joseph Schumpeter 
geprägten, jedoch enger gefassten und auf ökonomische Prozesse in 

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

scheint bereits Simmel geahnt zu haben, als er, wie viele andere seiner 
Zeit, den Ersten Weltkrieg als kathartische Erneuerung der erstarrten 
Kultur des Kaiserreichs begrüßte (vgl. ebd.: 235).

Die radikale Destruktion der Kultur ist gleichwohl eher die Ausnahme 
als die Regel, sofern man die Zerstörungen im Kleinen, etwa das laut-
lose Vergessen überholter Kulturbestände in den Archiven (vgl. Thurn 
2008: 55), nicht einberechnet. Im Normalfall findet die Kultur eine an-
dere, auf den ersten Blick weniger destruktive Umgangsweise mit ihrem 
Selbstwiderspruch, indem sie auch die bereits geschaffenen Kulturbe-
stände unaufhörlich weiterer Bearbeitung unterzieht. Wenn Problem-
lösungen, wie Niklas Luhmann in einem frühen Aufsatz zu »Funktion 
und Kausalität« (1962) einmal formuliert hat, immer auch »Folgepro-
bleme« (Luhmann 1962: 634) bzw. »Sekundärproblem[e]« (ebd.: 631) 
nach sich ziehen, so gleicht die Kulturarbeit letztlich einer Steigerungs- 
und Innovationsspirale, die durch »problembelastete Lösungen« (ebd.: 
632) fortwährend neue »Rückwirkungen« (ebd.: 626) produziert, die 
ihrerseits wieder nach neuen Lösungen verlangen. Kulturarbeit ist Sisy-
phusarbeit: ein endloser Kampf darum, die durch die Kultur erzeugten 
Probleme wieder aus der Welt zu schaffen, um neue, noch schwerer zu 
lösende Probleme an ihre Stelle zu setzen. Anstatt durch kathartische, 
katastrophische Zerstörungen bewältigt die Kultur ihren Selbstwider-
spruch im Normalfall also durch Komplexitätssteigerung: Sie behilft 
sich gegen die Probleme der Kultur mit noch mehr Kultur. Auch da-
mit sind zwar Zerstörungen alter Kulturbestände verbunden, die durch 
neue Innovationen verdrängt und abgelöst werden (vgl. Thurn 2008: 
53–57); in der Regel sind diese jedoch auf begrenzte Teilbereiche der 
Kultur beschränkt. 

Mit einer Begriffsprägung des Ethnologen Richard Thurnwald, jedoch 
etwas spezifischer gefasst als dort, bezeichne ich diese Steigerungs- und 
Verschiebungsdynamik im Folgenden als »Kulturmechanismus« (Thurn-
wald 1936–1937). Thurnwald versteht darunter zunächst ein eher 
unspezifisch und tendenziell mechanistisch aufgefasstes Zusammenwir-
ken »von wechselseitig angepaßten Teilen […], die wie in einer Maschi-
ne zusammenarbeiten« (ebd.: 388 [Anm. 1]). Andererseits rückt er aber 
auch die spezifischen Eigendynamiken und Rückwirkungen kultureller 
Innovationen in den Blick, auf die es mir für meine eigene Adaption des 
Thurnwaldschen Begriffes ankommt. Denn jede Innovation, so Thurn-
wald, kann ihrerseits wieder neue Innovationen anstoßen:

»Jede Veränderung hat ihre besondere Bedeutung und Implikation und 
zieht besondere Folgen nach sich, oft auch auf ganz anderen Gebieten […], 

kapitalistischen Gesellschaften gemünzten Begriff der »schöpferischen 
Zerstörung« (Schumpeter 1942: 134–142).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

die wir dann als Fortschritt interpretieren können (oder auch nicht).« (Ebd.: 
366)

Mit dem Erringen von Problemlösungen, so die Pointe am Begriff des 
Kulturmechanismus, kommt der Kulturprozess also nicht etwa zum Still-
stand, sondern sieht sich nur wieder vor neue Probleme gestellt, die es wie-
derum zu lösen gilt. Der Kulturmechanismus ist so etwas wie der innere 
Motor des Kulturprozesses: Der Begriff weist darauf hin, dass Kulturar-
beit immer auch als Weiterbearbeitung einer kulturell bereits bearbeiteten 
Welt zu verstehen ist – als fortwährende Arbeit der Kultur an sich selbst.16

Die auf den ersten Blick so ›mechanistische‹ Rede vom Kulturmecha-
nismus erweist sich vor diesem Hintergrund auch darum als weiterfüh-
rend, weil sie etwas zu denken erlaubt, was in den meisten Kulturtheorien 
nur selten zur Sprache kommt. Ein Mechanismus kann heißlaufen, wenn 
er entweder nicht greift oder sich verhakt und blockiert. Soll heißen: Kul-
turarbeit kann scheitern, Problemlösungen können ausbleiben, Probleme 
sich als unlösbar herausstellen. Schon die Natur als solche kann sich als 
absolut widerständig erweisen, wo das mit dem Fortschreiten der Kultur 
verbundene ›Zurückweichen der Naturschranke‹ (vgl. Marx 1867: 537) 
zumindest an einigen Punkten auf unüberwindliche Schranken stößt. Die 
nicht bezwingbare Macht des Todes, die katastrophische Übermacht der 
Naturgewalten, vielleicht auch die innere Triebnatur des Menschen – all 
das zählt zu den vermutlich nie ganz restlos zu lösenden Problemen der 
menschlichen Existenz. An der Natur beißt der Mensch sich nicht selten 
die Zähne aus; auch als ›homo creator‹ ist er nicht allmächtig.

Gerade an den unüberwindbaren Hürden der Kulturarbeit, an den Sack-
gassen und Endlosschleifen des Labyrinths, geschieht jedoch etwas Über-
raschendes. Wo die Natur sich dem menschlichen Zugriff widersetzt, steht 
der Kulturprozess nicht einfach still, sondern beschleunigt und intensiviert 
sich im Gegenteil noch. Die Widerspenstigkeiten der Natur bilden zugleich 
die anhaltenden Faszinationspunkte der Kulturarbeit. Gerade aufgrund ih-
rer Unlösbarkeit treiben sie uns zu immer neuen Höchstleistungen an. Dies 
gilt selbstredend nicht allein für die unlösbaren Probleme der ersten, son-
dern ebenso sehr für jene der zweiten Natur, also für die selbstgebauten 
Blockaden der Kultur. Auch an ihnen arbeitet der Kulturmechanismus sich 
mitunter höchst intensiv ab und setzt entsprechende Reibungshitze frei.17

16	 	Zum »Kreislauf der Kultur« vgl. auch, wenngleich etwas anders pointiert, 
Stagl (1993); daneben die Ausführungen zur »Rekursivität« bei Hörning 
(1999: 95 f.).

17	 	Zur Metaphorik der ›Erhitzung‹ vgl. die Andeutungen zu einer »Thermody-
namik der Kultur« bei Albrecht Koschorke (2012: 137), dort im Anschluss 
an Claude Lévi-Strauss’ Unterscheidung zwischen ›kalten‹ und ›warmen‹ 
Kulturen (vgl. Lévi-Strauss 1960: 39 f.; dazu Assmann 1992: 68–70) sowie 
an Juri Lotmans Kultursemiotik (vgl. v. a. Lotman 2000).

KULTURARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Eine mögliche Form des Umgangs mit dieser Reibungshitze ist die 
›Sublimierung‹18, wie Freud sie in seinen kunst- und kulturtheoretischen
Schriften beschreibt: die Umlenkung der entsprechenden Energien in
andere Tätigkeiten. Dann werden die ungelösten Probleme zwar nicht
durch Problemlösungen im engeren Sinne beantwortet, treiben stattdes-
sen aber zur Entwicklung ›imaginärer Lösungen‹ an – also zu Ersatzlö-
sungen, die an den realen Problemen eigentlich vorbei führen. Die Un-
möglichkeiten der Wirklichkeit werden dann beispielsweise durch die
Errichtung imaginärer Traumwelten beantwortet, die zwar ebenfalls un-
möglich sind, sich aber immerhin vorstellen und also auch darstellen las-
sen. Dieses Ausweichen der Kultur in den Traum wird uns im psychoana-
lytischen Teil noch ausführlich beschäftigen (vgl. 3.3.2).

2.2 Verbildlichungsarbeit

2.2.1 Bilder als symbolische Form: Ernst Cassirer und Arnold Gehlen

Kultur zuallererst als Kulturarbeit zu begreifen, entspricht einem ma-
terialistischen Verständnis von Kultur. Schon bei Freud sind darin aber 
auch explizit immaterielle Formen von Arbeit mit eingeschlossen: Trieb
unterdrückung, Affektregulierung, die Errichtung sozialer Normen, die 
gegenseitige Sozialisation der Gesellschaftsmitglieder, Interaktion und 
Kommunikation. Selbst bei Marx, dem Materialisten schlechthin, be-
sitzt gerade die körperliche Arbeit immer auch eine immaterielle Seite, 
sofern sie auf subjektiven Zielen und Zwecksetzungen beruht, das heißt 
auf bestimmten Vorstellungen, die der Arbeitende mit seiner Arbeit ver-
bindet bzw. die er an das Produkt seiner Arbeit knüpft (vgl. Marx 1867: 
193; Lukács 1986: 11–45). Wer einen Gegenstand bearbeitet, misst ihm 
immer schon eine bestimmte Bedeutung bei, versieht seine Tätigkeit mit 
einem bestimmten Sinn.

Zum holistischen Begriff der Kultur als Lebensform und Kulturarbeit 
gehört darum stets auch die immaterielle, das heißt die symbolische bzw. 
imaginäre Dimension der Kultur. Ihr widmet sich der ›bedeutungsorien-
tierte Kulturbegriff‹, als deren soziologischer Ahnherr Max Weber mit sei-
ner berühmten Kulturdefinition gelten kann: 

18		 Als »Sublimierung« bezeichnet Freud die Fähigkeit des Subjekts, energetische 
Antriebe nicht direkt auszuagieren, sondern sie auf andere, »eventuell höher 
gewertete […] Ziele« (Freud 1910a: 104; vgl. 1930: 227) umzulenken. Da-
bei hat er v. a. sexuelle Impulse im Sinn; der entsprechende Vorgang lässt sich 
aber auch für alle anderen Arten von unterdrückten Regungen feststellen, ins-
besondere für aggressive Impulse (vgl. Hartmann/Kris/Loewenstein 1949).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

»›Kultur‹ ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Be-
deutung bedachter endlicher Weltausschnitt aus der Sinnlosigkeit des 
Weltgeschehens.« (Weber 1904: 180)

Kultur schafft Sinn im Unsinn, sie erzeugt Ordnung im Chaos der Welt 
– darin besteht in gewissem Sinne sogar ihre allererste Funktion. Denn 
jede, auch physische, Bearbeitung der Welt ist ein ordnendes Neuarran-
gement der Wirklichkeit. Eine kulturell bearbeitete Welt ist eine geord-
nete, gegliederte, durch Menschenhand strukturierte Welt. 

Vor allem aber ist sie, so die Pointe Webers, eine ideell verdoppelte 
Welt. »Sinn« und »Bedeutung« sind Verdoppelungen der Wirklichkeit: 
die empirischen Dinge plus die Bedeutung, die wir ihnen verleihen. We-
ber gebraucht den durch den Neukantianismus, aber auch durch Nietz-
sche geprägten Begriff der »Wertideen«, um diese kulturelle Verdoppe-
lung der Wirklichkeit zu beschreiben: 

»Die empirische Wirklichkeit ist für uns ›Kultur‹, weil und sofern wir 
sie mit Wertideen in Beziehung setzen, sie umfaßt diejenigen Bestand-
teile der Wirklichkeit, welche durch jene Beziehung für uns bedeutsam 
werden, und nur diese.« (Ebd.: 175)

Der Mensch, so impliziert diese Auffassung Webers, steht der Welt ge-
genüber, etabliert zugleich aber eine Beziehung zu dieser Welt, indem 
er sie im Medium bestimmter Ideen bezeichnet, beurteilt und bewertet. 
Gehlen bezeichnet den Menschen darum als das »stellungnehmende We-
sen« (Gehlen 1940: 30), denn er ist, so wiederum bereits Weber, »mit der 
Fähigkeit und dem Willen [begabt], bewußt zur Welt Stellung zu nehmen 
und ihr einen Sinn zu verleihen« (Weber 1904: 180).

Einen – nicht zuletzt auch bildtheoretisch – fruchtbaren Ausgangs-
punkt, um diese immaterielle Seite der Kulturarbeit theoretisch zu fassen, 
bietet Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen. In diesem 
dreibändigen Monumentalwerk (1923, 1925, 1929), sowie später noch 
einmal komprimiert im Versuch über den Menschen (1944), entwickelt 
Cassirer eine umfangreiche und komplexe Kulturphilosophie, die das 
Phänomen der Kultur in Bildbegriffen zu denken erlaubt. Wie Gehlen, 
Blumenberg und Freud pointiert auch Cassirer den Kulturprozess dabei 
zunächst als tätige Formung und Umformung der Welt, als »Tun« (Cas-
sirer 1923: 11). Stärker als die genannten Autoren denkt Cassirer diesen 
Formungsprozess jedoch vor allem als Zeichenprozess. Im Mittelpunkt 
der Kultur steht für ihn das Auftauchen des Symbolischen bzw. des Ima-
ginären: die Entstehung einer durch den Menschen geschaffenen künst-
lichen Welt der Symbole, der Zeichen und Bilder.

Anthropologisch stützt Cassirer seine Symboltheorie auf das, was 
»den Menschen von Anfang an vom Tier scheidet« (ebd.: 96), nämlich 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

– so Cassirer im Geiste von Herders Abhandlung über den Ursprung 
der Sprache (1772) – die Fähigkeit zu »Besonnenheit« und »Reflexion« 
(Cassirer 1923: 96). In seinen späteren Schriften bezieht er sich in die-
sem Punkt auf den Biologen Jakob von Uexküll, der in seiner Studie zur 
Umwelt und Innenwelt der Tiere (1909) den Unterschied von Mensch 
und Tier in einer grundlegend anderen Form des Weltbezugs erkannte, 
den Cassirer wie folgt zusammenfasst:

»Es besteht ein unverkennbarer Unterschied zwischen organischen ›re-
actions‹ (Reaktionen) und menschlichen ›responses‹ (Antwort-Reaktio-
nen). Im ersten Fall wird direkt, unmittelbar eine Antwort auf einen äu-
ßeren Reiz gegeben; im zweiten Fall wird die Antwort aufgeschoben. Sie 
wird unterbrochen und durch einen langsamen, komplexen Denkprozeß 
verzögert.« (Cassirer 1944: 49)

Im Unterschied zum Tier unterbricht der Mensch den quasi-automa-
tischen Regelkreis von Reiz und Reaktion, indem er innehält und re-
flektiert. Zwischen Reiz und Reaktion, äußerem Handlungsanlass und 
Handlung öffnet sich ein Spalt, ein Leerraum, eine »Zwischenwelt« (Eibl 
2009). Freud hatte in einem ähnlichen Zusammenhang vom Denken als 
einem »Probehandeln« (Freud 1911: 20) gesprochen, um auf diese Los-
lösung der Innenwelt von der Außenwelt hinzuweisen.

Cassirers Leitbegriff des Symbols bezeichnet im Grunde nichts ande-
res als die geistigen Inhalte dieses von der Außenwelt entkoppelten Pro-
behandelns in der Zwischenwelt. Mit Heinrich Hertz definiert er die 
Symbole als »innere Scheinbilder« der »äußeren Gegenstände« (Cas-
sirer 1923: 5), das heißt als mentale »Vorstellungen von den Dingen« 
(ebd.).19 Das praktische Handeln in der Außenwelt wird ergänzt durch 
eine symbolische Innenwelt aus Vorstellungen, Begriffen, Bildern, Ideen. 
Der Prozess der Kultur, so der grundlegende Gedanke von Cassirers Kul-
turphilosophie, vollzieht sich als fortwährende Ausdehnung dieser Zwi-
schenwelt, als stetige Vergrößerung und Ausdifferenzierung des inneren 
Reichs der Symbole. 

Bei alledem betont Cassirer zunächst den Konstruktionscharakter die-
ser zweiten Wirklichkeit, angesichts dessen einer »naiven Abbildtheorie 
der Erkenntnis der Boden entzogen« (ebd.) wird. Sofern den »symbo-
lische[n] Gestaltungen« (ebd.: 9) nämlich »eine ursprünglich-bildende, 
nicht bloß eine nachbildende Kraft innewohnt« (ebd.), sind die Symbole 
keine Abbilder, sondern Neuschöpfungen von Wirklichkeit, die auf einer 

19	 	Neben Heinrich Hertz rekurriert Cassirers Symbolbegriff auf Goethe (vgl. 
Naumann 1998) sowie auf Friedrich Theodor Vischers einflussreichen Auf-
satz über »Das Symbol« (1887). Allgemein zum Symbolbegriff in den ästhe-
tischen und philosophischen Debatten seit dem 18. Jahrhundert vgl. Titz-
mann (1979), Pochat (1991) und Hamm (2003).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

»Form freien Bildens« (ebd.: 20) beruhen und eine »eigene freie Bild-
welt« (ebd.) erschaffen. Die Funktion der Symbole liegt nicht in ihrer Be-
ziehung zur äußeren Wirklichkeit, sondern in der Einrichtung eines, wie 
man sagen könnte, ›symbolischen Wohnraums‹20, der eigenen Gesetzen 
gehorcht. Die Symboltätigkeit als Leistung einer »ursprünglichen Bild-
kraft« (ebd.: 21) des menschlichen Geistes ist »Gestaltung nicht sowohl 
der Welt, als vielmehr eine Gestaltung zur Welt« (ebd.: 11). 

Aber der Hinweis auf die Menschengemachtheit des Sinns, die dazu 
führt, dass der Mensch in der Kultur »gleichsam mit sich selbst zu tun« 
(Cassirer 1944: 50) hat, ist nur die eine Seite in Cassirers Denken. Ob-
schon die Philosophie der symbolischen Formen zunächst auf die Ein-
flüsse des Neukantianismus21 und des durch Kant geprägten deutschen 
Idealismus verweist, in dem Wirklichkeit in letzter Instanz als Derivat 
der menschlichen Innenwelt aufgefasst wird, als geistig geformte »mun-
dus intelligibilis« (Cassirer 1923: 19), rückt Cassirer zugleich die entge-
gengesetzte, realistische Seite in den Blick. Denn umgekehrt ist auch der 
Geist selbst ein Derivat der ihn umgebenden Wirklichkeit. Es gibt etwas 
da draußen, das für die Innenwelt des Menschen nicht bedeutungslos 
ist, sondern diese erst prägt.22 So sieht Cassirer die Notwendigkeit einer 
»Erweiterung des traditionellen geschichtlichen Lehrbegriffs des Idealis-
mus« (ebd.), indem er die Welthaltigkeit der menschlichen Wirklichkeit 
als sinnlich erfahrene »mundus sensibilis« (ebd.) betont. Die Symboltä-
tigkeit des Menschen schwebt nicht im luftleeren Raum referenzloser 

20	 	Die Metapher der ›Kultur als Wohnraum‹ geht auf Hegel zurück, der in sei-
nen Vorlesungen über Ästhetik die Kunsttätigkeit des Menschen durch die 
Notwendigkeit eines ›Einwohnens‹ der Welt erklärt: »Das allgemeine Gesetz 
[…] besteht darin, daß der Mensch in der Umgebung und der Welt müsse 
heimisch und zu Hause sein, daß die Individualität in der Natur und in al-
len Verhältnissen müsse eingewohnt und dadurch frei erscheinen« (Hegel 
1835: 327). Zu Hegel als Kulturphilosoph vgl. Kittler (2000: 94–108); für 
eine verwandte Auffassung von Kultur als »sekundäre Heimat« auch Mül-
ler-Funk (2006: 25).

21	 	Zum prägenden Einfluss des Neukantianismus auf Cassirer siehe Paetzold 
(1998) und Ferrari (2002). 

22	 	Vgl. zu dieser Lesart Dominic Kaegi (1995), der sich gegen die einseitig ›kon-
struktivistische‹ Interpretation Cassirers durch Nelson Goodman (1978) 
wendet: »Man wird Cassirer nicht gerecht, solange man seine Analysen der 
Sprache, des Mythos und der Wissenschaft einseitig als Plädoyer für einen 
Weltenpluralismus im Sinne der ›Universalität des Symbolischen‹ liest. Das 
Innovative der Philosophie der symbolischen Formen ist nicht der Plura-
lismus möglicher Welten, den die Neu- und andere Kantianer in einer heu-
te antiquierten, typologischen Terminologie vor Cassirer vertreten haben. 
Das Innovative ist die Anbindung möglicher Welten an die eine wirkliche 
Welt der Wahrnehmung und damit die Vermittlung ›konstruktivistischer‹ 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Konstruktionen, sondern ist das Resultat einer »Gestaltung des sinn-
lichen Materials« (ebd.: 21). Symbolische Formen sind Umformungen 
von Sinneseindrücken in menschliche Ausdrucksformen, die eine »Wech-
selbeziehung« zwischen »dem Sinnlichen und Geistigen« stiften, so dass 
deren »Gegensatz kein unvermittelter und ausschließender mehr« ist 
(ebd.: 19).

Als zentraler Terminus dient Cassirer in diesem Zusammenhang der 
Begriff der »symbolischen Prägnanz« (Cassirer 1929: 235). Das Symbol 
spitzt die Formen und Strukturen der wahrgenommenen Wirklichkeit zu, 
verdichtet sie zu Schemata (vgl. Cassirer 1925: 102) und verhilft ihnen 
auf diese Weise zu Klarheit und Prägnanz, das heißt zu »geistiger ›Ar-
tikulation‹« (Cassirer 1929: 235). In diesem Sinne ist das Symbol eine 
formtreibende Kraft, die einerseits »über die bloße Passivität des Sinn-
lichen hinaus« (Cassirer 1923: 20) geht, indem es die Welt der Sinnes-
eindrücke nicht nur passiv abbildet, sondern aktiv transformiert; ande-
rerseits aber gründet es in letzter Instanz doch auf den durch die äußere 
Welt angestoßenen Sinneseindrücken. 

Dass das Symbol »im Sinnlichen wurzelt« (ebd.), verdeutlicht Cassirer 
vor allem im folgenden Zitat, das vielleicht als einer der Schlüsselsätze 
seiner Philosophie angesehen werden kann. In ihm zeigt sich das Symbol 
bzw. die Kultur als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck:

»Die verschiedenen Erzeugnisse der geistigen Kultur […] werden so, 
bei all ihrer inneren Verschiedenheit, zu Gliedern eines einzigen großen 
Problemzusammenhangs, – zu mannigfachen Ansätzen, die alle auf das 
eine Ziel bezogen sind, die passive Welt der bloßen Eindrücke, in denen 
der Geist zunächst befangen scheint, zu einer Welt des reinen geistigen 
Ausdrucks umzubilden.« (Ebd.: 12; vgl. Cassirer 1925: 39) 

Zwischen dem »›Innen‹ und ›Außen‹«, so führt Cassirer (1925: 31) an 
anderer Stelle weiter aus, bildet sich »ein neues mittleres Reich«, das je-
doch weder ganz der einen noch ganz der anderen Seite zuzuschlagen 
ist. Auch in dieser Hinsicht ist das Reich der Symbole eine Zwischen-
welt: das Resultat einer aktiven Auseinandersetzung mit der Wirklich-
keit im Spannungsfeld von Natur und Kultur, Eindruck und Ausdruck.

Das Symbol ist also ein Werkzeug des Geistes in der Auseinanderset-
zung mit Wirklichkeit. Als »Ordnungsform« (ebd.: 44) selektiert es aus 
dem »Chaos der Eindrücke« (ebd.: 39), führt Unterscheidungen ein und 
markiert Trennungen. Es ordnet die Wirklichkeit und stiftet Halt im vo-
rüberziehenden Strom der Wahrnehmungen. Insofern beruht der Sym-
bolprozess für Cassirer

Avancen, denen man sich schwer entziehen, mit ›lebensweltlichen‹ Intuitio-
nen, die man schwer preisgeben kann.« (Kaegi 1995: 74).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

»auf einem fortschreitenden Akt der Sonderung der Erfahrungselemen-
te, auf einer kritischen Arbeit des Geistes […], in welcher mehr und 
mehr das ›Akzidentelle‹ [sic!] gegen das ›Wesentliche‹, das Veränderli-
che gegen das Bleibende, das Zufällige gegen das Notwendige sich ab-
scheidet« (ebd.: 45). 

Der durch die Symbole errungene Ordnungsgewinn bleibt nicht auf 
einzelne Eindrücke bzw. Ausdrücke beschränkt. Es ist ein komplettes 
»›Symbolnetz‹ oder Symbolsystem« (Cassirer 1944: 49), das der Mensch 
über die Wirklichkeit legt und mit dessen Hilfe er dieser Wirklichkeit in-
telligible, menschengemäße Gestalt verleiht. Mit zunehmender Ausbil-
dung immer komplexerer symbolischer Formen entsteht schließlich ein 
umfassendes »Weltbild« (Cassirer 1925: 39), das mehr und mehr an die 
Stelle des rohen ›Absolutismus der Wirklichkeit‹ tritt, wie Blumenberg 
ihn genannt hatte. Durch das Symbol wird die Welt in ein Bild der Welt 
verwandelt; als Bild wird sie begreifbar und handhabbar. 

Wo dieses symbolische Bild der Welt tatsächlich die Form eines äuße-
ren Bildes annimmt, sich also ›entäußert‹ und ›vergegenständlicht‹, be-
treten wir das Feld der Kunst, die Cassirer als eine der fünf großen sym-
bolischen Formen der Menschheit neben Sprache, Mythos, Wissenschaft 
und Religion beschreibt.23 In ihm transformiert sich das innere Symbol 
in ein materielles, handgreifliches Gebilde. Dadurch potenziert sich die 
symbolische Prägnanz, weil das Symbol auf diese Weise nicht mehr nur 
einen inneren, sondern auch einen äußeren Haltepunkt des menschli-
chen Weltverhältnisses bildet. So ermöglicht es das »Festhalten« (Cas-
sirer 1923: 22) der Symbole über die »Dauer« (ebd.) hinweg, ist also 
»Erinnerungskunst« (ebd.: 23), die uns eben aufgrund ihrer auf Dauer 
gestellten Gegenwärtigkeit zum vertieften Verstehen einlädt (vgl. ebd.).

Vor allem aber betont Cassirer den Distanzgewinn, der mit der künst-
lerischen Vergegenständlichung einhergeht. Durch die »Gegenüberstel-
lung« (Cassirer 1931: 181) im Kunstwerk wird die Welt zuallererst auf 
Abstand gebracht: »Denn als Inhalt der künstlerischen Darstellung ist das 
Objekt in eine neue Distanz, in eine Ferne vom Ich gerückt« (ebd.). Ging 

23	 	Leider fehlt eine umfassende Darstellung der symbolischen Form der Kunst, 
wie Cassirer sie in den drei Bänden seines Werks zur Sprache, zum My-
thos und zur Erkenntnis bzw. Wissenschaft vorgelegt hat. Für nachträgliche 
Zusammenführungen der verstreuten Aussagen zur Kunst siehe aber Nutz 
(1979), Graeser (1994: 86–99), van Heusden (2003) und Recki (2004: 109–
125). Zur bildtheoretischen Weiterführung von Cassirer vgl. außerdem Su-
sanne K. Langers Philosophie auf neuem Wege (1942), an die Roswitha 
Breckners Studie zur Sozialität des Bildes (2010) anschließt, sowie Sauer 
(2010) und Krois (2011). In der Kunstwissenschaft knüpfte u. a. Erwin Pa-
nofsky – etwa in Perspektive als symbolische Form (1927) – an Cassirer an; 
in der Kunstsoziologie u. a. Hans Peter Thurn (1973: 69–72).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

schon die symbolische Tätigkeit als solche mit einer Emanzipation des 
Menschen von der unmittelbaren Wirklichkeit her, so wird diese Distan-
zierung im materiellen Kunstwerk noch einmal auf die Spitze getrieben. 

Arnold Gehlen hat für diesen Distanzierungsgewinn der Kunst den Be-
griff der »Außenweltstabilisierung« (Gehlen 1956: 54–59, vgl. 1960b: 
24) geprägt. Die bildliche Darstellung ermöglicht die »Ablösung der ver-
gänglichen Außenweltdaten vom Vorfindbaren, von der Zufälligkeit des 
Vorhandenseins« (Gehlen 1956: 55). Sie befreit den Menschen aus der 
»Irrationalität der Raumzeitstelle« (ebd.), also aus der unmittelbaren 
Fremdbestimmung des Erlebens durch die Ereignisse der Außenwelt. So 
führt er am Beispiel der steinzeitlichen Höhlenbilder aus: 

»Die ungeheuere Ausdruckskraft der jungpaläolithischen Höhlenbilder 
liegt daran, daß man spürt, daß eine Konzeption der Welt darin liegt, 
einer Welt, die mit keinen anderen Mitteln zu veranlassen war, sich selbst 
zu stellen. Darin liegt die gewaltige Überlegenheit der Darstellung über 
den Begriff: die erstere handelt vom Sosein des Gegenstandes her und 
stellt es wirklich auf Dauer, und in diesem Handeln wird die Stabilität 
der Welt selbst ins Bewußtsein gehoben. Der Begriff dagegen ›meint‹ 
nur etwas und verfliegt, wenn er nicht durch Außenstützung am Leben 
gehalten wird.« (Ebd.: 56)

Das materielle Bild antwortet auf das »tiefe Bedürfnis der Menschen 
nach Stabilität der Welt« (ebd.). Darin liegt für Gehlen eine »der anthro
pologischen Wurzeln der Kunst« (ebd.) überhaupt. Bereits die Einbil-
dungskraft bzw. Phantasie als solche – also das Symbol im Sinne Cas-
sirers – sei zwar ein erster Schritt in Richtung einer solchen Ablösung 
des Geistes aus dem unmittelbaren Lebenszusammenhang (vgl. Geh-
len 1940: 316–326). Erst im äußeren, materiellen Bild aber werde die-
ses »›Entrücktwerden des Lebensprozesses von dem räumlich-zeitlichen 
Standort‹«, wie Gehlen (ebd.: 317) die Wahrnehmungslehre Melchior 
Palágyis zitiert, zu einer »vor Augen stehenden Wirklichkeit« und damit 
»deutlich und faßlich« (ebd.: 326). Daraus ergibt sich für Gehlen die be-
sondere Leistung der bildenden Kunst gegenüber anderen Kunstformen:

»Von allen Künsten ist nur die bildende Kunst imstande, das Bewußtsein 
des Menschen geradezu zu komplettieren, denn weil das Bild die Un-
bestimmtheit des Irgendwann und lrgendwo in das offensichtliche Jetzt 
und Hier verfestigt, vermag es das vor Augen zu halten, was als immer 
Geltendes und Allgegenwärtiges der Gedanke allein nur mühsam halten 
kann und verlieren könnte.« (Gehlen 1960b: 22)

Am Beispiel der Sprache thematisiert Gehlen noch einen weiteren Ge-
winn der Entäußerung für den menschlichen Geist: die Möglichkeit der 
Zurückempfindung der eigenen Symboltätigkeit durch das Subjekt (vgl. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Gehlen 1940: 49 f.). Das Hören der durch den eigenen Mund gesproche-
nen Worte, so Gehlen, verschafft dem Sprechenden einen ›Aha-Effekt‹, 
in dessen Zuge die eigene Sprachtätigkeit bewusst erlebbar wird. Die 
sprachliche »Artikulationsbewegung klingt aus der Welt zurück an das 
Ohr« und wird »zurückempfunden« (ebd.: 49). Auf diese Weise kann 
der Sprechende das eigene Sprechen als solches wahrnehmen und sich 
selbst als Subjekt der Sprache reflektieren. 

Dieser Prozess der Zurückempfindung lässt sich auch auf das Bild 
übertragen: Durch die Vergegenständlichung im äußeren Bild wird das 
Symbol zu einem Medium nicht nur der Verarbeitung von Wirklich-
keit, sondern auch zu einem Selbstreflexionsmedium, das als Spiegel der 
menschlichen Symboltätigkeit fungiert und dadurch zur Selbsterkenntnis 
des Menschen beiträgt. Es wird gewissermaßen zu einem Symbol zwei-
ter Ordnung. So heißt es bereits bei Cassirer über die »Grundrichtung 
des Ästhetischen«, dass in der Kunst das Bild für den Menschen »zum 
reinen Ausdruck der eigenen schöpferischen Kraft geworden« (Cassirer 
1925: 311) sei. Dabei rückt Cassirer nicht nur diese gleichsam ›narzissti-
sche‹ Seite der Rückwirkung des Kunstwerks auf das Subjekt in den Blick, 
sondern auch seine Rückwirkungen auf die Wahrnehmung der äußeren 
Wirklichkeit. Denn die Welt gelangt im Kunstwerk nicht nur zur Darstel-
lung, sie wird – darin liegt ja die Pointe von Cassirers Symbolbegriff – 
auch transformiert. Das Kunstwerk erlaubt, verschiedene Symbolisierun-
gen – also verschiedene Sichtweisen auf die Welt – auszuprobieren und 
im »Spielraum« (Cassirer 1944: 234) der Phantasie exemplarisch durch-
zuexerzieren. Wie nämlich »die Ansichten der Dinge […] zahllos« (ebd.: 
222) sind, so sind es auch die Kunstwerke, die jeweils eine dieser Ansich-
ten aktualisieren und durchspielen. Die Kunst ermöglicht es dem Men-
schen, experimentell zu werden und gerade im Medium des Unwirklichen 
die Wirklichkeit zu erkunden. Die hierbei gemachten Erkundungen kön-
nen, so Cassirer, unsere Sicht auf die Wirklichkeit dauerhaft verändern: 

»Ist uns die Wirklichkeit einmal auf diese besondere Weise enthüllt 
worden, so nehmen wir sie auch weiterhin in dieser Gestalt wahr.« 
(Ebd.: 225) 

So wirken die zunächst als symbolische Ausdrücke produzierten Bilder 
ihrerseits als Eindrücke auf ihre Produzenten zurück und prägen deren 
Bild der Welt. »Wir leben in Bildern und verstehen die Welt in Bildern«, 
schreibt Hans Beltings in seiner Bild-Anthropologie (2001: 11) ganz im 
Sinne Cassirers.24 In seiner Studie zur Erfindung der Zentralperspekti-
ve heißt es auch: 

24	 	Ganz ähnlich formuliert bereits Cassirer (1944: 50), der dabei nicht zuletzt 
die labyrinthische Seite dieser Zwischenschaltung der Bilder zwischen 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

»Was Kulturen aber mit Bildern machen und wie sie die Welt in Bilder 
fassen, führt ins Zentrum ihrer Denkweise.« (Belting 2008: 23) 

Das meint noch mehr als eine bloße Zurückwirkung der Bilder, sondern 
verortet sie am Grund unserer Wirklichkeitswahrnehmung – und schlägt 
so die Brücke von der ›Philosophie der symbolischen Formen‹ zur so-
ziologischen Theorie des ›gesellschaftlichen Imaginären‹, in der es eben-
falls um diesen symbolischen bzw. imaginären Grund des menschlichen 
Weltverhältnisses geht. 

2.2.2 Kollektive Imaginationen: Cornelius Castoriadis

Mit Cassirer und Gehlen wurde die menschliche Symbol- bzw. Imagina-
tionstätigkeit vor allem von ihrer universalen Seite her beleuchtet – als 
Teil der anthropologischen Grundausstattung des Menschen. Die Ver-
bildlichungsarbeit der Kultur, so zeigte sich aus dieser Perspektive, wird 
von Mechanismen bestimmt, die in allen Gesellschaften im Kern iden-
tisch sind, weil keine von ihnen ohne ideelle Verdopplung der Wirk-
lichkeit, ohne Verwandlung von Eindruck in Ausdruck und ohne Au-
ßenweltstabilisierung auskommt, um ihr Verhältnis zur Wirklichkeit zu 
organisieren. Selbst noch die ganz wenigen ›bildlosen‹ Gesellschaften, in 
denen die menschliche Bildkraft nicht in die Produktion äußerer Bilder 
einmündet, entwickeln Wege, um ihren Imaginationen Ausdruck zu ver-
leihen (vgl. Kramer 2001). Und doch sind die Inhalte und Formen der 
Bilder nicht überall gleich. Offensichtlich ist die universale Bildkraft des 

Mensch und Wirklichkeit in den Blick rückt: »Der Mensch kann der 
Wirklichkeit nicht mehr unmittelbar gegenübertreten; er kann sie nicht 
mehr als direktes Gegenüber betrachten. Die physische Realität scheint in 
dem Maße zurückzutreten, wie die Symboltätigkeit des Menschen an Raum 
gewinnt. Statt mit den Dingen hat es der Mensch nun gleichsam mit sich 
selbst zu tun. So sehr hat er sich mit sprachlichen Formen, künstlerischen 
Bildern, mythischen Symbolen oder religiösen Riten umgeben, daß er 
nichts sehen oder erkennen kann, ohne daß sich dieses artifizielle Medium 
zwischen ihn und die Wirklichkeit schöbe.« Von diesem Befund aus führt ein 
direkter Weg zu den Bild-, Medien- und Simulationstheorien eines Günter 
Anders (1956), Jean Baudrillard (1978) oder Vilém Flusser (1983), die 
ebenfalls auf diese Verselbständigungstendenz der Bilder abheben: »Bilder 
sind Vermittlungen zwischen der Welt und dem Menschen. Der Mensch 
›ek-sistiert‹, das heißt die Welt ist ihm unmittelbar nicht zugänglich, so daß 
Bilder sie ihm vorstellbar machen sollen. Doch sobald sie dies tun, stellen 
sie sich zwischen die Welt und den Menschen. Sie sollen Landkarten sein 
und werden zu Wandschirmen: Statt die Welt vorzustellen, verstellen sie sie, 
bis der Mensch schließlich in Funktion der von ihm geschaffenen Bilder zu 
leben beginnt.« (Flusser 1983: 9).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Menschen nur eine Art Werkzeugkasten, dessen Instrumente auf jeweils 
unterschiedliche Situationen angewandt werden und entsprechend un-
terschiedliche Bilder hervorbringen.

So führt der Begriff der Verbildlichungsarbeit, will man ihn im enge-
ren Sinne soziologisch wenden und auf konkrete Gesellschaften bezie-
hen, in die Theorie des ›gesellschaftlichen Imaginären‹ hinein, die der 
französische Sozialphilosoph Cornelius Castoriadis in seinem Haupt-
werk Gesellschaft als imaginäre Institution (1975) entwickelt hat.25 Der 
Begriff des ›Imaginären‹ ist dabei zunächst als Synonym zu demjenigen 
des Symbols bei Cassirer zu verstehen. Beide heben auf mentale Vorstel-
lungen ab, ganz gleich ob diese in sprachlicher oder bildlicher Gestalt 
vorliegen.26 Der entscheidende Unterschied zwischen den beiden Theo-
rien liegt in einem anderen Punkt: nämlich darin, dass Castoriadis die 
menschliche Einbildungskraft wesentlich stärker als kollektive Tätigkeit 
spezifischer historischer Gesellschaften im Unterschied zu anderen Ge-
sellschaften begreift. Das Adjektiv ›gesellschaftlich‹ in seinem Schlüssel-
begriff der »gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen« (Castoriadis 
1975: 233–250, im Original: »significations imaginaires sociales«) ist 
darum von zentraler Bedeutung. Das ›gesellschaftliche Imaginäre‹ ist für 
Castoriadis das Bindemittel, das Gesellschaften als je spezifische Kollek-
tive im Innersten zusammenhält und ihnen ihre jeweils eigene »Kohä-
renz« (ebd.: 79) verleiht.

Für eine Kulturtheorie der Bilder verdienen vor allem zwei Aspekte 
an Castoriadis’ Theorie des gesellschaftlichen Imaginären besondere Auf-
merksamkeit: die fundierende, konstitutive Rolle der imaginären Bedeu-
tungen für das gesellschaftliche Leben und ihr kollektiver Charakter. Der 
erste Aspekt – die fundierende Rolle der imaginären Bedeutungen für das 
gesellschaftliche Leben – verweist zunächst auf die Tradition Emile Durk-
heims und seiner Theorie der »Kollektivvorstellungen« bzw. des »Kollek-
tivbewußtseins« als Inbegriff für die »Vorstellung[en] der Gesellschaft 

25	 	Zur Theorie des Imaginären bei Castoriadis vgl. u. a. Joas (1989), Tappen-
beck (1999: 83–86), Gamm (2001), Elliott (2002), Lüdemann (2004: 47–
61), Hetzel (2007), Gertenbach (2011), Pechriggl (2011) und Condoleo 
(2015: 55–112); im Vergleich mit Lacan und Habermas auch Whitebook 
(1995: 163–215). Eine alternative, aber in vielen Punkten ähnliche Theo-
rie des gesellschaftlichen Imaginären findet sich bei Charles Taylor (2004).

26	 	So unterscheidet Castoriadis die beiden Begriffe nicht etwa als zwei unter-
schiedliche Denkformen voneinander, sondern fasst sie eher als unterschied-
liche Aggregatzustände auf. Das Symbolische ist für ihn die Gestalt gewor-
dene, zum gesellschaftlichen System geronnene Imagination, wie sie sich 
insbesondere in Institutionen, aber beispielsweise auch in einer Fahne als 
Symbol der ›Nation‹ verkörpert (vgl. Castoriadis 1975: 199–226, hier: 224). 
Siehe zur Begriffsklärung auch Condoleo (2015: 57–61) sowie zur Abgren-
zung gegenüber der Lacan’schen Begriffsverwendung ebd.: 92–100.

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

über sich selbst und ihre Umwelt« (Durkheim 1895: 94).27 Wo Durkheim 
die kollektiven Vorstellungen jedoch tendenziell als bloße Reflexe des sozi-
alen Zusammenlebens und der sozialen Versammlung auffasst (vgl. Durk-
heim 1912: 564 f.), da gewinnen sie bei Castoriadis ein Eigenleben gegen-
über dem Sozialen. Sie spiegeln das soziale Leben nicht nur passiv wider 
bzw. ›transfigurieren‹, also ›verklären‹ es, wie es bei Durkheim (vgl. ebd.: 
468) in Bezug auf die religiösen Vorstellungen heißt, sondern gestalten 
es aktiv mit. So charakterisiert Castoriadis das Imaginäre als »Antwort« 
auf bestimmte »Grundfragen« des gesellschaftlichen Zusammenlebens:

»Jede bisherige Gesellschaft hat versucht, sich einige Grundfragen zu 
beantworten: Wer sind wir, als Gemeinschaft? Was sind wir, die einen 
für die anderen? Wo und worin sind wir? Was wollen wir, was begehren 
wir, was fehlt uns? […] Die Rolle der imaginären Bedeutungen liegt dar-
in, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern« (Castoriadis 1975: 252). 

Als Beispiel für eine solche – nicht etwa nur theoretische, sondern auch 
praktische – Antwort führt Castoriadis die Idee der Demokratie an, wie 
sie in der griechischen Polis zum ersten Mal aufkam (vgl. ebd.: 221). Das 
demokratische Imaginäre der Polis ist die Antwort der griechischen Bür-
ger auf die Frage nach dem ›guten‹ Zusammenleben. Zugleich stiftet es 
ein gemeinsames Sinnbild, dem sich alle Bürger freiwillig unterwerfen, 
sobald sie ihre Probleme auf demokratischem Wege, das heißt im Medi-
um »vernünftiger Rede« (ebd.), zu lösen versuchen.

Dabei müssen die Fragen nicht explizit gestellt oder gar sprachlich for-
muliert sein, bevor Antworten auf sie gefunden werden können. Es ge-
nügt, dass sie »unausdrücklich« (ebd.) im Raum stehen. Auch die Antwor-
ten selbst müssen nicht als solche bewusst sein, ja sie brauchen noch nicht 
einmal als Vorstellungen im engeren Sinne existieren. Sie können sich im-
plizit in Praktiken, Artefakten und Institutionen verkörpern, wie Casto-
riadis am Beispiel der kapitalistischen Produktionsverhältnisse ausführt:

»In gewissem Sinne sind die Werkzeuge und Instrumente einer 
Gesellschaft Bedeutungen; sie sind die ›Materialisierung‹ der imaginären 
Bedeutungen der betreffenden Gesellschaft […]. Ein Fließband, 
eine Montagekette ist eine ›Materialisierung‹ einer Masse zentraler 
imaginärer Bedeutungen im Kapitalismus – und kann nichts anderes 
sein.« (Ebd.: 590 f.)

Das Thema der kapitalistischen Institutionen deutet bereits an, wa
rum der politische Revolutionär Castoriadis bei Durkheims Theorie der 

27	 	Vgl. ähnlich Durkheim (1893: 128 f., 1898 und 1912: 564–567); weiterfüh-
rend zu Durkheims Theorie der kollektiven Vorstellungen auch Bloor (1997), 
Tappenbeck (1999: 54–82), Némedi (2000) und Delitz (2013: 177–195).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Kollektivvorstellungen als bloßer Widerspiegelung des Sozialen nicht 
stehenbleiben will, sondern die aktive und schöpferische Dimension des 
Imaginären betont.28 Denn das kapitalistische Imaginäre, so die politi-
sche Pointe seiner Analyse, ist nicht die einzig mögliche Art und Wei-
se, gesellschaftliches Zusammenleben zu imaginieren und gemäß dieser 
Imagination zu organisieren. Gesellschaft lässt sich auch anders imagi-
nieren; und einzig darum, weil der imaginäre Spiegel der Gesellschaft 
auch irreale Bilder zu zeigen vermag, sind gesellschaftliche Veränderun-
gen, geschweige denn Umwälzungen, denkbar und möglich. Jede gesell-
schaftliche Innovation, jeder politische Wandel beruht in diesem Sinne 
auf einem Einbruch des Irrealen – des ›Noch-nicht-Seienden‹, wie man 
mit Ernst Blochs Theorie der Utopie auch sagen könnte (vgl. 3.3.2) – in 
die bestehende Gesellschaft. In dieser utopischen Offenheit sieht Casto-
riadis das wesentliche Seinsmerkmal der Gesellschaft: 

»Die fortwährende Selbstveränderung der Gesellschaft macht ihr Sein 
aus, das sich in der Setzung relativ fester und dauerhafter Formen/Ge-
stalten, aber auch in deren Aufbrechen äußert – ein Aufbrechen, das 
freilich immer nur Setzung/Schöpfung anderer Formen/Gestalten sein 
kann.« (Ebd.: 607)

Gegen jedweden, vor allem aber gegen den marxistischen Determinismus 
gerichtet, betont Castoriadis die Freiheiten und Spielräume des Antwor-
tens gegenüber den Fragen, der Problemlösungen gegenüber den Pro-
blemen. Nicht nur kann der Mensch »in neuen Situationen neuartige 
Antworten geben«, sondern er vermag darüber hinaus auch »neue Ant-
worten auf ›dieselben‹ Situationen zu geben oder neue Situationen zu 
schaffen« (ebd.: 77). Die imaginären Bedeutungen, so postuliert Casto-
riadis gegen Marx, sind eine »wesentlich indeterminierte Schöpfung« 
(ebd.: 12). Als Grund und nicht etwa als Effekt der gesellschaftlichen 
Ordnung und des geschichtlichen Prozesses ist das Imaginäre für ihn 
nicht weiter ableitbar.

»Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen stellen uns vor eine 
erste, ursprüngliche und irreduzible Seinsart, die wir […] von ihr selbst 
ausgehend zu denken haben« (ebd.: 595).

Auch insofern ist das Imaginäre für Castoriadis keine bloße Widerspie-
gelung des Sozialen, kein von der Basis her determinierter Überbau, 

28	 	Castoriadis hatte 1949 die in der französischen radikalen Linken einflussrei-
che Gruppe Socialisme ou barbarie gegründet; vgl. hierzu Wolf (1998) und 
Gabler (2009). Allgemein zu den politischen Hintergründen von Castoria-
dis’ Denken als »Marxian Legacy« siehe Howard (1977); dazu auch Hon-
neth (1985).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

sondern eine autonome, eigenständige und eigendynamische Instanz. Es 
ist, so lautet die griffigste Definition, die Castoriadis von seinem Leitbe-
griff gibt, die »elementare und nicht weiter zurückführbare Fähigkeit, ein 
Bild hervorzurufen« (ebd.: 218, Hervorh. S. S.). Daraus folgt, dass die 
Bilder des Imaginären für Castoriadis keine außer ihnen liegende Wirk-
lichkeit repräsentieren, sondern nur auf sich selbst verweisen: »Das Ima-
ginäre, von dem ich spreche, ist kein Bild von.« (Ebd.: 12) 

Mit bemerkenswerter Klarheit scheut Castoriadis nicht davor zurück, 
die letzte Konsequenz seines Ansatzes offen auszusprechen. Das Imagi-
näre, schreibt er, schöpft seine Bedeutungen und Objekte »ex nihilo« 
(ebd.: 591), das heißt aus dem Nichts. Ex nihilo aber schöpft normaler-
weise nur Gott, und so ist es wohl kein Zufall, wenn Castoriadis gera-
de die Vorstellung ›Gott‹ als Beispiel für den irreduziblen Charakter der 
imaginären Schöpfung anführt: »Gott ist keine ›an etwas gebundene‹ Be-
deutung; an welches Etwas sollte er gebunden sein?« (Ebd.) Zwar mag 
die historische ›Erfindung‹ der Religion durchaus mit einer Wirklich-
keit in Verbindung stehen, auf die sie antwortet; aber der Übergang von 
der empirisch gegebenen Welt in die zweite, unsichtbare Welt der Göt-
ter bleibt in letzter Konsequenz ebenso rätselhaft wie die Einsetzung der 
imaginären Welt überhaupt. Es ist für Castoriadis der radikale Sprung in 
eine »andere Seinsart« (ebd.: 580), der hier vollzogen wird. 

Je ›bodenloser‹ Castoriadis den Prozess der Bildschöpfung allerdings 
denkt, desto metaphysischer, ja mystischer erscheint seine Theorie.29 Die 
Psychoanalyse wird später eine überzeugendere Theorie der ›Bildschöp-
fung‹ bereitstellen, die sich dort als psychischer Transformationsprozess 
erweist, der nicht aus dem Nichts erfolgt, sondern von bereits existie-
renden Bildern ausgeht, die schöpferisch verwandelt werden (vgl. 3.1.2). 
Unproblematisch und umso wichtiger ist hingegen die generelle Stoß-
richtung von Castoriadis’ Beharren auf der schöpferischen, die Gesell-
schaft verändernden Kraft der Bilder. Denn auch ohne die These einer 
Schöpfung aus dem Nichts kommt mit den imaginären Bedeutungen 
ein Moment der Dynamik und Offenheit von Gesellschaft ins Spiel, die 
sich mit deterministischen Gesellschaftstheorien nicht denken lässt. So 

29	 	Zu Castoriadis’ Denken als »Philosophie der absoluten Schöpfung« vgl. Vaj
da (1983); zur Kritik daran u. a. Habermas (1985: 385 f.), Honneth (1985: 
821) und Stavrakakis (2007: 41–48). Castoriadis selbst relativiert seine Aus-
sagen zur Schöpfung ›ex nihilo‹ an einer anderen Stelle des Buches implizit 
durch die Einführung des Freud’schen Konzepts der »Anlehnung« (Casto-
riadis 1975: 481–483, 579), wonach die Triebphantasien des Subjekts an 
das Reale des Körpers, etwa die physische Erfahrung von Mund und Brust, 
›angelehnt‹ sind (vgl. ebd.: 481). Den Widerspruch der beiden Aussagen lässt 
er jedoch unaufgelöst, zumal die Aussagen zur Schöpfung aus dem Nichts 
später im Buch erfolgen, also nachdem das Anlehnungskonzept bereits ein-
geführt wurde.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

bildet das Imaginäre die produktive, innovative und letztlich auch die 
politische Kraft im gesellschaftlichen Leben, wie Castoriadis auf den 
letzten Seiten seines Werkes andeutet. Es ist ein nie versiegender, »uner-
schöpflicher Vorrat an Andersheit« (ebd.: 605, vgl. 603), ein lebendiger 
Springquell neuer Ideen und Vorstellungen, der durch die imaginären 
Bedeutungen in die Gesellschaft eingeführt wird und sie als »ständige 
Selbstveränderung« (ebd.: 607) in Gang hält. Im unablässigen Schöpfen, 
»Aufbrechen« (ebd.), Zertrümmern und Neuschöpfen von Bildern liegt 
für Castoriadis die eigentliche Triebkraft des gesellschaftlichen Lebens. 

Als elementare Form gesellschaftlicher Selbstbezugnahme und Selbst-
veränderung stellen die imaginären Bedeutungen demnach kein bloßes 
Beiwerk des sozialen Zusammenlebens dar oder gar den bloß nachträg-
lichen Effekt eines ihnen vorgängigen Vergesellschaftungsprozesses. Das 
Imaginäre ist selbst eine konstitutive Bedingung jedweder Vergesellschaf-
tung. Es stellt eine »Grundkategorie des Sozialen« (Gertenbach 2011: 
285) auch in jenem Sinne dar, dass das Soziale auf das Imaginäre gegrün-
det ist. Keine Gesellschaft kommt ohne imaginäre Bilder bzw. Symbole 
aus, in denen sie sich wiedererkennt oder wiederzuerkennen meint und um 
die herum sie sich organisiert.30 Denn die kollektiven Vorstellungen sind 
nicht nur innere Bilder, sondern stiften auch kollektive Handlungsräume.31 
Nicht zuletzt das von Castoriadis angeführte Beispiel des ›demokratischen 
Imaginären‹ in der griechischen Polis verdeutlicht diese handlungseröff-
nende und Kollektivität stiftende Leistung des Imaginären. Im ›Bild‹ der 
Demokratie kommen Menschen ganz real auf öffentlichen Plätzen zusam-
men, um miteinander zu debattieren und ihr Zusammenleben zu gestalten. 

Nicht nur die sozialen Beziehungen im engeren Sinne, auch das Ver-
hältnis zur äußeren Natur ist für Castoriadis, wie schon für Weber und 

30	 	Vgl. hierzu auch den ähnlich gelagerten, jedoch weniger konstitutiv gedach-
ten Begriff der gesellschaftlichen »Selbstbeschreibung« bei Niklas Luhmann 
(1997: 866–1149; dazu Stäheli 2000: 184–223) oder – kultursemiotisch 
statt systemtheoretisch – bei Juri Lotman (1990: 170). Eine systemtheoreti-
sche Analyse visueller Selbstbeschreibungen am Beispiel von Werbebildern 
aus der Finanzökonomie findet sich bei Stäheli (2007). 

31	 	Vgl. zu dieser Dimension des Imaginären bzw. der ›Kollektivsymbole‹ als 
Handlungsraum auch die Ausführungen bei Hans-Georg Soeffner (2004: 
56) aus Sicht des Symbolischen Interaktionismus und der Sozialphänome-
nologie: »Die Leistung der Zeichen und Zeichensysteme besteht […] dar-
in, Gemeinschaftshandeln zu ermöglichen, kollektives Wissen zu speichern, 
zu tradieren und zu sichern. Zeichen, Zeichensysteme und Symbole bilden 
nicht nur Brücken zwischen den Individuen, Gruppen und Kollektiven: sie 
sind Organisations- und Bauelemente der Intersubjektivität; sie konstituie-
ren die Formen, in denen sich das Gesellschaftliche äußert; ihr ›Sinn‹ besteht 
primär in der Konstitution und Sicherung von Intersubjektivität – sie sind 
die sichtbare Intersubjektivität unabhängig von ihrem sogenannten Inhalt.«

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

Cassirer, durch die Welt der Bedeutungen vermittelt. Im Medium des Ima-
ginären schafft eine Gesellschaft sich »ein Bild von der natürlichen Welt, 
ein Bild des Universums, in dem sie lebt, indem sie ihm jeweils einen Ge-
samtsinn zu unterlegen sucht« (Castoriadis 1975: 255). Die gesellschaft-
lichen imaginären Bedeutungen begründen nicht nur die gesellschaftli-
chen Verhältnisse, sie sind der Nabel des menschlichen Weltverhältnisses 
überhaupt. »Was wir ›Realität‹ und ›Rationalität‹ nennen, verdankt sich 
überhaupt erst ihnen.« (Ebd.: 12) Schlechthin nichts kann »für die Ge-
sellschaft existieren, das nicht mit der Welt der Bedeutungen in Bezie-
hung steht« (ebd.: 588). Selbst vor den individuellen Selbstwahrneh-
mungen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder macht der Einfluss des 
gesellschaftlichen Imaginären nicht Halt: »Das Subjekt wird von einem 
Imaginären beherrscht, das ihm realer dünkt als das Reale« (ebd.: 175), 
beschreibt Castoriadis die »Heteronomie« (ebd.) des Einzelnen durch 
das gesellschaftliche Imaginäre. 

Es ist ein radikaler Perspektivenwechsel, den Castoriadis mit seinem 
Denkansatz vollzieht. War der Begriff des Imaginären bzw. der Einbil-
dungskraft in der philosophischen Tradition zunächst als individuelles 
Vermögen konzipiert, das heißt als psychische Fähigkeit eines Subjekts, 
mentale Vorstellungen bzw. innere Bilder zu erzeugen, begreift Castoria-
dis das Imaginäre als Vermögen ganzer Kollektive. Darin liegt die zwei-
te Pointe seiner Theorie: Die gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen 
sind nicht auf individuelle Vorstellungen zurückführbar, sondern stellen 
eine eigene, kollektive Seinsform dar.

»Damit es gesellschaftliche imaginäre Bedeutungen gibt, bedarf es kol-
lektiv verfügbarer Signifikanten und vor allem Signifikate, die nicht in 
derselben Weise existieren wie individuelle Signifikate« (ebd.: 249).

Worauf diese kollektive Seinsform des Imaginären genau beruht und wie 
sie generiert wird – offenkundig handelt es sich ja um ein höchst erklä-
rungsbedürftiges Emergenzphänomen –, lässt Castoriadis allerdings im 
Unklaren. Auf die offenkundige Tatsache, dass Gesellschaften nicht in 
derselben Weise imaginieren können wie psychische Subjekte, geht er 
nicht weiter ein – und noch weniger auf die Folgen, die sich aus dieser 
Tatsache für eine Theorie des gesellschaftlichen Imaginären ergeben.32 

32	 	Zu dieser Kritik an Castoriadis vgl. auch Lüdemann (2004: 61) sowie Haber-
mas (1985: 387), der das grundsätzliche Fehlen einer »Figur für die Vermitt-
lung zwischen Individuum und Gesellschaft« bei Castoriadis konstatiert, so-
wie die kritischen Ausführungen bei Tappenbeck (1999: 86): »Ein zentraler 
Erklärungsschritt fehlt allerdings in dieser Theorie der imaginären Institution 
der Gesellschaft: Castoriadis zeigt nicht, wie aus den einsamen Einfällen in-
dividueller Subjekte soziale Realität wird, wie sich also einige Imaginationen 
– gegen andere – sozial durchsetzen und zu gesellschaftlichen Institutionen 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

Geradewegs wie eine Verkehrung der tatsächlichen Verhältnisse erscheint 
es vor diesem Hintergrund, wenn Castoriadis in der soeben zitierten Pas-
sage die »Signifikate« gegenüber den »Signifikanten« privilegiert, also 
also die immateriellen Bedeutungen gegenüber den materiellen Bedeu-
tungsträgern, um die Existenz des gesellschaftlichen Imaginären zu erklä-
ren. So bleibt die zentrale Frage am Ende unbeantwortet: Wer imaginiert, 
wenn Gesellschaft imaginiert – wenn nicht ihre einzelnen Mitglieder? 
Oder anders gefragt: Wie werden individuelle Imaginationen kollektiv? 

2.2.3 Imaginationskollektivierung:  
Eine materialistische Theorie des Imaginären

Immerhin einen vagen Hinweis zur Beantwortung dieser Frage liefert 
Castoriadis im Zusammenhang mit den gesellschaftlichen Institutionen, 
wenn er diese als »Materialisierung« (1975: 591) von imaginären Be-
deutungen beschreibt.33 Es sind, so könnte man diesen Gedanken wei-
terführen, die Materialisierungen der imaginären Bedeutungen, auf wel-
chen die gesellschaftliche Seinsform des Imaginären beruht. Denn einzig 
in materieller Form können Imaginationen gesellschaftlich geteilt wer-
den und kollektiven Charakter annehmen. Nur über den Weg der mate-
riellen Dinge lässt sich die Kette rekonstruieren, die von den Imaginati-
onsproduzenten – die eben doch nur einzelne Produzenten sein können, 
weil Gesellschaften keine psychischen Systeme sind – zu den gesellschaft-
lichen imaginären Bedeutungen führt. 

In dieser Kette aber gewinnen die äußeren Bilder, über die Castoria-
dis im ganzen Buch kein Wort verliert, eine Schlüsselfunktion. In ihnen 
liegt die Lösung für das Rätsel verborgen, das die überindividuelle Exis-
tenz der imaginären Bedeutungen aufgibt. Imaginationen sind nicht im-
mer schon kollektiv, aber sie können kollektiviert werden, wenn sie sich 
als materielle, das heißt als überindividuell erfahrbare Bilder in den Ge-
sellschaftsraum hinein ausbreiten. Das Imaginäre beginnt als individuel-
le Imagination im Inneren eines Subjekts, aber die Imagination wird zu 
einem sozialen Tatbestand, sobald sie als äußeres Bild in gesellschaftli-
che Zirkulation gelangt und von anderen gesehen wird.

Was Castoriadis als ›gesellschaftliches Imaginäres‹ beschreibt, ist folg-
lich nur das verdinglichte Resultat eines Prozesses, der besser und voll-
ständiger als Imaginationskollektivierung beschrieben werden muss. 

werden. [...] Umgekehrt liefert diese Theorie aber auch keine Möglichkeit, 
die gesellschaftlich instituierte Realität auf die Imagination der Einzelsubjek-
te rückzubeziehen. Individuelle Kreativität und soziale Wirklichkeit, Psyche 
und Gesellschaft, stehen unvermittelt nebeneinander.«

33	 	Ganz ähnlich beschreibt aber auch schon Durkheim die Institutionen als ›fi-
xierte Kollektivvorstellungen‹ (vgl. Durkheim 1895: 100).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Materielle Bilder sind diesem Prozess nicht äußerlich, sondern ermögli-
chen ihn allererst, indem sie als Verbreitungsmedien fungieren, mit deren 
Hilfe individuelle Imaginationen in gesellschaftlichen Umlauf gebracht 
werden. Ganz in diesem Sinne hatte bereits John Dewey die Funktion 
der Kunstwerke als Medium sozialer »Beziehungen und Teilhabe« be-
schrieben: 

»Kunstwerke sind Mittel, durch die wir mit der von ihnen erweckten 
Imaginationen und Gefühlen in andere Formen der Beziehungen und 
Teilhabe eintreten als unsere eigenen.« (Dewey 1934: 385)

Die Kollektivierung des Imaginären im Medium der Kunst wird uns spä-
ter im Zusammenhang mit der Psychoanalyse noch einmal ausführlich 
beschäftigen, wenn es um die bewussten und unbewussten Inhalte ge-
hen wird, die dafür sorgen, dass bestimmte Imaginationen erfolgreicher 
kollektiviert werden als andere (vgl. 3.2.2). Denn auch darüber, warum 
sich einige Imaginationen besser durchsetzen als andere, schweigt Cas-
toriadis sich weitgehend aus; erst die Psychoanalyse wird diese Frage zu 
beantworten erlauben.

Verfolgen wir zunächst jedoch die formale Seite der Imaginationskol-
lektivierung, also ihre technischen und infrastrukturellen Rahmenbedin-
gungen. Nach dieser formalen Seite hin mündet die Theorie des Imagi-
nären in eine soziologische Medientheorie, die – so etwa bei Andreas 
Ziemann – die materiellen Trägermedien des Imaginären in den Vorder-
grund stellt: 

»Medien sind gesellschaftliche Einrichtungen und Technologien, die 
etwas entweder materiell oder symbolisch vermitteln und dabei eine 
besondere Problemlösungsfunktion übernehmen. Sie verfügen über 
ein materielles Substrat (und sind deshalb Materialitäten menschli-
chen und gesellschaftlichen Seins), welches im Gebrauch oder durch 
seinen Einsatz Wahrnehmungen, Handlungen, Kommunikationspro-
zesse, Vergesellschaftung und schließlich soziale Ordnung im Generel-
len ermöglicht wie auch formt.« (Ziemann 2006/2012: 17; vgl. 2011: 
217)

Ein weiterführendes Konzept in diesem Zusammenhang stellt die von 
Régis Debray begründete ›Mediologie‹ dar.34 Deren Ansatz, so Debray 

34	 	Zur Einführung in die Mediologie vgl. Debray (2000) und Bartz et al. 
(2012); dazu auch Debray (1992, insb. 37–62). Ein in manchen Hinsichten 
ähnlicher, ebenfalls auf materielle Vermittlungen abstellender Ansatz findet 
sich in der von Bruno Latour geprägten Akteur-Netzwerk-Theorie (vgl. u. a. 
Latour 1994, 2005) sowie in deren Weiterentwicklung zur »Akteur-Medien-
Theorie« (Schüttpelz 2013).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

in seiner Einführung in die Mediologie (2000), interessiert sich für das 
»Zur-Welt-Werden der Zeichen«, das heißt ihre »symbolische Wirksam-
keit« (Debray 2000: 129). Wie wird aus einem Prophetenwort eine Reli-
gion, aus einem politischen Manifest eine Partei oder aus einem Hörspiel 
eine nationale Panik (vgl. ebd.)? Allgemeiner gefragt: »Warum wird eine 
Darstellung der Welt […] unter bestimmten Umständen zu einer Einwir-
kung auf die Welt?« (Ebd.: 129 f.) 

Als Grundidee der Mediologie formuliert Debray die Einsicht, »dass 
sich nichts von selbst übermittelt und das überall Mittler am Werk sein 
müssen« (ebd.: 144). Solche »Mittler« können menschliche Körper sein 
oder technische Medien, stets aber geht die Leistung der Vermittlung 
bzw. »Mediation« (ebd.: 145) über eine bloße Verbindung zweier be-
reits existierender Glieder hinaus. Die Mediation »erarbeitet das, was 
sie vermittelt« (ebd.). Als Beispiel führt Debray die Darbietung eines 
Musikstücks an: 

»Der Musikinterpret erweckt ein Werk erst zum Leben, das nicht als 
träges Objekt einfach vorhanden ist. Die Musik ist kein Schon-Da, das 
seit aller Ewigkeit auf uns wartet […]. Sie existiert nur durch ihre Ver-
mittlungen (die ›Aufführungen‹, ›Darbietungen‹). Der Interpret ist nicht 
nur eine Durchgangsstelle oder ein Verknüpfungspunkt zwischen einem 
Zuhörer und einem Komponisten; durch ihn nimmt das Werk erst Ge-
stalt und Körper an.« (Ebd.)

Die Materialisierung bleibt den Symbolen also nicht äußerlich, sondern 
produziert diese überhaupt erst. So fasst Sybille Krämer den mediologi-
schen Grundgedanken treffend zusammen, wenn sie die »Existenzform« 
(Krämer 2008: 84) der Symbole in ihren materiellen Trägern bzw. Ver-
körperungen erblickt:

»Bedeutungen und Ideen [sind] allein kraft ihrer Materialisierung über-
tragbar […]. Nur weil sich Gedanken in handhabbaren, transferierba-
ren und zirkulierenden Objekten verkörpern, lösen sie sich ab von ihren 
Autoren und überleben diese auch« (ebd.: 82).

Was so für Musikstücke gilt, die dank ihrer materiellen Zirkulation 
schließlich zum gemeinsamen Kulturgut einer Gesellschaft werden kön-
nen, gilt für das Imaginäre allgemein. Stets müssen Imaginationen mate-
riell ›aufgeführt‹ werden, um sich gesellschaftlich auszubreiten. Erst am 
Ende dieses Ausbreitungsprozesses stehen jene gesellschaftlichen ima-
ginären Bedeutungen, deren Existenz Castoriadis so selbstverständlich 
voraussetzt.

Auch diese Beschreibung der Imaginationskollektivierung bliebe je-
doch unvollständig ohne das Kollektiv der Menschen, das für diese 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Ausbreitung ebenso notwendig ist wie das dingliche Medium. Ganz wie 
bei der Verbreitung eines Musikstücks, sei es im Konzertsaal oder im Ra-
dio, muss auch die Kollektivierung der Bilder mit der Entstehung einer 
Rezeptionsgemeinschaft korrespondieren, um gesellschaftlich wirksam 
zu werden. Erst dann, wenn viele Menschen dieselben Bilder betrachten, 
das heißt sich zu identischen Bildobjekten in Beziehung setzen, können 
individuelle imaginäre Bedeutungen eine neue, kollektive Existenzform 
annehmen. Nirgendwo anders als in diesen Vergemeinschaftungseffekten 
findet sich der von Castoriadis postulierte Sprung in die ›andere Seins
art‹ der gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen, also das Moment 
der Emergenz, das aus den Vorstellungen vieler einzelner Individuen eine 
gemeinsame, kollektive Vorstellung werden lässt. 

Lange vor Debray hatte bereits Gabriel Tarde, hier sogar explizit 
gegen Durkheims Theorie des Kollektivbewusstseins gerichtet, die-
sen Übergang in die andere Seinsart des Kollektiven als schrittweise 
Ausbreitung von individuellen Imaginationen beschrieben. In Masse 
und Meinung (1901), einer Verbindung seiner ›Soziologie der Nach-
ahmung‹ aus Die Gesetze der Nachahmung (1890) und Die sozia-
len Gesetze (1898) mit medientheoretischen und zeitdiagnostischen 
Überlegungen, untersucht Tarde, wie aus einer einzelnen, individuell 
geschöpften Idee oder Imagination eine gesellschaftlich geteilte, ›öf-
fentliche Meinung‹ werden kann.35 Die Antwort, so Tarde, liegt im 
Phänomen der Nachahmung begründet, die er als elementare anthro-
pologische Grundlage jedweder Vergesellschaftung ansieht und ihrer-
seits auf einen »unergründlichen Herdentrieb« (Tarde 1890: 99) zu-
rückführt. Dabei denkt Tarde sich die Nachahmung als unmittelbar 
affektive, quasi mechanische ›Ansteckung‹ einerseits (vgl. 1.3.2), aber 
auch als sozialen Selektionsprozess für ›gute Ideen‹ andererseits: »Die 
Nachahmung, welche das Individuelle sozialisiert, pflanzt allseits die 
guten Ideen fort« (Tarde 1898: 95). Im Alltag und insbesondere in der 
Erziehung vollzieht sich diese Nachahmung zumeist durch direkte In-
teraktion, bei der ein Mensch sieht, was ein anderer tut oder sagt, um 

35	 	Allgemein zu Tardes Soziologie der Nachahmung vgl. den Überblick von Borch/
Stäheli (2009) sowie, speziell auf Massenmedien und Kunst bezogen, Lüdemann 
(2009), Antoine (2009) und Stäheli (2015); aus ›massenpsychologischer‹ Sicht 
auch die Ausführungen bei Moscovici (1981: 231–273). Eine Theorie der 
»Kollektivitäten« im Anschluss an Tarde und Latour (aber auch Platon und 
Aristoteles) findet sich bei Daniel Falb (2015), der ebenfalls den prozessualen 
– und performativen (vgl. ebd.: 11–14) – Charakter von Kollektivierungen, 
die »strenge raumzeitliche Lokalisiertheit« der kollektivierten »Einzelheiten« 
(ebd.: 11) sowie die Bedeutung materieller »Artefakte« bzw. »Spuren« betont 
(vgl. ebd.: 273–315). Zur »public connection« durch Mediengebrauch bzw. 
zur Erzeugung von Öffentlichkeit durch einen »shared frame of attention« 
vgl. außerdem Couldry/Livingstone/Markham (2007, insb. 23–41).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

es von diesem zu übernehmen und dann seinerseits an seine Mitwelt 
weiterzugeben.

Aber die Nachahmung kann auch als »Fernwirkung« (Tarde 1901: 
8 f.) stattfinden. Vor allem die Neuzeit mit ihren medientechnischen Er-
findungen wie »Buchdruck, Eisenbahn und Telegraph« (ebd.: 17) sorgt 
für eine regelrechte Nachahmungsexplosion. Die »ungeheure Macht der 
Presse« (ebd.) macht individuelle Ideen innerhalb kürzester Zeit einem 
millionenfachen Publikum zugänglich und verwandelt sie in gesellschaft-
liche »Ströme von Meinungen« (ebd.: 10). Anders als die auf physischer 
Präsenz beruhende Masse ist das Publikum darum, so Tarde, eine genuin 
moderne Form der Vergesellschaftung und als solche »die soziale Grup-
pe der Zukunft« (ebd.: 17). Ihr Hauptmerkmal ist die ›Verstreuung‹, in 
der sich Vereinzelung und Vermassung nicht länger ausschließen, wie 
Tarde am Beispiel des Zeitungspublikums ausführt:

»Die Menschen […] stehen nicht in Berührung miteinander, sehen oder 
hören sich nicht. Sie sitzen, über ein weites Gebiet verstreut, ein jeder 
für sich zu Hause und lesen dieselbe Zeitung.« (Ebd.: 10)

Was verbindet diese verstreuten Menschen miteinander? Ist es die 
Gleichheit ihrer Lektüre und der gelesenen Inhalte, durch die sich auch 
die lesenden Menschen aneinander angleichen? Tarde geht den entschei-
denden Schritt über eine solche ›Gleichschaltungsthese‹ hinaus, wenn er 
stattdessen die Bedeutung des Wissens um die gemeinsame Lektüre in 
den Vordergrund stellt: 

»Worin also besteht das Band zwischen ihnen? Sieht man von der 
Gleichzeitigkeit ihrer Überzeugungen oder Leidenschaften ab, besteht 
es in dem Bewußtsein eines jeden von ihnen, daß diese Idee oder dieser 
Wille im selben Moment von einer großen Zahl anderer Menschen ge-
teilt wird. Es genügt, daß jeder das weiß, um von diesen anderen beein-
flußt zu werden, auch wenn er sie nicht sieht.« (Ebd.: 10 f.)

Letztlich, so Tarde, ist das Publikum also nur ein »rein geistiges Kol-
lektiv, als räumliche Verteilung physisch voneinander getrennter Indivi-
duen, deren Zusammenhalt ein rein psychischer ist« (ebd.). Es ist nicht 
die gemeinsame Rezeption allein, sondern das Reflexivwerden der Re-
zeption im Bewusstsein der Einzelnen, auf dem die Kollektivität des Pu
blikums, sein ›Gemeinschaftsgefühl‹, basiert.36 So betont Urs Stäheli im 
Anschluss an Tarde: 

36	 	Vgl. zu diesem Gedanken auch die ›wissenssoziologische‹ Bestimmung von 
»Gesellschaft« bei Berger und Luckmann (1966: 83): »Gesellschaft ist nur, 
wo der Einzelne sich ihrer bewußt ist.« Benedict Anderson hat für dieses 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

»Ein Publikum zeichnet sich nicht primär dadurch aus, dass es die glei-
chen Vorlieben und Weltanschauungen teilt, sondern dadurch, dass die-
se Gleichzeitigkeit reflexiv wird. Die Zeitungsleser lesen nicht nur alle 
gleichzeitig, sondern sie wissen, dass sie die Zeitung gleichzeitig lesen.« 
(Stäheli 2012: 111)

Erst durch das Wissen um die Gemeinsamkeit wird aus den Einzelnen 
der »Bestandteil eines virtuellen Kollektivs« (ebd.), das gleichwohl nur 
in den Köpfen der Einzelnen überhaupt existiert. Susanne Lüdemann 
spricht in Bezug auf Tardes Theorie des Publikums darum von einer 
bloß »imaginären«, in gewisser Weise also nur ›eingebildeten‹ Verge-
sellschaftung:

»So ist das ›Ganze‹ der Gesellschaft, der man sich zugehörig fühlt, 
schließlich auf doppelte Weise imaginär […]: zum einen, weil sie sich 
nie körperlich versammelt, nirgendwo im öffentlichen Raum sichtbar in 
Erscheinung tritt; zum anderen, weil selbst ihre virtuelle und verstreute 
Existenz, der Gleichklang der Überzeugungen und Leidenschaften, die 
bloße Phantasie eines einsamen Lesers (oder Fernsehzuschauers) bleibt, 
hinter der sich sehr wohl eine unbekannte Heterogenität der Existenzen 
und Meinungen verbergen kann.« (Lüdemann 2009: 121)

Es genügt, so Lüdemann weiter, »an den Glauben der anderen zu glau-
ben« (ebd.: 122), um das Gefühl, an einem Kollektivbewusstsein teil-
zuhaben, im Einzelnen entstehen zu lassen und ihm die »Beruhigung 
des ›Dazugehörens‹« (ebd.) zu verschaffen. Anders als bei Castoriadis 
und Durkheim ist es streng genommen also gar nicht das Kollektiv, das 

Phänomen den Begriff der ›imaginären Gemeinschaft‹ geprägt: »I propose 
the following definition of the nation: it is an imagined political communi-
ty […] It is imagined because the members of even the smallest nation will 
never know most of their fellow-members, meet them, or even hear of them, 
yet in the minds of each lives the image of their communion.« (Anderson 
1983: 5 f.) Vgl. hierzu auch Deweys Überlegungen zur Öffentlichkeit als 
Wirkung eines Bewusstwerdens von sozialer Verbindung bzw. »Assoziati-
on« (Dewey 1927: 34), wonach »die Folgen vereinten Handelns einen neu-
en Wert annehmen, wenn sie beobachtet werden« (ebd. 35): »Denn die Be-
achtung der Folgen zusammenhängenden Handelns zwingt die Menschen 
dazu, über den Zusammenhang selbst nachzudenken […]. Während einzelne 
Wesen in ihrer Einzigartigkeit denken, bedürfen und entscheiden, ist was sie 
denken und erstreben, ist der Inhalt ihrer Überzeugungen und Absichten ein 
Stoff, den die Assoziation bereitstellt.« (Ebd.: 35 f.) In eine verwandte Rich-
tung weisen der sozialpsychologische »social identity approach« (vgl. Hogg/
Abrams 1998: 6–27; aber auch schon McDougall 1920) sowie die philo-
sophischen Ansätze zu ›Wir-Absichten‹ und ›kollektiver Intentionalität‹ bei 
Tuomela/Miller (1988), Tuomela (2007) und Schmid/Schweikard (2009).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

dieselben Inhalte imaginiert – auch nach einer erfolgreichen Imaginati-
onskollektivierung nicht. Stets bleiben es Einzelne, die imaginieren; je-
doch so, dass sie ihre individuellen Imaginationen als gemeinschaftliche 
Imaginationen auffassen und erfahren.

Gleichwohl ist auch diese bloß virtuelle, imaginäre Form der Kollek-
tivität keine bloße Illusion, keine Einbildung im engeren Sinne. Denn sie 
besitzt ihre materielle Basis nirgendwo anders als in der realen »mas-
senmedialen Verschaltung« (ebd.: 119) der Einzelnen. Es sind die »Be-
ziehung zum Medium« (Stäheli 2012: 111) und die »Nutzung des Me-
diums« (ebd.), auf denen die reflexive Vergesellschaftung des Publikums 
in letzter Instanz gründet. Es braucht das Medium als materiellen ›An-
kerpunkt‹, wenn das Wissen um die imaginäre Gemeinschaft nicht ge-
genstandslos sein soll. Erst der gemeinsame Bezug auf das Medium als 
Verbindungsglied zwischen den Einzelnen stellt deren Gemeinsamkeit 
her bzw. erlaubt ihnen die imaginäre Bezugnahme aufeinander. Die Ge-
meinschaftsbildung erfolgt indirekt über ein Drittes – sozusagen als Kol-
lektivierung über Bande.37

Eine solche Kollektivierung über Bande ist nicht auf Bilder beschränkt, 
sondern kann über vielerlei Medien erfolgen. Tardes Zeitungen, Debrays 
Musikinstrumente oder auch das Medium Geld, das alle, die es gebrau-
chen, in Subjekte eines kapitalistischen Kollektivs verwandelt, sind Bei-
spiele für Kollektivierungen über Bande. Überall dort jedoch, wo es um 
die Kollektivierung von Imaginationen im engeren Sinne, also um bild-
hafte Vorstellungen geht, bietet sich das Medium Bild in besonderer 
Weise an. Das liegt in seinem ontologischen Charakter der Anschau-
lichkeit begründet (vgl. 1.1.2): Die objektive Präsenz der Sichtbarkeits-
gebilde pflanzt die zu kollektivierenden Vorstellungen gleichsam direkt 
in die Köpfe der Gesellschaftsmitglieder ein.38 Anders als sprachliche 
Zeichen nehmen die Bilder dem Subjekt die Arbeit der Visualisierung 

37	 	Diese Kollektivierung ›über Bande‹ ist nicht zu verwechseln mit dem klas-
sischen Begriff der »para-social interaction« (Horton/Wohl 1959) bzw. 
»Parasozialität« (Wenzel 2001: 422–490), der die Interaktion zwischen 
Zuschauern und Bildschirmfiguren beschreibt. Der Begriff der Imaginations-
kollektivierung hebt auf etwas anderes ab: die Beziehungen der Zuschauer 
untereinander und die gemeinsamen Imaginationen, durch die sie mitein-
ander verbunden sind. – Zur ›Figur des Dritten‹ in der Sozialtheorie siehe 
auch Fischer (2006) sowie den Sammelband von Eßlinger et al. (2010).

38	 	Für einen zum Teil ähnlichen Gedankengang vgl. die Theorie der »Meme« 
als Medium kultureller Weitergabe und Ausbreitung bei Dawkins (1976) 
und Blackmore (1999); zur Kritik an diesem Konzept siehe aber auch die 
kontrovers geführte Debatte im Sammelband von Aunger (2000) sowie den 
Vorwurf einer mangelnden materialistischen Fundierung der Memetik als 
idealistischer Theorie einer »Kommunikation ohne Ideentransfer« bei Bun-
ge/Mahner (2004: 123–126).

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

des Bezeichneten vor dem inneren Auge, also die Arbeit der eigentlichen 
Imagination, von vornherein ab. Die Bedeutungen, die sie transportieren, 
stehen immer schon materiell vor Augen und schreiben sich als sinnliche 
Wahrnehmungseindrücke in den Vorstellungshaushalt ein.

Gegenüber der idealistisch angelegten Theorie von Castoriadis besitzt 
eine derart ›materialistisch gewendete‹ Theorie des gesellschaftlichen Ima-
ginären mindestens drei wichtige Vorzüge. So füllt sie erstens die schwer-
wiegende Lücke in Castoriadis’ Theorie, die nicht anzugeben vermochte, 
wie die ›gesellschaftlichen imaginären Bedeutungen‹ eigentlich entstehen, 
obwohl Gesellschaften keine imaginationsfähigen Subjekte sind. Das Mo-
dell der Imaginationskollektivierung beantwortet diese Frage ohne jede 
Zuhilfenahme eines ›Kollektivsubjekts‹: Gesellschaften imaginieren, in-
dem ihre einzelnen Mitglieder imaginieren und ihre Imaginationen un-
tereinander austauschen. Die Kollektivierung der Imaginationen erfolgt 
›über Bande‹ im Medium eines Dritten, das als materieller Vorstellungs-
träger fungiert und die einzelnen Gesellschaftsmitglieder durch den ge-
meinsamen Gebrauch – und das Wissen um diesen Gebrauch – mitein-
ander verbindet. Die Zirkulation öffentlicher Bilder ist nur ein Sonderfall 
solcher Austausch- und Diffusionsprozesse, die in irgendeiner Form auch 
für jede andere Art von kollektiver Imagination vollzogen werden müs-
sen, selbst wenn die ausgetauschten Vorstellungsträger nicht immer so 
greifbar und sichtbar sein mögen wie im Fall der materiellen Bilder.

Zweitens rückt eine materialistische Theorie des Imaginären die so-
zialen und politischen Konflikte und Kämpfe in den Blick, die sich im 
Feld des Imaginären abspielen. Denn so politisch Castoriadis sein Ima-
ginäres auch denkt, so sehr scheint er das Imaginäre doch als Angele-
genheit einer ganzen, tendenziell homogen imaginierenden Gesellschaft 
zu denken. Gerade an den real existierenden Bildern in ihrem unabläs-
sigen Ringen um Aufmerksamkeit und Hegemonie aber zeigt sich, dass 
das Imaginäre kein homogener Raum ist, in welchem frei flottierende 
Bilder widerstandslos auftauchen und wieder verschwinden, sondern 
ein macht- und herrschaftsförmig organisierter Raum mit spezifischen 
Durchlässigkeiten und Undurchlässigkeiten. Neue Bilder, die in diesem 
Raum zu imaginärer Bedeutung gelangen wollen, müssen sich gegen an-
dere Bilder erst behaupten und durchsetzen. So wird die Kollektivierung 
von Bildern gefördert oder gebremst durch ein gesellschaftliches Kräf-
tefeld aus verschiedenen Akteuren, Interessen, Institutionen, Apparatu-
ren – und Geldflüssen, von denen die Bilderströme zumindest in moder-
nen Gesellschaften maßgeblich getragen werden und in die sie sich am 
Ende, wenn alles nach Plan verläuft, wieder zurückverwandeln.39 Auch 

39	 	Eine Betrachtung der ökonomischen Bedingungen und Mechanismen der 
Bildwirtschaft bietet Bruhn (2003); Untersuchungen zu den sozialen und 
institutionellen Rahmenbedingungen der Bild- und Kunstproduktion finden 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

im Sinne dessen also, was Marx unter diesem Begriff verstanden hätte, 
handelt es sich hier um eine materialistische Theorie des gesellschaftli-
chen Imaginären. 

Wenn auf diese Weise deutlich wird, dass gesellschaftliche Imagination 
in höchst konkreten und umkämpften gesellschaftlichen Räumen statt-
findet und mitten im Alltagsleben der Menschen wurzelt, ihren Konflik-
ten und Verwerfungen, aber auch ihren Verbrüderungen und Vergemein-
schaftungen, so rückt mit dieser Einsicht noch eine dritte Eigenheit einer 
materialistischen Theorie des Imaginären in den Blick. Denn sie erlaubt 
zu denken, dass es – zumindest in modernen, pluralistischen Gesellschaf-
ten – nicht nur einen imaginären Raum der Gesellschaft gibt, sondern 
eine ganze Vielzahl von imaginären Räumen. Zwar geht gesellschaftli-
ches Leben auch in der Moderne mit der »Schaffung einer gemeinsamen 
Welt« (Castoriadis 1975: 605) einher. Die öffentlich zirkulierenden Bil-
der sind zuallererst Inklusionsmedien, die uns am Gemeinwesen teilha-
ben und an der Gesamtgesellschaft partizipieren lassen.40

Zusätzlich zu und unterhalb dieser einen, gemeinsam geteilten Welt 
aber entsteht zugleich eine ganze Vielzahl von kleineren Welten und 
partikularen Gemeinschaften: »Sehgemeinschaften« im Plural, wie Jür-
gen Raab sie in seiner Visuellen Wissenssoziologie (2008) an den Bei-
spielen von Amateurfilmerclubs, Hochzeitsgemeinschaften sowie der 
Hip-Hop-Subkultur mit ihren jeweils eigenen Sujets und visuellen Kon-
ventionen untersucht hat. 

»Die Sehgemeinschaften sind eigenständige ›soziale Welten‹ […]: relativ 
dauerhafte, durch stabile Routinen abgesicherte und voneinander 
unabhängige ästhetische Wahrnehmungs- und Handlungsräume innerhalb 
der visuellen Kultur der Moderne. In ihnen […] wird das technische 
Medium als ›Generator‹, Experimentierfeld und Präsentationsfläche 
für je spezifische audiovisuelle Sehordnungen zum Vehikel der 
Gemeinschaftsbildung. Deshalb nehmen sich diese Gemeinschaften 
auch wie geschlossene Arenen und Märkte aus, auf denen die Filmer mit 
ihren Videos im Wettbewerb zu gleichen oder ähnlichen Akteuren und 
Produkten stehen, auf denen sie sich bewähren müssen und bei ihrem 
Publikum um soziale Akzeptanz ringen« (Raab 2008: 306 f.).

sich darüber hinaus im Umfeld des Production-of-Culture-Ansatzes (vgl. 
Peterson 1976, Peterson/Anand 2004), im institutionalistischen Ansatz der 
Kunstsoziologie bei Arthur Danto (1964), George Dickie (1974) und Ho-
ward S. Becker (1982) sowie in den Studien zum künstlerischen Feld und 
zur »Ökonomie der symbolischen Güter« von Pierre Bourdieu (z. B. 1992, 
1994, 2014).

40	 	Zur ›Inklusion‹ durch Medienkonsum vgl. Suter (2005) sowie Ziemann 
(2011: 224–228), der sogar von einer massenmedialen »Totalinklusion« 
(ebd.) spricht. 

VERBILDLICHUNGSARBEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Anstatt vom einen großen Raum des Imaginären müsste man also besser 
von den Räumen des Imaginären sprechen, von den verschiedenen und 
verschiedenförmig organisierten Zirkulationsräumen der Bilder und den 
Sehgemeinschaften, die sich in diesen Räumen zusammenfinden. 

Die verschiedenen Sehgemeinschaften können wie Subkulturen ne-
beneinander existieren, ohne voneinander Kenntnis zu nehmen; sie kön-
nen sich aktiv voneinander abgrenzen oder miteinander um Mitglieder 
und Anerkennung konkurrieren; vor allem aber können sie ineinander 
verschachtelt sein. Denn man gehört in aller Regel nicht entweder einer 
Subkultur oder der Mehrheitsgesellschaft an, sondern ist gleichzeitig An-
gehöriger einer Subkultur und Mitglied der Mehrheitsgesellschaft.41 So 
leben wir einerseits in einem allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsa-
men Imaginationsraum, andererseits und gleichzeitig aber wenden wir 
uns unterhalb dieses gesellschaftlichen Imaginationsraums in unzählige 
kleinere Räume ab, in denen wir nach anderen Wirklichkeiten Ausschau 
halten als der einen, einheitlichen des Gesamtkollektivs.42 Das materielle 
Bild ist eine der Schnittstellen, an denen sich diese verschiedenen Wirk-
lichkeiten sowohl überschneiden als auch voneinander trennen können. 
Es ist ein Medium imaginärer Vergesellschaftung ebenso wie ein Medi-
um der ›Entvergesellschaftung‹ im Sinne einer Auflösung sozialer Bin-
dungen und Zugehörigkeiten.

An jedes Bild, das in den Blick einer solchen Theorie des Imaginären 
gerät, lässt sich darum die Frage stellen: Welche imaginären Gemein-
schaften bilden sich über das Medium des Bildes? Welche neuen Bezie-
hungen knüpft ein Bild zwischen bereits existierenden Gemeinschaften, 
welche alten Beziehungen löst es auf? Oder einfacher: Wen verbindet, 
wen trennt das Bild? Gefragt werden muss angesichts der Pluralität der 
Bildräume außerdem, wie die Bilder der partikularen Sehgemeinschaf-
ten ihrerseits wieder in den kollektiven Bildraum der Gesamtgesellschaft 
zurückwirken. Gerade darin nämlich erweist sich die politische Spreng-
kraft der Bilder, wenn sie, zunächst entstanden als oppositionelle ›Min-
derheitenbilder‹ am Rand des Sozialen, auf verschlungenen Wegen doch 
noch Eingang finden in die Mitte der Gesellschaft, wo sie die etablierte 
Bilderwelt aufmischen und neue Imaginationen anstoßen. 

41	 	Zum Ineinander von gesellschaftlicher Grundwirklichkeit und partikularen 
»Subwelten« am Beispiel rollenspezifischen Wissens im Zusammenhang ge-
sellschaftlicher Arbeitsteilung vgl. Berger/Luckmann (1966: 148–157); zur 
Entstehung »gesellschaftlicher Subsinnwelten« auch ebd.: 90–94 sowie 
Schütz/Luckmann (2003: 54–68). Zum Phänomen der Subkultur im enge-
ren Sinne einer oppositionellen Gegenkultur vgl. Yinger (1960), Schwendt-
ner (1973) und Reckwitz (2006: 441–630).

42	 	 Ich gehe auf diese Tendenz im nächsten Kapitel (2.3) ausführlich ein. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

2.3 Spiel

2.3.1 Kunst, Spiel, Unterhaltung: Der gesellschaftliche Ort der Bilder

Bilder, so lautete der Grundgedanke des Modells der Imaginationskol-
lektivierung im letzten Abschnitt, stiften imaginäre soziale Räume, in 
denen Menschen einander ›über Bande‹ begegnen können. Insoweit de-
cken sich die Bilder mit jener generellen Tendenz der Kultur, die weiter 
oben (vgl. 2.1.1) im Begriff der ›Angstbewältigung‹ beschrieben wurde: 
Kultur, das ist die kollektiv auf Dauer gestellte Lösung eines Problems, 
die Herstellung von Ordnung und Stabilität im Chaos der Welt. Aber es 
gibt noch eine andere Seite der Kultur – auch und gerade der Bildkultur 
–, die in dieser Angstbewältigungstheorie nicht aufgeht. Ist alles, was der 
Mensch als Kulturwesen in der Welt tut, immer als Problemlösung und 
Stabilisierung zu verstehen? Geht es, wenn wir Bilder betrachten, aus-
schließlich um Übersichtsgewinne und Ordnungszuwächse, um Abbau 
von Unsicherheit und Angst? Und wollen wir uns wirklich nur in die Ge-
sellschaft einklinken, wenn wir Bilder konsumieren, oder wollen wir uns 
nicht wenigstens manchmal auch aus ihr ausklinken und herausträumen, 
um ihre Regeln und Verpflichtungen hinter uns zu lassen? 

Zweifel an der Angstbewältigungstheorie der Kultur meldet der Litera-
turwissenschaftler Albrecht Koschorke in seiner Allgemeinen Erzählthe-
orie (2012) am ähnlich gelagerten Beispiel der Literatur an. Literarisches 
Erzählen, so Koschorke, ist durchaus nicht immer auf Angstminderung 
ausgelegt. Mitunter erzeugen Erzählungen Angstgefühle sogar aktiv, an-
statt sie zu minimieren:

»Aber keineswegs überall hat das Erzählen die Aufgabe, Ängste dadurch 
zu beschwichtigen, dass es ihnen Gestalt und Namen leiht. Ebenso 
wenig antwortet es immer auf ein Verlangen nach Sicherheit und Trost; 
ganze Genres sind darauf spezialisiert, Unsicherheit, Schrecken, Grauen, 
Trostlosigkeit zu verbreiten.« (Koschorke 2012: 11)

Erzählungen wollen nicht durchweg nur ›entängstigen‹, indem sie sta-
bilisierende Sinnkonstruktionen zur Verfügung stellen. Das Erzählen, so 
Koschorke, kann 

»ebensogut in den Dienst des Abbaus von Sinnbezügen gestellt werden, 
etwa durch die Demontage von hegemonialen Sinnzwängen. Als eine in 
hohem Maß formlose Tätigkeit kann es entsprechend gerade die Qualität 
der Formlosigkeit – sei es durch Deformation, sei es durch Auflösung 
verfestigter Sinnformen – im Prozess der kulturellen Semiosis ausspielen. 
In einer Vielzahl von Erzählungen wird Kontingenz keineswegs gebannt, 
sondern geradezu heraufbeschworen.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Auch Bilder, so lässt sich das »Phänomen narrativ bewirkter Desorien-
tierung« (ebd.: 12) übertragen, versichern uns der Welt nicht nur. Ganze 
Genres von Bildern – allen voran die dunkle Phantasmagorie im Klos-
terkeller des Jahres 1798 aus der Einleitung – sind darauf spezialisiert, 
uns aus gewohnten Wahrnehmungszusammenhängen herauszukatapul-
tieren und uns mit fremdartigen, furchterregenden, bisweilen schockie-
renden Eindrücken zu irritieren. An die Stelle symbolischer Prägnanz 
setzen sie symbolische Auflösung, anstatt Ordnung auf Dauer zu stellen, 
bringen sie sie ins Wanken. Sie reißen uns aus dem vertrauten Wohnraum 
der Kultur heraus, um uns in eine archaische Gegenwelt zu entführen, 
beherrscht von wilden Trieben, ungezähmten Begierden und entfessel-
ten Aggressionen, bewohnt von Mördern und blutrünstigen Bestien. Ins-
besondere der Horrorfilm – erst recht der ›postmoderne‹43 ohne Happy 
End – dreht sich voll und ganz um den Einbruch des Chaotischen in die 
geordnete Welt. Und doch bereitet er vielen Menschen Lust, wie auch 
schon die Phantasmagorie im Klosterkeller vielen Menschen Lust berei-
tete. Die Schockbilder sind lustvoll nicht obwohl, sondern gerade weil 
sie uns verunsichern, verwirren und desorientieren. Wie lässt sich diese 
Lust an der Desorientierung, Unordnung und Auflösung des Sinns so-
ziologisch erklären? 

Unverzichtbar erscheint auf den ersten Blick der Hinweis, dass eine 
gewisse Tendenz zur stetig sich steigernden Sensationswirkung bereits 
in der ökonomischen Logik des Bildermarktes als solchem angelegt ist. 
Er folgt dem Prinzip des Spektakulären, der fortwährenden Überbietung 
und Eskalation von Schaureizen und Intensitäten. In der »Ökonomie der 
Aufmerksamkeit« (Franck 1989) regiert die Logik der Konkurrenz, wie 
Christoph Türcke in seiner Philosophie der Sensation treffend ausführt: 

»Jedes Bild, jeder Ton kämpft um sein eigenes Da, und daher fallen 
alle Bilder und Töne immer schneller und heftiger übereinander her. 
[…] Die aktuelle Dosis an Bildern und Tönen von Verletzten, Entstell-
ten, Verängstigten, Fliehenden, Entblößten, Mord- und Sexualszenen, 
die in einer Programmlandschaft gerade Standard ist, kann kaum mehr 

43	 	Der Filmsoziologe Rainer Winter (1991: 217) benennt u. a. zwei Charakteri-
stika des ›postmodernen‹ im Unterschied zum klassischen Horrorfilm: »ob-
sessive Beschäftigung mit der Zerstörung des menschlichen Körpers« und 
»textuelle Offenheit« als Verzicht auf logische und materielle Wiederherstel-
lung der durch den Horror zersetzten Welt. Auf ähnliche Weise fasst Isabel 
Pinedo (1996: 29) die Merkmale des postmodernen Horrorfilms zusammen: 
»The postmodern horror genre constructs an unstable, open-ended universe 
in which categories collapse, violence constitutes everyday life, and the irra-
tional prevails.« Hartgesottenen Gemütern sei The Texas Chainsaw Mas-
sacre (USA 1974, Regie: Tobe Hooper) als idealtypisches Beispiel für einen 
postmodernen Horrorfilm ans Herz gelegt.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

wahrgenommen werden, ohne daß sie als Vorläufer zur nächsthöheren 
Dosis wahrgenommen wird.« (Türcke 2002: 66 f.)

Das eigentliche Rätsel der Lust am Unlustvollen aber kann der Verweis 
auf die Überbietungsmechanismen der Ökonomie am Ende doch nicht 
hinreichend erklären. Warum äußert sich das marktwirtschaftliche Auf-
merksamkeitsdefizitsyndrom der Bilder gerade in Form der Unluststei-
gerung? Und warum bleibt es bei alledem nur eine Minderheit der ge-
sellschaftlich zirkulierenden Bilder, die diesen Weg verfolgt, während ein 
großer Teil der ökonomisch erfolgreichen Bildproduktion, insbesondere 
der Kitsch, ganz ohne diese Überbietungstendenzen auskommt? Augen-
scheinlich lassen sich diese Tendenzen weder mit ökonomischen Erklä-
rungen allein beantworten noch mit einer Theorie der Kultur, die einzig 
auf die produktiven, stabilisierenden Aspekte der Kulturarbeit abhebt. 

Eher schon dürfte es weiterführen, den umgekehrten Weg einzuschla-
gen und die dunkle Seite der Bildkultur gerade von ihrer oppositionel-
len und marginalen Haltung aus zu begreifen – als Phänomen des Au-
ßerordentlichen, das die hegemoniale Ordnung der alltäglichen Kultur 
sekundär kommentiert und für kurze Augenblicke in Frage stellt. Diese 
Bewegung soll im Begriff des Spiels eingefangen werden: Die andere Seite 
der Bildkultur ist Spiel im Unterschied zum Ernst des gesellschaftlichen 
Normallebens, Spiel im Kontrast zu Arbeit. Andererseits ist das Spiel der 
Bilder aber auch selbst wiederum Teil der allgemeinen Kulturarbeit, in 
die es sich nicht nur auf der handwerklichen Ebene der Bildproduktion, 
sondern auch auf der ökonomischen und sozialen Ebene einfügt. Die 
Spielwelten der Bilder sind industriell produziert, das Andere der gesell-
schaftlichen Ordnung ist Teil der Ordnung selbst. 

Wie lässt sich dieses paradoxe Spiel der Bilder genauer bestimmen? 
Eine erste Schneise schlagen die systemtheoretischen Analysen der mas-
senmedialen Unterhaltung und der Kunst bei Niklas Luhmann. Das Sys-
tem der Massenmedien beschreibt Luhmann (1996) zunächst ganz ähn-
lich wie Castoriadis das gesellschaftliche Imaginäre, nämlich als wenn 
schon nicht exklusives, so doch privilegiertes Organ der gesellschaftli-
chen »Konstruktion der Realität« (Luhmann 1996: 95–107). Die Mas-
senmedien vermitteln unsere Wahrnehmung der Wirklichkeit und da-
mit unser Weltverhältnis insgesamt: »Was wir über unsere Gesellschaft, 
ja über die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Mas-
senmedien.« (Ebd.: 9) Sie stiften die »Hintergrundrealität« (ebd.: 83) 
des gesellschaftlichen Lebens, ein soziales »Gedächtnis« (ebd.) von still-
schweigend vorausgesetzten »Realitätsannahmen« (ebd.), die unsere 
Weltwahrnehmung strukturieren und synchronisieren.44 So dienen sie 

44	 	Zur – meistens zeitlich gedachten – Synchronisation der Gesellschaft durch 
Medien vgl. Hickethier (2002) sowie Ziemann (2011: 231 f.), am Beispiel 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

der »Erzeugung einer latenten Alltagskultur« (ebd.: 84), die vor allem ei-
nes bewirkt: keinem Gesellschaftsmitglied das isolierende Gefühl zu ge-
ben, »man lebe in verschiedenen, inkommensurablen Welten« (ebd.: 83). 
Darum beanspruchen die Massenmedien eine regelrechte »Universalzu-
ständigkeit« (ebd.: 37) für sich. Eben weil sie die gesamte Realität der 
Gesellschaft erzeugen, gibt es »keine Sachverhalte, die ihrem Wesen nach 
für die Behandlung in den Massenmedien ungeeignet wären« (ebd.).

Innerhalb dieser Universalzuständigkeit macht Luhmann drei do-
minante Themen- bzw. »Programmbereiche« der Massenmedien aus: 
»Nachrichten und Berichte« (ebd.: 39–57), »Werbung« (ebd.: 60–66) 
und »Unterhaltung« (ebd.: 67–80). Vor allem der Programmbereich der 
Unterhaltung – also die in den Massenmedien gezeigten Spiel- und Fern-
sehfilme, aber auch Serien und Showformate – führt zu den desorien-
tierenden Schockbildern zurück. Denn gerade bei ihnen stößt die Reali-
tätskonstruktionsfunktion der Massenmedien an ihre Grenzen. Anstatt 
Realität zu konstruieren, scheinen derartige Bilder bestehende Realitäts-
konstruktionen eher zu irrealisieren. Schließlich handelt es sich bei ih-
nen um fiktionale Bilder, die gar nicht erst behaupten, gesellschaftliche 
Realitäten zu repräsentieren. Kein Spielfilm, das sagt ja schon der Name, 
gibt sich für Wirklichkeit aus.

Worin, wenn nicht in der Konstruktion von Realität, liegt also die ge-
sellschaftliche Funktion der Unterhaltungsfiktionen? Luhmanns Argu-
mentation führt in zwei verschiedene Richtungen, von denen allerdings 
nur die zweite den eigenständigen Charakter dieser Fiktionen anerkennt. 
Erstens, so heißt es, nimmt die Unterhaltung eben doch »Anleihen« bei 
der »externen Realität« und enthält entsprechende »Verweisungen« 
(ebd.: 67), allein schon um den kognitiven Aufwand der Zuschauer in 
Grenzen zu halten und Wiedererkennbarkeit zu gewährleisten (vgl. ebd.: 
69). Das gilt erst recht für die basale Ebene kognitiver »Schemabildung« 
(ebd.: 130–140), der sich auch ein fiktiver Film typischerweise unter-
wirft, wenn er alltagsweltliche »Kategorisierungen« von Geschehnissen 
»in allgemeineren Begriffen« vornimmt oder das Prinzip der »Kausalat-
tribution« übernimmt, also »die Mitdarstellung von Ursachen und/oder 

des Buchdrucks und der Zeitung auch McLuhan (1964: 20 f., 30). Die se-
mantische Dimension dieser Synchronisierung taucht v. a. in medienkriti-
schen Zusammenhängen auf, wann immer die gegenseitigen Verhaltens-, 
Denk- und Bedürfnisanpassungen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder the-
matisch werden; prototypisch etwa in Horkheimers und Adornos Analyse 
der alles gleich machenden »Kulturindustrie« (Horkheimer/Adorno 1944: 
141–191). – Zum Begriff des ›sozialen‹, ›kulturellen‹ oder ›kollektiven‹ Ge-
dächtnisses vgl. Halbwachs (1939), J. Assmann (1992) und A. Assmann 
(1999); letztere bezieht dabei auch Bilder als Erinnerungsmedien mit ein. 
Explizit bildtheoretische Analysen zur Gedächtnisfunktion der Bilder finden 
sich zudem bei Andreas Schelske (1997: 264–315).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

von Wirkungen der jeweils behandelten Phänomene« (ebd.: 96). Auch 
in den Unterhaltungsfiktionen ist, so Luhmann, »nicht schlechthin alles 
fiktiv« (ebd.: 69).

Zweitens aber, und nur so lässt sich die Lust gerade am fiktiven Anteil 
der Fiktionen befriedigend erklären, beschreibt Luhmann die Unterhal-
tung tatsächlich als eine Art »Sonderrealität« (ebd.), die von der Nor-
malwirklichkeit grundlegend abweicht und eigenen Regeln folgt. Die-
se Sonderrealität lässt sich laut Luhmann in einem »Modell des Spiels« 
(ebd.: 67) analysieren:

»Auch das Spiel ist eine Art von Realitätsverdopplung, bei der die als 
Spiel begriffene Realität aus der normalen Realität ausgegliedert wird, 
ohne diese negieren zu müssen. Es wird eine bestimmten Bedingungen 
gehorchende zweite Realität geschaffen, von der aus gesehen die übliche 
Weise der Lebensführung dann als die reale Realität erscheint.« (Ebd.)

Die Funktion dieser Verdopplung bzw. Spaltung der Welt in Realität und 
Fiktion erklärt Luhmann wiederum aus dem Realitätsanteil der Fikti-
on. Die fiktive Realität, die eben nur teilweise fiktiv ist, erlaubt dem Zu-
schauer »Rückschlüsse auf die ihm bekannte Welt und auf sein eigenes 
Leben« (ebd.: 72). So entsteht die Möglichkeit zum »Vergleich« (ebd.: 
79), gewinnt der Zuschauer also reflexive Distanz, die zur »Arbeit an der 
eigenen Identität« (ebd.: 80) bzw. zur »Selbstverortung in der dargestell-
ten Welt« (ebd.: 79) genutzt werden kann. Was aber, so wäre mit Blick 
auf den Irrealitätsanteil der Fiktionen hier einzuwenden, nützt dem Zu-
schauer eine Selbstverortung in der dargestellten Welt, wenn diese gerade 
nicht (oder allenfalls teilweise) der wirklichen Welt entspricht?

Die Antwort auf diese Frage gibt Luhmann zumindest indirekt selbst, 
wenn er dem Unterhaltungsbereich eine ›strukturelle Kopplung‹ zum 
Kunstsystem attestiert (vgl. ebd.: 85 f.). Wie der Programmbereich der 
Werbung mit dem Wirtschaftssystem verkoppelt ist und das Nachrich-
tenprogramm mit der Politik, so ist die Unterhaltung an das Kunstsys-
tem angelehnt: Sie ist gewissermaßen die »Trivialkunst« (ebd.: 85) der 
Gesellschaft.45 Darum ist es wohl kein Zufall, dass Luhmanns Definition 
von Unterhaltung als ›zweite Realität‹ und ›Spiel‹ seiner ein Jahr zuvor 
veröffentlichen Studie Die Kunst der Gesellschaft (1995) nachgebildet ist. 
Kunst, so heißt es dort, »ist ›spielende‹ Realitätsverdopplung« (Luhmann 
1995: 391, vgl. 138, 229). Offenbar liegt das Rätsel des Irrealitätsanteils 

45	 	Vgl. hierzu auch Gerhard Plumpe (1995: 55), der Luhmanns Herabsetzung der 
Unterhaltung als ›Trivialkunst‹ provokant umkehrt, indem er dem Kunstsy-
stem selbst eine Unterhaltungsfunktion zuschreibt: »Die soziale Funktion der 
Kunst scheint uns ›Unterhaltung‹ zu sein«. Als entsprechender Code des Kunst-
systems ergibt sich daraus die Leitdifferenz »interessant«/»uninteressant« 
bzw. »spannend«/»langweilig« (ebd.: 53).

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

in der Unterhaltung und überhaupt das Rätsel ihrer gesellschaftlichen 
Funktion für Luhmann in der Logik der Kunst begründet.

Wie also analysiert Luhmann das Kunstsystem? Zunächst historisiert 
er die Kunst als Erfindung der europäischen Neuzeit. Wer die gesellschaft-
liche Funktion der Kunst verstehen will, muss sich den Unterschied zwi-
schen der Kunst im heutigen, engeren Sinne und ihren historischen Vor-
läufern vergegenwärtigen: Kunst war nicht immer schon Kunst. Denn 
»das, was wir rückblickend als Kunst wahrnehmen und in Museen stellen, 
[ist] in älteren Gesellschaften eher als Stützfunktion für andere Funkti-
onskreise produziert worden«, bemerkt Luhmann (ebd.: 226) mit Verweis 
auf die »Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst«, die Hans 
Belting (1990) in seiner Studie zum mittelalterlichen Ikonenkult nachge-
zeichnet hatte. Erst mit der funktionalen Ausdifferenzierung des Kunst-
systems seit der Renaissance entsteht Kunst im engeren Sinne, die ihre 
»Zweckdienlichkeit für soziale Kontexte jeder Art (wirtschaftliche, reli-
giöse, politische usw.)« (Luhmann 1995: 227) nach und nach abstreift.46 

An die Stelle kunstexterner Funktionen tritt in der Neuzeit mehr und 
mehr die »ästhetische Funktion« (Mukařovský 1936: 18) als solche: 
eine spezifisch auf Kunsterfahrung um der Kunsterfahrung willen aus-
gelegte Rezeptionsweise, welche die Kunstwahrnehmung wenn schon 
nicht monopolisiert, so doch immer stärker dominiert. Kunst im neu-
zeitlichen Sinne beruht in diesem Sinne auf einer tendenziellen Freistel-
lung des Kunstwerks von anderen sozialen Funktionen. Diese Freistel-
lung geht mit einer, wie Luhmann (1995: 244) sich ausdrückt, »internen 
Blockierung externer Referenzen« einher. Das nachhaltige Befremden, ja 
Unverständnis, das wir Platons Bildethik im Dienste der Politik gegen-
über empfinden (vgl. 1.1.1), hat genau hier seinen Ursprung: Im Gegen-
satz zu den Denkern der Antike binden wir die Kunst nicht mehr an die 
Sphären der Ethik oder der Politik zurück, sondern genießen gerade ihre 
Befreiung von solchen Bindungen. 

Sind Idee und Praxis der ›autonomen‹ Kunst einmal etabliert – Luh-
mann macht die Romantik als historische Schwelle für den endgültigen 
Vollzug dieser Bewegung aus (vgl. ebd.: 270) –, wird das Kunstwerk zur 
in sich abgeschlossenen Wirklichkeit. »Das Kunstwerk etabliert dem-
nach eine eigene Realität, die sich von der gewohnten Realität unter-
scheidet.« (Ebd.: 229) Wie die Unterhaltung vollzieht auch die Kunst 
eine »Spaltung« (ebd.) der Welt, die fortan um eine zweite, »imaginä-
re oder fiktionale Realität« (ebd.) ergänzt wird. Gleichzeitig etabliert 
sich eine grundlegende »Verwendungsdifferenz« (ebd.: 251) zwischen 

46	 	Zu den historischen und sozialstrukturellen Voraussetzungen dieser Entwick-
lung im Italien des 15. Jahrhunderts – zu erwähnen sind hier insbesondere die 
Machtkämpfe der italienischen Fürsten und das damit verbundene Patrona-
gesystem – vgl. Luhmann (1995: 256–261) sowie Warnke (1985).

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Kunstwerken und sonstigen Gegenständen: Man ›tut‹ mit Kunstwerken 
andere Dinge als mit anderen Dingen. Idealtypischerweise tut man so-
gar überhaupt nichts mit Kunstwerken, sondern kontempliert vor ihnen 
in träumerischer Verzückung.

Worin liegt nun die Funktion dieser »andere[n] Ordnung« (ebd.: 237) 
der Kunst für die Gesellschaft? Es ist jedenfalls nicht die Aufgabe der 
Realitätskonstruktion, die Luhmann dem Kunstsystem zuordnet. Er gibt 
aber auch keine andere, vergleichbar konzise Formel an. Stattdessen fällt 
seine Antwort auch dieses Mal wieder zweifach aus. Einerseits, so attes-
tiert er der freigestellten Kunst, vermag sie gerade »mit zunehmender Di-
stanz zu der sonst vorfindbaren Realität Ordnungsmöglichkeiten zu ent-
decken und zu realisieren« (ebd.: 232). Sie ist wirklich nur eine ›andere 
Ordnung‹, nicht das Andere der Ordnung schlechthin: 

»Vielmehr verschärft die Kunst die Differenz zwischen dem Realen und 
dem bloß Möglichen, um dann mit eigenen Werken zu belegen, daß auch 
im Bereich des nur Möglichen Ordnung zu finden sei. […] Die gesell-
schaftliche Funktion der Kunst […] liegt im Nachweis von Ordnungs-
zwängen im Bereich des nur Möglichen.« (Ebd.: 236, 238)

Kunst, so scheint damit gemeint zu sein, schärft den Formsinn; oder, wie 
es in den klassischen ästhetischen Theorien heißt: den Sinn für das Schö-
ne, Gelungene, Wohlkomponierte. So vertritt Luhmann letztendlich also 
eine Ordnungstheorie der Kunst: »Was in der Kunst sichtbar wird, ist 
nur die Unvermeidlichkeit von Ordnung schlechthin.« (Ebd.: 241) Dar-
in trifft er sich mit Cassirer und überhaupt mit der Angstbewältigungs-
theorie der Kultur. Aber auch an diesem Punkt drängt sich wieder jene 
Frage auf, die sich bereits im Feld der Unterhaltung gestellt hatte, der 
Luhmann die Funktion zuwies, zur ›Selbstverortung in der dargestellten 
Welt‹ beizutragen: Wozu soll das gut sein? Oder mit Harry Lehmanns 
Studie zu Luhmanns Theorie des Kunstsystems gefragt: 

»Was könnte schon passieren, wenn die Gesellschaft nicht darüber infor-
miert wird, daß sich auch in fiktionalen Welten Ordnungszusammenhänge 
ausbilden lassen?« (Lehmann 2006: 119)

Parallel zu dieser Argumentation entwickelt Luhmann gleichwohl noch 
eine zweite, geradezu entgegengesetzte Bestimmung der Kunst. Es sei 
die »Funktion der Kunst, etwas prinzipiell Inkommunikables, nämlich 
Wahrnehmung, in den Kommunikationszusammenhang der Gesellschaft 
einzubeziehen« (Luhmann 1995: 227), heißt es in einem der zentralen 
Kapitel von Die Kunst der Gesellschaft. Zwar operiert auch das Kunst-
system, wie alle sozialen Systeme, mit Kommunikationen (vgl. ebd.: 82–
91); gleichwohl bringt es als Medium der Kommunikation etwas ins 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

Spiel, das zumindest der sprachlichen Alltagskommunikation radikal zu-
widerläuft: sinnliche Wahrnehmung bzw. aisthesis. »Kunst ist ein funk-
tionales Äquivalent zur Sprache« (ebd.: 36), so Luhmann: ein Medium 
nicht-sprachlicher Kommunikation. 

»Kunst macht Wahrnehmung für Kommunikation verfügbar, und dies 
außerhalb der standardisierten Formen der (ihrerseits wahrnehmbaren) 
Sprache.« (Ebd.: 82)

Die »Wortkunst« (ebd.: 39) der Dichtung etwa deutet er entsprechend als 
»Umgehung von Sprache« (ebd.). Sie bedient sich der Sprache zwar, wen-
det diese jedoch gegen ihre eigentliche Funktion, indem sie »in einer Wei-
se aufzufallen [versucht], die nicht allein auf dem Verstehen des Gesagten 
beruht« (ebd.: 45). Kunst, so schreibt er an anderer Stelle, vollzieht sich in 
einem »zweckentfremdeten Gebrauch von Wahrnehmungen« (ebd.: 41).

Zur Verwendungsdifferenz von Kunst und Nicht-Kunst gehört also 
auch, dass künstlerische Sprache im Unterschied zur alltäglichen Spra-
che eine »Differenz von Information und Mitteilung« (ebd.: 42) eta
bliert. Wichtiger als die mitgeteilte Information selbst wird die Art und 
Weise, das Wie der Mitteilung – die »Materialität der Worte« (Stäheli 
2000: 152). Wo die herkömmliche ›Gebrauchskommunikation‹ auf eine 
möglichst reibungslose und automatisierte, enggeführte Sequenz von 
Codierung und Decodierung, Mitteilung und Verstehen abzielt, unter-
bricht künstlerische Sprache diese Sequenz. Kunst ist ein »Verfahren, das 
die Schwierigkeit und Länge der Wahrnehmung steigert«, heißt es ganz 
in diesem Sinne in der formalistischen Kunsttheorie Viktor Šklovskijs 
(1916: 16), der Luhmann sich in diesem Punkt anzuschließen scheint.47 
Kunst, proklamiert Šklovskij, soll den eingefahrenen »Automatismus der 
Wahrnehmung« (ebd.) aufbrechen und den Rezipienten aus der Bahn 
werfen. Mit zunehmender Freistellung von anderen Zwecken, so ließe 
sich dieser Gedanke mit Luhmann fortführen, »sucht die Kunst ein ande-
res, nichtnormales, irritierendes Verhältnis von Wahrnehmung und Kom-
munikation« (Luhmann 1995: 42) zu erzeugen. Schon die frühen Vor-
läufer der Kunst vor ihrer eigentlichen Erfindung in der Neuzeit zeugen 
nach Luhmann von dieser Tendenz. Bereits »beim Anfertigen alltäglicher 

47	 	Für eine ausführliche Darstellung der formalistischen Kunsttheorie sie-
he Erlich (1964) sowie Speck (1997), der u. a. die Unterschiede zwischen 
einem stärker auf »Heterogenität« und Störung abzielenden frühen For-
malismus, etwa bei Šklovskij, und einem stärker auf Organizität und Ein-
heit abzielenden, ›strukturalistisch‹ orientierten späten Formalismus, etwa 
bei Mukařovský, herausarbeitet (vgl. Speck 1997: 11–46). Luhmann selbst 
scheint in diesem Sinne beiden Fraktionen zuzugehören, ohne jedoch die 
daraus resultierenden Widersprüche eigens zu thematisieren oder gar auf-
zulösen. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

Gebrauchsgegenstände« kann ein »spielerisches Überschreiten des Not-
wendigen« (ebd.: 226) beobachtet werden. Das kunstvoll geschlagene 
Ornament an einem Messer beispielsweise vermag zu irritieren, sofern 
es den Benutzer vom eigentlichen Gebrauch des Messers ablenkt und ihn 
zur bewundernden Betrachtung verführt.

Die Lust an der Kunst, auch und gerade im neuzeitlichen Sinne, lässt 
sich insofern als verzögerter Abschluss von Kommunikation interpretie-
ren. Das endgültige Verstehen wird aufgeschoben, um in der Zwischen-
zeit das Gesehene umso gründlicher auszukosten.48 Wie schon Kultur 
überhaupt ist auch die Kunst ein Umwegphänomen. Sie eröffnet eine 
Zwischenwelt, in deren Binnenraum die übrige Welt zum Stillstand ge-
bracht und der Betrachtung geöffnet wird, anstatt im Kommunikati-
onsvollzug ›wegprozessiert‹ zu werden. So schreibt Šklovskij über das 
künstlerische Bild:

»Ziel des Bildes ist […] die Herstellung einer besonderen Wahrnehmung 
des Gegenstandes, so daß er ›gesehen‹ wird, und nicht ›wiedererkannt‹.« 
(Šklovskij 1916: 25)

Zusätzlich zu seiner Ordnungstheorie entwickelt Luhmann im Geiste 
Šklovskijs also auch eine ganz anders geartete ›Irritationstheorie‹ der 
Kunstwahrnehmung: Kunst irritiert Kommunikationsvorgänge, indem 
sie deren Erfolg hinauszögert.49 Sie ist anti-effiziente Kommunikation, 
bzw. sie ist effizient gerade in der Verweigerung von Effizienz. Auf diese 
Weise läuft sie der elementaren Disziplin des sozialen Alltagshandelns 
entgegen, das auf eine größtmögliche Reibungslosigkeit von Handlungs- 
und Kommunikationsvollzügen ausgerichtet ist.50 Luhmann selbst denkt 
in diesem Zusammenhang vor allem an sprachliche Kommunikation und 
die »Sinnleitung der Sprache« (Luhmann 1995: 45); es spricht jedoch 
nichts dagegen, auch alle anderen gesellschaftlichen ›Sinnleitungen‹ und 

48	 	Auch die Unterhaltungsprodukte der Massenmedien beruhen auf diesem 
Mechanismus, der hier v. a. als Spannungsmechanismus auftritt (vgl. Luh-
mann 1996: 73 f.): als lustvoll erlebte Verzögerung einer Handlungsauf-
lösung, die möglichst lange offengehalten wird, anstatt gleich zu Beginn 
offenbart zu werden – wie es das alltagsweltliche Gebot effizienter Infor-
mationsübermittlung eigentlich nahelegen würde. 

49	 	Vgl. hierzu auch Lehmann (2006: 156): »Spannend wird es in der Kunst 
[…], wenn das vermeintliche Mißlingen der entsprechenden Kommunika-
tion gerade nicht zum Anlaß genommen wird, zum nächsten Bild in einer 
Ausstellung weiterzugehen«.

50	 	Zur »Befehls- und Ordnungsfunktion« von Kommunikation bei Luhmann 
vgl. Stäheli (2000: 117–123), der sich dabei u. a. auf Deleuze/Guattari 
(1980: 106–120) stützt; zur Widerständigkeit der Kunst gegen die ›Sinnlei-
tung der Sprache‹ auch Stäheli (2000: 150–152).

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

Disziplinierungen in diesen Befund mit einzubeziehen. Gerade in der 
spielerischen Lust an der Verzögerung des Sinnverstehens jedenfalls liegt 
für Luhmann – der hier ausnahmsweise einmal Sigmund Freud zu para-
phrasieren scheint51 – die spezifische Leistung der Kunst: 

»Die in der Wahrnehmungswelt vorhandenen Bewegungsfreiheiten wer-
den gegen die Engführungen der Sprache wiederhergestellt.« (Ebd.: 227)

Kunst schafft Freiräume außeralltäglicher Erfahrung, in denen das Sub-
jekt sich ungezwungener bewegen kann als im Alltags- und Arbeitsle-
ben. Sie etabliert Freiräume gegenüber den Engführungen der Sprache, 
aber auch, so wäre hinzuzufügen, gegenüber den Engführungen der Ge-
sellschaft überhaupt.

Weniger als ein Funktionssystem im engeren Sinne ist das Kunstsys-
tem also eigentlich ein ›Reflexionssystem‹ der Gesellschaft, wie Lehmann 
(2006: 82–84) es in seiner Studie zu Luhmanns Kunsttheorie genannt hat. 
Das Kunstsystem liegt insofern quer zu den übrigen Funktionssystemen, 
weil seine Funktion gerade darin besteht, sich abweichend – um nicht zu 
sagen: defätistisch – zu den Engführungen der übrigen Funktionssysteme 
zu verhalten. In diesem Sinne kommentiert Kunst die Realitätskonstrukti-
onen der Gesellschaft gleichsam von außen, weil sie nicht in jener Sprache 
verfasst ist, in der die Gesellschaft sich normalerweise verständigt. Das 
unterscheidet sie grundlegend zum Beispiel vom Zeitungskommentar, der 
in der Sprache der üblichen Realitätskonstruktionen, also im »normalen 
Gebrauchssinn« (Luhmann 1995: 47) von Sprache verfasst ist. Kunst hin-
gegen spielt mit diesem Gebrauchssinn und setzt ihn außer Kraft.

Der moderne Ort der Kunst im Gesamtgefüge der Gesellschaft ist eben 
hier, in diesem Spiel als Ausnahme zum Ernst des Alltags, zu suchen. Die 
Werke der Kunst sind Spielwiesen des Sozialen, in denen die Zwänge 
und Sinnleitungen der Alltagswirklichkeit außer Kraft gesetzt sind, um 
innerhalb der Gesellschaft aus der Gesellschaft und ihren Regeln auszu-
steigen. Nichts anderes war gemeint, als Adorno (1970: 19) die Kunst 
in seiner Ästhetischen Theorie einmal als »die gesellschaftliche Antithe-
sis zur Gesellschaft« bezeichnete.52

51	 	Vgl. die beinahe wortidentische Passage aus Der Witz und seine Beziehung 
zum Unbewußten (1905a: 121), in der Freud die Lust am Witz in den »Wie-
derherstellungen alter Freiheiten« ausmacht – auch dort in Opposition ge-
gen die Sinnleitungen der Sprache im Speziellen (vgl. ebd.: 113, 119) und 
die Kultur mit ihrem »Zwang der intellektuellen Erziehung« (ebd.: 121) im 
Allgemeinen.

52	 	Vgl. hierzu den verwandten Gedanken in Christoph Menkes Die Kraft 
der Kunst (2010: 14): »Die Kunst ist [...] das Feld einer Freiheit nicht im 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

2.3.2 Bilder als Ausbruch aus der Wirklichkeit:  
Eine Spieltheorie der Kultur 

Es ist nicht weit von der Beschreibung der Kunst als Lockerung von 
Alltagszwängen hin zur entsprechenden Übertragung auf das Feld der 
Unterhaltungsbilder bzw. der ›Trivialkunst‹, wie Luhmann sie allzu he-
rablassend genannt hatte; »kommerzielle Kunst« im Unterschied zu »rei-
ne[r] Kunst« (Bourdieu 1994: 182–186) wäre vielleicht der neutralere 
und bessere Ausdruck.53 Ihr gemeinsamer Nenner jedenfalls kann im 
Modell des Spiels gesucht werden, das Luhmann sowohl für die Kunst 
(vgl. 1995: 391) als auch für die Unterhaltung (vgl. 1996: 67) geltend 
macht. Nimmt man dieses bei Luhmann selbst nicht weiter ausgeführte 
Modell ernst, kann man es zu einer Spieltheorie der Kultur weiterspin-
nen, mit deren Hilfe sich nicht nur das scheinbare Rätsel der Lust am Ir-
realen weiter aufklären, sondern auch die Theorie der Kultur insgesamt 
neu akzentuieren lässt. Denn die Spieltheorie der Kultur ist die radikale 
Gegenthese zur ›Angstbewältigungstheorie‹ in all ihren Varianten, auch 
wenn sie diese, wie sich zeigen wird, eher ergänzt denn zu ersetzen im-
stande ist. Sie lässt sich anhand der »surrealistischen Spieltheorie« (Ebe-
ling 2009) des französischen Soziologen und Durkheim-Schülers Roger 
Caillois und dessen Werk Die Spiele und die Menschen (1958) entwi-
ckeln. Im Unterschied zu anderen Theorien des Spiels – darunter Johan 
Huizingas Homo Ludens (1938) – rückt Caillois nämlich gerade die ord-
nungswidrigen, sinnzerstörenden und antikulturellen Aspekte des Spiels 
in den Blick.

Zunächst beschreibt Caillois das Spiel – ganz ähnlich wie Huizin-
ga (vgl. 1938: 15–22), aber auch wie die Entführungstheorie des Bildes 
(vgl. 1.3.1) – als »eine abgetrennte und sorgfältig von dem übrigen Da-
sein isolierte Beschäftigung« (Caillois 1958: 13), die in einem eigenstän-
digen »Spielraum«, das heißt »in räumlich und zeitlich genau festgeleg-
ten Grenzen« (ebd.) stattfindet. Es hat »seinen Sinn nur in sich selbst« 
(ebd.). Anders als Huizinga, der vor allem die Regelhaftigkeit des Spiels 
und seine innere Ordnung betont54, legt Caillois auch einen Akzent auf 

Sozialen, sondern vom Sozialen; genauer: der Freiheit vom Sozialen im So-
zialen.«

53	 	 Im Sinne dieses weiten, nicht auf ›Hochkultur‹ beschränkten Kunstbegriffs 
trenne ich ›Kunst‹ und ›Unterhaltung‹ von jetzt an nicht mehr scharf von-
einander; wo immer von ›Kunst‹ die Rede ist (insbesondere im psychoana-
lytischen Teil, v. a. in Kap. 3.2), sind die Unterhaltungsbilder in der Regel 
miteingeschlossen – und umgekehrt. 

54	 	Vgl. beispielsweise Huizinga (1938: 19): »Es [das Spiel] schafft Ordnung, 
ja es ist Ordnung. In die unvollkommene Welt und in das verworrene Le-
ben bringt es eine zeitweilige Vollkommenheit. Das Spiel fordert unbedingte 
Ordnung. Die geringste Abweichung von ihr verdirbt das Spiel, nimmt ihm 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

die regellosen Spiele etwa der kleinen Kinder, die mit Puppen oder Fi-
guren spielen, sich verkleiden und verstellen oder in Tiere und Lokomo-
tiven verwandeln (vgl. ebd.: 14). Durchaus nicht alle Spiele sind »gere-
gelt« (ebd.), manche von ihnen beruhen im Gegenteil auf einem Prinzip 
der »freie[n] Improvisation« (ebd.: 15). Vor allem aber lenkt Caillois 
den Blick auf jene Form der Spiele, in denen die Ordnung nicht nur ab-
wesend ist, sondern geradezu in Frage gestellt wird: Spiele, in denen die 
Erfahrung der Kontingenz, des Zufalls, des Sinnverlusts im Mittelpunkt 
steht oder die sogar die rauschhafte Verausgabung und Zerstörung des 
Sinns selbst zum Gegenstand haben.

Insgesamt unterscheidet Caillois vier Grundtypen von Spielen (vgl. 
ebd.: 18–46). Die Glücksspiele am Familientisch oder im Spielcasino be-
zeichnet er als alea (lat.: »Würfel«), weil in ihnen der Würfel, also der 
Zufall, über den Spielverlauf und sein Ergebnis entscheidet (vgl. ebd.: 
24–27). Auch im aleatorischen Spiel herrschen Regeln, sie sind sogar 
besonders wichtig, um betrügerische Eingriffe in das Zufallsergebnis zu 
unterbinden. Aber kraft der Zufallsentscheidung ist zugleich eine unhin-
tergehbare Freiheit in das Spiel eingelassen, die jede menschengemachte 
Ordnung, jede menschliche Intention und jeden Kontrollversuch durch-
kreuzt. Das gilt nicht zuletzt auch für die Sozialordnung der Gesellschaft 
selbst als jene elementare Ebene der Kultur, die durch das Glücksspiel für 
kurze Zeit aufgehoben wird: 

»Es bringt dem glücklichen Spieler unendlich viel mehr ein, als ihm 
ein Leben voller Arbeit, Disziplin und Anstrengung gewähren könnte. 
Alea erscheint wie eine unverschämte Verhöhnung jeder persönlichen 
Leistung.« (Ebd.: 25)

Vor dem »blinden Spruch des Schicksals« (ebd.: 26) sind alle Menschen 
gleich. Die »natürlichen oder erworbenen Überlegenheiten der Indivi-
duen« (ebd.) sind vorübergehend ausgesetzt. Wenn Schiller (1795: 85, 
87) davon spricht, dass der spielende Mensch in den Zustand »Null« 
zurückkehrt, dann ist das Glücksspiel die greifbarste Form, in der die-
ser Nullzustand als radikale Abwesenheit gesellschaftlicher Form auf-
treten kann.

seinen Charakter und macht es wertlos.« Aus dieser Ordnungsleistung er-
klärt Huizinga den Lustgewinn und die Schönheit des Spiels: »Das Spiel […] 
hat eine gewisse Neigung, schön zu sein. Der ästhetische Faktor ist vielleicht 
identisch mit dem Drang, eine geordnete Form zu schaffen, die das Spiel in 
allen seinen Gestalten belebt.« (Ebd.) Explizit erwähnt er auch die Spiele der 
»Verbildlichung« in Mythos und Kunst, an denen er jedoch ebenfalls nur die 
geordneten Züge betont (vgl. ebd.: 133–160). Selbst im Krieg sieht Huizinga 
noch eine »geregelte Ordnung« (ebd.: 101), obgleich er an dieser Stelle gewis-
se »Grenzen der Gültigkeit« (ebd.: 113–115) seiner Theorie ahnt. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Neben den aleatorischen Glücksspielen gibt es die Geschicklichkeits-
spiele des agôn, die Maskenspiele der mimicry und die rauschhaften 
Spielformen des ilinx. Die vier Formen können sich mischen, dennoch 
folgt jede Form zunächst einer eigenen Logik. Der agôn (gr. »Wett-
kampf«) etwa ist am weitesten vom Glücksspiel entfernt (vgl. Caillois 
1958: 27). Zwar wird auch im Sportwettkampf eine »künstliche Gleich-
heit der Chancen« (ebd.: 21) hergestellt, aber für die Verwirklichung 
dieser Gewinnchancen geben das Können und das Geschick der Wett-
kämpfer den Ausschlag. Darum darf sich der Sieger eines Geschicklich-
keitsspiels den Erfolg als eigene Leistung zurechnen, während er im ale-
atorischen Spiel lediglich vom Glück ›begünstigt‹ wurde. Die Lust am 
Glücksspiel, so Caillois, »setzt Verzicht auf den Willen und passive Hin-
gabe an das Schicksal voraus« (ebd.: 25). Der Mensch erfährt – und be-
jaht – sich in ihm als ein dem Zufall überantwortetes, willenloses, ohn-
mächtiges Wesen.

Aus dieser Gegenstellung des aleatorischen Spiels zum agôn erklärt 
sich bereits ein Teil dessen, was die spielerische »Lust am Unsinn«, wie 
Freud (1905a: 118) sie im Zusammenhang mit dem Witz einmal ge-
nannt hat, ausmachen könnte. Wir genießen im aleatorischen Kontroll-
verlust die Entbindung von der Verantwortung, die uns das alltägliche 
Leben auferlegt, das ja selbst agonale Züge trägt (vgl. Caillois 1958: 71–
76). Im Glücksspiel erledigt das Schicksal die Arbeit für uns, sei es zum 
Guten oder zum Schlechten. Aufgrund seiner maximalen Offenheit ist 
es spannend, zugleich aber auch ent-spannend, denn wir müssen so gut 
wie nichts tun dabei. 

»Der Spieler verhält sich hier völlig passiv. […] Er wartet zwischen 
Furcht und Hoffnung nur auf den Schicksalsspruch.« (Ebd.: 25)

Auch in den anderen beiden Formen des Spiels – mimicry und ilinx – 
findet sich dieses entspannende, entlastende Moment wieder. Als mi-
micry bezeichnet Caillois die Spiele der Verkleidung und der Maskera-
de. In ihnen schlüpft der Mensch in andere Rollen und nimmt fremde 
Identitäten an. Er verlässt sein alltägliches Ich, um ein anderes zu spie-
len: »Der Mensch vergißt, verstellt sich, er entäußert sich vorüberge-
hend seiner Persönlichkeit.« (Ebd.: 28) Insbesondere die Lust am The-
ater beruht – vor allem für den Schauspieler, aber auch für den in die 
Schauspielwelt entführten Zuschauer – auf dieser Erfahrung der Iden-
tifikation mit einer fremden Rolle und dem Vergessen der eigenen Iden-
tität (vgl. ebd.: 30).

Gerade in den frühen Gesellschaften ist die Maskerade wiederum eng 
mit der vierten Form des Spiels verbunden, dem Rausch und der Ekstase 
– ilinx (vgl. ebd.: 32–36). Der Begriff ist das griechische Wort für »Was-
serstrudel« (ebd.: 34), von dem sich auch »der Ausdruck vertige (ilingos) 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

etymologisch ableiten läßt« (ebd.), also der Vertigo als Schwindel, der 
beim Drehen um die eigene Achse entsteht (vgl. Ebeling 2009: 149). Ilinx 
wird erzeugt durch die Fahrgeschäfte und »Schwindelmaschinen« (ebd.: 
148) auf dem Jahrmarkt, durch Karussells und Achterbahnen (vgl. Szabo 
2006), aber auch durch ekstatischen Tanz oder Drogenkonsum. Sein Re-
sultat ist »Verwirrung« (Caillois 1958: 32) – man weiß nicht mehr, wo 
oben und unten ist. Die von Caillois angeführten Beispiele für ilinx sind 
mehrheitlich physischer Natur, es existiert aber auch »ein Rausch mo-
ralischer Art, eine plötzliche das Individuum ergreifende Besessenheit« 
(ebd.: 33), die mit der Entfesselung ›wilder Energien‹ einhergehen kann, 
etwa »mit dem normalerweise unterdrückten Hang zur Unordnung und 
zur Zerstörung« (ebd.: 33). 

Wo lässt sich in dieser Einteilung der Spiele das Bild verorten? Von 
allen Formen des Spiels besitzt die mimicry zweifellos die stärksten Be-
rührungspunkte zum Bild (vgl. Szabo 2006: 91–126). Wie das Bild, so ist 
auch das ›Schau-Spiel‹ mit der Maske die »Erfindung einer zweiten Rea-
lität« (Caillois 1958: 31), eines »geschlossenen, konventionellen und in 
gewisser Hinsicht fiktiven Universums« (ebd.: 27). Wie das Bild entführt 
uns auch die mimicry in eine andere Welt, und man »muß der Einladung 
Folge leisten« (ebd.: 32), um sich in sie hineinziehen zu lassen. Darin liegt 
geradezu das Auszeichnungsmerkmal der mimicry gegenüber den ande-
ren Spielen: Nur sie erzeugt fiktive Zeichenwelten des Als-Ob, während 
es in den anderen Formen nicht um Zeichen, sondern um die Sache selbst 
geht. Die agonale Konkurrenz der Sportwettkämpfer ist nicht bloß in-
szeniert, die Schwindelgefühle des ilinx werden körperlich empfunden, 
und die Gewinnfreude im aleatorischen Glückspiel ist real, selbst wenn 
der Gewinn nur in Spielgeld ausgezahlt wird. 

Alea und ilinx (vom agôn ganz zu schweigen) sind zunächst also keine 
bildhaften Spiele. Repräsentation und Fiktionalität – oder gar Visualität 
– spielen dort keine oder allenfalls eine untergeordnete Rolle. Fragt man 
andererseits jedoch nach dem Geheimnis jener Lust an der Unordnung, 
die zumindest in einigen Bilderfahrungen gezielt aufgesucht wird, bieten 
alea und ilinx die entscheidende Antwort. Denn es sind eben diese bei-
den Momente, die uns – innerhalb des fiktiven Rahmens der mimicry – 
bei den Exzessen der Kunst und der Unterhaltung in den Bann schlagen. 
Im Grunde besitzt jedes Bild gewisse Anteile von alea, sofern es über uns 
kommt wie ein Schicksal des Auges. Das Bild schreibt uns seine Ansicht 
vor, es bewirkt eine Fremderfahrung, die sich machtvoll aufdrängt; schon 
Wiesing hatte diesen Konfrontationsaspekt der Bilderfahrung themati-
siert (vgl. 1.2.1). Im Bildersehen, so lässt sich mit Caillois ergänzen, sind 
wir keine vollständig autonomen Subjekte. Das schließt nicht aus, dass 
wir subjektive Freiheiten besitzen, wie wir mit der Fremderfahrung des 
Bildes umgehen, wie wir das Gesehene interpretieren, ob wir es einge-
hender studieren oder uns von ihm abwenden. Stets aber verhalten wir 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

uns zum Bild als einer fremden Sache, die uns solche Eigentätigkeiten 
erst sekundär zugesteht. Das Bild ist aleatorisch, weil es uns seine Prä-
senz und seine Wirkungen aufzwängt und uns im selben Zuge als sou-
veräne Subjekte entmachtet.

Vor allem aber ist das Bild eine rauschhafte Veranstaltung, so statisch 
es auf den ersten Blick auch wirken mag. Die Bewegung entsteht, sobald 
wir uns, angeregt durch das Bild, in die dargestellte Welt der Fiktion ent-
führen lassen und das Gesehene mit eigenen Gedankenbewegungen aus-
füllen; wenn wir uns vom ›Rätselcharakter der Kunstwerke‹ in geistigen 
Taumel versetzen oder uns von ihrer technischen Virtuosität in Verzü-
ckung schlagen lassen. Dabei ist die Schwindelerfahrung durchaus nicht 
den Bildern der Kunst im engeren Sinne vorbehalten und für sie noch 
nicht einmal besonders typisch, vergleicht man sie mit den wesentlich 
stärker auf Schwindel- und Faszinationseffekte angelegten Bildern des 
Unterhaltungskinos. Vom klassischen ›Vertigo-Effekt‹55 aus Alfred Hit-
chcocks Vertigo (USA 1958) bis hin zu den überwältigenden 3D-Effek-
ten in Avatar (USA 2009, Regie: James Cameron) sind die Special Ef-
fects des Hollywoodkinos geradezu prototypisch dem einen großen Ziel 
unterstellt, uns bis auf die Ebene der körperlichen Erfahrung hinab in 
»Chockwirkung« (Benjamin 1936: 39) zu versetzen.

Man muss also nicht erst die oft konstatierte Ähnlichkeit zwischen Ki-
noerfahrung und Hypnose bemühen (vgl. z. B. Kracauer 1960: 215–233), 
um auf den Zusammenhang von Kino und Rausch zu stoßen. Schon die 
äußere Gestalt der Kinoapparatur mit ihren gigantischen Ausmaßen und 
ihrer auf Bearbeitung der Sinne ausgelegten Technik gibt deutlich genug 
die Verwandtschaft zu den Schwindelmaschinen der Jahrmärkte zu er-
kennen, von denen das Kino an seinem historischen Ursprung ohnehin 
abstammt.56 So trifft auch auf die Bilder des Spielfilms zu, was Caillo-
is über die Fahrgeschäfte auf den Rummelplätzen und in den Vergnü-
gungsparks schreibt: 

»Um derartigen Sensationen die Intensität und Brutalität zu verleihen, 
die nötig ist, den Organismus der Erwachsenen zu betäuben, mußte man 
gewaltige Maschinerien erfinden.« (Caillois 1958: 35)

Längst sind die physischen Wirkungen, die Caillois diesen Schwindelma-
schinen zuschreibt – »Sturz oder Schweben im Raum, rapide Rotation, 

55	 	Zur technischen Umsetzung dieses Effekts – er kommt zustande durch 
eine schnelle Vorwärtsfahrt der Kamera bei gleichzeitigem Zoom-Out des 
Objektivs – vgl. Monaco (1977: 74 f.), zur Filmgeschichte des Vertigo-Effekts 
im weiteren Sinne als »Schwindel und Ekstase« auch Koebner (2003). 

56	 	Zur Vorgeschichte des Films im ›Wanderkino‹ mit Schaubuden und 
Guckkästen vgl. Hick (1999: 216–235), Szabo (2006: 121–126) und 
Garncarz (2009). 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Gleiten, Geschwindigkeit, Beschleunigung«, aber auch der erwähnte 
»Rausch moralischer Art« als »Hang zur Unordnung und zur Zerstö-
rung« (ebd.: 33) – zu festen Markenzeichen der Hollywoodästhetik ge-
worden. Wie auf der Kirmes ist es das Rauscherlebnis um seiner selbst 
willen, das im Kinospektakel gesucht und gefunden wird.

Was bereitet uns an diesen Schwindeleien solche Lust? Warum wird 
die ›Brutalität‹ der Sinneserschütterung sowohl auf dem Rummelplatz 
als auch im Kino als lustvoll empfunden? Warum lassen wir uns gefal-
len, was der sowjetische Regisseur Sergei Eisenstein (1924: 15) bereits 
zu Anfang des 20. Jahrhunderts als unerbittliche Parole der Filmema-
cher ausgerufen hatte: die »Bearbeitung des Zuschauers in eine bestimm-
te Richtung« durch eine »Anordnung von Schlagbolzen«, die bestimm-
te »Druckausübungen« auf den Zuschauer bewirkt, sprich ihm auf den 
Sinnesapparat einhämmert? Es ist die Kombination aus alea und ilinx, 
die diese Lust erklären kann. Im Schwindelerlebnis werden alle Men-
schen gleich, und sie werden gleichermaßen aus ihrer gewohnten Ord-
nung herausgerissen. Einer gut gemachten ›Anordnung von Schlagbol-
zen‹ können sich Reiche so wenig entziehen wie Arme, Gebildete so 
wenig wie Ungebildete, Frauen so wenig wie Männer.57 Im egalisierenden 
Erfasstwerden durch den Effekt wird die umliegende Welt wenn schon 
nicht komplett vergessen, so doch aus dem Blick gerückt. Die Strukturen 
der Alltagswelt sind durch den kinematischen »Kult der Zerstreuung« 
(Kracauer 1926) in Stücke zerschlagen; die Gedanken an das eigene Le-
ben, an Sorgen und Ängste für kurze Zeit vertrieben zugunsten jener alles 
vereinnahmenden »Angstlust« (Balint 1959), die dank der ästhetischen 
Distanz am Ende doch nie wirkliche Angst erzeugt, sondern sie lediglich 
ankitzelt im Schutze des Kinosessels.

Der populärkulturelle Hang gerade zur Zerstörungsorgie, wie er nicht 
nur im Horror- und Actionfilm zelebriert wird, ist vor diesem Hinter-
grund womöglich nicht ohne tiefere Bedeutung. Vielleicht ist es die Kul-
tur als solche, die hier so lustvoll zerlegt und zertrümmert wird. Die 
Bildexzesse der Unterhaltung sind das Gegengift zur allzu gesitteten 
Hochkultur, der Gegenangriff auf die kulturelle Ordnung mit ihren Re-
geln, Normen und Strukturen. Schon die Hochkultur selbst kommt nicht 
ohne sie aus: Auch in König Ödipus oder in Hamlet werden Zerstö-
rungsorgien zelebriert und einem auf spektakuläre Unterhaltung geson-
nenen Publikum vor Augen gestellt; durchweg mit der erklärten Absicht, 

57	 	Dies heißt andererseits nicht notwendig, dass alle Gruppen in derselben Weise 
auf diese ›Anordnung von Schlagbolzen‹ reagieren. Schon die Abbildung 
von Robertsons Phantasmagorie im Klosterkeller in der Einleitung (Abb. 1) 
offenbart hochgradig geschlechtsspezifische Verhaltensmuster: Die Männer 
springen auf und ziehen ihre Waffen, die Frauen geben sich Schwächeanfällen 
oder Verzückungen hin.

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

»Jammer und Schaudern« hervorzurufen und intensive »Erregungszu-
stände« auszulösen, wie Aristoteles in seiner Poetik (Poet. 1449, 25) die 
Wirkung des Dramas auf die Seele zumindest in diesem Punkt nicht we-
sentlich anders beschreibt als Eisenstein diejenige des Kinos.

Wenn es stimmt, dass der Wunsch nach dem Bildexzess eine Gegenbe-
wegung gegen die Exzessfeindlichkeit der Kultur darstellt – eine »Rache 
für die tausend Zwangsregeln und Verbote« (Caillois 1958: 94) –, dann 
ist er somit ein weiterer Beleg für die Relevanz dessen, was oben als ›Kul-
turmechanismus‹ beschrieben wurde (vgl. 2.1.2). Es ist die kulturelle Ord-
nung selbst, die das sekundäre Folgebedürfnis erzeugt, aus eben dieser 
Ordnung wieder auszubrechen. »In der anderen Welt des Spiels kann sich 
der Spielende von der Witzlosigkeit des Alltags erholen«, formuliert Hein-
rich Popitz diesen Zusammenhang in seiner Studie über Das Spielen (1994: 
28). Der Spielende, so Popitz, »kann die Pedanterie von alltäglichen Inter-
aktionsregeln vergessen« (ebd.). Gerade die Überraschungsmomente der 
ästhetischen Schockerfahrung im Kino lassen sich damit in ihrem Lust-
gewinn plausibel machen. Wenn das »Grundprinzip sozialer Ordnung« 
in der »Herstellung von Voraussehbarkeit des Handelns« (ebd.: 27) liegt, 
dann erheben die Spiele das exakte Gegenteil dieses Grundprinzips zu ih-
rer Maxime: die »Nicht-Voraussehbarkeit von Handlungen« (ebd.). Mit 
den überwältigenden, schockhaften Spezialeffekten wird ein Grundprinzip 
der Gesellschaft selbst in Frage gestellt, und eben in dieser Infragestellung 
und partiellen Außerkraftsetzung der gesellschaftlichen Regelwerke, sozu-
sagen in der anarchischen Dimension des Spiels, liegt der tiefere Genuss. 
So beschreibt aus Sicht der Cultural Studies auch John Fiske das Verhält-
nis von ›pleasure and play‹ in den Vergnügungen der Unterhaltungskultur:

»One of the pleasures of play is its ability to explore the relationships 
between rules and freedom. Rules are the means by which social con-
trol is exercised, and result in a social order that works to control the 
disruptive, anarchic forces of nature. Play enacts the opposition between 
freedom and control, between nature and culture.« (Fiske 1987: 233)

Die Spielwelten der Bilder, der Kunst und der Unterhaltung sind gewis-
sermaßen Entlastungen von der Entlastung durch die Kultur, die ihrer-
seits als Belastung empfunden wird. Sie sind Problemlösungen zweiter 
Ordnung, Bearbeitungen der durch die Kulturarbeit erzeugten Folgepro-
bleme der Kultur. Man könnte auch sagen: Das Spiel der Bilder ist die 
Kur gegen das Unbehagen in der Kultur. Das aber heißt, dass in diesem 
Spiel die Kultur sich gegen sich selbst wendet. Nicht durchgehend, aber 
zumindest in einigen – und durchaus typischen – Bildsituationen nimmt 
Kultur die Form einer Rebellion gegen sich selbst an.

Dirk Baecker hat eine eigene Kulturtheorie auf diesem Gedanken auf-
gebaut, wenn er vom »Einspruch der Kultur gegen die Strukturen der 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Gesellschaft« (Baecker 2000: 81) spricht. Kultur ist für Baecker eine 
Form des Widerstands gegen die »Erfahrung der Eigengesetzlichkeit der 
Gesellschaft« (ebd.: 120). Im Widerstand der Kultur gegen die Gesell-
schaft (bzw. in meiner Begriffsverwendung: gegen sich selbst) wird die 
Ordnungsleistung der Kultur rückgängig gemacht oder wenigstens zeit-
weise außer Kraft gesetzt. Es werden Unbestimmtheiten eingeführt in 
eine Ordnung, die von sich aus eher auf die Vermeidung und Eliminie-
rung von Unbestimmtheiten aus ist:

»Kultur ist sozusagen der universell gewordene dritte Wert, das tertium 
datur als Einspruch gegen alles, was diese Gesellschaft in Form des 
Entweder-Oder zu bringen können glaubt. […] Kultur ist der Einwand 
des tertium datur gegen die Zweiwertigkeit aller Unterscheidungen.« 
(Ebd.: 106 f.)

Was sich schon mit Luhmanns Analyse der nicht-sprachlichen Kommu-
nikation des Kunstwerks angedeutet hatte, wird bei Baecker noch weiter 
zugespitzt. Kultur (im Sinne des ›Einspruchs‹) beruht auf »ästhetischen 
Kommunikationen« (ebd.: 129) – Kommunikationen also, die im frei-
gestellten Schutzraum der ästhetischen Funktion auf eindeutige Festle-
gungen verzichten dürfen und mit Sinn eher spielen als ihn fixieren. Be-
reits Schiller hatte das Spiel als ›fröhliches Drittes‹ charakterisiert, das 
den Menschen aus den »Fesseln aller Verhältnisse« befreit: 

»Mitten in dem furchtbaren Reich der Kräfte und mitten in dem heiligen 
Reich der Gesetze baut der ästhetische Bildungstrieb unvermerkt an 
einem dritten fröhlichen Reiche des Spiels und des Scheins, worin er dem 
Menschen die Fesseln aller Verhältnisse abnimmt und ihn von allem, 
was Zwang heißt, sowohl im physischen als im moralischen entbindet.« 
(Schiller 1795: 121)

Im Spiel löst sich der Einzelne aus den Bindungen der physischen Natur 
und aus den »Gesetzen« der Gesellschaft. Und zumindest im Hinblick 
auf letztere lässt sich feststellen, dass sich die ›Bewegungsfreiheiten‹, wie 
Luhmann sie mit Freud genannt hatte, nicht zuletzt als Freiheiten des 
Individuums erweisen, das sich gegen die Gesetze der Gesellschaft zu 
Wort meldet:

»Als Kurzformel dessen, was die Kultur in einer Gesellschaft leistet, kann 
man daher formulieren, daß sie die Differenz von Mensch und Gesellschaft 
in der Gesellschaft beobachtbar macht« (Baecker 2000: 125).

Kunst und Unterhaltung operieren in diesem Sinne an der »Nahtstel-
le psychischer und sozialer Systeme« (Luhmann 1995: 83). Sie vermit-
teln zwischen beiden, indem sie den Einspruch des Einzelnen gegen die 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Kultur artikulieren und so die Spannung zwischen beiden »beobacht-
bar« machen. Denn das »Unbehagen in der Kultur«, so hatte bereits 
Freud den Titel seiner Schrift verstanden wissen wollen, ist das Unbe-
hagen des in der Kultur lebenden Einzelnen an der Kultur (vgl. Freud 
1930: 217–228).

Und doch, darin liegt die eigentümliche Paradoxie der Kultur als Ein-
spruch, besteht ihre besondere Leistung eben darin, dass sie dem Einzel-
nen die Notwendigkeit einer realen individuellen Auflehnung auch wie-
der abnimmt, indem sie die Formen des individuellen Einspruchs gegen 
die Gesellschaft ihrerseits gesellschaftlich produziert oder zumindest in 
Umlauf bringt. »Kultur ist eine gesellschaftliche Ressource selbst«, be-
tont Baecker (2000: 85). Sie ist ein Mittel, sich innerhalb der Gesellschaft 
und mit den Mitteln der Gesellschaft von ihr zu befreien oder wenigstens 
zu distanzieren. Der Begriff ›Kulturindustrie‹ erscheint vor diesem Hin-
tergrund vielleicht als gar zu selbstverständliche Bezeichnung für eine 
höchst bemerkenswerte Konstruktion der Gesellschaft, die ihren Mit-
gliedern die Kur gegen eine Krankheit verkauft, die sie selbst erst verur-
sacht hat. Überaus treffend pointiert Terry Eagleton diesen perfiden Zug 
der Kultur in Anlehnung an den klassischen Vorwurf, den Karl Kraus 
der Psychoanalyse einmal gemacht hatte: »Sie ist selbst die Krankheit, 
für deren Heilung sie sich hält.«58 (Ebd.: 47)

Die Entführungstheorie des Bildes (vgl. 1.3.1) offenbart erst jetzt, vor 
diesem kulturtheoretischen Hintergrund, ihre ganze Tragweite. Bilder 
führen uns in der Gesellschaft aus der Gesellschaft heraus; sie verset-
zen uns an einen fiktiven Ort, der uns einen anderen, fremden Blick auf 
die Wirklichkeit erlaubt. Sie sind, wie Baecker über die Kultur bemerkt, 
»eine Möglichkeit, die Gesellschaft innerhalb der Gesellschaft zu beob-
achten, als geschähe es von außerhalb« (Baecker 2000: 83). Darin liegt 
einerseits die ideologische Schlagseite der Bilder, wenn sie uns eskapis-
tisch in irreale Welten entführen, die an der wirklichen doch nichts än-
dern, andererseits aber auch ihre potentiell utopische Kraft, wann immer 
sie uns in wenn schon nicht reale, so doch in mögliche Welten entführen, 
die als Alternative gegen die wirkliche Welt ausgespielt werden können.59

Wenn zumindest Teile der Kultur (aber nicht etwa, wie Baecker sug-
geriert, Kultur überhaupt) demnach als »Operation des Einspruchs aus-
geschlossener Möglichkeiten gegen wahrgenommene Möglichkeiten« 
(ebd.: 81) zu verstehen sind, wird damit zugleich eine weitere Frage 

58	 	 Im Original: »Psychoanalyse ist jene Geisteskrankheit, für deren Therapie 
sie sich hält.« (Kraus 1924: 44).

59	 	Vgl. zu dieser utopischen Funktion der Bilder als Wunschbilder Das Prinzip 
Hoffnung von Ernst Bloch (1959); prototypisch für die ideologiekritische 
Lesart dagegen Marcuse (1937) und Horkheimer/Adorno (1944). Es wird 
auf diese beiden Optionen im dritten und v. a. im vierten Teil noch einmal 
zurückzukommen sein. 

SPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

aufgeworfen. Woher kommen diese ausgeschlossenen Möglichkeiten ei-
gentlich? Wo liegt die Ressource des Einspruchs, und damit zugleich der 
Ort des Neuen und Unerwarteten im gesellschaftlichen Imaginären? Im-
merhin setzt bereits die bloße Möglichkeit eines solchen Einspruchs vo-
raus, dass die ausgeschlossenen Möglichkeiten trotz ihres Ausschlusses 
gesellschaftlich »mitgeführt werden« können, wie Baecker (ebd.) selbst 
anmerkt. Ein erneuter Verweis auf die Materialität der Bilder (vgl. 2.2.3) 
würde an diesem Punkt nicht weiterführen: Denn fraglich ist hier weni-
ger das Medium des Einspruchs bzw. die Art und Weise seiner Kollekti-
vierung, sondern bereits seine bloße Existenz, also der mediatisierte In-
halt selbst. Wenn Baecker in diesem Zusammenhang eher beiläufig auf 
den Begriff der »Latenz« (ebd.) verweist, so lenkt er zweifellos in die 
richtige Richtung, benennt den Vorgang jedoch nur, anstatt ihn zu er-
klären. Wie kann mitgeführt werden, was ausgeschlossen ist? Der dritte 
Teil dieses Buches wird zeigen, welchen grundlegenden Beitrag die psy-
choanalytische Gesellschaftstheorie, insbesondere die Theorie des gesell-
schaftlichen Unbewussten, zur Beantwortung dieser Frage leistet. 

KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

3 Traum

Die Psychoanalyse ist die Wissenschaft vom Unbewussten. Sie erforscht 
die verdrängten Tiefen der menschlichen Seele. Ihr Begründer, Sigmund 
Freud, sah als sein Hauptwerk Die Traumdeutung (1900) an; das um-
fangreiche, mehrfach überarbeitete Buch galt ihm auch Jahre später noch 
als wichtigstes Gründungsdokument seiner neuen Wissenschaft.1 In ihr 
entwickelt Freud jenes weitreichende – und weithin bekannte – Ver-
ständnis des Unbewussten und der Verdrängung, das fortan zum Kern-
gehalt der Psychoanalyse, ihrem »Schibboleth« (Freud 1923b: 283), wer-
den sollte. 

Weniger bekannt ist die Tatsache, dass die Traumdeutung auch ein 
»Bildkonzept avant la lettre« (Schmuckli 2006: 12) enthält – eine Auf-
fassung vom Unbewussten als Bildersprache, als Denken im Medium 
von Bildern. Denn der Traum, wie Freud ihn beschreibt, ist dem We-
sen nach eine Bilderwelt; in diesem Sinne ist die Psychoanalyse auch 
eine Wissenschaft der Bilder. »Vielleicht lag das Wesentliche der Freud-
schen Leistung in der Entdeckung des imaginären Elements der Psyche«, 
schreibt Castoriadis in Gesellschaft als imaginäre Institution (1975: 468) 
nicht ohne Grund. Die unbewussten psychischen Vorgänge, für welche 
die Psychoanalyse sich interessiert, sind Vorgänge des Imaginären, also 
der bildschöpfenden Kraft im Menschen.

Im Ausgang von der Traumdeutung, aber auch darüber hinaus, werde 
ich im dritten Teil meiner Ausführungen die im Freud’schen Werk ent-
haltenen, aber noch wenig beleuchteten Ansätze zu einer psychoanaly-
tischen Bildtheorie rekonstruieren und um weiterführende Überlegun-
gen ergänzen. Der entscheidende Schritt ist hierbei die Übertragung der 
Freud’schen Bildtheorie des Traums auf das Phänomen der äußeren Bil-
der der Gesellschaft: In ihren öffentlich zirkulierenden Bildern, so werde 
ich zeigen, träumen Gesellschaften auf ähnliche Weise von sich, wie In-
dividuen von sich träumen. Die Bilder, so lässt sich diese Übertragung in 
einer prägnanten Analogie zuspitzen, die zugleich die Hauptthese meines 
Buches formuliert, sind die kollektiven Träume der Gesellschaft. 

Das erste Kapitel ist dem nächtlichen Traum als anderem Schau-
platz gewidmet (3.1). Der erste Abschnitt führt in Freuds Theorie des 
Traums als unbewusster Bildersprache und Wunscherfüllung ein (3.1.1), 
der zweite in seine Analyse der »Traumarbeit«, also der psychischen 

1	  	So wichtig war ihm das Werk, dass er es beim Erscheinen im November 
1899 sogar um zwei Monate auf das Jahr 1900 vordatierte, um seine Stel-
lung als Aufbruchsschrift ins 20. Jahrhundert anzuzeigen (vgl. die editori-
sche Einleitung in Freud 1900: 13). Zur wechselvollen Editionsgeschichte 
des Buches siehe auch Grubrich-Simitis (1999) und Marinelli/Mayer (2002).

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Transformation der Bilder (3.1.2). Im dritten Abschnitt wird der von 
Freud analysierte ›Wolfstraum‹ des sogenannten ›Wolfsmannes‹ betrach-
tet, der einige (namentlich realistische bzw. traumatische) Aspekte des 
Traums zu Tage fördert, die Freud in der Traumdeutung noch nicht be-
rücksichtigt hatte (3.1.3). Der Fall des Wolfsmannes ist auch darum von 
besonderem Interesse, weil er sich malerisch betätigte und seinen Traum 
tatsächlich in äußere Bilder verwandelte. 

Von der Kunstproduktion des Wolfsmannes führt der Weg zu einer 
psychoanalytischen Theorie der Kunst als Kollektivierung der Träume 
(3.2). Dieses Kapitel ist zugleich als eine Fortsetzung und als eine Ver-
tiefung des oben entwickelten Modells der Imaginationskollektivierung 
(vgl. 2.2.3) angelegt. Der erste Abschnitt widmet sich der sozialen Di-
mension der Kunst als einer ›Einladung zum gemeinsamen Tagtraum‹, 
die als intersubjektives ›Resonanzgeschehen‹ zwischen Künstler, Kunst-
werk und Publikum begriffen wird (3.2.1). Der zweite Abschnitt be-
leuchtet die formalen Aspekte der Kunst, die für dieses Resonanzgesche-
hen und damit für die erfolgreiche Kollektivierung der Träume sowie 
für ihre gesellschaftliche Funktion als ›psychosoziales Arrangement‹ eine 
entscheidende Rolle spielen (3.2.2). 

Das dritte Kapitel schließlich erweitert den Betrachtungshorizont 
noch einmal, indem es nicht nur die Kunst, sondern auch die Gesell-
schaft als ganze auf ihre unbewussten Dimensionen hin untersucht (3.3). 
Als Zentralbegriff in diesem Zusammenhang wird im ersten Abschnitt 
das Konzept des ›gesellschaftlichen Unbewussten‹ im Anschluss an Er-
ich Fromm, Georges Devereux, Mario Erdheim und andere Autoren ein-
geführt (3.3.1). Der zweite Abschnitt widmet sich der systematischen 
Verortung der Bilder in dieser psychoanalytischen Auffassung von Ge-
sellschaft, insbesondere ihren Funktionen als öffentliche Bühne für die 
gefahrlose Wiederkehr des Verdrängten sowie als kollektive Wunscher-
füllung bzw. als ›imaginäre Lösung‹ (3.3.2). 

3.1 Am Schauplatz der Träume 

3.1.1 Der Schlaf der Vernunft: Freuds Traumdeutung	

»Die Wachenden haben eine einzige und gemeinsame Welt, doch im
Schlummer wendet sich jeder von dieser ab in seine eigene«, heißt es in
einem Fragment Heraklits (Diels/Kranz 1922: § 89), des vorsokratischen
Denkers der Gegensätze und Widersprüche. Darin steckt gleichermaßen
eine Phänomenologie der lebensweltlichen Erfahrung des Gegensatzes
von Tag und Nacht, Wachen und Schlafen, als auch die metaphorische
Übertragung dieses vertrauten Gegensatzpaares zur Veranschaulichung

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

eines anderen, weniger konkreten Gegensatzes: desjenigen von Gesell-
schaft und Individuum. Im nächtlichen Traum wird das Auseinandertre-
ten von kollektiver und privater Wirklichkeit sinnfällig. Die Wachenden 
bewohnen »eine einzige und gemeinsame Welt«, im Schlaf aber lebt je-
der in seiner eigenen, privaten Szenerie.2

Auch Freud denkt seine Theorie des Traums von diesem Gegensatz 
aus.3 In einer zentralen Formulierung seiner Traumdeutung schreibt er, 
dass der »Schauplatz der Träume ein anderer ist als der des wachen Vor-
stellungslebens« (Freud 1900: 72).4 Der Traum entführt uns in eine an-
dere Welt, die sich radikal vom gesellschaftlich geteilten Wachleben un-
terscheidet. Er ist das Subjektive schlechthin, weil er uns auf maximal 
individuelle Weise mit den im Wachleben verdrängten und unbewuss-
ten Abgründen unseres Innersten konfrontiert; um die Gesetze der Kul-
tur scheint er sich nicht zu kümmern. Der Traum ist die Antikultur im 
Subjekt; er ist der Ort, an dem sich das Andere der Kultur im Inneren 
des Einzelnen artikuliert. Nacht für Nacht sind wir Wanderer zwischen 
den Welten, wenn wir einschlafen und wieder aufwachen und dabei die 
Grenze passieren, die das dunkle Reich des Unbewussten von jenem des 
Bewusstseins trennt.

Die Traumdeutung ist zuallererst eine phänomenologische Erkun-
dung dieser psychischen Realität des Traums als eigener »Existenzform« 
(ebd.: 587). Ihr Material sind Freuds eigene Träume, aber auch die sei-
ner Patienten. Würde man die Traumdeutung andererseits aber nur als 

2	  	Vgl. zu diesem Gedanken auch Schütz/Luckmann (2003: 68) über die ›Sub-
sinnwelt‹ des Traums: »Bezüglich der Sozialität ist zu sagen, daß der Zu-
stand des Träumens […] wesentlich einsam ist. Wir können nicht zusammen 
träumen.«

3	  	Zur »Nachtseite des Seelenlebens« bei Freud vgl. Bronfen (2008: 121–138); 
zur Traumdeutung auch ebd.: 201–218. Allgemein zu Freuds Traumtheo-
rie siehe die Darstellungen bei Erikson (1954), Kemper (1955), Brenner 
(1955: 174–196), Altman (1975), Meltzer (1984a), Ferguson (1996: 59–89), 
Mertens (1999: 13–66), Gehring (2008: 144–199) sowie die Sammelbän-
de von Deserno (1999) und Hau/Leuschner/Deserno (2002). Eine interes-
sante politische Lektüre der Traumdeutung findet sich bei Hessing (2000); 
kulturtheoretische Lesarten bieten Ricœur (1965) und Türcke (2008). Zu 
den ideengeschichtlichen Vorläufern Freuds in der Traumforschung des 19. 
Jahrhunderts vgl. die Studie von Goldmann (2003) sowie Lütkehaus (1989). 
Speziell zu den bildlichen Aspekten des Traums vgl. Pontalis (1972), Gondek 
(2000), Brumetz/Ruhs (2000) und Schmuckli (2006); allgemein zur Rolle 
der Bilder in der Psychoanalyse vgl. Castel (1965), Hevers (2002), Tisseron 
(2005), Leuzinger-Bohleber (2005) und Gehrig (2009).

4	  	Die durch Freud bekannt gewordene Formulierung geht ursprünglich auf 
Theodor Fechner (1860: 520) zurück; Freud zitiert sie lediglich. Siehe hier-
zu auch oben, S. 62, Anm. 59.

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Phänomenologie des Traums lesen, so wäre kaum nachvollziehbar, war-
um Freud sie geradezu als Gründungstext der Psychoanalyse überhaupt 
ansah. Was er am Beispiel des Traums entdeckte, reicht vielmehr weit über 
das Traumphänomen als solches hinaus. Es war das Reich des Unbewuss-
ten überhaupt, das sich Freud am Beispiel des Traums eröffnete. Auch die 
neurotischen Symptome, die Fehlleistungen des Alltags, die Mythen und 
Märchen, der Witz und die Kunst bewohnen dieses Reich. Und doch ist 
der Traum mehr als nur ein Beispiel neben anderen für das Wirken des 
Unbewussten. Er ist sein Inbegriff, sein Paradigma, seine reinste Verkör-
perung. Im Traum ist das Unbewusste sozusagen ganz bei sich selbst. 

Freuds zentrale Definition des Traums überrascht zuerst durch die 
starke Betonung seines bildhaften Charakters: Er beschreibt ihn als 
»Umsetzung von Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916–1917: 182, 
vgl. 1900: 511 f.). Zwar arbeitet der Traum gelegentlich »auch mit Ge-
hörsbildern und in geringerem Maße mit den Eindrücken der anderen 
Sinne« (Freud 1900: 73).5 Das zentrale Moment macht jedoch das »Her-
vortreten von Bildern« (ebd.: 73) aus. Der Traum, so haben spätere Au-
toren diese Beschreibung weiterentwickelt, ist eine visuelle Szene, die auf 
einer Art innerer Bühne, einem »dream screen« (Lewin 1946, 1953) bzw. 
einer »Traumleinwand« (Pontalis 1972: 34) aufgeführt wird. Die For-
mulierung vom »Schauplatz« ist demnach wörtlich zu verstehen: Das 
Traumgeschehen vollzieht sich im Medium einer Bildersprache, die ihre 
Gegenstände »anschaulich« vor das innere Auge des Subjekts ›hinmalt‹.

»Der Traumphantasie fehlt die Begriffssprache; was sie sagen will, muß 
sie anschaulich hinmalen, und da der Begriff hier nicht schwächend ein-
wirkt, malt sie es in Fülle, Kraft und Größe der Anschauungsform hin.« 
(Freud 1900: 105)

Der Traum stellt dar, wie ein Maler es tut; oder besser noch: wie die 
bewegten Bilder im Kino es tun, die mit dem Traum so oft verglichen 
wurden.6 Fast lässt sich der Traum darum als eine Art nächtliches Kino 

5	  	Tatsächlich wird in circa zwei von drei Träumen im Erwachsenenalter auch 
sprachlich interagiert (vgl. Strauch 2002: 84 f.); diese Tatsache widerspricht 
jedoch nicht einer inhaltlichen Dominanz des Visuellen im Traum, die sich 
empirisch bestätigen lässt (vgl. Rechtschaffen/Buchignani 1992). Zum – 
überaus seltenen – Phänomen der »bildlosen Träume« vgl. aber auch Fi-
scher-Kern (2004).

6	  	Erste Formulierungen der Film-als-Traum-Analogie finden sich bereits zu 
Anfang des 20. Jahrhunderts (z. B. Lukács 1913: 114); später nimmt sie 
v. a. in psychoanalytischen Filmtheorien eine prominente Rolle ein (vgl. die 
Überblicksdarstellungen von Zeul 1994, Hediger 2004 und Brütsch 2009). 
Idealtypisch kommt sie in vier – zum Teil eng miteinander verwobenen – 
Ausprägungen vor: erstens als allgemeine, ›anthropologische‹ Beschreibung 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

beschreiben – mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir beim Traum 
in der Regel nicht wissen, dass wir nur träumen, sondern ihn als Hal-
luzination erleben: »Der Träumende weiß nicht, daß er träumt, wäh-
rend der Filmbetrachter weiß, daß er im Kino ist.« (Metz 1977: 79; vgl. 
1975: 1004)

Freud postuliert ein eigenes psychisches System, das für das nächtli-
che Spektakel auf der Traumleinwand verantwortlich ist: den sogenann-
ten »Primärvorgang« im Unterschied zum »Sekundärvorgang« (Freud 
1900: 571) bzw. (so die häufig gebrauchte Rückübersetzung aus dem 
Englischen) den ›Primärprozess‹ im Unterschied zum ›Sekundärprozess‹ 
(vgl. Laplanche/Pontalis 1967: 396). Der Sekundärprozess entspricht im 
Großen und Ganzen den Operationen des Wachbewusstseins; er ist rati-
onal organisiert, gehorcht den logischen Gesetzen der Vernunft und ar-
beitet mit kausalen und temporalen Verknüpfungen. Den Primärprozess 
beschreibt Freud dagegen als vor-rationale, »primitive Denktätigkeit« 
(Freud 1900: 539). Er bildet den ältesten, wilden »Kern« (ebd.: 572) der 
Psyche. Seine Bezeichnung trägt er, weil er sowohl gattungs- als auch in-
dividualgeschichtlich primär ist und am Anfang steht, während sich der 
Sekundärprozess »erst allmählich im Laufe des Lebens« (ebd.) ausbildet 
und den Primärprozess überlagert, ohne ihn je ganz abzulösen.

Die geistigen Operationen des Primärprozesses folgen dem Gesetz 
der »Assoziationsverkettung« (ebd.: 507, vgl. 504–509). Freud hatte 
solche Verkettungen in der Vor- und Frühphase der Psychoanalyse an-
hand der Wortassoziationen von Patienten erstmals kennengelernt.7 Die 

des Zusammenhangs von Film und Phantasie, Imagination, Fiktion etc. (vgl. 
Morin 1956); zweitens im Zuge eines phänomenologischen, an Freud ge-
schulten Vergleichs von Film und Traum auf der Ebene der Bilder und ihrer 
Darstellungsweisen (vgl. Montani/Pietranera 1938, Lebovici 1949, Kunt-
zel 1975); drittens, zum Teil ebenfalls an Freud sowie an Lewins »dream 
screen« (1946, 1953) orientiert, auf der Ebene des Kino-Erlebnisses und der 
Kino-Apparatur (vgl. Kracauer 1960: 215–233, Metz 1975, Eberwein 1984, 
Koch 2002, Zeul 2003), insbesondere im Kontext der ›Apparatus-Theorie‹ 
der 1970er Jahre, welche die ideologischen Effekte und das ›Blick-Regime‹ 
des Films betont (vgl. Baudry 1970, 1975; dazu Winkler 1992); und vier-
tens im funktionalen Sinne, wonach der Film eine bestimmte Funktion in 
der Psyche des Zuschauers übernimmt und dadurch etwas über diesen Zu-
schauer bzw. die Gesellschaft aussagt (vgl. Musatti 1950, Wolfenstein/Leites 
1950: 11–16, Bronfen 1999: 41–47, Diken/Laustsen 2007: 1–17 sowie G. 
Schneider 2008: 23 f.). Mein eigener Gebrauch der Bild-als-Traum-Analo-
gie umschließt im Grundsatz alle vier genannten Bedeutungsfacetten, wird 
aber v. a. im Hinblick auf den zweiten und vierten Aspekt ausbuchstabiert.

7	  	Zum Konzept der Assoziationsverkettungen, das neben Aristoteles (De me-
moria) u. a. auf die psychologischen Untersuchungen von Hermann Ebbing-
haus (1885: 123–169) und Wilhelm Wundt (1896: 262–291) sowie auf Carl 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Verbindungen des Primärprozesses kümmern sich nicht um logische Zu-
sammenhänge, sie ›schließen kurz‹, was auf irgendeine Weise zueinander 
in Beziehung steht und sich gegeneinander austauschen lässt. Der Pri-
märprozess »springt von einem Gedanken oder Bild zum anderen und 
läßt rationale Überlegungen außer acht; er gleicht mehr einem Energie-
fluß als dem Denken« (Altman 1975: 20). Dank seiner »größeren Be-
weglichkeit« (Freud 1915a: 145) ist das assoziative Denken des Pri-
märprozesses durchlässiger für die Inhalte des Unbewussten, weshalb 
Freud diese Denkform in Gestalt des ›freien Assoziierens‹ schon früh 
zur »Grundregel« (Freud 1912: 167, vgl. 1900: 121) der psychoanaly-
tischen Kur erhoben hatte.

Während sich das freie Assoziieren bereits im Medium der Sprache 
vollzieht, also auf einem vergleichsweise entwickelten psychischen Ni-
veau, erscheint der Primärprozess im Traum in seiner ›primären‹, ontoge-
netisch früheren Gestalt. Der Traum ist eine »Regression« (Freud 1900: 
510–524), eine »Rückkehr in die primitive Bildsprache« (Türcke 2008: 
53). Auch inhaltlich zeigt er diesen regressiven Zug ins Archaische mit 
seiner charakteristischen »Vorliebe für das Ungemessene, Übertriebene, 
Ungeheuerliche« (Freud 1900: 105), für bizarre, scheinbar absurde Ge-
schehnisse und Konstellationen, für triebhafte Sexualität und offene Ag-
gression. Andererseits ist das wilde Denken des Traums doch nicht der-
art wild, dass es aufhörte, intelligibel und deutbar zu sein. Der Traum 
ist »ein sinnvolles psychisches Gebilde« (ebd.: 29), beginnt Freud seine 
Argumentation der Traumdeutung und wendet sich damit gegen die sei-
nerzeit herrschenden physiologischen Theorien, die den Traum als sinn-
loses Abfallprodukt der Psyche gedeutet hatten.8 Freud stellt ihnen eine 

Gustav Jungs Assoziationsstudien (vgl. 1906) zurückgeht, vgl. Freud (1916–
1917: 122–126). Eine eigene allgemeine (›metapsychologische‹) Theorie der 
Assoziationsverkettungen hat Freud nicht entwickelt; vgl. aber die frühen 
– noch ›vor-psychoanalytischen‹ – Ausführungen zu den Aphasien (Freud 
1891: 74 ff.). 

8	  	Die Auffassung vom Traum als sinnlosem Gebilde ist auch nach Freud noch 
häufig anzutreffen, am einflussreichsten bei Hobson/McCarley (1977), die 
den Traum als nächtliche Verarbeitung zufälliger Erregungssequenzen bzw. 
»noisy signals« (ebd.: 1347) aus dem Hirnstamm durch höhere Hirnregio-
nen interpretieren. Diese rein physiologische Erklärung allerdings auch in-
nerhalb der Neurowissenschaften inzwischen stark umstritten (vgl. Solms 
1999; Wiegand/von Spreti/Förstl 2006: 25–33; zur Hobson-Solms-Debat-
te auch Fiss 2002), während im Gegenzug gerade die psychoanalytische 
Traumtheorie eine unerwartete Renaissance erfährt. So resümiert der Neu-
rowissenschaftler Mark Solms (1999: 85), dass die »jüngsten Forschungs-
beiträge der Neurowissenschaften in den wesentlichen Zügen mit der von 
Freud in seiner Traumdeutung entworfenen Theorie durchaus vereinbar 
[sind]. Mehr noch: Die Freudsche Konzeption der träumenden Psyche ist 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

»psychologische Technik« gegenüber, »welche gestattet, Träume zu deu-
ten« (ebd.). Hinter den scheinbar sinnlosen Inhalten des Traums ver-
birgt sich, so Freud, eine sinnvolle Ausdruckssprache des Unbewussten. 

Einen Traum als derartige Ausdruckssprache zu entschlüsseln und sei-
nen Sinngehalt zu verstehen, heißt für Freud, ihn zu übersetzen, wie 
man einen Text übersetzt. Das wiederum bedeutet, einen ersten Text in 
einen zweiten, neuen Text zu verwandeln. So setzt der Akt der Traum-
deutung zuallererst mit einer fundamentalen Verdoppelung des Traums 
ein: Wenn der Traum definitionsgemäß eine ›Umsetzung von Gedanken 
in visuelle Bilder‹ ist, dann existiert er notwendig zweifach – einmal als 
»Original« (ebd.: 280), das andere Mal in »Übersetzung« (ebd.). Dar-
um gilt es, zwischen dem »manifesten Trauminhalt« einerseits und dem 
»latente[n] Trauminhalt« oder »Traumgedanken« andererseits zu unter-
scheiden (ebd.). Der manifeste Trauminhalt ist der tatsächlich geträumte 
Traum im Sinne der »uns meist fragmentarisch scheinenden Erinnerung, 
die sich nach dem Erwachen an ihn einstellt« (Freud 1905a: 149 f.). Der 
latente Traum hingegen ist die interpretativ zu erschließende Bedeutung 
›hinter‹ dem Traum. Latenter und manifester Traum verhalten sich zuei-
nander wie »zwei Darstellungen desselben Inhaltes«, von denen die eine 
auf die andere verweist und sie enthält: 

»Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstel-
lungen desselben Inhaltes in zwei verschiedenen Sprachen, oder besser 
gesagt, der Trauminhalt erscheint uns als eine Übertragung der Traum-
gedanken in eine andere Ausdrucksweise, deren Zeichen und Fügungs-
gesetze wir durch die Vergleichung von Original und Übersetzung ken-
nenlernen sollen.« (Freud 1900: 280)

Latente Traumgedanken und manifester Trauminhalt verhalten sich zu-
einander nicht nur wie »Original und Übersetzung«, sondern mehr noch 
wie Klartext und Rätselsprache. Die Traumgedanken sind verschlüsselt, 
eben darum heißen sie ›latent‹; sie verstecken sich unter der sichtba-
ren Oberfläche des Traums und seiner »Bilderschrift« (ebd.). So gleicht 
der Traum für Freud einem »Bilderrätsel (Rebus)« (ebd.), wie man es 
aus Zeitungen und Illustrierten kennt. Er ist eine Aufforderung zur Ent-
schlüsselung, zur Freilegung seines latenten, verborgenen Sinns.

in manchen Aspekten in derart schlüssiger Übereinstimmung mit dem erst 
heute zur Verfügung stehenden Datenmaterial, daß ich persönlich sogar der 
Meinung bin, wir wären gut beraten, Freuds Modell als Orientierungsrah-
men für die nächste Phase unserer neurowissenschaftlichen Untersuchun-
gen zu nutzen.« Für eine ähnliche Einschätzung vgl. Shevrin/Eiser (2003) 
und Hau (2008: 238–259), etwas zurückhaltender aber auch Werner/Lan-
genmayer (2005: 167–170).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Was also verbirgt sich an latentem Sinn hinter den rätselhaften Bil-
dern des Traums? Hinter jedem Traum, so lautet die Generalthese der 
Traumdeutung, verbirgt sich eine »Wunscherfüllung« (ebd.: 141–150). 
Der Traum erfüllt Wünsche, insbesondere solche des Unbewussten. 
Was Freud unter einem ›Wunsch‹ dabei genau versteht, erläutert er am 
Grundmodell des kleinen Säuglings an der Mutterbrust, der ihm zu-
gleich als Grundmodell der Phantasieproduktion überhaupt dient.9 Am 
Ursprung allen Wünschens und Phantasierens steht demnach das Hun-
gergefühl des kleinen Säuglings: »Das hungrige Kind wird hilflos schrei-
en oder zappeln« (ebd.: 539), zeichnet Freud die erste Szene seiner Ge-
nealogie des Wunsches und der Phantasie. In der zweiten Szene betritt 
eine mütterliche Brust den Schauplatz. Denn gegen das Schreien und 
Zappeln kann nur die Außenwelt Abhilfe schaffen, wenn »auf irgend-
einem Wege, beim Kind durch fremde Hilfeleistung, die Erfahrung des 
Befriedigungserlebnisses gemacht wird« (ebd.). Im Befriedigungserlebnis 
wird der Hungerreiz aufgehoben, gleichzeitig aber auch eine bleibende 
Erfahrung gemacht, die sich im Inneren des Kindes einprägt. Mit dem 
»Erscheinen einer gewissen Wahrnehmung« (ebd.) wandert das Befrie-
digungserlebnis in den psychischen Haushalt ein; ein »Erinnerungsbild« 
(ebd.) entsteht. Wann immer die Versagungen der Außenwelt es erfor-
dern, kann der Säugling dieses verinnerlichte Befriedigungserlebnis von 
nun an als Phantasiebild wieder aufrufen:

»Ein wesentlicher Bestandteil dieses Erlebnisses ist das Erscheinen einer 
gewissen Wahrnehmung (der Nahrung im Beispiel), deren Erinnerungs-
bild von jetzt an mit der Gedächtnisspur der Bedürfniserregung asso-
ziiert bleibt. Sobald dies Bedürfnis ein nächstesmal auftritt, wird sich, 
dank der hergestellten Verknüpfung, eine psychische Regung ergeben, 
welche das Erinnerungsbild jener Wahrnehmung wieder besetzen und 
die Wahrnehmung selbst wieder hervorrufen, also eigentlich die Situa-
tion der ersten Befriedigung wiederherstellen will. Eine solche Regung 
ist das, was wir einen Wunsch heißen; das Wiedererscheinen der Wahr-
nehmung ist die Wunscherfüllung« (ebd.).

Die dritte und entscheidende Szene in Freuds Genealogie des Phanta-
sierens besteht also darin, dass aus dem Erinnerungsbild ein Wunsch-
bild wird, das mit Hilfe der menschlichen Einbildungskraft zum 

9	  	Zum Säugling als Grundmodell der Phantasieproduktion bei Freud vgl. Ra-
paport (1960: 25); eine umfassende Darstellung der verschiedenen Konzep-
tionen von Phantasie bei Freud und anderen psychoanalytischen Autoren 
bieten Bohleber et al. (2016), die v. a. die jeweiligen Beziehungen zwischen 
Phantasie und Realität in diesen Konzeptionen herausarbeiten. Zur psycho-
analytischen Theorie der Phantasie vgl. zudem Isaacs (1948), Sandler (1976) 
und Torok (1997). 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

»Wiedererscheinen« gebracht werden kann. Das Bild löst sich von der 
aktuellen Wahrnehmung ab und wird zu einem imaginären Bild im Sin-
ne einer mehr oder weniger frei verfügbaren Einbildung, die ersatzweise 
für die Abwesenheit des realen Objekts einspringt.

Auch der Traum ist ein solches ›Wiedererscheinen‹ von Bildern im 
nächtlichen Imaginären des Subjekts. So spricht vieles dafür, dass Freud 
sich den Traum nicht nur als Bildersprache vorstellt, sondern dass er auch 
die ›latenten Traumgedanken‹, die sich in dieser Bildersprache ausdrü-
cken, nach dem Modell des Säuglings als ›Bildgedanken‹ begreift. Völlig 
eindeutig wird er in diesem Punkt freilich nicht: Gerade die an anderer 
Stelle formulierte Definition des Traums als ›Umsetzung von Gedanken 
in visuelle Bilder‹ legt ja nahe, dass die ›Gedanken‹ des Unbewussten 
nicht von vornherein bildlich verfasst sind, sondern in Bilder erst ›um-
gesetzt‹ werden müssen. Die umgekehrte Schlussfolgerung, das Unbe-
wusste sei »strukturiert wie eine Sprache«, mit der Jacques Lacan (1964: 
26) die Psychoanalyse im Geiste des Strukturalismus und der Linguis-
tik umgedeutet hatte, geht gleichwohl wiederum an Freuds Auffassun-
gen vorbei.10 Sie widerspricht zudem der Empirie des Traumphänomens, 
sind doch zumindest einige – und nicht die wenigsten – Traumwünsche 
ganz zweifellos bildhaften Ursprungs. Sexualträume etwa lassen sich für 
gewöhnlich nicht als der ins Bild verwandelte Ausdruck eines sprachli-
chen Gedankens deuten, sondern zeigen die gewünschte Sache selbst in 
ihrer ganz und gar sinnlichen, triebhaften, vor-sprachlichen Dimension.11

Nicht nur im Sexualtraum lässt sich die Wunscherfüllungsfunktion 
des Traums vergleichsweise direkt beobachten. Auch in Kinderträumen 
kommt der Wunsch zumeist ganz ohne Verrätselung aus. Die kindlichen 
Wunschträume von Schokolade und Eiscreme »geben keine Rätsel zu lö-
sen« (Freud 1900: 145), manifester und latenter Trauminhalt sind dort 
deckungsgleich. Komplizierter wird die Erkenntnis der Traumgedanken 

10	 	Zur Kritik an Lacans »overly linguistifying tendency«, die ihn nicht zuletzt 
mit Jürgen Habermas verbinde, vgl. Whitebook (1995: 181), der – entge-
gen Lacans Selbsteinschätzung als ›Rückkehr zu Freud‹ – den Gegensatz zu 
Freud hervorhebt: »For Freud, the unconscious is imagistically structured, 
and the ego is mediated by language; for Lacan, it is just the opposite: the 
›unconscious is structured like a language,‹ and the ego is an imaginary en-
tity.« (Ebd.: 181 f.) Allgemein zu Lacans Weiterentwicklung der Psycho-
analyse vgl. die Einführungen von Weber (1978), Widmer (1990) und Ruhs 
(2010); letzterer auch mit bild- und filmtheoretischen Überlegungen.

11	 	Vgl. zu dieser Lesart u. a. die folgende Passage der Traumdeutung, in der 
Freud (1900: 519) das »sinnliche Bild« als das ursprüngliche »Rohmateri-
al« der »Traumgedanken« beschreibt: »Wir heißen es Regression, wenn sich 
im Traum die Vorstellung in das sinnliche Bild rückverwandelt, aus dem sie 
irgendeinmal hervorgegangen ist. [...] Das Gefüge der Traumgedanken wird 
bei der Regression in sein Rohmaterial aufgelöst.«

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

hingegen, sobald verdrängte Wünsche ins Spiel kommen. Wo immer sol-
che verdrängten Wünsche zum Thema des Traums werden, immer da 
müssen die Wünsche sich verkleiden, entstellen und verrätseln. 

Der Grund für diese Entstellungen und Verrätselungen liegt im Me-
chanismus der Verdrängung und des Unbewussten begründet. In der 
Traumdeutung entwickelt Freud zum ersten Mal sein ›topisches Mo-
dell‹ der Psyche, an dem er bis über die programmatisch zentralen ›me-
tapsychologischen‹ Schriften des Jahres 1915 hinaus festhält.12 Auch spä-
ter, nach der Einführung eines zweiten, alternativen Modells mit den 
Instanzen ›Es‹, ›Ich‹ und ›Über-Ich‹ (vgl. Freud 1923), bleiben die zen
tralen Ideen und Begriffe des topischen Modells unangetastet.13 Es lässt 
sich als eine Art Landkarte verstehen, die das psychische Geschehen 
entlang einer »topischen Differenz« (Emmerich 2007: 62) in verschie-
dene Bereiche unterteilt: Bewusstsein, Vorbewusstes und Unbewusstes 
(vgl. Freud 1900: 510–588). Zum Bewusstsein zählt Freud die aktuellen 
Wahrnehmungen der Außenwelt (vgl. ebd.: 514), aber auch alle ande-
ren bewussten Denkvorgänge. Zum Vorbewussten rechnet er »Erinne-
rungsspur[en]« (ebd.) sowie »alles, was implizit in der seelischen Akti-
vität vorhanden ist, ohne deshalb als Objekt des Bewußtseins betrachtet 
zu werden« (Laplanche/Pontalis 1967: 614).14 Dabei ist das Vorbewusste 
nicht mit dem Unbewussten zu verwechseln, wie Freud es versteht: Vor-
bewusste Inhalte werden zwar aktuell nicht bewusst erlebt, sind grund-
sätzlich aber »bewusstseinsfähig« (Freud 1915a: 132).

Als unbewusst im engeren Sinne bezeichnet Freud schließlich all jene 
Inhalte, gegen deren Bewusstwerdung psychische »Widerstände« (Freud 
1915b: 107) existieren, die also aktiv aus dem bewussten Denkvorgang 

12	 	Zu diesen metapsychologischen Schriften zählen »Das Unbewusste« 
(1915a), »Die Verdrängung« (1915b), die »Metapsychologische Ergänzung 
zur Traumlehre« (1915c), »Trauer und Melancholie« (1915d) sowie »Triebe 
und Triebschicksale« (1915e). Unter dem Begriff ›Metapsychologie‹ versteht 
Freud die zusammenfassende Gesamtschau psychologischer Einzelaspekte 
(vgl. Freud 1915a: 140).

13	 	 In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse 
versucht Freud sogar, die beiden Modelle in ein gemeinsames Schaubild zu 
integrieren (1933: 515; ähnlich 1938: 79–86). Zum systematischen Verhält-
nis der beiden Modelle vgl. Brenner (1955: 50–76) sowie die editorische No-
tiz in Freud (1923: 275–281).

14	 	Vgl. in diesem Zusammenhang das soziologische Konzept des »tacit know-
ledge« bzw. des ›impliziten Wissens‹ bei Michael Polanyi (1966) sowie die 
verwandte Konzeption des »sens pratique« bei Pierre Bourdieu (1980); dazu 
auch Bourdieus Begriff des »kulturell Unbewußte[n]« (Bourdieu 1970: 115–
124), bei dem es sich gemäß der Freud’schen Terminologie gerade nicht um 
Unbewusstes, sondern um Vorbewusstes handelt. Zu den gleichwohl zahl-
reichen Bezugnahmen Bourdieus auf die Psychoanalyse vgl. King (2014).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

ausgeschlossen bzw. verdrängt werden. Dazu zählen vor allem von in-
nen her sich aufdrängende, kulturell und individuell ›verpönte‹ Triebre-
gungen erotischer oder aggressiver Natur. Später, im Zuge seiner ›realis-
tischen Wende‹ in Jenseits des Lustprinzips (1920), erweitert Freud das 
Reich des Unbewussten aber auch um traumatische Außenwelteindrü-
cke, die verdrängt werden müssen, weil sie die psychische Stabilität und 
Integrität des Subjekts gefährden (vgl. 3.2.3). In beiden Fällen heißt Ver-
drängung, dass der verdrängte Gedanke bzw. die verdrängte Vorstellung 
zwar in der Psyche existiert und ›gedacht‹ wird, dabei aber »dem Blick 
des Bewußtseins […] entzogen« (Freud 1916–17: 293) bleibt. Insofern 
lässt sich der Verdrängungsvorgang als »Sperrung« (Freud 1915a: 153) 
oder »Abhaltung vom Bewußtsein« (ebd.: 138) verstehen.

Durch die Verdrängung ›gesperrt‹, wandert die unerwünschte Regung 
schließlich ins Unbewusste ab, wo sie »unwirksam« (Freud 1915b: 107) 
wird. Freud vergleicht den Verdrängungsvorgang mit der politischen 
»Zensur« (1900: 507) von Staaten, die auf ähnliche Weise operiert, in-
dem sie unerwünschte Inhalte aus der Öffentlichkeit verbannt und da-
durch unwirksam macht. Andererseits heißt verdrängen jedoch nicht 
›vergessen‹ oder ›verschwinden‹, ganz so wie ja auch die politische Zen-
sur das Zensierte nicht einfach zum Verschwinden bringt, sondern nur 
dessen öffentliche Artikulation unterbindet. Die verdrängte Triebregung 
arbeitet im Inneren der Psyche weiter, zum Teil sogar »noch ungestörter 
und reichhaltiger […], wenn sie durch die Verdrängung dem bewußten 
Einfluß entzogen ist. Sie wuchert dann sozusagen im Dunkeln« (ebd.: 
110), führt Freud die Grundidee seines Verdrängungskonzepts aus. Das 
Unbewusste, so die psychoanalytische Pointe, ist kein totes Archiv, kein 
passiver Speicher für abgeschobene, gewissermaßen ›abgestorbene‹ Vor-
stellungsinhalte, sondern ein lebendiger Teil der Psyche mit eigenen Dy-
namiken und Mechanismen. Ergänzend zur topischen Unterscheidung 
entwickelt Freud darum eine »dynamische Auffassung der seelischen 
Vorgänge« (Freud 1915a: 132), die das Unbewusste als innerpsychischen 
Ort der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen Kräften und wider-
streitenden Strebungen auffasst.15

Zur Dynamik des Unbewussten zählt auch dessen aus Sicht der Psy-
choanalyse wichtigste Eigenschaft: die Tendenz zur »Wiederkehr des 
Verdrängten« (Freud 1915b: 115, vgl. 1900: 473, 586). Keine Verdrän-
gung gelingt jemals vollständig; auf die eine oder andere Art drängen 
die unterdrückten Inhalte an die Oberfläche zurück. Das Unbewusste 
»sträubt sich« gegen das »Schicksal« der Verdrängung und »schafft sich 

15	 	Zum systematischen Verhältnis der verschiedenen Denkmodelle, die Freud 
im Laufe seines Werkes als einander ergänzende ›Gesichtspunkte‹ entwirft, 
vgl. Rapaport (1960); in prägnanter Zusammenfassung auch Kuhns (1982: 
193).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

auf Wegen, über die das Ich keine Macht hat, eine Ersatzvertretung« 
(Freud 1924b: 334) wie etwa im neurotischen Symptom oder in der ver-
räterischen Fehlleistung.16 Die »Ersatzbildung« (Freud 1915b: 114) ist 
ein Kompromiss zwischen Verdrängung und Wiederkehr: Das Verdräng-
te darf einerseits wiederkehren, andererseits aber nicht direkt, sondern 
nur indirekt – durch symbolischen bzw. imaginären Ausdruck. Auch der 
Traum ist in diesem Sinne ein Medium der Wiederkehr des Verdrängten 
– und sogar ein besonders privilegiertes Medium, da in der Bewusstseins-
ferne des Schlafs die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt ist, wes-
halb das Unbewusste sich im Traum unbeobachteter, ungebremster und 
freier ausdrücken kann als im Wachzustand (vgl. Freud 1900: 473, 503, 
541). Darin liegt der tiefere Grund, warum Freud dem Traum so große 
Aufmerksamkeit widmet: Er ist, wie es in einer der bekanntesten For-
mulierungen der Traumdeutung heißt, der Königsweg, die »Via regia zur 
Kenntnis des Unbewußten im Seelenleben« (ebd.: 577).

Deutlicher noch als an jeder anderen Form der psychischen Ersatzbil-
dung zeigen sich am Traum zudem die Bedingungen und Funktionswei-
sen dieser Ersatzbildungen. Der Traum, so Freud, verwandelt die ver-
drängten Inhalte, er transformiert sie in andere Bilder. Man könnte auch 
sagen, er wird schöpferisch, um die im Schlaf zwar abgeminderte, aber 
noch immer nicht gänzlich unwirksame psychische Zensur zu umgehen 
und den »Traumzensor« (ebd.: 485) zu überlisten. Das Mittel zu dieser 
Zensurumgehung ist die »Entstellung« (ebd.: 158) oder »Traumentstel-
lung« (ebd.: 151–176). Ihr allein ist es zu verdanken, dass die Bilder des 
Traums auf den ersten Blick so oft wie sinnlose Abfallprodukte der Psy-
che erscheinen. In Wirklichkeit nämlich verhüllen die Traumbilder ihren 
Sinngehalt lediglich. Wie der »politische Schriftsteller, der den Machtha-
bern unbequeme Wahrheiten zu sagen hat« (ebd.: 158), muss auch der 
Traum seine Botschaft in harmloses oder unverständliches Gewand klei-
den; umso mehr, je stärker verdrängt der Traumwunsch ist. Viele Träu-
me, erläutert Freud, sind

16	 	Freud formuliert in diesem Zusammenhang ein eigenes, an den Energieer-
haltungssatz der Physik angelehntes Prinzip der psychischen ›Spannungs-
abfuhr‹: Einmal aufgebaute Spannungen verschwinden nicht einfach, son-
dern müssen ›abgeführt‹ werden – entweder körperlich durch »motorische 
Abfuhr« (Freud 1900: 550) oder symbolisch durch Ersatzbildungen. So er-
gänzt er die dynamische Auffassung um einen »ökonomischen Gesichts-
punkt« (Freud 1920: 217, vgl. 1915a: 140), also um »eine Sprache der Ener-
gien und Energiemengen« (Kuhns 1982: 193), die v. a. auf die energetischen 
bzw. libidinösen ›Besetzungen‹ von Objekten, aber auch auf die komplexen 
Umwandlungs- und Transformationsprozesse innerhalb der Psyche abhebt. 
Zur energietheoretischen Dimension in Freuds Werk vgl. Hartmann (1927: 
170–188), Bernfeld/Feitelberg (1930: 22–35) und Rapaport (1960: 54–56, 
81 f., 96–105); zum ideengeschichtlichen Kontext auch Wegener (2004).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

»gerade darum so entstellt und die Wunscherfüllung in ihnen 
bis zur Unkenntlichkeit verkleidet, weil ein Widerwillen, eine 
Verdrängungsabsicht gegen das Thema des Traumes oder gegen den 
aus ihm geschöpften Wunsch besteht« (ebd.: 175).

Der Traum ist folglich nicht einfach nur eine Wunscherfüllung, sondern 
eine verdeckte Wunscherfüllung, wie Freud seine Generalthese modi-
fiziert und präzisiert: »Der Traum ist die (verkleidete) Erfüllung eines 
(unterdrückten, verdrängten) Wunsches.« (Ebd.: 175) Sogar noch die 
Angst- und Alpträume, die dieser Beschreibung direkt zu widersprechen 
scheinen, erklärt Freud zumindest in der Traumdeutung noch konse-
quent als Erfüllungen verdrängter Wünsche – wenn auch nicht ohne 
mitunter etwas kompliziert anmutende Umwege der Argumentation.17

Der Wunsch aus der Tiefe des Unbewussten ist allerdings nicht der ein-
zige Ursprung des Traums. Freud postuliert vielmehr eine multiple Gene-
se des Traums. Die Traumbildung speist sich aus mindestens zwei Quel-
len, die zusammenkommen müssen, um den Traumprozess in Gang zu 
bringen. Der unbewusste Wunsch aus der Tiefe benötigt einen assoziati-
ven Anknüpfungspunkt aus dem Wachleben: In »jedem Traum«, meint 
Freud, ist stets auch »eine Anknüpfung an die Erlebnisse des letztab-
gelaufenen Tages aufzufinden« (ebd.: 179). Der tieferliegende Wunsch 
muss sich an einen »Tagesrest« (ebd.: 271), »Tageseindruck« (ebd.: 187) 
oder »Tagesgedanken« (ebd.: 453) ›anheften‹, um sich von ihm über 
die Zensurschwelle gleichsam mittransportieren zu lassen. Es ist nicht 
das Unbewusste aus der Tiefe allein, sondern das Zusammenwirken von 

17	 	Freud verweist zu diesem Zweck auf die topische Differenz, also die innere 
Spaltung des Träumers und seine psychischen Konflikte. Auch »Träume mit 
peinlichem Inhalt« (Freud 1900: 161) oder »Strafträume« (ebd.: 458), in de-
nen uns Gewalt und Schrecken angetan werden, sind demnach Wunscher-
füllungen – nur erfüllen sie nicht etwa die libidinösen, auf Lust gerichteten 
Wünsche des Unbewussten, sondern die lustfeindlichen Wünsche der Zen-
surinstanz (vgl. ebd.: 552). Der Angsttraum ist die Erfüllung einer bestimm-
ten Instanz der Psyche, die sich wünscht, dass die Wünsche einer bestimm-
ten anderen Instanz nicht in Erfüllung gehen. Die Angstgefühle im Traum 
sind entsprechend die Angstgefühle der Zensurinstanz, die sich von den an-
drängenden Wünschen des Unbewussten bedroht fühlt. Vgl. hierzu auch die 
Erklärung bei Charles Brenner (1955: 190): »Generell können wir von den 
Angstträumen sagen, daß sie ein Versagen der Abwehroperationen des Ichs 
anzeigen. Geschehen ist folgendes: einem Element des latenten Trauminhalts 
ist es gelungen, trotz dem Widerstand der Ich-Abwehren den Zugang zum 
Bewußtsein zu erzwingen, d. h. zum manifesten Trauminhalt, und zwar in 
einer zu unmittelbaren oder erkennbaren Form, als daß das Ich das zulas-
sen könnte.« – Zur späteren ›Revision der Traumlehre‹ in diesem Punkt sie-
he Abschnitt 3.1.3.

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

oben und unten, außen und innen – man könnte auch sagen: von ma-
terieller und psychischer Realität –, das die Bildermaschine des Traums 
antreibt.

3.1.2 Der psychische Transformationsprozess der Bilder:  
Die Traumarbeit

Im Traum ist die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt, die Wieder-
kehr des Verdrängten also erleichtert; darum träumen wir Dinge, die uns 
im Wachleben erschrecken oder abstoßen würden. Aber selbst im Traum 
ist die Zensur nicht gänzlich ausgeschaltet, wie Freud mit der Formulie-
rung vom ›Traumzensor‹ impliziert. Darum muss das Unbewusste sei-
ne verdrängten Inhalte entstellen und verkleiden, um sie über die Zen-
surschwelle in den manifesten Traum zu transportieren. Den Mitteln 
dieser Entstellung und Verkleidung ist das Kapitel über die »Traumar-
beit« (Freud 1900: 280–487) gewidmet, das sechste und längste Kapi-
tel der Traumdeutung. Gemeinsam mit den metapsychologischen Erör-
terungen des siebten Kapitels bildet es das Herzstück des Buches. In ihm 
erörtert Freud die Form des Traums – also die formalen Mechanismen 
jenes bildlichen Denkens, das der Traum als ›Umsetzung von Gedanken 
in visuelle Bilder‹ darstellt. Insgesamt macht Freud vier große Mecha-
nismen der Traumarbeit aus, von denen drei – ›Verdichtung‹, ›Verschie-
bung‹ und ›Rücksicht auf Darstellbarkeit‹ – dem Primärprozess zuge-
ordnet sind, der vierte hingegen – die ›sekundäre Bearbeitung‹ – dem 
Sekundärprozess. 

Als ersten Mechanismus beschreibt Freud die »Verdichtungsarbeit« 
(ebd.: 282–308). Der manifeste Traum ist verdichtet, komprimiert im 
Vergleich zu den Traumgedanken, die sich in ihm ausdrücken. Das zeigt 
sich bereits quantitativ am eklatanten Missverhältnis zwischen den ma-
nifesten Trauminhalten und ihrem Bedeutungsreichtum:

»Der Traum ist knapp, armselig, lakonisch im Vergleich zu dem 
Umfang und zur Reichhaltigkeit der Traumgedanken. Der Traum 
füllt niedergeschrieben eine halbe Seite; die Analyse, in der die 
Traumgedanken enthalten sind, bedarf das sechs-, acht-, zwölffache an 
Schriftraum.« (Ebd.: 282)

Die Traumverdichtung erschöpft sich jedoch nicht in diesen quantitati-
ven Verknappungswirkungen. Eine qualitative Verdichtung wird durch 
die »Überdeterminierung des Trauminhalts« (ebd.: 293) erreicht, das 
heißt durch die mehrfache Besetzung einzelner Traumelemente. Eine Per-
son im Traum etwa kann eine ganze Reihe von zum Teil widersprüchli-
chen Bedeutungen in sich vereinen. Sie stellt dann eine »Mischperson« 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

(ebd.: 318) dar, die »mehrfach determiniert« bzw. »überdeterminiert« 
(ebd.: 286) ist. Durch derartige Übereinanderschichtungen von Bedeu-
tungen bzw. »Mischbildungen« (ebd.: 318) wird das Traumbild zum 
»Knotenpunkt, in welchem für den Traum zahlreiche Gedankengänge 
zusammentreffen« (ebd.: 286) – ohne als einzelne Traumgedanken noch 
sichtbar zu sein. 

Als zweiten Mechanismus erörtert Freud die »Verschiebungsarbeit« 
(ebd.: 305–308). Sie spielt als ›Ersatzbildung‹ in zahlreichen Äußerungen 
der Psyche eine zentrale Rolle wie etwa in der Phobie (vgl. Freud 1909) 
oder im Fetischismus, bei dem sexuelle Erregungsenergie vom Körper 
auf bestimmte Teile desselben (Fuß) oder auf mit diesem in Berührung 
stehende Objekte (Strumpf) verschoben wird (vgl. Freud 1905b: 63–65). 
Der Traum arbeitet ebenfalls mit solchen Verschiebungen »des emoti-
onal Bedeutsamen auf nichtige Nebensächlichkeiten« (Kemper 1955: 
85), um problematische, anstößige oder angstmachende Objekte durch 
andere, weniger problematische zu ersetzen. Durch die Verschiebung 
wird der Traum dann »gleichsam anders zentriert« (Freud 1900: 305), 
er verlagert seinen »Mittelpunkt« (ebd.), sein ›Erregungszentrum‹, auf 
ein scheinbar bedeutungsloses Detail. In gewisser Weise handelt es sich 
bei der Verschiebung, wie Freud sie beschreibt, um eine Verschiebung der 
ikonischen Differenz (vgl. 1.2.2): Ein Objekt, das eigentlich im Vorder-
grund des Traums steht, wird in den Hintergrund gedrängt, wodurch an 
dessen Stelle ein anderes Objekt in den Vordergrund tritt. 

Doch die Ersetzung erfolgt nicht willkürlich. Sie muss eine gewis-
se Verbindung zwischen dem ursprünglich gemeinten Objekt und sei-
nem »Verschiebungsersatz« (ebd.: 508) bewahren. Verschiebungen kön-
nen immer nur »längs einer Assoziationskette« (ebd.: 335) erfolgen, das 
heißt als »Ersetzungen einer bestimmten Vorstellung durch eine ande-
re ihr in der Assoziation irgendwie nahestehende« (ebd.). So transfor-
miert sich das ursprünglich gemeinte Traumelement und verwandelt sich 
in ein anderes, einerseits ähnliches, andererseits aber nicht zu ähnliches 
Element. Was damit gemeint ist, lässt sich an einem – treffenderweise als 
rêve, also als »Traum« betitelten – Blatt aus Grandvilles Magasin Pit-
toresque (1847) veranschaulichen (Abb. 9), das gleich eine ganze Fol-
ge von Bild-Transformationen ›längs einer Assoziationskette‹ zeigt. Im 
Zuge dieser Transformationen legt das ursprüngliche Motiv einen gera-
dezu abenteuerlichen Weg (von der Mondsichel am Himmel über einen 
Waldpilz, eine Fledermaus und eine Spindel hin zu einer Pferdekutsche) 
zurück, ohne dabei je aus der Assoziationsverkettung auszubrechen, die 
die einzelnen Transformationsschritte miteinander verbindet.

Der dritte Mechanismus der Traumarbeit ist die »Rücksicht auf Dar-
stellbarkeit« (ebd.: 335–344). Mit ›Rücksicht auf Darstellbarkeit‹ meint 
Freud, dass der Traum, eben weil er im Medium der bildlichen Dar-
stellung operiert, auf die formalen Eigentümlichkeiten dieses Mediums 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Abb. 9: Traumverschiebung längs einer Assoziationskette. Grandville: Second 
rêve. – Une promenade dans le ciel. Aus: Le Magasin Pittoresque, 1847, S. 213.

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Rücksicht nehmen muss.18 Insofern ist die Rücksicht auf Darstellbarkeit 
den übrigen Mechanismen logisch übergeordnet: »Die ganze Traum-
arbeit nimmt diese Rücksicht«, betont Christoph Türcke in seiner von 
Freud inspirierten Philosophie des Traums (2008: 53).19 In vielen Fällen 
stellt diese Rücksichtnahme kein gesondertes Problem dar; insbesonde-
re dort, wo es um bildliche Traumgedanken geht oder um die »Relation 
von Ähnlichkeit« und »Übereinstimmung« (Freud 1900: 317), um das 
»Gleichwie« (ebd.) zweier Traumelemente, ist der Traum gewisserma-
ßen ganz in seinem Element.

Nicht alle Gedanken lassen sich jedoch problemlos durch Bilder aus-
drücken. So macht Freud in diesem Abschnitt vor allem darauf aufmerk-
sam, was im visuellen Medium des Traums alles nicht dargestellt werden 
kann – zum Beispiel kausale Relationen: »Der Traum hat für diese logi-
schen Relationen unter den Traumgedanken keine Mittel der Darstellung 
zur Verfügung.« (Ebd.: 310 f.) Dass ein Traumereignis – etwa eine aggres-
sive Konfrontation – durch ein anderes Traumereignis kausal verursacht 
wurde, kann der Traum nicht direkt ausdrücken, sondern allenfalls das 
zeitliche Nacheinander der Ereignisse darstellen. Der logische Zusammen-
hang muss dann in der Deutung erschlossen werden (vgl. ebd.: 313 f.).

Am stärksten scheitern muss der Traum laut Freud an der Darstel-
lung von Widersprüchen und Negationen. »[D]as ›Nein‹ scheint für den 
Traum nicht zu existieren« (ebd.: 316; vgl. 1915b: 145, 1910b, 1925). 
Es liegt nahe, die Ursache für diese Unfähigkeit in der Bildform des 
Traums als solcher zu sehen, die sich für viele Bildtheoretiker ebenfalls 
durch eine Unfähigkeit zur Negation auszeichnet.20 Bezeichnenderweise 
erläutert auch Freud diese Beschränkung der Traumdarstellung mit ei-
nem Verweis auf die bildlichen Künste: 

18	 	Vgl. die vollständigere Bezeichnung des Mechanismus bei Freud (1900: 339): 
»Die Rücksicht auf die Darstellbarkeit in dem eigentümlichen psychischen 
Material, dessen sich der Traum bedient, also zumeist in visuellen Bildern.«

19	 	Die Formulierung ist in dieser Form allerdings etwas unpräzise, da der 
Traum, wenn auch »vorwiegend« (Freud 1916–1917: 107), so doch nicht 
ausschließlich im Medium des Visuellen operiert, wie das Beispiel der 
Wortverdichtung zeigt (vgl. Kemper 1955: 76–78). Es ist also nicht die 
»ganze« Traumarbeit, die auf Darstellbarkeit Rücksicht nehmen muss.

20	 	Zur Unmöglichkeit der Negation im Bild sowie zur damit zusammenhängenden 
Charakterisierung des Bildes als ›jenseits von wahr und falsch‹ vgl. Gombrich 
(1960: 55–78), Worth (1975), Danto (1992: 33), Debray (1992: 51), Baudrillard 
(1998: 34), Wiesing (2000a: 204 f.), Berendt (2005: 25), Boehm (2008a: 32) 
und Asmuth (2010: 93 f.). Verteidigungen einer Wahrheitsfähigkeit der Bilder 
finden sich im Gegenzug bei Nöth (1997), im Anschluss an Gadamer bei 
Müller-Strahl (2007) sowie bei Schwarte (2015). Auch die umgekehrte These 
einer generellen Unwahrheit der Bilder wird gelegentlich vertreten: »Worte 
lügen manchmal, Bilder lügen immer« (Albrecht 2007). 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

» In einer ähnlichen Beschränkung befinden sich ja die darstellenden 
Künste, Malerei und Plastik im Vergleich zur Poesie, die sich der Rede 
bedienen kann, und auch hier liegt der Grund des Unvermögens in 
dem Material, durch dessen Bearbeitung die beiden Künste etwas zum 
Ausdruck zu bringen streben.« (Freud 1900: 311)

Die Eigentümlichkeiten der Bildform begrenzen die Möglichkeiten der 
Traumbildung. Zugleich aber, und nur darum steht die ›Rücksicht auf 
Darstellbarkeit‹ im Rang eines eigenen Mechanismus der Traumarbeit, 
zwingen gerade diese Beschränkungen zur Kreativität. Durch »grafische 
Erfindungsgabe« (Altman 1975: 36) kreiert der Traum eine ganze Reihe 
von Umwegen, um zumindest einen Teil der nicht darstellbaren Bezie-
hungen doch noch zum Ausdruck zu bringen. 

Eines der wichtigsten Mittel dieser grafischen Erfindungsgabe ist für 
Freud die »Darstellung durch Symbole« (Freud 1900: 345–394), also der 
Umweg über die »indirekten Darstellungen« (ebd.: 346). Die Bildlogik 
des Symbols wird besonders in der Definition der beiden Freud-Schüler 
Otto Rank und Hanns Sachs deutlich, wonach das Symbol zu verstehen 
sei als »stellvertretender anschaulicher Ersatzausdruck für etwas Ver-
borgenes, mit dem es sinnfällige Merkmale gemeinsam hat oder durch 
innere Zusammenhänge assoziativ verbunden ist« (Rank/Sachs 1913: 
11). Zwar ist im Grunde schon der gesamte manifeste Traum eine indi-
rekte, stellvertretende, symbolische Darstellung. Dass Freud die Symbo-
lisierung dennoch als eigenen Traumvorgang behandelt, verdankt sich 
seinem eigentümlichen, durch Goethe und die Romantik geprägten Sym-
bolbegriff, demzufolge nicht schlechthin jedes Zeichen ein Symbol ist.21 
Im Unterschied zu den ad hoc produzierten Traumbildungen durch Ver-
dichtung und Verschiebung sind die Symbole für Freud aus einem bereits 
existierenden Zeichenreservoir der Kultur geschöpft, das in der »Folklo-
re, in den Mythen, Sagen, Redensarten, in der Spruchweisheit und in den 
umlaufenden Witzen eines Volkes« (Freud 1900: 346) überliefert wird. 
Anders als die ›Privatsymbole‹ der sonstigen Traumarbeit beruhen die 
›echten‹ Symbole auf kulturell tradierten und zum Teil noch »in Urzei-
ten« (ebd.: 347) der menschlichen Gattung gestifteten Assoziationsver-
knüpfungen.22 Freud gesteht allerdings auch die Möglichkeit gänzlich 
neuer Symbolbildungen zu:

21	 	Zu Freuds Symbolbegriff vgl. Jones (1916), Hartmann (1927: 139–151) und 
Petocz (1999) sowie – in Abgrenzung u. a. zu Cassirer und Susanne K. Lan-
ger, aber auch gegen Jones, Hartmann und Ernst Kris – Lorenzer (1970); 
zur symbolischen Darstellung speziell im Traum vgl. auch Kemper (1955: 
92–96). Vgl. hierzu auch die Angaben auf S. 92, Anm. 19.

22	 	Als Beispiele nennt Freud »König und Königin«, die »zumeist für die El-
tern des Träumers« (Freud 1900: 348) stehen, oder das »Abreisen« als »ei-
nes der häufigsten und am besten zu begründenden Todessymbole« (ebd.: 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

»Eine Anzahl von Symbolen ist so alt wie die Sprachbildung überhaupt, 
andere werden aber in der Gegenwart fortlaufend neu gebildet (z. B. das 
Luftschiff, der Zeppelin).« (Ebd.: 347)

Als vierten und letzten Mechanismus der Traumarbeit erläutert Freud 
schließlich die »sekundäre Bearbeitung« (ebd.: 470–487). Anders als die 
ersten drei Mechanismen gehört er dem Sekundärprozess an. Seine Tä-
tigkeit besteht darin, die im Primärprozess gebildeten Trauminhalte zu 
›glätten‹ und allzu schroffe Brüche, die sich aus der wilden Assoziati-
onslogik des Unbewussten und den Entstellungsmechanismen der üb-
rigen Traumarbeit ergeben, abzumildern. Die sekundäre Bearbeitung 
»stopft […] die Lücken im Aufbau des Traums« (ebd.: 471), die der Pri-
märprozess in ihm hinterlassen hat, unter anderem durch Einfügung 
von logischen Übergängen und »Kittgedanken« (ebd.: 471) sowie durch 
»eine Art generelle Abschlußretusche« (Kemper 1955: 103). Diese Ab-
schlussretusche folgt jedoch nicht dem ursprünglichen Sinngehalt der 
unbewussten Traumgedanken, sondern lediglich äußeren, also sinnfrem-
den Kriterien. So führt auch und gerade die oberflächliche Glättung des 
Traums durch die sekundäre Bearbeitung zu einer weiteren Verhüllung, 
nicht etwa zur Klärung des Traums.23

Spätestens nach dieser letzten Abschlussretusche sind die ursprüngli-
chen Traumgedanken endgültig entstellt und unverständlich. Die Traum-
arbeit hat sie in sinnlose Bilder verwandelt, wenn auch nur in »scheinbar 
sinnlose Bilder«, wie Freud (1900: 586) ganz am Ende der Traumdeu-
tung resümiert. Der auf den ersten Blick sinnlose Charakter des mani-
festen Traums ist die Folge eines Beziehungs- oder Verbindungsabbruchs 

377), v. a. aber die sexuellen Symbole, deren Bilderreichtum er seitenwei-
se aufzählt (vgl. ebd.: 348 ff.). Gerade letztere allerdings fügen sich keines-
wegs in Freuds bildlogische Begründung der Rücksicht auf Darstellbarkeit 
ein, sofern die ihnen zugrunde liegenden Traumgedanken – »das männliche 
Glied«, der »Frauenleib« (ebd.: 348) – eigentlich ja sehr wohl visuell dar-
stellbar sind. Nicht die formale Rücksicht auf Darstellbarkeit, sondern die 
inhaltliche Zensur gibt hier den Ausschlag. 

23	 	Kemper (1955: 96) veranschaulicht die Sinnentstellung der sekundären Be-
arbeitung am Beispiel eines Telegramms: »Wenn […] in einem Telegramm 
ein Teil der Worte einen Geheimcode darstellt, ohne daß der Empfänger da-
von weiß, wird er das Wesentliche der Mitteilung ahnungslos überlesen und 
eine etwaige durch den Code bewirkte Holprigkeit des Textes, die ihn stutzig 
werden lassen könnte, auf Textverstümmelungen bei der Telegrammdurch-
gabe zurückführen. Nun wird er alle Bruchstellen so lange glättend bear-
beiten, bis sich ein ihm verständliches einheitliches Sinngefüge ergeben hat. 
[…] [Das] Ergebnis dieser Bemühungen ist unvermeidlicherweise, daß sich 
der Empfänger, je mehr er sich um einen ›glatten‹ sinnvollen Text bemüht, 
um so weiter von dem ihm unbekannten Sinn der Botschaft entfernt.«

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

zwischen dem Bild und dem, was es repräsentiert. Wo immer die Traum-
arbeit bestimmte Elemente des Traumgedankens durch andere Elemente 
ersetzt, wird der »Sinnbezug« der Bilder »mit dieser Auswechslung un-
merklich aufgehoben« (Kemper 1955: 81). Dadurch können nicht nur 
die einzelnen Traumelemente, sondern sogar die allgemeine Thematik 
des Traums nahezu spurlos verloren gehen:

»Was in den Traumgedanken offenbar der wesentliche Inhalt ist, braucht 
im Traum gar nicht vertreten zu sein.« (Freud 1900: 305)

In jeder Hinsicht und auf jeder Ebene ist die psychische Transformati-
on der Bilder eine »Spurenverwischung«, wie Kemper (1955: 98) zu-
sammenfasst. Woran die Traumarbeit ›arbeitet‹, ist die Vermeidung von 
»Rückführbarkeit« und »Rückübersetzbarkeit« (ebd.: 82). Der Psycho-
analytiker muss entsprechend in Gegenrichtung arbeiten, um die abge-
brochene Verbindung wiederherzustellen und die Traumarbeit rückgän-
gig zu machen, wie Freud die Aufgabe des Analytikers programmatisch 
formuliert: »Die Deutungsarbeit will die Traumarbeit aufheben.« (Freud 
1916–1917: 178) 

Die Technik dieser Deutungsarbeit, also die eigentliche Traumdeu-
tung, fußt auf zwei Teiltechniken. Erstens beruht sie auf einer bestimm-
ten »Technik der Verwertung der Einfälle des Träumers« (Freud 1900: 
354). Der Träumer soll zu jedem Traum eigene Gedankenassoziationen 
mitteilen, auf denen dann erst die eigentliche Deutungsarbeit des Ana-
lytikers aufbaut. So verwahrt sich Freud gegen abstrakte, aus der Ferne 
unternommene Deutungen, die nur in Ausnahmefällen zulässig seien – 
als »Hilfsmittel« (ebd.) und »Ergänzung« (Freud 1916–1917: 161) oder 
dann, wenn Träume außerhalb der ›analytischen Situation‹ gedeutet wer-
den und keine Einfälle des Träumers zur Verfügung stehen.24 Die Asso-
ziationsmethode soll das Risiko von Fehldeutungen minimieren, vor al-
lem aber der persönlichen Natur der Traumbildung Rechnung tragen. 
Denn der Sinn der Träume lässt sich nicht in einem nach Schlagwörtern 
gegliederten »Traumbuch« (Freud 1900: 118) einfangen, sondern muss 
vor dem individuellen Lebenshintergrund des Träumenden erschlossen 
werden (vgl. ebd.: 125).

Die zweite Teiltechnik der Traumdeutung ist die systematische Ein-
sicht in die Technik der Traumbildung selbst. Sie spielt bereits innerhalb 
der Assoziationsmethode eine zentrale Rolle, umso mehr aber dort, wo 

24	 	 Insbesondere in seinen Kunstwerkanalysen geht Freud auf diese Weise vor, 
wenn er die literarischen Träume in Wilhelm Jensens Erzählung Gradiva 
in Abwesenheit des Dichters deutet (vgl. Freud 1907) oder eine schriftlich 
überlieferte »Kindheitserinnerung« Leonardo da Vincis wie einen Tagtraum 
deutet (vgl. 1910b: 109–118).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

diese nicht durchgeführt werden kann und nur der Traumtext selbst zur 
Verfügung steht. Im Fokus dieser Technik stehen die bildlichen Opera-
tionen der Traumarbeit und mit ihnen zugleich die »schwachen Stel-
len« des Traums in Form der durch die Zensur gerissenen »Lücken und 
Schäden«, auf die Freud bereits in seinen frühen Studien über Hysterie 
(1895) aufmerksam wurde – hier in Bezug auf die mündlichen Assozia-
tionen seiner Patienten: 

»Man muß ein Stück des logischen Fadens in die Hand bekommen, unter 
dessen Leitung man allein in das Innere einzudringen hoffen darf. Man 
erwarte nicht, daß die freien Mitteilungen des Kranken, das Material der 
am meisten oberflächlichen Schichten, es dem Analytiker leicht machen 
zu erkennen, an welchen Stellen es in die Tiefe geht […]. Im Gegenteil; 
gerade dies ist sorgfältig verhüllt, die Darstellung des Kranken klingt wie 
vollständig und in sich gefestigt. […] Wenn man aber die Darstellung, die 
man vom Kranken […] erhalten hat, mit kritischem Auge mustert, wird 
man ganz unfehlbar Lücken und Schäden in ihr entdecken. Hier ist der 
Zusammenhang sichtlich unterbrochen und wird vom Kranken durch 
eine Redensart, eine ungenügende Auskunft notdürftig ergänzt; dort 
stößt man auf ein Motiv, das bei einem normalen Menschen als ein ohn-
mächtiges zu bezeichnen wäre. [...] Der Arzt [...] tut recht daran, wenn er 
hinter diesen schwachen Stellen den Zugang zu dem Material der tiefe-
ren Schichten sucht, wenn er gerade hier die Fäden des Zusammenhangs 
aufzufinden hofft, denen er […] nachspürt.« (Breuer/Freud 1895: 297 f.)

Auch die Deutung der Träume muss derart von der Oberfläche »in die 
Tiefe« hinabsteigen, das heißt vom allenfalls oberflächlich geglätteten 
manifesten Traumgebilde über die Bruchstellen und Widersprüche in die-
sem Traumgebilde bis hinab zu den latenten, untergründigen Kräften 
und Konflikten, die sich an diesen Bruchstellen verraten.25

3.1.3 Vom Trauma zum Traum zum Bild: Der Wolfstraum 

Die Traumdeutung ist voll von konkreten Träumen, an denen Freud 
seine Einsichten zur Funktions- und Arbeitsweise entwickelt. Einer der 
wichtigsten und lehrreichsten Träume im Gesamtwerk Freuds, der ›Wolf-
straum‹, stammt dennoch aus späterer Zeit. Keinen anderen Traum hat 

25	 	Vgl. zum Deutungsweg ›von der Oberfläche in die Tiefe‹ im Zusammenhang 
mit der psychoanalytischen Kunst- und Filmanalyse die Ausführungen bei 
Gerhard Schneider (2000: 19 f., 2008: 29) und Reimut Reiche (2001: 35 f.; 
2008: 25–29). Auf die ›Bruchstellen‹ der Traumarbeit komme ich in der em-
pirischen Bild- bzw. Filmanalyse noch einmal zurück, insbesondere in der 
Deutung des Finales (4.2.5) sowie der abschließenden Gesamtdeutung (4.3).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Freud so ausführlich gedeutet und zerlegt, kein anderer in seinem Werk 
hat solch einen Bedeutungs- und Deutungsreichtum entfaltet. Aber er 
ist vor allem systematisch interessant, weil sich an ihm der Prozess der 
Traumbildung geradezu idealtypisch studieren lässt – und weil er als 
traumatisch verursachter Traum bereits über die Wunscherfüllungsthe-
se hinausweist, die Freud in der Traumdeutung noch so vehement ver-
treten hatte.

 Der Wolfstraum stammt von einem Patienten – Sergej Pankejeff, ei-
nem jungen russischen Adligen aus Sankt Petersburg, dem später so 
genannten ›Wolfsmann‹ –, den Freud von Februar 1910 bis Juli 1914 
(sowie noch einmal kurz von November 1919 bis März 1920) in Be-
handlung nahm.26 Die ihm gewidmete Fallstudie Aus der Geschichte ei-
ner infantilen Neurose (1918) ist Freuds vielleicht bekannteste Kranken-
geschichte. Der Traum des Wolfsmannes wurde im Alter von knapp vier 
Jahren geträumt und von dem mittlerweile zwanzig Jahre alten Träumer 
mündlich berichtet. Es handelt sich um einen Angsttraum, aus dem das 
kleine Kind seinerzeit mit Schrecken erwachte. Freud gibt den Traum-
bericht wieder:

»Ich habe geträumt, daß es Nacht ist und ich in meinem Bett liege (mein 
Bett stand mit dem Fußende gegen das Fenster, vor dem Fenster befand 
sich eine Reihe alter Nußbäume. Ich weiß, es war Winter, als ich träum-
te, und Nachtzeit). Plötzlich geht das Fenster von selbst auf, und ich 
sehe mit großem Schrecken, daß auf dem großen Nußbaum vor dem 
Fenster ein paar weiße Wölfe sitzen. Es waren sechs oder sieben Stück. 
Die Wölfe waren ganz weiß und sahen eher aus wie Füchse oder Schä-
ferhunde, denn sie hatten große Schwänze wie Füchse und ihre Ohren 
waren aufgestellt wie bei den Hunden, wenn sie auf etwas passen [sic!]. 
Unter großer Angst, offenbar, von den Wölfen aufgefressen zu werden, 
schrie ich auf und erwachte.« (Freud 1918: 149)

Im Anschluss an diesen Bericht fügt Freud eine Zeichnung von der Hand 
des Träumers in den Text ein (Abb. 10), die ihm dieser in die Sitzung mit-
gebracht hatte und die – mit Ausnahme der genauen Anzahl der Wölfe 
– »seine Beschreibung bestätigt« (ebd.: 149).

Die Deutung des Wolfstraums in allen Einzelheiten nimmt beinahe 
den gesamten Inhalt der über hundertseitigen Krankengeschichte ein 
und kann im Folgenden nur andeutungsweise wiedergegeben werden. 
Anstelle einer umfassenden Deutung soll hier vor allem der komplexe 

26	 	Zu den Daten vgl. Martha Brunswick (1928), auf die auch die Bezeichnung 
»Wolfsmann« zurückgeht, welche sich in Freuds ursprünglichem Text nicht 
findet (vgl. später jedoch Freud 1926: 250). Die Psychoanalytikerin aus dem 
Umfeld Freuds hatte den Patienten von Oktober 1926 bis Februar 1927 ein 
drittes Mal in Behandlung genommen.

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Prozess der Traumbildung aufgezeigt werden, in dessen Verlauf eine 
ganze Vielzahl von heterogenen Einflüssen zusammenfließen, um sich 
schließlich zu einem einzigen stillen Bild von höchster Symbolkraft zu 
verdichten. 

Ganz im Sinne der Assoziationsmethode liefert der Träumer selbst den 
ersten Anhaltspunkt zur Traumdeutung. So setzt er die Wölfe im Traum 
mit der Abbildung aus einem Märchenbuch in Verbindung, das ihm in 
seiner Kindheit große Angst eingejagt habe, wie Freud berichtet:

»Er hat diesen Traum immer in Beziehung zu der Erinnerung gebracht, 
daß er in diesen Jahren eine ganz ungeheuerliche Angst vor dem Bild 
eines Wolfes in einem Märchenbuche zeigte. […] Auf diesem Bild stand 
der Wolf aufrecht, mit einem Fuß ausschreitend, die Tatzen ausgestreckt 
und die Ohren aufgestellt. Er meint, dieses Bild habe als Illustration zum 
Märchen vom ›Rotkäppchen‹ gehört.« (Ebd.: 150) 

Die Wölfe entspringen also dem Märchen, aber mit ihrer auffallend wei-
ßen Farbe hat es noch eine andere Bewandtnis. Der Patient erinnert sich 
an die Schafherde in der Nähe des elterlichen Gutes, die er gelegentlich 
mit seinem Vater besuchte und die von einer tödlichen Tierseuche befal-
len wurde (vgl. ebd.). Schon das auf den ersten Blick so einfache Element 
der weißen Wölfe ist also doppelt, genau genommen dreifach motiviert. 
Erstens ist es angeregt durch die Abbildung des Wolfes im Märchenbuch; 
zweitens durch das eindrucksvolle Erlebnis der sterbenden Schafe; und 

Abb. 10: Die Traumzeichnung des Wolfsmannes. Aus: Sigmund Freud: Aus der 
Geschichte einer infantilen Neurose (1918: 149).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

drittens schließlich dürfte nicht nur die bloße Abbildung, sondern auch 
die brutale Handlung des Märchens in das Traumbild der bedrohlichen 
Wölfe eingegangen sein, wenn diese – ganz dem Märchen gemäß – die 
Angst hervorrufen, »von den Wölfen aufgefressen zu werden«, wie es 
im Traumbericht heißt.

Freud versucht, das nächste Element zu klären: »Wie kommen die 
Wölfe auf den Baum?« (Ebd.) Dazu fällt dem Patienten eine »Geschichte 
ein, die er den Großvater erzählen gehört« (ebd.) habe und die den fol-
genden, ein weiteres Mal mit Wölfen verbundenen, Inhalt trägt: 

»Ein Schneider sitzt in seinem Zimmer bei der Arbeit, da öffnet sich 
ein Fenster und ein Wolf springt herein. Der Schneider schlägt mit der 
Elle nach ihm – nein, verbessert er sich, packt ihn beim Schwanz und 
reißt ihm diesen aus, so daß der Wolf erschreckt davonrennt. Eine Wei-
le später geht der Schneider in den Wald und sieht plötzlich ein Rudel 
Wölfe herankommen, vor denen er sich auf einen Baum flüchtet. Die 
Wölfe sind zunächst ratlos, aber der Verstümmelte, der unter ihnen ist 
und sich am Schneider rächen will, macht den Vorschlag, daß einer 
auf den anderen steigen soll, bis der letzte den Schneider erreicht hat.« 
(Ebd.: 151)

Die Geschichte, so interpretiert Freud den Einfluss dieser Erzählung auf 
die Traumbildung, erklärt den Baum, deutet darüber hinaus aber auch 
noch auf eine tieferliegende Dimension des Traumes hin. Denn sie ent-
hält laut Freud »eine unzweideutige Anknüpfung an den Kastrations-
komplex« (ebd.), also an ein unbewusstes Motiv aus der Tiefe der Psy-
che, das durch die äußere Erzählung assoziativ angeregt und aktiviert 
worden sei. Das Kastrationsmotiv ist dabei seinerseits aus mindestens 
drei äußeren Quellen gespeist: Da ist einmal die »Gouvernante, die zu 
wüsten Phantasien geneigt war« (ebd.: 144) und dem Kind erzählt hat-
te, dass Zuckerstangen »Stücke von zerschnittenen Schlangen« (ebd.) 
seien; zweitens der Vater, der beim Spazierengehen eine Schlange »mit 
seinem Stocke in Stücke zerschlagen« (ebd.) hatte; und drittens erneut 
eine fiktive Geschichte aus Reineke Fuchs, in der ein Wolf »im Winter 
Fische fangen wollte und seinen Schwanz als Köder benützte, wobei der 
Schwanz im Eis abbrach« (ebd.).

Nach diesem Muster schreitet die Deutung des Traumes schrittweise 
voran, bis Freud schließlich jeden einzelnen Trauminhalt aufgelöst und 
ihn sowohl zur Innenwelt des Träumers als auch zu dessen Außenwelt-
eindrücken in Beziehung gesetzt hat. Am Ende erweisen sich die großen 
Schwänze der Wölfe für Freud dann als Phallussymbole, und der gesam-
te Wolfstraum entpuppt sich als Kastrationstraum, hinter dem sich sei-
nerseits ein Wirklichkeitseindruck verberge: die sogenannte »Urszene« 
(ebd.: 158). Im Alter von eineinhalb Jahren nämlich habe das Kind, so 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

rekonstruiert Freud, einen elterlichen Koitus beobachtet.27 Von diesem 
gleichermaßen eindrucksvollen wie verstörenden Erlebnis rühre auch das 
Thema des Schauens her, das den Traum in Gestalt der bedrohlich star-
renden Wölfe dominiert (vgl. ebd.: 154 f.). Als Traumgedanken macht 
Freud schließlich den Wunsch des Kindes aus, die sexuelle Szene selbst 
zu erleben und sich vom Vater dieselbe Lust bereiten zu lassen wie die 
Mutter, also einen »Wunsch nach der Sexualbefriedigung durch den Va-
ter« (ebd.: 163); letztlich bringe der Traum somit einen homosexuellen 
Triebwunsch zum Ausdruck.

Es soll im Folgenden nicht auf die Richtigkeit oder Unrichtigkeit 
dieser finalen Deutung ankommen.28 Wichtiger ist in unserem Zusam-
menhang, wie eindrucksvoll der Wolfstraum die multiple Genese der 
Träume veranschaulicht, an welcher mehr noch als die bloß quanti-
tative Vielfalt der Traumeinflüsse deren qualitative Disparatheit auf-
fällt. Insbesondere die äußeren Eindrücke gehen wild durcheinander: 
Unterschiedslos vermischt der Traum reale physische Erlebnisse wie 
die Urszene oder das Zerteilen der Schlange durch den Vater mit dem 
Inhalt fiktiver Erzählungen aus Märchen, Fabeln oder den »wüsten 
Phantasien« der Gouvernante. Der Primärprozess saugt alle Inhalte 
gleichermaßen auf, ganz gleich ob sie realen oder fiktiven Ursprungs 
sind.

Dieses unterschiedslose Aufsaugen verwundert gleichwohl schon da-
rum nicht, weil das Kind ja letztlich alle Einflüsse als Wirklichkeitsein-
drücke erlebt. Auch das Hören einer Geschichte ist eine Wirklichkeits-
erfahrung, die im Außenraum des Subjekts gemacht wird. Sie widerfährt 
dem Subjekt als Eindruck, der nach Verarbeitung verlangt – und sie im 
Traum schließlich erfährt. Das gilt sogar für etwas auf den ersten Blick so 
Harmloses wie die Abbildung des Wolfes aus dem Märchenbuch, bei der 
es sich den späteren Nachforschungen des Patienten in einem Buchladen 

27	 	Ob diese Urszene tatsächlich real erlebt wurde oder nur eine »Urphantasie« 
(Freud 1918: 230) darstellt, will Freud nicht mit absoluter Gewissheit ent-
scheiden; die Indizien sowie der weitere Verlauf der Behandlung deuten für 
ihn jedoch eher auf ein reales Ereignis hin (vgl. ebd.: 174–177, 208–210). 
Zum Begriff der »Urphantasie« vgl. auch Freud (1916–1917: 358 f.) sowie 
die ausführliche Diskussion im gleichnamigen Buch von Laplanche/Ponta-
lis (1964). 

28	 	Der Patient selbst hat Freuds Deutung des Traums als Urszene noch Jahre 
später abgelehnt (vgl. Obholzer 1980: 51 f.). Allgemein zur Deutungsfra-
ge und zum Fall des Wolfsmannes vgl. Gardiner (1971), Abraham/Torok 
(1976), Mahony (1984), Ginzburg (1988) und Deserno (1993); mit beson-
derem Gewicht auf der Zeichnung des Traums auch Davis (1992), Leu-
schner/Hau (1995), Hau (2008: 260–286) und Klammer (2013). Für eine 
›anti-familialistische‹ Auslegung des Traums siehe Deleuze/Guattari (1980: 
43–58).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

zufolge in Wirklichkeit nicht um das Märchen vom »Rotkäppchen«, 
sondern um eine Szene aus »Der Wolf und die sieben Geißlein« (vgl. 
ebd.: 151) handelt. Die Abbildung besitzt für den kleinen Jungen eine 
geradezu traumatische Qualität, wie sich an seiner Reaktion erweist: 

»Wenn er dieses Bildes zu Gesicht bekam, fing er an, wie rasend zu schrei-
en, er fürchtete sich, der Wolf werde kommen und ihn auffressen. Die 
Schwester wußte es aber immer so einzurichten, daß er dieses Bild sehen 
mußte, und ergötzte sich an seinem Schrecken.« (Ebd.: 136)

Der Wolfstraum, der alle diese Eindrücke aus der Umwelt des Träumers 
aufnimmt und zu einem neuen, hochgradig verdichteten und ›überdeter-
minierten‹ Bild verschmilzt, dient folglich der Erfahrungs- bzw. Wirklich-
keitsbewältigung. Damit weist er über die Wunscherfüllungsthese hinaus 
und nimmt stattdessen die spätere »Revision der Traumlehre« (Freud 
1933: 451–471) vorweg, in der Freud seine These von der wunscher-
füllenden Funktion der Träume zwar nicht aufgibt, aber doch entschei-
dend relativiert.

Erstmals in Jenseits des Lustprinzips (1920) – zwei Jahre nach der 
Publikation der Krankengeschichte des Wolfsmannes – hatte Freud aus-
drücklich eingeräumt, dass sich nicht alle Träume als Wunscherfüllung 
erklären lassen. Die schrecklichen Angstträume, in denen beispielsweise 
erlebte Kriegs- oder Unfalltraumata immer wieder nacherlebt und imagi-
när wiederholt werden, sind »eine Ausnahme von dem Satze, der Traum 
ist eine Wunscherfüllung« (Freud 1920: 242). Sie müssen folglich anders 
erklärt werden als durch das Phänomen der Triebverdrängung, auf das 
er die Träume bislang zurückgeführt hatte. So kündigt der Wolfstraum 
die ›realistische Wende‹ aus Jenseits des Lustprinzips an, die eigentlich 
eher ein Wiederanknüpfen an die seit der Traumdeutung vernachlässig-
te traumatheoretische Erklärung der Neurosen darstellt, die Freud in 
seinen frühen Hysteriestudien noch vertreten hatte.29 »Die alte Trauma-
theorie«, so heißt es bereits im Text über den Wolfsmann (Freud 1918: 
208), »kam mit einem Mal wieder zur Geltung.« 

Die Erklärung für das Rätsel des Wolfstraums ist also nicht im 
Wunsch, sondern im Trauma zu suchen: in der Urszene mit ihrem für 
das kindliche Erleben unverständlichen und verstörenden Charakter ei-
nerseits, in den unter anderem durch die Schwester zugefügten Schre-
ckerlebnissen andererseits. Zwar mag das Traumbild der Wölfe auch 
einen Triebwunsch repräsentieren, etwa den von Freud unterstellten 
Wunsch nach Sexualbefriedigung. Vor allem und ursprünglich aber ist 

29	 	Vgl. zur frühen Traumatheorie insbesondere Freud (1893, 1896) sowie 
Breuer/Freud (1895). Allgemein zur psychoanalytischen Traumatheorie 
vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986), Zepf (2001) und Hirsch 
(2011).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

es die – entstellte – Erinnerung an reale Erlebnisse. »Träumen ist ja auch 
ein Erinnern«, ergänzt Freud seine Traumtheorie, »wenn auch unter den 
Bedingungen der Nachtzeit und der Traumbildung.« (Ebd.: 169)

Ein Schlüssel zum Verständnis solcher traumatisch induzierten Traum-
bildungen ist Freuds Gedankengang zum »Wiederholungszwang«, den 
er in Jenseits des Lustprinzips (1920: 229) im Zusammenhang mit den 
Kriegs- und Unfallneurosen beschreibt. Es wirkt, so seine Beobachtung, 
eine rätselhafte Kraft im Inneren, die nach einer Wiederholung des trau-
matischen Ereignisses strebt, so unlustvoll es auch gewesen sein mag. 
Eine Manifestation dieses Wiederholungszwangs sind die Schreckträu-
me der Kriegstraumatisierten, aus denen sie schweißgebadet aufwachen. 
Warum aber träumt ein Mensch sein Trauma, wenn der Traum doch ei-
gentlich eine Wunscherfüllung sein soll? Keine Mühe der Erklärung be-
reiten all jene Träume, die dem realen Trauma einen günstigeren Aus-
gang geben und so den Wunsch erfüllen, das Trauma möge sich nicht 
oder anders ereignet haben (vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock 
1986: 133). Umso schwieriger sind jene anderen Träume zu erklären, 
die – wie der Wolfstraum – den unlustvollen Charakter nicht abändern, 
sondern beibehalten. 

Eine Erklärung des rätselhaften Wiederholungszwangs findet Freud in 
der Analyse des ›Fort-Da-Spiels‹ (Freud 1920: 224–227), das er an sei-
nem eineinhalb Jahre alten Enkel beobachtet hatte. Dieses Kind hatte die 
eigentümliche Angewohnheit, immer wieder eine an einem Bindfaden 
befestigte Holzspule mit einem lauten, langgezogenen »o–o–o–o« (ebd.: 
224) über den Rand seines Bettchens hinweg zu schleudern, um diese 
dann erneut zu sich her zu ziehen. Das Herbeiziehen war mit der Laut-
äußerung »Da« verbunden, so dass Freud »nach dem übereinstimmen-
den Urteil der Mutter und des Beobachters« den ersten Laut als »fort« 
deutete (ebd.: 225). Er interpretiert das Spiel des Kindes daraufhin als 
Wiederholung einer Mutter-Kind-Interaktion: Das Kind spielte die Situ-
ation des Fortseins von Objekten nach, indem es die Spule abwechselnd 
aus dem Sichtfeld verschwinden und wieder auftauchen ließ, ganz so, wie 
seine Mutter immer wieder aus seinem Sichtfeld verschwand und Stun-
den später wieder auftauchte (vgl. ebd.). 

Der zentrale Mechanismus des Fort-Da-Spiels beruht auf einem Rol-
lentausch. Im Spiel ist es das Kind, das die Holzspule von sich wegschleu-
dert, während im echten Leben das Kind, von der Mutter alleingelassen, 
sich selbst als weggeschleudert empfindet. Mit Hilfe des Spiels wechselt 
es »aus der Passivität des Erlebens in die Aktivität des Spielens« (ebd.: 
227). Auf diese Weise gewinnt es eine Position der Souveränität, die ihm 
anderweitig versagt bleibt:

»Es war dabei [beim Verlassenwerden durch die Mutter] passiv, wurde 
vom Erlebnis betroffen und bringt sich nun in eine aktive Rolle, indem 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

es dasselbe, trotzdem es unlustvoll war, als Spiel wiederholt.« (Ebd.: 
226)

Daran anknüpfend bringt Freud die Beobachtung des Einzelfalls dann 
mit dem kindlichen Spielen überhaupt in Zusammenhang:

»Man sieht, daß die Kinder alles im Spiele wiederholen, was ihnen im Le-
ben großen Eindruck gemacht hat, daß sie dabei die Stärke des Eindruckes 
abreagieren und sich sozusagen zu Herren der Situation machen.« (Ebd.)

Das Spiel ist also nicht nur, wie sich die Spieltheorie des zweiten Teils (vgl. 
2.3.2) nun besser formulieren lässt, ein Spielfeld für verdrängte Wunschre-
gungen und somit ein imaginärer Ersatz für die schmerzvollen Entbehrun-
gen der Wirklichkeit. Es ist auch ein Medium der Wiederholung schmerz-
voller Wirklichkeitserfahrungen, um diese in eigene Regie zu nehmen und 
dadurch zu verarbeiten.30

Der Traum des Wolfsmannes ist in diesem Sinne ebenfalls ein Fort-
Da-Spiel, also eine nachholende Bewältigung des Realen. Er dient dem 
vierjährigen Träumer dazu, verstörende Erlebnisse in seine kindliche 
Bilderwelt zu integrieren und ihnen Sinn zu verleihen. Der Traum deu-
tet das Erlebte nachträglich im Modell dessen, was dem Kind aus Bil-
dern, Märchen, Erzählungen und eigenen Erfahrungen vertraut ist, und 
fügt auf diese Weise das Erlebte in seine psychische Realität ein. Inso-
fern handelt es sich beim traumatisch induzierten Traum im weiteren 
Sinne also doch um eine Wunscherfüllung, auch wenn es dabei nicht um 
einen Triebwunsch geht, sondern vielmehr um den Wunsch, eine ver-
störende Erfahrung als verstörende Erfahrung aufzulösen. Im Traum 
transformiert das Kind sein Erlebnis durch Assimilation an sein Sinn-
system in ein (nach der Logik des Unbewussten) sinnvolles Geschehen; 
es verwandelt, wie Cassirer sagen würde, passiven Eindruck in akti-
ven Ausdruck.

30	 	Wenn Freud später im Text, obgleich zögerlich, die Annahme eines »Tode-
striebs« (Freud 1920: 244–269) ins Spiel bringt, um den Wiederholungszwang 
zu erklären, so ist diese »weitausholende Spekulation« (ebd.: 234) eigentlich 
gar nicht zwingend erforderlich. Der Wiederholungszwang liegt nicht ›jen-
seits des Lustprinzips‹, er leitet sich vielmehr direkt aus diesem ab. Die Wie-
derholung in Eigenregie dient dazu, den Unlustcharakter eines Erlebnisses 
wenn schon nicht in Lust zu verwandeln, so doch wenigstens abzumildern. 
Der Rollentausch beim Spiel sowie die damit verbundene Erfahrung der »Be-
herrschung« (ebd.: 245) des Traumas in der Wiederholung stellt, wie Freud 
selbst bemerkt, einen »Lustgewinn« (ebd.: 227) dar. Vgl. zu dieser Argumen-
tation auch Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986: 133 f.): »Der Wieder-
holungszwang ist […] bei den traumatischen Neurosen nicht jenseits, sondern 
vor dem Lustprinzip lokalisiert, dem er zugleich auch dient.«

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Dass selbst diese vergleichsweise schwache Wunscherfüllungsfunktion 
des Wiederholungszwangs noch scheitern kann, wie sich an den Schreck-
träumen der Kriegsopfer zeigt (vielleicht aber auch schon am Wolfstraum 
selbst), gesteht gleichwohl sogar Freud am Ende ein. Gelegentlich, so for-
muliert er in seiner »Revision der Traumlehre«, »versagt« der Traum ganz 
einfach darin, »die Erinnerungsspuren der traumatischen Begebenheit in 
eine Wunscherfüllung« (Freud 1933: 471) umzuwandeln. Das Trauma 
kann stärker sein als der Traum. So ist eben doch nicht jeder Traum eine 
Wunscherfüllung, sondern bisweilen nur der erfolglose »Versuch einer 
Wunscherfüllung« (ebd.), wie Freud seine Generalthese aus der Traum-
deutung modifiziert. 

Noch etwas anderes zeigt sich an den Alpträumen, das ebenfalls bereits 
für den Wolfstraum gilt. Die Träume selbst besitzen mitunter traumati-
sche Wirkungen. Nicht nur die Erlebnisse, die den Wolfstraum angesto-
ßen haben, auch der Traum als solcher setzt eine Wiederholungsdynamik 
in Gang. Denn er ist seinerseits ein Widerfahrnis des Träumers, »wirkt 
wie ein frisches Ereignis, aber auch wie ein neues Trauma« (Freud 1918: 
220). Das deutet bereits der Traumbericht des Patienten an: 

»Unter großer Angst, offenbar, von den Wölfen aufgefressen zu werden, 
schrie ich auf und erwachte. Meine Kinderfrau eilte zu meinem Bett, um 
nachzusehen, was mit mir geschehen war. Es dauerte eine ganze Weile, bis 
ich überzeugt war, es sei nur ein Traum gewesen, so natürlich und deutlich 
war mir das Bild vorgekommen, wie das Fenster aufgeht und die Wölfe auf 
dem Baume sitzen. [...] Ich glaube, es war dies mein erster Angsttraum. Bis 
in mein elftes oder zwölftes Jahr hatte ich von da an immer Angst, etwas 
Schreckliches im Traume zu sehen.« (Ebd.: 149)

Nicht zuletzt aufgrund dieses verstörenden Traums, der noch Jahre spä-
ter im Träumer ›wuchert‹, beginnt der Patient im Alter von zwanzig Jah-
ren die Psychoanalyse bei Freud. Dort wiederholt er – mehr als einmal, 
über die Dauer von Jahren hinweg (vgl. ebd.: 153) – sein Trauma, indem 
er es auf der Couch liegend einem Zuhörer erzählt. Und auch gegenüber 
dem Traum versetzt er sich in die Position des Regisseurs, anstatt wie 
beim ursprünglichen Traumerlebnis nur dessen ohnmächtiger Zuschau-
er zu sein. Wiederum als Wiederholungszwang darf darum vielleicht ge-
deutet werden, wenn es der Wolfsmann bei der Zeichnung seines Trau-
mes nicht belässt, sondern – als formal ausgebildeter Kunstmaler31 – im 

31	 	Vgl. hierzu Davis (1992: 70), der allerdings auch auf die ökonomischen Hin-
tergründe der Bildproduktion des – in späteren Jahren verarmten – Wolfs-
mannes hinweist: »A dedicated amateur painter, Serge presented or sold 
over forty paintings to psychoanalysts in Vienna and elsewhere; in his ado-
lescence, he had studied formally with a Russian painter hired by his fam-
ily and submitted his work to a local exhibition. […] On the evidence, his 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Laufe seines Lebens eine ganze Serie von Gemälden seiner Traumszene 
anfertigt (Abb. 11).

Die verschiedenen Fassungen der Urszene, die der Wolfsmann im Lau-
fe seines Lebens anfertigt, bilden eine Kette von sukzessive aufeinan-
der folgenden Wiederholungen, die zugleich mit einer Reihe von media-
len Ersetzungen korrespondieren. Aus dem ursprünglichen Trauma wird 
ein Traum, der seinerseits in eine äußere Zeichnung verwandelt wird, 
die wiederum durch eine Serie von Gemälden wiederholt wird. Die Ab-
folge dieser Medienwechsel in Richtung einer abnehmenden ›Intensität 
des Realen‹ legt bereits nahe, was es mit dieser Wiederholungskette auf 
sich haben könnte: Mit jeder Wiederholung schwächt sich das Trauma 
weiter ab, bis am Ende nur noch das äußere Bild von ihm übrig bleibt. 

Durch seine Bildwerdung ist das Trauma um seinen Schrecken gebracht; 
an die Stelle der traumatischen Wirklichkeit ist ein, wie Lambert Wie-
sing es nennen würde, ›nursichtbares‹ Gebilde getreten, von dem keine 
Gefahr mehr ausgeht.

teacher was possibly the landscapist V. Borisoff-Mousatoff (1870–1905), 
whose work, as the Wolf Man tells us, was exhibited in the Salon d’Automne 
in Paris. As the Wolf Man’s memoirs indicate, painting was one of his deep-
est interests throughout his life.« 

Abb. 11: Sergej Pankejeff (signiert als »Wolfmann«): Ohne Titel. 1964. Öl auf 
Leinwand, 38 × 36 cm. London, Freud Museum.

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

3.2 Kollektivierung der Träume

3.2.1 Gemeinsame Tagträume:  
Ein intersubjektives Resonanzmodell der Kunst

Der Wolfsmann hat seinen Traum zum Kunstwerk gemacht; das hat er, 
so jedenfalls aus psychoanalytischer Sicht, mit anderen Künstlern ge-
meinsam. Es gibt eine »Gattung von Träumen«, bemerkt Freud in seiner 
ersten kunstpsychologischen Studie zu Wilhelm Jensens Erzählung Gra-
diva (Freud 1907: 13), »die überhaupt niemals geträumt worden« sind, 
nämlich jene, »die von Dichtern geschaffen« (ebd.) sind. Aber die Träu-
me der Dichter, auch das steckt in Freuds Formulierung, sind zumindest 
im Regelfall keine echten Träume. Sie wurden, wie es heißt, »überhaupt 
niemals geträumt«, oder wenn, dann nur selten im Dunkel der Nacht, 
zumeist aber in der Helle des Tages; nicht mit geschlossenen, sondern 
mit offenen Augen; nicht unter Ausschaltung des Bewusstseins, sondern 
unter dessen direkter Einwirkung. Für gewöhnlich träumt der Künst-
ler also nur im metaphorischen Sinne des Wortes. Er ist ein »Träumer 
am hellichten Tag«, wie Freud in »Der Dichter und das Phantasieren« 
(1908b: 176) auch schreibt. 

Stärker als den nächtlichen Träumen sind die Kunstwerke darum den 
»Tagträume[n]« (ebd.: 175) verwandt, den Abschweifungen der Ge-
danken und Bilder in den Denkpausen des Alltags, und schließlich dem 
»Spiel« (ebd.: 171) der Kinder, mit welchem Freud die Kunst ebenfalls 
vergleicht.32 Denn nicht nur in die nächtliche Traumproduktion, auch in 
die unbeaufsichtigten Denkvorgänge des Tages fließt die ›wilde Denktä-
tigkeit‹ des Unbewussten ein – und gelangt von dort aus in die Schöp-
fungen der künstlerischen Kreativität.33 Die Bilderwelt der unbewussten 

32	 	Zur Psychologie des Tagtraums vgl. die Studie von Varendonck (1921), zu 
der Freud ein kurzes Vorwort verfasst hat, sowie Singer (1976) und Klin-
ger (1990); kulturtheoretisch mit Fokus auf den Wechselbeziehungen von 
kultureller Wirklichkeit und tagträumerischer Gegenwelt auch Ehn/Löfgren 
(2008).

33	 	Psychoanalytische Theorien des künstlerischen Schaffensprozesses finden 
sich u. a. bei Kris (1952: 162–194), Ehrenzweig (1967), Winnicott (1971), 
Müller-Braunschweig (1977) und Segal (1991); siehe außerdem, psycho-
analytisch beeinflusst, Koestler (1966). Allgemein zur psychoanalytischen 
Kunsttheorie vgl. die Darstellungen und Überblicke bei Kofman (1970), 
Spector (1972), Kuhns (1982), Reiche (2006), Pfeiffer (2006) und Rattner/
Danzer (2010) sowie, im Kontext künstlerischer Einzelfallstudien, Greve 
(2009, 2015) und die Beiträge in Schneider (1999). Eine lacanianisch ge-
prägte Theorie des »Unbewussten in der Kunst« findet sich bei Bergande 
(2007); zur Bildtheorie im Anschluss an Lacan siehe auch Veressov (2010), 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Phantasien mit ihren assoziationslogischen Verkettungen, die der Träu-
mer im Schlaf betritt, wird auch im Kunstprozess betreten. So definiert 
Freud den Gegenstandsbereich einer psychoanalytischen Theorie der 
Kunst, indem er sie als Theorie der künstlerischen Phantasie bestimmt:

»Die ästhetische Würdigung des Kunstwerks sowie die Aufklärung 
der künstlerischen Begabung kommen zwar als Aufgabe für die 
Psychoanalyse nicht in Betracht. Es scheint aber, daß die Psychoanalyse 
imstande ist, in all den Fragen, die das menschliche Phantasieleben 
betreffen, das entscheidende Wort zu sprechen.« (Freud 1924a: 425)

Das Kunstwerk ist zuallererst eine Schöpfung der Phantasie; zugleich 
aber ist es mehr als nur das, nämlich eine materialisierte, externalisierte, 
eine nach außen gebrachte Phantasie. In Gestalt des Kunstwerks stellt 
der Künstler seine Phantasien in dinglicher Gestalt vor sich hin. Etwas 
›vor sich hin zu stellen‹ wiederum heißt im Feld der Kunst, es vor ande-
re hin zu stellen. Dass der Künstler seinen Traum nach außen bringt, be-
deutet, dass er ihn in die Gesellschaft einbringt. Wie alle öffentlich zir-
kulierenden Bilder stiften Kunstwerke soziale Beziehungen, indem sie 
Menschen miteinander in Verbindung setzen – ›über Bande‹, wie es im 
Zusammenhang mit der Kollektivierung des Imaginären geheißen hat-
te (vgl. 2.2.3).

Auch Freud weiß um diese intersubjektiven Beziehungen, und obgleich 
bei ihm die produktionsästhetischen Fragen zumeist im Mittelpunkt ste-
hen, thematisiert er an einigen Stellen diese soziale, auf die Wechselwir-
kungen zwischen den Individuen verweisende Seite der Kunst. Gerade in 
dieser Seite scheint für ihn sogar die eigentliche Besonderheit der Kunst 
gegenüber anderen Ausdrucksformen des Unbewussten zu liegen: Das 
Kunstwerk ermöglicht es dem Künstler, seine Phantasie mit einem Pu-
blikum zu teilen. Wenn beim gewöhnlichen Menschen das Verdrängte 
zunächst den Weg ins Dunkel eingeschlagen hat und dort als unbewuss-
te Phantasie weiterwuchert, so unterscheidet sich der Künstler vom ge-
wöhnlichen Menschen dadurch, dass er die Wucherungen der Phantasie 
wieder ans Tageslicht holt. Er führt seine Phantasien aus dem privaten 
Innenraum des Unbewussten in den kollektiven Außenraum der Gesell-
schaft ein, um sie mit anderen zu teilen. 

»Der Künstler ist ursprünglich ein Mensch, welcher sich von der Rea-
lität abwendet, weil er sich mit dem von ihr zunächst geforderten Ver-
zicht auf Triebbefriedigung nicht befreunden kann und seine erotischen 
und ehrgeizigen Wünsche im Phantasieleben gewähren läßt. Er findet 
aber den Rückweg aus dieser Phantasiewelt zur Realität, indem er dank 

Ruhs (2010) und Heßdörfer (2013) sowie die Beiträge in Blümle/von der 
Heiden (2005).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

besonderer Begabungen seine Phantasien zu einer neuen Art von Wirk-
lichkeiten gestaltet, die von den Menschen als wertvolle Abbilder der 
Realität zur Geltung zugelassen werden.« (Freud 1911: 22)

Im Künstler, so Freud, verbindet sich also die antisoziale Tendenz zur 
Flucht in die Phantasie mit der genuin künstlerischen Fähigkeit, gerade 
mit Hilfe dieser Phantasien den »Rückweg« in die Realität zu finden. Im 
Kunstwerk kommen beide Seiten zusammen: der Künstler einerseits, das 
Publikum und die Gesellschaft andererseits. 

Die wichtigste psychoanalytische Weiterentwicklung dieser Idee der 
Kunst als einer Vermittlung zwischen Individuum und Gesellschaft geht 
auf Ernst Kris zurück, einen Zeitgenossen und Schüler Freuds. Kris er-
weitert Freuds Andeutungen zur Kunst als »Rückweg« in die Gesell-
schaft zu einer Wirkungstheorie der Kunst, in der es um die Rezepti-
onsseite der Bilder und ihre Effekte auf die Rezipienten geht.34 Dennoch 
setzt auch Kris’ Wirkungstheorie zuerst mit dem individuellen Schöp-
fungsprozess der Phantasie ein – sozusagen mit dem ›Fluchtweg‹ des 
Künstlers. Wie schon Freud in seiner Genealogie der Phantasie (vgl. 
3.1.1), beginnt Kris seinen Gedankengang mit einem Kind, das hier je-
doch bereits ein »kleiner Junge« ist, der seine Erfahrungen mittels Spra-
che an andere Menschen weitergibt. In Kris’ Beispiel besteht die Erfah-
rung in einem traumatischen Schreckerlebnis:

»Ein riesiger Wolfshund läuft kläffend auf einen kleinen Jungen zu, 
der draußen spielt. Das Kind erschrickt über die Größe und das Gebell 
des Tieres und rennt, um Hilfe schreiend, davon. Später dann kann es 
diese Szene auf vielerlei Art verarbeiten. Beim Spiel mit seinem Spielzeug 
werden die Rollen vertauscht; der Junge besiegt den bedrohlichen Feind 
und zähmt das Tier […]. Vielleicht beschäftigt die Szene abends die 
Gedanken des Knaben vorm Einschlafen. […] Gefahren, die er früher 
erlebt hat, und Gedanken, die allen kleinen Jungen gemeinsam sind, 
können mit der letzten Begegnung verschmelzen. Wenn diese Gedanken 
am Tage wiederkehren, macht der Junge in seinen Tagträumen die 
lustvolle Erfahrung, eine Gefahr zu beherrschen. Sie erklärt, warum 
Spiel und Tagtraum so oft wiederholt werden.« (Kris 1952: 30)

34	 	Vgl. Kris’ Studie Die ästhetische Illusion (1952, v. a. 30–50). Verwandte 
Gedankengänge finden sich aber auch schon in dem Buch Gemeinsame 
Tagträume von Hanns Sachs (1924), einem weiteren Psychoanalytiker 
aus Freuds Umfeld, bei Charles Baudouin (1929) sowie bei Theodor 
Reik (1929), der die Kunst aufgrund ihres sozialen Charakters mit der 
»Witzarbeit« vergleicht (hierzu wiederum: Freud 1905a). Siehe am Beispiel 
des Films zudem die psychologische Studie von Martha Wolfenstein und 
Nathan Leites (1950), auf die ich noch zurückkommen werde.

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Wie beim Fort-Da-Spiel beginnt der kleine Junge, sein verunsicherndes 
Erlebnis zu verarbeiten, indem er es »in seinen Tagträumen« wiederholt 
und »durch phantasiereiche Ausmalung« (ebd.: 32) seinen psychischen 
Bedürfnissen gemäß abwandelt. Insofern erscheint es nur allzu passend, 
wenn Kris seinen kleinen Jungen gerade vor einem »Wolfshund« erschre-
cken lässt, gleicht sein Verhalten doch jenem des Wolfsmannes, der sich 
seinerseits als Verwandter von Freuds kleinem Enkel aus Jenseits des 
Lustprinzips entpuppt hatte. Alle spielen sie das Fort-Da-Spiel der Phan-
tasie, indem sie einen traumatischen Wirklichkeitseindruck dadurch ver-
arbeiten, dass sie ihn spielerisch wiederholen und in eigene Regie nehmen, 
um sich zu ›Herren der Situation‹ zu machen, wie Freud es genannt hatte. 

Kris geht allerdings einen entscheidenden Schritt weiter als Freud in 
dessen Analyse des Fort-Da-Spiels, wenn er seinen kleinen Jungen das 
Erlebte nicht nur einsam nachspielen, sondern auch mit anderen Kin-
dern teilen lässt. Denn die »phantasiereiche Ausmalung«, so erläutert 
Kris, hat nicht zuletzt eine »soziale Funktion«:

»Der Knabe kann Ausschau nach Bewunderung halten und von dem 
Vorfall erzählen, um sich der Aufmerksamkeit der anderen zu versichern. 
An dieser Stelle gewinnt die phantasiereiche Ausmalung ihre soziale 
Funktion. Spiel oder Phantasie können mit einem vertrauten Kameraden 
geteilt werden oder mit einer Gruppe von Jungen, deren Anführer der 
kleine Held sein mag. Das Phantasiespiel wird dann ins Spiel der Gruppe 
aufgenommen« (ebd.: 31 f.).

Durch das gemeinsame Spiel wird der Tagtraum des Einzelnen »sozi-
alisiert« (ebd.: 34). Die individuelle Phantasie wird zum gemeinsamen 
»Spiel der Gruppe« und damit zur gemeinsamen, zur Gruppenphantasie. 

Von diesem gemeinsamen Spiel der Kinder hin zur Kunst ist es zumin-
dest aus theoretischer Sicht nur ein kleiner Schritt. Es handelt sich ledig-
lich um eine andere Form dieser ›Sozialisierung‹, wenn der kleine Junge 
in späteren Jahren »seinen Tagtraum in Form einer geordneten Erzäh-
lung« (ebd.: 32) ausbaut oder ihn in ein anderes Medium übersetzt, um 
ihn einem noch einmal erweiterten Kreis von ›Mitspielern‹ zu präsen-
tieren. So betont Kris die gesellige, vergemeinschaftende und kommu-
nikative Funktion der Kunst: Das Kunstwerk hat die »Funktion […] ei-
ner besonderen Art der Verständigung des einen mit den vielen« (ebd.: 
30). Wie die Aufforderung zum Spiel in der Gruppe ist auch das Kunst-
werk eine »Einladung« (ebd.: 40) – ein Angebot zur Einstimmung, zum 
Einschwingen, zum Hineinträumen in das Erleben des Künstlers.35 Die 
Kunstwerke, so hat es bereits Hanns Sachs höchst treffend formuliert, er-
zeugen »gemeinsame Tagträume« (Sachs 1924: 7). Sie sind, mit anderen 

35	 	Kris’ Beschreibung der Kunst als ›Einladung‹ wurde von Adrian Stokes in 
The Invitation in Art (1965) aufgegriffen und weitergeführt; vgl. in diesem 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Worten, die Kollektivierung der Träume – eine moderne Fortsetzung des 
dream sharing mit anderen Mitteln.36

Was aber sorgt dafür, dass bestimmte Träume zu kollektiven Träu-
men werden, andere hingegen so gut wie kein Publikum finden? Warum 
nehmen wir die Einladung zum gemeinsamen Kunstgenuss im einen Fall 
an und schlagen sie im anderen Fall aus? Mit dem formalen Modell der 
Imaginationskollektivierung (vgl. 2.2.3) lässt sich diese Frage nicht be-
antworten, die Psychoanalyse hingegen bietet eine Antwort darauf. Was 
das gemeinsame Spiel der Kinder attraktiv macht, erläutert Kris, ist ein 
gewisses Maß an psychischer Übereinstimmung zwischen der im Spiel re-
präsentierten Phantasie einerseits und den Phantasien der Mitspielenden 
andererseits. Die Gruppenmitglieder müssen in der Phantasie des kleinen 
Jungen ihre eigenen Phantasien »wiederfinden« können:

»Er findet Gefolgsleute, weil die Emotionen, die sich in seinem Plan 
für das Spiel wiederfinden, ihren eigenen Gefühlen verwandt sind. Die 
Lösungen, die er erfindet, treffen sich mit ihren latenten Wünschen.« 
(Kris 1952: 32; vgl. Freud 1911: 23)

Sachs wiederum bringt den Begriff der »Resonanz« (Sachs 1924: 26) ins 
Spiel, um dieses ›Wiederfinden‹ zu beschreiben. Das Unbewusste des Re-
zipienten wird durch die Inhalte, die der Künstler – bewusst oder unbe-
wusst – im Kunstwerk abgelegt hat, aktiviert und in »Schwingung« (ebd.) 
versetzt.37 Der künstlerische Traum regt auch den Betrachter zum Träu-
men an, sobald er seine eigenen Erfahrungen, Wünsche und Ängste in das 
Bild ›hineinsieht‹. Dann vermischen sich der objektive Trauminhalt des 
Bildes mit den unbewussten Phantasien des Betrachters und lassen einen 
neuen, gewissermaßen einen Mischtraum zwischen beiden, entstehen. Der 

Zusammenhang auch die Bemerkungen zur Kunst als »active contract with 
the audience« bei Gilbert Rose (1980: 196).

36	 	Der Begriff dream sharing stammt aus der Ethnologie und bezeichnet dort 
das Teilen von Träumen, also ihr öffentliches Erzählen, in außereuropä-
ischen Gesellschaften (vgl. Herdt 1987; Tedlock 1987, 1991 und Kracke 
1991, 1992; allgemein zur Ethnologie des Traums vgl. von Grunebaum/
Caillois 1966 und Lohmann 2007). Das ›dream sharing‹ gilt zumeist als 
Merkmal besonders traumaffiner Gesellschaften bzw. ›dream cultures‹; eine 
Ethnologie unserer eigenen Traumkultur müsste erst noch geschrieben wer-
den (vgl. ansatzweise jedoch Lenk 1983).

37	 	Zum Resonanzbegriff als Teil einer ›horizontalen‹ Metaphorik des Unbewus-
sten vgl. auch Buchholz/Gödde (2013); aus soziologischer Sicht die Theorie 
der Resonanz als »Weltbeziehung« von Hartmut Rosa (2016; zur Kunst ebd.: 
472–500, zum allgemeinen theoretischen Modell ebd.: 281–298, mit Bezug auf 
Psychoanalyse auch ebd.: 286); zur ›affektiven Resonanz‹ als Grundform sozi-
aler Interaktion außerdem Mühlhoff (2018: 153– 252, 459–465).

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Psychoanalytiker Serge Lebovici hat am Beispiel des Films eine schöne For-
mulierung für diese Wechselwirkung der Träume gefunden: 

»Der Film ist ein Traum, und er liefert Material zum Träumen. Er ist, 
alles in allem, ein Traum, der uns träumen macht.« (Lebovici 1949: 168)

Die Formulierung erscheint auch insofern geglückt, als sie die tiefere Ur-
sache dieser Wechselwirkung, nämlich die Nähe von Bild und Phantasie, 
mit demselben Wort ausdrückt. Unser Unbewusstes lässt sich darum so 
leicht durch äußere Bilder in Resonanz versetzen, weil beide im selben 
Medium operieren. So betont Cesare Musatti, wiederum am Beispiel des 
Films, aber keineswegs nur für diesen gültig: 

»Das filmische Bild spricht mit besonderer Unmittelbarkeit zu unserem 
Unbewussten und das Unbewusste verfügt über eine besondere Resonanz 
auf filmische Bilder, und zwar aufgrund der Ähnlichkeit, die solche 
Bilder [...] mit unbewussten Fantasien aufweisen.« (Musatti 1950: 143)

Auf diese Weise findet die Psychoanalyse also eine ganz eigene Erklä-
rung für die Lust am Bild. Sie ist »Aufhebungslust«, wie Freud (1905a: 
130) sie im Zusammenhang mit der Lustwirkung des Witzes auch 
nennt: Die verdrängten Anteile der Psyche dürfen in Gestalt des Bildes 
doch noch zum Ausdruck kommen, die Verdrängung wird ein Stück 
weit aufgehoben, die Auseinandersetzung mit dem eigenen Unbewuss-
ten zumindest teilweise erlaubt. Das Bild erfüllt den Wunsch nach Wie-
derkehr des Verdrängten, indem es die verdrängten Inhalte an sich selbst 
zur Anschauung bringt. Darum ist der Kunstgenuss umso intensiver, 
je präziser und tiefer das Bild mit der Psyche des Betrachters überein-
stimmt und je mehr Aufhebungslust es aufgrund dieser Übereinstim-
mung in ihm auslöst. 

Schon Freud hatte diesen Gedanken einer Resonanztheorie der Kunst 
an einer Stelle angedeutet und dabei vor allem die unbewusste Dimensi-
on des Resonanzgeschehens betont. Denn zumindest der Rezipient muss 
gar nicht unbedingt wissen, warum und wovon er genau ergriffen wird: 

»Was uns so mächtig packt, kann nach meiner Auffassung doch nur 
die Absicht des Künstlers sein, insofern es ihm gelungen ist, sie in dem 
Werke auszudrücken und von uns erfassen zu lassen. Ich weiß, daß es 
sich um kein bloß verständnismäßiges Erfassen handeln kann; es soll 
die Affektlage, die psychische Konstellation, welche beim Künstler die 
Triebkraft zur Schöpfung abgab, bei uns wieder hervorgerufen werden.« 
(Freud 1914: 198)

Aber auch der Künstler selbst braucht nicht immer zu wissen, was er im 
Kunstprozess eigentlich tut, wenn er seine eigene »psychische Konstella-
tion« und seine »Affektlage« in sein Werk hineinlegt. Keineswegs muss 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

er zwangsläufig mit »Absicht« vorgehen, wie Freud es suggeriert. So kal-
kuliert die Bildwirkungen im Bereich der Kunst und insbesondere in der 
Unterhaltungsindustrie oftmals sein mögen, so wenig sind sie auf dieses 
Kalkül angewiesen. Auch den Künstlern kann rätselhaft bleiben, wovon 
die Wirkung ihrer Schöpfungen ausgeht. Das legt Freud in seiner Studie 
zu Gradiva (vgl. 1907: 82) sogar eigens nahe. 

Umso notwendiger erscheint zumindest auf den ersten Blick hinge-
gen, dass die durch das Kunstwerk in Resonanz versetzten Bedürfnisse 
und Phantasien im Rezipienten schon vor dem Kunsterlebnis vorhanden 
sein müssen und durch das Werk lediglich ›geweckt‹ werden. Der Künst-
ler, betont Sachs, 

»kann die Affekte, die er in Anspruch nimmt, durch sein Werk nicht erst 
in die Brust der Hörer einpflanzen, er kann nur schon vorhandene erre-
gen und in Schwingung bringen« (Sachs 1924: 26). 

Zum selben Schluss gelangen Martha Wolfenstein und Nathan Leites 
in ihrer traumtheoretisch inspirierten Studie zur Psychologie des Kinos:

»Where these productions gain the sympathetic response of a wide au-
dience, it is likely that their producers have tapped within themselves 
the reservoir of common day-dreams.« (Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Dass eine vorgängige Übereinstimmung der beiden Seiten zumindest »li-
kely« ist, wenn ein Kunstwerk besonderen Erfolg zeitigt, ist dabei si-
cherlich keine falsche Einschätzung. Dennoch darf man sich das Re-
sonanzgeschehen der Kunst nicht als vollkommene Deckungsgleichheit 
vorstellen.38 Keineswegs müssen die vom Künstler im Bild abgelegten 
Inhalte und die im Betrachter erweckten Phantasien vollständig über-
einstimmen. Sofern jedes Kunstwerk nicht nur ein Ausdruck des Künst-
lers ist, sondern auch ein Eindruck des Rezipienten, kann es wenigstens 
potentiell sehr wohl auf den Vorstellungshaushalt des Rezipienten ein-
wirken und ihn zur Produktion neuer Phantasien anregen. Wenn Phan-
tasien immer auch Verarbeitungen von Wirklichkeit sind, gehören die 

38	 	Vgl. hierzu den Hinweis bei Hartmut Rosa, dass Resonanz ein Element des 
Nichtidentischen enthalten muss, um als bedeutungsvolles Geschehen erlebt 
zu werden: »Resonanz setzt die Existenz von Nichtanverwandeltem, Frem-
dem und sogar Stummem voraus; erst auf ihrer Basis kann ein Anderes hör-
bar werden und antworten, ohne dass die Antwort bloßes Echo oder Repe-
tition des Eigenen ist. [...] In der Begegnung mit diesem Fremden setzt dann 
ein dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein, 
der die Resonanzerfahrung konstituiert.« (Ebd.: 317; zum Moment der Un-
verfügbarkeit siehe auch Rosa 2018) Ich komme auf diesen ›dialogischen‹ 
Aspekt im Fazit noch einmal zurück.

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Kunstwerke – als sinnlich wahrnehmbare Dinge – ebenfalls zu dieser 
Wirklichkeit.

Ein zweiter Grund dafür, warum das Resonanzgeschehen keine völlige 
Deckungsgleichheit voraussetzt, ist die ›Übertragung‹ bzw. die ›Projekti-
on‹, also die verzerrte Lektüre auf Seiten des Betrachters. Was damit ge-
meint ist, lässt sich an der psychoanalytischen Therapiepraxis erläutern, 
deren Erfahrungsschatz der Übertragungsbegriff entstammt.39 Übertra-
gung heißt, dass der Patient bzw. Analysand mitunter etwas ganz anderes 
im Analytiker ›sehen‹ kann, als dieser von sich aus darstellt. Der Analy-
sand überträgt seine unbewussten Konflikte auf den Analytiker, er ›pro-
jiziert‹ sie in diesen hinein, ohne zu bemerken, dass die Projektion von 
ihm selbst ausgeht. Solche Übertragungs- und Projektionsmechanismen 
sind nicht auf die analytische Situation als solche beschränkt, sondern 
spielen auch in anderen zwischenmenschlichen Beziehungen eine wichti-
ge Rolle. Sogar der Analytiker selbst ist gegen sie nicht vollkommen im-
mun, wenn er seine eigenen Konflikte in Form der ›Gegenübertragung‹ 
auf seinen Analysanden überträgt.

Was der Übertragungsbegriff betont, sind die Inkongruenzen zwi-
schen der objektiven Wirklichkeit des wahrgenommenen Objekts und 
den subjektiven Reaktionen auf diese Wirklichkeit. Das Objekt mit 
seinen Eigenschaften gleicht mehr einem ›Trigger‹ (vgl. S. 76, Anm. 
82), also einem Auslösereiz, auf den das Subjekt zwar nicht vollkom-
men ohne Anlass, aber doch auf inadäquate, objektiv unangemesse-
ne, übertriebene Weise reagiert. Ganz ähnlich verhält es sich mit der 
Bildwahrnehmung. Auch hier funktioniert das Bild als Auslösereiz, der 
eine Phantasie im Betrachter freisetzt, die ihrerseits mit dem Bild gar 
nicht identisch sein muss. Womöglich sind es gerade solche Inkongru-
enzen und Verzerrungen zwischen Sender, Botschaft und Empfänger, auf 
denen die Massenwirkung der Bilder beruht. Der Interpretationsspiel-
raum, den das Bild mit seinen ›Unbestimmtheitsstellen‹ (vgl. 1.3.1) of-
fen lässt, erleichtert es unterschiedlichen Rezipienten, ihre jeweils eige-
nen Phantasien, Wünsche und Ängste in das Bild hineinzuprojizieren. 
Nur so lässt sich erklären, warum dasselbe Bild auf manche Betrach-
ter oder Betrachtergruppen ungleich stärker wirken kann als auf an-
dere. Ein jeder sieht im Bild den Spiegel seiner eigenen Psyche; objekti-
ves Bild und subjektive Bilderfahrung können auseinanderklaffen, und 
dieses Auseinanderklaffen ist vermutlich eher der Regelfall als eine sel-
tene Ausnahme.

Ebenso wenig wie in einer völligen Deckungsgleichheit aber dürfte 
die Bildwirkung umgekehrt in einem völlig beliebigen Verhältnis von 

39	 	Zum psychoanalytischen Begriff der »Übertragung« vgl. den Überblick bei 
Laplanche/Pontalis (1967: 550–559) sowie Racker (1958) und Fetscher 
(1997); dazu auch Freud (1912). 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

objektivem Bildinhalt und subjektiver Lektüre zu suchen sein. Schon die 
Übertragung in der psychoanalytischen Situation beruht nicht auf der 
absoluten Willkür des Analysanden. Der Analytiker stellt zumindest ei-
nige Anhaltspunkte bereit, für welche unbewussten Konflikte im Analy-
sanden er sich als Projektionsfläche eignet. Analog dazu benötigt auch 
der Bildgenuss bestimmte Anhaltspunkte auf der Bildoberfläche, an de-
nen das Unbewusste des Betrachters ›einhaken‹ kann; fehlt diese objek-
tive Basis, bleibt die Resonanzwirkung aus. Wie jeder Resonanzkörper 
besitzt das Kunstwerk eine gewisse Eigenfrequenz, auf der es besonders 
leicht zum Schwingen gebracht werden kann. Resonanz, darin besteht 
die Pointe des Resonanzmodells, ist grundsätzlich ein wechselseitiges Ge-
schehen; einseitig funktioniert sie nicht.40

Ein weiteres Mal liegt die stärkste Bildwirkung also in der Mitte zwi-
schen zwei Extremen (vgl. 1.3.1). Sich von einem Bild in Resonanz ver-
setzen zu lassen heißt, sich auf das Zusammenspiel von Bildobjekt und 
Subjekt einzulassen. Wer sich von einem Bild ergreifen lässt, wird glei-
chermaßen von der sinnlichen Bestimmtheit des Bildes wie auch von sei-
ner semiotischen Unbestimmtheit ergriffen. Einerseits ›tippt‹ das Bild mit 
seinen unmittelbar anschaulichen Inhalten, aber auch mit seiner forma-
len Nähe zur Bildsprache des Traums, die unbewussten Phantasien des 
Subjekts besonders effizient an; andererseits gesteht es ihm zugleich ein 
beträchtliches Maß an Freiheit zu, die es erlaubt, das Bildgeschehen auf 
eigene Faust imaginativ fortzuspinnen. In Freuds Metapher vom Traum 
als Schauplatz gesprochen darf die Bühne des Kunstwerks also weder zu 
unbestimmt und leer, noch zu bestimmt und vollgestellt sein. Das Publi-
kum muss seine jeweils eigene, persönliche Szene aufführen können, soll 
es vom Werk ergriffen werden; aber es muss auch genügend anregende 
Requisiten vorfinden, die es überhaupt erst dazu ermutigen, die Bühne 
des Kunstwerks mit Leben zu füllen. 

3.2.2 Kunstform und Sozialform: Das bildliche Unbewusste

Bereits am nächtlichen Traum zeigte sich die konstitutive Bedeutung der 
Form, also der spezifischen Ausführung des Traums gemäß den Mecha-
nismen der Traumarbeit. Auch für den Kunstprozess sind diese Formas-
pekte von elementarer Bedeutung, vielleicht sogar noch stärker als dort. 

40	 	Vgl. hierzu auch Rosa (2016: 282), der betont, dass schon bei der 
physikalischen Resonanz im Bereich der Akustik, etwa beim Anschlagen einer 
Stimmgabel, die ihre Schwingung auf eine zweite, in der Nähe befindliche 
Stimmgabel überträgt, »die beiden Körper eines Resonanzverhältnisses mit 
jeweils ›eigener Stimme‹ sprechen.« »Resonanz entsteht also nur, wenn 
durch die Schwingung des einen Körpers die Eigenfrequenz des anderen 
angeregt wird.« 

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Im nächtlichen Traum ist die Zensurschwelle abgesenkt, der Traum hat 
es also leichter, die verdrängten Inhalte zum Ausdruck zu bringen, ohne 
auf Widerstand zu stoßen. Bei der Kunst, die ja nicht im wörtlichen Sin-
ne geträumt, sondern im Wachzustand genossen wird, liegt die Zensur-
schwelle dagegen höher. Darum kommt es dort noch mehr als im Traum 
auf die erfolgreiche Entstellung der verdrängten Inhalte an. Auch das, 
und zunächst vor allem das, impliziert der in Analogie zur Traumarbeit 
gebildete Begriff der »Kunstarbeit« (Kris 1952: 22, Bush 1967: 163). 
Die Kunstarbeit ist die Fortsetzung der Traumarbeit unter verschärften 
Bedingungen:

»Die formale Maskierung muß bei einem Kunstwerk sehr viel sorgfäl-
tiger geschehen als im Traum, der ähnliche unbewußte Befriedigungen 
bietet, weil sie dem forschenden Blick des wachen Ichs ausgesetzt ist.« 
(Bush 1967: 160)

Wie die Traumarbeit ist also auch die Kunstarbeit zuallererst für die rich-
tige ›Dosierung‹ des Unbewussten verantwortlich. Nur muss die Dosis des 
Unbewussten im Kunstwerk geringer sein als im Traum. Das Unbewuss-
te darf nur in »Spuren« und »winzigen Details« anzutreffen sein, wie Sa-
rah Kofman (1970: 30) in ihrer Studie zur Freudschen Ästhetik über die 
»rätselhafte Wirkung« (ebd.) des Kunstwerks auf den Betrachter schreibt. 

Bei diesen Spuren muss es bleiben, wenn das Kunstwerk funktionie-
ren soll. Wüssten wir allzu genau, was uns an ihm anspricht, könnte es 
passieren, dass wir die bildliche Wiederkehr des Verdrängten abwehren. 
Dann würden wir die Einladung zur gemeinsamen Erfahrung ablehnen 
oder aus dem Traum, in den wir bereits eingestiegen sind, wieder aus-
steigen. Der Betrachter darf sich eigentlich gar nicht recht im Klaren da-
rüber sein, was mit ihm geschieht:

»Aber es scheint als Bedingung der Kunstform, daß die zum Bewußtsein 
ringende Regung, so sicher sie kenntlich ist, so wenig mit deutlichem 
Namen genannt wird, so daß sich der Vorgang im Hörer wieder mit 
abgewandter Aufmerksamkeit vollzieht und er von Gefühlen ergriffen 
wird, anstatt sich Rechenschaft zu geben. Dadurch wird gewiß ein Stück 
des Widerstandes erspart« (Freud 1905–1906: 167).

Eben darum ist es eine ›rätselhafte‹, nämlich unbewusste Wirkung, die das 
Kunstwerk auf uns ausübt. Und darum sind es gerade die am stärksten 
verrätselten, also am stärksten entstellten Kunstwerke, welche die größ-
ten Faszinationswirkungen ausüben, während uns allzu plakative, di-
rekte Werke oft eher abstoßen. Der Künstler muss die Bilder durch seine 
Kunstarbeit überhaupt erst »mitgenießbar« machen, wie Freud erläutert:

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

»Er [der Künstler] versteht es […], seine Tagträume so zu bearbei-
ten, daß sie das allzu Persönliche, welches Fremde abstößt, verlieren 
und für die anderen mitgenießbar werden. Er weiß sie auch soweit 
zu mildern, daß sie ihre Herkunft aus den verpönten Quellen nicht 
leicht verraten. […] Kann er das alles leisten, so ermöglicht er es den 
Anderen, aus den eigenen unzugänglich gewordenen Lustquellen ih-
res Unbewußten wiederum Trost und Linderung zu schöpfen« (Freud 
1916–1917: 366).

Erst wenn die »Herkunft aus den verpönten Quellen« des Unbewussten 
erfolgreich verschleiert ist, werden die Kunstwerke mitgenießbar. Die 
unbewussten Inhalte müssen verhüllt werden, wie der nächtliche Traum 
seine Inhalte verhüllt. Allenfalls als visueller Subtext, das heißt in zei-
chenhafter Andeutung, darf das Unbewusste im Bild anwesend sein, um 
nicht als solches bemerkt zu werden. Das Verdrängte, könnte man auch 
sagen, muss im Unbewussten des Kunstwerks selbst verbleiben – sozu-
sagen ins bildliche Unbewusste verdrängt werden, falls dieser Ausdruck 
gestattet ist.41

Zu den Mitteln dieser ›bildlichen Verdrängung‹ zählen zuallererst die 
von der Traumarbeit her bekannten Entstellungsmechanismen, die ja 
schon beim Traum selbst am Beispiel der Malerei veranschaulicht wur-
den – also Verdichtungen, Verschiebungen und symbolische Darstel-
lungen (vgl. 3.1.2). Zusätzlich zu diesen Mechanismen erwähnt Freud 
aber auch die »Einhaltung von Schönheitsregeln« (Freud 1913: 417), 
die der Traum als solcher nicht kennt.42 Die Schönheit bestimmter Bild-
objekte, aber auch des Kunstwerks insgesamt im Sinne seiner formalen 

41	 	Streng genommen ist die Formulierung natürlich inkorrekt, da Bilder keine 
psychischen Systeme sind. Es ist das Unbewusste des Rezipienten, in wel-
chem die anstößigen Inhalte verbleiben müssen. Andererseits verweist die 
Formulierung in prägnanter Weise auf die Tatsache, dass das Bild seine In-
halte vor dem Bewusstsein des Rezipienten verbergen muss, um die psychi-
sche Zensur zu passieren. Vgl. zum Begriff des »bildliche[n] Unbewusste[n]« 
auch Veressov (2010), dort jedoch primär in Bezug auf innere, nicht auf äu-
ßere Bilder, sowie leider ohne präzise Definition oder Erläuterung des Ter-
minus, der einzig im Titel des Textes überhaupt auftaucht; weiterführend 
hingegen die Ausführungen zum »Verdrängten im Bild« von Philipp Soldt 
(2006). Zum »visuelle[n] Unbewusste[n]« im Kino, dort im Anschluss an 
Walter Benjamins berühmte, wenngleich psychoanalytisch nur bedingt wei-
terführende Formulierung vom »Optisch-Unbewußten« (Benjamin 1936: 
36), siehe außerdem Peters (2009); zum »ästhetische[n] Unbewußte[n]« 
im Sinne einer Metareflexion der Freudschen Kunsttheorie auch Rancière 
(2001). 

42	 	Zur Psychoanalyse des Kunstschönen vgl. auch Reiche (2011), der sich 
um eine Verteidigung des Begriffs der ästhetischen Schönheit gegen das 
in den letzten Jahrzehnten aufgekommene »Tabu der Schönheit« im 

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Ausführung und Komposition, verschiebt den Aufmerksamkeitsfokus 
des Betrachters und lenkt ihn zumindest ein Stück weit von den anstö-
ßigen Inhalten ab. 

Das Ergebnis dieser Verschiebung der bildlichen Resonanzträger ins 
bildliche Unbewusste des visuellen Subtextes scheint auf den ersten Blick 
eine Paradoxie zu sein. Einerseits wird der unbewusste Gehalt aus dem 
manifesten Trauminhalt verbannt und in den Hintergrund der Aufmerk-
samkeit gerückt, andererseits aber muss der Gehalt weiterhin auf der 
sichtbaren Bildoberfläche erhalten bleiben. Wäre er ganz zum Verschwin-
den gebracht, wäre das Kunstwerk wiederum seiner Wirkung beraubt. 
So ist das Unbewusste im Bild zugleich anwesend und abwesend; es 
wird gewissermaßen vor den Augen des Betrachters an diesem vorbei 
geschmuggelt – in etwa so wie der »entwendete Brief« aus Edgar Allan 
Poes gleichnamiger Erzählung (1844), der die gesamte Zeit über sicht-
bar vor Augen liegt, ohne als solcher bemerkt zu werden. Der Betrach-
ter sieht, und bleibt doch blind.

Die Paradoxie löst sich auf, sobald man die beiden Bewegungen der 
Kunst, Zeigen und Verhüllen, als zwei Seiten desselben Prozesses ver-
steht. Zwischen dem Zeigen und dem Verhüllen besteht ein innerer Zu-
sammenhang: Das Unbewusste muss sich ausdrücken und zeigen, wenn 
das Kunstwerk wirken, zugleich aber muss es ›gezähmt‹ werden, wenn 
es mitgenießbar sein soll. Auch in dieser Hinsicht lebt der Kunstgenuss 
also in der Mitte zwischen zwei Polen – einer ungezügelten ›Stoffkunst‹ 
einerseits und einer allzu zahmen ›Formkunst‹ andererseits (vgl. Sachs 
1924: 33–35). Das Kunstwerk ist ein psychischer ›Kompromiss‹, wie 
Freud (1915a: 145) solche Vermittlungen nennt, also das Resultat einer 
Aushandlung zwischen verdrängender Form und verdrängtem Inhalt. 
Was uns den Kunstgenuss im Sinne des Resonanzgeschehens verschafft, 
ist das für das jeweilige Kunstwerk – und den jeweiligen Betrachter – je 
spezifische Gelingen dieser Vermittlung, wie Simon O. Lesser am Beispiel 
der Literatur andeutet: 

»Unser tiefster Wunsch zielt offenbar nach einem Gefühl der Spannung 
zwischen den in der Dichtung ausgedrückten Tendenzen und den Kräf-
ten, die sie in ihren Grenzen zu halten suchen.« (Lesser 1957: 291)

Damit lässt sich gleichwohl nur ein Teil der Kunst bzw. der Bilder erklä-
ren. Gegenüber den desorientierenden Kräften und der archaischen Wucht 
mancher Kunstwerke, erst recht den hämmernden Schlagbolzen des Hor-
rorkinos, versagt Freuds allzu klassischer, auf traditionelle Kunstwerte 
wie Harmonie und innere Balance zugeschnittener Erklärungsansatz. 

kunsttheoretischen Diskurs bemüht: »Das Wort schön«, so Reiche, »ist die 
natürliche Hauptmetapher der Kunst, des Kunstdiskurses und der Kunst-
theorie« (ebd.: 43).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Ihnen gegenüber kommt stattdessen etwas anderes ins Spiel: die Sozi-
alform der Kunst. Denn auch die Sozialität der Kunst, ihr Status als ge-
meinsamer Traum und ihre Einbettung in eine Rezeptionsgemeinschaft, 
gehört zu den Formmerkmalen der Kunst bzw. zur »Kunstform«, wie 
Freud (1905–1906: 167) sie nennt. Und auch sie bleibt dem Kunstge-
nuss nicht äußerlich, sondern ist direkt an ihm beteiligt. Das Verhältnis 
des Einzelnen zu seinen Tagträumen ändert sich von Grund auf, sobald 
er weiß, dass er seinen Traum nicht isoliert träumt, sondern gemeinsam 
mit anderen – sei es in Form einer »simultanen Kollektivrezeption« (Ben-
jamin 1936: 33) wie im Kino, im Theater und (abgeschwächt) im Mu-
seum, oder in Form jener virtuellen Sehgemeinschaften, deren Kollekti-
vität ›über Bande‹ hergestellt wird wie beim Fernsehkonsum oder der 
Bettlektüre (vgl. 2.2.3). Stets lebt der Kunstgenuss von der Gewissheit, 
dass andere das Kunstwerk ebenso genießen wie man selbst. Die Sozi-
alform der Kunst hat eine entlastende Wirkung auf die psychische Ab-
wehr des Publikums. So stellen Martha Wolfenstein und Nathan Leites 
in ihrer psychologischen Studie Movies (1950) für die geteilten Tagträu-
me des Kinos fest: 

»The story or drama which thus becomes the shared day-dream of 
thousands and millions has the further advantage over the private day-
dream that we know that others share it, and we feel that it is about 
others rather than about ourselves. In this way, the embarrassments 
and anxieties which often haunt private day-dreams are removed.« 
(Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Aber nicht erst das Publikum, bereits der Künstler erlebt die Zustim-
mung des Publikums als entlastendes Moment seiner Kunstproduktion. 
Die Anerkennung des Publikums lockert seinen ›Verdrängungsdruck‹, 
wirkt angstmindernd und stabilisiert das Künstler-Ich. Die Kollektivie-
rung der Träume nimmt ihnen den anstößigen Charakter. So schreibt 
Sachs: 

»Durch die Resonanz, die sein Werk in der Brust der Hörer findet, 
durch die Illusion, in die es sie zu versetzen vermag, durch die Affekte, 
die es bei ihnen auslöst, zwingt er sie zu dem Eingeständnis: ›Ja, dei-
ne verdrängten Wünsche, deine verbotenen Triebe sind auch die unsri-
gen, auch wir sind alle mit deiner Schuld beladen.‹ Dieses unwillkürlich 
und unbewußt gegebene Eingeständnis der Mitschuld wirkt befreiend 
und entlastend, es gestattet die Herabsetzung der Verdrängungsschran-
ken und eine größere Annäherung an das Unbewußte« (Sachs 1924:  
26 f.).

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Auch darin mag ein Grund für die von Freud zwar beschriebene, aber nie 
erklärte Fähigkeit des Künstlers liegen, seinen unbewussten Phantasien 
freieren Lauf zu lassen als die Mehrzahl seiner Mitmenschen. Die höhe-
re Durchlässigkeit der Künstlerpsyche für Verdrängtes mag vielerlei Ur-
sachen haben, aber die Sozialform der Kunst dürfte zumindest eine von 
ihnen sein: Die Gesellschaft ermutigt den Künstler geradewegs dazu, sei-
ne unbewussten Phantasien zu teilen, solange sie sich mit ihren eigenen 
Phantasien überschneiden. Künstler sein heißt, für die Wiederkehr des 
Verdrängten sogar noch öffentlich belohnt zu werden oder auf diese Be-
lohnung wenigstens hoffen zu dürfen. So wird das Kunstwerk zur gegen-
seitigen Versicherung aller am Kunstprozess Beteiligten. Es verspricht, 
dass die Inhalte der Kunst legitime Objekte der Beschäftigung sind, zu-
mindest soweit diese Beschäftigung im Kollektiv oder in einer durch das 
Kollektiv geduldeten Form stattfindet. Durch die »sozial gebilligten Ge-
legenheiten« (Kris 1952: 48) der Kunst wird in Normalität verwandelt, 
was beim Einzelnen als pathologische Abweichung gelten könnte. 

Die jüngere psychoanalytische Theorie besitzt einen Namen für solche 
»sozial gebilligten Gelegenheiten« zur kollektiven Wiederkehr des Ver-
drängten. Stavros Mentzos hat den Begriff des »psychosozialen Arrange-
ments« (Mentzos 1982: 256–265, vgl. 1976/1988: 141–160) für sie ge-
prägt.43 Aus der Paarpsychologie ist der entsprechende Mechanismus als 
»Kollusion« (von lat. col-ludere, »zusammenspielen«) bekannt, wo er ein 
»uneingestandenes, oft unbewußtes Zusammenspiel« (Willi 1975: 286) 
zwischen zwei oder mehreren Personen bezeichnet, die sich durch eine 
bestimmte Rollenverteilung gegenseitig stabilisieren.44 In Kollusionsbe-
ziehungen kann jeder Partner sein eigenes Unbewusstes am jeweils ande-
ren ausagieren, solange die Beziehung für beide Seiten funktional bleibt. 

Psychosoziale Arrangements sind soziale Wechselbeziehungen, die es 
den Individuen erlauben, ihren unbewussten Handlungsmotivationen 
ein intersubjektiv geteiltes und dadurch als normal empfundenes Ven-
til zu verschaffen. Sie erlauben die Wiederkehr des Verdrängten ohne 
Aufhebung der Verdrängung. In klassischer Terminologie sind solche 
Mechanismen als neurotische Symptome zu interpretieren, im Unter-
schied zu gewöhnlichen Symptomen aber besitzen sie kollektiven Cha-
rakter: Die »neurotische Abwehr ist sozusagen in der Realität veran-
kert, sie ist interaktionell organisiert« (Mentzos 1976/1988: 9). Nicht 

43	 	Analog dazu spricht Mentzos auch von »psychosozialer Abwehr« (Mentzos 
1982: 256–265, 1976/1988: 79–95); dieser Begriff geht auf den Sozialpsy-
chologen Horst-Eberhard Richter (1970: 45–57) zurück, auf den Mentzos 
(vgl. 1976/1988: 26) sich beruft. Ich bevorzuge den Begriff des ›psychosozi-
alen Arrangements‹, da er durch den Verweis auf das ›Arrangement‹ die in-
tersubjektive Dimension des Phänomens am besten zum Ausdruck bringt. 

44	 	Zum Kollusionskonzept vgl. erstmals Laing (1961/1969: 114–132). Ein ex-
emplarischer Fall von Kollusion in Zweierbeziehungen ist das bei Mentzos 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

nur im Bereich intimer Paarbeziehungen, auch im öffentlichen Leben, in 
Institutionen und Organisationen, in der Arbeitswelt, ja »in allen sozia-
len Systemen« (ebd.) finden sich derartige Arrangements. Sie sind gene-
rell möglich, wo immer typisierte Rollenangebote zur Verfügung stehen, 
die es den Einzelnen erlauben, ihre persönlichen Konflikte im Rahmen 
der jeweils zur Verfügung gestellten sozialen Rolle auszuleben. Schon bei 
Freud selbst findet sich eine Andeutung dieses Gedankens, wenn er eine 
soziologische Schlussfolgerung aus seinen psychologischen Studien zieht: 

»Die Kenntnis der neurotischen Erkrankungen einzelner Menschen 
hat für das Verständnis der großen sozialen Institutionen gute Dienste 
geleistet, denn die Neurosen selbst enthüllten sich als Versuche, die 
Probleme der Wunschkompensation individuell zu lösen, welche durch 
die Institutionen sozial gelöst werden sollen.« (Freud 1913: 416)

Der entscheidende Vorteil solcher institutionalisierten gegenüber den in-
dividuellen Neurosen liegt gerade in ihrem sozialen Charakter, durch den 
das gemeinsam ausagierte Symptom intersubjektiv bestätigt und aner-
kannt wird. Wie im Kunstsystem das Publikum, so vermittelt auch au-
ßerhalb der Kunst die soziale Gemeinschaft ein Gefühl der Sicherheit 
und Entlastung, das zur ›Freigabe‹ der unbewussten Anteile ermutigt. 
Und wie im Kunstsystem ist es nicht zuletzt der hohe soziale Status der 
Institution, der das eigene Verhalten legitimiert und aus der Schusslinie 
der reflexiven Aufmerksamkeit nimmt. Indem die Institution dem Ein-
zelnen die Möglichkeit bietet, seinen psychischen »Konflikt [...] nach 
›außen‹ zu verlegen und zu externalisieren« (Mentzos 1982: 256), er-
laubt sie ihm also nicht zuletzt auch, ihn als Konflikt zum Verschwin-
den zu bringen. Die ›kognitive Dissonanz‹ (vgl. Festinger 1957), die mit 
gewöhnlichen Neurosen als unfreiwilligen Abweichungen von der sozi-
alen Norm einhergeht, ist ausgeschaltet: Was alle tun, das kann so un-
normal nicht sein. Die Sehgemeinschaft, die sich um das Kunstwerk he-
rum als Publikum versammelt und dabei gerade die Kollektivität des 
gemeinsamen Sehens als Lustquelle erlebt, ist demnach immer auch eine 
Normalisierungsgemeinschaft.45 Die Lust an der Kunst, auch und gera-
de der unschönen, ›wilden‹ Kunst, ist die Lust an der Normalisierung des 

(1982: 257) erwähnte »Beispiel eines Mannes […], der sich in auffälliger 
Weise immer psychisch labile oder kranke Frauen als Partnerinnen aussuch-
te, um sich (unbewußt) durch seine Helferrolle wenigstens zeitweise zu sta-
bilisieren. Die Partnerinnen ihrerseits konnten bei ihm ihre regressiv-infan-
tilen Abhängigkeitstendenzen befriedigen.«

45	 	Vgl. zu diesem Gedankengang die Ausführungen zum Normalismus bei Jür-
gen Link (1996); dort auch mit einigen Ausführungen zum – überraschend 
progressiven – Begriff der ›Normalität‹ bei Freud (ebd.: 281–283).

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Unbewussten, also der Entlastungsgenuss, den die Kollektivierung der 
Träume für die Träumenden mit sich bringt. 

3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten

3.3.1 Zum Begriff des gesellschaftlichen Unbewussten

Der Blick auf das psychosoziale Arrangement der Bilder versetzt uns auf 
die Makroebene der Gesellschaft, die sich im gemeinsamen Bilderkon-
sum zur Sehgemeinschaft zusammenfindet. Die kollektive Faszination 
für Bilder zeigt, dass die einzelnen Gesellschaftsmitglieder tatsächlich 
etwas miteinander teilen, wenn sie gemeinsam sehen, gemeinsam phan-
tasieren, gemeinsam träumen. Dass sie von bestimmten Bildern massen-
haft in Resonanz versetzt werden, während andere weithin wirkungslos 
bleiben, setzt zumindest eine partielle Gemeinsamkeit ihrer Bedürfnisse 
und Interessen voraus. Dieses Gemeinsame besitzt viele Facetten; eine 
davon aber ist ganz zweifellos die Dimension des Psychischen, das nicht 
als isoliertes, rein individuelles Phänomen aufgefasst werden darf, son-
dern von sich aus bereits eine intersubjektive, kulturelle, gesellschaftli-
che Ebene besitzt. 

Der Traum ist das Private, das im Kunstprozess nach außen gebracht 
wird, hatte es geheißen. Aber schon der nächtliche Traum, so privat er 
ist, wird nicht im luftleeren, vorgesellschaftlichen Raum geträumt. Der 
Träumer träumt in seiner Eigenschaft als Mitglied der Gesellschaft; der 
Phantasierende phantasiert als Teil der Welt, in der er lebt. Dasselbe lässt 
sich über die Verdrängung sagen, die die Inhalte des Traumvorgangs und 
der Phantasie maßgeblich bestimmt. Auch sie vollzieht sich nicht im luft-
leeren Raum, sondern unter dem Druck dessen, was Freud als »Anpas-
sung an die realen Verhältnisse der Außenwelt« (1911: 18) beschrieben 
hatte, das heißt als Anpassung an die Gesellschaft mit ihren kulturellen 
Regeln, Normen und Verboten. Es sind die gesellschaftlich verpönten 
Wünsche, die, eben weil sie gesellschaftlich verpönt sind, auch individu-
ell verdrängt werden müssen.

Daraus folgt, dass es nicht nur eine individuelle, sondern auch eine 
gesellschaftliche Verdrängung gibt; nicht nur ein individuelles, sondern 
auch ein gesellschaftliches Unbewusstes. Die folgenden Ausführungen 
sollen zeigen, wie dieses gesellschaftliche Unbewusste sich denken lässt. 
Vor allem sollen sie zeigen, dass es sich dabei nicht etwa um ein Rand-
phänomen der Gesellschaft handelt, sondern im Gegenteil um eine der 
Grundlagen ihres Funktionierens. Insofern ist Psychoanalyse, wie der So-
ziologe Oliver Marchart betont, keine »Regionaltheorie des Sozialen«, 
sondern vielmehr »eine andere Weise, Gesellschaftstheorie zu betreiben« 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

(Marchart 2013: 385; vgl. 2000). Nicht weniger als eine psychoanaly-
tisch fundierte Soziologie wird im Folgenden also umrissen.46 

Gerade deren Zentralbegriff freilich – das ›gesellschaftliche Unbe-
wusste‹ als systematischer Kreuzungspunkt von Psyche und Gesellschaft 
– ist alles andere als unproblematisch. Denn bereits die bloße Formu-
lierung scheint ja die Annahme vorauszusetzen, dass man Gesellschaf-
ten überhaupt wie psychische Wesen analysieren könnte. Unter ande-
rem bei Cornelius Castoriadis war uns diese Annahme implizit begegnet 
(vgl. 2.2.2). Dagegen mahnt bereits Freud, obgleich er selbst so manchen 
Vorstoß in diese Richtung unternimmt, zur Vorsicht bei dem Vorhaben, 
»die Begriffe der Einzelpsychologie auf die Psychologie der Massen zu 
übertragen« (Freud 1939: 577). Zwar spricht er – insbesondere im teils 
kritischen, teils zustimmenden Anschluss an Gustave Le Bons Psycholo-
gie der Massen (vgl. Le Bon 1895: 9–51) oder auch an Wilhelm Wundts 
Völkerpsychologie (vgl. Wundt 1900: 7–18) – von einer »Massenpsyche 
[…], in welcher sich die seelischen Vorgänge vollziehen wie im Seelenle-
ben eines Einzelnen« (Freud 1912–1913: 440). Später möchte er solche 
Übertragungen dann aber doch nur auf den »Gebrauch von Analogien« 
(Freud 1939: 577) beschränkt und »im uneigentlichen Sinn« (ebd.) ver-
standen wissen. Denn die »Vorgänge, die wir hier im Völkerleben stu-
dieren, sind den uns aus der Psychopathologie bekannten sehr ähnlich, 
aber doch nicht die nämlichen« (ebd.).

Noch entschiedener als Freud warnt Erich Fromm vor einer allzu 
leichtfertigen Übertragung psychoanalytischer Begriffe auf gesellschaft-
liche Phänomene. In einem für die damalige Diskussion einflussreichen 
(und vielleicht sogar in Freuds eigene Zurückhaltung aus dem Jahr 
1939 eingeflossenen) Aufsatz »Über Methode und Aufgabe einer ana-
lytischen Sozialpsychologie« (1932) wendet er sich vehement dagegen, 
Gesellschaften als psychische Wesen aufzufassen.47 Es können, so betont 
Fromm (1932: 34), stets »nur Individuen als solche Subjekt psychischer 
Eigenschaften« sein. Wonach eine analytische Sozialpsychologie zu fra-
gen habe, sei darum nicht eine »›Massenseele‹ oder ›Gesellschaftsseele‹« 

46	 	Die fruchtbarsten Ansätze in diese Richtung entstammen den Theoriebildun-
gen der Kritischen Theorie bzw. des ›Freudomarxismus‹ sowie der Ethnologie 
bzw. ›Ethnopsychoanalyse‹ und sind mit Psychoanalytikern wie Erich Fromm 
(1932, 1962, 1968–1970) und Alfred Lorenzer (1971, 1986), Ethnologen wie 
Georges Devereux (1970) und Mario Erdheim (1982) oder mit Soziologen wie 
Jean Baudrillard (1976) verbunden; vgl. aus literaturwissenschaftlicher Sicht 
aber auch Fredric Jameson (1981) und Elisabeth Lenk (1983). Überblicksdar-
stellungen zum Verhältnis von Psychoanalyse und Soziologie finden sich u. a. 
bei Dahmer (1973), Reimann (1973), Emmerich (2007) und Schülein (2016).

47	 	Für eine ähnliche Argumentation vgl. Fenichel (1934: 58), in jüngerer Zeit 
auch Brumlik (1998: 71), Busch (2001: 414 f.) oder Reiche (2004: 13 f.). 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

(ebd.: 33), sondern seien vielmehr die ›gemeinsamen seelischen Züge‹ der 
jeweils individuellen Gesellschaftsmitglieder: 

»Sie fragt nach den den Mitgliedern einer Gruppe gemeinsamen seeli-
schen Zügen, und sie versucht, diese gemeinsamen seelischen Haltungen 
aus gemeinsamen Lebensschicksalen zu erklären.« (Ebd.: 34)

Nicht die Gesellschaften als solche besitzen also psychische Eigenschaf-
ten, sondern lediglich ihre Mitglieder – jedoch in (mehr oder weniger) 
ähnlicher Weise. Wenn ein Begriff der ›gesellschaftlichen Psyche‹ über-
haupt Sinn macht, dann als sprachliche Vereinfachung für eine soziale 
Regelmäßigkeit, die sich stets nur in den einzelnen Individuen verkör-
pert und nirgendwo sonst. 

Auf ähnliche Weise denkt Fromm seine »Theorie des gesellschaftlichen 
Unbewußten« (1968–1970: 81).48 Das »gesellschaftliche Verdrängte« 
(ebd.: 80) ist das Resultat einer individuellen Verdrängung, die als sol-
che aber gesellschaftlich verbreitet ist und sich bei allen oder zumindest 
vielen Mitgliedern der Gesellschaft in ähnlicher Weise vollzieht. Fromm 
spricht in diesem Zusammenhang von einem gesellschaftlichen »Filter« 
(ebd.: 81), der für jedes Individuum in einer Gesellschaft »bestimmt, 
welche Erfahrungen zu Bewußtsein kommen dürfen« (ebd.). Am ehes-
ten würden wir solche Filter heute auf der Ebene von gesellschaftlichen 
Diskursen im Sinne der Foucault’schen ›Diskursanalyse‹49 verorten, ins-
besondere wenn Fromm sie auf ein gesellschaftlich geteiltes »System« 
von kognitiven »Kategorien« zurückführt: 

»Jede Gesellschaft bildet durch ihre Lebenspraxis und die Art ihres Be-
zogenseins, Fühlens und Wahrnehmens ein System von Kategorien, das 
die Formen des Bewußtseins bestimmt. Dieses System arbeitet sozusagen 
wie ein gesellschaftlich bedingter Filter. Eine Empfindung kann nur dann 
ins Bewußtsein eindringen, wenn sie diesen Filter passiert.« (Fromm 
1962: 117; vgl. 1960: 128)

48	 	Das Buch Die Entdeckung des gesellschaftlichen Unbewußten mit unver-
öffentlichten Manuskripten aus den Jahren 1968–1970 wurde erst nach 
Fromms Tod veröffentlicht; ähnliche, zum Teil wortgleiche Gedankengänge 
finden sich aber auch schon in seiner Studie zu Marx und Freud (1962) so-
wie in einigen weiteren Texten (vgl. Fromm 1955, 1960). 

49	 	Grundlegend zum Diskursbegriff vgl. Foucault (1969, 1970); daneben die 
hegemonietheoretische Weiterentwicklung der Diskurstheorie durch Ernes
to Laclau und Chantal Mouffe, die auch psychoanalytische Theoriekonzep-
te – insbesondere aus der Traumdeutung – fruchtbar macht (vgl. Laclau/
Mouffe 1985: 127–187).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Wie sich der zugleich individuelle und kollektive Charakter dieser Filter 
denken lässt, ohne dabei auf die problematische Idee einer Massenseele 
zu rekurrieren, verdeutlicht ein nicht näher spezifiziertes ethnologisches 
Beispiel, an welchem Fromm sein Konzept illustriert:

»In jeder Gesellschaft dürfen gewisse Gedanken und Gefühle nicht 
gedacht, gefühlt und ausgedrückt werden. Es gibt Dinge, die man nicht 
nur ›nicht tut‹, sondern die man nicht einmal ›denkt‹. In einem Stamm 
von Kriegern beispielsweise, dessen Mitglieder davon leben, Mitglieder 
anderer Stämme zu töten und berauben, könnte es einen Einzelnen 
geben, der eine innere Abneigung gegen Töten und Rauben fühlt. Es 
ist jedoch höchst unwahrscheinlich, daß er sich seines Gefühls bewußt 
wird, da es mit dem Fühlen des ganzen Stammes unvereinbar wäre. 
Wenn er sich eines solchen Gefühls bewußt würde, brächte das die 
Gefahr mit sich, daß er sich völlig isoliert und ausgeschlossen fühlte.« 
(Fromm 1960: 132; vgl. 1962: 121 f.)

Es ist demnach die individuelle Angst der Einzelnen vor sozialem Aus-
schluss, die sie dazu bewegt, sich an die gesellschaftlichen Filter bzw. 
Denkverbote anzupassen und bestimmte Gedanken gar nicht erst ins Be-
wusstsein treten zu lassen. Die Verdrängung vollzieht sich in der Psyche 
des Einzelnen, ist darum aber nicht weniger ein gesellschaftlicher bzw. 
gesellschaftlich induzierter Vorgang.

Vor allem die ›Ethnopsychoanalyse‹50 hat solche kollektiven Filter 
und Denkverbote empirisch untersucht. Möglicherweise direkt beein-
flusst von Fromm, zumindest aber sehr ähnlich gedacht wie dort, be-
schreibt etwa der Ethnologe Georges Devereux das Phänomen der ge-
sellschaftlichen Verdrängung bzw. des ›ethnischen Unbewußten‹51, wie 
es bei ihm heißt: 

»Das ethnische Unbewußte eines Individuums ist jener Teil seines 
gesamten Unbewußten, den es gemeinsam mit der Mehrzahl der 
Mitglieder seiner Kultur besitzt.« (Devereux 1970: 11)

Ähnlich wie Fromm entgeht auch Devereux der Falle, dieses gemeinsa-
me Unbewusste im Sinne einer Kollektivpsyche zu denken. Das ethni-
sche Unbewusste, so heißt es ausdrücklich, ist das »Unbewußte eines In-
dividuums« bzw. ein bestimmter »Teil« des individuellen Unbewussten 
– nur eben jener Teil im Individuum, der bei allen Mitgliedern der Grup-
pe gleich oder zumindest ähnlich strukturiert ist, sofern sie bestimmte 

50	 	Für einen Überblick über diesen Forschungsansatz vgl. Adler (1993) und 
Reichmayr (1995/2003) sowie die Textsammlung von Haase (1996).

51	 	Zur Kritik an diesem Begriff vgl. Erdheim (1982: 220 f.): »Statt vom ›eth-
nisch Unbewußten‹ zu sprechen, ziehe ich es vor, diese den Individuen 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Lebensbedingungen, Erfahrungen und kulturelle Werte miteinander tei-
len. Und wiederum ganz ähnlich wie Fromm scheint Devereux sich die-
ses gemeinsame Unbewusste als eine Art Filter zu denken:

»Jede Kultur gestattet gewissen Phantasien, Trieben und anderen 
Manifestationen des Psychischen den Zutritt und das Verweilen auf 
bewußtem Niveau und verlangt, daß andere verdrängt werden. Dies 
ist der Grund, warum allen Mitgliedern ein und derselben Kultur eine 
gewisse Anzahl unbewußter Konflikte gemeinsam ist.« (Ebd.: 12)

Was für »Manifestationen des Psychischen« aber sind das genau, denen 
der »Zutritt« zur Kultur verweigert wird? Wenn Devereux die Inhalte 
des gesellschaftlichen Unbewussten in »Phantasien« und »Trieben« aus-
macht, so scheint er dabei vor allem an jene Inhalte des Unbewussten zu 
denken, die auch Freud im Sinn hatte, als er die Verdrängung zunächst 
auf Wünsche sexueller oder aggressiver Art bezogen sah. 

Der Ethnologe Mario Erdheim bringt demgegenüber auch die ande-
re Seite des Unbewussten ins Spiel. In seiner Studie Die gesellschaftliche 
Produktion von Unbewußtheit (1982) bezieht er die kollektive Verdrän-
gung – ausdrücklich gegen Devereux gerichtet – auf »Wahrnehmungen 
der äußeren Realität« (ebd.: 221) bzw. auf »Wahrnehmungen aus der 
sozialen Realität« (ebd.: 210).52 Dabei denkt er insbesondere an Klas-
senerfahrungen (vgl. ebd.: 207 f., 220–228, 416–435), also an die ge-
meinsamen Leidenserfahrungen bestimmter Gesellschaftsgruppen, de-
ren Lebenswünsche im Widerspruch zur gesellschaftlichen Wirklichkeit 
stehen.53 Die Verdrängung bezieht sich in diesem Fall nicht allein auf die 

gemeinsamen unbewußten Inhalte, [sic!] das ›gesellschaftlich Unbewußte‹ 
zu nennen, und zwar weil sich der Begriff des Gesellschaftlichen besser dif-
ferenzieren läßt, z. B. in soziale Klassen oder in Herrscher und Beherrsch-
te; das Ethnische hingegen täuscht eine Homogenität vor, die etwa den Si-
tuationen des Kulturwandels und den dadurch zugespitzten Machtkämpfen 
nicht gerecht wird.« 

52	 	Vgl. zu diesem Gedanken bereits Fromm (1960: 127), hier noch stärker 
im Anklang an die marxistische Ideologietheorie (deren Grundidee gleich-
wohl auch Erdheim zugrunde liegt): »Die Wirkung der Gesellschaft be-
steht [...] auch darin, uns daran zu hindern, uns der Wirklichkeit bewußt 
zu werden.« 

53	 	Allgemein zur Idee ›kollektiver Erfahrung‹ vgl. Koselleck (2000), Nowo-
sadtko (2001) sowie den Sammelband von Breyer/Creutz (2010); aus re-
ligionssoziologischer Perspektive auch Eßbach (2014, insb. 18–23), der 
die historischen Konjunkturen und Wandlungen von Religion als Antwor-
ten auf die »gesellschaftliche Zeiterfahrung erlittener, ungelöster Proble-
me« (ebd.: 20) beschreibt. Für eine marxistisch geprägte Analyse proletari-
scher Klassenerfahrung vgl. Negt/Kluge (1972). Zum Begriff von Erfahrung 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Lebenswünsche, die im Zuge ihres Scheiterns an der Realität zu einer in-
neren Unlustquelle geworden sind und darum verdrängt werden müssen, 
sondern auch auf die Leiden machende, dem Wunsch entgegenstehende 
Wirklichkeit selbst, die durch die Ausblendung ihres traumatischen Cha-
rakters ›erträglich‹ gemacht wird.

Die Verdrängungsmechanismen sind insofern immer auch »Anpas-
sungsmechanismen« (ebd.: 219), wie Erdheim im Anschluss an den Eth-
nologen Paul Parin (1977) formuliert. Als solche dienen sie insbesonde-
re der Stabilisierung – sowohl der einzelnen Individuen, die sich durch 
die Verdrängung in die Gesellschaft eingliedern und sich mit ihrer gesell-
schaftlichen Rolle identifizieren (vgl. Erdheim 1982: 219), als auch der 
Gesellschaft als ganzer: »Unbewußt muß all das werden, was die Sta-
bilität der Kultur bedroht.« (Ebd.: 221) Das Unbewusste einer Gesell-
schaft ist also das, was sich gesellschaftlich nicht ausdrücken, nicht ar-
tikulieren, nicht verwirklichen darf, »wenn diese Gesellschaft mit ihren 
spezifischen Widersprüchen reibungslos funktionieren soll«, wie Fromm 
(1960: 93) es formuliert. Es beinhaltet die Gesamtheit dessen, was aus 
dem Repertoire der gesellschaftlichen Äußerungen und Handlungen aus-
gesperrt wird und folglich auch beim entsprechend sozialisierten Einzel-
nen der Verdrängung unterliegt. So erläutert Jean Baudrillard die Ge-
sellschaftlichkeit des Unbewussten in Der symbolische Tausch und der 
Tod (1976):

»Das Unbewußte ist in dem Sinne gesellschaftlich, daß es aus all dem 
besteht, was sich nicht gesellschaftlich oder symbolisch austauschen 
konnte.«54 (Baudrillard 1976: 213)

In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Alfred Lorenzer, ein Psy-
choanalytiker und Soziologe aus dem Umfeld der Kritischen Theorie. 
Gesellschaftliche Verdrängung heißt für Lorenzer, dass bestimmte »Le-
bensformen« und »Praxisfiguren« an der gesellschaftlichen Entfaltung 
gehindert werden, wie er im Hinblick auf literarisch-künstlerische Aus-
drucksformen des gesellschaftlichen Unbewussten ausführt:

»Das Unbewußte, das im literarischen Werk zur Debatte steht, ist ein 
kollektives Unbewußtes, freilich nicht im Jungschen Sinne: Es besteht 
aus Praxisfiguren, die danach verlangen, ins Bewußtsein aufgenommen 
zu werden; es enthält Lebensformen, denen der Zugang zum allgemeinen 

als ›Widerfahrnis‹, der diesen Ansätzen zugrunde liegt, siehe Waldenfels 
(2002).

54	 	Eine ausführliche Auseinandersetzung mit den psychoanalytischen Aspek-
ten in Baudrillards Hauptwerk als Beitrag zu einer Theorie des gesellschaft-
lichen Unbewussten findet sich in Strehle (2012: 85–94); ich belasse es dar-
um an dieser Stelle bei der zitierten Passage. 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Bewußtsein und der Eintritt in eine offene Überprüfung ihres ›Wertes‹ 
verwehrt wurde.« (Lorenzer 1986: 28)

Das Unbewusste einer Gesellschaft, so lässt sich zusammenfassen, ist die 
dem sozialen Austausch entzogene, die unausgelebte Kehrseite des ge-
sellschaftlichen Lebens – gewissermaßen der verworfene »Rest« (Bau-
drillard 1976: 243–250) der kulturellen Ordnung, ihr ›verfemter Teil‹.55 
In ihm sind die ausgeschlossenen, unverwirklichten, verleugneten Mög-
lichkeiten der Gesellschaft aufbewahrt.56 

Dieser gesellschaftliche Ausschluss von Möglichkeiten aber kann sich 
nur stabilisieren, wenn nicht nur die Verwirklichung dieser Möglichkei-
ten, sondern bereits das Wissen um sie ausgeschlossen wird. Die ausge-
schlossenen Möglichkeiten müssen nicht nur als mögliche Wirklichkeit, 
sondern auch als bloße Denkmöglichkeiten zum Verschwinden gebracht 
werden. Am Ende des gesellschaftlichen Verdrängungsprozesses steht da-
rum das Tabu, also die ›Unberührbarkeit‹ bestimmter Denkinhalte durch 
das Bewusstsein.57 In diesem Sinne ist gesellschaftliche Verdrängung im-
mer auch Unterdrückung von Kontingenzbewusstsein – eine Verdrän-
gung des Wissens darum, dass gesellschaftliches Zusammenleben anders 
möglich wäre, als es ist.58 Wie Erdheim bemerkt, hat das gesellschaftliche 

55	 	Zum Begriff des ›verfemten Teils‹ vgl. Bataille (1949), auf den sich Baudril-
lard (vgl. 1976: 243–250) des Öfteren beruft. 

56	 	Diese Definition ist v. a. auf die kollektiven Wunschverdrängungen und Rea-
litätswahrnehmungen im Sinne Erdheims gemünzt, lässt sich aber auch auf 
das Thema der ›kulturellen‹ bzw. ›sozialen‹ oder ›gesellschaftlichen‹ Trauma-
ta im Sinne von Katastrophen, Terroranschlägen, Kriegen und Genoziden 
übertragen, die ja ebenfalls häufig der gesellschaftlichen Verdrängung un-
terliegen (vgl. Bronfen/Erdle/Weigel 1999, Giesen 2001, Smelser 2004 und 
Kansteiner 2010). Denn auch die verdrängte Erinnerung an eine traumati-
sche Geschichtserfahrung ist eine ›ausgeschlossene Möglichkeit‹, die eine Ge-
sellschaft aus ihrem Vorstellungshaushalt verdrängt, um sich nicht an das Er-
eignis anzupassen, sich also nicht zu verändern. 

57	 	 Im Zusammenhang mit der Soziologie des Essens wurde diese »Undenk-
barkeit« des Tabus von Monika Setzwein (1997: 24) betont, derzufolge 
»das Tabu ein Verbot darstellt, das sich aus sich selbst heraus verbietet. Die 
Selbstverständlichkeit, die es für die Personen besitzt, die ihm folgen, ver-
deckt aufgrund einer starken Verinnerlichung bisweilen seinen Verbotscha-
rakter.« (Ebd.) Vgl. zum Tabubegriff auch Kraft (2004) sowie Freuds Schrift 
Totem und Tabu (1912–1913).

58	 	Zur gesellschaftlich zentralen Rolle des Ausschlusses von Kontingenz vgl. 
die Ausführungen bei Oliver Marchart (2010, 2013), der die »Verleugnung« 
(Marchart 2013: 42) von Kontingenz als konstitutiven Bestandteil jedwe-
der ›Fundierung‹ von Gesellschaft beschreibt. Genuin psychoanalytisch ge-
dacht scheint dabei insbesondere der Verweis darauf, dass die verleugnete 
Kontingenz niemals ganz ausgelöscht wird, weshalb die ›Schließung‹ der 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Unbewusste darum zunächst eine konservierende, den Status Quo er-
haltende Funktion:

»Das gesellschaftlich Unbewusste ist somit wie ein Behälter, der all das 
aufnehmen muss, was eine Gesellschaft gegen ihren Willen verändern 
könnte.« (Erdheim 1982: 221)

Insofern macht es Sinn, wenn der marxistische Literaturwissenschaftler 
Fredric Jameson anstatt von einem gesellschaftlichen lieber von einem 
»politischen Unbewussten« spricht (vgl. Jameson 1981). Obgleich ich 
diesen Terminus im Folgenden nicht übernehmen werde, besitzt er doch 
immerhin einen wichtigen Vorzug: Der Verweis auf das Politische zeigt 
an, dass das gesellschaftliche Unbewusste nicht als statisch abgeschlos-
sener »Behälter« zu betrachten ist, wie Erdheim etwas missverständlich 
formuliert. Das gesellschaftliche Unbewusste ist der lebendige Ort ei-
ner nicht zuletzt auch politischen Auseinandersetzung zwischen den ver-
drängenden Tendenzen der Gesellschaft und jenen, die sich gegen diese 
Verdrängung sträuben. Freuds ›dynamischer Gesichtspunkt‹ ist hier von 
entscheidender Bedeutung: Verdrängung, das ist immer auch ein Kon-
flikt, ein Kampf zwischen widerstreitenden Kräften im Subjekt – und in 
der Gesellschaft, die sich aus diesen Subjekten zusammensetzt. 

3.3.2 Imaginäre Lösungen: Bilder als gesellschaftliche Wünsche

Der psychoanalytische Begriff der Verdrängung impliziert, dass es beim 
bloßen Ausschluss des Verdrängten aus dem Bewusstsein nicht bleibt. 
Auch das gesellschaftlich Verdrängte, das ja seinen Sitz nirgendwo an-
ders denn in der Psyche des Einzelnen hat und insofern den Mechanis-
men der Individualpsychologie unterliegt, will wiederkehren und sich 
Ausdruck verschaffen. Ein Weg dieser Wiederkehr auf gesellschaftli-
cher Ebene ist der offene Konflikt, der entsteht, wenn einzelne Ge-
sellschaftsmitglieder oder Gruppen durch Bewusstwerdung aus der 
kollektiven Verdrängung ausbrechen, um die ausgeschlossenen Mög-
lichkeiten politisch einzufordern oder gar zu verwirklichen. Auch un-
terhalb dieser Schwelle zum offenen Konflikt aber bleibt das gesell-
schaftliche Unbewusste nicht komplett ausgeschlossen. Wie Devereux 
bemerkt, stellt die Gesellschaft selbst bestimmte »Mittel« zur Verfü-
gung, welche die Wiederkehr des Verdrängten auf ›kulturell geordne-
te‹ Weise ermöglichen:

Gesellschaft – und mit ihr, so ließe sich ergänzen, die Verdrängung als Ver-
such einer solchen Schließung – allenfalls vorübergehend gelingen kann (vgl. 
ebd.: 31–36).

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

»Die Kultur tendiert […] dazu, wenn auch widerwillig, gewisse kulturel-
le Mittel bereitzustellen, welche den Ausdruck dieser Triebe wenigstens 
in marginaler Form gestatten.«59 (Devereux 1970: 12)

Eines dieser Mittel ist das psychosoziale Arrangement der Bilder, dessen 
Funktionsweise in Abschnitt 3.2.2 rekonstruiert wurde. In ihm findet die 
Gesellschaft gewissermaßen ›zu sich selbst zurück‹: Wenn die Kunst dem 
Einzelnen mit seinen individuellen Verdrängungen den Rückweg in die 
Gesellschaft ermöglicht, wenn andererseits aber das individuelle Unbe-
wusste des Künstlers selbst schon eine gesellschaftliche Dimension be-
sitzt, dann sind die Rückwege in die Gesellschaft nicht zuletzt auch die 
Rückwege der Gesellschaft als ganzer, die ihren ›ausgeschlossenen Mög-
lichkeiten‹ die Rückkehr auf die Bühne der Öffentlichkeit erlaubt. 

Den Grundmechanismus dieser öffentlichen Wiederkehr des Ver-
drängten im Medium der Kunst hatte bereits Norbert Elias beobachtet, 
als er in Über den Prozeß der Zivilisation (1936b) über die kollektiven 
Phantasien der Gesellschaft nachdachte. Ganz im Sinne Freuds deutet 
Elias die Lust an »Gewalttat und Liebesleidenschaft« im Roman oder 
im Film als Wiederkehr der entsprechenden Regungen, die im Zuge des 
Zivilisationsprozesses aus dem öffentlichen Leben verbannt, das heißt 
gesellschaftlich verdrängt wurden: 

»Das Leben wird in gewissem Sinne gefahrloser, aber auch affekt- oder 
lustloser, mindestens, was die unmittelbare Äußerung des Lustverlan-
gens angeht; und man schafft sich für das, was im Alltag fehlt, im Traum, 
in Büchern und Bildern seinen Ersatz: so beginnt der Adel auf dem Wege 
der Verhöflichung Ritterromane zu lesen, so sieht der Bürger Gewalttat 
und Liebesleidenschaft im Film.« (Elias 1936b: 341)

Aber die Wiederkehr des Unbewussten im psychosozialen Arrangement 
der Kultur, darin liegt das Geheimnis seines Funktionierens, bleibt ih-
rerseits unbewusst. Die Bürger wissen nicht, warum sie von »Gewalttat 
und Liebesleidenschaft im Film« so besessen sind. Die Kunstform hat 
ihre Wirkung getan: Das gesellschaftliche Unbewusste darf wiederkeh-
ren nicht obwohl, sondern weil es unbewusst bleibt.

Was ist es, das auf dieser gesellschaftlichen Bühne, sichtbar und un-
sichtbar, offen und unbewusst zugleich, zur Aufführung gebracht wird? 
Zunächst ist noch einmal festzuhalten, dass ausnahmslos alle Wünsche 

59	 	Einen verwandten Gedankengang formuliert Robert Pfaller (2008: 20), der 
ebenfalls im Anschluss an Freud, aber auch an Nietzsches Geburt der Tra-
gödie (1872/1886), auf die psychische Entlastungsfunktion der Kultur (bzw. 
hier der Religion als kultureller Institution) hinweist: »Was die Individuen 
nicht mit ihrem Ich in Einklang bringen können, das kann allerdings manch-
mal, unter günstigen Bedingungen, die Kultur übernehmen.«

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

oder Erinnerungen, auch die öffentlich aufgeführten, im Ursprung nur 
die Wünsche und Erinnerungen von Einzelnen sein können. Doch kön-
nen sie wiederum an sich schon eine gesellschaftliche Dimension aufwei-
sen – wann immer der Einzelne von sich selbst nicht nur als Individuum 
träumt, sondern auch von sich als Gesellschaftsmitglied, oder wenn er 
gar im engeren Sinne von der Gesellschaft träumt, in der er lebt und die 
seine unmittelbare Lebenswirklichkeit darstellt. Streng genommen be-
sitzt potentiell jeder Traum in diesem Sinne eine gesellschaftliche Dimen-
sion, wenn er als psychisches Geschehen eines in Gesellschaft lebenden 
Menschen begriffen wird, der im Traum seine Lebenserfahrungen ver-
arbeitet, die immer auch Erfahrungen in und mit der Gesellschaft sind. 
Und spätestens dann, wenn die individuellen Träume tatsächlich kollek-
tiv werden und intersubjektive Resonanzbeziehungen stiften, darf man 
sagen, dass ihnen nicht mehr nur der Einzelne, sondern die Gesellschaft 
als ganze von sich träumt.60 Die Wünsche, die sich in solchen Träumen 
erfüllen, sind nicht mehr nur individuelle, sondern gesellschaftliche Wün-
sche; die Erinnerungen, die sich in ihnen ausdrücken, sind gesellschaft-
liche Erinnerungen; die unbewusste Denktätigkeit, die sich in ihnen ma-
nifestiert, ist das unbewusste Denken der Gesellschaft selbst.

Der Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat den Mechanismus des gesell-
schaftlichen Denkens im gemeinsamen Traum der Kunst am Beispiel 
der Gesichtsbemalungen der brasilianischen Caduveo-Indianer unter-
sucht und rekonstruiert (vgl. Lévi-Strauss 1955: 151–189). Die Cadu-
veo, so jedenfalls das Ergebnis seiner Feldforschungen in den 1950er 
Jahren, haben eine problematische, von gesellschaftlichen Asymmetrien, 

60	 	Vgl. hierzu auch Siegfried Kracauers Formulierung über das Unterhaltungski-
no: »Die blödsinnigen und irrealen Filmphantasien sind die Tagträume der 
Gesellschaft, in denen ihre eigentliche Realität zum Vorschein kommt, ihre 
sonst unterdrückten Wünsche sich gestalten.« (Kracauer 1928: 280) In sei-
ner Studie Von Caligari zu Hitler (1947) baut Kracauer diesen Gedanken 
sogar zu einem filmsoziologischen Forschungsprogramm aus, mit welchem 
»mittels einer Analyse der deutschen Filme tiefenpsychologische Disposi-
tionen, wie sie in Deutschland von 1918 bis 1933 herrschten, aufzudecken 
sind« (Kracauer 1947: 7). »Was Filme reflektieren«, so erläutert er in die-
sem Zusammenhang, »sind weniger explizite Überzeugungen als psycho-
logische Dispositionen – jene Tiefenschichten der Kollektivmentalität, die 
sich mehr oder weniger unterhalb der Bewußtseinsdimension erstrecken.« 
(Ebd.: 12) Zur Fortsetzung dieses Forschungsprogramms – an deren Tra-
ditionslinie auch mein eigener Ansatz partizipiert – vgl. die Studie Gesell-
schaftsbilder in Filmen von Martin Osterland (1970), dort außerdem mit 
ausführlicheren Reflexionen zur Frage der ›Kollektivmentalität‹ bzw. zur So-
ziologie des Publikums (vgl. Osterland 1970: 32–55); zu den gesellschaftli-
chen Phantasien im Kino am Beispiel des amerikanischen Horrorfilms auch 
Wood (1986/2003: 63–84). 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Widersprüchen und Spannungen geprägte soziale Wirklichkeit durch die 
Produktion von Kunstwerken beantwortet, in denen diese Widersprüche 
als aufgelöst imaginiert wurden. Jedes individuelle Mitglied des Stammes 
im Einzelnen, in der Summe jedoch alle gemeinsam, haben sich die Ca-
duveo im Medium der Bilder einen Wunsch erfüllt, den sie sich auf der 
Ebene des Realen versagten: 

»Sie [die Caduveo] besaßen […] keine Möglichkeit, ihre Widersprüche 
zu lösen oder sie wenigstens mit Hilfe listenreicher Institutionen zu ver-
tuschen. Doch konnte ihnen dieses Heilmittel, das sie sich auf sozialer 
Ebene versagten, nicht vollständig entgehen. Es hat sich in ihre Gedanken 
eingeschlichen und sie verwirrt. Und da sie sich seiner nicht bewußt wer-
den und es nicht leben konnten, haben sie begonnen, davon zu träumen. 
Nicht in direkter Form, denn dies wäre an ihren Vorurteilen gescheitert, 
sondern in verwandelter und scheinbar harmloser Form: in ihrer Kunst.« 
(Ebd.: 188 f.)

Es ist kein Zufall, wenn Lévi-Strauss hier die Terminologie der Psycho-
analyse evoziert, um seine Beobachtungen zu formulieren. Die Cadu-
veo, so schreibt er, konnten sich ihrer ausgeschlossenen Möglichkeiten 
»nicht bewußt werden«, also haben sie begonnen, davon zu »träumen«. 
Wie schon bei den von Elias beschriebenen Literaturvorlieben der Bür-
ger ist auch bei den Caduveo die Kunst der ›Ersatz‹ für eine als unbe-
friedigend erlebte Wirklichkeit, die gerade in dieser problematischen 
Eigenschaft aber nicht zu Bewusstsein kommen darf, um die Stabilität 
der Kultur nicht zu gefährden. In ihren Bildern imaginiert sich die Ge-
sellschaft eine andere, erfülltere, harmonischere Ordnung, ohne sich der 
Bedeutung und Funktion dessen, was sie da imaginiert, eigentlich be-
wusst zu sein.

Fredric Jameson hat in seinem Kommentar zu Lévi-Strauss’ Analyse 
der Caduveo-Kunst den Begriff der ›imaginären Lösung‹ vorgeschlagen, 
um dieses eigentümliche Verhältnis von Kunst und Gesellschaft zu be-
schreiben. Die Bemalungen der Caduveo, so Jameson, haben die Funk-
tion, »für unlösbare gesellschaftliche Widersprüche imaginäre bzw. for-
male ›Lösungen‹ zu erfinden« (Jameson 1981: 70). Sie sind ästhetische 
Auflösungen realer Widersprüche:

»Auf diese Weise stellt der visuelle Text der Gesichtsmalerei der 
Caduveos eine symbolische Handlung dar, durch die in der Realität 
unüberwindliche gesellschaftliche Widersprüche im Bereich der Ästhetik 
eine rein formale Auflösung zu finden.« (Ebd.: 70)

Das Entscheidende an diesen imaginären Lösungen liegt darin, dass sie 
– auch das steckt ja in der Analogie zum nächtlichen Traum – keine di-
rekten Auswirkungen auf die Wirklichkeit haben. Die imaginäre ist eine 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

lediglich ›eingebildete‹ Lösung, die gerade aufgrund ihres unbewussten 
Status nicht an den realen Verhältnissen rüttelt, sondern sie im Gegenteil 
erträglicher macht. Das rückt sie in die Nähe der Ideologie, in der ja schon 
Erdheim das gesellschaftliche Unbewusste gesehen hatte, als er ihm die 
Ausblendung von Realitätswahrnehmungen zuschrieb. Aber darin liegt 
nur die eine Seite des Vorgangs, wie Erdheim selbst bemerkt, wenn er 
dem gesellschaftlichen Unbewussten eine »doppelte Funktion« attestiert: 

»Die gesellschaftliche Relevanz des Unbewußten wird durch seine doppel-
te Funktion bestimmt. Es erscheint einmal als eine Art Orkus, in welchem 
all das verschwindet, was nicht bewußtseinsfähig ist, und zum anderen als 
ein Reservoir an Kräften, das die Kreativität des Menschen speist. Im er-
steren Falle ist das Unbewußte der Ort, der, wie ein kosmisches schwarzes 
Loch, alle Phantasien, Wünsche und Wahrnehmungen aufschluckt, die das 
von der Gesellschaft mitgeprägte Bewußtsein nicht zulassen darf, und im 
zweiten Fall ist es der Ort, von dem die schöpferischen Impulse ausgehen, 
die zur Schaffung neuer Welten führen. Für die Gesellschaft wird das Unbe-
wußte also relevant durch seine ›einfrierende‹ und durch seine das Individu-
um in Bewegung setzende, verändernde Funktion.« (Erdheim 1982: 205)

Das gesellschaftliche Unbewusste versteinert also nicht nur; es verflüs-
sigt auch, indem es die ausgeschlossenen Möglichkeiten latent im Spiel 
hält. Damit klärt sich spätestens an dieser Stelle die Frage, die sich im 
Anschluss an Dirk Baeckers Konzeption von ›Kultur als Einspruch‹ ge-
stellt hatte (vgl. 2.3.2): Wie können die ausgeschlossenen Möglichkei-
ten gesellschaftlich aufbewahrt werden, wenn sie doch ausgeschlossen 
sind? Ein erster Teil der Antwort ist in den Psychen der einzelnen Ge-
sellschaftsmitglieder zu suchen, durch die hindurch sich die Verdrängung 
ebenso vollziehen muss wie die Wiederkehr des Verdrängten. Ein zweiter 
Teil der Antwort aber verbirgt sich in der gesellschaftlichen Zirkulation 
der Bilder, auf deren Oberflächen die einzelnen Gesellschaftsmitglieder 
ihre Wünsche in Umlauf bringen. Es sind nicht zuletzt die Bilder mit ih-
ren ›latenten Traumgedanken‹ und ihrem ›bildlichen Unbewussten‹ (vgl. 
3.2.2), durch welche die gesellschaftlich verdrängten Wünsche in der Öf-
fentlichkeit gehalten werden – und von dort aus wieder in die »Fantasie-
arbeit« (Bronfen 2009: 20) der Individuen einfließen.61

61	 	Elisabeth Bronfen (2009: 20) verortet die Phantasien darum an der »Schnitt-
stelle« zwischen Individuum und Gesellschaft: »Fantasien besetzen die un-
saubere Schnittstelle zwischen einem persönlichen Verlangen danach, das 
eigene, idiosynkratische Begehren zu organisieren, und den Pathosgesten, 
Szenen und Geschichten, die das kulturelle Bildrepertoire uns für diese Ar-
beit anbietet. Zwar scheint nichts so intim zu sein wie unsere Tagträume, 
dennoch greifen wir unweigerlich auf kollektive Bildformeln und Denkfi-
guren zurück, wenn wir träumen oder fantasieren.« – Zur Idee von Kultur 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Solange diese gleichermaßen ausgeschlossenen wie öffentlich zirkulie-
renden Möglichkeiten latent, also unbewusst sind, bleiben sie harmlos 
und ungefährlich. Die Entstellung verhindert, dass sie als ausgeschlosse-
ne Möglichkeiten überhaupt erkannt und politisch virulent werden. So-
lange die Bilder nicht als bedeutungsvoll erkannt, sondern als sinnlose 
›Träumereien‹ abgetan werden, rühren sie nicht an die gesellschaftlichen 
Verdrängungsverhältnisse. Das ändert sich gleichwohl grundlegend, so-
bald sie als Wunscherfüllungen verstanden und damit als Ausdruck einer 
mangelhaften Wirklichkeit erkannt werden. Dann können sie geradezu 
explosive Wirkungen entfalten. Ein Träumer, der durch die Analyse sei-
ner Träume realisiert, dass die Wirklichkeit, die ihn zum Träumen bringt, 
eine leidvolle Wirklichkeit ist, beginnt zu erkennen, dass es mit dem 
Träumen allein nicht getan ist, um dem Leiden abzuhelfen. 

In solchen Momenten kommt dem gesellschaftlichen Unbewussten 
nicht mehr eine ideologische, sondern im Gegenteil eine utopische Funk-
tion zu – und zwar in jenem starken Sinne des Wortes, den ihm der Phi-
losoph Ernst Bloch in seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung (1959) 
beigelegt hat. Auch bei Bloch nämlich geht es in gewisser Weise um das 
Unbewusste, an dem er jedoch wesentlich stärker als Freud die Dimen-
sion der Zukunft betont. Das Nicht-mehr-Denkbare des Unbewussten, 
das eben doch nie restlos aus dem Denken getilgt werden kann, erscheint 
ihm als »Noch-Nicht-Bewußtes« (Bloch 1959: 61) im Sinne eines unbe-
wusst Gedachten, das nach Artikulation und Verwirklichung drängt.62 

als Bildarchiv siehe auch Aby Warburgs Einleitung zum Bilderatlas Mne-
mosyne (1929), auf den sich Bronfen hier bezieht; zu Warburgs Mnemo-
syne-Konzept vgl. wiederum Gombrich (1970: 375–408), Bauerle (1988) 
und Michaud (1999).

62	 	Vgl. in diesem Zusammenhang insbesondere die Auseinandersetzung Blochs 
mit Freuds Theorie des Unbewussten (vgl. ebd.: 59–62) und des Traums (vgl. 
ebd.: 86–128). Bloch kritisiert Freud dort für seine Rückwärtsgewandtheit, 
das heißt für seine einseitige Konzentration auf Nicht-mehr-Bewusstes; den 
Begriff des Unbewussten selbst lehnt er aufgrund dieser Schieflage sogar 
gänzlich ab. Diese Kritik an Freud wirkt sich auch auf die Auffassung der 
Träume aus: Wie Freud sieht Bloch die Träume (und v. a. die Tagträume ein-
schließlich der Mythen und Märchen) als Wunscherfüllungen an, doch un-
terscheidet er sich diametral in der Charakterisierung dieser Wünsche. Wo 
Freud (hauptsächlich) infantile, aus der Vergangenheit gespeiste Traumwün-
sche im Blick hatte, erscheint der Traum bei Bloch vielmehr als »Traum nach 
vorwärts« (ebd.: 132, vgl. 1616–1622). Entsprechenes gilt für die Kunst, de-
ren »Wunschbilder« (ebd.: 393–519) und »Wunschlandschaft[en]« (ebd.: 
929–981) er als ästhetische Vorgriffe auf mögliche Zukunft analysiert: Anti-
zipationen einer Welt, die noch nicht ist, aber sein könnte. Weiterführend zu 
den ästhetischen Dimensionen in Blochs Werk vgl. Jameson (1971) und Ue-
ding (1974); zum Verhältnis zwischen Bloch und Freud auch Gekle (1986).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Der bloße Traum von einer anderen Wirklichkeit kann somit zum Vor-
Bild und »Vor-Schein« (ebd.: 242–255) dieser anderen Wirklichkeit wer-
den, deren Wünschbarkeit und Denkbarkeit, wenn schon nicht deren Re-
alisierbarkeit, er bereits durch seine bloße Existenz beweist. Der Traum, 
darin trifft Bloch sich doch wieder mit Freud, macht das Undenkbare 
denkbar, das Unwünschbare wünschbar. 

Zu derart utopischen Vergegenwärtigungen des Noch-nicht-Seienden 
werden die Bilder, sobald sie nicht mehr nur als sinnlose Unterhaltungs-
produkte abgetan, sondern als Träger echter Ausdrucksgehalte erkannt 
und ernstgenommen werden. Dann kehren sie nicht mehr nur als harm-
lose ›imaginäre Lösungen‹ in die Gesellschaft zurück, um diese in psy-
chosozialen Arrangements zu stabilisieren, sondern brechen die einge-
spielten Arrangements der Gesellschaft auf, um reale Lösungen in Gang 
zu setzen. Die unbewussten Dimensionen der Gesellschaft hören dann 
»gleichsam auf, Kitt zu sein und werden Sprengstoff«, wie Erich Fromm 
(1932: 53) dieses Explosivwerden des gesellschaftlichen Unbewussten 
einmal genannt hat.

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

4 Wirklichkeit

Die Psychoanalyse hat unseren Blick geschärft für die unbewussten Tie-
fenschichten des gesellschaftlichen Lebens, die normalerweise unter der 
Oberfläche des öffentlichen Diskurses verbleiben, weil sie aus der Ord-
nung des Sagbaren und Denkbaren herausfallen. Zugleich hat sie uns 
das Werkzeug der Traumdeutung an die Hand gegeben, um einen ana-
lytischen Zugang zu diesen verborgenen Tiefenschichten zu gewinnen. 
Im vierten und letzten Teil meiner Ausführungen wird dieses Werkzeug 
als soziologische Traumdeutung praktisch zur Anwendung kommen. An 
einem gesellschaftlich besonders weit verbreiteten und wirkmächtig ge-
wordenen öffentlichen Bild bzw. Bildkomplex – dem Spielfilm The Dark 
Knight (USA 2008, Regie: Christopher Nolan) rund um den Comic-Su-
perhelden Batman – wird die hier präsentierte Theorie der gesellschaftli-
chen Träume an einem konkreten Beispiel auf ihre Brauchbarkeit und ih-
ren soziologischen Erkenntnisgewinn hin befragt. Bereits daraus erklärt 
sich auf einer ersten Ebene die Überschrift dieses Teils: Er ist als Über-
prüfung der Theorie an der empirischen Wirklichkeit gedacht.

Letztendlich geht es dabei jedoch um mehr als nur die exemplarische 
Überprüfung einer bestimmten soziologischen Theorie. Es geht um die 
soziologische Erkenntnis der Gesellschaft selbst. Auch dies soll das Wort 
›Wirklichkeit‹ anzeigen: Meine Bildsoziologie versteht sich als Wirklich-
keitswissenschaft, das heißt als wissenschaftliche Erkundung der ge-
sellschaftlichen, historisch konkreten Wirklichkeit. Was verraten uns 
die Bilder aus The Dark Knight über die Probleme und Krisen der 
Gesellschaft, in der sie ihre Resonanz entfalten? Welche Tiefenschich-
ten des gesellschaftlichen Lebens eröffnen sich uns, wenn wir die Bil-
der des Films als kollektive Träume analysieren? Was beispielsweise hat 
es zu bedeuten, dass Menschen ihre Wünsche und Ängste an einen als 
Fledermaus verkleideten Superhelden heften, um ihm bei der Rettung 
der Welt zuzusehen? Die Antworten auf diese Fragen verraten uns nicht 
nur etwas über den Film als solchen, sondern auch etwas über die Ge-
sellschaft, die sich um ihn herum zur faszinierten Sehgemeinschaft zu-
sammenfindet. 

Das Vorgehen meiner ›soziologischen Traumdeutung‹ ergibt sich aus 
den Implikationen der Bild-als-Traum-Analogie im Allgemeinen und 
des psychoanalytischen Resonanzmodells der Kunst im Besonderen. 
Ihr Material sind die manifesten, sichtbaren Bildinhalte, deren visuel-
le Subtexte und Resonanzpunkte sie in einem ersten Schritt freizulegen 
versucht. Welche ›andere Szene‹ präsentieren die Bilder des Films? Wel-
che ›Wunschangebote‹ unterbreiten sie ihren Betrachtern, welche Einla-
dungen zum gemeinsamen Kunstgenuss sprechen sie aus? Erst in einem 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

zweiten Schritt geht die Analyse dann über das Sichtbare der Bilder hi-
naus, um nach den ›Traumfunktionen‹ zu fragen, die der Film für die 
träumende Gesellschaft besitzt. Anders als die klassische kann die sozio-
logische Traumdeutung dabei, von wenigen Ausnahmen (zum Beispiel 
Filmkritiken) abgesehen, nicht auf Einfälle der Träumenden zurückgrei-
fen. Als Ferndeutung muss sie umso größere Vorsicht walten lassen: An-
statt etwa, wie es das Klischee von der ›schlechten‹ psychoanalytischen 
Deutung besagt, das Bild nach im Voraus vermuteten Motiven und Kon-
stellationen zu durchsuchen und es damit nur als nachträgliche Bestäti-
gung bereits existierender Theorien zu ›missbrauchen‹, hat sie sich auf 
den je spezifischen Erfahrungsraum des Bildes einzulassen, den dieses 
von sich aus eröffnet.1 So bemisst sich die intersubjektive Gültigkeit der 
soziologischen Traumdeutung an der visuellen Nachvollziehbarkeit ih-
rer Analysen, der im wahrsten Sinne des Wortes zu verstehenden ›Ein-
sichtigkeit‹ ihrer Ergebnisse. 

Nach einer kurzen allgemeinen Einführung in den Batman-Mythos 
als Teil der globalen Populärkultur und die Bildgenese der Batman-Fi-
gur (4.1.1) sowie einem knappen Überblick über Nolans Batman-Trilo-
gie (4.1.2) widmet sich die erste von fünf ausführlichen Einzelbildanaly-
sen (4.2) dem Filmplakat für The Dark Knight, das den Betrachter ins 
Kino locken soll und schon darum von besonderem Interesse ist (4.2.1). 
Daraufhin werden vier Schlüsselbilder bzw. -szenen aus dem Film selbst 
analysiert: das Bild von ›Batman über den Dächern‹, wie er als beschüt-
zender, allmächtiger Superheld über die Stadt Gotham wacht (4.2.2); die 
›Geldverbrennungsszene‹, in der Batmans Gegenspieler, der Joker, seinen 
großen Triumph über die Gesellschaft feiert (4.2.3); die ›Schiffsszene‹, in 
welcher sich der dramatische Höhepunkt und die entscheidende Wen-
dung des Films ereignet (4.2.4); und zuletzt die Schlusseinstellung aus 
dem Finale, die dem Film eine nicht minder entscheidende Wendung gibt 
(4.2.5). Der Begriff ›Einzelbildanalysen‹ wird dabei großzügig ausgelegt, 
sofern in den Filmszenen nicht nur einzelne Frames (als kleinste Einheit 
des filmischen Bildes) analysiert werden, sondern auch Bewegungsabläu-
fe, also kurze Folgen von Einzelbildern. Zudem werden die analysierten 
Bilder an verschiedenen Stellen durch Vergleichsbilder ergänzt und kon-
trastiert, weil sich gerade durch die Methode des Bildvergleichs die Ei-
genheiten eines Bildes markant herausarbeiten lassen.2 Nach dem Durch-
gang durch die Einzelbildanalysen werden die gewonnenen Einsichten 

1	  	Vgl. zur Kritik an der »Subsumtionslogik« mancher psychoanalytischer 
Kunstdeutungen die Ausführungen bei Reimut Reiche (2001: 11–16), der 
im Anschluss an Adorno stattdessen für einen »Vorrang des Objekts« (ebd.: 
27; vgl. Reiche 2008) plädiert.

2	  	Zum heuristischen Potenzial des Bildvergleichs vgl. Müller (2012), der seine 
Methode u. a. an Erving Goffmans ›serielle‹ Analyse von Werbebildern (vgl. 
Goffman 1976) sowie an Imdahls Ikonik (vgl. 1.2.2) anlehnt. Allgemein 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

– insbesondere die Herausarbeitung der zentralen Wunschangebote des
Films – in eine abschließende soziologische Gesamtdeutung überführt,
die das Verhältnis zwischen Wunsch und Wirklichkeit zu bestimmen ver-
sucht, das am Film zu Tage tritt (4.3).

4.1 The Dark Knight – Hintergründe und Überblick

4.1.1 Von 1939 bis heute: Batman als Teil der globalen Populärkultur

Warum gerade The Dark Knight und kein anderer Film? Abgesehen 
von subjektiven Geschmacksvorlieben und wissenschaftlichen Erkennt-
nisinteressen, die kein Autor jemals leugnen kann, wenn er über einen 
bestimmten Film oder ein anderes Kunstwerk (oder überhaupt über ei-
nen bestimmten Gegenstand) schreibt, ist es vor allem der gesellschaftli-
che Erfolg des Films, der ihn zu einem relevanten Untersuchungsobjekt 
der Bildsoziologie macht. The Dark Knight hat in bemerkenswertem 
Maße gesellschaftliche Resonanz ausgelöst; er ist tatsächlich ein gesell-
schaftlicher Traum, der wenn schon nicht von allen, so doch von unge-
wöhnlich vielen Gesellschaftsmitgliedern geträumt wurde. Mit weltweit 
über 74 Millionen verkauften Eintrittskarten und Gesamteinnahmen 
von über einer Milliarde US-Dollar war The Dark Knight nicht nur 
der erfolgreichste Film des Jahres 2008, sondern auch einer der größten 
Kinoerfolge des 21. Jahrhunderts.3

Mitverantwortlich für diesen außergewöhnlichen Erfolg war auch, 
aber sicherlich nicht nur, der massenmediale »Hype« (Schweizerhof 
2008) nach dem überraschenden Tod des hoch gelobten, bisweilen so-
gar mit Marlon Brando (vgl. Charyn 2008) verglichenen Schauspie-
lers Heath Ledger, der im Film den Joker spielt und nur wenige Mo-
nate vor der Premiere verstarb. The Dark Knight war der Film, den 
man gesehen haben musste, wenn man im Jahr 2008 auf der populär-
kulturellen Höhe der Zeit sein wollte. »Man muss lange zurückbli-
cken«, schreibt Daniel Kothenschulte (2008) in der Frankfurter Rund-
schau über die außergewöhnlich langen Schlangen beim Filmstart in 
den USA, »um sich an ein ähnliches Phänomen kollektiver Filmbegeis-
terung zu erinnern.«

Anders als mancher bloße Kassenschlager wurde der bislang ambiti-
onierteste und ernsthafteste aller Batman-Filme auch von der Filmkritik 

zum Vergleichenden Sehen in der Kunstwissenschaft vgl. Bader/Gaier/Wolf 
(2010).

3	  	Zum Einspielergebnis vgl. Box Office Mojo (2019a); zur geschätzten Zahl 
an verkauften Tickets vgl. Box Office Mojo (2019b).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

enthusiastisch aufgenommen.4 Die Washington Times etwa lobte The 
Dark Knight als »masterpiece of the first order, and the first great 
post-Sept. 11 film«, sowie als »the finest comic book movie of all time« 
(Bunch 2008); für Kothenschulte (2008) ist er immerhin noch der »bes-
te Fantasy-Film seit ›Blade-Runner‹«. Besonders begeistert zeigte sich die 
Online-Gemeinde: Unter den ca. 75 Millionen registrierten Nutzern der 
weltweit größten und wichtigsten Filmdatenbank Internet Movie Data-
base (IMDb) wurde The Dark Knight von über 2 Millionen Abstim-
mungsteilnehmern mit durchschnittlich 9,0 von 10 möglichen Punkten 
bewertet; damit steht er in dieser Liste auf Platz 4 der beliebtesten Filme 
aller Zeiten.5 Der Film hat also ›eingeschlagen‹, und zwar nicht allein fi-
nanziell, sondern auch gesellschaftlich. Sein umfassender Publikumser-
folg lässt ihn aus anderen, auf den ersten Blick vergleichbaren Erzeug-
nissen der Filmgeschichte herausstechen. 

Ein Teil seines Erfolgsgeheimnisses ist zweifellos, dass der Film trotz 
seines einzigartigen Publikumserfolges nicht alleine steht. Denn zum ei-
nen ist er der mittlere Teil einer Filmtrilogie aus Batman Begins (2005), 
The Dark Knight (2008) und The Dark Knight Rises (2012); in allen 

4	  	Einen Überblick über die Rezeption des Films bietet Brooker (2012: 29–43), 
dort auch mit Auswertungen von Online-Foren sowie den Resultaten einer 
eigenen Fragebogen-Erhebung unter 75 Besuchern der Website Batman on 
Film: The Dark Knight Fansite (vgl. ebd.: 35).

5	  	Vgl. IMDb (2019b). Die IMDb-Statistik ist nicht zuletzt darum auf-
schlussreich, weil sie nach Geschlecht und Alter aufgeschlüsselt ist (vgl. 
IMDb 2019a). So zeigt sie, dass der Film bei männlichen Nutzern, die ihn 
im Durchschnitt mit 9,0 von 10 möglichen Punkten bewerten, beliebter ist 
als bei Frauen (8,7), und dass er von unter 18-jährigen (9,3) und 18- bis 
29-jährigen Zuschauern (9,2) höher bewertet wird als von 30- bis 44-jäh-
rigen (8,9) und über 45-jährigen Zuschauern (8,3), bei denen er gleichwohl 
noch immer relativ beliebt ist. Zum Vergleich: Der bis dahin erfolgreich-
ste Kinofilm der Batman-Reihe, Batman von Tim Burton (USA 1989, Re-
gie: Tim Burton), kommt ›nur‹ auf eine Gesamtbewertung von 7,5 Punk-
ten; selbst Gone With the Wind (USA 1939, Regie: Victor Fleming), der 
finanziell erfolgreichste Film aller Zeiten, erreicht nicht mehr als 8,2 Punk-
te. Und wo beim Film von 1989 der relativ größte Anteil der abgegebe-
nen Stimmen auf die Wertung von 8 Punkten entfällt (31,6 %), erhält The 
Dark Knight die mit Abstand meisten Stimmen (45,1 %) mit der Maxi-
malwertung von 10 Punkten. Zu beachten ist bei diesen Zahlen allerdings, 
dass sie lediglich die registrierten Nutzer der IMDb-Website repräsentie-
ren, also eine sowohl besonders internet- als auch filmaffine Bevölkerungs-
gruppe, die von einem bestimmten Geschlecht und einer bestimmten Al-
tersklasse dominiert wird. So haben Männer (bzw. als männlich registrierte 
Nutzer) beinahe sechsmal mehr Stimmen (1 324 856) abgegeben als Frauen 
(234 323), und die Altersgruppe der 18- bis 44-Jährigen ist deutlich über-
repräsentiert (1 338 628).

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

drei Teilen führte Christopher Nolan Regie und wirkte maßgeblich an 
Story, Drehbuch und Produktion mit.6 Besonders der Überraschungser-
folg des ersten Films der Reihe dürfte die Aufmerksamkeit für den Nach-
folger beträchtlich erhöht haben. Zum anderen aber ist er in ein noch 
wesentlich umfangreicheres Erzähluniversum eingebettet. Nolans Bat-
man-Filme sind nur drei von mittlerweile unzähligen Gliedern einer lan-
gen Kette von Erzählungen rund um den ›Dark Knight‹, den ›Dunklen 
Ritter‹ namens Batman.7

Der Anfang dieser Erzählkette reicht ins Jahr 1939 zurück, als die al-
lererste Batman-Story in der monatlich in den USA erscheinenden Co-
mic-Heftreihe Detective Comics (Nr. 27, 1939) im Verlag Detective Co-
mics (später: DC Comics) das Licht der Öffentlichkeit erblickte (Abb. 
13, S. 201). Im Jahr 1940 erhielten die Stories ihr eigenes Heft unter dem 
Titel Batman, erschienen parallel dazu aber auch in anderen Heftreihen 
oder als Strips in traditionellen Zeitungen. Seit den 1980er Jahren tru-
gen längere und anspruchsvolle Einzelhefte wie The Dark Knight Re-
turns von Frank Miller (1986) oder The Killing Joke von Alan Moore 
(1988) zur künstlerischen Vertiefung der bis dahin eher kulturindustriell 
geprägten Serie bei. Zu den Printcomics gesellten sich im Laufe der Zeit 
außerdem eine ganze Reihe von Kinofilmen – am bekanntesten Batman 

6	  	Rein finanziell war The Dark Knight Rises (zumindest weltweit) sogar er-
folgreicher als The Dark Knight (vgl. Box Office Mojo 2019c); an tatsäch-
lichen Zuschauerzahlen blieb er jedoch mit rund 58 gegenüber 74 Millionen 
verkauften Eintrittskarten deutlich hinter dem Vorgänger zurück (vgl. Box 
Office Mojo 2019d).

7	  	Zu diesem Erzähluniversum gehören neben den populärkulturellen Pro-
dukten nicht zuletzt auch die zahlreichen wissenschaftlichen Analysen, 
die sich der Batman-Figur, ihrer Geschichte und ihrer kulturellen Bedeu-
tung widmen. Besonders hervorzuheben sind aus medien- und kulturwis-
senschaftlicher Perspektive der Sammelband von Pearson/Uricchio (1991; 
in erweiterter Fassung Pearson/Uricchio/Brooker 2015) sowie die beiden 
Studien von Will Brooker (2001, 2012); politische Interpretationen finden 
sich bei Blackmore (1991), Dath (2005), Spanakos (2008), Hennig (2010: 
51–67, 93–96, 102–110) sowie – auf Nolans Filme fokussiert – Kerstein 
(2008), Lewis (2009) und Bordoloi (2012). Philosophische und ethische 
Aspekte der Batman-Erzählungen diskutiert der Sammelband von White/
Arp (2008); psychologische Deutungen bieten Langley (2012) sowie Rey-
nolds (1992: 66–74) und Tate (2008); generell zur Psychologie von Co-
mic-Superhelden – und zu den psychischen Wechselwirkungen zwischen 
Figuren und Publikum – vgl. auch Fingeroth (2004) und Morrison (2011) 
sowie die Sammelbände von Rosenberg (2008, 2013). Einen geschichtli-
chen Überblick über die Entstehung und Entwicklung der Batman-Reihe 
bietet Daniels (1999); eine umfassende (fiktionsinterne) Rekonstruktion 
des Batman-Universums und seiner Figuren stellt der erste Band der En-
cyclopedia of Comic Book Heroes (Fleisher 1976) bereit.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

(USA 1966, Regie: Leslie H. Martinson) und Batman (USA 1989, Regie: 
Tim Burton) – sowie mehrere TV-Serien, Animationsfilme und -serien, 
Video- und Computerspiele sowie zahlreiche weitere Merchandising-Ar-
tikel bis hin zu Kuriositäten wie dem »Dark Whopper« der Restaurant-
kette Burger King oder der »Gotham City Pizza« (vgl. Brooker 2012: 1).

Heute mehr denn je zählt das inzwischen achtzig Jahre alte Batman-Uni-
versum zu den erfolgreichsten und einflussreichsten Produkten der globa-
len Populärkultur. Batman ist der Mittelpunkt einer weltumspannenden 
Sehgemeinschaft, die sich um ihn herum gebildet hat. Als »one of the most 
widely known fictional characters ever created« (Daniels 1999: 17) steht 
er auf einer Stufe mit Donald Duck oder James Bond: Jeder kennt ihn, 
jeder kann mitreden. Als »cultural icon« (Brooker 2001, insb. 330–333) 
repräsentiert er das höchste Stadium der Imaginationskollektivierung, in 
welchem sich die kollektive Imagination ein Stück weit von ihren materi-
ellen Bildträgern abgelöst hat, um im Inneren der einzelnen Gesellschafts-
mitglieder auch über ihre jeweils konkreten Verbildlichungen hinaus als 
mentales Erinnerungsbild fortzuleben. Selbst der ehemalige US-Präsident 
Barack Obama konnte sich im Jahr 2016 wie selbstverständlich auf den 
Bekanntheitsgrad des Superhelden verlassen, als er in einer Besprechung 
mit seinen Beratern die Terrororganisation ›Islamischer Staat‹ mit dem Jo-
ker, also dem Gegenspieler Batmans, verglich (vgl. Goldberg 2016).

Die Erzählungen rund um diesen Dunklen Ritter folgen einem typi-
schen Superhelden-Schema, in welchem der Held auf eigene Faust gegen 
Verbrecher kämpft und die Welt vor dem Bösen rettet.8 Wie alle Super-
helden steht er außerhalb des Reichs der Normalmenschen, obgleich er – 
anders als seine Berufskollegen Superman oder Spider-Man – keine über-
menschlichen Superkräfte im engeren Sinne besitzt. Zwar ist auch Batman 
seinen Gegnern haushoch überlegen, jedoch gründet sich die Überlegen-
heit bei ihm auf körperliches Training sowie auf technische Hilfsmittel 
wie etwa sein ›Batsuit‹ (als Rüstung), das ›Batmobil‹ (als Fahrzeug), den 
›Batarang‹ (als Wurfgeschoss), das ›Bat-rope‹ (als Kletterhilfe) oder auch 
– so jedenfalls im humoristisch angelegten Batman von 1966 – das ›An-
ti-Haifisch-Batspray‹ für maritime Notsituationen. Auch darin gleicht er 
dem Geheimagenten James Bond, der ebenfalls ein breites Arsenal an 
nützlichen bis absurden Gadgets mit sich führt (vgl. Hennig 2010: 106).

Während der britische Geheimagent allerdings einen durch und durch 
positiven Hedonisten verkörpert, ist Batman ein dunkler Held mit am-
bivalenten, mitunter antisozialen Zügen. Als »eerie figure of the night« 

8	  	Zur narrativen Struktur von Superhelden-Comics vgl. Ditschke/Anhut 
(2009) sowie die Ausführungen zum »Mythos von Superman« bei Umber-
to Eco (1964); zum Superhelden-Film auch Hennig (2010). Für eine sys
tematische Analyse des ›Erzählkerns‹ bei Batman siehe Pearson/Uricchio 
(1991: 184–188) und Brooker (2001: 37–67).

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

(Detective Comics 29, 1939: 18) ähnelt er in mancher Hinsicht sogar 
dem geheimnisumwobenen Grafen Dracula, der nachts als blutsaugen-
der Vampir sein Unwesen treibt.9 So teilen die beiden Figuren nicht nur 
die innere Verwandtschaft zu den Fledermaustieren, sondern auch die 
Vorliebe für den Schutz der Nacht, das heimliche, lautlose Operieren im 
Verborgenen und vor allem die furchteinflößende visuelle Erscheinung.10 
Eine Comic-Story (Batman 351, 1982; abgebildet in Daniels 1999: 144) 
zeigt Batman mit spitzen, blutverschmierten Fangzähnen, und noch im 
Spielfilm von 1989 kursiert zeitweilig das Gerücht, er trinke – wie ein 
Vampir – das Blut seiner Opfer.

Als Erfinder der Batman-Figur gelten der Zeichner Bob Kane und 
der Autor und Zeichner Bill Finger. Die ersten Ideen zur Figur hatte 
Kane, der seit den 1930er Jahren als Zeichner in der schnell wachsen-
den Comic-Industrie arbeitete, bereits einige Jahre vor Erscheinen des 
ersten Hefts.11 Eine erste Skizze des ›Bat-Man‹, die als Einfluss die ›Or-
nithopter‹-Studie Leonardo da Vincis nahelegt, die auch Kane selbst 
als zentrale Inspirationsquelle angibt (vgl. Kane/Andrae 1989: 35–37), 
wurde womöglich schon im Jahr 1934 angefertigt; die Datierung ist je-
doch umstritten (vgl. Brooker 2001: 42). Unzweifelhaft belegt ist dage-
gen eine von Kane verfasste Kurzgeschichte mit dem Titel »The Bat«, 
die bereits im Jahr 1933 von einem Menschen in Fledermauskostüm 
handelt, damals allerdings noch auf der Seite des Bösen und mit ihren 

9	  	Zur Ähnlichkeit Batmans mit Dracula vgl. Daniels (1999: 144), Brooker 
(2001: 43) und Morrison (2011: 22).

10	 	Zum kulturgeschichtlichen Hintergrund des Fledermaus-Symbols im Kon-
text einer »Bildsprache des Bösen« vgl. Hennig (2010: 104), der auf die mit-
telalterliche Darstellung von Teufeln und Dämonen mit Fledermausflügeln 
verweist – so etwa in dem Gemälde Das Jüngste Gericht von Hieronymus 
Bosch (vgl. ebd.) oder in Satan von Gustave Doré, einer Illustration zu John 
Miltons Paradise Lost (1667). In Cesare Ripas Iconologia (1593b: 248–250; 
vgl. S. 41, Anm. 30) steht die Fledermaus für die ›Unwissenheit‹ (»ignoran-
za«), da sie als Nachtwesen in der Dunkelheit lebt. 

11	 	Zur Biographie Kanes sowie zu dessen frühen Einflüssen vgl. die Autobio-
grafie Batman & Me (Kane/Andrae 1989: 7–47); ergänzend auch die u. a. 
auf Interviews gestützten Ausführungen bei Daniels (1999: 17–33). Zur 
nachträglichen Kontroverse um den jeweiligen Anteil von Kane, der lange 
Zeit als Hauptschöpfer galt und in den Comic-Veröffentlichungen bis heute 
mit dem Hinweis »created by Bob Kane« geehrt wird, und Finger, der wohl 
einen größeren Anteil an der Erfindung und Gestaltung der Figur hatte als 
lange Zeit angenommen, vgl. Nobleman (2012) sowie die Ausführungen bei 
Brooker (2001: 42–45, 51–53), Jones (2004: 149–155), Reed (2007) und 
Morrison (2011: 17–20). Im Übrigen waren vermutlich schon an den aller-
ersten Ausgaben noch weitere Personen beteiligt oder gar maßgeblich für 
die Zeichnungen verantwortlich (vgl. Brooker 2001: 51–53).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

Weltherrschaftsbestrebungen auf den im selben Jahr zur Macht gelang-
ten Adolf Hitler anspielend (vgl. Daniels 1999: 19). 

Die Wendung zum guten Verbrechensbekämpfer Batman, wie wir ihn 
heute kennen, wurde eher von außen angestoßen – insbesondere durch 
den unerwarteten Erfolg von ›Superman‹, dessen Erzählungen seit 1938 
in der ebenfalls von Detective Comics herausgegebenen Heftreihe Acti-
on Comics erschienen (Abb. 12). Kane wurde von seinem Herausgeber 
Vincent Sullivan beauftragt, einen ähnlichen Superhelden zu konzipie-
ren, der den Überraschungserfolg wiederholen sollte (vgl. Kane/Andrae 
1989: 35). Der Autor besann sich auf seine früheren Ideen (vgl. ebd.: 35), 
arbeitete sie zu neuen Entwurfsskizzen aus und holte Bill Finger hinzu, 
mit dem er seinen Entwurf in einem gemeinsamen Brainstorming endgül-
tig perfektionierte und an die gerade erst im Entstehen befindliche ›Co-
mic-Ästhetik‹ anpasste (vgl. ebd.: 41). 

Die Figur, die dabei entstand und knapp ein Jahr nach Superman zum 
ersten Mal in Druck ging (Abb. 13), ist eine ›Bildsynthese‹ aus verschiede-
nen bereits existierenden Figuren und visuellen Vorbildern, die auf neuarti-
ge Weise miteinander kombiniert und verschmolzen wurden. So nahm die 
Figur unter anderem die bereits erwähnten Anleihen bei Leonardo da Vin-
cis Ornithopter und dem Vampirfürsten Dracula aus dem gleichnamigen 
Film (Dracula, USA 1931, Regie: Tod Browning; vgl. ebd.: 41); außer-
dem floss der maskierte Held Zorro ein, der in The Mark of Zorro (USA 
1920, Regie: Fred Niblo) einen populären Auftritt hatte (vgl. ebd.: 37 f.); 

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

Abb. 12: Superman. Titelseite von Action Comics 1, 1938.
Abb. 13: Batman. Titelseite von Detective Comics 27, 1939.

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

der Spielfilm The Bat Whispers (USA 1930, Regie: Roland West), dessen 
titelgebender Bösewicht ein Fledermauskostüm trägt (vgl. ebd.: 38 f.); der 
Privatdetektiv Sherlock Holmes aus den Erzählungen von Arthur Conan 
Doyle (vgl. ebd.: 44), mit dem Batman in den ersten Erzählungen nicht 
nur die geistigen Fertigkeiten, sondern auch den Modegeschmack sowie 
die Vorliebe für Pfeifentabak teilt (vgl. Detective Comics 27, 1939: 4); und 
schließlich der Geheimagent aus der Groschenroman-Reihe The Shadow 
(vgl. Kane/Andrae 1989: 41). Finger brachte außerdem die fotografische 
Abbildung einer echten Fledermaus in den kreativen Prozess ein, aus der 
sich vielleicht einige stilistische Eigenheiten Batmans, namentlich die spitz 
zulaufenden, mit Dreiecksmotiven spielenden Formen der Figur erklären 
(vgl. Daniels 1999: 21). Des Weiteren regte Finger an, das zunächst in Rot 
und Schwarz konzipierte Gewand Batmans durch einen dunkelgrauen An-
zug, und die an den Ornithopter angelehnten Flügel durch einen Stoffum-
hang zu ersetzen (vgl. Kane/Andrae 1989: 41).

Batman ist also das Resultat einer immensen Verdichtung bereits exis-
tierender populärer Bilder. In seiner Schöpfung hat Kane seinen ganz 
persönlichen und bereits lange vorher gehegten Tagtraum verwirklicht, 
gleichzeitig aber auch eine Vielzahl von äußeren Bildern einfließen las-
sen. Wie das nächtliche Traumbild des Wolfsmannes mit seiner ›multip-
len Genese‹ ist auch der Tagtraum vom Fledermausmann das Ergebnis 
einer Hybridbildung aus disparaten Bildquellen. Aber die größere Nähe 
des Tagtraums zur Wachwelt und insbesondere die im Wachzustand ge-
leistete Kunstarbeit der beiden Künstler sorgen zugleich für eine signifi-
kante Verschiebung gegenüber der Bildgenese beim echten, nächtlichen 
Traum. In Batman verschränken sich nicht nur innere mit äußeren Bil-
dern, sondern auch die Kreativität des Künstlers mit dem ökonomischen 
Kalkül der Kulturindustrie, auf deren Bedürfnisse hin die neue Figur von 
vornherein ausgerichtet war.12

Zu diesem kulturindustriellen Hintergrund der Bildproduktion ge-
hörte nicht zuletzt die Einmischung der Auftraggeber. Die Herausgeber 
bei Detective Comics griffen regulierend in den kreativen Prozess ein, 
um beispielsweise den Gebrauch von Schusswaffen oder die Tötung von 
Gegnern durch Batman zu verbieten, wie es in den ersten Ausgaben noch 
weitgehend ungeniert gezeigt wurde. Kane beschreibt eine dieser Einmi-
schungen als »censorship« seitens der Herausgeber:

»I never had complete control over the Batman strip, and the editor 
placed increasing limits on what Bill and I could do. [...] We had our 
first brunch with censorship over Batman’s use of a gun in Batman #1. 
[...] The editors thought making Batman a murderer would taint his 

12	 	Zu den ökonomischen Rahmenbedingungen und Strategien der Batman-
Vermarktung siehe Meehan (1991); dazu auch Boichel (1991).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

character, and that mothers would object letting their kids see and read 
about such shootings.« (Kane/Andrae 1989: 44 f.)

Teilweise gingen solche Eingriffe auf tatsächliche Reaktionen des Pu
blikums zurück, das sich durch Leserbriefe besorgter Eltern sowie durch 
eine hoch erregte öffentliche Debatte über die Gefährdung der Jugend 
durch Comics aktiv zu Wort meldete.13 So schreibt sich die Gesellschaft 
nicht nur abstrakt über die gesellschaftlich geprägten Vorstellungen der 
Künstler und Herausgeber, sondern auch konkret in Gestalt ihrer – tat-
sächlichen oder auch nur antizipierten – Publikumsreaktionen in die 
Bildproduktion ein. Die Bildwerke der Comic-Industrie entstehen nicht 
im luftleeren Raum absoluter Autonomie, sondern im sozialen Raum 
eines real existierenden Publikums mit konkreten ›Genussgrenzen‹, die 
von den Künstlern respektiert werden müssen. 

War die Batman-Figur als Bild erst einmal konzipiert, musste sie 
mit Geschichten ausgefüllt werden.14 Die vielleicht wichtigste von ih-
nen, »The Legend of the Batman« (Batman 1, 1940: 138 f.; ohne Titel 
erstmals in Detective Comics 33, 1939: 62 f.), erzählt auf zwei Seiten 
eine Art rückblickenden Ursprungsmythos der Batman-Figur. Erst die-
ser Rückblick verleiht ihm die charakterliche Tiefe einer Figur mit bio-
grafischem Hintergrund und nachvollziehbarer Handlungsmotivation. 
Seitdem bildet die ›Legend of the Batman‹ so etwas wie den emotiona-
len Kern des Batman-Universums. Zugleich erzählt auch diese Geschich-
te von der Bildgenese Batmans – jedoch nicht von der realen, sondern 
von der fiktionsinternen Genese der Figur als geheimes Alter Ego des 
Milliardärs Bruce Wayne. Bemerkenswert ist, dass Batmans ›Erfindung‹ 
auch hier als Hybridbildung aus inneren und äußeren Einflüssen geschil-
dert wird. 

Die ›Legend of the Batman‹ berichtet, wie der junge Bruce Wayne 
seine Eltern bei einem brutalen Raubüberfall verliert. In seiner Trauer 
fasst er den Entschluss, sein Trauma durch eine Form des Fort-Da-Spiels 
zu beantworten: Er will sein Leben der Bekämpfung des Verbrechens 

13	 	Die Debatte erreichte ihren Höhepunkt in den 1950er Jahren und kulmi-
nierte in dem einflussreichen Buch Seduction of the Innocent von Fredric 
Wertham (1954). Noch im selben Jahr verpflichtete sich die Comic-Industrie 
auf eine freiwillige Selbstzensur nach dem Vorbild des 1934 in Kraft getre-
tenen »Production Code« für Kinofilme (vgl. Nyberg 1998; zu den Auswir-
kungen auf Batman auch Brooker 2001: 101–170). Zur grundsätzlich ähn-
lichen, aber etwas weniger turbulenten Rezeptionsgeschichte des Comics 
in Deutschland zwischen ›Schmuddelheftchen‹ und kulturell akzeptiertem 
Kunstprodukt vgl. Knigge (1996) und Grünewald (2014).

14	 	Vgl. zu dieser Reihenfolge die Schilderung Kanes: »When I created the Bat-
man [...], I wasn’t thinking of story. I was thinking, I have to come up with 
a character who’s different« (zit. n. Daniels 1999: 23). 

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

A
bb

. 1
4:

 ›T
he

 L
eg

en
d 

of
 t

he
 B

at
m

an
‹. 

Z
ei

le
 a

us
 D

et
ec

ti
ve

 C
om

ic
s,

 N
r. 

33
 (

19
39

: 6
3)

.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

widmen, um seine erlittene Ohnmacht zu bewältigen und in Handlungs-
macht umzuwandeln. Recht und Gerechtigkeit, aber auch Vergeltung 
und Rache sind fortan seine Handlungsmotive. Sein erklärtes Ziel ist es, 
Schrecken und »terror« (Detective Comics 33, 1939: 63) in die Herzen 
der Verbrecher zu pflanzen. Einzig an der visuellen Selbstinszenierung 
des künftigen Helden fehlt es noch. Der zündende Geistesblitz kommt 
von außen, als eine Fledermaus durch das geöffnete Fenster fliegt und 
Bruce auf die Idee bringt, sich fortan als Fledermaus zu verkleiden (vgl. 
Abb. 14). 

Als »avenger of evil« im Fledermauskostüm schwingt sich Batman 
fortan zur Selbstjustiz auf; auch sein Schöpfer beschreibt ihn als »grim 
vigilante« (Kane/Andrae 1989: 45). Dieser Vigilantismus ist aus Sicht 
der Erzählung unausweichlich, denn in Gotham – einer Reminiszenz an 
die Millionenmetropole New York15 – gedeiht das Verbrechen wie nir-
gendwo sonst auf der Welt. Die Stadt ist geradezu übervölkert von ein-
fachen Ganoven, aber auch von genial-skrupellosen Superverbrechern 
wie Dr. Death (erstmals 1939), dem Monk (1939), dem Joker (1940), 
dem Pinguin (1941) oder dem Riddler (1948), der von dem irrationalen 
Tick beherrscht wird, kein Verbrechen begehen zu können, ohne es vor-
her in Rätselform anzukündigen. Die Superschurken im Batman-Univer-
sum sind »Psychopathen, die das Verbrechen aus Passion, nicht des Ge-
winns wegen, sondern als Gesellschaftsspiel betreiben« (Knigge 1996: 
119). Weil Polizei und Justiz mit dieser Spielart des Verbrechens überfor-
dert sind, muss Batman die Strafverfolgungsaufgaben des Staates über-
nehmen. Batman ist der bessere Staat, weil der richtige nicht mehr funk-
tioniert. 

In diesem Scheitern des Staates und der gesellschaftlichen Ordnung, 
dessen katastrophische Konsequenzen nur ein Superheld noch abwen-
den kann, liegt der wiederkehrende Erzählkern aller Batman-Stories. Sie 
sind Hobbes’sche Erzählungen, denn sie handeln vom Krieg aller gegen 

15	 	Für diese Identifizierung von Gotham und New York sprechen nicht nur 
zahlreiche strukturelle Ähnlichkeiten wie die Tatsache, dass beide Städte ein 
»State Building« mit 102 Stockwerken (vgl. Detective Comics 43, 1941) und 
sogar »Twin Towers« (Miller 1986: 3) besitzen. In den allerersten Erzäh-
lungen wird die Handlung ganz explizit in »New York« (Detective Comics 
31, 1939: 40) bzw. »downtown Manhattan« (Detective Comics 33, 1939: 
64) lokalisiert; die Ortsbezeichnung »Gotham« – ihrerseits ein geläufiger 
Spitzname New Yorks, der 1807 durch eine Essaysammlung von Irving Wa
shington geprägt wurde (vgl. Hennig 2010: 52) – wird erst 1941 eingeführt 
(vgl. Detective Comics 48). Andererseits erinnert Gotham zumindest in The 
Dark Knight – allein schon dank der prominenten Rolle der Mafia im Film 
– auch an Chicago, diesen prototypischen Ort der organisierten Kriminalität 
in den 1920er und 30er Jahren (vgl. Lewis 2009); und tatsächlich wurden 

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

alle bzw. »eines jeden gegen jeden«, wie Thomas Hobbes (1651: 122) 
ihn genannt hatte.

»Die meisten Batman-Episoden beginnen mit einem unregierbar gewor-
denen Gotham, einem Ort, in dem die Gesellschaftsordnung und der 
Krieg aller gegen alle ausgebrochen ist.« (Spanakos 2008: 49)

Vor diesem dystopischen Hintergrund erzählen die Batman-Geschich-
ten von der Notwendigkeit eines starken Retters, der den Krieg durch 
Gewalt beenden muss, weil niemand sonst in der Lage dazu ist. Einzig 
auf dem Wege der außerrechtlichen Gewalt erreicht Batman, woran die 
Gesellschaft im Allgemeinen und der Rechtsstaat im Besonderen schei-
tern. Obgleich er durchaus nicht regellos agiert und sich insbesondere 
ein striktes Tötungsverbot auferlegt hat, steht er jenseits des Gesetzes; 
eben darum ist er so effektiv. Stephan Ditschke und Anjin Anhut (2009: 
144) sprechen in ihrer Analyse der narrativen Struktur von Superhel-
dencomics darum von »einer Art ›Anderwelt‹ des Superhelden«, die sich 
sowohl vom legalen Raum der »etablierten Ordnung« als auch vom il-
legalen Raum der von den Verbrechern bewohnten »Unterwelt« unter-
scheidet.16 Als Superheld nimmt Batman eine politische ›Super-Position‹ 
ein, die ihn über den Rest der Gesellschaft erhebt.

4.1.2 »Reboot« des Batman-Mythos:  
Christopher Nolans Spielfilm-Trilogie

Jede einzelne Erzählung im Batman-Universum sieht sich vor eine wider-
sprüchliche Herausforderung gestellt. Einerseits muss sie dem Geiste des 
Erzähluniversums, seinen Charakteren, Handlungslogiken und Darstel-
lungskonventionen treu bleiben und den Erwartungshaltungen der Konsu-
menten entsprechen. Andererseits muss sie im Verhältnis zu den bisherigen 
Erzählungen als origineller, innovativer Beitrag auftreten. Andernfalls wäre 
sie redundant, also uninteressant und langweilig. Jede neue Batman-Erzäh-
lung positioniert sich darum in einem Spannungsfeld von »sameness and 
difference« (Brooker 2012: 24). Sie muss den anderen Erzählungen zu-
gleich ähnlich und unähnlich sein, um einerseits als Batman-Erzählung, 
andererseits als interessante Batman-Erzählung zu funktionieren.

Auch Christopher Nolans Spielfilm-Trilogie erfüllt diese Anforderung, 
womöglich sogar besser als andere Erzählungen aus dem Batman-Uni-
versum. So lehnen sich Nolans Filme einerseits an bereits existierende 

einige Außenaufnahmen des Films an realen Orten in Chicago gedreht (vgl. 
S. Schneider 2008, Kothenschulte 2008).

16	 	Eine ähnliche ›Topographie‹ des Batman-Universums findet sich bei Hennig 
(2010: 164); vgl. dazu auch Eisele (2016: 65–72). 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Batman-Erzählungen an: Batman Begins (2005) etwa enthält zahlrei-
che Handlungselemente aus Batman: Year One von Frank Miller (1986–
1987) und Batman: The Man Who Falls von Dennis O’Neil und Dick 
Giordano (1989); in The Dark Knight (2008) finden sich Versatzstü-
cke aus Millers The Dark Knight Returns (1986), Alan Moores The Kil-
ling Joke (1988) und der Reihe The Long Halloween (Loeb 1996–1997); 
und The Dark Knight Rises (2012) bezieht sich unter anderem auf die 
Reihe Knightfall (Moench et al. 1993–1994). Auch wenn es sich bei kei-
nem der drei Filme um eine Comic-Verfilmung im engeren Sinn handelt, 
sondern eher um ein freies Spiel mit Handlungselementen, Motiven und 
Darstellungsweisen, bleibt Nolan dem ›Markenkern‹ Batmans, insbeson-
dere der dystopischen Grundstimmung und der ambivalenten Psycholo-
gie der Figuren, weitgehend treu.

Andererseits gelingt Nolan mit seinen Filmen aber auch ein »reboot« 
(Brooker 2012: 10) des Batman-Mythos, ein »Neuanfang« (Hennig 
2010: 102); zumindest im Vergleich zu den beiden vorangegangenen, 
eher familientauglichen und vielfach als flach kritisierten Batman-Fil-
men unter der Regie von Joel Schumacher wie zuletzt Batman & Ro-
bin (USA 1997) mit George Clooney in der Hauptrolle.17 Batman 
Begins, der erste von Nolans Filmen, bringt die Distanz zu den Vor-
gängerfilmen bereits im Titel zum Ausdruck. Er lässt die Geschichte 
des Dunklen Ritters zumindest für das Kino noch einmal von Grund 
auf neu beginnen. 

An die ›Legend of the Batman‹ anknüpfend, schildert Batman Begins 
den Werdegang des Helden als schmerzhaften Prozess der Traumaverar-
beitung. Mehr denn je ist Nolans Batman eine »angry, conflicted, serious, 
committed person« (Brooker 2012: 91). Diese Dimension war in der Fi-
gur immer schon angelegt, wurde jedoch zumindest im Kino noch nie so 
konsequent und detailreich entfaltet. Der am Film beteiligte Drehbuch-
autor David S. Goyer erläutert die Bedeutung dieser psychologischen 
Feinzeichnung für sein persönliches Verständnis der Batman-Figur, aber 
auch für ihre gesellschaftliche Resonanz beim Publikum:

»What I like about Batman is that he is the most realistic of the super 
heroes. There is a grittiness and grimness to him … in the pantheon of 
DC Comics heroes, Batman is the only one who’s really conflicted. […] 
Conflicted heroes are more interesting to watch because they’re more 
human – we can relate to them.« (Goyer, zit. n. Brooker 2012: 90)

Zum psychologischen gesellt sich ein politischer Realismus, der Nolans 
Batman direkt an das Zeitgeschehen der US-amerikanischen Gesellschaft 

17	 	Zu diesem weit verbreiteten Urteil vgl. mit zahlreichen Beispielen die Rezep-
tionsanalysen bei Brooker (2001: 294–307, 2012: 89–133).

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

anbindet. Unübersehbar sind in Batman Begins und The Dark Knight 
die zahlreichen Anspielungen auf die Terroranschläge des 11. September 
2001 und den darauffolgenden ›war on terror‹: Szenen, in denen Bat-
man auf ein Hochhaus zufliegt und von außen durch die Fensterscheibe 
einbricht wie ein Fluggeschoss; visuelle Anspielungen auf die Löschar-
beiten am ›Ground Zero‹ (Abb. 15); ein Sprengstoffgürtel, mit dem der 
Joker seine Feinde in Schach hält; ein Krankenhaus, das durch Explosi-
onen zum Einsturz gebracht wird; verwackelte Bilder von Geiseln in Vi-
deobotschaften, die an die Entführungs- und Enthauptungsvideos isla-
mistischer Terrorgruppen erinnern.18

Wie Mridul Bordoloi in einer verdienstvollen, wenn auch in manchen 
Punkten oberflächlich bleibenden Analyse von Nolans Trilogie heraus-
arbeitet, handeln die drei Filme in jeweils eigener Akzentuierung vom 
Kampf gegen Anarchie und Chaos (vgl. Bordoloi 2012). In Batman Be-
gins wird Gotham von der ›League of Shadows‹ bedroht, deren Anfüh-
rer Ra’s al Ghul die Vernichtung der Stadt und ihrer Einwohner anstrebt. 
Ein Nervengas wird in die Kanalisation geleitet, das bei Verdunstung die 
Einwohner der Stadt in psychopathische Mörder zu verwandeln droht. 
In The Dark Knight geht die Bedrohung vom Joker aus, der Gotham 
durch Terroranschläge in Panik versetzt, um die Bevölkerung zu Gewalt-
taten anzustacheln und sich selbst als Herrscher Gothams zu inthronisie-
ren. In The Dark Knight Rises schließlich droht Anarchie im engeren, 
politischen Sinne: Ein proletarischer Demagoge namens Bane ergreift 
mit seiner Bande in einem revolutionsähnlichen Staatsstreich die Macht. 
In einer brutalen Schreckensherrschaft terrorisiert er die Bürger mit Re-
volutionstribunalen, Schauprozessen und Massenexekutionen, bevor er 
sich am Ende als Nachfolger des in Batman Begins getöteten Ra’s al 
Ghul entpuppt, dessen Ziel der Zerstörung Gothams er weiterverfolgt. 
In allen drei Teilen gelingt Batman die Abwendung der Katastrophe; am 
Ende der Trilogie ist die Welt bis auf Weiteres gerettet, und der Held 
kann sich zur Ruhe setzen.

Wie Bordoloi zusammenfasst, muss in jedem der drei Filme eine an-
dere Spielart von Anarchie abgewehrt werden:

»The three films’ interconnectedness seems to rest on the envisioning of 
the anarchic world view, but this is pursued in three different ways—
anarchy as cleansing (Batman Begins), anarchy as chaos for the sake 
of chaos (The Dark Knight) and anarchy as emancipation (The Dark 
Knight Rises).« (Bordoloi 2012: 88)

18	 	Diese und noch einige weitere Anspielungen auf den realgeschichtlichen Ter-
rorismus sind von vielen Kommentatoren des Films festgestellt worden; für 
einen Überblick vgl. Brooker (2012: 199–210).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

Die erste Spielart der Anarchie als »cleansing« – besser wäre vielleicht: 
Zerstörung – ist vertrauter Kinostoff. Die Katastrophe ist physisch, der 
Held muss die Menschen vor dem Tod bewahren; ein klassischer Plot. 
Weniger geläufig im Kino, aber der Sache nach nicht minder vertraut, ist 
die Spielart der Anarchie als politischer »emancipation« bzw. Revolu-
tion. Gerettet werden muss hier der politische Status Quo der bürgerli-
chen Gesellschaft.19 Umso interessanter erscheint hingegen jene Spielart 
von Anarchie als »chaos for the sake of chaos«, die The Dark Knight 
dem Zuschauer präsentiert. Die Katastrophe ist hier weder eine physi-
sche noch eine direkt politische, sondern vielmehr eine moralische Kata
strophe, die den solidarischen Zusammenhalt der Gesellschaft und damit 
die Grundfesten ihres Zusammenlebens bedroht. Diese Gefahr der ›mo-
ralischen Anarchie‹ zeigt sich allemal am Filmgeschehen selbst, drückt 
sich aber auch schon am Filmplakat aus, das den potentiellen Besucher 
überhaupt erst ins Kino locken soll. Mit ihm, dem logischen Anfangs-
punkt der Filmrezeption (neben dem Trailer oder Teaser), setzen darum 
die Bildanalysen im engeren Sinne ein.

19	 	Einige Kommentatoren haben in der Handlung von The Dark Knight Ri-
ses sogar eine direkte Anspielung auf die »Occupy Wall Street«-Proteste des 
Jahres 2011 erkannt, zumal das erste Angriffsziel der Revolutionäre die Bör-
se ist (vgl. Bordoloi 2012: 94, Fisher 2012, Soboczynski 2012). Jedoch be-
gannen die Dreharbeiten zu The Dark Knight Rises bereits im Mai 2011, 
die Aktionen der Occupy-Bewegung hingegen erst im September 2011, so 
dass es sich lediglich um eine zufällige Überschneidung handelt (vgl. in die-
sem Sinne auch Nolan 2012).

Abb. 15: ›Ground Zero‹. The Dark Knight (2008). 1:36.

THE DARK KNIGHT – HINTERGRÜNDE UND ÜBERBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

4.2 Einzelbildanalysen

4.2.1»Welcome to a world without rules«: 
Das Filmplakat zu The Dark Knight

Das rechts abgebildete Filmplakat (Abb. 16) ist das bekannteste von ins-
gesamt mindestens 24 Motivvarianten, die im Umfeld des Kinostarts von 
The Dark Knight veröffentlicht wurden.20 Das Motiv wurde auch für 
das Cover der DVD- und Blu-ray-Veröffentlichung des Films verwendet. 
Wie für Werbeplakate üblich, handelt es sich bei diesem Filmplakat um 
eine Kombination aus Bild und Text, das heißt um einen »Bildtext«, wie 
W. J. T. Mitchell (1994: 145) solche Kombinationen nennt. Auf der tex-
tuellen Ebene versorgt es uns mit den nötigen Basisinformationen wie 
insbesondere dem Titel des Films und dem Datum des Kinostarts. In ge-
wisser Hinsicht ebenfalls wie ein Text, nämlich als Markenname, funk-
tioniert das Fledermaussymbol bzw. das ›Bat-Logo‹ im unteren Drittel, 
das den Filmtitel »The Dark Knight« unterlegt und als symbolisches 
bzw. konventionelles Zeichen, jedoch ohne Zuhilfenahme von Sprache, 
die Zugehörigkeit des Films zum Batman-Universum anzeigt.

Die Komposition des Bildes ist durch eine Zweiteilung des Bildgesche-
hens geprägt: Während der grimmige Superheld die untere Bildhälfte ein-
nimmt, wird die obere Hälfte von einem Hochhaus ausgefüllt, das im 
Rücken der Figur über diese hinausragt. Im oberen Teil des Hauses steht 
die Fassade in Flammen; der Himmel ist mit Rauchwolken bedeckt, und 
brennende oder bereits verbrannte Gebäudeteile fallen von der beschä-
digten Fassade aus in weitem Bogen nach unten. Die beiden Hälften des 
Bildes und mit ihnen die beiden zentralen Elemente stehen im Verhältnis 
der ikonischen Differenz: Batman bildet den Vordergrund, das Gebäude 
dagegen den Hintergrund des Bildes. 

Das Arrangement der ikonischen Differenz verleiht dem Bild eine ge-
wisse Ausgewogenheit, setzt bei längerer Betrachtung aber auch ›Oszil-
lationseffekte‹ in Gang. So eindeutig Batman räumlich vor dem Hoch-
haus und damit im Vordergrund steht, so stark wird die Gesamtszene 
zugleich durch das in Flammen stehende Hochhaus im Hintergrund do-
miniert. Das Hin- und Herwandern der Aufmerksamkeit zwischen den 
beiden Bildhälften fungiert dabei als Spannungsmechanismus: Es verhin-
dert, dass sich das Oszillieren der ikonischen Differenz zugunsten einer 
eindeutigen Aufmerksamkeitsverteilung stabilisiert. Gerade die forma-
le Ausgewogenheit der Komposition beunruhigt den Blick und lässt das 
Bild selbst nach längerer Betrachtung noch interessant wirken.

20	 	Eine Bildergalerie mit den verschiedenen Motivvarianten findet sich bei In-
ternet Movies Poster Awards (2019). 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Abb. 16: The Dark Knight (2008). Filmplakat. 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

Die Offenheit der ikonischen Differenz hat Folgen auch für die inhalt-
liche Deutung des Bildes. Das Wandern des Blicks lässt die Frage entste-
hen, wie sich Vordergrund und Hintergrund bzw. Batman und Hochhaus 
handlungslogisch zueinander verhalten. Daraus ergibt sich unweigerlich 
die spezifischere Frage, in welchem Verhältnis der positiv konnotierte Su-
perheld Batman zur negativ besetzten, katastrophischen Zerstörung der 
Hochhausfassade steht. Wie ist es zu dieser Zerstörung gekommen, und 
welche Rolle spielt der Superheld dabei? Mit solchen Fragen lockt uns 
die Präsenz der Bildobjekte in den Inhalt des Bildes hinein und verstrickt 
uns in das Rätsel der Repräsentation. Hat Batman, so könnte eine mögli-
che Lesart dieser Bildszene lauten, den Brand gelegt? Oder ist eine andere 
Person dafür verantwortlich? Für die zweite Lesart sprechen die geballten 
Fäuste, die grimmige Mimik und die gespannte Körperhaltung. Steht der 
Superheld bereit, um den Brandstifter seiner gerechten Strafe zuzuführen? 
Nicht zuletzt der Blick auf die vertrauten Rollenmuster des Batman-Uni-
versums legt diese Lesart nahe. Dass der Superheld hingegen selbst ein 
Hochhaus in Brand gesteckt haben soll, wäre mit seiner ritterlichen Rol-
le bzw. den Konventionen des Superheldengenres kaum zu vereinbaren.

Ein genauerer Blick auf die Szene allerdings bringt die scheinbaren 
Gewissheiten des Batman-Universums rasch ins Wanken. Denn die bei 
flüchtiger Betrachtung zunächst amorph erscheinenden Flammen am 
Hochhaus lassen die Umrissgestalt einer Fledermaus erkennen – das 
›Bat-Logo‹, das ja auch im unteren Teil des Plakats noch einmal unmiss-
verständlich wiederholt wird. Wenn jedes Bild etwas in etwas zeigt, so 
ist die Zeichenhaftigkeit hier gleich mehrfach potenziert: Das Bild zeigt 
nicht nur Flammen, sondern in den Flammen eine Fledermaus, und in 
dieser Fledermaus wiederum ein Symbol für Batman. Dieser selbst ge-
braucht das Fledermaussymbol innerhalb der Erzählungen wie ein Mar-
kenzeichen bzw. Markenlogo (vgl. Uricchio 2010), wenn er seine Klei-
dung damit schmückt oder seine Waffen in Anlehnung daran gestaltet. 
In der TV-Serie aus den 1940er Jahren projiziert er die Fledermausge-
stalt sogar als Schattenriss an Wände. Abgesehen von der Polizei, die das 
Symbol als ›Batsignal‹ ebenfalls einsetzen darf, um den Superhelden zu 
Hilfe zu rufen, sind die Rechte an diesem Logo exklusiv: Es gibt in Go-
tham City prinzipiell nur einen einzigen Akteur, der dieses Markenzei-
chen benutzt, und das ist Batman. 

Wenn dies zutrifft, was hat das Bat-Logo dann auf der Hochhausfassa-
de zu suchen? Ist Batman etwa doch für die Zerstörung des Hochhauses 
verantwortlich? Ist er ein ›dunkler‹ Ritter womöglich auch insofern, als 
er auf die dunkle Seite des Bösen gewechselt ist? Muss so etwa der auf-
fallend düstere Blick – bzw. Nicht-Blick – der Figur erklärt werden, des-
sen Augen unerkennbar im Schatten der Augenhöhlen verschwinden? Wir 
müssten eklatant gegen die analytische »Sparsamkeitsregel« (Ackermann 
1994: 207) verstoßen, wollten wir die beunruhigende Schlussfolgerung 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

eines böse gewordenen Batmans vermeiden, um stattdessen zu vermu-
ten, dass eine andere Person – für die es im Bild keinerlei Anhaltspunkte 
gibt – das Logo zweckentfremdet habe. So entpuppt sich am Ende gerade 
die im Batman-Universum unwahrscheinlichste Lesart als nahezu einzig 
mögliche. Es muss Batman selbst gewesen sein, der die Zerstörung ver-
ursacht hat, und zwar willentlich, wie das Fledermaussymbol nahelegt.

Der beunruhigende Charakter dieser Lesart wird noch verschärft 
durch eine weitere Konnotation des brennenden Hochhauses, die als vi-
sueller Subtext des Bildes aufgerufen wird. Wir kennen dieses Bild mit-
samt der in weitem Bogen herabfallenden Gebäudeteile und der dich-
ten, den Himmel bedeckenden Rauchwolken: Die Szene ist eine visuelle 
Anspielung auf die Terroranschläge auf das World Trade Center in New 
York am 11. September 2001. Auch dort stand ein Hochhaus in Flam-
men, auch dort war der Himmel mit Qualm bedeckt und flogen Gebäu-
deteile durch die Luft. Das Hochhaus auf dem Plakatbild steht also nicht 
nur für sich allein als beliebiges Gebäude der fiktiven Stadt Gotham City, 
sondern ist die mimetische Vergegenwärtigung realer Zeitgeschichte. Es 
weckt die Erinnerung an ein traumatisches, kollektiv bedeutsames Er-
eignis, genauer gesagt an die massenmedial zirkulierenden Fotografien 
und Filmaufnahmen des Ereignisses, das ja vor allem als »Bild-Ereignis« 
(Baudrillard 2001: 30; vgl. auch Becker 2013) erlebt wurde.

Der Verweis des Bildes auf den realgeschichtlichen Terror und seine 
Bilder spielt sich zunächst auf der Repräsentationsebene des Bildes ab, 
also auf der Ebene des Etwas-in-etwas-Sehens. Das fiktive Hochhaus auf 
dem Plakat ist ein visuelles Zeichen für etwas anderes, das wir in ihm 
aufgrund ikonischer Ähnlichkeit wiedererkennen. Zugleich aber trans-
portiert es mehr als eine bloß zeichenhafte Referenz von etwas anderem, 
ist es mehr als nur eine Repräsentation im klassischen Sinne. Über das 
Merkmal der Perspektive ist die Ähnlichkeitsbeziehung zwischen dem 
fiktiven Hochhaus und dem realen Terror auch in die Formebene des 
Bildes eingeschrieben. Die extreme Untersicht gegenüber dem Hochhaus 
auf dem Plakatbild wiederholt die besondere Betrachterposition, die be-
reits die Einwohner New Yorks gegenüber den Terroranschlägen einneh-
men mussten: auf den Straßen stehend, nach oben schauend, schutzlos 
dem Geschehen ausgeliefert. Auch die massenmedialen Bilder der An-
schläge waren vielfach aus dieser Perspektive geschossen, darunter die 
als Titelblatt der Zeitschrift TIME vom 14. September 2001 bekannt ge-
wordene Fotografie von Lyle Owerko (Abb. 17), die als direktes Vorbild 
für die Hochhausdarstellung auf dem Filmplakat gedient haben könnte.

Die Untersicht erzeugt eine visuelle Strukturanalogie zwischen dem 
realgeschichtlichen Terror bzw. seinen Bildern und der Darstellung auf 
dem Plakat. Insofern ist auch dieses Formmerkmal eine Repräsentati-
on im Sinne der Repräsentationstheorie des Bildes und beruht auf ei-
ner ikonischen Ähnlichkeit zwischen Abbild und Abgebildetem. Aber die 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

Perspektive ist zugleich mehr als bloße ›Bezeichnung‹, weil sich die Ähn-
lichkeit, die sie artikuliert, auch auf die Präsenzebene und damit auf die 
affektive Wirkung des Bildes erstreckt: Die Untersicht führt dazu, dass 
der Betrachter, von ganz unten nach ganz oben blickend, durch das Bild-
geschehen geradezu überwältigt wird. Die Perspektive zwingt ihn quasi 
gewaltsam in eine unterlegene Blickposition, verkleinert und erniedrigt 
ihn gegenüber der Übermacht eines katastrophischen Geschehens. Bis in 
die formale Positionierung des Betrachters hinein wiederholt das Bild auf 
diese ›nur bildmögliche‹ Weise die Bedrohung des Terrors und die Blick-
position der Terroropfer. Zusätzlich zur zeichenhaften Bezugnahme im 
Modus der Ähnlichkeit versetzt uns die Untersicht direkt in eine der Er-
fahrung des Terrors analoge Subjektposition. 

Gleich im doppelten Sinne verweist das Plakatbild also auf eine trau-
matische Wirklichkeit, deren visuellen Eindruck es sowohl auf der Ebe-
ne der Repräsentation als auch auf den Ebenen der bildlichen Präsenz 
und der Affektwirkung wiedergibt und vergegenwärtigt. Es liegt nahe, 
in dieser medialen Vergegenwärtigung des Traumas eine Wirkung des 
›Wiederholungszwangs‹ zu sehen, ganz so wie ja bereits die in Endlos-
schleife repetierten Nachrichtenbilder der Anschläge von einigen Beob-
achtern als Wiederholungszwang gedeutet wurden.21 Dies würde das 

21	 	Vgl. zu dieser Deutung u. a. Žižek (2002: 20) und Chéroux (2005: 36 f.); 
ähnlich auch Bronfen (2001). Allgemein zur traumatischen Wirkung der 

Abb. 17, links: TIME. Titelblatt der Ausgabe vom 14.09.2001. Fotografie: Lyle 
Owerko.
Abb. 18, rechts: wie Abb. 16.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Plakatbild in die Nähe des traumatisch induzierten Schrecktraums rü-
cken, wie Freud ihn in Jenseits des Lustprinzips beschrieben hatte (vgl. 
3.1.3). Das Bild wäre dann die mehr oder weniger direkte Wiederkehr 
eines traumatischen Erlebnisses, das noch nicht verarbeitet ist und unse-
re individuelle wie kollektive Imagination gefangen hält. 

Obwohl die visuellen Analogien zwischen dem erinnerten Ereig-
nis und dem Erinnerungsbild nicht übermäßig stark entstellt sind, fin-
den sich im Plakatbild dennoch einige Mechanismen der Traum- bzw. 
Kunstarbeit. Sie zeigen sich mit Hilfe eines Bildvergleichs an den Diffe-
renzen zwischen dem Plakatbild als dem manifesten Trauminhalt einer-
seits und den Bildern der realen Anschläge als dem damit gemeinten la-
tenten Traumgedanken andererseits. Der Vergleich fällt in diesem Fall 
besonders leicht, weil uns der latente Traumgedanke – die Erinnerung 
an die Terroranschläge – in Form von Medienbildern materiell und da-
mit nachüberprüfbar vorliegt. 

Der direkte Vergleich der beiden Bilder (vgl. Abb. 17–18) offenbart 
vor allem zwei bedeutsame Differenzen. Als erstes fällt die Zahl der 
Hochhäuser auf: Aus den Twin Towers ist ein ›Single Tower‹ geworden 
– und das, obwohl auch Gotham City eigentlich über »Twin Towers« 
verfügt, wie es im Comic The Dark Knight Returns (Miller 1986: 33) 
ausdrücklich heißt. Wir haben es also mit einer Verdichtung zu tun, ei-
nem klassischen Mittel der Traumentstellung zum Zwecke der Verhül-
lung. Auf diese Weise wird die Erinnerung an die realen Ereignisse zwar 
geweckt, aber nicht explizit ausbuchstabiert. So umgeht das Bild die psy-
chische Abwehr des Betrachters, der das Plakat rezipieren und sich für 
den beworbenen Kinofilm interessieren kann, ohne einer direkten Erin-
nerung an das unangenehme Ereignis ausgeliefert zu sein. 

Eine zweite, noch bedeutsamere Differenz ist die Präsenz des Super-
helden Batman vor dem Hochhaus. Auch sie bewirkt eine Loslösung 
des Bildes aus dem realgeschichtlichen Bezug, jedoch nicht als Folge 
einer Verdichtung, sondern durch eine Verschiebung. Batman fungiert 
als eine Art Blickfang, der die Aufmerksamkeit des Betrachters einfängt 
und von etwas anderem ablenkt. Dadurch verschiebt sich die ikonische 
Differenz: Auf den Nachrichtenbildern war das Hochhaus selbst das 
Thema im Vordergrund, auf dem Plakatbild dagegen wandert es in den 
Bildhintergrund. Doch Batmans Anwesenheit verschiebt nicht allein die 
ikonische Differenz und damit den visuellen Aufmerksamkeitsfokus des 
Bildes, sondern auch dessen Wirklichkeitsstatus als ganzen: Batman irre-
alisiert die Szene. Bereits die bloße Anwesenheit des Superhelden verlegt 

Anschläge – nicht nur auf die unmittelbaren Opfer, sondern auch auf jene, 
»die nicht unmittelbar selber in Lebensgefahr waren«, vgl. die auf empiri-
schen Befragungen verschiedener Opfergruppen beruhende psychotrauma-
tologische Studie von Seidler (2003; Zitat: 110). 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

den realgeschichtlichen Terroranschlag ins Traumland des Batman-Uni-
versums und re-lokalisiert ihn in einer fiktiven Stadt namens Gotham. 
Auch so wird die notwendige Distanz und Entpersönlichung erzeugt, die 
wir benötigen, um durch das Bild zwar berührt, nicht aber getroffen zu 
werden. Die Mitgenießbarkeit der Szene wird erhöht, indem das doku-
mentarische Bild des Terrors vom Feld des Realen auf die ›Spielwiese‹ 
der Unterhaltung verschoben wird; aus dem Trauma ist ein Traum, aus 
dem Realen eine Fiktion geworden. 

Auch auf der inhaltlichen Handlungsebene des Bildes fügt Batmans 
Anwesenheit dem realen Ereignis eine entscheidende Änderung hinzu. 
Ging die Gefahr in Wirklichkeit von islamistischen Terroristen aus, so 
scheint sie im Bild von Batman auszugehen. Die Wirkung dieser Ver-
tauschung ist eine Verrätselung des Bildes, aber auch eine Beunruhigung 
des Betrachters durch moralische Ambivalenz. Ist Batman neuerdings 
ein Terrorist, der Hochhäuser attackiert und sich damit auf eine Stufe 
mit den Akteuren des Terrornetzwerks al‑Qaida stellt? Dadurch wür-
de die Szene in gewisser Weise noch beunruhigender, als es eine direkte 
Anspielung auf den islamistischen Terror je sein könnte. Der echte Ter-
rorismus bricht von außen in die westliche Gesellschaft ein; er erzeugt 
Angst und Schrecken, aber er bringt die moralische Selbstverortung der 
Gesellschaft nicht in Unordnung. Je eindeutiger böse die Terroristen sind, 
desto weniger haben wir selbst etwas mit ihnen zu tun und bleiben mo-
ralisch vor ihnen ›geschützt‹. Batman dagegen kommt nicht von außen, 
sondern aus der Mitte der eigenen Gesellschaft. Trotz seiner Ambiva-
lenz als maskierter Vigilant ist er unser Superheld. Es steht im absoluten 
Widerspruch zu den Konventionen des Batman-Universums, ihn in die 
Nähe terroristischer Massenmörder zu stellen – und doch scheint das 
Plakat eben dies zu tun. »Welcome to a world without rules«, das 
könnte also auch heißen: Willkommen in einer Welt, in der die vertrau-
ten Regeln und Konventionen des Batman-Universums aus den Angeln 
gehoben sind. Willkommen in einer Welt, in der Batman selbst den Ter-
ror stiftet, den er sonst so aufopferungsvoll bekämpft. 

Eine eindeutige Antwort auf die Frage nach der Urheberschaft des 
Terrors verweigert uns das Plakat. So wird die Rätselkunde des Betrach-
ters umso stärker aktiviert, und das Bild bezieht gerade aus dieser Be-
deutungsoffenheit seinen Spannungsmechanismus. Einerseits scheint 
Batman entgegen aller Konvention zum Terroristen geworden zu sein, 
und der Betrachter möchte wissen, wie es dazu kam und was daraus 
wird; andererseits und gleichzeitig aber hofft er – und zwar, wie der Film 
dann zeigen wird, natürlich völlig zu Recht –, dass es am Ende doch an-
ders kommen möge und Batman weiterhin der gute, rettende Superheld 
bleibt. Anders als Freud es vom Traum behauptet hatte, wäre das Bild 
auf dieser Ebene also keine Wunscherfüllung, sondern eher eine unge-
löste Frage, die gleichwohl ihrerseits eine Wunschdimension besitzt. Das 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Bild erfüllt den Wunsch aber nicht, sondern stellt die Erfüllung nur in 
Aussicht. Diese ›Wunscherfüllungsverweigerung‹ entspricht der Funkti-
on des Bildes als Werbeplakat, das ja selbst keine Befriedigung verschaf-
fen, sondern das Begehren nach weiteren Bildern wecken soll. 

Was für ein Wunsch ist das genau? Sehen wir uns die menschliche 
Hauptfigur des Bildes noch einmal an. Welche Anhaltspunkte gibt uns 
seine Darstellung? Das Bild betont zunächst den heroischen Aspekt des 
Superhelden. Die aufrechte, unbewegte Haltung erinnert an Standbil-
der, wie wir sie aus der politischen Ikonografie von Heldendenkmälern 
kennen. Ein weiterer Bildvergleich (Abb. 19–21) lässt die Ähnlichkeiten 
deutlich hervortreten.22 Er zeigt, wie sehr es sich bei dieser Darstellung 
Batmans um eine überlieferte Darstellungsformel handelt, die – gewollt 
oder ungewollt – auf eine lange Tradition von Heldendarstellungen ver-
weist.

Die zur Faust geballten Hände und der grimmige Gesichtsausdruck 
Batmans lassen sich vor dem Hintergrund dieses Vergleichs als Ausdruck 
seiner heroischen Entschlossenheit deuten. Auch der Heerführer János 
Hunyadi auf dem ungarischen Heldenplatz (Abb. 19, links) oder der so-
wjetische Nationalheld Stalin (Abb. 21, rechts) legen eine ähnliche Kör-
perhaltung an den Tag. Dabei nimmt Stalin im Vergleich zu den anderen 
beiden Figuren eine eher lockere, weniger aggressive Haltung ein, wie 
an den entspannteren Gesichtszügen, der Haltung der Arme und Hände 
und nicht zuletzt auch an der zivileren Kleidung deutlich wird. So legt 
der Bildvergleich nahe, dass Batmans Körperhaltung mitsamt des militä-
rischen Kampfanzuges nicht nur als Heldendarstellung zu verstehen ist, 
sondern spezifischer noch als Pose des zum Kampf bereiten Kriegsherren 
(Hunyadi) im Unterschied zu jener des friedlichen und gutmütigen Lan-
desvaters, als den sich Stalin so gerne inszenieren ließ.23

Der Vergleich mit den Heldendenkmälern offenbart noch eine weite-
re Bedeutungsdimension des Plakatbildes. Auch die Untersicht gewinnt 
einen neuen Sinngehalt, sobald wir sie nicht mehr nur auf das Hoch-
haus im Hintergrund, sondern auch auf die Batman-Figur im Vorder-
grund beziehen. Dann nämlich zeigt sich, dass diese Untersicht nicht 
allein der visuellen Wiederholung einer traumatischen Ohnmachtser-
fahrung entspricht, sondern auch der aufschauenden Haltung, die wir 
eben solchen Heldenstatuen gegenüber einnehmen. Nicht zufällig ste-
hen sie für gewöhnlich auf hohen Podesten, um die Monumentalität 

22	 	Die Idee zu diesem Bildvergleich wurde durch die Teilnehmerinnen und Teil-
nehmer eines im Herbst 2015 an der Universität Basel abgehaltenen Semi-
nars zum Thema Visuelle Methoden der Soziologie angestoßen, denen ich 
an dieser Stelle meinen herzlichen Dank für viele anregende Diskussionen 
und gemeinsame visuelle Entdeckungen ausspreche.

23	 	Zur gutmütig-väterlichen Stalin-Inszenierung in der Sowjetunion der 1930er 
und 40er Jahre vgl. Sartorti (2003) und Kelly (2004).

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

A
bb

. 1
9,

 li
nk

s:
 E

de
 M

ar
gó

: S
ta

tu
e 

vo
n 

Já
no

s 
H

un
ya

di
. 1

90
6.

 B
ro

nz
e.

 B
ud

ap
es

t, 
H

el
de

np
la

tz
.

A
bb

. 2
0,

 M
it

te
: F

ilm
pl

ak
at

 z
u 

T
H

E
 D

A
R

K
 K

N
IG

H
T

 (
w

ie
 A

bb
. 1

6;
 A

us
sc

hn
it

t)
.

A
bb

. 2
1,

 r
ec

ht
s:

 U
nb

ek
an

nt
: S

ta
tu

e 
vo

n 
Jo

se
f 

St
al

in
. 1

95
2.

 B
ro

nz
e.

 G
or

i, 
G

eo
rg

ie
n.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

und Herausgehobenheit der Helden gegenüber dem gewöhnlichen Volk 
zu versinnbildlichen; das gezeigte Bildnis Stalins in seiner Geburtsstadt 
Gori etwa ragt ganze 17 Meter in die Höhe. Es ist die aufschauende 
Position des bewundernden Untertanen, in welche uns der Blick von 
unten nach oben versetzt. So aktualisiert die Untersicht nicht nur die 
Erinnerung an die Terroranschläge vom 11. September, sondern im sel-
ben Moment auch eine erzählerische Grundfigur des Batman-Univer-
sums: Die Welt ist aus den Fugen, aber es gibt einen Helden, der sie ret-
ten wird. Das Bild Batmans ist ein Gegenbild gegen das traumatische 
Erinnerungsbild, ein Wunschbild des Triumphs, der Rache und der Ver-
geltung.24

Wenn diese Deutung zutrifft, dann bedeutet die Präsenz Batmans auf 
dem Plakat mehr als nur einen Mechanismus der Traumarbeit im Sinne 
einer Verhüllung des eigentlich Gemeinten. Seine Anwesenheit auf dem 
imaginären Schauplatz des Terrors ist vielmehr ein eigener, autonomer 
Traumwunsch, eine eigene imaginäre Lösung. Trauma und Wunsch, Pro-
blem und Problemlösung verbinden sich auf dem Plakatbild zu einem 
zusammenhängenden Traumgedanken, der sich zwei Elementen zusam-
mensetzt: Einerseits erinnert uns das Bild im Schutze der Entstellung an 
das traumatische Ereignis der Terroranschläge, um einer unverarbeiteten 
gesellschaftlichen Erfahrung öffentlichen Ausdruck zu verleihen; ande-
rerseits beantwortet es diese Erfahrung aber auch mit der visuellen An-
deutung eines Wunschbildes, das den Ereignissen einen günstigeren Aus-
gang gibt und eine imaginäre Lösung in Aussicht stellt. 

Dieser Traumgedankengang erscheint im Bild gleichwohl nicht in sei-
ner logischen Reihenfolge, sondern wird, seiner Bildform gemäß, im Mo-
dus der Simultaneität dargestellt (vgl. 1.2.2). Die logischen und tempo-
ralen Relationen zwischen Problem und Problemlösung müssen durch 
den Betrachter des Bildes erst erschlossen werden. Auch das Rätsel der 
Täterschaft wird nicht aufgelöst, und die zentrale Hauptfigur des Bildes 
bleibt uneindeutig codiert. Als möglicher Urheber des Terrors erscheint 
Batman als Problem, als rettender Superheld dagegen als dessen Lösung. 
So ist die Pointe des Plakatbildes vielleicht weniger in der logischen Syn-
these der verschiedenen Bildelemente zu einem übergreifenden Traumge-
danken zu suchen als vielmehr in der Leistung des Bildes, die logischen 
Beziehungen gerade offen zu lassen. Psychische Energien, Ängste, Erin-
nerungen und Wünsche werden mobilisiert, aber nicht ›abgeführt‹, wie 
Freud sagen würde. In dieser Offenheit und Unabgeschlossenheit des 
Bildes gründet der Spannungsmechanismus des Bildes, vor allem aber 
seine ökonomische Funktionalität als Werbeplakat: Die Schließung der 

24	 	Auf die Funktion von ›Gegenbildern‹ komme ich später noch einmal in der 
Analyse des Finales (4.2.5) sowie in der Gesamtdeutung des Films (4.3) zu-
rück. 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Unbestimmtheitsstelle wird auf den eigentlichen Film verschoben, den 
wir dadurch umso stärker zu sehen begehren.25 

4.2.2 Batman über den Dächern: 
Der autoritäre Traumwunsch des Films

Wenn das Plakat als Werbebotschaft funktioniert hat, dann sitzen wir 
nun im Kino und erwarten gespannt die Auflösung der durch das Pla-
kat aufgeworfenen Rätsel und Erwartungen. Im Schutze der Dunkelheit 
und inmitten einer Menge von gleichgesinnten Zuschauern machen wir 
es uns im Kinosessel bequem und lehnen uns zurück. Einzig noch die 
Hand, die das Popcorn in den Mund stopft, erinnert an unsere außerfil-
mische Existenz, während wir mehr und mehr in das innere Geschehen 
des Films, die ›Diegese‹, hineingezogen werden. Das Bild erwacht zum 
Leben und verwandelt sich in einen gemeinsamen, geteilten, kollektiven 
Traum: Die Kinomasse wird zur Sehgemeinschaft.

Im Zentrum des kollektiven Kinotraums steht der Superheld Batman, 
die wichtigste Identifikationsfigur und der Sympathieträger des Films. 
Eine paradigmatische Darstellung dieser Hauptfigur findet sich zu Be-
ginn des zweiten Filmdrittels, kurz nachdem der Antagonist Batmans, 
der Joker, zum ersten Mal als ernstzunehmende Bedrohung etabliert und 
als unberechenbarer und hochgefährlicher Superschurke vorgestellt wur-
de. Die Szene ist kurz, etwa 16 Sekunden lang, und besteht nur aus ei-
ner einzigen Einstellung, die mit einem weiten Panorama auf die Skyline 
Gothams einsetzt. Durch eine geschwungene Gleitfahrt der Kamera nach 
vorne wird die Einstellungsgröße kontinuierlich verengt, um sich schließ-
lich in eine Halbtotale zu arretieren. Im Verlauf dieser Bewegung erken-
nen wir nach und nach den Superhelden Batman, wie er auf dem Dach 
eines Hochhauses steht (Abb. 22–24). 

Während der gesamten ›Hochhausszene‹ steht Batman aufrecht und 
nahezu bewegungslos auf dem Dach. Den rechten Arm hält er angewin-
kelt an der Schläfe; erst ganz am Ende senkt er den Kopf nach unten 
hin ab. Der Hintergrund ist in ein nächtliches Blau getaucht, vor dem 
sich die Figur als schwarzer Schattenriss in Profilansicht abzeichnet. Die 
Tonspur präsentiert Geräusche und Stimmen, die nicht direkt aus der 
Umgebung stammen können, sodass wir einen Knopfsender im rech-
ten, dem Zuschauer abgewandten Ohr Batmans als Tonquelle anneh-
men dürfen. Dazu passt sowohl die Haltung des rechten Arms als auch 

25	 	Endgültig geschlossen wird die Unbestimmtheitstelle übrigens erst im drit-
ten Teil der Trilogie, in welchem sich herausstellt, dass Batman das Feuer am 
Hochhaus tatsächlich selbst gelegt hat – jedoch nicht als Terrorakt, sondern 
als visuelles Hoffnungszeichen an die Bevölkerung Gothams.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Abb. 22–24: Batman über den Dächern. The Dark Knight (2008). 0:56.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

die Absenkung des Kopfes, die auf eine konzentrierte Lauschhaltung hin-
deutet. Die Tonspur enthält unter anderem den Dialog eines Polizeinot-
rufs; das Absenken des Kopfes fällt mit einem Anruf zusammen, in dem 
der Joker die Entführung des Staatsanwalts Harvey Dent bekannt gibt.

Der erste Seheindruck vermittelt ein Gefühl von spannungsgeladener 
Ruhe. Batmans Körperhaltung ist kontemplativ; er scheint geduldig ab-
zuwarten. Keine größere Bewegung im Bild hält das Auge davon ab, den 
Blick für einen kurzen Moment zu entspannen und den Handlungsver-
lauf zu vernachlässigen. So lässt sich die Hochhausszene trotz der Ka-
merabewegung genießen wie ein stilles Bild; fast wird der Film in die-
ser Szene für einen kurzen Moment zum Gemälde. Zu diesem Eindruck 
passt die auffallend ›ästhetisierte‹ Gestaltung, welche die Bildkomposi-
tion und die Pose der Figur in den Vordergrund treten lässt, um die Re-
präsentationsfunktion des Bildes zugunsten seiner Präsenzwirkung abzu-
schwächen. Das Bild vermittelt uns eher eine ›Wie-Information‹ als eine 
›Was-‹ oder ›Warum-Information‹: Es zeigt nicht, dass oder gar warum 
Batman über den Dächern der Stadt posiert, sondern vielmehr, wie er po-
siert bzw. wie es aussieht, wenn er posiert. Auf diese Weise lädt uns das 
Bild zur ästhetischen Rezeptionshaltung ein, also zu jener Art der Bild-
betrachtung, die wir normalerweise Kunstwerken entgegenbringen. Sie 
entspricht aber auch einer bestimmten Sorte filmischer Bilder, die man 
als ›Unterbrechungsbilder‹ bezeichnen könnte, weil sie den Handlungs-
fluss unterbrechen und anstatt auf Informationsgewinn auf die Befriedi-
gung von »Schaulust« (Freud 1905b: 66) abzielen. 

Im klassischen Hollywood-Kino fungiert insbesondere das erotische 
Bild der schönen Frau als derartige Lustquelle mit Unterbrechungscha-
rakter. Es soll den Blick des Zuschauers auf sich ziehen, sein Begeh-
ren stimulieren und zugleich seinen Voyeurismus befriedigen. In ihrem 
Aufsatz über »Visuelle Lust und narratives Kino« (1975) schreibt Lau-
ra Mulvey über diese Art des erotischen Kontemplationsbildes, das aus 
dem Erzählfluss des Films wie ein stillgestellter Augenblick herausragt:

»Die Frau als Sexualobjekt ist das Leitmotiv jeder erotischen Darstel-
lung: von Pin-ups bis zum Striptease, von Ziegfeld bis Busby Berkley. 
Der Blick ruht auf ihr, jedenfalls für das männliche Verlangen, das sie 
bezeichnet. [...] Die Präsenz der Frau ist ein unverzichtbares Element 
der Zurschaustellung im normalen narrativen Film, obwohl ihre visu-
elle Präsenz der Entwicklung des Handlungsstrangs zuwiderläuft, den 
Handlungsfluß in Momenten erotischer Kontemplation gefrieren läßt.« 
(Mulvey 1975: 55)

Auf ähnliche Weise können auch andere, nicht-erotische Arten von Bil-
dern den filmischen Fluss zugunsten von ›Schauwerten‹ unterbrechen. 
Dafür eignen sich in besonderem Maße statische Aufnahmen, in denen 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

der Zuschauer möglichst wenig durch Bewegungen der Figuren von 
der Komposition und dem Symbolgehalt des Bildes abgelenkt wird, um 
sich stattdessen ganz auf seinen visuellen Genuss einzulassen. So befrie-
digt das Bild zwar nicht unbedingt eine erotische, aber eine ästhetische 
Schaulust. 

Auch die Szene auf dem Hochhaus gehört dieser Gattung von Bildern 
an. Hier jedoch speist sich die Ästhetik des Kontemplationsbildes nicht 
aus den Bildervorräten des klassischen Hollywoodkinos, sondern aus 
dem Bildervorrat der Comics. Die Hochhausszene evoziert Ähnlichkeit 
mit einer genuin dem Comic eigenen Bildgattung: dem großformatigen, 
zumeist textlosen Panel, das aus dem Fluss der Erzählung heraussticht 
und den Betrachter dazu einlädt, seine gewohnte, auf schnellen Infor-
mationsgewinn ausgerichtete, ›textuelle‹ Rezeptionshaltung zu unterbre-
chen und in den ästhetischen Rezeptionsmodus zu wechseln (Abb. 25). 
Das Hochhausbild ist also eine filmische Reminiszenz an die Printco-
mics; es versucht, die Ästhetik der stillen Comic-Bilder ins Medium der 
bewegten Kinobilder zu übertragen. Dieser Reminiszenz des Filmbildes 
an die Comic-Ästhetik entspricht insbesondere die schemenhafte Dar-
stellung der Figur als Schattenriss, bei der es sich um eine comictypische 
Darstellungsweise handelt, für die sich auf der abgebildeten Doppelseite 
gleich mehrere Beispiele finden.

Auch das auffällig leuchtende Blau, in das die Hochhausszene einge-
taucht ist, scheint direkt aus dem Comic entnommen zu sein. Zugleich 
verbindet es die Hochhausszene mit dem ebenfalls in Blau getauchten 
Plakatbild. Gemeinsam verleihen die beiden Bilder aufgrund ihrer pro-
minenten Stellung diesem Blau den Charakter eines farblichen Leitmo-
tivs. Dieser hervorgehobenen Stellung entspricht in der Hochhausszene 
eine überaus aufwendige Farb- und Lichtinszenierung. Nicht allein ist 
die Lichtquelle in besonders effektvoller Weise als Gegenlicht positio-
niert, auch ihre Stärke erhöht sich im Verlauf der Szene schrittweise wie 
durch ein Aufdrehen des Lichtschalters. Dadurch wird die mimetische 
Bindung des Bildes durchbrochen: Während sich das Blau auf dem Pla-
katbild noch als realistische Darstellung einer bestimmten Tages- bzw. 
Nachtzeit – Abenddämmerung oder Morgengrauen – interpretieren ließ, 
lässt sich die Farbgebung der Hochhausszene keinesfalls mehr realistisch 
erklären. Sie erinnert eher an den Effekt eines Blaufilters oder eine Vira-
gierung aus dem Stummfilm als an eine natürliche Farbe. So weist sich 
das Blau an dieser Stelle als künstliches, künstlerisches und damit als ab-
sichtsvoll gewähltes Stilmittel aus. 

Was hat dieses Blau als farbliches Leitmotiv des Films dann aber zu be-
deuten, wenn es sich nicht durch mimetischen Realismus erklären lässt? 
Einen ersten Anhaltspunkt gibt die ikonische Differenz. Ganz anders als 
auf dem Plakatbild, wo die ikonische Differenz zwischen zwei in etwa 
gleich stark präsenten Elementen oszillierte, verläuft sie hier zwischen 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

einem einzigen dominanten Element – Batman – und seiner Umgebung. 
Wir sehen nur auf Batman, vor dessen Präsenz alles andere als bloßer 
Hintergrund erscheint, anstatt sich, wie noch das Hochhaus auf dem Pla-
kat, selbst in den Vordergrund zu drängen. Mit dieser maximalen Asym-
metrie zwischen thematischer Figur und unthematischem Hintergrund 
entspricht das Hochhausbild einem vergleichsweise konventionellen Ge-
brauch der ikonischen Differenz. Umso unkonventioneller ist jedoch die 
visuelle Erzeugung dieser Differenz im Verlauf der Einstellung. Batman, 
darin liegt der inszenatorische Kniff der Hochhausszene, steht nicht von 
vornherein im Bildvordergrund. Erst im Verlauf der Szene tritt er lang-
sam aus der Umgebung hervor. Die Umwelt selbst bildet am Anfang den 
Vordergrund, während Batman beinahe unsichtbar bleibt. In gewissem 
Sinne besitzt das Ausgangsbild also gar keine ikonische Differenz; diese 
wird erst durch die Gleitfahrt der Kamera subtil hergestellt. 

Das nur bildmögliche Hervortreten der Figur aus dem unbestimmten 
Panorama und mit ihm das Umschlagen der ikonischen Differenz spielt 
sich zunächst auf der Präsenzebene des Bildes ab. Aber es besitzt auch 
eine inhaltliche Dimension auf der Repräsentationsebene, denn es ist 
eine bildliche Metapher für die Art und Weise, wie Batman überhaupt 
auftritt. Der Dunkle Ritter agiert grundsätzlich aus dem Hintergrund 
heraus: In vielen Szenen des Films – und auch in vielen anderen Bat-
man-Filmen und Comics – verbirgt er sich zuerst in den unbeleuchteten 

Abb. 25: Doppelseite aus Frank Miller: The Dark Knight Returns (1986: 96 f.).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

Schattenpartien des Raumes oder schleicht sich im Rücken der Akteure 
an sie heran, um sich dann mit einem plötzlichen Überraschungseffekt 
zu erkennen zu geben. Ähnlich wie in der Hochhausszene wird dieses 
Hervortreten Batmans zumeist durch einen Fokuswechsel erzeugt, indem 
ein zunächst kaum sichtbarer, im Dunkel gehaltener Hintergrund optisch 
scharfgestellt oder beleuchtet wird (vgl. z. B. die ›Verhörszene‹, 1:27).

Das Blau der Hochhausszene steht also für das Dunkel, in dem Bat-
man sich versteckt, das heißt für die Nacht, in der er operiert. Sofern die 
Szene tatsächlich zur Nachtzeit spielt, ist die direkte, primäre Bedeutung 
des Blaus als Nacht nicht hinfällig, doch sie gewinnt eine metaphorische 
Dimension, einen übertragenen Sinn, indem sie ›etwas in etwas‹, etwas 
in dieser Nacht zum Ausdruck bringt. Sie steht nicht nur für die Nacht 
als solche, sondern konnotiert die Affinität Batmans zur Nacht. Sie sym-
bolisiert seine Existenzweise als Phantom, sein Operieren im Dunkel, im 
Schatten, im Geheimen und Verborgenen, seinen Hang zu Versteck und 
Verhüllung. Das Blau der Nacht, so könnte man auch sagen, repräsen-
tiert den Dracula-Anteil der Batman-Figur, also seine dämonischen, ab-
gründigen, antigesellschaftlichen Eigenschaften, die von der Normalwelt 
abgekehrte ›Anderwelt‹ des Dunklen Ritters.26 

Die Szene auf dem Hochhaus zeigt Batman nicht nur in diese sym-
bolträchtige Farbe eingehüllt; sie verbindet diese Farbe zugleich mit einer 
spezifischen Raumposition über den Dächern, die ebenfalls die Qualität 
eines visuellen Leitmotivs besitzt. Denn gerade die erhobene Position ist 
typisch für die Darstellung des Superhelden im Genre, wie Martin Hen-
nig – seinerseits am Beispiel der Hochhausszene – erläutert:

»Generell werden Superhelden gerne in der Beobachter- und Beschüt-
zerposition über den Dächern einer schlafenden Metropole abgebildet. 
Selbst Figuren ohne Flugfähigkeiten, wie Batman, positionieren sich un-
hinterfragt am höchsten Punkt der Stadt« (Hennig 2010: 98).

Batman steht über den Dächern, weil er über der Welt steht, wie wir sie 
kennen und alltäglich bewohnen. Auf den Häusern thronend oder mit sei-
nen Schwingen durch die Häuserschluchten gleitend wie ein Segelflieger, 
dringt er in jene schwer zugänglichen Räume vor, die den gewöhnlichen 

26	 	Vgl. ganz in diesem Sinne auch die Charakterisierung der Farbe Blau als fil-
misches Motiv bei Marschall (2005: 61): »Filmästhetisch gilt Blau als Far-
be der Nacht, der Kälte, des Dämonischen, des Todes, der Erinnerung, der 
Trauer, der Melancholie. In seinem Vampirfilm Nosferatu (D 1922) vira-
gierte Friedrich Wilhelm Murnau die Nachtszenen […] in Blau, erreichte al-
lerdings mit diesem Blau […] viel mehr als nur eine Darstellung der Tages-
zeit. Das kalte Nachtblau kehrt als Farbe der Vampire immer wieder, zum 
Beispiel in Werner Herzogs Remake Nosferatu: Phantom der Nacht 
(D/F 1979) oder in Kathryn Bigelows Near Dark (USA 1987).«

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Akteuren versperrt bleiben. Batman auf den Dächern, das ist ein Super-
held mit Lufthoheit.27 Nicht selten ist sein Versteck der Raum über den 
Köpfen seiner Gegner, die er von oben aus angreift und gerade dadurch so 
effektiv überwältigt. Schon auf der Titelseite der allerersten Batman-Story 
hatte er seine Gegner aus der Luft attackiert (vgl. Abb. 13).

Batmans Hoheit über den Luftraum ist nur eine besonders sinnfälli-
ge, symbolisch prägnant zugespitzte Ausformung seiner raumgreifenden 
Macht. Neben der vertikalen beherrscht er auch die horizontale Ausdeh-
nung des Raums. Batman ist schlichtweg überall; seine Handlungssphäre 
wird durch keinerlei äußeres Hindernis begrenzt. Keine Mauer kann ihm 
widerstehen, kein Raum, auch kein virtueller Kommunikationsraum, ist 
seinem Zugriff verschlossen. In der Hochhausszene hört er den Poli-
zeinotruf ab; später verwandelt er mit Hilfe eines eigens entwickelten 
Sonar-Systems sämtliche Mobiltelefone Gothams in Überwachungska-
meras, die ihm ein visuelles Bild der gesamten Stadt auf eine Bildschirm-
wand projizieren. Batman ist nicht nur Gothams Dunkler Ritter, sondern 
auch, um ein geflügeltes Wort aus George Orwells dystopischem Roman 
Nineteen Eighty-Four (1949) aufzugreifen, sein ›Big Brother‹.

Mit Hilfe seiner Macht- und Überwachungstechniken agiert der Su-
perheld zunächst als Beschützer der Stadt. Er ist ihr »silent guardian« 
und »watchful protector« (2:24), wie der Polizist James Gordon ihn 
nennt.28 Zugleich aber ist er, auch das steckt in der Figur des ›Big Bro-
ther‹, ein politischer Souverän. Er reißt das Gewaltmonopol des Staa-
tes an sich und übernimmt selbst dessen Schutzfunktion. Als »avenger 
of evil« zieht er die Verbrecher zur Rechenschaft und pflanzt »terror 
into their hearts«, wie es die ›Legend of the Batman‹ (Detective Comics 
33, 1939: 63; vgl. 4.1.1) formuliert. Hobbes, jener Theoretiker des star-
ken Staates, hatte den Souverän in seinem Leviathan ganz ähnlich be-
schrieben, wenn er ihn als »Gewalt« (Hobbes 1651: 162) charakteri-
siert, die die von Natur aus kriegerischen Bürger »im Zaume« halten und 
»durch Furcht vor Strafe« (ebd.) vom Krieg aller gegen alle abschrecken 
soll. Auch in Gotham kann nur noch ein gewalttätiger Souverän den 

27	 	»Nothing like a little air superiority«, heißt es lapidar treffend im dritten 
Teil der Trilogie, The Dark Knight Rises (2:24), als Batman in einem neu 
entwickelten Fluggerät den Schauplatz betritt. 

28	 	Diese Beschützerfunktion des Superhelden lässt sich auch mythologisch oder 
religiös deuten, wie es Wolfgang J. Fuchs und Reinhold C. Reitberger vor-
schlagen: »[A]ls Nachfolger und Reinkarnationen der antiken Heroen ver-
körpern alle Superhelden den auch heute noch vorhandenen Wunschgedan-
ken nach dem Paraklet, dem Helfer, der göttergleich (als Schutzengel) den 
Sterblichen wunderbare Rettung bringt.« (Fuchs/Reitberger 1971: 133; vgl. 
Hennig 2010: 99) Ich komme auf die religiöse Dimension der Batman-Figur 
in der Analyse des Finales (4.2.5) noch einmal zurück. 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

allgemeinen Kriegszustand beenden; er allein verfügt über die Macht-
mittel, dem Chaos des Verbrechens Herr zu werden. 

Gerade die Tatsache, dass Batman zu diesem Zweck die Grenzen des 
Rechts verlässt und an mehreren Stellen des Films sogar vor physischer 
Folter nicht zurückschreckt, macht ihn dabei zum Souverän im eigentli-
chen Sinne. »Souverän ist, wer über den Ausnahmezustand entscheidet«, 
heißt es in Carl Schmitts Politischer Theologie (1922: 13), und dieser 
Ausnahmezustand liegt »außerhalb der normal geltenden Rechtsord-
nung« (ebd.: 14). Auch Batman ist eine derartige Grenzfigur des Rechts. 
Einerseits steht er im Dienste des Gesetzes, bedient sich andererseits aber 
der außerrechtlichen Mittel eines »outlaw« (1:11), wie er im Film ge-
nannt wird. Und auch er besitzt, wie Schmitts Souverän, das autoritäre 
Privileg einer absoluten Entscheidungsmacht: »He can make the choice 
that no one else can make.« (1:10) 

Indem Batman als Souverän die höchste Stelle im Gemeinwesen ein-
nimmt – auch dies symbolisiert seine räumliche Position über den Dä-
chern der Stadt –, bringt er freilich den offiziellen Souverän in Bedräng-
nis. Jedesmal aufs Neue ist sein Eingreifen ein Sinnbild für die Schwäche 
des Staates, dessen Aufgaben Batman übernimmt. Seine bloße Existenz 
ist ein Symbol staatlichen Scheiterns, wie Dietmar Dath konstatiert:

»Wo der dunkle Ritter auftritt, ist die Moderne schon schiefgegangen, 
nämlich das Vertrauen darauf verschwunden, daß so etwas wie ein Ge-
sellschaftsvertrag, schriftliche und für alle verbindliche strafrechtliche 
Bestimmungen, Gewaltenteilung und aus alledem folgende sogenannte 
Rechtssicherheit möglich sind. Batman verhängt den Ausnahmezustand 
nicht; er verkörpert ihn.« (Dath 2005: 8)

Das Erscheinen des Dunklen Ritters auf der Bühne des Politischen hat 
demnach eine ambivalente Funktion. Einerseits rettet er die aus den Fugen 
geratene Ordnung, andererseits bringt gerade sein Eingreifen den Staat 
noch weiter in die Defensive, weil es dessen Scheitern sichtbar macht.

»Je stärker Batman die Kriminalität reduziert und für öffentliche Ord-
nung sorgt, desto stärker bedroht er den Staat, weil er ihn als ineffizient 
entlarvt.« (Spanakos 2008: 56)

Ausdrücklich thematisiert der Film das ethische Dilemma dieser 
»Kampfansage an das Gewaltmonopol des Staates« (ebd.: 47), wenn 
er Batmans Chefingenieur und engen Vertrauten Lucius Fox den Ein-
satz der Sonar-Überwachung als »unethical« kritisieren lässt, weil sie 
»too much power for one person« mit sich bringe (1:55–1:56). Ein an-
derer Dialog vergleicht Batman gar mit Julius Caesar, der eingesetzt wur-
de, um die römische Demokratie zu retten, und dann selbst zu ihrem 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Totengräber wurde (0:20). Erst im Nachhinein wird das Dilemma ent-
schärft, wenn die Sonar-Überwachung nach erfolgreichem Einsatz durch 
ein Selbstzerstörungsprogramm wieder aus der Welt geschafft wird. Der 
Ausnahmezustand war wirklich nur ein Ausnahmezustand, die Übertre-
tung des Rechts nur eine vorübergehende Notmaßnahme. Batman, der 
sich eigentlich schon zu Beginn des Films aus dem Beruf des Superhel-
den zurückziehen wollte (vgl. 1:07–1:10), um den rechtsstaatlich legiti-
mierten Staatsanwalt Harvey Dent als »White Knight« (0:17) an seine 
Stelle treten zu lassen, gibt seine Souveränität freiwillig wieder auf und 
überträgt sie an den Staat zurück.

Bis zu diesem versöhnlichen Ende aber muss Batman alle ihm zur Ver-
fügung stehenden Machtmittel aufbieten, um die Kontrolle über den Aus-
nahmezustand nicht an die Verbrecher zu verlieren. Die Mittel, die er da-
für einsetzt, sind Technik und Waffengewalt; seine Macht kommt aus den 
Gewehrläufen. Mit seinen Feinden verhandelt er nicht, er schlägt sie nie-
der, wie ein Staat einen Aufstand niederschlägt. Wenn Batman ein Souve-
rän ist, so ähnelt er weder den prunkvollen Monarchen der höfischen Ge-
sellschaft noch den zivilen Regierungschefs der westlichen Demokratien. 
Er ist ein kämpfender Souverän, der sich selbst aufs Schlachtfeld begibt. 

Batman als übermächtiger Herrscher über den Dächern, das ist folg-
lich nicht nur ein Superheld, sondern auch ein Supersoldat. Nicht alles, 
aber doch vieles an ihm entspricht dem Grundmuster des ›soldatischen 
Subjekts‹, wie es Klaus Theweleit im zweiten Band seiner Männerphan-
tasien (1978) so materialreich beschrieben hat. Theweleit selbst hatte an 
einer Stelle die Abbildung des Comic-Superhelden Spider-Man benutzt, 
um seine Analyse der soldatischen »Stahlnaturen« (Theweleit 1978: 161) 
zu illustrieren. Wie alle Soldaten – und alle klassischen Superhelden – ver-
birgt Batman seine Individualität und Identität unter einer Uniform, von 
der man in der Hochhausszene nur den Umriss sieht und die scharfkan-
tigen Widerhaken an den Unterarmen, die sich bei Bedarf als Geschosse 
abfeuern lassen. Seit dem Raubüberfall auf seine Eltern ist sein Leben von 
Rachephantasien und Vergeltungswünschen geprägt, vor allem aber von 
hartem körperlichen Training und eiserner Selbstdisziplin, die sich nicht 
zuletzt in seiner auffallend strammen Haltung auf dem Hochhausdach 
widerspiegelt. Batman ist eine »Drillmaschine« (ebd.), sein mit Narben 
übersäter Körper erträgt jeden Schmerz. Sein Element ist der Faustkampf, 
aber er ist auch, wie es bei Ernst Jünger in Der Kampf als inneres Erleb-
nis (1922, zit. n. Theweleit 1978: 160) heißt, ein »Meister des Sprengstof-
fes und der Flammen«. Das einzige, was ihn vom echten Soldaten unter-
scheidet und eben zum Super-, das heißt zum Über-Soldaten macht, ist die 
Einsamkeit seines Kampfes: Batman braucht keine Kameraden, er kämpft 
stets alleine; er ist Herrscher, nicht Befehlsempfänger.

Vielleicht liegt nicht zuletzt in dieser soldatischen Subjektposition, 
wie sie in der Hochhausszene zum Ausdruck kommt, der Grund dafür, 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

warum der Superheld Batman vor allem ein männliches Publikum an-
zieht.29 Batman erfüllt nicht nur den autoritären Wunsch nach einem 
starken Souverän, sondern auch den Wunsch nach Soldat-Werden: nach 
Kampf, körperlicher Konfrontation und dem damit verbundenen Tri-
umphgefühl; nach der Allmacht, ungestraft verletzen zu dürfen. Zwar 
folgt Batman im Gegensatz zu den echten Soldaten einem strikten Tö-
tungsverbot; das hindert ihn gleichwohl nicht daran, alle anderen For-
men körperlicher Gewaltanwendung geradezu exzessiv auszuleben, 
wenn er seine Gegner brutal zusammenschlägt oder mit seinem hoch-
gerüsteten Batmobil gleich zu Beginn des Films ganze Autos in die Luft 
jagt. Womöglich muss sein Tötungsverbot darum eher als Entstellungs-
maßnahme gedeutet werden, welche die Mitgenießbarkeit des Helden 
erhöhen soll, indem es den eigentlichen Wunschgehalt verschleiert oder 
zumindest abschwächt. 

Nicht erst seit Nolans Filmen ist Batman ein militärisch hochgerüste-
ter Supersoldat. Seit jeher macht der Technik- und Waffenfetischismus 
einen Hauptcharakterzug der Figur aus.30 Batmans liebstes Hobby sind 
seine »tools and toys of war« (Toh 2010: 136), die der Multimilliar-
där in der Forschungsabteilung von Wayne Enterprises eigens für sich 
produzieren lässt. Nicht selten entstammen sie inoffiziellen Prototypen 
aus staatlichen Rüstungsaufträgen (vgl. Abb. 26): »In Batman Begins, 
both the Batsuit and Batmobile are military prototypes that emerge 
from the Applied Sciences division of Wayne Enterprises.« (Ebd.: 128) 

29	 	Zur Zusammensetzung des Publikums vgl. Parsons (1991: 78–80) sowie Ba-
con-Smith/Yarbrough (1991: 92–96).

30	 	Zu Batmans Technikfetischismus vgl. Toh (2010) und Bordoloi (2012: 96). 
In den frühen Comic-Heften beschränkt er sich noch auf vergleichswei-
se unauffällige low budget gadgets, steigert sich im Verlauf der Erzählun-
gen aber kontinuierlich. Auf dem Titelbild der allerersten Story (vgl. Abb. 
13) greift er seine Gegner an, indem er sich an einem Seil – dem später 
so genannten ›bat-rope‹ – durch die Luft schwingt. Zwei Ausgaben spä-
ter wird der ›utility belt‹ eingeführt, ein Waffengürtel, der kleine Ampul-
len mit »choking gas« (Detective Comics 29, 1939: 23) aufbewahrt. Das 
übernächste Heft stellt den »Baterang« (Detective Comics 31, 1939: 42; 
später als ›Batarang‹) vor, eine Weiterentwicklung des australischen Bume-
rangs, sowie das bereits recht aufwendig konstruierte »Batgyro« (ebd.), 
einen Gyrokopter als Fluggerät. Der größte Stolz des schwerreichen Su-
perhelden aber sind standesgemäß die schnellen Autos – noch lange, be-
vor sie in Gestalt des ›Batmobils‹ (ab Detective Comics 48, 1941) zu ei-
nem feststehenden Attribut des Dunklen Ritters aufsteigen. »Towards the 
Jones home drives the Batman in his specially built high-powered auto«, 
schwärmt bereits die vierte Batman-Story in einer Bildüberschrift (Detec-
tive Comics 30, 1939: 30) von der Leistungskraft seines damals noch rot 
lackierten Gefährts.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Im wahrsten Sinne des Wortes sind seine Spielzeuge ein »Mißbrauch 
von Heeresgerät«, wie die berühmte Formulierung bei Friedrich Kitt-
ler (1986: 149) lautet, dort auf die Produkte der Unterhaltungsindus-
trie bezogen. Einem Parasiten gleich partizipiert Batman an den tech-
nischen Innovationen des ›militärisch-industriellen Komplexes‹, doch 
streift sein Heeresgerät, anders als die gewöhnlichen Unterhaltungs-
techniken, den militärischen Charakter nie ab. Die Spielzeuge bleiben 
tödliche Waffen.

Batmans ausgeprägtes »consumer desire« (Toh 2010: 127) weckt auch 
das Begehren des Zuschauers. Nicht nur Batman, dieser »grim master 
of machines« (Lewis 2009), sondern auch der Zuschauer berauscht sich 
an der technischen Überlegenheit von Batmans futuristisch anmutenden 
Superwaffen. Die Innovationen der Forschungsabteilung, narrativ und 
visuell eingeführt in den Gesprächen mit Batmans Chefingenieur Luci-
us Fox, sollen uns in antizipierende Vorfreude versetzen: ›Wir sehen uns 
wieder‹, versprechen diese Produktpräsentationen, darin den Einführun-
gen der Geheimagenten-Gadgets durch die Figur Q in den James-Bond-
Filmen verwandt (vgl. Hennig 2010: 106). 

Obgleich Batmans Superwaffen zumeist nur innerhalb des filmischen 
Universums existieren, weisen sie zugleich über den Rahmen dieses Uni-
versums hinaus, indem sie auf das filmexterne, kulturelle Wissen des Pu-
blikums Bezug nehmen. Der Zuschauer nämlich weiß – obwohl er es 
›offiziell‹ gar nicht wissen kann –, dass jedes einzelne dieser Gadgets, 
nachdem es einmal vorgestellt wurde, im Verlauf des Films wiederkeh-
ren und zum Einsatz kommen wird. Dafür bürgt allein schon das bekan-
nte Tschechow’sche Dramengesetz:

»One must never place a loaded rifle on the stage if it isn’t going to go 
off. It’s wrong to make promises you don’t mean to keep.« (Tschechow, 
zit. n. Goldberg 1976: 163)

Abb. 26: Militärischer Prototyp des ›Batmobils‹. Batman begins (2005). 0:57.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Jedes eingeführte Objekt ist also ein Versprechen; es weckt das Begeh-
ren, das eingeführte Objekt tatsächlich in Aktion zu sehen. Der Zu-
schauer wünscht sich den Einsatz der Kriegstechnik, ganz so wie er sich 
im Theater den Gebrauch des Gewehres wünscht, sobald er es auf der 
Bühne sieht. 

Auf diese Weise gelingt es dem Film, den Zuschauer in eine Position 
des Begehrens zu locken, die er außerhalb des Kinos vielleicht nie – zu-
mindest nicht bewusst – betreten würde. Batmans Kriegsspielzeuge we-
cken das »desire to see them engaged in action« (Toh 2010: 127), sie ent-
zünden eine perverse Lust am Krieg, einen Wunsch nach Waffengewalt, 
lauten Explosionen, nach Zerstörung der innerfilmischen Welt. Auch da-
rin liegt, das hatte sich am Plakat bereits angedeutet, einer der Wünsche, 
die der Film uns – ganz im Sinne der Spieltheorie der Kultur (vgl. 2.3.2) 
– zu erfüllen verspricht. »Some men just want to watch the world burn« 
(0:55), mutmaßt Batmans Butler Alfred an einer Stelle über den Joker, 
aber die Beschreibung trifft mindestens ebenso sehr auf die Zuschauer 
zu. Auch wir möchten die Welt brennen sehen, und genießen den Augen-
blick, in dem sie in Flammen aufgeht: »[M]uch pleasure is derived from 
watching Batman’s gadgets in action« (Toh 2010: 128).

4.2.3 Der Joker verbrennt das Geld:  
Der anarchische Traumwunsch des Films

Batman und seine Zuschauer sind vereint im Wunsch, die Welt in Flam-
men zu sehen. Der wahre Zerstörer des Films aber ist der Joker; auf ihn 
war ja die Aussage, manche Menschen wollten die Welt in Flammen se-
hen, ursprünglich gemünzt. Und auch der Joker besitzt eine ansehnliche 
Sammlung von ›war tools‹, obgleich sein Spielzeuggeschmack markant 
von jenem des Multimilliardärs abweicht. Während Batman mit überäs-
thetisierten Designerspielzeugen in dezent mattschwarzer Einheitsaus-
führung spielt, wählt der Joker, ein »guy of simple taste« (1:42), die Waf-
fen der Straße und der Popkultur, grellbunt und laut wie er selbst (vgl. 
Abb. 27–29). Eine Szene zeigt ihn mit einer Bazooka (vgl. 1:16), einer 
über den Schultern getragenen Panzerbüchse, die kleine Explosivrake-
ten abfeuert und am ehesten zu einem raubeinigen, bildungsfernen Un-
derdog wie Rambo passen würde.31 Eine andere Szene offenbart die um-
fangreiche Messersammlung, die er mit sich herumträgt – auch dies die 
Waffen der Underdogs aus den Armenvierteln. Und tatsächlich ist der 
Joker ein Underdog; selbst noch die Mafia, ihrerseits eher am unteren 

31	 	Vgl. First Blood (USA 1982, Regie: Ted Kotchef) mit Silvester Stallone in 
der Rolle des John Rambo, eines Vietnam-Veteranen, der nach seiner Rück-
kehr aus dem Vietnamkrieg zum Outlaw wird.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

A
bb

. 2
7,

 li
nk

s:
 P

an
el

 a
us

 B
at

m
an

 1
 (

19
40

: 1
42

). 
Z

ei
ch

nu
ng

: B
ob

 K
an

e,
 T

ex
t:

 B
ill

 F
in

ge
r.

A
bb

. 2
8,

 M
it

te
: C

es
ar

 R
om

er
o 

al
s 

Jo
ke

r 
in

 B
a

t
m

a
n

 (
19

66
). 

0:
17

.
A

bb
. 2

9,
 r

ec
ht

s:
 H

ea
th

 L
ed

ge
r 

al
s 

Jo
ke

r 
in

 T
h

e
 D

a
r

k
 K

n
ig

h
t
 (

20
08

). 
1:

24
.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

Ende der Sozialleiter angesiedelt, behandelt ihn wie einen Aussätzigen 
und beschimpft ihn als »freak« (0:24, 1:43). 

Batman und sein Gegenspieler sind so unterschiedlich wie Tag und 
Nacht. Wenn Batman das oberste Ende der gesellschaftlichen Hierarchie 
einnimmt, dann der Joker das unterste; wenn Batman als regulärer Sol-
dat agiert, dann der Joker als irregulärer ›Partisan‹32; wenn Batman die 
Staatsgewalt vertritt, ist der Joker ein Terrorist. Und wenn Batman trotz 
der Gewalt, die er ausübt, von Regeln geleitet ist, so agiert der Joker re-
gellos: »You got rules«, sagt einer der Protagonisten zu Batman. »The 
Joker, he’s got no rules.« (1:06) Gleichzeitig sind die beiden Figuren aber 
mehr als nur antagonistische Feinde; sie sind feindliche Brüder, die sich 
gerade in ihrem Antagonismus aufeinander beziehen.33 Batman und der 
Joker gehören zusammen wie komplementäre, symmetrische Hälften. 
Zwei heroischen Duellanten gleich sind sie einander ebenbürtig, wie ih-
nen kein anderer Akteur je ebenbürtig ist; gemeinsam und exklusiv be-
wohnen sie die ›Anderwelt‹ der Superhelden und Superschurken, zu der 
niemand sonst Zugang hat. 

Und doch ist es eine tiefe »philosophische Differenz« (Hennig 2010: 
107), welche die beiden Figuren voneinander trennt: der Unterschied 
zwischen Recht und Unrecht, Moralität und Amoralität, zwischen Lie-
be zur Gesellschaft und Hass auf die Welt. Auch Batman genießt zwar 
die Gewalt, die er ausübt – jedoch nur, solange sie einem guten Zweck 
dient, im Regelfall maßvoll bleibt und ausschließlich Schuldige trifft. 
Der Joker dagegen genießt die von ihm verübte Gewalt ganz um ih-
rer selbst willen und schreckt dabei auch vor der Ermordung Unschul-
diger nicht zurück. Im Verlauf des Films tötet er mindestens vierzehn 
Menschen direkt durch eigene Hand oder durch seine Handlanger. Fast 
immer zelebriert er sein Töten dabei und empfindet sichtbare Lust am 
Quälen und Beherrschen seiner Opfer.34 Seine Gewalt ist nicht maßvoll, 

32	 	Zur politischen Figur des Partisanen vgl. die Charakterisierung bei Carl 
Schmitt (1963).

33	 	Vor allem der Joker weiß um diese Verbindung, während Batman sie ver-
leugnet, um sich von seinem verhassten Gegenspieler abzugrenzen: »You’re 
garbage who kills for money« (1:28), wirft er dem Joker in der ›Verhörsze-
ne‹ vor. Dessen Antwort betont einerseits zu Recht die Gemeinsamkeit der 
beiden Figuren, deutet andererseits aber auch den tiefen Hass des Jokers auf 
die Gesellschaft an, der ihn von Batman unterscheidet: »Don’t talk like one 
of them. You’re not! Even if you’d like to be. To them, you’re just a freak 
... like me. They need you right now, but when they don’t ... they’ll cast you 
out like a leper.« (1:28).

34	 	Martin Stiglegger (2008) hat für diesen Figurentypus des »allmächtigen 
Gewalttäters« den Begriff des »dunklen Souveräns« geprägt und die mo-
ralische »Selbstermächtigung« (ebd.: 271) als ihren Faszinationskern aus-
gemacht; die Formulierung bringt ein weiteres Mal die spiegelbildiche 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

sondern exzessiv. Er ist eine ›Figur des entgrenzten Bösen‹, wie Sabrina 
Eisele (2016) in ihrer Studie zu solchen Figuren unter anderem am Bei-
spiel des Jokers herausarbeitet.35

Der Name des Jokers verweist auf einen Spaßmacher, der sein Han-
deln als ›joke‹ begreift. Er ist ein Scherzbold, dem nichts heilig ist. Im Co-
mic The Killing Joke (Moore 1988) wird er als erfolgloser Berufskomi-
ker eingeführt, der sich dem Verbrechen zuwendet, um über die Runden 
zu kommen, im Verlauf der Geschichte jedoch dem Wahnsinn verfällt, 
nachdem er eine Reihe äußerst schmerzhafter Traumata erlitten hat.36 
Als gleichnamige Spielkarte, die er im Film wie eine Art Visitenkarte be-
nutzt, bringt sein Name zugleich eine triumphale Größenphantasie zum 
Ausdruck, die ebenfalls zu seinem Wesen passt: Der Joker sticht alle an-
deren Karten aus, er behält gegenüber jedem Gegner die Oberhand.37 
Nur darauf nämlich zielen die unzähligen Verbrechen ab, die er im Lau-
fe des Films begeht. Der Joker will gewinnen, triumphieren, seine Macht 
genießen; davon abgesehen verfolgt er keine längerfristigen Ziele. Sein 
Handeln sei planlos, betont er gegenüber Harvey Dent: 

»Do I really look like a guy with a plan? You know what I am? I’m a dog 
chasing cars. I wouldn’t know what to do with one if I caught it! You 
know, I just do things. The mob has plans, the cops have plans, Gordon’s 
got plans. You know, they’re schemers. Schemers trying to control their 
little worlds. I’m not a schemer. I try to show the schemers how pathe-
tic their attempts to control things really are.« (1:48)

Komplementarität zum ›hellen‹, gleichwohl ebenfalls mit Dunkeltönen ver-
sehenen Souverän Batman zum Ausdruck. 

35	 	Eisele macht vier »Merkmale entgrenzter Figuren« (2016: 64–90) aus: den 
Status einer »Zwischenfigur in einer bestehenden antagonistischen Kon-
fliktstruktur« (ebd.: 65–72) bzw. einer »Figur des Dritten« (ebd.: 69 f.); 
den »Gestus der Selbstermächtigung« (ebd.: 72–75); das Fehlen einer 
»motivierende[n] Vorgeschichte« (ebd.: 76–86); und schließlich den Aspekt 
der »Entgrenzung« (ebd.: 86–90) selbst, den sie mit Georges Bataille und 
Michel Foucault als moralische »Transgression« (ebd.: 87 f.) beschreibt. 

36	 	Zu diesen Traumata zählen u. a. berufliche Demütigungen, der plötzliche 
Verlust seiner schwangeren Frau durch einen Unfall sowie die Entstellung 
bzw. Verätzung seines Gesichts durch chemisch verseuchte Abwässer (vgl. 
Moore 1988; zur Gesichtsentstellung erstmals Detective Comics 168, 1951). 
Auch The Dark Knight beschreibt den Joker als traumatisierte Figur, ob-
gleich er die Ursache des Traumas offen lässt. Über die Entstellungen seines 
Gesichts erzählt der Joker im Film gleich mehrere, widersprüchliche Ge-
schichten, denen jedoch allesamt gemeinsam ist, dass sie um einen trauma-
tischen Kern kreisen. 

37	 	Für eine ausführlichere Charakterisierung der Spielkarte im Kontext von 
The Dark Knight vgl. Eisele (2016: 202 f.).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

Der Joker, so beschreibt er selbst sich jedenfalls, lebt ganz und gar im 
und für den Moment. Wenn er trotz allem nicht völlig planlos handelt, 
dann nur, um die bereits bestehenden Pläne anderer zu durchkreuzen 
und sie in ihr Gegenteil zu verkehren; und selbst dann ist er jederzeit be-
reit, seine Strategie aufzugeben und durch eine andere zu ersetzen (vgl. 
z. B. 1:44). Sein Handeln ist reaktiv, spontan, automatisch wie das ei-
nes ›Hundes, der Autos verfolgt‹; er ist wild, ungezügelt und naturhaft 
wie ein blutrünstiges Tier. Nicht im sexuellen, wohl aber im Sinne der 
Aggressions- und Triumphlust repräsentiert der Joker den Inbegriff des 
entfesselten Lustprinzips. So erscheint er auch in diesem Sinne als Anti-
pode Batmans, der als parastaatlicher Souverän das Realitätsprinzip der 
Gesellschaft vertritt.

Randolph Lewis erkennt im Joker des Films sogar eine »fantasy of 
rupture and revolution« (Lewis 2009). Der Joker ist ein »rupture artist«, 
der »in the spirit of Bakhtin’s medieval carnival […] wants to reverse the 
normal order of things«38 (ebd.). Als »raw political force« (ebd.) lebt er 
im Außen der gesellschaftlichen Ordnung, die er aktiv bekämpft. Sein 
Ziel sind die »core institutions« (ebd.) der Gesellschaft: Zum Auftakt des 
Films überfällt er eine Bank, später tötet er eine Richterin und mehre-
re Polizisten; auch den Staatsanwalt und Hoffnungsträger Harvey Dent 
entführt er und zieht ihn am Ende gar auf seine Seite. 

Stärker als in jeder anderen Batman-Erzählung weist der Joker in The 
Dark Knight Ähnlichkeiten zum realgeschichtlichen Terrorismus auf. 
Seine Videobotschaften sind an die Entführungs- und Hinrichtungsvi-
deos islamistischer Terrorgruppen angelehnt; mit einem Sprengstoff-
gürtel unter dem Mantel inszeniert er sich in einer Szene als potentiel-
ler Selbstmordattentäter; und auch die Sprengung eines Krankenhauses 
lässt sich als visuelle Anspielung auf die Terroranschläge vom 11. Sep-
tember deuten. Tatsächlich agiert der Joker terroristisch im stärksten 
Sinne des Wortes. Er verstößt gegen die Rechtsordnung nicht, wie ein 
gewöhnlicher Verbrecher quasi im Vorbeigehen das Gesetz verletzt, um 
an sein Ziel zu gelangen; vielmehr bekämpft er die Rechtsordnung als 
solche. 

Im Unterschied zu den ›Normalverbrechern‹ der Mafia interessiert 
sich der Joker darum nicht für Geld und persönliche Bereicherung. »It’s 
not about money«, versichert er, bevor er einen Geldhaufen im Wert von 
mehreren Milliarden Dollar in Brand steckt, »it’s about sending a messa-
ge: Everything burns.« (1:43–1:44) Auch in keinem anderen Sinne geht 
es dem Joker um seinen Vorteil. Gelegentlich drückt er seinen Feinden 
sogar geladene Schusswaffen in die Hand und gibt auf diese Weise sein 

38	 	Zu Michail Bachtins Beschreibung des mittelalterlichen Karnevals als »um-
gestülpte Welt«, die in Lewis’ Zitat angesprochen wird, vgl. Bachtin (1965; 
hier: 48). 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

Schicksal aus der Hand.39 Worum es ihm geht, ist der Nachteil, den er 
anderen zufügt: Er verbreitet Angst und Schrecken um ihrer selbst wil-
len. Eben dadurch wirkt sein Handeln so terroristisch, denn es zerstört 
jedwede Erwartungssicherheit und erschüttert so die Grundlagen des ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens.40 Explizit zielen seine Terroranschläge 
darauf, die Gesellschaft ins Chaos zu stürzen. So bezeichnet er sich an 
einer zentralen Stelle des Films im Dialog mit Harvey Dent als ›Agenten 
des Chaos‹ und der ›Anarchie‹: 

»Introduce a little anarchy. Upset the established order and everything 
becomes chaos. I’m an agent of chaos.« (1:50)

Es ist vor diesem Hintergrund kein Zufall, dass The Dark Knight gera-
de mit einer Attacke auf das Privateigentum beginnt, also auf die funda-
mentalste Ordnungsinstitution der bürgerlichen Gesellschaft überhaupt. 
In der Mitte des Films geht der Joker aber noch einen Schritt weiter: Er 
verbrennt einen gigantischen Geldhaufen. Das ist die radikalste Attacke 
auf das Privateigentum, weil sie nicht nur den Eigentümer trifft, son-
dern die Institution des Geldes als solche. Der Joker hat das Geld aus sei-
nem Banküberfall nicht etwa geraubt, um es sich anzueignen, wie man 
es den Panzerknackern aus Entenhausen, die es auf den Inhalt von Da-
gobert Ducks Geldspeicher abgesehen haben, einst noch kritisch vor-
halten konnte (vgl. Gans 1970: 35–37). Der Joker zerstört das Geld für 
jedermann, also auch für sich selbst. Es ist sein eigenes Geld, das er ver-
brennt, nicht etwa das Geld anderer – ein aus ökonomischer Sicht denk-
bar irrationaler, geradezu antiökonomischer Akt. 

Die ›Geldverbrennungsszene‹ (Abb. 30–32) ist eine der Schlüssel
szenen für das Verständnis des Jokers und seiner Faszinationswirkung 
auf den Zuschauer. Eingebettet ist sie in ein Tauschgeschäft, das er kurz 
zuvor mit den Mafia-Bossen abgeschlossen hatte. Einerseits, so laute-
te sein Angebot, würde er ihnen helfen, den lästigen Batman aus dem 
Weg zu räumen; andererseits würde er das Geldvermögen der Mafia 
wiederbeschaffen, dass einer ihrer ›Geldwäscher‹ unterschlagen hatte. 
Als Gegenleistung forderte er die Hälfte des wiederbeschafften, meh-
rere Milliarden Dollar umfassenden Vermögens. Nachdem es ihm ge-
lungen ist, seinen Teil der Vereinbarung zu erfüllen, Batman (scheinbar) 
aus dem Weg zu räumen und das Geld wiederzubeschaffen, türmt er 

39	 	So gegenüber Harvey Dent im Krankenhaus (vgl. 1:50); ähnlich gegenüber 
Batman, dessen Gewalt er regelrecht herbeizusehnen scheint (vgl. 1:21–
1:22).

40	 	Vgl hierzu auch Kothenschulte (2008): »Seine Mission ist die Anarchie. Sei-
ne Raubzüge in der finstersten Version von Gotham City, die es jemals auf 
der Leinwand gab, dienen nicht der Bereicherung des Bösewichts. Seine Bot-
schaft ist die Verunsicherung.« 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

Abb. 30–32: Die ›Geldverbrennungsszene‹. The Dark Knight (2008). 1:42–1:44.

das Mafia-Vermögen zu einer meterhohen Pyramide auf. Oben auf de-
ren Spitze sitzt der gefesselte Geldwäscher, ein chinesischer Unterneh-
mer; unten rechts sehen wir einen Gangster der Mafia, unten links den 
Joker und einige seiner Helfer.

Auffällig an der Szene ist zunächst die Choreographie des Ablaufs. 
Zuerst erklimmt der Joker den riesigen Geldhaufen und stellt sich mit 
triumphal ausgebreiteten Armen auf ihre Spitze, während er das Ge-
sicht des gefesselten Unternehmers verächtlich zur Seite drückt (Abb. 
30); anschließend rutscht er den Haufen herab (Abb. 31); nachdem er 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

unten angekommen ist, bewirft er den gefesselten Buchhalter mit Geld-
bündeln; dann erst lässt er den Haufen – bzw. ›seine Hälfte‹, wie er be-
tont – mit Benzin überschütten und setzt ihn mit der brennenden Zigarre 
aus dem Mund des Mafia-Gangsters in Brand (Abb. 32). Es dürfte nicht 
allzu gewagt sein, in dieser Choreographie mit ihrem Wechselspiel zwi-
schen oben und unten eine bildliche, genauer gesagt eine politische Me-
tapher zu erkennen: Der Joker kommt ›von unten‹, und obwohl er die 
Möglichkeit besitzt, die ›Geldspitze‹ der gesellschaftlichen Hierarchie zu 
erklimmen, verweilt er nur kurz auf dieser Spitze, um seinen Triumph zu 
zelebrieren, bevor er sich umgehend wieder nach unten begibt. Der Jo-
ker bleibt seiner proletarischen Herkunft treu; er verschmäht den sozia-
len Aufstieg ebenso, wie er all jene verachtet, die ihn bereits hinter sich 
haben. Die Intensität seines Hasses für die Oberen der Gesellschaft sym-
bolisieren die Geldbündel, die er von unten aus verächtlich gegen den ge-
fesselten ›Finanzbürokraten‹ schleudert.

Vielleicht steckt im Bild des riesigen Geldhaufens zudem noch eine 
weitere Bedeutungsfacette. Der Joker besteigt den riesigen Geldhaufen, 
wie man einen Berg oder eine Pyramide besteigt; er bezwingt ihn regel-
recht. Man muss nicht erst die philosophisch naheliegende Assoziation 
zum Begriff des ›Erhabenen‹ bemühen, um in diesem gigantisch-kolossa-
len, ›schlechthin großen‹ Geldhaufen ein Symbol der Übermacht des Gel-
des über den Einzelnen im gesellschaftlichen Leben zu erkennen.41 Der 
riesige Geldhaufen lässt sich als Sinnbild lesen für die von Simmel, aber 
auch von Marx und Lukács beschriebene Tragödie der Kultur, deren Pro-
dukte ihren Schöpfern – hier im wahrsten Sinne des Wortes – über den 
Kopf wachsen (vgl. 2.1.2). Denn wie kaum eine andere Institution for-
dert das Geld unsere bedingungslose Unterwerfung: Leben in kapitalis-
tischen Gesellschaften heißt Leben mit Geld, von Geld, für Geld. Im Sin-
ne dieser Unterwerfung des Einzelnen unter die Institution ist das Geld 
unendlich größer als der Einzelne; und so klein, wie der Mensch gegen-
über der gesellschaftlichen Übermacht des Geldes erscheint, so klein er-
scheint er auch gegenüber dem Geldhaufen im Bild, der ihn um ein Viel-
faches überragt und bereits vom bloßen Zahlenwert her die menschliche 

41	 	Vgl. hierzu die Passage über das Erhabene in Kants Kritik der Urteilskraft 
(1790: § 25): »Erhaben nennen wir das, was schlechthin groß ist. [...] Er-
haben ist das, mit welchem in Vergleichung alles andere klein ist. [...] Erha-
ben ist, was auch nur denken zu können ein Vermögen des Gemüts beweist, 
das jeden Maßstab der Sinne übertrifft.« Als Beispiel dafür nennt Kant u. a. 
die ägyptischen Pyramiden (vgl. § 26), aber auch »[k]ühne, überhangende, 
gleichsam drohende Felsen, am Himmel sich auftürmende Donnerwolken, 
mit Blitzen und Krachen einherziehend, Vulkane in ihrer ganzen zerstören-
den Gewalt, Orkane mit ihrer zurückgelassenen Verwüstung, der grenzen-
lose Ozean in Empörung gesetzt, ein hoher Wasserfall eines mächtigen Flus-
ses etc.« (§ 28).

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Vorstellungskraft sprengt. Der Joker aber wagt es, Hand an diesen Ko-
loss zu legen: Er besteigt, bezwingt und zerstört den gigantischen Berg 
an kultureller Übermacht. Die Geldverbrennungsszene ist die metaphori-
sche Darstellung einer Zerstörung von Kultur – und fügt ihr gleich zwei 
visuelle, nur bildmögliche Pointen hinzu. 

Die erste dieser nur bildmöglichen Pointen bezieht sich auf die iko-
nische Differenz des Bildes. Vergleicht man den brennenden Geldhau-
fen (Abb. 32) mit dem Plakatbild (Abb. 16), so zeigt sich eine gewis-
se Strukturanalogie zwischen den beiden Bildern. Hier wie dort steht 
eine menschliche Figur im Vordergrund vor einem großen Objekt im 
Hintergrund, das sie überragt. Beim Plakatbild ließ sich an dieser Stelle 
ein Oszillieren der ikonischen Differenz beobachten, in deren Zuge das 
Hochhaus im Hintergrund mindestens ebenso sehr den Blick auf sich ge-
zogen hatte wie die Figur des Superhelden im Vordergrund. In der Geld-
verbrennungsszene ist die ikonische Differenz auf ähnliche Weise or-
ganisiert; hier ist es der Geldhaufen im Hintergrund, der unseren Blick 
auf sich zieht. Er hat selbst die Ausmaße eines Gebäudes, und wie beim 
Hochhaus auf dem Plakat sind es auch hier die Flammen, die unseren 
Blick anziehen.

Dennoch fällt, darin liegt die zweite Pointe, ein wichtiger Unter-
schied zwischen dem Plakatbild und der Geldverbrennungsszene ins 
Auge. Während die Flammen auf der Hochhausfassade zu einer klar 
umrissenen, streng symmetrischen Fledermausgestalt geformt waren 
und auch das Hochhaus selbst mit seinen geraden Kanten und rechten 
Winkeln einen klar strukturierten Anblick bot, erscheint der Geldhau-
fen eher als unförmiges und amorphes Gebilde, das aus den Begrenzu-
ngen des Bildes förmlich herausquillt. Die Geldverbrennungsszene ist in 
dieser Hinsicht geradezu eine Umkehrung der Hochhausszene. Auch die 
Farbgebung ist invertiert: Das Gelb des Feuers, das auf dem Plakatbild 
nur einen kleinen Farbtupfer inmitten der blauen Leitfarbe des Plakats 
gebildet hatte, steigt in der Geldverbrennungsszene selbst zur Leitfar-
be auf. In einem ähnlichen Gegensatz stehen die Texturen der jewei-
ls dominanten Farbflächen. Wo das dominante Blau auf dem Plakat 
gleichmäßig und monochrom war, erscheint das Gelb der Flammen in 
der Geldverbrennungsszene durch unregelmäßige schwarze Flecken 
durchlöchert, die der Darstellung einen Eindruck des Schmutzigen ver-
leihen. Das wiederum passt zur allgemeinen Ästhetik des Jokers, der 
sich ja gerade in seiner unzivilisierten, schmutzigen Art vom kühlen 
und sauberen High-Tech-Helden Batman unterscheidet. Und es passt 
zur gedrungenen, leicht gekrümmten, beinahe anti-heroischen Körper-
haltung des Jokers, die einen Kontrapunkt zum aufrecht und stramm 
stehenden Batman des Plakats bildet. Die beiden Szenen sind Kontrast-
bilder, an denen sich der Gegensatz zwischen den feindlichen Figuren 
sinnbildlich ablesen lässt.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Aber Wörter wie ›amorph‹, ›unförmig‹ und ›schmutzig‹ sind im Hin-
blick auf den brennenden Geldhaufen womöglich noch zu schwach for-
muliert. Der Geldhaufen ist nicht einfach nur ›schmutzig‹, sondern viel-
mehr ein geradezu fäkales Ding: Er sieht wie brennende Scheiße aus. 
Der Joker, so scheint es, legt nicht nur Hand an den Koloss der Kultur, 
er degradiert ihn zugleich auf das niedrigste Objekt, das unsere Kultur 
überhaupt kennt, indem er das wertvolle Geld in wertlosen Kot verwan-
delt.42 Auch auf dieser symbolischen Ebene begeht der Joker also einen 
radikalen Affront gegen die Kultur und ihr Heiligtum, den »Gott unter 
den Waren«, wie Marx (1857–1858: 148) das Geld einmal genannt hat. 
Dass mit dem Geld zugleich der Unternehmer und Geldwäscher ver-
brennt, der nach wie vor gefesselt auf der Spitze des Haufens sitzt, auch 
wenn er längst ins unsichtbare Off des Bildes verbannt wurde, fügt sich 
nahtlos in die Logik dieses Affronts. 

Emotional steht der Zuschauer während der gesamten Szene auf der 
Seite des Jokers, mit dem er in diesem Moment vielleicht so intensiv sym-
pathisiert wie in keinem anderen Moment des Films. Es stimmt auch 
und gerade für die Geldverbrennungsszene, was Daniel Kothenschulte 
(2008) über den Film insgesamt schreibt, dass nämlich »das Chaos in sei-
ner Verkörperung durch Heath Ledger [den Darsteller des Jokers] immer 
ein Stück weit attraktiver bleibt als alle Ordnung«. Mit dieser Einschät-
zung steht Kothenschulte keineswegs allein; auch andere Kritiker haben 
den Bösewicht des Films als derart attraktiv wahrgenommen. Randolph 
Lewis vergleicht ihn mit dem schillernden Satan aus John Miltons Para-
dise Lost (1667): 

»Just as Milton scholars have complained that the God of Paradise Lost 
was never as compelling as Milton’s vision of Satan, The Dark Knight 
suffers the same fate. Grimfaced Batman is a snooze compared to the 
wildhaired Joker […]. Not surprisingly, we miss the Joker when he is 
not onscreen: he is so terrifyingly alive, despite (because of?) his luridly 
theatrical violence.« (Lewis 2009)

Nicht zuletzt die Dialogzeilen der Geldverbrennungsszene stützen diese 
Lesart des Jokers als einer positiven Identifikationsfigur. Denn die Ver-
nichtung des Geldes geht mit einem verbalen und moralischen Triumph 
des Jokers einher. »All you care about is money« (1:43), attestiert er dem 
Mafiosi abfällig, bevor er ihm die Zigarre – ein symbolisches Attribut 
der geldbesitzenden Klasse – aus dem Mund nimmt und sie in den mit 

42	 	Vgl. in diesem Zusammenhang Freuds These von der psychischen Äquiva-
lenz von Geld und Kot, die er an zahlreichen Beispielen aus Mythos, Mär-
chen und Folklore belegt: Geld und Kot gehören zusammen und sind durch 
eine Assoziationskette miteinander verbunden – der Goldesel scheißt Gold, 
das Gold des Teufels aber verwandelt sich nach einer Weile zu Kot (vgl. 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Benzin getränkten Geldhaufen wirft. »This city deserves a better class of 
criminal« (1:43), lautet im Kontrast zu der auf Geldvermehrung ausge-
richteten Normalkriminalität der Mafia sein Programm.

Die Geldverbrennungsszene ist der moralische Sieg des Jokers, sie 
markiert den Augenblick seiner größten und im weiteren Verlauf des 
Films nie wieder erreichten Machtfülle. »This is my city« (1:39), pro-
klamiert er siegestrunken vor dem brennenden Geldhaufen im Hinter-
grund. Woraus speist sich dieser moralische Sieg? Ein ungeschriebenes 
Gesetz des Hollywoodfilms – vielleicht des gesellschaftlichen Imaginären 
überhaupt – lautet, dass die Güte des guten Menschen sich gerade darin 
beweist, dass er sich für Geld nicht interessiert. Stets sind es die Bösen, 
die dem Geld hinterher laufen, während die Guten aus Altruismus, Lie-
be oder wenigstens Pflichtgefühl agieren. Wo immer sie mit Geld kon-
frontiert werden, besteht ihre entscheidende Prüfung darin, tugendhaft 
seiner Verlockung zu widerstehen. Der Joker besteht diese Prüfung, in-
dem er sich über das Prinzip der Geldvermehrung erhebt und es lächer-
lich macht. 

Zugleich erhebt er sich mit seiner Verachtung des Geldes über uns, die 
Zuschauer, die der verlockenden Aussicht auf ein Milliardenvermögen 
zweifellos nachgegeben hätten. Denn das ungeschriebene Hollywood-
gesetz von der tugendhaften Indifferenz gegenüber dem Geld ist keine 
Widerspiegelung der gesellschaftlichen Wirklichkeit, sondern maximal 
kontrafaktisch; in Wirklichkeit interessiert sich die überwiegende Mehr-
heit der Gesellschaftsmitglieder geradezu obsessiv für Geld. Wir erwar-
ten von unseren Filmhelden eine antiökonomische Tugendhaftigkeit, die 
wir selbst nicht zu leben imstande sind, obwohl wir sie – das zeigt die 
Existenz des filmischen Gesetzes zweifelsfrei an – als moralische Norm 
zumindest unbewusst durchaus anerkennen. Insofern ist der Joker – »the 
one man in the film that stands outside of capitalism« (Lewis 2009) – 
gerade in seiner radikalen Opposition gegen die kulturelle Ordnung die 
Wiederkehr einer gesellschaftlich ausgeschlossenen, insgeheim aber be-
gehrten Möglichkeit.

»Perverse as he is, the Joker offers relief from our quivering life in ›Blub-
berland,‹ the depressingly soft and unsatisfying experience sold to us un-
der the guise of the ›good life.‹ […] [T]he Joker is not just a devil but also 
a postmodern messiah who inveighs against the discreetly authoritarian 
order of late consumer capitalism in which brands and regulations have 
eclipsed the soul. It is a world that even Batman has grown reluctant to 
defend; the Joker, on the other hand, offers crazed salvation in a future 
shorn of dull certainties.« (Ebd.)

Freud 1908a: 28). Allgemein zur Psychoanalyse des Geldes vgl. Bornemann 
(1973); zur Psychoanalyse des Feuers auch Bachelard (1949).

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Mit seiner anarchistischen Revolte gegen die Zentralinstanzen der ka-
pitalistischen Kultur bietet uns der Joker »relief« und »salvation« ge-
genüber einer durch die mechanisierten Regelkreisläufe aus Arbeit und 
Konsum bestimmten Welt. Er verschafft uns, so könnte man im Modell 
des Kulturmechanismus formulieren, Entlastung von der als ›dumpfe Si-
cherheit‹ empfundenen Entlastung der Kultur; er re-injiziert – wie schon 
Batmans ›war tools‹ – die ausgeschlossenen Möglichkeiten des Chaos 
und des Abenteuers in eine müde gewordene Welt. Die Resonanz, die er 
in seinen Zuschauern auslöst, lässt sich als Anzeichen für diese Müdig-
keit interpretieren: Die Geldverbrennungsszene aktiviert und artikuliert 
unser tief sitzendes Unbehagen in der Geldkultur. Aber sie leistet noch 
mehr, indem sie uns eine lustvolle Antwort auf dieses Unbehagen prä-
sentiert und die verhasste Kultur in einer nur bildmöglichen Pointe zu 
einem lichterloh brennenden Kothaufen degradiert – zur Freude des Zu-
schauers, der es blasphemisch genießt, seinen eigenen Götzen in Flam-
men zu sehen.

4.2.4 Brüderliche Massen: Der utopische Traumwunsch des Films

Der Joker ist ein antigesellschaftlicher Rebell, der uns gerade durch sei-
nen Radikalismus für sich einnimmt. Aber er ist und bleibt eine Figur 
des Bösen mit niederträchtigen, menschenverachtenden Zügen. Er strebt 
nach einer Welt, in der die Zerstörung zum allgemeinen Prinzip gewor-
den ist; er sucht die rücksichtslose Emanzipation des Chaos und der Un-
vernunft, er will die allumfassend ›umgestülpte Welt‹: eine Anarchie ohne 
Ordnung, Herrschaft und Souveränität; eine Gesellschaft ohne Gesell-
schaftsvertrag und damit des Krieges aller gegen alle. Auf seine eigene, 
durchaus rationale, vor allem aber nihilistische Weise hängt er dem pes-
simistischen Menschenbild Thomas Hobbes’ an, wie er im Dialog mit 
Batman ausführt:

»You see, their morals, their code ... it’s a bad joke. Dropped at the first 
sign of trouble. They’re only as good as the world allows them to be. I’ll 
show you. When the chips are down these, uh, these civilized people, 
they’ll eat each other.« (1:28)

Was der Joker mit diesem »I’ll show you« ankündigt, führt im weite-
ren Verlauf zum dramaturgischen Höhepunkt des Films, der ›Schiffs-
szene‹. Um Batman von seiner Weltsicht zu überzeugen, inszeniert er 
im letzten Drittel des Films eine Art Wette auf die angebliche Nieder-
tracht der Menschen – ein groß angelegtes »social experiment« (2:01), 
das zugleich als »battle for Gotham’s soul« (2:14) fungiert und über die 
Zukunft des Gemeinwesens entscheiden soll. In gewissen Zügen ähnelt 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

dieses ›Sozialexperiment‹ dem klassischen ›Gefangenendilemma‹ (vgl. 
Kollock 1988), bei dem zwei Personen entscheiden müssen, ob sie sich 
der jeweils anderen Person gegenüber kooperativ verhalten sollen, ohne 
zu wissen, wie die andere sich verhält. Es weist aber auch Ähnlichkei-
ten zum ›Milgram-Experiment‹ (vgl. Milgram 1974) auf, in welchem die 
Versuchspersonen entscheiden müssen, ob sie auf Befehl einer Autori-
tät anderen Menschen Leid zufügen oder ob sie den Befehl verweigern. 

Vorbereitet und eingeleitet wird das Experiment durch eine im Fern-
sehen ausgestrahlte Videobotschaft des Jokers, die sich direkt an die 
Bevölkerung Gothams richtet (Abb. 33–34). Die Ausstrahlung ist im 
Schuss-Gegenschuss-Verfahren inszeniert, bei dem die Bilder aus dem 
Fernsehgerät mit Aufnahmen von Zuschauern in einem Pub abwechseln. 
So wiederholt der Film auf intradiegetischer Ebene als ›re-entry‹, was 
er im Wechselspiel mit dem Kinopublikum auf extradiegetischer Ebene 
ohnehin erzeugt: eine städtische Sehgemeinschaft, die sich durch das ge-
meinsame Sehen von Bildern zu einem Publikum zusammenschließt. Und 
er führt bereits in dieser Szene die Instanz der Masse ein, die im Fort-
gang der Handlungssequenz den Hauptakteur bilden wird, wenngleich 
sie hier noch als bloß passive Masse von Fernsehzuschauern erscheint.

Das Entführungsopfer ist der Sprecher einer Nachrichtensendung, den 
der Joker zwingt, einen vorbereiteten Text in die Kamera zu sprechen. 
Die Botschaft kündigt weitere Terroranschläge an, vor allem aber soll 
sie die Bevölkerung noch stärker als bisher in das »game« des Jokers hi-
neinziehen: 

»What does it take to make you people wanna join in? [...] I’ve gotta get 
you off the bench and into the game. Come nightfall, this city is mine, 
and anyone left here plays by my rules.« (1:53)

Diese Ankündigung verbindet sich mit der Androhung weiterer Terror
anschläge und der Aufforderung, die Stadt zu verlassen: 

»If you don’t wanna be in the game, get out now ... But the bridge-and-
tunnel crowd are sure in for a surprise.« (1:53–1:54)

Der letzte Satz dient dazu, die Bevölkerung auf einen bestimmten Flucht-
weg zu lenken. Wenn Brücken und Tunnel unsicher sind, bleibt nur die 
Flucht über das Wasser, das den Innenbereich Gothams von den umlie-
genden Bezirken abtrennt. So werden Fährschiffe organisiert, um die Be-
völkerung vor der drohenden Gefahr in Sicherheit zu bringen und die im 
Verlauf des Films verhafteten Mafia-Mitglieder dem Einflussbereich des 
Jokers zu entziehen. Eine erste Gruppe von etwas mehr als fünfhundert 
Zivilisten wird auf eine Fähre namens »Spirit« verfrachtet, eine ähnli-
che große Zahl an Häftlingen auf eine zweite, die »Liberty« (vgl. 2:00).

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Gerade mit dem Ausweichen auf die Schiffe aber geht die Stadt dem 
Joker in die vorbereitete Falle seines ›Sozialexperiments‹. In den La-
deräumen der beiden Schiffe sind Bomben deponiert sowie je ein elekt-
ronischer Fernzünder, mit dem die Bombe auf dem jeweils anderen Schiff 
zur Explosion gebracht werden kann. Der Joker, der das Geschehen aus 
einem Versteck in sicherer Distanz beobachtet, besitzt einen dritten Zün-
der. Die Handlungsanweisungen an die beiden ›Versuchsgruppen‹ wer-
den durch einen über Lautsprecher gesendeten Funkspruch des Jokers 
übermittelt:

»Tonight, you’re all gonna be a part of a social experiment. ... Through 
the magic of diesel fuel and ammonium nitrate, I’m ready right now to 
blow you all sky-high. [...] Each of you has a remote to blow up the 
other boat. ... At midnight, I blow you all up. If, however, one of you 
presses the button, I’ll let that boat live. So, who’s it gonna be? Harvey 
Dent’s most-wanted scumbag collection, or the sweet and innocent ci-
vilians? You choose.« (2:01–2:02)

Abb. 33: Das Publikum beim Betrachten der Videobotschaft. The Dark Knight 
(2008). 1:54.
Abb. 34: Die Videobotschaft. The Dark Knight (2008). 1:54.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Die Bühne ist bereitet, das Experiment in Stellung gebracht. Der Ausgang 
hängt vom Verhalten der auf den Schiffen gefangenen Gruppen ab, denen 
eine zwanzigminütige Frist gesetzt wird, bevor um Punkt Mitternacht bei-
de Sprengsätze gezündet werden. Sobald eine der beiden Besatzungen – 
die »most-wanted scumbag collection« der Mafia oder die »sweet and in-
nocent cilvilians« – der Forderung nachkäme, hätte der Joker seine Wette 
gewonnen. Er setzt darauf, dass eine der beiden Gruppen die jeweils an-
dere in die Luft sprengen wird, um das eigene Überleben zu sichern. Sie 
hätte sich dann von einem Terroristen in einen Massenmord verstricken 
lassen; aus Notwehr zwar, zugleich aber aus moralischer Schwäche. Denn 
die moralisch richtige Handlung wäre zweifellos – so legt der Film es je-
denfalls nahe –, der Forderung des Jokers sogar um den Preis des eigenen 
Lebens nicht nachzugeben. Dann wäre es der Joker, der den Mord bege-
hen müsste, während die Menschen auf den Schiffen unschuldig blieben. 

Von den vielen Untaten, die der Joker im Verlauf des Films begeht, 
wiegt diese am schwersten. War er bislang ein ›sympathischer Böse-
wicht‹, mit dessen triebhaftem Anarchismus sich der Zuschauer zumin-
dest teilweise identifizieren konnte, so beendet die Schiffsszene diese 
Identifikation. Der Joker wird zur ›ungenießbaren‹ Figur, deren Nieder-
lage wir erwarten und erhoffen. Zu diesem Identifikationswechsel trägt 
nicht zuletzt die visuelle Inszenierung bei, die sich während der Schiffs-
szene immer wieder auf die Gesichter der Menschen konzentriert und 
durch Großaufnahmen eine emotionale Nähe zwischen Figuren und Zu-
schauer erzeugt. Die verängstigten Blicke der vom Tod bedrohten Men-
schen – darunter eine Mutter mit Kind (Abb. 35) – verdeutlichen nicht 
nur den Ernst der Lage, sondern lenken die Emotionen des Zuschauers 
vom Joker weg in Richtung seiner Opfer. Auf diese Weise wird zugleich 
der letzte große Auftritt Batmans emotional vorbereitet, dessen Suche 
nach dem Versteck des Jokers durch eine Parallelmontage in den Hand-
lungsstrang auf den Schiffen eingeschoben wird. 

Abb. 35: Frau mit Kind während der Durchsage des Jokers. The Dark Knight 
(2008). 2:02.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Auf den Schiffen entbrennen hitzige Diskussionen darüber, wie mit 
der Forderung des Jokers umzugehen sei. Während die Führungsoffizie-
re auf beiden Schiffen jedwede Diskussion über ein Betätigen des Zün-
ders zunächst verweigern, kommt es zu tumultartigen Szenen: Die ver-
sammelten Menschen fordern die Entscheidungsmacht über das weitere 
Vorgehen ein: »Why shouldn’t we discuss it?«, fordert einer der Zivi-
listen, und ein anderer pflichtet ihm bei: »Let’s put it to a vote!«, was 
die umstehenden Menschen mit einem lautstarken »Yes!« unterstützen 
(2:02). So einigt man sich zumindest auf dem Zivilistenschiff auf die 
Durchführung einer demokratischen Abstimmung, während die Gefan-
genen auf dem anderen Schiff durch die Androhung von Waffengewalt 
ruhiggestellt werden.

Die Abstimmung unter den Zivilisten erfolgt per Stimmzettel in gehei-
mer Wahl. Das Ergebnis bestätigt zunächst das negative Menschenbild des 
Jokers: 396 Personen stimmen für die Sprengung des anderen Schiffs, 140 
sprechen sich dagegen aus (vgl. 2:07). Dennoch wird die Bombe nicht ge-
zündet, weil der Steuermann, der die Abstimmung organisiert, sich wei-
gert, das Abstimmungsergebnis zu vollziehen. Anstatt den Zünder zu be-
tätigen, hält er nachdenklich inne. »We’re still here«, antwortet er in einer 
Großaufnahme (Abb. 36) fünf Minuten vor Ablauf der Frist auf einen 
drängenden Zuruf aus der Gruppe. »And that means«, so fügt er hinzu, 
»they haven’t killed us yet either.« (2:07) In der Logik des Gefangenen-
dilemmas gesprochen, an welches das Experiment des Jokers angelehnt 
ist: Der Steuermann geht das Risiko ein und vertraut – angesichts der be-
reits verstrichenen Zeit nicht völlig blind, aber doch ohne Garantie – auf 
die Kooperationsbereitschaft der anderen Gruppe. Sollte er sich mit die-
sem Vertrauen geirrt haben, wäre er indirekt nicht nur für seinen eigenen, 
sondern für den Tod von mehr als fünfhundert Menschen verantwortlich.

Wie als Bestätigung aller aufkommenden Befürchtungen spitzt sich 
derweil die Lage auf dem Gefangenen-Schiff zu, dem das Recht auf de-
mokratische Abstimmung verweigert wurde. Einer der Häftlinge löst 
sich aus der Gruppe der Sitzenden und fordert den Kommandanten des 
Schiffes zur Herausgabe des Zünders auf (Abb. 37):

»You don’t want to die, but you don’t know how to take a life. Give it 
to me. These men will kill you and take it anyway. [...] Give it to me. 
You can tell them I took it by force. Give it to me, and I’ll do what you 
should’ve did [sic!] 10 minutes ago.« (2:10–2:11)

Die massive körperliche Überlegenheit des Mannes, gepaart mit der zah-
lenmäßigen Übermacht der Häftlinge über die bewachenden Soldaten, 
verleiht seiner dreifach wiederholten Aufforderung die nötige Autorität. 
Dabei lässt die visuelle Inszenierung keinen Zweifel an seiner Bereit-
schaft, die Bombe zu zünden. Seine Darstellung weckt das ikonografische 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

Abb. 36: Steuermann auf dem Zivilisten-Schiff. The Dark Knight (2008). 
2:07.

Klischee des ›Knastbruders‹, auf das neben dem orangefarbenen Häft-
lingsanzug unter anderem die dunkle Hautfarbe, der muskulöse Körper-
bau, die zahlreichen Narben und Tätowierungen sowie der einschüch-
ternde Blick hindeuten, dessen bedrohliche Wirkung durch ein leblos 
schielendes Auge noch zusätzlich verstärkt wird. Doch die geweckte Er-
wartungshaltung wird enttäuscht: Sobald ihm der Zünder überreicht 
wird, wirft er ihn überraschend aus dem geöffneten Fenster hinaus und 
verhindert damit das Zünden der Bombe. 

So verlagern sich die Befürchtungen des Zuschauers wieder auf das 
Schiff mit den »sweet and innocent civilians«. Einer der Zivilisten, der 
sich besonders lautstark dafür eingesetzt hatte, das andere Schiff zu spren-
gen, nimmt seinerseits den Zünder an sich. Offenkundig ein gut situiertes 
Mitglied der Gesellschaft, wohlhabend gekleidet und mit einem Ehering 
am Finger, rechtfertigt er seine geplante Tat, indem er die Berufsverbre-
cher auf dem anderen Schiff zu weniger wertvollen Menschen degradiert:

»No one wants to get their hands dirty. Fine! I’ll do it. Those men on 
that boat? They made their choices. They chose to murder and steal. It 
doesn’t make any sense for us to have to die, too.« (2:10) 

Doch auch dieser Inbegriff des konservativen Kleinbürgers, so unbarm-
herzig er argumentiert, bringt es nicht über sich, die Bombe zu detonie-
ren; im letzten Moment lässt er von seinem Vorhaben ab.

Der Dialog liefert keine Erklärung für den unerwarteten Meinungs-
umschwung, aber eine Großaufnahme des Gesichts (Abb. 38–40) deu-
tet den inneren Denkprozess immerhin vage an. Im ersten Bild ist sein 
Blick nach unten auf den Zünder in seiner Hand gerichtet, den er be-
tätigen will (Abb. 38); dann hält er inne, wendet den Blick ins Off des 
Bildes und wird nachdenklich (Abb. 39); im letzten Bild kehrt sich der 
Blick nach innen; die Augenbrauen schieben sich sorgenvoll zusammen, 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

die Nasenflügel spannen sich, er presst die Lippen aufeinander (Abb. 40). 
Wortlos gibt er uns zu verstehen: ›Ich kann es nicht tun.‹ 

So unzugänglich uns das genaue Innenleben aller drei Akteure letzt-
endlich auch sein mag, so zweifelsfrei steht doch fest, dass es nicht ra-
tionale Abwägung und egoistische Nutzenmaximierung im Sinne der 
Rational-Choice-Theorie waren, die sie angetrieben haben.43 Jeder von 
ihnen hätte aus egoistischer (bzw. gruppenegoistischer) Sicht rationaler 
gehandelt, wäre er das Risiko nicht eingegangen und hätte stattdessen 
den Zünder betätigt; der Joker hatte ja ausdrücklich angekündigt, bei-
de Schiffe in die Luft zu jagen, falls bis Ablauf der Frist keine Entschei-
dung gefallen sein sollte. 

Sich töten lassen, anstatt selbst zu töten: In allen drei Fällen scheint es 
eine moralische Hemmung, eine elementare Empfindung von richtig und 
falsch gewesen zu sein, die den Ausschlag gab. Der Nahblick auf die Ge-
sichter ist ein Blick auf die tief verwurzelte Moralität und Sozialität des 
Menschen. Gerade in ihrer wortlosen Direktheit sind diese Großaufnah-
men der lebendige, anschauliche Beweis dafür, dass der Joker seine Wette 
verloren hat. Die moralische Zwickmühle, die er mit seinem Sozialexpe-
riment konstruiert hat, ist nicht aufgegangen. Keiner der Menschen auf 
den Schiffen hat Schuld auf sich geladen, Gotham hat seine große Prü-
fung bestanden. Entsprechend fasst Batman den Ausgang der Wette ge-
genüber dem Joker zusammen: 

»What were you trying to prove? That deep down, everyone’s as ugly as 
you? You’re alone. […] This city just showed you that it’s full of people 
ready to believe in good.« (2:12–2:14)

43	 	Zum ökonomisch geprägten Modell menschlichen Handelns als konsequent 
auf Nutzenmaximierung ausgerichtete ›rationale Wahl‹ vgl. Becker (1976); 
zum damit verwandten Bild des Menschen als »Homo Oeconomicus« auch 
Kirchgässner (1991).

WIRKLICHKEIT

Abb. 37: Häftling auf dem Gefangenen-Schiff. The Dark Knight (2008). 2:10.

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

So liegt in der Schiffsszene eine tief humanistische, wenn nicht utopi-
sche Dimension: Die Menschen sind einander keine Wölfe. Sie fech-
ten den Krieg aller gegen alle auch dann nicht aus, wenn keine äuße-
ren Umstände sie daran hindern oder wenn die Umstände sie gar dazu 
drängen. Die Schiffsszene ist der moralische Triumph der Menschen 
über die Amoralität, die der Joker ihnen im Dialog mit Batman unter-
stellt hatte. 

Die Bedeutung dieser Schlüsselszene tritt noch klarer hervor, wenn 
man sich verdeutlicht, wie stark sie vom Bild abweicht, das der 

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 38–40: Mann auf dem Zivilisten-Schiff. The Dark Knight (2008). 2:12.

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Hollywoodfilm normalerweise von solchen Situationen zeichnen wür-
de. Die Schiffsszene ist eine Massenszene; ihre Akteure sind zu Hunder-
ten auf engstem Raum versammelt. Im Verlauf der Filmhandlung kom-
men noch einige andere Massenszenen zur Darstellung: ein entfesselter, 
mordlüsterner Lynchmob im Rahmen einer früheren, kleineren Wette 
des Jokers, bei der ein Anwalt getötet werden sollte; die ruhige, passive 
Sehgemeinschaft im Pub bei der Ausstrahlung der Videobotschaft; die 
aufmüpfige Protestmasse auf den Schiffen, die ihr demokratisches Mit-
spracherecht einfordert und durch kollektive Akklamation bekräftigt; 
sowie zuletzt die ruhig sitzende Wartemasse, die sich in ihr Schicksal fügt 
wie nach der Niederschlagung der Tumulte auf dem Mafia-Schiff bzw. 
die bürgerliche Abstimmungsmasse, die sich den Prozeduren der demo-
kratischen Auszählung unterwirft, auf dem Zivilisten-Schiff. 

In keiner dieser Szenen – außer beim Public Viewing im Pub – handelt 
es sich jedoch um eine anonyme Masse, in der sich die einzelnen Mit-
glieder vollkommen verlieren. Jedesmal löst sich eine individuelle Per-
son aus der Menge heraus, um dem Handlungsverlauf einen entscheiden-
den Dreh zu geben. Nachdem der Lynchmob auf den Straßen erfolglos 
bleibt, wird ein einzelner Autofahrer gezeigt, der den Mord an dem An-
walt ausführen will und nur im letzten Moment gestoppt werden kann; 
und auch auf den beiden Schiffen sind es Einzelpersonen, die sich durch 
ihr individuelles Handeln exponieren und eine Entscheidung treffen, wo 
die Masse als ganze nicht zu entscheiden imstande ist wie auf dem Ma-
fia-Schiff oder wo sie sich falsch entscheidet wie bei der Abstimmung auf 
dem Zivilisten-Schiff. 

Auf den ersten Blick könnte man darum meinen, es sei die klassische 
Dialektik von Masse und Individuum, die hier in Szene gesetzt wird 
– der vernünftige Einzelne als Gegensatz zur irrationalen Masse. Aber 
keine der Massendarstellungen des Films, noch nicht einmal die des 
Lynchmobs, baut tatsächlich auf diesem Gegensatz auf. Der Zivilist auf 
dem Schiff, der den Zünder betätigen will, ist selbst ein Teil der Masse 
und kehrt am Ende wieder in sie zurück; der dunkelhäutige Häftling un-
terscheidet sich in nichts von seinen Kollegen außer darin, dass er sich 
von seinem Platz erhebt, während die anderen sitzenbleiben; dasselbe gilt 
für den zum Mord bereiten Autofahrer, der als Einzelner exakt dieselbe 
unmoralische Handlung ausführen will wie die Masse als Lynchmob. In 
jeder dieser Szenen sind die Einzelnen die exemplarischen Stellvertreter 
einer Masse, der sie selbst angehören. Sie sind nicht singuläre Einzelne 
wie Batman, der Joker oder Harvey Dent, sondern stehen pars pro toto 
für die Gesamtheit der Bevölkerung – von den einfachen Bürgern bis hin 
zu den Kriminellen auf dem Mafia-Schiff. Masse und Individuum bilden 
keinen Gegensatz, sondern handeln vollkommen kongruent. Das zeigt 
sich besonders deutlich auf dem Zivilisten-Schiff, wo keine der übrigen 
Personen für den zögernden Mann einspringt, um die Tat an seiner Stelle 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

umzusetzen. Das Hervortreten der Individuen aus der Masse ist kein Zei-
chen für eine Differenz, sondern die Form, in der die Masse handelnd 
in Erscheinung tritt.

Die Schiffsszene inszeniert die Teilhabe des Einzelnen an der Masse 
nicht als irrationale Verführung, sondern stellt die Masse als moralfähig 
dar. Darin weichen die Bilder des Films grundlegend vom gängigen Hol-
lywood-Klischee ab. Wo Massen im Mainstream-Kino für gewöhnlich 
als irrational entfesselte Gewaltmasse gezeigt werden oder als unmün-
dige Verführungsmasse, die sich von zwielichtigen Führern lenken lässt, 
bietet die Schiffsszene in The Dark Knight das seltene Bild einer sittli-
chen, vernünftigen und brüderlichen Masse. Damit bricht der Film nicht 
nur mit dem gängigen Menschenbild des Unterhaltungskinos, sondern 
auch und vor allem mit dem Selbstbild der bürgerlichen Gesellschaft, 
von dem das Hollywood-Klischee nur eine von vielen Ausdrucksformen 
darstellt. So bemerkt Christian Borch in seiner Studie zum Bild der Mas-
sen im bürgerlichen Denken: 

»From its very inception, the notion of crowds has referred to the 
dark side of modern society: to something which is intrinsic to the 
edifice of this social order, and which is associated with all sorts of 
negative features – and therefore looked upon with terror. Of course, 
there are notable exceptions of this image, but it is remarkable how 
seldom crowds are conceived as a solution to the challenges of mo-
dern society rather than as the embodiment of its immanent dangers.« 
(Borch 2012: 15)

Seit dem Sturm auf die Bastille in der Französischen Revolution, durch 
die sie zum ersten Mal in ihrer spezifisch modernen Gestalt die Bühne 
der Geschichte betraten, erscheinen die Massen in den Beschreibungen 
ihrer Kritiker als wütender, entfesselter Mob. Sie sind beherrscht von ar-
chaischen Leidenschaften, unfähig zu rationalen Urteilen, ergehen sich in 
gewalttätigen Orgien oder ergießen sich bestenfalls in einer Art von blin-
dem Menschenstrom durch die Straßen der Städte. Gustave Le Bons Psy-
chologie der Massen (1895), die sie als instinktgetriebene Herde mit ver-
minderter Intelligenz porträtiert, ist nur die bekannteste, aber bei weitem 
nicht die einzige dieser bürgerlichen, letztlich von der politischen Angst 
vor den Massen geleiteten Beschreibungen.44

Der Film hingegen zeichnet ein anderes Bild der Massen. An die Stel-
le des pessimistischen ›Standardbildes‹ setzt er die Vision einer von sich 
aus zur Sittlichkeit fähigen Masse, der eben jene Vernunft zukommt, die 

44	 	Für eine umfassende Diskurs- und Imaginationsgeschichte der Menschen-
menge von 1765 bis 1930 vgl. Gamper (2007); daneben Moscovici (1981), 
Genett (1999), Sloterdjik (2000), Borch (2012) und Jonsson (2013). Auch 
Freud hatte in Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921) seinen Anteil 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

ihr normalerweise abgesprochen wird. Der Film betont die Bedeutung 
dieser Vision noch eigens, wenn er die Schiffsszene in den Worten des 
Jokers zum ›battle for Gotham’s soul‹ und damit zum handlungsent-
scheidenden Wendepunkt des Films erhebt. In dieser ›Schlacht um die 
Seele Gothams‹ sind es tatsächlich die Massen, die dem Joker die ent-
scheidende Niederlage zufügen, indem sie die Ausführung seines unmo-
ralischen Befehls verweigern. Völlig entgegen ihrer üblichen Darstellung, 
wie Borch sie beschrieben hatte, fungieren die Massen in der Schiffss-
zene nicht als Problem, sondern vielmehr als Lösung des Problems. Sie 
sind die emanzipatorische, humanistische Antwort auf die Krise einer 
auseinanderfallenden, von Anomie, chaotischer Gewalt und Terror be-
drohten Gesellschaft. 

Dem filmischen Stilmittel der Großaufnahme kommt in diesem Bild 
der imaginären Lösung eine Schlüsselrolle zu. Die Großaufnahmen der 
menschlichen Antlitze mit ihrer Evokation innerer Gedankenprozesse 
wahren und bekräftigen die Individualität der Einzelnen; kein Mensch 
gleicht hier dem anderen. Die Massen weigern sich gewissermaßen, zur 
irrationalen, anonymen Masse der bürgerlichen Massenpsychologie zu 
werden. So erweisen sie sich sogar der demokratisch organisierten, durch 
formale Prozeduren strukturierten Masse überlegen, wie das moralische 
Scheitern der Abstimmung unter den Zivilisten zeigt. Die Menschen auf 
den Schiffen benötigen keine Führer und keine Organisation, ja sie benö-
tigen noch nicht einmal die politische Institution der Demokratie. Auch 
in diesem Sinne handelt The Dark Knight also vom Topos der Anarchie 
– diesmal jedoch nicht als drohender Verfall des Gemeinwesens oder als 
sinnlose Zerstörung, sondern als utopische Hoffnung auf eine brüderli-
che, solidarische Gesellschaft, die auch jenseits politischer Repräsenta-
tion und ohne Regierungsgewalt zu sittlichem Handeln fähig ist, ohne 
katastrophisch auseinanderzufallen. 

Natürlich spinnt der Film diese utopische Dimension nicht zum Bild 
einer anderen Gesellschaft aus. Dennoch aber formuliert er einige mehr 
oder weniger unmissverständliche Anspielungen auf die politische Auf-
ladung der Schiffsszene. Noch nicht völlig eindeutig, aber logisch gut be-
gründbar ist beispielsweise eine metaphorische Lesart der Schiffsfahrt als 
Metapher eines utopischen Aufbruchs. Schließlich ist jede Schiffsfahrt 
bereits per definitionem ein Aufbruch zu anderen Ufern (vgl. Abb. 41), 
ein Übergang von einer zurückgelassenen Gegenwart des Hier und Jetzt 
in die Zukunft des Anderswo. Ikonografisch – also im Sinne einer Ver-
knüpfung des Bildes mit kulturell überlieferten Texten – lässt sich außer-
dem eine Verbindung zur biblischen Arche Noah herstellen, auf der die 
Lebewesen der Erde aus dem Elend einer untergehenden, in Gewalt und 

zum herrschenden Diskurs über die Massen beigesteuert. Ich komme auf 
diesen zentralen Themenkomplex im Fazit noch einmal zurück.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Niedertracht versunkenen Welt hinaus in eine neue, hellere Zukunft be-
fördert werden.45 Die Schiffsszene übernimmt aus der überlieferten Vor-
stellung dabei vor allem die Imagination einer Neugründung des Ge-
meinwesens. Diese kommt im biblischen Text darin zum Ausdruck, dass 
Gott nach dem Ende der Sintflut den Überlebenden die zukünftigen Re-
geln des neuen Gemeinwesens diktiert und einen Bund »auf alle kom-
menden Generationen« ausspricht: 

»Seid fruchtbar, vermehrt euch und bevölkert die Erde! […] Wenn aber 
euer Blut vergossen wird, fordere ich Rechenschaft, und zwar für das 
Blut eines jeden von euch. [...] Wer Menschenblut vergießt, dessen Blut 
wird durch Menschen vergossen. […] Hiermit schließe ich meinen Bund 
mit euch und mit euren Nachkommen [...]: Nie wieder sollen alle We-
sen aus Fleisch vom Wasser der Flut ausgerottet werden; nie wieder soll 
eine Flut kommen und die Erde verderben. Und Gott sprach: Das ist 
das Zeichen des Bundes, den ich stifte zwischen mir und euch und den 
lebendigen Wesen bei euch für alle kommenden Generationen« (Gen 
9,1–9,13).

45	 	Für diese Deutung sprechen die auffälligen Parallelen zwischen der bibli-
schen Ausgangssituation und der Situation im Film: »Die Erde aber war in 
Gottes Augen verdorben, sie war voller Gewalttat.« (Gen. 6,11) Dass im bi-
blischen Text nur von einer Arche die Rede ist, während im Film zwei Schiffe 
in See stechen, widerspricht dieser Verbindung nur vordergründig; tatsäch-
lich findet sich ja gerade die Doppelung bereits im ursprünglichen Text, der 
davon berichtet, dass auf der Arche, die Noah und seine Angehörigen vor 
der Sintflut retten soll, von jeder Tierart zwei Exemplare, ein männliches und 
ein weibliches, mitgenommen werden (vgl. Gen. 6,19–6,20). Die Schiffssze-
ne verteilt also lediglich auf zwei Schiffe, was in der Bibel auf einem Schiff 
Platz findet, aber auch dort schon zweigeteilt war.

Abb. 41: Die beiden Fährschiffe »Spirit« und »Liberty«.The Dark Knight 
(2008). 1:59.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Vollends unmissverständlich zeigt sich die politische Dimension der 
Schiffsszene zuletzt an den Namen der beiden Fährschiffe, »Spirit« 
und »Liberty«. Denn der »spirit of liberty« ist ein im Imaginären der 
US-amerikanischen Gesellschaft tief verwurzelter politischer Signifikant, 
mit dem Hoffnungen auf eine bessere, moralisch fundierte Gesellschaft 
verbunden sind. Die Formulierung wurde geprägt durch eine öffentli-
che Rede des Judge Learned Hand, einem in den USA einflussreichen 
Richter und Rechtsphilosophen des 20. Jahrhunderts (vgl. die Biogra-
fie von Gunther 1994), am 21. Mai 1944 im New Yorker Central Park. 
Sie wurde ihrerseits vor einer Versammlungsmasse von rund eineinhalb 
Millionen Menschen gehalten und zählt zu den kanonischen Texten der 
US-amerikanischen Geschichte. Über den »spirit of liberty« heißt es dort:

»The spirit of liberty is [...] the spirit of Him who, near two thousand 
years ago, taught mankind that lesson it has never learned, but has ne-
ver quite forgotten – that there may be a kingdom where the least shall 
be heard and considered side-by-side with the greatest. And now in that 
spirit, that spirit of an America which has never been, and which may 
never be [...]; in that spirit of liberty and of America so prosperous, and 
safe, and contented, we shall have failed to grasp its meaning, and shall 
have been truant to its promise, except as we strive to make it a signal, 
a beacon, a standard to which the best hopes of mankind will ever turn« 
(Judge Learned Hand, zit. n. Ryan/Schlup 2006: 549).

Der ›Geist der Freiheit‹ ist der ›Geist eines Amerikas, das noch nie war 
und vielleicht niemals sein wird‹. Seine Erfüllung ist im strengen Sinne 
des Wortes utopisch, sofern er auf eine noch nicht verwirklichte, viel-
leicht niemals wirkliche Zukunft verweist. Gleichzeitig leuchtet der »spi-
rit«, der Geist dieser Zukunft, als regulative Idee schon jetzt in die Ge-
genwart hinein und gibt ihr moralische Orientierung als »standard to 
which the best hopes of mankind will ever turn«. Die Schiffsszene, so 
lässt sich aus dieser Anspielung auf den »spirit of liberty« schlussfol-
gern, versteht sich offenbar als ein solches Hineinleuchten der Utopie 
in die Wirklichkeit; als ›Vor-Schein‹, wie Ernst Bloch es genannt hatte 
(vgl. 3.3.2), im Medium der künstlerischen Fiktion. Auch in diesem Sin-
ne handelt sie von einem Sozialexperiment. 

Das Gelingen dieses utopischen Experiments, darin liegt die entschei-
dende Pointe, wird nicht durch die eigentlichen Helden und Führerfigu-
ren des Batmans-Universums eingelöst, sondern durch die alltäglichen, 
ganz normalen Menschen. Gerade die Intimität erzeugenden Großauf-
nahmen der Gesichter betonen die Normalität der Figuren, die eben 
nicht außergewöhnlich sind, sondern tatsächlich nur ›Masse‹ im Sinne 
von ›einfacher Bevölkerung‹:

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

»The timely rub is that none of our protagonists – not Batman, not Dent 
and not virtuous policeman Jim Gordon [...] – can leverage his public 
image into the utopia they all seek. Each one suffers more than a little 
for his dreams. Instead, the film movingly illustrates that only Gotham 
can save Gotham – that, as Patti Smith once observed, ›People Have the 
Power.‹« (S. Schneider 2008)

Die Bevölkerung, so könnte man auch sagen, hat sich in der Schiffssze-
ne selbst gerettet – ohne fremde Hilfe durch einen maskierten Superhel-
den, der über den Ausnahmezustand gebieten müsste. 

In dieser Selbstrettung der Massen liegt vielleicht die größte Beson-
derheit von The Dark Knight, die ihn vom Gros der Unterhaltungskul-
tur, aber auch von allen anderen Batman-Erzählungen abhebt. Erstmals 
wird hier die politische Macht erfolgreich auf die Massen übertragen, 
wird ihnen die Wahl über die moralische Verfassung des Gemeinwesens 
überlassen. »You choose«, verspricht der Joker den Gefangenen auf den 
Schiffen. Und tatsächlich spielt der Joker eine Schlüsselrolle in diesem 
Akt der Emanzipation, der nur durch sein Sozialexperiment ermöglicht, 
ja überhaupt erst erforderlich wird. Damit die Brüderlichkeit der Mas-
sen aufscheinen kann, braucht es zuerst den Zusammenbruch jener In
stitutionen, die den Mangel an Brüderlichkeit normalerweise kompensie-
ren. Erst die radikale Zertrümmerung aller institutionellen Haltepunkte, 
erst der absolute Ernstfall der Entscheidung im Moment des Tötens oder 
Nicht-Tötens, setzt die sittlichen Regungen frei. Einem teuflischen Ver-
sucher gleich wird der Joker somit zur Bewährungsprobe derer, die er zu 
verführen sucht. Die Zerstörungen, mit denen er die ersten zwei Drittel 
des Films zubringt, sind insofern schöpferische Zerstörungen. Sie ma-
chen Platz für Neues, indem sie Lücken ins Bollwerk der alten Ordnung 
reißen, die dann von den Massen neu ausgefüllt werden – wenn auch 
gänzlich anders, als es sich der Joker mit seinem pessimistischen Men-
schenbild zuvor ausgemalt hatte.

In Tim Burtons Batman wurde dasselbe Thema noch wesentlich kon-
ventioneller und in geradezu entgegengesetzter Weise verhandelt. Dort 
hatte der Joker eine ganz ähnliche Wette auf die Niedertracht der Men-
schen abgeschlossen, sie damals aber noch gewonnen. Der Film von 1989 
inszeniert eine »stumpfe Masse, die nicht in der Lage ist, sich ein eigenes 
Urteil über die Geschehnisse zu bilden« (Hennig 2010: 59), und sich von 
»Egoismus« und »Geldgier« (ebd.) antreiben lässt. Die Menschen in The 
Dark Knight hingegen, und zwar die ›guten‹ wie die ›schlechten‹, ver-
körpern an sich selbst den ›spirit of liberty‹, nach welchem ihre Schiffe 
benannt sind, auf denen sie vor der Sintflut des Terrors fliehen. So sind 
die beiden Schiffe nicht nur Symbole einer erfüllten Utopie, sondern auch 
Symbole in jenem tiefen Sinne, den Freud diesem Begriff in seiner Ana-
lyse der Traumarbeit und der ›Rücksicht auf Darstellbarkeit‹ beigelegt 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

hatte (vgl. 3.1.2). Sie sind bildliche Darstellungen, in denen etwas so Un-
anschauliches wie der ›spirit of liberty‹ und damit die imaginäre Bedeu-
tung eines Signifikanten wie ›Brüderlichkeit‹ konkret und anschaulich 
erfahrbar wird. Zugleich, und auch das macht sie zu Symbolen im Sin-
ne Freuds, knüpfen sie an bildgeschichtlich tief verwurzelte Bedeutungs-
gehalte wie die biblische Arche an, in deren Bild die Menschheit bereits 
vor rund 3000 Jahren ein Sinnbild für den Wunsch nach einem kollek-
tiven Neubeginn gefunden hat.

4.2.5 Erlösung und Himmelfahrt: 
Der religiöse Traumwunsch des Films

Warum die Welt Superman nicht braucht, hat Martin Hennig (2010) 
seine filmwissenschaftliche Studie zum Superheldengenre mit einem Zi-
tat aus Superman Returns (USA/Australien 2006, Regie: Bryan Sin-
ger) überschrieben. Auch Batman wird von ihr nicht gebraucht, zumin-
dest nicht nach der Schiffsszene aus The Dark Knight. Die Menschen 
auf den Schiffen haben ihre Rettung selbst übernommen. Andererseits 
jedoch, und dieses entscheidende Detail wurde in keiner Deutung des 
Films bislang berücksichtigt, belässt es der Film nicht bei diesem für 
das Superheldengenre allzu untypischen Ausgang. Ein überflüssig ge-
wordener Superheld nämlich, der an der Lösung des zentralen Kon-
flikts nicht einmal beteiligt war, würde die Genrekonvention verletzen 
und den Film dessen berauben, was ihn als Teil des Batman-Universums 
allererst auszeichnet: dass Batman es ist, der die Welt rettet, und dass 
nur er es ist, der sie retten kann. Der Film hätte sich selbst dekonstru-
iert, dadurch aber die Erwartungen der Zuschauer enttäuscht, denen 
ein Superheldenspektakel versprochen wurde, das am Ende auch gelie-
fert werden muss.

Zum Glück für alle Beteiligten hat der Joker noch einen letzten 
Trumpf im Ärmel. Zum Auftakt seines ›Sozialexperiments‹ während der 
Schiffsszene hatte er gefordert, dass eines der beiden Schiffe das andere 
in die Luft sprengen müsse; andernfalls würde er beide Schiffe explodie-
ren lassen. Als die erwartete Explosion um Mitternacht dann ausbleibt, 
will der enttäuschte Versuchsleiter folgerichtig selbst zur Tat schreiten 
und seinen eigenen Zünder betätigen. Einzig Batman kann ihn in letzter 
Sekunde davon abhalten. Er überwältigt den Joker im Kampf von Mann 
gegen Mann, tötet ihn jedoch nicht, sondern überlasst ihn kopfüber an 
einem Seil baumelnd der Polizei – wohl wissend, dass keine Gefängnis-
mauer der Welt, sondern nur der Tod den genialen Schurken jemals auf-
halten könnte. So bleibt der Konflikt auch über das Ende des Films hi-
naus offen. »You and I are destined to do this forever« (2:14), fasst der 
Joker die Situation treffend zusammen. 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

»You and I«, das heißt aber auch: Das Spiel wird zwischen den bei-
den ›Superfiguren‹ des Films ausgemacht. Alle anderen Akteure spielen 
keine Rolle mehr oder werden zu Nebenakteuren degradiert. Das gilt 
insbesondere für die Bevölkerung, die aus dem Finale des Films regel-
recht verbannt wird. Kaum dass die Massen den Schauplatz betreten 
und sich so glänzend auf ihm bewährt haben, sind sie schon wieder von 
der Bühne gestoßen. Der utopisch-egalitäre Gehalt der Schiffsszene wird 
zugunsten einer Re-Personalisierung des Konflikts rückgängig gemacht, 
die kollektive Selbstrettung der Massen in den althergebrachten Kampf 
zwischen dem singulären Superhelden und seinem singulären Widersa-
cher zurückverwandelt. Freiwillig oder unfreiwillig steckt darin eine wei-
tere politische Metapher: Die selbst errungene Autonomie der Massen 
wird erneut an politische Repräsentanten delegiert. Denn sowohl Bat-
man als auch der Joker sind Stellvertreter der Massen und verkörpern 
jeweils eine unterschiedliche Seite derer, die sie repräsentieren. So steht 
Batman trotz aller Ambivalenz für ihre gute, gesellschaftliche und auf 
das Gemeinwohl gerichtete, der Joker hingegen für ihre böse, antige-
sellschaftliche und destruktive Seite. Mit der Schiffsszene siegt die gute 
über die böse Gesellschaft, das solidarische Gemeinwesen über das Cha-
os. Aber sie siegt am Ende nicht für sich selbst, sondern für Batman, ih-
ren politischen Repräsentanten, der an ihrer Stelle den Kampf entschei-
den muss. Erst Batman kann den Sieg der Massen endgültig vollenden 
– nachdem er ihn zu seinem eigenen Sieg gemacht hat und ihn in seine 
persönliche Fehde mit dem Joker übersetzt hat. Er vereinnahmt den Tri-
umph der Massen, indem er ihn zu einer bloßen Etappe seines eigenen 
Heldenkampfes degradiert. 

Auch damit freilich endet der Film nicht. Kurz vor Ende des Films be-
tritt noch einmal Harvey ›Two-Face‹ Dent die Bühne – jener ehemalige 
Hoffnungsträger der Stadt und ihr ›weißer Ritter‹, der nach dem trau-
matischen Verlust seiner Geliebten auf die Seite des Jokers gewechselt 
war und in einem nihilistischen Rachefeldzug mehrere, zum Teil unschul-
dige, Menschen ermordet hatte. Er ist so etwas wie der gefallene Engel 
des Films: ein ehemaliger Heiliger, der sich unter dem Einfluss äußerer 
Umstände, aber auch aus moralischer Schwäche, vom Bösen verführen 
lässt. Hätte der Joker seine Wette an ihm anstatt an den Massen festge-
macht, so hätte er sie gewonnen, denn Dent verhält sich tatsächlich so, 
wie es der Joker vorausgesagt hat; er hält der moralischen Herausforde-
rung nicht stand. So zeigt ihn das Ende des Films im Begriff, die Familie 
des Polizisten James Gordon zu ermorden, um sich an ihm für den Ver-
lust seiner Geliebten zu rächen, den Gordon – schuldlos, wohlgemerkt 
– nicht verhindern konnte. Einzig durch die Intervention Batmans kann 
Dent gestoppt werden und stirbt durch einen Sturz. 

Im anschließenden Gespräch einigen Batman und Gordon sich darauf, 
die Verbrechen des ehemaligen Staatsanwalts vor der Öffentlichkeit zu 

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

verheimlichen. Der Hoffnungsträger soll Hoffnungsträger bleiben, auch 
und gerade über den Tod hinaus als Symbol der Tugendhaftigkeit und 
Standfestigkeit dienen. An seiner Stelle nimmt Batman die Morde Dents 
auf sich. Bemerkenswert ist, wie der Dialog diesen unerwarteten Gang 
der Handlung begründet – nämlich mit der Behauptung einer morali-
schen Schwäche der Massen. So räsonniert Gordon gegenüber Batman:

»Harvey’s prosecution, everything he fought for, everything Rachel died 
for ... undone. Whatever chance Gotham had of fixing itself ... whatever 
chance you gave us of fixing our city ... dies with Harvey’s reputation. 
[...] People will lose all hope.« (2:21)

Die Bevölkerung, so Gordon, darf die Wahrheit über Dent nicht erfah-
ren, sonst verliere sie endgültig den Glauben an das Gute und damit die 
eigene Bereitschaft zum Gutsein. Als Antwort auf diese Argumentation 
schlägt Batman vor, die Verbrechen Dents auf sich zu nehmen und die 
Öffentlichkeit über den tatsächlichen Hergang der Dinge zu belügen. »I 
killed those people« (2:22), legt er Gordon die künftige offizielle Versi-
on der Erzählung in den Mund. »Because sometimes the truth isn’t good 
enough« (2:22), wie er zur Begründung ausführt. 

Eine Gedenkveranstaltung zu Ehren Harvey Dents (Abb. 42) zeigt da-
raufhin die bildmächtige, beinahe personenkultartige Inszenierung des-
sen, was ›besser‹ als die Wahrheit sein soll, nachdem diese »not good 
enough« sei. Gordon spricht einen Nachruf auf den Weißen Ritter, der 
im Kampf gegen das Böse heldenhaft sein Leben gelassen habe und der 
Bevölkerung Gothams als moralisches Vorbild für die Zukunft voran-
leuchte. Im Hintergrund des Rednerpults füllt eine überlebensgroße, ein-
gerahmte Erinnerungsfotografie des vermeintlichen Helden die Lücke 
aus, die der Tote hinterlassen hat, ergänzt um eine zweite, identische, 
aber kleinere Fotografie rechts neben dem Pult. Die Verdoppelung des 
Porträts unterstreicht den personenkultartigen Charakter, vor allem aber 
die Funktion des Bildlichen in dieser Inszenierung. Die visuelle Präsenz 
des charismatischen Staatsanwalts soll einer unwahren Erzählung die 
nötige Glaubwürdigkeit vermitteln, indem sie die sprachliche Informati-
on durch bildliche Evidenz verstärkt und untermauert. Gleichzeitig lässt 
sich die Redundanzgeste der Bildverdoppelung als Anzeichen dafür in-
terpretieren, wie gering Gordon die Überzeugungskraft seiner Lüge ein-
zuschätzen scheint: Die visuelle Verdoppelung wirkt wie eine verzwei-
felte Bekräftigung.

Die nächsten Einstellungen zeigen, auf wessen Kosten der Personen-
kult geht. Die Stadt wendet sich von Batman ab, der fortan als Mör-
der gesucht und verfolgt wird. Batman muss vor der Polizei fliehen, die 
ihn mit kläffenden Spürhunden jagt wie einen gewöhnlichen Verbrecher. 
Auf diese Weise wird er schließlich doch noch zu jenem Aussätzigen, als 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

welchen ihn der Joker in der Verhörszene beschrieben hatte. »Because 
he’s not a hero« (2:24), kommentiert Gordons Stimme die Erniedrigung 
des Superhelden – geradezu kontrafaktisch – aus dem Off. Denn zumin-
dest in den Augen des Zuschauers wird Batman durch eben diese Ernied-
rigung und Demütigung erst eigentlich zum Helden erhöht und beweist 
gerade im freiwilligen Reputationsverzicht seine moralische Größe. Bat-
man hat sich geopfert für das Wohl der Stadt, er ist zum Märtyrer gewor-
den, der durch sein Martyrium die Menschen von ihrer vermeintlichen 
Schwäche erlöst. So wird er zu einer messianischen Figur, deren »sacri-
fice« (1:12) an das Opfer erinnert, das der gekreuzigte Jesus Christus für 
die Menschen erbringt.46 

Batmans Selbstopfer gibt der Handlung des Films eine komplett 
neue Wendung. Die Utopie der sich selbst rettenden Masse wird ein-
getauscht gegen das Bild einer erlösungsbedürftigen Masse, die betro-
gen und manipuliert werden muss. Dabei hatte sich eben diese Mas-
se nur wenige Augenblicke zuvor noch als Ansammlung solidarischer, 
vernünftiger und moralisch stabiler Menschen erwiesen. Der Film leug-
net den Triumph der Massen geradezu, wenn er Gordon wider alle 
Evidenz behaupten lässt: »The Joker won.« (2:21) Das letzte Bild, 
in dem die Massen erscheinen oder vielmehr nicht mehr erscheinen, 
sondern nur noch impliziert sind, ist das Bild der Besucher auf der 

46	 	Zum Motiv der »Opferbereitschaft« als Thema des Films – auch die Men-
schen auf dem Schiff sind ja bereit, sich für ihre Werte zu opfern und den 
eigenen Tod in Kauf zu nehmen – siehe Hennig (2010: 106, 108), zu Bat-
mans »supreme act of self-sacrifice« auch Kerstein (2008: 143); allgemein 
zur religiösen Aufladung von Superhelden vgl. Hennig (2010: 5, 98 f.).

Abb. 42: Pressekonferenz zum Tod von Harvey Dent. The Dark Knight (2008). 
2:22.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Gedenkveranstaltung: Am Ende hat der Film sie doch wieder in jene 
passiven Zuschauer zurückverwandelt, die sie vor dem Ereignis der 
Schiffsszene waren. 

So wirft die letzte Wendung des Films die Frage nach der inneren Plau-
sibilität der Handlung auf. Muss Batman wirklich zum Messias werden, 
wo doch der Joker bereits aus dem Verkehr gezogen und die akute Be-
drohung der Gesellschaft längst abgewendet ist? Müssen die Massen 
wirklich belogen werden, kann ihnen die Wahrheit nicht zugemutet wer-
den? Ist die politische Neubegründung des Gemeinwesens auf den Schif-
fen so unbedeutend, dass sie durch die Verbrechen Dents hinfällig wird? 
Im Grunde spricht nichts Zwingendes für diesen bemerkenswert pessi-
mistischen Ausgang des Films. Ohne nachvollziehbaren Grund verwei-
gert der Film die narrative Konsequenz dessen, was er in der Schiffssze-
ne selbst angelegt hatte. 

Eben an den ›schwachen Stellen‹ und Widersprüchen aber, so hatten 
wir bei Freud gelernt (vgl. 3.1.2), pflegt sich der Einfluss der Traumar-
beit zu verraten. Unmotivierte Brüche müssen nicht, können aber ein In-
diz für Entstellungen und damit für Verdrängungen sein. Schon darum 
lohnt es sich, den finalen Bruch im Narrativ von The Dark Knight be-
sonders aufmerksam zu analysieren – nicht nur im Hinblick auf seinen 
narrativen Inhalt, sondern auch im Hinblick auf seine visuelle Form, an 
der sich exemplarisch studieren lässt, wie filmische Traumarbeit funktio-
niert. Dabei zeigt sich nämlich, wie der Film die von Freud beschriebenen 
Mechanismen der Traumarbeit nicht einfach nur übernimmt, sondern 
wie er auch einen ganz eigenen Mechanismus entwickelt, um die aufge-
stiegenen Inhalte wieder ins Unbewusste zu drücken – nämlich durch die 
Errichtung von ablenkenden Gegenbildern. 

Das erste Bild, das diese Ablenkung vollführt, ist die Degradierung 
und Selbstopferung Batmans. Die visuelle Erniedrigung des Superhel-
den, von Hunden durch enge Gassen gehetzt, versetzt den Zuschau-
er augenblicklich in eine neue, andere Szene mit eigenen Gesetzen und 
Handlungslogiken. Nicht mehr die Frage der Souveränität, die politi-
schen Implikationen der Schiffsszene oder auch nur der philosophische 
Aufeinanderprall der beiden Antagonisten stehen ›vor Augen‹, sondern 
die viel einfacher gestrickte Frage, ob der Sympathieträger Batman sei-
nen Verfolgern unversehrt entwischen kann. Die Energien des Zuschau-
ers werden in ein neues Spannungsgefüge umgelenkt, das die bisheri-
gen Themen des Films in den Hintergrund drängt. Man könnte dies den 
›Gegenbildmechanismus‹ der filmischen Traumarbeit nennen: Unliebsa-
me Bilder werden aus dem Bewusstsein gedrängt, indem man ihnen an-
dere Bilder entgegensetzt.47

47	 	Am ehesten ließe sich dieser ›Gegenbildmechanismus‹ mit Freuds Begriff 
der »Deckerinnerungen« in Verbindung bringen, den er gebraucht, um das 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

Auch ein Ende mit Batman auf der Flucht aber ließe den Zuschauer 
unbefriedigt zurück. Die dauerhafte Erniedrigung des Superhelden wi-
derspräche ein weiteres Mal den Genrekonventionen und damit den Er-
wartungen des Zuschauers, der zudem der Möglichkeit beraubt würde, 
sich dank der Identifikation mit dem Superhelden auf der Siegerseite des 
Films zu fühlen. Batman darf nicht untergehen, sondern muss selbst im 
Martyrium noch den Triumph davontragen. So bleibt Batman bei seiner 
Flucht siegreich, indem er gerade rechtzeitig sein ›Batpod‹ – ein blitz-
schnelles Motorrad – erreicht, mit dem er sich mühelos von seinen Ver-
folgern absetzt. 

Die Schlusseinstellung des Films (Abb. 43) zeigt Batman, wie er nicht 
nur seinen Verfolgern, sondern auch der Kamera enteilt, die ihm auf sei-
ner Fahrt nachfolgt. In einem unterirdischen Tunnel fährt er auf eine 
hell strahlende Lichtquelle zu, deren intradiegetischer Ursprung unklar 
bleibt, und verschmilzt im Arrangement der Szene mit der rätselhaften 
Quelle des Lichts, das seinen Kopf überstrahlt. Zusätzlich zu dieser Ver-
schmelzung produziert die Brechung des Lichts ein religiöses Symbol: 
Batman wird von einer Gloriole umgeben, also einem den gesamten Kör-
per umschließenden Heiligenschein.

Die Symbolik des Heiligenscheins ist ebenso tief im kollektiven Bild-
gedächtnis der Gesellschaft verankert wie die Symbolik der Verschmel-
zung von Figur und Licht, ja überhaupt die Symbolik des Lichtscheins. 
Der durchschnittliche Zuschauer mag sich beim Betrachten der Szene 
an die populäre Vorstellung vom ›Licht am Ende des Tunnels‹ erinnern, 
wie es im Zusammenhang mit Nahtoderfahrungen beschrieben wird; 
der philosophisch Gebildete könnte an die christliche Lichtmetaphysik 
des Mittelalters denken, in der Gott als ›erleuchtender‹ Lichtschein vor-
gestellt wird (vgl. Dettloff 1986); der Kunsthistoriker schließlich wird 
an die religiösen Darstellungen der Auferstehung Christi zurückdenken, 
in denen der Messias von gleißendem Licht umgeben ist (Abb. 44–45). 
In allen drei Fällen steht das Licht für die Präsenz einer transzendenten, 
göttlichen Instanz.

Die religiöse Bedeutung der Szene wird durch die übrigen Gestaltungs-
elemente des Bildes bestätigt, die sich nahtlos in das Deutungsschema 
einfügen. Die vertikale Differenz etwa, die der aufsteigende Neigungs-
winkel der Fahrbahn etabliert, macht aus der Flucht Batmans eine Fahrt 
nach oben – in religiösen Termini gesprochen: eine Himmelfahrt, eine 

›Verdecken‹ einer psychisch bedeutsamen (verdrängten) Erinnerung durch 
eine unbedeutsame Erinnerung zu bezeichnen (vgl. Freud 1899). Anders als 
dort handelt es sich beim Gegenbildmechanismus jedoch nicht um eine Ver-
schiebung, bei der eine assoziative Verknüpfung zur ursprünglichen Erinne-
rung gewahrt bleibt (vgl. ebd.: 536), sondern um die Einführung eines kom-
plett neuen, inhaltlich unverbundenen Bildes.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

Auffahrt in das erlösende Himmelreich. Dass er sich, anders als in den 
traditionellen Darstellungen, vom Betrachter abwendet und ihm den Rü-
cken zukehrt, verstärkt diese Bedeutung sogar. Batman lässt das Elend 
der Welt hinter sich, indem er eine andere, höhere Welt betritt. 

In einer nur bildmöglichen Wendung fügt das Filmbild dem religi-
ösen Motiv noch eine weitere Bedeutungsdimension hinzu. Batmans 
Fluchtweg führt durch einen Tunnel, also ein System, das sich von ei-
nem offenen Straßennetz darin unterscheidet, dass es nur einen einzigen 
Weg erlaubt. Die visuelle Gestaltung betont gerade diese Eindimensi-
onalität des Weges. Die Fahrbahn wird durch elektrische Lampen be-
leuchtet, die Batman wie an Orientierungspunkten entlang durch den 
Tunnel führen und ihn auf geradem Wege zum Ziel dirigieren. Die Auf-
fahrt ins Heil, so legt es das Bild der Tunnelfahrt nahe, ist alternativlos, 
der Heilsweg vorbestimmt. Längst ist Batman nicht mehr nur auf der 
Flucht vor der Polizei, die er bereits abgeschüttelt hat; er bewegt sich 
vorwärts, einer höheren Bestimmung entgegen. »Because that’s what 
needs to happen« (2:22), bringt er selbst seine Schicksalsergebenheit 
auf den Punkt.

Der vorgezeichnete Schicksalsweg macht Batman einerseits unfrei, er-
hebt ihn andererseits aber über die profane Welt. In Anbetracht der Tat-
sache, dass die Analogie zwischen Batman und Jesus Christus durch das 
Motiv des erlösenden Opfers sowie durch die symbolische Bedeutung 
des Heiligenscheins längst etabliert wurde, dürfte die Schlussfolgerung, 
dass Batman in dieser Szene geradewegs zum Sohn Gottes wird, der sich 
auf ähnliche Weise in sein Schicksal der Kreuzigung fügen musste, durch-
aus nicht gewagt sein. Das Finale ist nicht weniger als eine Apotheose, 
eine Gottwerdung des Helden – was wiederum völlig im Einklang mit 

WIRKLICHKEIT

Abb. 43: Das letzte Frame des Films. The Dark Knight (2008). 2:24.

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

der klassischen Struktur des Heldenmythos steht, an dessen narrativer 
Struktur auch die Superheldenerzählungen partizipieren.48 

So ersetzt das Finale die politisch-emanzipatorische Stoßrichtung der 
Schiffsszene durch einen religiösen Fatalismus, der sich bereits auf der 
visuellen Ebene als alternativlos präsentiert. Die Menschen auf dem 
Schiff hatten eine alles entscheidende Wahl, in der sie sich aus freien 
Stücken für das Gute entschieden haben. Batman dagegen, so scheint 
es, hat keine Wahl, sondern ist dem Schicksal unterworfen. Mehr noch: 
Gerade sein vermeintliches Schicksal beraubt auch die Einwohner Go-
thams ihrer gerade erst errungenen Freiheit. Batman nimmt ihnen die 
Entscheidung ab; als selbsternannter Repräsentant der Gesellschaft 

48	 	Vgl. zu dieser transkulturell verbreiteten, vielleicht sogar universalen Struk-
tur des ›monomythischen‹ Heldenschemas die umfassenden Analysen in Jo-
seph Campbells Der Heros in tausend Gestalten (1949), die ihrerseits einen 
beträchtlichen Einfluss auf das Hollywoodkino ausübten (am bekanntesten 
auf den Regisseur George Lucas, vgl. Larsen/Larsen 1991: 540–543). Zum 
analogen Schema im Märchen vgl. Propp (1928), zur allgemeinen ›erzähl-
ökonomischen‹ Funktion solcher Erzählschemata auch Koschorke (2012: 
27–71). Einen Überblick über die Bildtradition der Apotheose im Kontext 
der ›politischen Ikonografie‹ bietet Matsche (2011).

Abb. 44, links: Matthias Grünewald: Auferstehung Christi. Flügel des Isenhei-
mer Altars (Ausschnitt). Zwischen 1512 und 1516. Colmar, Musée Unterlinden.
Abb. 45, rechts: Marco Pino: Auferstehung Christi. Um 1555. Öl auf Leinwand. 
131 × 97 cm. Galleria Borghese, Rom.

EINZELBILDANALYSEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

entscheidet er an ihrer Stelle. Wenn schon der finale Kampf gegen den 
Joker einer Überführung der Massen in ein Schema personaler Stellver-
tretung gleichkam, so wird die Personalisierung durch die Apotheose 
Batmans erst recht auf die Spitze getrieben. Am Ende bleibt nur noch 
eine einzige Subjektfigur übrig, von der alles abhängt und die alles re-
präsentiert. 

4.3 Wunsch und Wirklichkeit:  
Warum träumt wer wovon? 

Die Einzelbildanalysen haben eine Reihe von verschiedenen Wunsch-
angeboten zu Tage gefördert, die The Dark Knight seinen Zuschauern 
als Einladung zum gemeinsamen Tagtraum unterbreitet: soldatisch-au-
toritäre, anarchisch-destruktive, aber auch utopisch-emanzipatorische 
und schließlich sogar religiös-messianische Bedeutungsgehalte. Sie 
sind objektiv in den Bildern enthalten, vom Künstler bzw. dem Künst-
lerkollektiv, das an der Entstehung des Films mitgewirkt hat, sichtbar 
in diese eingeschrieben, sei es gewollt oder ungewollt. Mindestens ge-
nauso objektiv ist aber auch der gesellschaftliche Erfolg dieser Bilder 
in einer globalen Sehgemeinschaft, die diese Wunschangebote bereit-
willig, ja enthusiastisch angenommen hat. Um sie, die versammelte 
Sehgemeinschaft, geht es im Folgenden. Wir abstrahieren von den ge-
wonnenen Einsichten der Einzelbildanalysen, um über sie hinweg zum 
Publikum selbst durchzudringen. Denn die Bilder verraten uns nicht 
nur etwas über sich selbst, sondern auch über die Zuschauer, die sich 
von ihnen verzaubern und verführen haben lassen. The Dark Knight 
hat auf die Gesellschaft gewirkt; die Gesellschaft hat ihn aber auch 
auf sich wirken lassen wie nur wenige der zahllosen Filme, die jedes 
Jahr in die Kinos kommen. Dafür muss es Gründe geben, die sich ih-
rerseits aus den Bildern wenn schon nicht direkt, so doch indirekt ab-
lesen lassen. 

Einer dieser Gründe ist die Mimesis der Bilder, also ihr Wirklich-
keitsbezug. Nur dann, wenn sie uns etwas über unsere eigene Lebens-
wirklichkeit zu sagen haben, wenn sie Antworten auf unsere Prob-
leme sind, vermögen uns die Bilder in Resonanz zu versetzen. Auf 
welches Problem, so lautet demnach die Frage, antworten die Bilder 
des Films? Welche unerledigten gesellschaftlichen Erfahrungen kom-
men in ihnen zum Ausdruck, werden bearbeitet und umgearbeitet? 
Oder anders gefragt: Warum träumt wer wovon? Um diese Frage zu 
beantworten, müssen wir die Bilder des Films in jenem Spannungs-
feld zwischen Phantasie und Wirklichkeit verorten, innerhalb dessen 
sich der gesellschaftliche Bildgebrauch, ja der Bildgebrauch überhaupt, 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

vollzieht. Wir müssen die Bilder auf ihre mimetischen Anteile hin be-
fragen, aber auch auf jene ›Freiheit des Bildens‹ hin, mit der sie sich 
nicht auf eine bloße Wiederholung der Wirklichkeit beschränken, son-
dern ihr eine andere Szene gegenüberstellen im Dienste des Wunsches 
und der Phantasie. 

Den offenkundigsten Wirklichkeitsbezug in The Dark Knight stel-
len die zahlreichen Anspielungen auf die Terroranschläge vom 11. Sep-
tember 2001 dar, die insbesondere am Filmplakat, aber auch am Film 
selbst, rekonstruiert wurden. Als mimetisches Erinnerungsbild reflektiert 
der Film die kollektive Erschütterung der Anschläge und wiederholt sie 
im Sinne eines ›traumatischen Traums‹ (vgl. 3.1.3). Dem Mechanismus 
des Fort-Da-Spiels folgend, re-inszeniert er die zunächst passiv erlittene 
Zerstörung in eigener Regie und macht so den Träumenden zum akti-
ven ›Herren der Situation‹. So wird der Zuschauer beispielsweise in der 
Eingangssequenz des Films mittels Kameraführung selbst zum Terroris-
ten, der in ein Hochhaus fliegt; er wirft, in der Logik des Fort-Da-Spiels 
gesprochen, selber die Holzspule von sich, anstatt geworfen zu werden. 
Darüber hinaus vollzieht der Film aber auch eine inhaltliche Umkehrung 
der Situation im Sinne von Freuds Wunscherfüllungsthese. Sowohl durch 
die Selbstrettung der Massen als auch durch Batmans finalen Rettungs-
akt werden die terroristischen Kräfte besiegt; das reale Trauma wird in 
einen imaginären Triumph verwandelt.49 Unschwer ist in dieser Umkeh-
rungsphantasie das Muster der gesellschaftlichen Wunscherfüllung zu er-
kennen, das Lévi-Strauss am Beispiel der Caduveo-Kunst als ›imaginäre 
Lösung‹ beschrieben hatte (vgl. 3.3.2): Im Medium ihrer Bilder imagi-
niert sich eine verunsicherte Gesellschaft die phantastische Bewältigung 
ihrer realen Probleme und Sorgen. 

Der durch diesen Befund eröffnete Horizont erweitert sich, wenn wir 
den Blick darauf lenken, dass nicht erst The Dark Knight nach die-
sem Muster der imaginären Lösung funktioniert. Im Gegenteil bildet die 
Wunscherfüllungsfunktion des Superhelden von Anfang an den narra-
tiven Kern der Batman-Erzählungen. In immer neuen Konstellationen 
handeln sie davon, wie der Superheld eine aus den Fugen geratene Ge-
sellschaft rettet. Schon in seinem Geburtsjahr 1939 war Batman die ima-
ginäre Antwort auf eine reale Krise. Unübersehbar war die fiktive Stadt 
Gotham ein mehr oder weniger direktes Abbild der US-amerikanischen 
Wirklichkeit mit ihren von organisiertem Verbrechen und Bandenkrie-
gen beherrschten, durch Chaos und Anomie geprägten Metropolen. Und 

49	 	 Im Sinne dieser Umkehrung trägt The Dark Knight in gewisser Weise die 
Züge eines »Therapiefilmes«, wie Marcel Hartwig (2011: 129) solche fil-
mischen Antworten auf kollektive Traumata einmal genannt hat. Vgl. dazu 
am Beispiel zweier anderer filmischer Reaktionen auf die Terroranschläge 
vom 11. September 2001 auch die Ausführungen bei Žižek (2008).

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRÄUMT WER WOVON? 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

auch die Weltpolitik erschien heillos aus den Fugen, wie Dietmar Dath 
bemerkt:

»Ganze Völker wurden unter Verweis auf grellste und aberwitzigste 
Mythologien von Leuten beherrscht, die auch zehnjährige Comic-
Leser ohne Mühen als Verbrecher erkennen konnten. Nicht nur die 
Gangsterwelt, auch die Weltbühne war 1939 großes Theater.« (Dath 
2005: 4)

Von Anfang an waren Superhelden wie Batman oder Superman Ange-
bote an das Publikum, sich aus einer als problematisch und krisenhaft 
erlebten Wirklichkeit in eine andere, alternative, imaginäre Welt ent-
führen zu lassen, in der die Verbrecher bestraft, die Bösen besiegt und 
die Guten belohnt werden. Dass die Superheldencomics im Allgemei-
nen und Batman im Besonderen gerade in der Kriegszeit bis 1945 einen 
enormen Popularitätsschub erfuhren, nach Kriegsende jedoch zumin-
dest zeitweise an Popularität einbüßten, passt nahtlos in diesen Zu-
sammenhang:

»Comic books surged in popularity during the war years. [...] The DC 
superheroes reflected the nationalism and war-fervor of those times. 
But with the end of the conflict, their popularity dwindled.«50 (Parsons 
1991: 69)

Im Vergleich zu den traditionellen Batman-Erzählungen übernimmt der 
Dunkle Ritter seine Rolle in The Dark Knight jedoch nicht völlig un-
gebrochen. Gegenüber dem Superheldennarrativ der 1930er und 40er 
Jahre wirkt der Batman des Jahres 2008 politisch geschwächt. Auch in 
The Dark Knight ist er zwar noch der unumschränkte Herrscher über 
Gotham; seine ›war tools‹ sind schlagkräftiger denn je. Doch der Film 
hinterfragt und problematisiert die Selbstermächtigung des Superhelden 
zum parastaatlichen Souverän zugleich, wenn er Batman beispielsweise 
mit Julius Caesar vergleicht (vgl. 0:20). Sogar Batman selbst will in die-
sem Film eigentlich kein Superheld mehr sein, sondern träumt davon, 
seine Verantwortung für das Gemeinwesen an den rechtsstaatlich legiti-
mierten Staatsanwalt Harvey Dent abzugeben. 

Gerade an dieser veränderten politischen Stellung des Superhelden 
zeigt sich der historische Wirklichkeitsbezug. In der politischen Selbst-
problematisierung wird die überlieferte Batman-Figur an eine veränder-
te gesellschaftliche Situation angepasst und in den Dienst der Gegenwart 
gestellt. So setzt der Film nicht nur Erinnerungen an die Terrorangriffe 

50	 	Vgl. ähnlich auch Knigge (1996: 130): »Der Zweite Weltkrieg hatte zu ei-
nem Boom der Superhelden geführt, und mit seinem Ende verschwanden 
auch die kostümierten Kämpfer.«

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

des 11. September frei, sondern auch eine Reflexion ihrer innenpoliti-
schen Folgen. Einige Rezensenten haben in Batman mit seinen hochent-
wickelten Kriegswaffen sogar eine direkte Anspielung auf den damali-
gen US-Präsidenten George W. Bush erblickt, der sich für seinen ›war on 
terror‹ massiver Kritik ausgesetzt sah.51 Auch der Batman in The Dark 
Knight muss sich für den Einsatz seiner Sonar-Überwachungsanlage 
kritischen Rückfragen aussetzen, die ihn an die Illegalität und Illegiti-
mität seines Handelns mahnen (vgl. 1:55–1:56). So wurde der Film mit 
gutem Recht als politische Kritik am ›war on terror‹ gelesen.52

Aufschlussreicher noch als diese weit verbreitete Deutung ist aller-
dings die Tatsache, dass derselbe Film zumindest von einigen Zuschau-
ern auch in der völlig entgegengesetzten Richtung interpretiert werden 
konnte: nicht als Kritik, sondern als Affirmation des ›war on terror‹. 
Andrew Klavan etwa beschreibt die Handlung des Films als »paean of 
praise to the fortitude and moral courage that has been shown by Ge-
orge W. Bush« (Klavan 2008), das heißt als Loblied auf die Regierung. 
Und auch für diese Deutung lassen sich plausible Argumente anführen, 
bleibt doch der George W. Bush des Films am Ende trotz allem der mo-
ralische Sieger. Aus eigenen Stücken wechselt Batman von der allerhöchs-
ten auf die allerunterste Position im Gemeinwesen, wenn er sich zum 
Sündenbock macht und die Verbrechen Harvey Dents auf sich nimmt, 
obwohl er selbst ganz unschuldig an ihnen ist. Anstatt seine Souveräni-
tät zu missbrauchen, gibt er seine Macht bereitwillig wieder ab. Würde 
man Batmans Handeln auf Bushs echte Politik übertragen, so lautete die 
Botschaft: ›Lasst ihn nur machen, der Mann weiß was er tut; er weiß es 
sogar besser als wir, darum können wir ihm blind vertrauen und selbst 
den Gesetzesübertritt noch verzeihen.‹ 

Beide Lesarten, so unvereinbar sie sind, haben also ihre objektive Be-
rechtigung – und verraten uns darum umso mehr über die subjektiven An-
teile an diesen Deutungen, also über die ›Eigenfrequenz‹ der jeweiligen Re-
zipienten im Resonanzgeschehen. So zeigt der Widerstreit der Deutungen, 
wie sehr die gesellschaftliche Resonanzwirkung der Bilder niemals vom 
objektiven Bildmaterial alleine ausgeht, sondern aus dem Zusammentref-
fen von Objekt und Subjekt resultiert (vgl. 1.3.1, 3.2.1). Einerseits sind 
es die objektiven Inhalte des Films, die Anhaltspunkte für beide Lesarten 

51	 	Zur Identifizierung Batmans mit George W. Bush vgl. Klavan (2008), Toh 
(2010: 132) und Brooker (2012: 201). Zur Kritik an der Antiterrorgesetz-
gebung seit 2001 vgl. Chang (2002); für eine rechtssoziologische Reflexion 
vgl. Opitz (2012, insb. 229–384).

52	 	Zu dieser Lesart des Films als Kritik am ›war on terror‹ vgl. zum Beispiel S. 
Schneider (2008), Toh (2010) und Hennig (2010: 136); auch Kothenschul-
te (2008) bezeichnet den Film als »Parabel« über den »Sicherheitswahn ei-
ner vom Terror bedrohten Gesellschaft«. 

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRÄUMT WER WOVON? 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

liefern, andererseits ist es der jeweilige Betrachter, der sich seinen eigenen 
Bedürfnissen gemäß auf die eine oder die andere Lesart einschwingt.53

Vielleicht beruht der Erfolg des Films zu einem nicht unwesentlichen 
Teil auf eben dieser Bedeutungsoffenheit. Denn sie erlaubt nicht nur ver-
schiedenen Gruppen mit unterschiedlichen Wünschen den Eintritt in die-
selbe Sehgemeinschaft, sondern verstärkt auch die individuellen Genuss-
möglichkeiten des Einzelnen. So kann sich beispielsweise ein politisch 
links orientierter, regierungskritischer Zuschauer vom schlechten Gewis-
sen über seinen Genuss an der autoritären Bilderwelt des Films ›freispre-
chen‹, solange er den Film als Kritik dessen interpretiert, was er sieht.54 
Die Verhüllung des Unbewussten vollzieht sich in diesem Fall auf der 
Subjektseite anstatt auf der Objektseite der Bilder, obgleich sie wieder-
um nicht ohne die objektive Unbestimmtheit der Bilder denkbar wäre.

In einen ähnlichen ›Entlastungsgenuss‹ kommt ein konservativer Zu-
schauer, der sich von seiner anarchischen Gewaltlust freisprechen muss, 
die er in Gestalt des Jokers befriedigt. So ist der Joker einerseits ein 
›Agent des Chaos‹, der anstelle des Zuschauers ausagiert, was dieser sich 
unbewusst wünscht: die radikale Zerstörung der Kultur und ihrer Zwän-
ge. Andererseits wird auch hier ein Mechanismus der Distanzierung ein-
gebaut, um die Wiederkehr dieser verdrängten Wünsche mitgenießbar zu 
machen. Als Antagonist nämlich ist der Joker keine Identifikationsfigur 
wie der gute Held Batman, mit dem der Zuschauer bewusst mitfiebert. 
Der Zuschauer will nicht, dass der Joker gewinnt, vielmehr wünscht er 
sich seine Niederlage; dafür sorgt schon die Dramaturgie des Films. In-
dem er die Gewalt des Jokers offiziell ablehnt, muss er sich seiner Sym-
pathien für den Joker nicht explizit bewusst werden; das Unbewusste 
darf unbewusst bleiben. 

Freud würde diesen Vorgang im Zuschauer vermutlich als Verleug-
nung bzw. als Verneinung beschreiben (vgl. Freud 1925). Unser bewuss-
tes Ich verleugnet und negiert die psychische Verbindung mit dem Jo-
ker; wir erleben die Wünsche, die er uns erfüllt, als etwas, mit dem wir 
scheinbar nichts zu tun haben. Womöglich liegt auch darin eine Funktion 
seines fremdartigen Erscheinungsbildes mit der Schminke im vernarbten 

53	 	Am zutreffendsten dürfte vor diesem Hintergrund die Lesart Benjamin Ker-
steins (2008) sein, wonach The Dark Knight eine ambivalente, letztlich 
also unentschiedene Position zum ›war on terror‹ einnimmt.

54	 	 Ich habe diesen Entlastungsmechanismus am Beispiel des Spielfilms The 
Matrix (USA 1999, Regie: Andy & Larry Wachowski) an anderer Stelle als 
›Subversionsfiktion‹ (Strehle 2014: 201) zu beschreiben versucht: als »hoch-
wirksame Mischung aus Identifizierung und Verleugnung« (ebd.: 202), die 
uns zum Genuss auch noch die subversive Kritik an diesem Genuss mitlie-
fert. Vgl. dazu aus psychoanalytischer Sicht auch meine Andeutungen zur 
filmischen Funktion des »externalisierten Über-Ichs« (Strehle 2011b: 63) in 
Alfred Hitchcocks Rope (USA 1948). 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

Gesicht und den grünen Haaren auf dem Kopf. Sie exotisiert den Joker, 
entrückt ihn aus der Welt des Zuschauers, macht ihn zum Freak, wie 
er im Film so oft genannt wird, und verleugnet auf diese Weise unseren 
eigenen ›Freak-Anteil‹, den wir in der Figur allenfalls unbewusst noch 
wiedererkennen. Die Darstellung des Jokers entspricht insofern exakt 
jenem Beziehungs- bzw. Verbindungsabbruch zwischen dem Bild und 
seiner Bedeutung – das heißt hier: zwischen dem Joker und seinem Zu-
schauer –, in welchem Freud die Grundbewegung der Traumarbeit aus-
gemacht hatte (vgl. 3.1.2).

In der Bilderwelt des Unbewussten aber gibt es keine Verneinung und 
keine Verleugnung, ganz so wie es im Bild keine Verneinung und keine 
Verleugnung gibt: Was wir sehen, ist da. Die Verleugnung des Gesehe-
nen durch das Subjekt verändert nicht dessen Erlebnisqualität; die Ne-
gation bleibt äußerlich wie ein negatives Vorzeichen, das dem Negier-
ten vorangestellt wird, ohne es zum Verschwinden zu bringen. Und doch 
kommt auf dieses Vorzeichen zumindest für die Verdrängung alles an. 
Eben weil wir uns nicht bewusst mit dem Joker identifizieren, können 
wir seine Verbrechen so ungestraft genießen. Der Bösewicht nimmt un-
seren Wunsch für uns auf sich und befreit uns von ihm. Im Grunde ist es 
nicht Batman, sondern der Joker, der sich für die Massen opfert.

Spätestens an dieser Stelle offenbart sich der tiefere psychoanalytische 
Kern der Analogie von Bild und Traum. Im Bild sehen wir, was wir sonst 
nur träumen; und im Sehen träumen wir unsere eigenen Phantasien. Ent-
scheidend ist aber auch die mediale Differenz von Bild und Traum: Wir 
träumen unsere Phantasien, als ob sie nicht unsere eigenen wären, weil 
wir sie als fremdes Bild erleben, mit dem wir uns nicht identifizieren müs-
sen. Diese Verleugnung der eigenen Phantasie wird dadurch begünstigt, 
dass wir die Phantasie nicht selbst produzieren, wie es der Wolfsmann 
einst noch tun musste (vgl. 3.1.3), sondern sie nur passiv wiedererkennen 
im gebrauchsfertig gelieferten Konsumangebot. Wir erleben den Traum 
als Traum eines Anderen, nämlich des Künstlers, der uns den Traumvor-
gang abnimmt. Die Externalisierung der eigenen Phantasie in der Figur 
des Jokers ist insofern nur eine Art zusätzlicher Wiederholung dieser all-
gemeinen Grundbewegung des Bilderkonsums: Der innere Wunsch wird 
auf etwas Äußeres, Ich-Fremdes abgewälzt, dadurch aber zugleich um 
seinen anstößigen Sinngehalt gebracht – um die Wahrheit nämlich, dass 
es unser eigener Wunsch ist, den wir da sehen und genießen.

Etwas anders liegt der Fall bei der Schiffsszene. Bei den Wunschange-
boten der autoritären Krisenlösung durch Batman und der Zerstörung 
der Kultur durch den Joker handelt es sich um negative, aggressive, ›ge-
fährliche‹ Wünsche; kein Wunder, dass sie verdrängt werden müssen. Der 
positive Wunsch, den uns die Schiffsszene anbietet, scheint demgegen-
über ganz ungefährlich zu sein. Darum wird hier auch nichts externali-
siert, zumindest nicht im moralischen Sinne: Wir distanzieren uns nicht 

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRÄUMT WER WOVON? 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

von den Massen auf dem Schiff, am allerwenigsten von den Zivilisten. 
Die gesamte Anlage des Sozialexperiments, aber auch die formale Insze-
nierung mit ihren Nahaufnahmen der Menschen und ihrer bildlichen Af-
fektwirkung, ist auf ungebrochene Identifikation angelegt. Wir sind die 
Massen auf dem Schiff. Sie repräsentieren uns alle, die einfachen Men-
schen im Kinosaal oder zuhause. Und tatsächlich zeigen sie uns so, wie 
wir uns selbst gerne sehen möchten: friedlich, sittlich, brüderlich. 

Warum aber musste die Schiffsszene dann derart stark verdrängt wer-
den, dass die nachträgliche Entstellung durch Errichtung filmischer Ge-
genbilder sogar als narrative Inkonsistenz sichtbar werden konnte? Nir-
gendwo sonst im Film wird dem eigentlichen Traumgedanken mehr 
Gewalt angetan, nirgendwo sonst knirscht es derart stark im Gebälk 
der filmischen Konstruktion. Warum ist es gerade die Utopie der Mas-
sen, an der die filmische Traumarbeit scheitert und sich in Widersprü-
che verstrickt? Was offenbart sich in diesem Widerstreit der Bilder zwi-
schen Schiffsszene und Finale? Auch in diesem Fall handelt es sich um 
einen Konflikt zwischen Verdrängung und Wiederkehr des Verdräng-
ten; aber das Unbewusste, das hier wiederkehrt und verdrängt wird, ist 
nicht jenes Unbewusste, an das Freud zuerst denkt, wenn er das Unbe-
wusste als Reservoir des ›Es‹, der archaischen Leidenschaften und wil-
den Triebe beschreibt. Was die filmische Traumarbeit verdrängt, ist eher 
das Bloch’sche Unbewusste – nicht etwa eine ›böse‹, sondern eine ›gute‹, 
genauer: eine utopische Seite unserer selbst. 

Das Utopische an ihr – und das heißt, ihr Charakter als ›Noch-nicht-Sei-
endes‹ – ist zweifacher Art: einerseits als radikale Abweichung vom eta
blierten Bilderkanon des Hollywoodkinos, andererseits und grundlegen-
der aber als Abweichung von der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Nicht 
nur demontiert die Schiffsszene das filminterne Superheldennarrativ, 
wenn sie die Massen als Lösung zeigt, wo sie sonst nur als Problem 
auftauchen; auch die politische Wirklichkeit außerhalb des Films wird 
durch die Schiffsszene in Frage gestellt. Das Bild der brüderlichen Mas-
sen widerspricht der bürgerlichen Vorstellung von Staatlichkeit und Re-
gierung. Die Massen auf den Schiffen müssen nicht nur nicht überwacht 
und kontrolliert werden, sie müssen auch nicht regiert werden. Sie blei-
ben moralisch integer auch ohne die Zwangsapparaturen des Staates und 
der souveränen Gewalt. 

Im Bild der brüderlichen Massen träumt die Gesellschaft von sich 
selbst demnach als einer anderen Gesellschaft. Wenn sie mit diesem 
Wunschangebot in Resonanz gerät, so ›denkt‹ sie einen utopischen 
Traumgedanken: Die Gesellschaft könnte auch ganz anders funktionie-
ren; gebaut nicht auf der Angst vor dem Souverän, der uns vor dem Krieg 
aller gegen alle retten muss, sondern auf der Brüderlichkeit aller gegen-
über allen, die uns auch ohne Staatsgewalt zusammenzuhalten vermag. 
Im Modell des Kulturmechanismus (vgl. 2.1.2) gesprochen, wird der 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

dysfunktionalen ›autoritären‹ Problemlösung von oben eine alternative 
Vision der gesellschaftlichen Krisenlösung von unten entgegengestellt.

Um zu verstehen, was der Resonanzerfolg dieses Wunschangebots 
über die Gesellschaft verrät, die mit ihm in Resonanz getreten ist, müs-
sen wir uns noch einmal Freuds Theorie des Traums und der Phanta-
sie vergegenwärtigen, wonach der Mensch träumen muss, was er nicht 
besitzt, was ihm fehlt, woran es ihm mangelt. Im Aufsatz »Der Dichter 
und das Phantasieren« bringt Freud diese Auffassung besonders poin-
tiert zum Ausdruck: 

»Man darf sagen, der Glückliche phantasiert nie, nur der Unbefriedig-
te. Unbefriedigte Wünsche sind die Triebkräfte der Phantasien, und jede 
einzelne Phantasie ist eine Wunscherfüllung, eine Korrektur der unbe-
friedigenden Wirklichkeit.« (Freud 1908b: 173 f.) 

Die Phantasie ist eine »Korrektur der unbefriedigenden Wirklichkeit«, 
und auch The Dark Knight ist eine solche Korrektur der Wirklichkeit 
– an der sich etwas über das Korrigierte ablesen lässt. Die Resonanz-
punkte des Films sind die Problemstellen unserer eigenen Wirklichkeit: 
Der Traum der Brüderlichkeit wird von einer Gesellschaft geträumt, der 
es an Brüderlichkeit und Gemeinschaftlichkeit gerade mangelt; die Zer-
störung der Ordnung von einer Kultur, die unter ihrer erstarrten Ord-
nung leidet; die Verbrennung des Geldes von einem Publikum, das die 
Zwänge des Kapitalismus tagtäglich am eigenen Leib erfährt; die auto-
ritäre Krisenlösung und die religiöse Erlösung von einem Gemeinwesen, 
das sich nach starken Führern und erlösenden Heilsfiguren zwar sehnt, 
sie aber nicht besitzt. 

Die Gesellschaft des 21. Jahrhunderts, so zeigt sich an ihren Träu-
men vielleicht mehr noch als an allem anderen, ist trotz ihres materi-
ellen Überflusses eine Gesellschaft des Mangels. Weder genießt sie die 
brüderliche Wärme eines solidarischen Gemeinwesens noch die repres-
sive Sicherheit einer autoritären Herrschaft; weder lebt sie die anarchi-
sche Lust an Chaos und Gewalt aus, noch findet sie religiöse Erlösung 
in einem rettenden Opfer, das alle Schuld auf sich nimmt und so das 
Gemeinwesen ›kittet‹. Gerade ihr liberaler Individualismus, das bürger-
liche Ideal des einerseits radikal egoistischen, andererseits zivilisierten 
und friedlichen Bürgers, hält sie in einer Art ›unglücklichen Mitte‹ zwi-
schen diesen verschiedenen Möglichkeiten gefangen.55 Unsere Gesell-
schaft ist blockiert, sie findet keine Auswege aus ihrer Misere; ihr Kul-
turmechanismus hat sich ›verhakt‹ und läuft heiß. The Dark Knight 

55	 	Vgl. zu diesem Gedanken auch die Deutung der Figur des Jokers als ›Symp
tom‹ eines entfremdeten Individualismus bei Bordoloi (2012: 92): »The psy-
chopathic villain The Joker appears to be a symptom of the urban malaise 
afflicting alienated/fractured individuals.« 

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRÄUMT WER WOVON? 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

ist das Produkt dieser Erhitzung: Sein Resonanzerfolg drückt aus, was 
unsere Gesellschaft im Innern umtreibt und als ungelöstes Problem be-
schäftigt. Die Krise Gothams, auf die der Film mit seinen so verschiede-
nen Wunschangeboten antwortet, ist unsere eigene Krise, und nur dar-
um ergreift sie uns so.

So erweisen sich die Bilder als Seismogramme der Gesellschaft – als 
höchst sensible Anzeiger für die untergründigen Erschütterungen und 
krisenhaften Verunsicherungen des Gemeinwesens. Und sie verraten uns 
zugleich etwas über den spezifischen Charakter dieser Krise. Was uns 
The Dark Knight vor Augen stellt, ist eine anomische Gesellschaft, der 
es an sozialem Zusammenhalt fehlt; eine lose Assoziation von isolier-
ten Einzelnen mit egoistischen Interessen, die kein zusammenhängen-
des Ganzes bilden. Er zeichnet das Bild einer verstreuten Masse, die al-
lenfalls noch als passive Sehgemeinschaft zusammenkommt wie beim 
Betrachten der Videobotschaften des Jokers. Auch in diesem Sinne sind 
die Massen im Film, die in der Schiffsszene zuallererst als schweigende 
Fernsehzuschauer eingeführt werden, ein Sinnbild für die Massen au-
ßerhalb des Films. 

Dass eine solche Problemschilderung mitsamt ihren Problemlösun-
gen auf gesellschaftliche Resonanz stößt, bedeutet, dass wir in der fikti-
ven Stadt Gotham und ihrem anomischen Ausnahmezustand den Zerfall 
unserer eigenen Lebenswelt wiedererkennen können. Auch die außer-
filmische Gesellschaft scheint sich als auseinanderfallendes, von Chaos 
bedrohtes, mit einem Wort: als erlösungsbedürftiges Gemeinwesen zu er-
leben. »Batman only really works as a character if the world is essential-
ly a malevolent, frightening place«, hat der Batman-Autor Frank Miller 
(1986, zit. n. Uricchio/Pearson 1991: 206) diesen Wirklichkeitshinter-
grund des Batman-Mythos ganz im Sinne Freuds einmal in einem Inter-
view formuliert.56 So erklären sich die auf- und abschwellenden Kon-
junkturen des Superhelden Batman im Laufe seiner langen Geschichte, 
aber auch die jeweils neuen Akzentsetzungen, mit denen das überlieferte 
Bild an die wechselnden Gegenwarten angepasst wird. Im Jahr 2008, so 
scheint es, war es das Thema der Massen und ihres Regiertwerdens, das 
die kollektive Epochenerfahrung ausdrücken sollte.

Das eigentlich Brisante an diesem bildlichen Seismogramm der Gesell-
schaft jedoch enthüllt sich, wenn wir die Traumbilder des Films nicht 
mehr nur von ihrem Wirklichkeitshintergrund aus denken, sondern auf 
die Wünsche selbst fokussieren, die als phantastische Antworten auf die-
sen Wirklichkeitshintergrund zirkulieren. Die Bilder des Films zeigen 

56	 	 In einem anderen Interview Millers (Sharrett/Miller 1991: 44) heißt es ähn-
lich: »Batman works best in a society that’s gone to hell. That’s the only 
way it ever worked. He was created when the world was going to hell, and 
Dark Knight came out when the world went to hell.«

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

uns, welche sozialen und politischen ›Energien‹ im Untergrund der Ge-
sellschaft fließen und welche Auswege und Problemlösungen sich die in 
die Krise geratene Gesellschaft erträumt.57 Die Schiffsszene repräsentiert 
die gesellschaftliche Wirklichkeit nicht etwa nur, sondern stellt uns eine 
andere Wirklichkeit vor Augen. Im Unterschied zur echten Gesellschaft 
gehen die Massen in The Dark Knight den Schritt über das bloß passive 
Sehen hinaus. Sie werden zu politischen Akteuren, die das auseinander-
fallende Gemeinwesen gemeinschaftlich erneuern. Sie belassen es nicht 
beim psychosozialen Arrangement der passiv konsumierenden Masse, 
sondern kommen, wenn auch unfreiwillig, als Versammlungsmasse phy-
sisch zusammen, um eine gemeinsame Entscheidung über ihr Handeln 
zu treffen. Für einen kurzen Moment erhebt der Film die Massen zum 
politischen Subjekt, ja zum Souverän im starken Sinne des Wortes. Sie 
sind es, die über den Ausnahmezustand und damit über die Zukunft des 
Gemeinwesens entscheiden. 

So verwirklicht sich im Medium der Bilder, was in der Gesellschaft au-
ßerhalb eine versperrte Option darstellt. In der Schiffsszene träumt die 
Gesellschaft sich selbst nicht nur als andere, sondern spezifischer noch 
als sich selbst gestaltende, in gewissem Sinne als revolutionäre Gesell-
schaft, die sich in einem Akt der Autonomie und Selbstbestimmung neu 
begründet. So steht die Schiffsszene dafür ein, dass die Idee der politi-
schen Erneuerung von unten selbst heute noch lebendig ist – und zwar 
nicht nur vereinzelt, sondern massenhaft, auf der Makroebene der Ge-
sellschaft. Sie zeigt, dass die politischen und emanzipatorischen Impulse 
der Massen unter der Oberfläche des ›Postpolitischen‹ und der ›Postde-
mokratie‹58 noch immer brodeln, auch wenn sie sich nicht direkt in poli-
tische Ideen ummünzen, sondern nur dunkel geträumt werden und selbst 
im Traum noch entstellt oder zurückgenommen werden. 

Derselbe Film zeigt allerdings auch, dass sich das gesellschaftliche Lei-
den an der Gesellschaft nicht automatisch in emanzipatorische Wunsch-
phantasien umsetzen muss. Die politischen Energien können ihren Weg 
ebenso gut in die entgegengesetzten Richtungen einer destruktiven oder 
autoritären Krisenlösung einschlagen. Auch die Bilder des anomischen 
Terrors und der autoritären Souveränität sind gesellschaftliche Mög-
lichkeiten. Dieselbe Gesellschaft, die von der eigenen Emanzipation 
träumt, träumt von der autoritären Erlösung durch den Heilsbringer im 

57	 	Zum Begriff der »sozialen Energien« und ihrer kulturellen »Zirkulation« 
im Medium der Kunst – hier am Beispiel von Shakespeares Dramen – vgl. 
auch Greenblatt (1988: 7–24) sowie die Ausführungen zum Erzählen als 
»Modus der Erzeugung, Gestaltung und Transmission sozialer Energien« 
bei Koschorke (2012: 64–66, 101–106; Zitat: 103).

58	 	Zu diesen Diagnosen vgl. Rancière (1997), Crouch (2003) und Mouffe 
(2005); für einen Überblick über den ›Postdemokratie-Diskurs‹ siehe Ritzi 
(2014).

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRÄUMT WER WOVON? 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Feldermauskostüm oder von der nihilistischen Lust am chaotischen Un-
tergang aller Ordnung. Wenn auch diese Teile des Traums resonanzfä-
hig waren, so muss auch ihnen eine ›Eigenfrequenz‹ im Publikum ent-
sprechen; ja, vielleicht sogar eine wesentlich stärkere, bedenkt man die 
langjährige Erfolgsgeschichte des Superheldengenres, das seit jeher im 
Modus der autoritären Krisenlösung operiert. Gerade im Interesse die-
ser autoritären Krisenlösung geschieht es ja, wenn die Utopie der Schiffs-
szene wieder zurückgenommen und durch das ›rettende Finale‹ ersetzt 
wird. Es ist nicht die Utopie, sondern ihre Verdrängung, die das letzte 
Wort behält. 

Vor diesem Hintergrund fällt es leicht, den Film von seinem Ende her 
als Ideologieprodukt zu kritisieren. Bordoloi etwa zieht diesen Schluss, 
wenn er die ›rhetorische Operation‹ von Nolans Filmen in der politi-
schen Affirmation des Kapitalismus erblickt:

»On a political level, it appears as if Nolan is performing a rhetorical 
operation where the hegemony of capitalism is not only endorsed, but 
valourized as the best mode of social and economic existence. Any ideo-
logy that interrogates/debunks the claims of capitalism is bad/evil, and 
represented as proponents of chaos.« (Bordoloi 2012: 92)

In dieser Sichtweise erscheinen diese Filme dann geradewegs als Instru-
ment einer ›ideologischen Konditionierung‹ der Zuschauer: 

»What is interesting to note here is that films masked as superhero fran-
chises (and therefore chiefly catering to the young) do play an impor-
tant role in ideologically conditioning particular/targeted subject posi-
tions into accepting/internalizing a particular hegemonic world view. 
The task becomes easier if the other is speciously represented as threat 
to the stable order, bringers of chaos and destruction to the rational, 
public space.« (Ebd.)

Diese Beschreibung ist auf einer bestimmten Ebene vollkommen zutref-
fend; exakt auf diese Weise operiert der Film. Die Kritik der Ordnung 
wird durch Figuren des Chaos verkörpert, deren moralische Nieder-
tracht die in den Figuren eingelassene Kritik politisch neutralisiert. So 
passen sich die Filme an die gesellschaftlichen Verdrängungsverhältnisse 
an und reproduzieren sie, indem sie sich in vorauseilendem Gehorsam ih-
rer Zensur unterwerfen. Aber, und das ist das Entscheidende, sie eilen der 
Zensur doch nicht so weit voraus, dass sie das Zensierte von vornherein 
unter den Tisch fallen ließen. Auch wenn der emanzipatorische Gehalt 
der Schiffsszene am Ende zurückgenommen wird, so wurde er dennoch 
artikuliert; auch wenn die utopische Resonanz gezähmt wird, wurde sie 
immerhin zeitweise freigesetzt. Bordolois Ideologiekritik entgehen die 
utopischen Momente des Films und damit seine inneren Widersprüche.

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

The Dark Knight verdrängt das gesellschaftliche Unbewusste also; 
aber nicht, ohne es zuvor auf die Bühne der Öffentlichkeit gebracht zu 
haben. Anstatt die unbewussten Inhalte von vornherein im Unsichtbaren 
zu belassen, rührt er an die Verdrängung, indem er das Verdrängte we-
nigstens vorübergehend sichtbar macht. Gerade durch die Sichtbarkeit 
seiner Bruchstellen macht der Film die Arbeit der Ideologie beobachtbar. 
Und obgleich er die aufbrechende Utopie am Ende doch wieder abwehrt, 
trägt er diese Abwehr auf der Oberfläche des Films selbst aus und bringt 
sie dadurch wenigstens potentiell zu Bewusstsein. Utopie und Ideologie 
koexistieren in diesem Film, unvereinbar miteinander und doch vereint. 
The Dark Knight ist nicht nur ein Ausdruck der Gesellschaft im Sinne 
ihrer dominanten Ideologie, sondern auch und viel stärker noch ein Aus-
druck ihrer Zerrissenheit zwischen dieser Ideologie und den untergründi-
gen Energien, die ihr entgegenarbeiten. Er präsentiert uns den Zwiespalt 
einer Gesellschaft, ihr Hin- und Hergerissensein zwischen emanzipato-
rischen, autoritären, destruktiven und religiösen Antworten auf die Kri-
se des Gemeinwesens. Die unterschiedlichen Bilder sind gegensätzliche 
Antworten auf dasselbe Problem; einander widerstreitende Auswege aus 
der Krise einer blockierten Gesellschaft. 

Wenn die Widersprüchlichkeit und Zerrissenheit des Films folglich 
eine gesellschaftliche Zerrissenheit widerspiegelt – wer oder was ist hier 
eigentlich zerrissen? Sind es verschiedene gesellschaftliche Gruppen, die 
die verschiedenen Positionen des Films unter sich aufteilen, so dass je-
der Wunsch des Films eine bestimmte Gruppe repräsentiert? Dies wür-
de zum pluralistischen Modell der ›Sehgemeinschaften‹ passen, wie es im 
Zusammenhang mit der Imaginationskollektivierung (2.2.3) entwickelt 
und auch im Hinblick auf die widerstreitenden Lesarten der filmischen 
Anspielungen auf den ›war on terror‹ implizit vorausgesetzt wurde. Ge-
rade in der Vielfalt der präsentierten Wünsche läge diesem Modell ge-
mäß dann das Erfolgsgeheimnis des Films, der nicht nur eine, sondern 
gleich mehrere Einladungen zum gemeinsamen Kunstgenuss ausspricht, 
auf welche die Zuschauer mit ihren jeweils eigenen Erfahrungshinter-
gründen und Phantasien einsteigen können. Die unaufgelösten Wider-
sprüche des Films fungieren aus dieser Sicht als Unbestimmtheitsstellen, 
die von den Zuschauern mit eigenen Wunschphantasien besetzt wer-
den können. Womöglich spricht der Film letzten Endes völlig entgegen-
gesetzte Sehgemeinschaften an, die sich an jeweils anderen Stellen des 
Films ›einklinken‹. In diesem Fall käme alles auf die subjektive Lektüre 
des Filmzuschauers an, wiewohl diese nicht gänzlich beliebig ausfallen 
kann, sondern ihre objektive Grundlage im präsentierten Material fin-
det, so widersprüchlich dieses auch sein mag.

Eine alternative Deutungsmöglichkeit für die inneren Widersprüche 
des Films erscheint gleichwohl nicht minder plausibel: dass nämlich der 
Film nicht so sehr verschiedene Sehgemeinschaften erzeugt, sondern 

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRÄUMT WER WOVON? 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

zumindest einige seiner Widersprüchlichkeiten auch innerhalb einer Seh-
gemeinschaft bzw. innerhalb des jeweiligen Zuschauers ausspielt. Wir 
identifizieren uns gleichzeitig mit Batman, dem Joker und den Massen, 
anstatt uns für eine dieser Instanzen entscheiden zu müssen. Der Filmge-
nuss gleicht in diesem Sinne weniger einem Nebeneinander als vielmehr 
einem Durchlauf durch verschiedene Subjektpositionen und Wunschi-
maginationen. Mal zieht uns der Film auf die Seite unserer destruktiven, 
antikulturellen Zerstörungswünsche, mal auf die Seite der einfachen 
Menschen und der mit ihnen verbundenen utopischen Sehnsüchte; das 
andere Mal wiederum zieht er uns auf die Seite des Superhelden und un-
serer autoritären Erlösungswünsche.

Welche der beiden Deutungsmöglichkeiten letztlich zutrifft, lässt sich 
an dieser Stelle nicht entscheiden. Wir können nur angeben, welche ver-
schiedenen Wunschangebote der Film seinen Zuschauern unterbreitet 
hat; welche dieser Angebote tatsächlich im Zuschauer verfangen und Re-
sonanz ausgelöst haben, lässt sich allein anhand des Films nicht beurtei-
len. Dazu bräuchte es die Ergänzung durch Freuds ›Technik der Verwer-
tung der Einfälle des Träumers‹, also die aufwendige Durchführung von 
psychoanalytischen Tiefeninterviews mit einzelnen oder auch mit Grup-
pen von Filmzuschauern.59 Dergleichen muss künftigen Untersuchungen 
vorbehalten bleiben. 

59	 	Zur Methode des Tiefeninterviews in der qualitativen Sozialforschung, das 
sich u. a. in der psychologischen Marktforschung empirisch bewährt hat, vgl. 
Friedrichs (1973: 224–236) und Salcher (1995: 67–74); zur Assoziationsme-
thode im Anschluss an Freud vgl. Kirchmair (2007), zum »Bild-Assoziati-
onsverfahren« auch Ahlert/Gutjahr (2007), dort mit Bezug auf C. G. Jungs 
Assoziationsexperimente. Zur Methode der Gruppendiskussion für die Erfor-
schung ›nicht-öffentlicher Gruppenmeinungen‹ vgl. außerdem Friedrich Pol-
locks Gruppenexperiment (1955), deren Ziel es war »zu ermitteln, [...] was 
auf dem Gebiet der politischen Ideologie in der Luft liegt« (Pollock 1955: 34). 
Eine Anwendung der Assoziationsverwertung als Methode der psychoanaly-
tischen Rezeptionsforschung in der Literaturwissenschaft findet sich bei Hol-
land (1973), aber auch schon bei Baudouin (1929). 

WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

5 Fazit

Alles, auch das Bild, so hieß es im ersten Satz dieses Buches über Hegels 
phantasmagorische Vorstellungen, nimmt seinen Anfang im Dunkel der 
Nacht. Die Psychoanalyse hat dieser Aussage einen tieferen und genau-
eren Sinn verliehen: Tatsächlich sind es die nächtlichen Regionen des 
Seelenlebens, aus denen sich die Bildtätigkeit des Menschen speist. Aber 
das Dunkel der Nacht ist nur der Anfang der Bilder, nicht ihr Ende. Bil-
dermachen, wie es in dieser Kulturtheorie der Bilder verstanden und un-
tersucht wurde, heißt, über die inneren Vorstellungen des Traums und 
der Phantasie hinauszugehen, sie in äußere Bilder zu verwandeln und ins 
Licht der Öffentlichkeit zu stellen. Aus den individuellen werden dann 
kollektive, gemeinsame, öffentliche Träume, sobald sie auf Betrachter 
treffen, die sich von ihnen in Resonanz versetzen lassen. Im Medium der 
Bilder wird, bei einigen besonders populären Bildern wenigstens, die Ge-
sellschaft selbst zum träumenden Subjekt. 

Bilder sind die kollektiven Träume der Gesellschaft, lautete darum die 
Grundthese, die in diesem Buch verfolgt und aus verschiedenen Blickwin-
keln heraus beleuchtet wurde. Der erste Teil widmete sich der dinglichen 
Seite dieser kollektiven Träume, also der Eigenart und Eigenlogik des Bil-
des als der ontologischen Grundlage dessen, was Menschen überhaupt 
mit einem Bild machen können. ›Repräsentation‹, ›Präsenz‹ und ›Wir-
kung‹ waren die drei Grunddimensionen des Bildlichen, die dabei her-
ausgearbeitet wurden. Vor allem die ›Verführungs-‹ bzw. ›Entführungs-
theorie des Bildes‹, in der die Faszinationswirkungen und Lustgewinne 
des Bildersehens zu fassen versucht wurden, spielte als Kulminations-
punkt der in diesem Teil präsentierten Bildtheorien eine programmatisch 
wichtige Rolle. In ihr wurde bereits ein wichtiger Grundzug der psycho-
analytischen Bildtheorie vorweggenommen, wonach das Bild als ›ande-
rer Schauplatz‹ zu begreifen ist, der uns eben durch seine Andersartig-
keit aus der alltäglichen Wirklichkeit entführt und zum Träumen anregt.

Der zweite Teil lenkte den Blick auf die Gesellschaft, die das Ding na-
mens Bild gebraucht, um Kulturarbeit bzw. ›Verbildlichungsarbeit‹ mit 
ihm zu betreiben. Im programmatischen Zentrum dieses Teils stand der 
Abschnitt zur ›Imaginationskollektivierung‹, der sich als materialistische 
und prozesshaft pointierte Weiterentwicklung von Cornelius Castoriadis’ 
Theorie des gesellschaftlichen Imaginären verstand. Er sollte die Frage 
beantworten, wie Gesellschaften kollektiv imaginieren können, obwohl 
sie doch keine psychischen Subjekte sind. Die Antwort lag in der Mate-
rialität der Bilder als Medien einer ›Kollektivierung über Bande‹, wie es 
im Anschluss an Régis Debray und Gabriel Tarde hieß. In den Blick ge-
rückt wurde in diesem Teil außerdem die kulturelle Ordnungsfunktion 

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

der Bilder als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck bzw. als ›symbo-
lische Form‹, mit deren Hilfe sich Gesellschaften zu sich selbst und zur 
Welt um sie herum in Beziehung setzen. Die ›Spieltheorie der Kultur‹ 
thematisierte im Gegenzug aber auch die chaotische Seite der Bilder und 
damit die zerstörerischen, rauschhaften, ordnungszersetzenden Impulse 
der Gesellschaft, die sich an den Blockierungspunkten der Kulturarbeit, 
auch und gerade den selbstgeschaffenen, entzünden. Bilder sind die Kur 
gegen das Unbehagen in der Kultur, hieß es in diesem Zusammenhang: 
In den Bildern der Kunst und der Unterhaltung mit ihren erhöhten Frei-
heitsgraden tobt sich das Unbehagen in der Kultur auf kulturell geregel-
te Weise aus, um den Individuen wenigstens punktuelle Befreiung von 
den Zwängen der Kultur zu verschaffen. 

Der dritte Teil beleuchtete daraufhin die psychische Seite der gesell-
schaftlichen Bilderwelt aus Sicht der psychoanalytischen Traumtheo-
rie. Im Zentrum stand die Verwandtschaft des Bildes mit dem Traum, 
wie Freud ihn beschreibt: Ganz so wie der nächtliche Traum als Bildge-
schehen begriffen werden muss, ganz so muss auch die gesellschaftliche 
Bilderwelt als traumähnlicher Vorgang begriffen werden – primärpro-
zesshaft und assoziativ wuchernd, affektiv und emotional aufgeladen 
durch die wilden Energien des Unbewussten. Hier wie dort betritt das 
Subjekt einen ›anderen Schauplatz‹, verlässt es die Wirklichkeit und tritt 
stattdessen in den imaginären Raum des Wunsches und der Phantasie 
ein. Die Bilder in diesem Raum des Imaginären sind gleichwohl nicht re-
ferenzlos; sie schöpfen nicht etwa ›aus dem Nichts‹, wie es Castoriadis 
über das gesellschaftliche Imaginäre behauptet hatte, sondern sind das 
Resultat einer psychischen Transformation, die immer auch als Reakti-
on auf die Lebenswirklichkeit des Subjekts und die inneren Zustände, 
Wünsche und Ängste, die diese Wirklichkeit im Subjekt produziert, ver-
standen werden muss.

Im systematisch zentralen ›Resonanzmodell der Kunst‹ wurde dieser 
psychoanalytische Ansatz mit den Überlegungen zur Imaginationskol-
lektivierung aus dem zweiten Teil verbunden und in eine Theorie der 
Kollektivierung der Träume überführt. Bilder werden zu gemeinsamen, 
geteilten Träumen, wenn die in ihnen abgelegten Wunschangebote mit 
den Wünschen der Rezipienten in Resonanz bzw. Wechselwirkung treten 
und ihnen den Ausdruck ihrer eigenen unbewussten Phantasien ermög-
lichen. Erst mit diesem Resonanzmodell konnte erklärt werden, warum 
bestimmte Bilder erfolgreicher kollektiviert werden als andere und wo 
die tieferliegenden Lustquellen des Bildes zu suchen sind. Die Lust am 
Bild ist ›Aufhebungslust‹, wie Freud sie in Bezug auf den Witz nannte, 
also die Lust an der Wiederkehr des Verdrängten. Sie wird durch das Zu-
sammenwirken zweier Bedingungen ermöglicht bzw. begünstigt: einer-
seits durch die entlastenden Wirkungen der Kunstarbeit im Sinne einer 
Verschiebung anstößiger Inhalte in den ›visuellen Subtext‹ des ›bildlichen 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

Unbewussten‹, andererseits durch die Sozialform der Bilder, also ihre 
stabilisierende Einbettung in das ›psychosoziale Arrangement‹ einer Re-
zeptionsgemeinschaft. Vor diesem Hintergrund wäre übrigens auch die 
rätselhafte Phantasmagorie im Klosterkeller aus der Einleitung noch ein-
mal psychoanalytisch zu deuten, was freilich eine ganz eigene Untersu-
chung erfordern würde. 

Durch die Ausführungen zur ›Theorie des gesellschaftlichen Unbewuss-
ten‹ wurden die Überlegungen zur Kollektivierung der Träume in Rich-
tung einer allgemeinen psychoanalytischen Gesellschaftstheorie erweitert. 
Denn nicht nur einzelne Individuen, auch Gesellschaften als ganze kön-
nen bestimmte Wünsche, Ängste oder Realitätswahrnehmungen ins Un-
bewusste verdrängen. Da die gesellschaftliche Verdrängung gleichwohl 
stets nur über die psychischen Mechanismen der Einzelnen erfolgt, gilt 
auch für sie das individualpsychologische Gesetz von der Wiederkehr des 
Verdrängten: Die ›ausgeschlossenen Möglichkeiten‹ wollen wiederkehren 
und sich Ausdruck verschaffen. Die gesellschaftliche Bilderwelt in Kunst 
und Unterhaltung ist eines der Medien, das diese Wiederkehr des Ver-
drängten auf gefahrlose Weise erlaubt und ihr sozial gebilligte Gelegen-
heiten zur Verfügung stellt. So können sich im Medium der Bilder ganze 
Gesellschaften ihre unterdrückten Wünsche erfüllen oder ihre verdräng-
ten Ängste und Realitätswahrnehmungen verarbeiten. Dann werden die 
Bilder zu ›imaginären Lösungen‹ für jene Konflikte, die im Realen nicht 
zu lösen waren und ins gesellschaftliche Unbewusste abwandern mussten.

Der vierte Teil wandte sich schließlich der Instanz der Wirklichkeit 
zu, die in der Bild-als-Traum-Analogie nur implizit enthalten ist, obwohl 
sie aus jeder der drei bisherigen Perspektiven eine wichtige Rolle spielt: 
im ersten Teil als ontologische Bezugsgröße der Bilder, wie sie vor allem 
mit der Mimesistheorie thematisch wurde; im zweiten Teil als Wirklich-
keitshintergrund der Kultur- und Verbildlichungsarbeit, die erst aus dem 
Problemdruck der Wirklichkeit ihre dynamischen Impulse bezieht; im 
dritten Teil als gesellschaftliche Lebenswirklichkeit der Subjekte, deren 
Träume und Phantasien sich direkt oder indirekt auf diese Lebenswirk-
lichkeit beziehen. Mehr noch denn als bloße, nun auszubuchstabieren-
de Implikation der übrigen drei Teile war die Instanz der Wirklichkeit 
im vierten Teil jedoch als eigener soziologischer Erkenntnishorizont an-
gelegt: Einerseits sollte das theoretische Programm an der empirischen 
Wirklichkeit überprüft werden, andererseits aber die Wirklichkeit selbst 
sich, durch die Brille der Theorie betrachtet, in neuem Licht präsentie-
ren. Exemplarisch wurde hierzu der Spielfilm The Dark Knight einer 
umfassenden ›soziologischen Traumdeutung‹ unterzogen. Deren Ergeb-
nis hat uns nicht nur etwas über den filmischen Traum, sondern auch 
und vor allem etwas über die Gesellschaft verraten, die diesen Traum 
hervorgebracht hat und in die er, als kollektivierter Traum, wieder ›zu-
rückgegangen‹ ist.

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

Erst in diesem letzten Schritt, also im Einsatz der Theorien zur Er-
kenntnis der Wirklichkeit, erfüllte sich das Programm meiner psycho-
analytisch fundierten Bildsoziologie. Ihr geht es darum, die Bilder nicht 
nur als Untersuchungsgegenstände zu behandeln, sondern sie auch als 
soziologische Erkenntnisinstrumente anzuerkennen, mit denen sich die 
unbewussten Tiefendimensionen des gesellschaftlichen Lebens wie an ei-
nem Seismogramm ablesen lassen. Bildsoziologie heißt darum zualler-
erst, die öffentlich zirkulierenden Bilder als gesellschaftliches Ausdrucks-
geschehen ernst zu nehmen. Sie rekonstruiert den tagtäglichen, aber 
unausgesprochenen Diskurs der Bilder, indem sie selbst im Medium der 
Bilder zu denken lernt, um das ›bildliche Denken‹ der Gesellschaft sozio-
logisch zu verstehen.1 Und das wiederum heißt: um zu verstehen, wie sich 
Gesellschaft im Medium ihrer Bilder zu sich selbst und ihrer Wirklich-
keit verhält; wie sie kollektive, zum Teil untergründige Wirklichkeitser-
fahrungen verarbeitet, während sie sich in ihren gemeinsamen Träumen 
spielerisch aus den Fesseln der alltäglichen Wirklichkeit befreit, um sich 
auf den imaginären ›Spielwiesen des Sozialen‹ umso freier auszutoben. 

Gemäß diesem bildsoziologischen Forschungsprogramm lag der Fo-
kus der hier unternommenen Bildanalysen konsequent auf dem Publi-
kum der Bilder, nicht auf ihren Produzenten. Im Zentrum stand, was die 
Gesellschaft in diesem Film hat sehen können, nicht die subjektive In-
tention hinter dem Film. Wir haben Traumdeutung nicht als spekulati-
ve Schau der Künstlerseele und ihrer möglichen Beweggründe betrieben, 
sondern als empirische, am materiellen Objekt orientierte Analyse des-
sen, was auf den Bildern selbst sichtbar ist. Erst im Anschluss an diese 
Analyse des objektiv Sichtbaren haben wir uns auf Spekulationen dar-
über eingelassen, was das Publikum dazu veranlasst haben könnte, mit 
den objektiven Bildern des Films in subjektive Resonanz zu treten und 
ihn zu einem der erfolgreichsten und beliebtesten Spielfilme seiner Zeit 
zu machen.

Was also hat uns die Analyse des Traums über uns selbst, die Zuschau-
er des Films, und damit über die Gesellschaft und ihre kollektiven Phan-
tasien verraten? Was haben wir unter der Oberfläche des manifesten 

1		  Zu dieser Auffassung einer soziologischen Bildforschung als Forschung, 
die Bilder nicht nur wie gewöhnliche andere Objekte untersucht, sondern 
auch ihrerseits ›bildlich denkt‹, vgl. Strehle (2014); ähnlich Schlechtrie-
men (2014a: 383–387, 2014b: 94–96); zur »visualisierenden Soziologie« 
auch Beck (2013). Allgemein zur »Bildhaftigkeit« des wissenschaftlichen 
bzw. philosophischen Denkens vgl. Guzzoni (2010; 2014: 40–44, 88–92, 
125–130) sowie Hans Blumenbergs Paradigmen zur einer Metaphorologie 
(1960); zur »Einheit von Bild und Begriff« und zur »Intelligenz des Sehens« 
im Anschaulichen Denken auch Arnheim (1969). Zum »Denken in Bildern« 
in Reinhart Kosellecks Programm einer »politischen Ikonologie«, dort wie-
derum im Anschluss an Gehlen (1960), siehe außerdem Locher (2013).

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Traums freigelegt? Zuallererst haben wir latente Erinnerungsbilder, 
Wirklichkeitsreste und Wünsche in ihm entdeckt; hintergründige Bilder 
in den Bildern, verschlüsselt im visuellen Subtext, entstellt und doch für 
jedermann sichtbar auf der Oberfläche der Bilder zu Tage liegend. Wir 
sahen visuelle Erinnerungen an die Terroranschläge vom 11. September 
2001 und die Hoffnungen auf eine heroische Umkehrung der Situation 
durch den rettenden Superhelden auf dem Filmplakat; die Erfüllung au-
toritärer Sehnsüchte und die Einfühlung in eine soldatische Subjektpo-
sition in der Hochhausszene; anarchische Wunschangebote und Angrif-
fe auf das Realitätsprinzip der Kultur in der Geldverbrennungsszene; die 
politisch-utopischen Sehnsüchte nach einer emanzipatorischen Erneue-
rung des Gemeinwesens durch die brüderlichen Massen in der Schiffs
szene; und schließlich die religiösen Erlösungs- und Erhöhungsphanta-
sien als Mittel der ›filmischen Traumarbeit‹ im Finale. 

Gerade das unaufgelöste Nebeneinander dieser so verschiedenen 
Wunschphantasien offenbarte uns etwas über die träumende Gesell-
schaft. So erlösungsbedürftig wie die Stadt Gotham im Film, so erlö-
sungsbedürftig muss sich auch eine Gesellschaft empfinden, die sich in 
Gothams imaginären Lösungen wiedererkennt und sich durch sie ihre 
Wünsche erfüllen lässt; und so widersprüchlich die im Film präsentierten 
Lösungsangebote für die Krise des Gemeinwesens sind, so widersprüch-
lich müssen auch die sozialen Energien sein, die außerhalb des Films zir-
kulieren und ihm zum Erfolg verholfen haben. Zwar ließ sich anhand der 
Bildanalysen nicht klären, welche der verschiedenen Wunschangebote in 
welchem Zuschauer verfangen und Resonanz ausgelöst haben. Es muss-
te offenbleiben, ob es verschiedene Sehgemeinschaften waren, die den je-
weils unterschiedlichen ›Einladungen‹ des Films zum gemeinsamen Tag-
traum gefolgt waren, oder ob die einzelnen Zuschauer von vornherein 
auf mehrere der präsentierten Krisenlösungen gleichzeitig reagierten. In 
beiden Fällen jedoch können wir auf eine gesellschaftliche Zerrissenheit 
schließen, ganz gleich ob sie auf der Ebene verschiedenener gesellschaftli-
cher Teilgruppen bzw. Sehgemeinschaften oder auf der intrapsychischen 
Ebene der einzelnen Zuschauer zu verorten ist. Eine Gesellschaft, die so-
wohl von der antiautoritären Neugründung des Gemeinwesens träumt 
als auch von der autoritären Krisenlösung durch einen übermächtigen 
Souverän, sowohl von heroischer Rettung und religiöser Erhöhung als 
auch von der destruktiv-anarchischen Zerstörung ihrer Ordnung, ist of-
fensichtlich eine Gesellschaft, die nicht weiß, was sie will. 

Unter all den vergleichsweise gängigen und aus dem Hollywoodkino 
vertrauten Wunschbildern des Films aber ragt eines besonderer Weise he-
raus: die Schiffsszene, in der die einfachen Bevölkerungsmassen die Kri-
se des Gemeinwesens ›von unten‹ lösen. Kein anderes Motiv steht derart 
im Widerspruch zur gewohnten Bilderwelt des Hollywoodkinos, in wel-
chem die Massen für gewöhnlich nur als subjektlose Menge auftauchen 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

oder als gewalttätiger Haufen. Die Schiffsszene entführt uns in eine im 
wahrsten Sinne des Wortes andere Szene. Anstatt die Massen wie üblich 
als Problem zu inszenieren, werden sie in der Schiffsszene als Lösung 
präsentiert. Ihr vernünftiges, solidarisches Verhalten auf dem Höhepunkt 
der Krise zeigt sie als mündige Subjekte, die auch ohne den disziplinie-
renden Eingriff von oben, sei es durch den Staat oder seinen Stellvertre-
ter Batman, zu sittlichen Entscheidungen fähig sind. In diesem Sinne ist 
die Schiffsszene ein utopisches Bild im Sinne Ernst Blochs und der The-
orie des gesellschaftlichen Unbewussten: Sie stellt der Gesellschaft eine 
radikal andere, noch nicht verwirklichte Möglichkeit ihrer selbst vor Au-
gen. Was lässt sich dieses Wunschbild soziologisch deuten? 

Die Moderne sei das ›Zeitalter der Massen‹, lautet ein gängiger Topos 
der Historiker und Soziologen seit der Französischen Revolution.2 Im 
politischen Zentrum dieses Zeitalters stand das »Projekt der Moderne, 
die Masse als Subjekt zu entwickeln« (Sloterdijk 2000: 30); ein Eman-
zipationsprogramm, das in seiner radikalsten Gestalt die utopische Vi-
sion einer sich selbst regierenden Gesellschaft beinhaltete und als »Ge-
spenst des Kommunismus« (Marx/Engels 1848: 461) historische Form 
annahm. Seinen letzten großen Auftritt hatte dieses Gespenst in der glo-
balen Revolte der 1960er Jahre, die ein Historiker der US-amerikani-
schen Protestbewegung einmal das Age of Great Dreams (Farber 1994) 
genannt hat. In dieser Zeit wurde politisch phantasiert wie vorher nur 
selten und seitdem wohl nie wieder – allerdings weniger, wie es die Rede 
vom ›Zeitalter der großen Träume‹ für einen Psychoanalytiker implizie-
ren könnte, im Dunkel der Nacht und des Unbewussten, sondern offen, 
im hellen Licht des Tages, als bewusster politischer Wunsch.

Die Geschichte der Massen in der Moderne ist jedoch auch die Ge-
schichte ihrer politischen Niederlagen. Noch jede Revolution, die sich 
ihre Befreiung auf die Fahnen schrieb, allen voran die kommunistische 
selbst, endete in ihrer erneuten Bevormundung und Entmündigung. 
Selbst in den westlichen, durch Aufklärung und Menschenrechte ge-
prägten Demokratien – ihre Selbstbezeichnung als ›repräsentative De-
mokratien‹ verrät es bereits – herrschen die Massen nicht etwa souve-
rän über sich selbst, sondern werden durch Stellvertreter repräsentiert. 
Die Massen in der bürgerlichen Gesellschaft, das sind immer schon die 
regierten oder allenfalls die noch oder wieder zu regierenden Massen: 
problematisches Objekt, nicht etwa problemlösendes Subjekt der Kul-
turarbeit. Bis heute ist das politische Projekt der Moderne, die Masse als 
Subjekt zu entwickeln, ein uneingelöster Traum – und zwar diesmal im 
starken, psychoanalytischen Sinne des Wortes. Längst nämlich sind die 

2		  Siehe das gleichnamige Buch von Serge Moscovici (1981), aber auch schon 
den entsprechenden Abschnitt in Gustave Le Bons Psychologie der Massen 
(1895: 1–7); darüber hinaus die Angaben auf S. 251 f., Anm. 44.

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

an der Wirklichkeit zerschellten Phantasien der revolutionären Bewe-
gungen ins gesellschaftliche Unbewusste abgewandert; die einstmals so 
wirkmächtigen Utopien nicht nur unverwirklichbar, sondern undenkbar 
geworden. Wenn gesellschaftliche Verdrängung immer auch die Unter-
drückung von ›Kontingenz-‹, also von ›Möglichkeitsbewusstsein‹ impli-
ziert (vgl. 3.3.1), dann bedeutet sie in diesem Fall das kollektive Verges-
sen der Idee, dass Gesellschaft sich – möglicherweise – auch ganz anders 
organisieren ließe als im Hobbes’schen Paradigma der Regierung von 
oben durch Staatsgewalt.

Aber die Träume, und mit ihnen die Kräfte, die sie antreiben, ver-
schwinden nicht, nur weil sie an der Verwirklichung gehindert werden. 
Zwar scheint der Traum der Massen inzwischen, nach dem vieldisku-
tierten Ende der politischen Moderne, zumindest vorläufig ausgeträumt. 
Und doch sind die Massen auch heute noch der implizite Dreh- und An-
gelpunkt des politischen Systems, das sie als Wählermassen umwirbt 
und von ihnen belohnt oder abgestraft wird. Gemessen am Emanzipa-
tionsprogramm der politischen Moderne sind die Massen ohnmächtig, 
als ohnmächtige aber durchaus nicht ohne Macht. Die Verachtung, die 
sie für ihre Stellvertreter empfinden, kann Regierungen stürzen. Dann 
kehren die unerfüllten Wünsche, Enttäuschungen und Frustrationen der 
Ohnmächtigen wie ein gespenstischer Alptraum in das politische Sys-
tem zurück, das sie so gründlich auszuschließen versucht. Im Hinter-
grund auch der heutigen Gesellschaft droht noch immer das Schreckge-
spenst wenn schon nicht des Kommunismus, so doch das Gespenst der 
Revolte der Unteren gegen die Oberen. Seit der Französischen Revolu-
tion, daran hat sich bis heute nichts geändert, ist der Wunschtraum der 
Massen zugleich der Alptraum des Systems. Denn er rührt an die Wur-
zel, den innersten Kern der gesellschaftlichen Verhältnisse und des kul-
turellen Zusammenlebens. Nicht zuletzt darum sind die Massen in der 
bürgerlichen Gesellschaft seit jeher und vor allem anderen ein Objekt 
der Angst. Sie repräsentieren das bedrohliche Schreckbild eines unkon-
trollierbaren, ›wilden‹ Aggregatzustands von Gesellschaft, das schlecht-
hin Andere der bürgerlichen Kultur.

Das negative Standardbild der Massen im Hollywoodkino ist der di-
rekte Ausdruck dieser Angst. Auch die Filme Nolans, allen voran The 
Dark Knight Rises, der dritte Teil der Trilogie, partizipieren an ihm. So-
gar The Dark Knight selbst bietet außerhalb der Schiffsszene eine Rei-
he von destruktiven Bildern der Masse auf, wenn er beispielsweise eine 
Auflaufmasse auf der Straße als Lynchmob inszeniert, der im Auftrag des 
Jokers einen Mord verüben will. Einzig die Schiffsszene schlägt einen an-
deren Ton an. In ihr träumt die Gesellschaft nicht nur vom Wiederauf-
tauchen der verdrängten Massen auf der Bühne der Geschichte, sondern 
spezifischer noch von ihrem Wiederauftauchen in guter, vernünftiger, 
sittlicher Form. So kommt in ihr das gescheiterte politische Projekt der 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

Moderne, die Masse als Subjekt zu entwickeln, zuletzt doch noch einmal 
zu imaginärer Verwirklichung – und zwar gerade nicht negativ als Alp-
traum des Systems, sondern als positiv aufgeladener, durch den herbei-
zitierten ›spirit of liberty‹ geradezu politisch überhöhter Wunschtraum. 
Dass die Massen zuletzt doch wieder von der Bühne gestoßen und von 
ihren Regierenden belogen und manipuliert werden ›müssen‹, ist ein fi-
naler Triumph des Standardbildes, macht die utopische Imagination aber 
nicht ungeschehen. 

Wenn es »ein modernes politisches Kino gibt«, mutmaßt der Philo-
soph Gilles Deleuze (1985: 279), »dann auf der Basis, daß das Volk 
nicht mehr existiert oder noch nicht existiert«. The Dark Knight ist 
modernes politisches Kino in diesem Sinne; auch in ihm ist das Volk 
am Ende abwesend. Aber es ist abwesend in einer Weise, die die Abwe-
senheit selbst thematisch werden lässt. Die Verdrängung der Massen 
aus dem gesellschaftlichen Bewusstsein, ihre Herabsetzung zur passiven 
Manövriermasse in den Händen ihrer politischen Repräsentanten, lässt 
sich an ihm in actu beobachten. Darin liegt das soziologisch Interessan-
te an ihm, das ihn aus der Majorität des Hollywoodkinos herausstechen 
lässt, und vielleicht ein weiterer Grund dafür, warum er den Nerv seiner 
Zeit so gut getroffen hat. The Dark Knight rührt an das Geheimnis der 
Gegenwart des Zuschauers und an den blinden Fleck einer Gesellschaft, 
deren Verhältnisse er zugleich repräsentiert und von denen er abweicht. 
Im narrativen Bruch zwischen Schiffsszene und Finale macht er an sich 
selbst sichtbar, was den Traum aus psychoanalytischer Sicht auszeich-
net: einerseits etwas Verdrängtes zum Ausdruck zu bringen, es anderer-
seits und zugleich aber auch wieder verschwinden zu lassen und zu ver-
hüllen. Die Angst vor den Massen, die ihn umtreibt, lässt sich hier als 
Prozess beobachten; die Traumarbeit sozusagen in flagranti erwischen.

So offen dieser Prozess auf der Oberfläche des Films zu Tage tritt, so 
wenig ließ er sich einfach so, direkt und unmittelbar, beobachten. Es 
brauchte erst eine ›soziologische Traumdeutung‹ mit ihrem Blick auf 
die visuellen Subtexte und Wunschangebote des Films, um das Sichtba-
re, vielleicht allzu Sichtbare ins rechte Licht zu rücken. Auch darin zeigt 
sich ein blinder Fleck der Gesellschaft, die das Sichtbare zwar sieht, aber 
nicht automatisch versteht. Das Offensichtliche, das dieser blinde Fleck 
verbirgt, ist die spezifische Bedeutung der Film-Massen für die Publi-
kums-Massen: Im Grunde betrachten die Massen im Kinosaal nämlich 
ein Bild ihrer selbst, wenn sie die Massen auf der Kinoleinwand betrach-
ten. Darüber aber denken sie im Regelfall nicht nach, sondern rezipieren 
die Bilder als bedeutungslose und ›fremde‹ Bilder, die mit ihnen selbst 
und ihren Wünschen vermeintlich nichts zu tun haben. Die Selbstan-
schauung der Gesellschaft wird nicht nur von unbewussten Wünschen 
durchzogen, sondern bleibt auch ihrerseits, als Beziehung zwischen Bild 
und Betrachter, unbewusst und unverstanden.

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Im Grunde scheinen wir gar nicht recht zu wissen, was wir Tag für 
Tag ansehen, wenn wir uns im Schutze der Bildform auf die verdräng-
ten Nachtseiten der Gesellschaft begeben; oder zumindest scheinen wir 
nur einen Teil davon, und zwar den oberflächlichsten, zu verstehen. An-
dernfalls müssten wir ganz anders über die Bilder sprechen, die in un-
serer Gesellschaft tagtäglich zirkulieren. Allein schon die Ubiquität der 
Gewalt, die die massenmedialen Bilderwelten so offenkundig beherrscht 
und auch in The Dark Knight mit seinen mindestens vierzehn Toten eine 
prominente Rolle spielt, müsste uns, wenn schon nicht in die hysterischen 
Debatten um die angeblichen Handlungsfolgen bildlicher Gewaltdarstel-
lung, so doch immerhin in ein gewisses Grübeln darüber verfallen lassen, 
was es zu bedeuten hat, dass eine Gesellschaft ganze Industriezweige un-
terhält, die sich nichts anderem widmen als der Gewalt-, Zerstörungs- 
und Mordlust ihrer Mitglieder. Man muss diese ›perversen‹ Bildwelten 
nicht zwangsläufig kritisieren, ganz so wie man auch den nächtlichen 
Träumer nicht für seine Träume kritisieren kann. Aber ihre bemerkens-
werte Popularität erlegt uns doch die Aufgabe der soziologischen Deu-
tung auf; zumindest dann, wenn wir die Bilder als gesellschaftliches Aus-
drucksgeschehen ernst nehmen, anstatt sie als sinnloses Zufallsprodukt 
abzutun.

Die meiste Zeit indessen sehen wir unsere Bilder gleichsam mit ge-
schlossenen Augen. Wir genießen ihre Lustgewinne, durchschauen aber 
nicht, woraus sich dieser Genuss eigentlich speist. Der berühmte Satz 
über den Warenfetisch aus dem Kapital, der mühelos auch von Freud 
stammen könnte, passt darum mindestens ebenso gut auf die unbewuss-
ten Begierden der Bildkonsumenten: »Sie wissen das nicht, aber sie tun 
es.« (Marx 1867: 88) Freud würde ergänzen: Eben darum, weil sie es 
nicht wissen, können sie es tun. Wenn die öffentlich zirkulierenden Bil-
der so etwas wie das kollektive Selbstgespräch der Gesellschaft sind, 
dann ist es zumindest bisweilen gerade die Unbewusstheit dieses Selbst-
gesprächs, sein im wahrsten Sinne des Wortes ›wortloser‹ Charakter, auf 
dem sein Funktionieren beruht. Nicht obwohl, sondern weil die Beteilig-
ten im psychosozialen Arrangement der Bilder nicht wissen, worin ihre 
Gemeinschaft mit den anderen eigentlich besteht, ist die Vergemeinschaf-
tung so wirkungsvoll. 

Darin liegt, nebenbei bemerkt, kein Widerspruch zu Gabriel Tardes 
Beschreibung des Zeitungspublikums als einer reflexiven Gemeinschaft, 
die sich erst dann konstituiert, wenn die Beteiligten wissen, dass sie das-
selbe konsumieren (vgl. 2.2.3). Die Bildkonsumenten wissen sehr wohl, 
dass sie dasselbe sehen und eine Sehgemeinschaft bilden; sie wissen nur 
nicht, warum. Und womöglich, so würden die Psychoanalytiker vermu-
ten, wissen sie es unbewusst sogar durchaus, selbst wenn es ihnen nicht 
explizit zu Bewusstsein steigt. Denn auch das Unbewusste ist zur Refle-
xion fähig; der nächtliche Traum, in welchem das Subjekt unbewusst 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

über sich nachdenkt, ohne sich beim Aufwachen überhaupt noch daran 
zu erinnern, ist das beste Beispiel dafür.

Die empirische Bildanalyse aber hat das Unbewusste tatsächlich zu Be-
wusstsein gebracht, den Traum gedeutet und seine latenten Bedeutungsge-
halte entziffert. Dadurch verändert sich etwas auch und gerade im bewuss-
ten Denken. »Wo Es war, soll Ich werden«, heißt es bei Freud (1933: 516) 
in einem Zitat, das nicht weniger berühmt ist als das Marx’sche. Die Be-
wusstmachung des Unbewussten verändert den psychischen Apparat, sie 
verschiebt die innerpsychischen Machtverhältnisse zugunsten des Bewusst-
seins. Darum ist Traumdeutung stets mehr als eine bloße Dokumentation 
des Unbewussten, sondern greift in das Beschriebene ein, sobald sie vom 
Träumenden aufgenommen wird. Traum und Traumdeutung, Objekt und 
Subjekt der Traumdeutung, treten in eine Wechselwirkung ein. 

In seiner Studie Dream-Life (1984a) hat der Psychoanalytiker Donald 
Meltzer eine tiefsinnige Formulierung gefunden, um diese Wechselwir-
kung auszudrücken. Sie war diesem Buch als Motto vorangestellt: »While 
listening to your dream I had a dream« (Meltzer 1984a: 90). In sinngemä-
ßer Übersetzung: ›Während ich deinem Traum zuhörte, kam mir selbst ein 
Traum‹; oder etwas freier und auf das Feld der Bilder übertragen: ›wäh-
rend ich dein Traumbild betrachtete, entstand ein ganz eigenes Traum-
bild in meiner Imagination‹. Damit ist im Grunde nichts anderes gemeint 
als das, was hier als Kollektivierung der Träume beschrieben wurde: Der 
Traum des einen kann zum Traum eines anderen werden, sobald er ent-
äußert, geteilt und angenommen wird. Bei Meltzer ist der Ort, an dem 
diese Traumkollektivierung stattfindet, die psychoanalytische Situation 
zwischen Analytiker und Analysand. Der zitierte Satz wird einem Analy-
tiker in den Mund gelegt, der ihn zu seinem Analysanden spricht. Denn 
auch der Analytiker träumt einen Traum, wenn er den Traumbericht sei-
nes Analysanden hört, auch er ist Teil eines Resonanzgeschehens, wenn er 
sich von seinen Wahrnehmungseindrücken zu Assoziationen anregen lässt, 
die selbstverständlich auch etwas mit seiner eigenen Psyche zu tun haben. 

Die entscheidende intersubjektive Pointe von Meltzers Gedankengang 
kommt freilich erst im Fortgang des Zitats zum Vorschein. Die psycho-
analytische Situation, so zeigt sich dort, ist immer auch als Interaktions-
beziehung zu verstehen, in der zwei Personen in einen wechselseitigen 
Austausch miteinander eintreten: 

»While listening to your dream I had a dream which in my emotional 
life would mean the following, which I will impart to you in the hope 
that it will throw some light on the meaning that your dream has for 
you.«3 (Meltzer 1984a: 90)

3		  In der deutschen Ausgabe (Meltzer 1984b: 107): »Während ich mir Ihren 
Traum angehört habe, hatte ich einen Traum, der in meinem Gefühlsleben 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

Der Analytiker träumt nicht nur, sondern er gibt dem Träumenden sei-
nen Traum auch ›zurück‹, indem er die Wirkungen des ersten Traums 
auf ihn selbst und den neuen Traum, der dadurch in seinem Inneren an-
geregt wurde, artikuliert und kommuniziert. Gehlen würde sagen, dass 
er seinem Analysanden die ›Zurückempfindung‹ des ursprünglichen 
Traums ermöglicht, während Cassirer den Gewinn an ›symbolischer 
Prägnanz‹ betonen würde, der mit dieser Zurückempfindung einhergeht 
(vgl. 2.2.1). Denn indem der Analytiker den gehörten Traum seinerseits 
bearbeitet und ihn von einem passiven Eindruck in einen aktiven Aus-
druck verwandelt, spitzt er ihn zu, pointiert er ihn auf eigene Weise und 
lässt dadurch bestimmte Aspekte des ursprünglichen Traums prägnan-
ter hervortreten. Der zweite Traum lässt auch den ersten Traum in neu-
em Licht erscheinen. 

Zugleich verdeutlicht das Zitat, wie unterschiedlich die beiden Träu-
me des Analysanden und des Analytikers sein können. Es ist nicht der-
selbe Traum, den der Analytiker träumt, wenn er sich durch den Traum 
des Analysanden zu eigenen Traumbildungen anregen lässt; andernfalls 
brächte sein Traum dem Analysanden keinen Erkenntnisgewinn. Den ei-
nen, gemeinsamen Traum gibt es insofern gar nicht – weder in der ana-
lytischen Situation noch im gesellschaftlichen Imaginären. Es liegt in der 
Natur des Traumvorgangs, auch des gesellschaftlichen, dass jedes Indivi-
duum stets nur seinen eigenen Traum träumt, in welchen nicht nur gesell-
schaftlich geteilte, sondern eben auch höchst individuelle Erfahrungen 
und Wünsche einfließen. Die Analogie von Bild und Traum darf inso-
fern nicht zu wörtlich genommen werden: Das materielle Bild ist nicht 
der Traum, es regt ihn allenfalls an. Trotz seiner objektiven Eigenschaf-
ten und Wirkungen darf das äußere Bild nicht mit den subjektiven Ima-
ginationen, die es auslöst, verwechselt werden. 

Der Traum des Analytikers ist folglich selbst nur ein Traum unter vie-
len möglichen, und ganz so verhält es sich mit dem Traum, zu dem der 
Verfasser dieser Zeilen sich hat anregen lassen, als er den kollektiven 
Traum der Gesellschaft zu ›erraten‹ wagte. Er kann bestenfalls hoffen, 
nicht aber wissen, ob sein eigener Traum sich mit jenem des Publikums 
und damit seiner Leser deckt. Ein Beweis im positivistischen Sinne lässt 
sich gerade an diesem entscheidenden Punkt nicht führen. Nicht einmal 
die objektive Richtigkeit der Bildanalyse, sollte sie ihrerseits je beweisbar 
sein, wäre ein Garant dafür, die Empfindungen und Resonanzen des Pu-
blikums getroffen zu haben. Das Publikum könnte in denselben objek-
tiven Bildern schließlich ganz andere Bedeutungen erkannt haben – und 
sei es nur darum, weil es die objektiven Bedeutungen der Bilder verfehlt 
hätte. Dann hätte der Analytiker, so objektiv zutreffend seine Analyse 

das Folgende bedeuten würde, das ich Ihnen in der Hoffnung mitteile, es 
möge Licht auf die Bedeutung werfen, die Ihr Traum für Sie hat.«

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

auch sein mag, am Ende zwar die Bilder verstanden, nicht aber die Ge-
sellschaft, die sie missverstanden hat. Ein weiteres Mal zeigt sich daran, 
wie sehr der Bildprozess auf einem Zusammentreffen zwischen Objekt 
und Subjekt beruht, an welchem die ›Eigenschwingungen‹ des Subjekts 
konstitutiv mitbeteiligt sind. 

Aus diesem Verifizierungsdilemma deutet Meltzers Zitat wiederum 
einen ganz eigenen und genuin psychoanalytischen Ausweg an. »I had 
a dream«, heißt es, »which I will impart to you in the hope that it will 
throw some light on the meaning that your dream has for you«. Die ei-
gentliche Verifizierungsinstanz wird hier in den Zuhörer verlegt: Die 
Hoffnung des Analytikers richtet sich nicht auf die Objektivität seiner 
Deutungen, sondern gerade auf ihre Subjektivität, und zwar genau in-
soweit, als diese keine bloß individuelle, sondern eine geteilte Subjekti-
vität ist, die den Analytiker zumindest partiell mit seinem Analysanden 
verbindet. Als ›verifiziert‹ wäre eine Traumdeutung folglich dann zu be-
trachten, wenn sich der Analysand mit seiner eigenen Subjektivität in 
ihr wiedererkennt; wenn der Traum des Analytikers also seinerseits eine 
Resonanz auslöst.

Auch die bildsoziologische Deutung von The Dark Knight ließe sich 
auf diese Weise intersubjektiv verifizieren (oder falsifizieren). Sie dürf-
te Gültigkeit für sich beanspruchen, wenn sie etwas im Leser ›getroffen‹ 
hätte und dieser tatsächlich etwas aus seinem eigenen Filmgenuss in der 
Deutung wiederfände, und wenn sich nicht nur vereinzelte, sondern vie-
le Leser in dieser Deutung oder wenigstens in Teilen von ihr wiederfän-
den. Daran würde sich zeigen, dass es tatsächlich etwas Gemeinsames 
geben muss, das den Verfasser mit dem Rest des Publikums verbindet, 
über das er spekuliert. Dieses Gemeinsame wäre in letzter Instanz die 
Wirklichkeit, die sie als Gesellschaftsmitglieder gemeinsam bewohnen: 
also die Gesellschaft selbst mitsamt ihren unbewussten Tiefendimensio-
nen, ihren kollektiv verdrängten Erfahrungen, Ängsten und Wünschen.

Wenn die psychoanalytische Einsicht in dieses Gemeinsame bei alle-
dem nicht trivial war, sondern »some light« auf etwas geworfen hat, das 
nicht vorher schon bekannt war, dürfte die unternommene Analyse da-
rüber hinaus soziologische Relevanz für sich beanspruchen. Dann wäre 
sie, wie es Georg Lukács von der Philosophie gefordert hat, ein Beitrag 
zur »Selbsterkenntnis der Gesellschaft« (1923: 377 [243]). Dieser An-
spruch an die Philosophie geht auf Marx zurück, der ihn nicht nur in 
bemerkenswerter Klarheit formuliert, sondern ihm sogar eine explizit 
traumtheoretische Wendung gegeben hat. So bedient sich Marx in ei-
nem Brief an seinen Mitstreiter Arnold Ruge gerade der Metapher des 
Traums, um die Funktion der Philosophie als »Reform des Bewußtseins« 
zu beschreiben:

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

»Die Reform des Bewußtseins besteht nur darin, daß man die Welt ihr 
Bewußtsein innewerden läßt, daß man sie aus dem Traum über sich 
selbst aufweckt, daß man ihre eignen Aktionen ihr erklärt.« (Marx 
1843: 346; vgl. Lukács 1923: 165 [90])

Nicht nur der Psychoanalytiker Freud, auch der Soziologe Marx erblickt 
die Aufgabe der Wissenschaft also in der Aufklärung des Unbewuss-
ten.4 Erst Marx jedoch fügt diesem gemeinsamen Projekt die soziolo-
gisch entscheidende Pointe hinzu. Der Analytiker, der der träumenden 
Gesellschaft »ihre eignen Aktionen« erklärt, ist selbst ein Teil der träu-
menden Gesellschaft. Die soziologische Traumdeutung ist letztlich eine 
Selbstdeutung der Gesellschaft und ihrer »Traumgeschichte« (Marx 
1844b: 383). Sie steht nicht außerhalb dessen, was sie untersucht, son-
dern nimmt teil an jener kollektiven Kultur- und Verbildlichungsarbeit, 
in der eine Gesellschaft sich zu sich selbst und ihrer Wirklichkeit verhält. 
Sie partizipiert am gesellschaftlichen Imaginären, das sie untersucht, und 
verändert dieses Imaginäre, anstatt es nur zu interpretieren.5 

Die Soziologie der Bilder, die sich als Analyse scheinbar bedeu-
tungsloser Fiktionen und irrealer Szenen an den äußersten Rand der 

4		  Für eine ›traumtheoretische‹ Lektüre des Marx’schen Werks vgl. die – al-
lerdings recht vagen – Andeutungen in Kojin Karatanis History and Repe-
tition (2004), wonach Marx in Der achtzehnte Brumaire des Louis Bona-
parte (1852) die Mechanismen des »dream-work« beschrieben habe, »in 
which class unconsciousness is condensed and displaced« (Karatani 2004: 
12); daran anknüpfend auch die Ausführungen zur »›Traumarbeit‹ politi-
scher Repräsentation« und zur Verschiebung politischer Konflikte in Slavoj 
Žižeks Das Jahr der gefährlichen Träume (2012: 33–56). Vgl. außerdem die 
Bezugnahmen auf den Traumbegriff in Walter Benjamins Passagen-Werk 
(1927–1940, vgl. 1935), in welchem gesellschaftliche Institutionen wie Ein-
kaufspassagen, Fabriken oder Museen als »Traumhäuser des Kollektivs« 
(Benjamin 1927–1940: L I, 3) beschrieben werden, in denen »die gegenwär-
tige Epoche [...] nicht nur die nächste [träumt] sondern träumend [...] auf 
das Erwachen hin [drängt]« (Benjamin 1935: 59).

5		  Vgl. zu diesem Gedanken auch die verwandten Überlegungen in Susanne 
Lüdemanns Metaphern der Gesellschaft (2004) über die »epistemologisch 
paradoxe, letztlich performative und damit – direkt oder indirekt – politi-
sche Funktion« (ebd.: 25) der Soziologie: »Dabei wäre Gesellschaftswis-
senschaft vielleicht mehr als jede andere Wissenschaft gehalten, sich selbst 
als Teil jenes sozialen Imaginären zu begreifen, dessen Existenz sie zwar an-
erkennt, ohne sich jedoch zu ihm ins Verhältnis zu setzen.« (Ebd.: 24) Die 
Soziologie »steht [...] der Gesellschaft nicht gegenüber wie einem (›ihrem‹) 
Gegenstand, den sie bloß abzubilden oder zu vermessen hätte, sondern un-
ter dem Namen Soziologie erarbeitet die Gesellschaft Selbstbeschreibungen 
(›Repräsentationen der Gesellschaft innerhalb der Gesellschaft‹), die ihr Ob-
jekt – ›sie selbst‹ – für sie selbst erst erzeugen« (ebd.: 24 f.).

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

gesellschaftlichen Wirklichkeit begibt, gewinnt gerade durch diesen Blick 
vom Rand auf die Mitte ihre besondere Bedeutung. Indem sie der Ge-
sellschaft den unbewussten Diskurs zurückspiegelt, den diese, ohne es zu 
wissen, im Medium ihrer Bilder längst schon führt, bringt sie Licht ins 
Dunkel der gesellschaftlichen Verdrängungsverhältnisse. Sie hebt ausge-
schlossene Denk- und Praxismöglichkeiten ans Licht, um auf diese Weise 
auch die Praxis selbst ins Licht des Bewusstseins und damit der bewuss-
ten Gestaltbarkeit rücken zu lassen. In diesem Sinne ist die Analyse der 
kollektiven Träume zumindest potentiell ein Eingriff in die gesellschaft-
liche Wirklichkeit selbst:

»Es wird sich dann zeigen, daß die Welt längst den Traum von einer Sa-
che besitzt, von der sie nur das Bewußtsein besitzen muß, um sie wirk-
lich zu besitzen.« (Marx 1843: 346)

Dass es sich dabei, wie die Analyse von The Dark Knight gezeigt hat-
te, anders als bei Marx nicht nur um eine einzige »Sache« handelt, son-
dern um eine ganze Gemengelage aus widerstreitenden Wünschen und 
Imaginationen, verkompliziert diesen Eingriff der Soziologie in die Welt 
einerseits, verleiht ihm andererseits aber umso größeres Gewicht. Wäre 
es nur eine einzige »Sache«, die gesellschaftlich geträumt würde, so gäbe 
es nichts zu entscheiden; die soziologische Traumdeutung könnte an der 
träumenden Gesellschaft nichts ändern, ihr allenfalls die Augen öffnen. 
Sobald es aber mehrere gesellschaftlich geträumte Träume gibt, gewinnt 
die Traumdeutung eine Schlüsselfunktion. Sie öffnet der träumenden Ge-
sellschaft nicht nur die Augen über sich selbst, sondern versetzt sie eben 
dadurch auch in die Lage, sich bewusst für einen ihrer widerstreiten-
den Träume zu entscheiden. Dabei kann die Soziologie der Gesellschaft 
ihre Entscheidung selbstverständlich nicht abnehmen; aber sie kann zur 
Aufklärung der verborgenen Kräfte und Wünsche beitragen, die in die-
se Entscheidung hineinwirken. Wenn alles, auch das Bild, seinen Anfang 
im Dunkel der Nacht nimmt, und wenn auch die Gesellschaft eine un-
bewusste Nachtseite besitzt – dann ist es die Soziologie, die das Licht 
anknipst. 

 

FAZIT

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

Quellenverzeichnis

Literatur

Abraham, Nicolas/Torok, Maria (1976): The Wolf Man’s Magic Word: A 
Cryptonymy. Minneapolis: The University of Minnesota Press 1986.

Ackermann, Friedhelm (1994): »Die Modellierung des Grauens. Exemplari-
sche Interpretation eines Werbeplakats zum Film ›Der Schlafwandler un-
ter Anwendung der ›Objektiven Hermeneutik‹ und Begründung einer kul-
tursoziologischen Bildhermeneutik«. In: Detlef Garz/Klaus Kraimer (Hg.): 
Die Welt als Text. Theorie, Kritik und Praxis der objektiven Hermeneutik. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 195–225.

Adler, Matthias (1993): Ethnopsychoanalyse. Das Unbewußte in Wissen-
schaft und Kultur. Stuttgart/New York: Schattauer. 

Adorno, Theodor W. (1946): »Die revidierte Psychoanalyse«. In: Bernhard 
Görlich/Alfred Lorenzer/Alfred Schmidt (Hg.): Der Stachel Freud. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1980, S. 119–138. 

Adorno, Theodor W. (1970): Ästhetische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Ahlert, Dieter/Gutjahr, Gert (2007): »Markenforschung. Die Psychody-

namik der Marke«. In: Gabriele Naderer/Eva Balzer (Hg.): Qualitative 
Marktforschung in Theorie und Praxis. Grundlagen, Methoden und An-
wendungen. Wiesbaden: Gabler, S. 429–450.

Albrecht, Clemens (2007): »Wörter lügen manchmal, Bilder immer. Wissen-
schaft nach der Wende zum Bild«. In: Wolf-Andreas Liebert/Thomas Met-
ten (Hg.): Mit Bildern lügen. Köln: Herbert von Halem, S. 29–49.

Albrecht, Clemens (2017): »Kultursoziologie als allgemeine Soziolo-
gie«. In: Frithjof Nungesser/Stephan Moebius/Katharina Scherke (Hg.): 
Handbuch Kultursoziologie, Bd. 1: Begriffe – Kontexte – Perspekti-
ven – Autor_innen. Wiesbaden: Springer VS/Springer Reference Sozi-
alwissenschaften. Online: https://link.springer.com/referenceworken-
try/10.1007/978-3-658-08000-6_57-1 (abgerufen am 16.01.2019).

Altman, Leon L. (1975): Praxis der Traumdeutung. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1981.

Anders, Günther (1956): »Die Welt als Phantom und Matrize. Philosophi-
sche Betrachtungen über Rundfunk und Fernsehen«. In: ders.: Die Anti-
quiertheit des Menschen, Bd. 1: Über die Seele im Zeitalter der zweiten 
industriellen Revolution. München: C. H. Beck 1985, S. 97–211.

Anderson, Benedict (1983): Imagined Communities. Reflections on the Ori-
gin and Spread of Nationalism. London/New York: Verso 1991 (rev. ed.). 

Andree, Martin (2005): Archäologie der Medienwirkung. Faszinationstypen 
von der Antike bis heute (Simulation, Spannung, Fiktionalität, Authentizi-
tät, Unmittelbarkeit, Geheimnis, Ursprung). München: Fink.

Andriopoulos, Stefan (2013): Ghostly Apparitions. German Idealism, the 
Gothic Novel, and Optical Media. New York: Zone Books.

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

Antoine, Jean-Philippe (2009): »Tardes Ästhetik. Kunst & Kunst oder Die 
Erfindung des sozialen Gedächtnisses«. In: Christian Borch/Urs Stähe-
li (Hg.): Soziologie der Nachahmung und des Begehrens. Materialien zu 
Gabriel Tarde. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 164–179.

Aristoteles (Poet.): Poetik. Hg. und übers. von Manfred Fuhrmann. Stutt-
gart: Reclam 1994.

Arnheim, Rudolf (1954/1974): Art and Visual Perception. A Psychology of 
the Creative Eye. Berkeley/Los Angeles/London: University Of California 
Press 1974 (erw. u. überarb. Aufl.). 

Arnheim, Rudolf (1969): Anschauliches Denken. Zur Einheit von Bild und 
Begriff. Köln: DuMont 1972.

Asmuth, Christoph (2010): Bilder über Bilder. Eine neue Theorie der Bild-
lichkeit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des 
kulturellen Gedächtnisses. München: C. H. Beck.

Assmann, Jan (1990): »Die Macht der Bilder. Rahmenbedingungen ikoni-
schen Handelns im Alten Ägypten«. In: Visible Religion, Nr. 7, S. 1–20.

Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Gedächtnis, Schrift, Erinnerung und 
politische Identität in frühen Hochkulturen. München: C. H. Beck 2000 
(3. Aufl.).

Augustinus (De dial.): De dialectica (Auszüge). In: Martin Ruef: Augus-
tin über Semiotik und Sprache. Sprachtheoretische Analysen zu Augus-
tins Schrift »De Dialectica« mit einer deutschen Übersetzung. Bern: Wyss 
1981.

Augustinus (De doctr. christ.): Die christliche Bildung (De doctrina christia-
na). Übers. von Karla Pollmann. Stuttgart: Reclam 2013.

Aunger, Robert (2000) (Hg.): Darwinizing Culture. The Status of Memetics 
as a Science. Oxford: Oxford University Press.

Bachelard, Gaston (1949): Psychoanalyse des Feuers. Frankfurt a. M.: Fischer 
1990.

Bachleitner, Reinhard/Weichbold, Martin: »Zu den Grundlagen der visuel-
len Soziologie: Wahrnehmen und Sehen, Beobachten und Betrachten«. In: 
Forum Qualitative Sozialforschung, Nr. 16 (2). Online: https://www.ssoar.
info/ssoar/handle/document/47295 (abgerufen am 16.01.2019).

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierungen in den 
Kulturwissenschaften. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Bachtin, Michail (1965): »Der Karneval und die Karnevalisierung der Lite-
ratur«. In: ders.: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lach-
kultur. Frankfurt a. M./Berlin/Wien: Ullstein 1990, S. 47–60.

Bacon, Roger (De signis): »An Unedited Part of Roger Bacon’s ›Opus Mai-
us‹: ›De Signis‹. Hg. von K. M. Fredborg/Lauge Nielsen/Jan Pinborg. In: 
Traditio, Nr. 34, 1978, S. 75–136.

Bacon-Smith, Camille/Yarbrough, Tyrone (1991): »Batman: The Ethnogra-
phy«. In: Roberta E. Pearson/William Uricchio (Hg.): The Many Lives 
of the Batman. Critical Approaches to a Superhero and His Media. New 
York/London: Routledge/BFI, S. 90–116.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

Bader, Lena/Gaier, Martin/Wolf, Falk (2010) (Hg.): Vergleichendes Sehen. 
München: Fink 2010.

Baecker, Dirk (2000): Wozu Kultur? Berlin: Kulturverlag Kadmos.
Baecker, Dirk (2007): »Bilderzauber«. In: ders.: Studien zur nächsten Gesell-

schaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 175–190.
Bahn, Paul G. (1988/2016): Images of the Ice Age. Oxford: Oxford Univer-

sity Press 2016 (3., überarb. Aufl.).
Balint, Michael (1959): Angstlust und Regression. Beitrag zur psychologi-

schen Typenlehre. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972.
Barthes, Roland (1964): »Rhetorik des Bildes«. In: ders.: Der entgegenkom-

mende und der stumpfe Sinn. Kritische Essays III. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1990, S. 28–46.

Barthes, Roland (1980): Die helle Kammer. Bemerkung zur Fotografie. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989.

Bartz, Christina et al. (2012): Handbuch der Mediologie. Signaturen des Me-
dialen. München: Fink. 

Bataille, Georges (1949): »Der verfemte Teil«. In: ders.: Das theoretische 
Werk, Bd. 1: Die Aufhebung der Ökonomie. München: Rogner & Bern-
hard 1975, S. 33–234.

Bataille, Georges (1955): »Hegel, Death and Sacrifice«. In: Yale French Stud-
ies, Nr. 78, 1990, S. 9–28.

Bauch, Kurt (1960): »Imago«. In: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? 
München: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 275–299.

Baudouin, Charles (1929): »Die Kontemplation«. In: Reinhold Wolff (Hg.): 
Psychoanalytische Literaturkritik. München: Fink 1975, S. 154–175.

Baudrillard, Jean (1970): »Fetischismus und Ideologie: Die semiologische 
Revolution«. In: Jean-Bertrand Pontalis (Hg.): Objekte des Fetischismus. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 315–334.

Baudrillard, Jean (1976): Der symbolische Tausch und der Tod. München: 
Matthes & Seitz 1982.

Baudrillard, Jean (1978): »Die Präzession der Simulakra«. In: ders.: Agonie 
des Realen. Berlin: Merve, S. 7–69.

Baudrillard, Jean (1979): Von der Verführung. München: Matthes & Seitz 1992.
Baudrillard, Jean (1986): »Jenseits von Wahr und Falsch oder Die Hinterlist 

des Bildes«. In: Hans Matthäus Bachmayer/Otto van de Loo/Florian Röt-
zer (Hg.): Bildwelten – Denkbilder. München: Boer, S. 265–268.

Baudrillard, Jean (1987): »Towards the vanishing point of art«. In: Flori-
an Rötzer/Sara Rogenhofer (Hg.): Kunst machen? Gespräche und Essays. 
München: Boer 1990, S. 201–210.

Baudrillard, Jean (1994): »Illusion, Desillusion, Ästhetik«. In: Stefan Iglhaut/
Florian Rötzer/Elisabeth Schweger (Hg.): Illusion und Simulation. Begeg-
nung mit der Realität. Ostfildern: Hatje Cantz 1995, S. 90–101.

Baudrillard, Jean (1998): »Denn die Illusion steht nicht im Widerspruch 
zur Realität…«. In: ders.: Fotografien/Photographies/Photographs 1985–
1998. Hg. von Peter Weibel. Graz/Ostfildern-Ruit: Neue Galerie Graz/
Hatje Cantz 1999, S. 20–35.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

Baudrillard, Jean (1999): Der unmögliche Tausch. Berlin: Merve 2000.
Baudrillard, Jean (2001): »Der Geist des Terrorismus. Herausforderung des 

Systems durch die symbolische Gabe des Todes«. In: ders.: Der Geist des 
Terrorismus. Wien: Passagen 2002, S. 11–35.

Baudrillard, Jean (2004): Die Intelligenz des Bösen. Wien: Passagen 2006.
Baudrillard, Jean/Noailles, Enrique Valiente (2004): Gesprächsflüchtlinge. 

Wien: Passagen 2007.
Baudry, Jean-Louis (1970): »Ideologische Effekte erzeugt vom Basisappa-

rat«. In: Robert F. Riesinger (Hg.): Der kinematographische Apparat. Ge-
schichte und Gegenwart einer interdisziplinären Debatte. Münster: No-
dus 2003, S. 27–39.

Baudry, Jean-Louis (1975): »Das Dispositiv: Metapsychologische Betrach-
tungen des Realitätseindrucks«. In: Psyche, Nr. 11, 1994, S. 1047–1074.

Bauerle, Dorothee (1988): Gespenstergeschichten für ganz Erwachsene. Ein 
Kommentar zu Aby Warburgs Bilderatlas Mnemosyne. Münster: Lit. 

Beck, Gerald (2013): Sichtbare Soziologie. Visualisierung und soziologische 
Wissenschaftskommunikation in der Zweiten Moderne. Bielefeld: Tran-
script.

Becker, Anne (2013): 9/11 als Bildereignis. Zur visuellen Bewältigung des 
Anschlags. Bielefeld: Transcript.

Becker, Gary S. (1976): Der ökonomische Ansatz zur Erklärung menschli-
chen Verhaltens. Tübingen: Mohr Siebeck 1993 (2. Aufl.).

Becker, Howard S. (1982): Art Worlds. Berkeley/Los Angeles/London: Uni-
versity of California Press.

Becker, Sabina/Korte, Barbara (2011) (Hg.): Visuelle Evidenz. Fotografie im 
Reflex von Literatur und Film. Berlin/New York: De Gruyter.

Behnke, Kerstin (1992): »Repräsentation«. In: Joachim Ritter/Karlfried 
Gründer (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 790–853.

Bellour, Raymond (2002): »Das Entfalten der Emotionen«. In: Matthias 
Brütsch et al. (Hg.): Kinogefühle. Emotionalität und Film. Marburg: Schü-
ren 2005, S. 51–101.

Belting, Hans (1990): Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem 
Zeitalter der Kunst. München: C. H. Beck 2004 (6. Aufl.).

Belting, Hans (2001): Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissen-
schaft. München: Fink.

Belting, Hans (2006): »Der Blick im Bild. Zu einer Ikonologie des Blicks«. In: 
Bernd Hüppauf/Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft. Mün-
chen: Fink, S. 121–144.

Belting, Hans (2007a) (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Auf-
bruch. München: Fink.

Belting, Hans (2007b): »Blickwechsel mit Bildern. Die Bildfrage als Körper-
frage«. In: ders. (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch. 
München: Fink, S. 49–75.

Belting, Hans (2008): Florenz und Bagdad. Eine westöstliche Geschichte des 
Blicks. München: C. H. Beck 2008

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

Benjamin, Walter (1927–1940): Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften, 
Bd. V. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991.

Benjamin, Walter (1935): »Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts«. 
In: Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften, Bd. V. Hg. von Rolf Tie-
demann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 45–59.

Benjamin, Walter (1936): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977.

Bensch, Georg (1994): Vom Kunstwerk zum ästhetischen Objekt. Zur Ge-
schichte der phänomenologischen Ästhetik. München: Fink.

Berendt, Bettina (2005): »Kognitionswissenschaft«. In: Klaus Sachs-Hombach 
(Hg.): Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 21–36.

Bergande, Wolfram (2007): Die Logik des Unbewussten in der Kunst. Sub-
jekttheorie und Ästhetik nach Hegel und Lacan. Wien: Turia + Kant.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1966): Die gesellschaftliche Kon
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frank-
furt a. M.: Fischer 1980.

Bergstein, Mary (2010): Mirrors of Memory: Freud, Photography, and the 
History of Art. Ithaca/London: Cornell University Press.

Bernfeld, Siegfried/Feitelberg, Sergei (1930): Energie und Trieb. Psychoana-
lytische Studien zur Psychophysiologie. Leipzig/Wien/Zürich: Internatio-
naler Psychoanalytischer Verlag. 

Białostocki, Jan (1973): »Skizze einer Geschichte der beabsichtigten und der 
interpretierenden Ikonographie«. In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.): Iko-
nographie und Ikonologie. Theorien – Entwicklung – Probleme. Köln: 
DuMont 1979, S. 15–63.

Blackmore, Susan (1999). The Meme Machine. Oxford: Oxford University Press.
Blackmore, Tim (1991): »The Dark Knight of Democracy: Tocqueville and 

Miller Cast Some Light on the Subject«. In: Journal of American Culture, 
14 (1), S. 37–56.

Blanke, Börries (2003): Vom Bild zum Sinn. Das ikonische Zeichen zwischen 
Semiotik und analytischer Philosophie. Wiesbaden: Springer.

Blanke, Börries/Giannone, Antonella/Vaillant, Pascal (2005): »Semiotik«. In: 
Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Me-
thoden. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 149–162.

Blickle, Peter et al. (2002) (Hg.): Macht und Ohnmacht der Bilder. Refor-
matorischer Bildersturm im Kontext der europäischen Geschichte. Mün-
chen: R. Oldenbourg. 

Bloch, Ernst (1959): Das Prinzip Hoffnung. Drei Bände. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1976.

Bloor, David (1997): »Collective Representations as Social Institutions«. In: 
W. S. F. Pickering (Hg.): Durkheim and Representations. New York/Lon-
don: Routledge 2000, S. 157–166.

Blumenberg, Hans (1957): »›Nachahmung der Natur‹. Zur Vorgeschichte 
der Idee des schöpferischen Menschen«. In: ders.: Ästhetische und meta-
phorologische Schriften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001, S. 9–46.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

Blumenberg, Hans (1960): Paradigmen zu einer Metaphorologie. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1998.

Blumenberg, Hans (1979): Arbeit am Mythos. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2006.

Blümle, Claudia (2011): »Gemeinschaft in und vor dem Bild«. In: Beate Fri-
cke/Markus Klammer/Stefan Neuner (Hg.): Bilder und Gemeinschaften. 
Studien zur Konvergenz von Politik und Ästhetik in Kunst, Literatur und 
Theorie. München: Fink, S. 109–136.

Blümle, Claudia/von der Heiden, Anne (2005) (Hg.): Blickzähmung und Au-
gentäuschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie. Zürich/Berlin: Diaphanes.

Bockemühl, Michael (1985): Die Wirklichkeit des Bildes. Bildrezeption 
als Bildproduktion: Rothko, Newman, Rembrandt, Raphael. Stuttgart: 
Urachhaus.

Boehm, Gottfried (1971): »Einleitung«. In: Konrad Fiedler: Schriften zur 
Kunst I. Hg. von Gottfried Boehm. München: Fink, S. XLV–XCVII.

Boehm, Gottfried (1985) (Hg.): Modernität und Tradition. Festschrift für 
Max Imdahl zum 60. Geburtstag. München: Fink.

Boehm, Gottfried (1992): »Sehen. Hermeneutische Reflexionen«. In: Inter-
nationale Zeitschrift für Philosophie, Nr. 1, S. 50–67.

Boehm, Gottfried (1994a): »Die Bilderfrage«. In: ders. (Hg.): Was ist ein 
Bild? München: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 325–343.

Boehm, Gottfried (1994b): »Die Wiederkehr der Bilder«. In: ders. (Hg.): Was 
ist ein Bild? München: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 11–38.

Boehm, Gottfried (1994c) (Hg): Was ist ein Bild? München: Fink 2006 
(4. Aufl.).

Boehm, Gottfried (1996a): »Die Arbeit des Blickes. Hinweise zu Max 
lmdahls theoretischen Schriften«. In: Max Imdahl: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 3: Reflexion – Theorie – Methode. Hg. von Gottfried Boehm. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 7–41.

Boehm, Gottfried (1996b): »Zuwachs an Sein. Hermeneutische Reflexion 
und bildende Kunst«. In: Hans-Georg Gadamer et al. (Hg.): Die Moderne 
und die Grenze der Vergegenständlichung. München: Klüser, S. 95–125.

Boehm, Gottfried (2001): »Repräsentation – Präsentation – Präsenz. Auf 
den Spuren des homo pictor«. In: ders. (Hg.): Homo Pictor. München/
Leipzig: Saur, S. 3–13.

Boehm, Gottfried (2004): »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik 
der Bilder«. In: Christa Maar/Hubert Burda (Hg.): Iconic Turn. Die neue 
Macht der Bilder. Köln: DuMont 2004, S. 28–43. 

Boehm, Gottfried (2006): »Unbestimmtheit. Zur Logik des Bildes«. In: 
Bernd Hüppauf/Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft. Mün-
chen: Fink, S. 244–253.

Boehm, Gottfried (2007): Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens. 
Berlin: Berlin University Press.

Boehm, Gottfried (2008a): »Augenmaß. Zur Genese der ikonischen Evi-
denz«. In: ders./Birgit Mersmann/Christian Spieß (Hg.): Movens Bild. 
Zwischen Evidenz und Affekt. München: Fink, S. 15–43.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

Boehm, Gottfried (2008b): »Das Lebendige. Rothkos Zugänge zum Bild«. 
In: Hubertus Gaßner/Christiane Lange/Oliver Wick (Hg.): Mark Roth-
ko Retrospektive [Ausstellungskatalog]. München: Hirmer, S. 180–184. 

Bohleber, Werner et al. (2016): »Unbewusste Phantasie und ihre Konzep-
tualisierungen: Versuch einer konzeptuellen Integration«. In: Psyche, 
Nr. 70 (1), S. 24–59.

Böhme, Gernot (1999): Theorie des Bildes. München: Fink.
Böhme, Hartmut (2000): »Der Wettstreit der Medien im Andenken der To-

ten«. In: Hans Belting/Dietmar Kamper (Hg.): Der zweite Blick. Bildge-
schichte und Bildreflexion. München: Fink, S. 23–42.

Bohn, Cornelia (2012): »Bildlichkeit und Sozialität. Welterzeugung mit visu-
ellen Formen«. In: Soziale Systeme, Nr. 18 (1+2), S. 40–68.

Boichel, Bill (1991): »Batman: Commodity as Myth«. In: Roberta E. Pear-
son/William Uricchio (Hg.): The Many Lives of The Batman. Critical Ap-
proaches to a Superhero and His Media. New York/London: Routledge/
BFI, S. 4–17.

Bolz, Norbert (1996): »Das große stille Bild im Medienverbund«. In: ders./
Ulrich Rüffer (Hg.): Das große stille Bild. München: Fink, S. 16–41.

Borch, Christian (2012): The Politics of Crowds. An Alternative History of 
Sociology. Cambridge: Cambridge University Press. 

Borch, Christian/Stäheli, Urs (2009): »Einleitung – Tardes Soziologie der 
Nachahmung und des Begehrens«. In: dies. (Hg.): Soziologie der Nachah-
mung und des Begehrens. Materialien zu Gabriel Tarde. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 7–38.

Bordoloi, Mridul (2012): »Re-packaging Disaster Post 9/11 and Christopher 
Nolan’s The Dark Knight Trilogy«. In: Journal of Creative Communica-
tions, Nr. 7 (1–2), S. 87–100.

Bornemann, Ernest (1973): Psychoanalyse des Geldes. Eine kritische Un-
tersuchung psychoanalytischer Geldtheorien. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bosch, Aida/Mautz, Christoph (2010): »Für eine ästhesiologische Bildher-
meneutik, oder: Die Eigenart des Visuellen. Zum Verhältnis von Text und 
Bild«. In: Hans-Georg Soeffner (Hg.): Transnationale Vergesellschaftun-
gen. Verhandlungen des 35. DGS-Kongresses der Deutschen Gesellschaft 
für Soziologie in Frankfurt am Main 2010. Wiesbaden: Springer VS (CD-
ROM).

Bourdieu, Pierre (1970): Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1974.

Bourdieu, Pierre (1980): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987.

Bourdieu, Pierre (1992): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des li-
terarischen Feldes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001.

Bourdieu, Pierre (1994): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998.

Bourdieu, Pierre (2014): Kunst und Kultur. Zur Ökonomie symbolischer 
Güter. Schriften zur Kultursoziologie 4. Schriften, Bd. 12.1. Berlin: Suhr-
kamp.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

Bourdieu, Pierre et al. (1965): Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchs-
weisen der Fotografie. Hamburg: EVA 2006.

Box Office Mojo (2019a): »The Dark Knight« [Adjuster: Actuals]. Online: 
http://www.boxofficemojo.com/movies/?page=main&id=darkknight.htm 
(abgerufen am 16.01.2019).

Box Office Mojo (2019b): »The Dark Knight« [Adjuster: Est. Tickets]. http://
www.boxofficemojo.com/movies/?id=darkknight.htm&adjust_yr=1&p=.
htm (abgerufen am 16.01.2019).

Box Office Mojo (2019c): »The Dark Knight Rises« [Adjuster: Actuals]. 
Online: http://www.boxofficemojo.com/movies/?id=batman3.htm (abge-
rufen am 16.01.2019).

Box Office Mojo (2019d): »The Dark Knight Rises« [Adjuster: Est. Ti-
ckets]. http://www.boxofficemojo.com/movies/?id=batman3.htm&ad-
just_yr=1&p=.htm (abgerufen am 16.01.2019).

Brandt, Reinhard (1999): Die Wirklichkeit des Bildes. München: Hanser.
Breckner, Roswitha (2010): Sozialtheorie des Bildes. Zur interpretativen 

Analyse von Bildern und Fotografien. Bielefeld: Transcript.
Breckner, Roswitha/Raab, Jürgen (2016): »Materiale Visuelle Soziologie: 

Einführung in den Themenschwerpunkt«. In: Zeitschrift für Qualitative 
Forschung, Nr. 17 (1–2), S. 5–9. Online: http://nbn-resolving.de/urn:nb-
n:de:0168-ssoar-51424-4 (abgerufen am 16.01.2019). 

Bredekamp, Horst (1975): Kunst als Medium sozialer Konflikte. Bilderkämpfe 
von der Spätantike bis zur Hussitenrevolution. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bredekamp, Horst (2004): »Bildakte als Zeugnis und Urteil«. In: Monika 
Flacke (Hg.): Mythen der Nationen. 1945 – Arena der Erinnerungen, Bd. 
1. Mainz: Philipp von Zabern, S. 29–66.

Bredekamp, Horst (2010): Theorie des Bildakts. Berlin: Suhrkamp.
Brenner, Charles (1955): Grundzüge der Psychoanalyse. Frankfurt a. M.: 

Fischer 1972 (erw. Neuaufl.).
Breuer, Josef/Freud, Sigmund (1895): Studien über Hysterie. In: Sigmund 

Freud: Gesammelte Werke, Bd. 1. Frankfurt a. M.: Fischer 1962, S. 75–312.
Breyer, Thiemo/Creutz, Daniel (2010) (Hg.): Erfahrung und Geschichte. His-

torische Sinnbildung im Pränarrativen. Berlin/New York: De Gruyter.
Bronfen, Elisabeth (1999): Heimweh: Illusionsspiele in Hollywood. Berlin: 

Volk und Welt.
Bronfen, Elisabeth (2001): »Der unsagbare Kern«. In: taz, 16.10.2001. On-

line: http://www.taz.de/1/archiv/archiv/?dig=2001/10/16/a0135 (abgeru-
fen am 16.01.2019).

Bronfen, Elisabeth (2008): Tiefer als der Tag gedacht. Eine Kulturgeschichte 
der Nacht. München: Hanser.

Bronfen, Elisabeth (2009): »Visuelles Lesen als kritische Intervention im kul-
turellen Imaginären«. In: dies.: Crossmappings. Essays zur visuellen Kul-
tur. Zürich: Scheidegger & Spiess, S. 7–41.

Bronfen, Elisabeth/Erdle, Birgit R./Weigel, Sigrid (1999) (Hg.): Trauma. 
Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Köln/Wei-
mar/Wien: Böhlau.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

Brooker, Will (2001): Batman Unmasked. Analyzing a Cultural Icon. Lon-
don u. a.: Bloomsbury.

Brooker, Will (2012): Hunting the Dark Knight. Twenty-first Century Bat-
man. London/New York: I. B. Tauris.

Bruhn, Matthias (2003): Bildwirtschaft. Verwaltung und Verwertung der 
Sichtbarkeit. Weimar: VDG. 

Brumetz, Wolfgang/Ruhs, August (2000): »Über Traumbildung«. In: RISS, 
Nr. 48, S. 149–167.

Brumlik, Micha (1998): »Archäologie als psychoanalytisches Paradigma der 
Geschichtswissenschaft«. In: Jörn Rüsen/Jürgen Straub (Hg.): Die dunkle 
Spur der Vergangenheit. Psychoanalytische Zugänge zum Geschichtsbe-
wußtsein. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 70–81.

Brunswick, Ruth Mack (1928): »Ein Nachtrag zu Freuds ›Geschichte ei-
ner infantile Neurose‹«. In: Muriel Gardiner (Hg.): Der Wolfsmann vom 
Wolfsmann. Frankfurt a. M.: Fischer 1972 (2., korr. Aufl.), S. 297–346.

Brütsch, Matthias (2009): »Dream screen? Die Film/Traum-Analogie im 
theoriegeschichtlichen Kontext«. In: Winfried Pauleit et al. (Hg.): Das 
Kino träumt – Projektion. Imagination. Vision. Berlin: Bertz + Fischer, 
S. 20–49.

Bubner, Rüdiger (1989): Ästhetische Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Buchholz, Michael B./Gödde, Günter (2013): »Balance, Rhythmus, Reso-

nanz: Auf dem Weg zu einer Komplementarität zwischen ›vertikaler‹ und 
›horizontaler‹ Dimension des Unbewussten«. In: Psyche, Nr. 67 (9/10), 
S. 844–880.

Bunch, Sonny (2008): »Gotham’s City War on Terror«. In: The Washington 
Times, 18.07.2008.

Burri, Regula Valérie (2008): Doing Images. Zur Praxis medizinischer Bil-
der. Bielefeld: Transcript.

Burri, Regula Valérie (2009): »Aktuelle Perspektiven soziologischer Bildfor-
schung. Zum Visual Turn in der Soziologie«. In: Soziologie. Forum der 
Deutschen Gesellschaft für Soziologie, Nr. 38 (1), S. 24–39.

Busch, Hans-Joachim (2001): »Gibt es ein gesellschaftliches Unbewußtes?« 
In: Psyche, Nr. 55 (4), S. 392–421.

Busch, Kathrin (2007): »Ansteckung und Widerfahrnis. Für eine Ästhetik 
des Pathischen«. In: dies./Iris Därmann (Hg.): »pathos«. Konturen eines 
kulturwissenschaftlichen Grundbegriffs. Bielefeld: Transcript, S. 51–73.

Busch, Kathrin (2011): »Bernhard Waldenfels: Kultur als Antwort«. In: 
Stephan Moebius/Dirk Quadflieg (Hg.): Kultur. Theorien der Gegenwart. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften (2., überarb. u. erw. Aufl.), 
S. 290–299.

Busche, Hubertus (2000): »Was ist Kultur? 1. Teil: Die vier historischen 
Grundbedeutungen«. In: Dialektik. Zeitschrift für Kulturphilosophie, 
Nr. 1, S. 69–90.

Buschmann, Nikolaus/Carl, Horst (2001): Die Erfahrung des Krieges. Er-
fahrungsgeschichtliche Perspektiven von der Französischen Revolution 
bis zum Zweiten Weltkrieg. Paderborn u. a.: Schöningh.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

Bush, Marshall (1967): »Das Formproblem in der psychoanalytischen 
Kunsttheorie«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psychoanalyse, Kunst und Kre-
ativität heute. Die Entwicklung der analytischen Kunstpsychologie seit 
Freud. Berlin: MVW 2008, S. 146–179.

Cadiot, Johanna (2012): »Kulturarbeit heute«. In: Anna Tuschling/Erik Po-
rath (Hg.): Arbeit in der Psychoanalyse. Klinische und kulturtheoretische 
Beiträge. Bielefeld: Transcript, S. 133–150.

Caillois, Roger (1958): Die Spiele und die Menschen. Maske und Rausch. 
Stuttgart: Schwab 1960. 

Campbell, Joseph (1949): Der Heros in tausend Gestalten. Frankfurt a. M./
Leipzig: Insel 1999.

Cassirer, Ernst (1923): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1: Die 
Sprache. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977 (7. Aufl.).

Cassirer, Ernst (1925): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2: Das 
mythische Denken. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994 
(9. Aufl.).

Cassirer, Ernst (1929): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3: Phä-
nomenologie der Erkenntnis. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1982 (8. Aufl.).

Cassirer, Ernst (1931): »Mythischer, ästhetischer und theoretischer Raum«. 
In: Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen. Hg. von Marion 
Lauschke. Hamburg: Meiner 2009, S. 169–190.

Cassirer, Ernst (1944): Versuch über den Menschen. Einführung in eine Phi-
losophie der Kultur. Hamburg: Meiner 2007 (2. Aufl.).

Castel, Robert (1965): »Bilder und Phantasiebilder«. In: Pierre Bourdieu et 
al.: Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der Fotografie. 
Hamburg: EVA 2006, S. 235–266.

Castle, Terry (1995): The Female Thermometer. Eighteenth-Century Cul-
ture and the Invention of the Uncanny. New York/Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Castoriadis, Cornelius (1975): Gesellschaft als imaginäre Institution. Ent-
wurf einer politischen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1990.

Chang, Nancy (2002): Das Ende der Bürgerrechte? Die freiheitsfeindlichen 
Antiterrorgesetze der USA nach dem 11. September. Berlin: Schwarzer
freitag 2004.

Chaplin, Elizabeth (1994): Sociology and Visual Representation. London/
New York: Routledge. 

Charyn, Jerome (2008): »Amerikas Totenmaske«. In: DIE ZEIT, Nr. 34.
Chéroux, Clément (2009): Diplopie. Bildpolitik des 11. September. Kon

stanz: Konstanz University Press 2011.
Claessens, Dieter (1980): Das Abstrakte und das Konkrete. Soziologische 

Skizzen zur Anthropologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Coleridge, Samuel Taylor (1817): Biographia Literaria, Bd. 2. Edinburgh: 

Edinburgh University Press 2014.
Condoleo, Nicola (2015): Vom Imaginären zur Autonomie. Grundlagen der 

politischen Philosophie von Cornelius Castoriadis. Bielefeld: Transcript.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

Conford, Francis Macdonald (1922): The Republic of Plato. London/Ox-
ford/New York: Oxford University Press.

Copeland, Phil (2004): »Future Warrior Exhibits Super Powers«. In: U.S. De-
partment of Defense. Online: http://archive.defense.gov/news/newsarticle.
aspx?id=25636 (abgerufen am 16.01.2019).

Couldry, Nick/Livingstone, Sonia/Markham, Tim (2007): Media Consump-
tion and Public Engagement. Beyond the Presumption of Attention. Bas-
ingstoke/New York: Palgrave Macmillan.

Crespi, Franco (1991): »Kultur und soziale Praxis. Symbolische und ge-
sellschaftliche Ordnung im Widerspruch«. In: Aleida Assmann/Dietrich 
Harth (Hg.): Kultur als Lebenswelt und Monument. Frankfurt a. M.: 
Fischer, S. 112–122.

Crouch, Colin (2003): Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008.
d’Alembert, Jean Le Rond (1751): Einleitung zur Enzyklopädie. Hg. von 

Günther Mensching. Hamburg: Meiner 1997.
Dablé, Nadine (2012): Leerstellen transmedial. Auslassungsphänomene als 

narrative Strategie in Film und Fernsehen. Bielefeld: Transcript.
Dahmer, Helmut (1973): Libido und Gesellschaft. Studien über Freud und 

die Freudsche Linke. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1982 (2., erw. Aufl.).
Daniels, Les (1999): Batman – The Complete History: The Life and Times of 

the Dark Knight. DC Comics/First Chronicle Books 2004.
Danto, Arthur C. (1964): »The Artworld«. In: The Journal of Philosophy, 

Nr. 61 (19), S. 571–584.
Danto, Arthur C. (1992): Kunst nach dem Ende der Kunst. München: Fink 1996.
Därmann, Iris (1995): Tod und Bild. Eine phänomenologische Medienge-

schichte. München: Fink.
Dath, Dietmar (2005): »Batman oder Ich bin der Ausnahmezustand«. In: 

Klassiker der Comic-Literatur, Bd. 7: Batman. Frankfurt a. M.: Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung/Panini, S. 3–10. 

Davis, Whitney (1992): »Sigmund Freud’s Drawing of the Dream of the 
Wolves«. In: Oxford Art Journal, Nr. 15 (2), S. 70–87.

Dawkins, Richard (1976): The Selfish Gene. Oxford: Oxford University 
Press 1989.

Daxelmüller, Christoph/Thomsen, Marie-Louise (1982): »Bildzauber im al-
ten Mesopotamien«. In: Anthropos, Nr. 77 (1/2), S. 27–64.

De Saussure, Ferdinand (1916): Grundfragen der allgemeinen Sprachwis-
senschaft. Hg. von Charles Bally/Albert Sechehaye. Berlin: De Gruyter 
1967 (2. Aufl.).

Debray, Régis (1992): Jenseits der Bilder. Eine Geschichte der Bildbetrach-
tung im Abendland. Rodenbach: Avinus 2007 (2., überarb. Aufl.).

Debray, Régis (2000): Einführung in die Mediologie. Bern/Stuttgart/Wien: 
Haupt 2003.

Deleuze, Gilles (1983): Das Bewegungs-Bild. Kino 1. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1997.

Deleuze, Gilles (1985): Das Zeit-Bild. Kino 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1997.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1980): Tausend Plateaus. Kapitalismus und 
Schizophrenie. Berlin: Merve 1992.

Delitz, Heike (2010): Gebaute Gesellschaft. Architektur als Medium des So-
zialen. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Delitz, Heike (2013): Émile Durkheim zur Einführung. Hamburg: Junius.
Deniau, Guy (2007): »Bild und Sprache: Über die Seinsvalenz des Bildes. 

Ästhetische und hermeneutische Folgerungen«. In: Günter Figal (Hg.): 
Hans-Georg Gadamer. Wahrheit und Methode. Berlin: Akademie Verlag 
2011 (2. Aufl.), S. 51–64.

Derrida, Jacques (1993): Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trau-
erarbeit und die neue Internationale. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005.

Descola, Philippe (2005): Jenseits von Natur und Kultur. Berlin: Suhrkamp 
2011. 

Deserno, Heinrich (1993): »Traum und Übertragung in der Fallgeschichte 
des Wolfsmannes«. In: Herbert Bareuther (Hg.): Der Traum des Wolfs-
mannes. Münster: Lit, S. 32–69. 

Deserno, Heinrich (1999) (Hg.): Das Jahrhundert der Traumdeutung. Per
spektiven psychoanalytischer Traumforschung. Stuttgart: Klett-Cotta.

Devereux, Georges (1970): Normal und anormal. Aufsätze zur allgemeinen 
Ethnopsychiatrie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1922): Human Nature and Conduct. An Introduction to So-
cial Psychology. New York: Henry Holt.

Dewey, John (1927): Die Öffentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim: Phi-
lo 1996.

Dewey, John (1934): Kunst als Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998 
(3. Aufl.). 

Dickie, George (1974): Art and the Aesthetic. An Institutional Analysis. Itha-
ca/London: Cornell University Press.

Die Bibel. Einheitsübersetzung der heiligen Schrift. Gesamtausgabe. Stuttgart 
u. a.: Katholische Bibelanstalt u. a. 1980. 

Diels, Hermann/Kranz, Walther (1922): Die Fragmente der Vorsokratiker, 
Bd. 1. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung (4. Aufl.).

Diken, Bülent/Laustsen, Carsten Bagge (2007): Sociology through the Pro-
jector. London: Routledge.

Ditschke, Stephan/Anhut, Anjin (2009): »Menschliches, Übermenschliches. 
Zur narrativen Struktur von Superheldencomics«. In: Stephan Ditschke/
Katerina Kroucheva/Daniel Stein (Hg.): Comics. Zur Geschichte und The-
orie eines populären Mediums. Bielefeld: Transcript, S. 131–178.

Dotzler, Bernhard (1999): »Leerstellen«. In: Heinrich Bosse/Ursula Ren-
ner (Hg.): Literaturwissenschaft. Einführung in ein Sprachspiel. Freiburg: 
Rombach, S. 211–229.

Dubois, Philippe (1990): Der fotografische Akt. Versuch über ein theoreti-
sches Dispositiv. Amsterdam/Dresden: Verlag der Kunst 1998.

Dumitru, Cristiana (2012): »Rothko’s Secrets Revealed – The Theory Behind 
the Illuminating Bands«. In: Artcorner, 16.01.2012. Online: http://www.
artcorner.com/rothkos-secrets-revealed/ (abgerufen am 16.01.2019). 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

Durkheim, Emile (1893): Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Orga-
nisation höherer Gesellschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992.

Durkheim, Emile (1895): Die Regeln der soziologischen Methode. Berlin/
Neuwied: Luchterhand 1970.

Durkheim, Emile (1898): »Individuelle und kollektive Vorstellungen«. In: 
ders.: Soziologie und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, 
S. 45–83.

Durkheim, Emile (1912): Die elementaren Formen des religiösen Lebens. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981.

Eagleton, Terry (2000): Was ist Kultur? München C. H. Beck 2001.
Ebbinghaus, Hermann (1885): Über das Gedächtnis. Untersuchungen zur 

experimentellen Psychologie. Leipzig: Duncker & Humblot.
Ebeling, Knut (2009): »ilinx. Zur Physik der Sensation in der surrealistischen 

Spieltheorie«. In: ilinx, Nr. 1, S. 142–175.
Eberwein, Robert T. (1984): Film and the Dream Screen. A Sleep and a For-

getting. Princeton: Princeton University Press.
Eco, Umberto (1964): »Der Mythos von Superman«. In: ders.: Apokalyptiker 

und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur. Frankfurt a. M.: 
Fischer 1984, S. 187–222. 

Eco, Umberto (1973): Zeichen. Einführung in einen Begriff und seine Ge-
schichte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977.

Eder, Jens (2006): »Imaginative Nähe zu Figuren«. In: montage a/v, Nr. 
15 (2), S. 135–160.

Ehn, Billy/Löfgren, Orvar (2008): »A Private Theatre? Daydreaming as 
a Cultural Practice«. In: Nätverket. Kulturforskning i Uppsala, Nr. 15, 
S. 38–48.

Ehrenzweig, Anton (1967): Ordnung im Chaos. Das Unbewußte in der 
Kunst. Ein grundlegender Beitrag zum Verständnis der modernen Kunst. 
München: Kindler 1974.

Eibl, Karl (2009): Kultur als Zwischenwelt. Eine evolutionsbiologische Per-
spektive. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Eisele, Sabrina (2016): Entgrenzte Figuren des Bösen. Film- und tanzwissen-
schaftliche Analysen. Bielefeld: Transcript.

Eisenstein, Sergej (1924): »Montage der Filmattraktionen«. In: ders.: Jenseits 
der Einstellung. Hg. von Felix Lenz. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2006, 
S. 15–40.

Elias, Norbert (1936a): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1997.

Elias, Norbert (1936b): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1997.

Eliot, T. S. (1948): Zum Begriff der Kultur. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Elkins, James (2011): »Reasons Why it Is Not Possible to List Concepts of 

the Image«. In: Rheinsprung 11 – Zeitschrift für Bildkritik, Nr. 1, S. 13–
14. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

Elliott, Anthony (2002): »The Social Imaginary: A Critical Assessment of 
Castoriadis’s Psychoanalytic Social Theory«. In: American Imago, Nr. 59 
(2), S. 141–170.

Emmerich, Marcus (2007): Jenseits von Individuum und Gesellschaft. Zur 
Problematik einer psychoanalytischen Theorie der Sozialität. Gießen: Psy-
chosozial-Verlag.

Erdheim, Mario (1982): Die gesellschaftliche Produktion von Unbewußt-
heit. Eine Einführung in den ethnopsychoanalytischen Prozess. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Erikson, Erik H. (1954): »Das Traummuster der Psychoanalyse«. In: Psyche, 
Nr. 8 (10), S. 561–604.

Erlich, Victor (1964): Russischer Formalismus. Frankfurt a. M.: Fischer 1987.
Eßbach, Wolfgang (2014): Religionssoziologie, Bd. 1: Glaubenskrieg und Re-

volution als Wiege neuer Religionen. München: Fink.
Eßlinger, Eva (2010) (Hg.): Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftli-

ches Paradigma. Berlin: Suhrkamp.
Falb, Daniel (2015): Kollektivitäten. Population und Netzwerk als Figurati-

onen der Vielheit. Bielefeld: Transcript.
Farber, David (1994): The Age of Great Dreams. America in the 1960s. New 

York: Simon & Schuster.
Farzin, Sina (2011): Die Rhetorik der Exklusion. Zum Zusammenhang von 

Exklusionsthematik und Sozialtheorie. Weilerswist: Velbrück.
Fechner, Gustav Theodor (1860): Elemente der Psychophysik, Bd. 2. Leip-

zig: Breitkopf und Härtel. 
Fellmann, Ferdinand (1991): Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik 

nach Dilthey. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Fellmann, Ferdinand (1995): »Innere Bilder im Licht des imagic turn«. In: 

Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven und er-
kenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsentation. Amsterdam/
Atlanta: Rodopi, S. 21–38.

Fenichel, Otto (1934): »Über die Psychoanalyse als Keim einer zukünftigen 
dialektisch-materialistischen Psychologie«. In: Zeitschrift für Politische 
Psychologie und Sexualökonomie, Nr. 1 (1), S. 43–62.

Fenichel, Otto (1935): »Schautrieb und Identifizierung«. In: Imago. Zeit-
schrift für Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften, 
Nr. 11 (4), S. 561–583.

Ferguson, Harvie (1996): The Lure of Dreams: Sigmund Freud and the Con-
struction of Modernity. London/New York: Routledge.

Ferrari, Massimo (2002): »Ist Cassirer methodisch gesehen ein Neukan-
tianer?« In: Detlev Pätzold/Christian Krijnen (Hg.): Der Neukantianis-
mus und das Erbe des deutschen Idealismus: die philosophische Metho-
de. Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 103–120.

Festinger, Leon (1957): Theorie der kognitiven Dissonanz. Bern: Huber 2012 
(2. Aufl.).

Fetscher, Rolf (1997): »Übertragung und Realität«. In: Psyche, Nr. 51 (3), 
S. 195–238.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

Fiedler, Konrad (1876): »Über die Beurteilung von Werken der bildenden 
Kunst«. In: ders.: Schriften zur Kunst I. Hg. von Gottfried Boehm. Mün-
chen: Fink 1971, S. 1–79.

Fiedler, Konrad (1887): »Über den Ursprung der künstlerischen Tätigkeit«. 
In: ders.: Schriften zur Kunst I. Hg. von Gottfried Boehm. München: Fink 
1971, S. 111–220.

Fingeroth, Danny (2004): Superman on the Couch. What Superheroes Really 
Tell Us about Ourselves and Our Society. New York/London: Continuum.

Fischer, Joachim (2006): »Der Dritte/Tertiarität. Zu einer Theorieinnovati-
on in den Kultur- und Sozialwissenschaften«. In: Hans-Peter Krüger/Gesa 
Lindemann (Hg.): Philosophische Anthropologie im 21. Jahrhundert.  
Berlin: Akademie Verlag, S. 146–163.

Fischer-Kern, Melitta (2004): »Über bildlose Träume«. In: Psyche, Nr. 58 
(8), S. 681–706. 

Fisher, Mark (2012): »Batman’s political right turn«. In: The Guardian, 
22.07.2012.

Fiske, John (1987): Television Culture. Popular Pleasures and Politics. Lon-
don/New York: Routledge 1997.

Fiss, Harry (2002): »Traumforschung nach Hobson und Solms«. In: Stephan 
Hau/Wolfgang Leuschner/Heinrich Deserno (Hg.): Traum-Expeditionen. 
Tübingen: edition diskord, S. 71–90.

Fleisher, Michael L. (1976): Encyclopedia of comic book heroes, Bd. 1: Bat-
man. New York/London: Macmillan. 

Floch, Jean-Marie (1985): Petites mythologie de l’œil et de l’esprit. Pour 
une sémiotique plastique. Paris/Amsterdam: Éditions Hadès-Benjamins.

Flusser, Vilém (1983): Für eine Philosophie der Fotografie. Göttingen: Euro-
pean Photography 1994 (7. Aufl.).

Fontius, Martin (2001): »Einfühlung/Empathie/Identifikation«. In: Karl-
heinz Barck et al. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches 
Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 2. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 121–
142.

Foucault, Michel (1969): Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1973.

Foucault, Michel (1970): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a. M.: Fischer 
1991.

Franck, Georg (1989): Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf. 
München: Dtv 2007.

Freedberg, David (1989): The Power of Images. Studies in the History and 
Theory of Response. Chicago/London: University of Chicago Press.

Freud, Sigmund (1891): Zur Auffassung der Aphasien. Leipzig/Wien: Franz 
Deuticke. 

Freud, Sigmund (1893): »Über den psychischen Mechanismus hysterischer 
Phänomene«. In: Studienausgabe, Bd. 6. Frankfurt a. M.: Fischer 1971, 
S. 9–24.

Freud, Sigmund (1896): »Zur Ätiologie der Hysterie«. In: Studienausgabe, 
Bd. 6. Frankfurt a. M.: Fischer 1971, S. 51–81.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

Freud, Sigmund (1899): »Über Deckerinnerungen«. In: Gesammelte Werke, 
Bd. 1. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 531–554.

Freud, Sigmund (1900): Die Traumdeutung. Studienausgabe, Bd. 2. Frank-
furt a. M.: Fischer 1975.

Freud, Sigmund (1905–1906): »Psychopathische Personen auf der Bühne«. 
In: Studienausgabe, Bd. 10. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 161–168.

Freud, Sigmund (1905a): Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten. 
In: Studienausgabe, Bd. 4. Frankfurt a. M.: Fischer 1970, S. 9–219.

Freud, Sigmund (1905b): Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In: Studien-
ausgabe, Bd. 5. Frankfurt a. M.: Fischer 1972, S. 37–145.

Freud, Sigmund (1907): Der Wahn und die Träume in W. Jensens Gradiva. 
In: Studienausgabe, Bd. 10. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 9–85.

Freud, Sigmund (1908a): »Charakter und Analerotik«. In: Studienausgabe, 
Bd. 7. Frankfurt a. M.: Fischer 1973, S. 23–30.

Freud, Sigmund (1908b): »Der Dichter und das Phantasieren«. In: Studien-
ausgabe, Bd. 10. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 106–179.

Freud, Sigmund (1909): Analyse der Phobie eines fünfjährigen Knaben [»Der 
kleine Hans«]. In: Studienausgabe, Bd. 8. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, 
S. 9–123.

Freud, Sigmund (1910a): »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vin-
ci«. In: Studienausgabe, Bd. 10. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 87–159.

Freud, Sigmund (1910b): »Über den Gegensinn der Urworte«. In: Studien-
ausgabe, Bd. 4. Frankfurt a. M.: Fischer 1970, S. 227–234.

Freud, Sigmund (1911): »Formulierungen über die zwei Prinzipien des psy-
chischen Geschehens«. In: Studienausgabe, Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 
1975, S. 13–24.

Freud, Sigmund (1912): »Zur Dynamik der Übertragung«. In: Studienausga-
be, Ergänzungsband. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 157–168.

Freud, Sigmund (1912–1913): Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen 
im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker. In: Studienausgabe, Bd. 9. 
Frankfurt a. M.: Fischer 1974, S. 287–444.

Freud, Sigmund (1913): »Das Interesse an der Psychoanalyse«. In: Gesam-
melte Werke, Bd. 8. Frankfurt a. M.: Fischer 1978, S. 389–420.

Freud, Sigmund (1914): »Der Moses des Michelangelo«. In: Studienausga-
be, Bd. 10. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 195–222.

Freud, Sigmund (1915a): »Das Unbewusste«. In: Studienausgabe, Bd. 3. 
Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 119–173.

Freud, Sigmund (1915b): »Die Verdrängung«. In: Studienausgabe, Bd. 3. 
Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 103–118.

Freud, Sigmund (1915c): »Metapsychologische Ergänzung zur Traumleh-
re«. In: Studienausgabe, Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 175–
191.

Freud, Sigmund (1915d): »Trauer und Melancholie«. In: Studienausgabe, 
Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 193–212. 

Freud, Sigmund (1915e): »Triebe und Triebschicksale«. In: Studienausgabe, 
Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 75–102.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

Freud, Sigmund (1916–1917): Vorlesungen zur Einführung in die Psychoana-
lyse. In: Studienausgabe, Bd. 2. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 33–445.

Freud, Sigmund (1918): »Aus der Geschichte einer infantilen Neurose« 
[»Der Wolfsmann«]. In: Studienausgabe, Bd. 8. Frankfurt a. M.: Fischer 
1969, S. 125–232.

Freud, Sigmund (1920): Jenseits des Lustprinzips. In: Studienausgabe, Bd. 3. 
Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 213–272.

Freud, Sigmund (1921): »Massenpsychologie und Ich-Analyse«. In: Studien-
ausgabe, Bd. 9. Frankfurt a. M.: Fischer 1974, S. 61–134.

Freud, Sigmund (1923): Das Ich und das Es. In: Studienausgabe, Bd. 3. 
Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 273–330.

Freud, Sigmund (1924a): »Kurzer Abriß der Psychoanalyse«. In: Gesammel-
te Werke, Bd. 13. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 403–427.

Freud, Sigmund (1924b): »Neurose und Psychose«. In: Studienausgabe, 
Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 331–337.

Freud, Sigmund (1925): »Die Verneinung«. In: Studienausgabe, Bd. 3. Frank-
furt a. M.: Fischer 1975, S. 371–377.

Freud, Sigmund (1926): Hemmung, Symptom und Angst. In: Studienausga-
be, Bd. 6. Frankfurt a. M.: Fischer 1971, S. 227–308.

Freud, Sigmund (1927): Die Zukunft einer Illusion. In: Studienausgabe, 
Bd. 9. Frankfurt a. M.: Fischer 1974, S. 135–189.

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur. In: Studienausgabe, 
Bd. 9. Frankfurt a. M.: Fischer 1974, S. 191–270.

Freud, Sigmund (1933): Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die 
Psychoanalyse. In: Studienausgabe, Bd. 2. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, 
S. 448–608.

Freud, Sigmund (1938): Abriss der Psychoanalyse. In: Gesammelte Werke, 
Bd. 17. Frankfurt a. M.: Fischer 1966, S. 63–138.

Freud, Sigmund (1939): Der Mann Moses und die monotheistische Religi-
on: Drei Abhandlungen. In: Studienausgabe, Bd. 9. Frankfurt a. M.: Fischer 
1974, S. 455–581.

Friedrich, Thomas/Schweppenhäuser, Gerhard (2010) (Hg.): Bildsemiotik. 
Grundlagen und exemplarische Analysen visueller Kommunikation. Ba-
sel/Boston/Berlin: Birkhäuser.

Friedrichs, Jürgen (1973): Methoden empirischer Sozialforschung. Wiesba-
den: Springer 1990 (14. Aufl.).

Fromm, Erich (1932): »Über Methode und Aufgaben einer analytischen So-
zialpsychologie«. In: Zeitschrift für Sozialforschung, Bd. 1, S. 28–54.

Fromm, Erich (1955): Wege aus einer kranken Gesellschaft. Eine sozialpsy-
chologische Untersuchung. München: Dtv 2003. 

Fromm, Erich (1960): Zen-Buddhismus und Psychoanalyse. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1972. 

Fromm, Erich (1962): Jenseits der Illusionen. Die Bedeutung von Marx und 
Freud. Stuttgart: DVA 1981.

Fromm, Erich (1968–1970): Die Entdeckung des gesellschaftlichen Unbe-
wußten. Zur Neubestimmung der Psychoanalyse. München: Heyne 1990.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

Fuchs, Wolfgang J./Reitberger, Reinhold C. (1971): Comics. Anatomie eines 
Massenmediums. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1973.

Fuery, Patrick (2000): New Developments in Film Theory. Houndmills/Lon-
don: Macmillan. 

Gabler, Andrea (2009): Antizipierte Autonomie. Zur Theorie und Praxis der 
Gruppe »Socialisme ou Barbarie« (1949–1967). Hannover: Offizin.

Gadamer, Hans-Georg (1960): Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. 
Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. In: Gesammelte Werke, 
Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck 1990 (6. Aufl.).

Gadamer, Hans-Georg (1993): Hermeneutik – Ästhetik – Praktische Philo-
sophie. Hans-Georg Gadamer im Gespräch. Hg. von Carsten Dutt. Hei-
delberg: Winter. 

Gaier, Ulrich (2001): »Naturzeichen. Von Paracelsus bis Novalis«. In: Ger-
hart von Graevenitz/Stefan Rieger/Felix Thürlemann (Hg.): Die Unver-
meidlichkeit der Bilder. Tübingen: Gunter Narr, S. 117–131.

Gamm, Gerhard (2001): »Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imaginä-
re Institution (1975)«. In: ders./Andreas Hetzel/Markus Lilienthal (Hg.): 
Hauptwerke der Sozialphilosophie. Stuttgart: Reclam, S. 173–194.

Gamper, Michael (2007): Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und 
Imaginationsgeschichte der Menschenmenge 1765–1930. München: Fink.

Gans, Grobian (1970): Die Ducks. Psychogramm einer Sippe. Reinbek bei 
Hamburg: Rowohlt 1972. 

Gardiner, Muriel (1971) (Hg.): Der Wolfsmann vom Wolfsmann. Frankfurt a. M.: 
Fischer 1972.

Garncarz, Joseph (2009): »Jahrmarktkino – Eine europäische Institution«. 
In: Sacha Szabo (Hg.): Kultur des Vergnügens. Kirmes und Freizeitparks 
– Schausteller und Fahrgeschäfte. Facetten nicht-alltäglicher Orte. Biele-
feld: Transcript, S. 123–144.

Gebhardt, Winfried (2003): »Vielfältiges Bemühen. Zum Stand kultursozio-
logischer Forschung im deutschsprachigen Raum«. In: Barbara Orth/Tho-
mas Schwietring/Johannes Weiß (Hg.): Soziologische Forschung: Stand 
und Perspektiven. Ein Handbuch. Opladen: Leske + Budrich, S. 215–226.

Gehlen, Arnold (1940): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der 
Welt. In: Gesamtausgabe, Bd. 3. Frankfurt a. M.: Klostermann 1993. 

Gehlen, Arnold (1956): Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnis-
se und Aussagen. Wiesbaden: AULA 1986. 

Gehlen, Arnold (1960a): »Mensch und Institutionen«. In: ders.: Anthro-
pologische Forschung. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1961, S. 69– 
77.

Gehlen, Arnold (1960b): Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik der moder-
nen Malerei. Frankfurt a. M./Bonn: Athenäum 1965 (2. Aufl.).

Gehrig, Gerlinde (2009): »Bild«. In: dies./Ulrich Pfarr (Hg.): Hand-
buch psychoanalytischer Begriffe für die Kunstwissenschaft. Gießen: 
Psychosozial-Verlag, S. 61–73. 

Gehring, Petra (2008): Traum und Wirklichkeit. Zur Geschichte einer Un-
terscheidung. Frankfurt a. M./New York: Campus.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

Geimer, Peter (2009): Theorien der Fotografie zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Gekle, Hanna (1986): Wunsch und Wirklichkeit. Blochs Philosophie des 
Noch-Nicht-Bewußten und Freuds Theorie des Unbewußten. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Gemoll, Wilhelm (1965): Griechisch-deutsches Schul- und Handwörterbuch. 
Durchges. u. erw. von Karl Vretska. München u. a.: Freytag u. a. (9. Aufl.). 

Genett, Timm (1999): »Angst, Haß und Faszination. Die Masse als intel-
lektuelles Problem und die Beharrlichkeit des Projizierten«. In: Neue 
Politische Literatur, Nr. 44 (2), S. 193–240.

Gerrig, Richard J. (1993): Experiencing Narrative Worlds: On the Psycho-
logical Activities of Reading. New Haven: Yale University Press.

Gertenbach, Lars (2011): »Cornelius Castoriadis: Gesellschaftliche Praxis 
und radikale Imagination«. In: Stephan Moebius/Dirk Quadflieg (Hg.): 
Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften (2., überarb. u. erw. Aufl.), S. 277–289.

Gertenbach, Lars (2017): »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie«. 
In: Frithjof Nungesser/Stephan Moebius/Katharina Scherke (Hg.): Hand-
buch Kultursoziologie, Bd. 2: Theorien – Methoden – Felder. Wiesbaden: 
Springer VS/Springer Reference Sozialwissenschaften. Online: https://link.
springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-08001-3_7-1 (ab-
gerufen am 16.01.2019).

Giesen, Bernhard (2001): »Social trauma«. In: Neil J. Smelser et al. (Hg.): 
International Encyclopedia of the Social and Behavioral Sciences. Cam-
bridge: Cambridge University Press, S. 14473–14476.

Giesen, Bernhard (2010): Zwischenlagen. Das Außerordentliche als Grund 
der sozialen Wirklichkeit. Weilerswist: Velbrück.

Ginzburg, Carlo (1988): »Freud, der Wolfsmann und die Werwölfe«. In: Manfred 
Frank/Anselm Haverkamp (Hg.): Individualität. München: Fink, S. 217–227.

Glimcher, Marc (1991) (Hg.): The Art of Mark Rothko: Into an Unknown 
World. London: Barrie & Jenkins 1992.

Goffman, Erving (1976): Geschlecht und Werbung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1981.

Goldberg, Jeffrey (2016): »The Obama Doctrine«. In: The Atlantic, April 
2016. Online: https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2016/04/
the-obama-doctrine/471525/ (abgerufen am 16.01.2019).

Goldberg, Lea (1976): Russian Literature in the 19th Century. Jerusalem: 
Magnes Press/Hebrew University.

Goldmann, Stefan (2003): Via regia zum Unbewußten. Freud und die Traum-
forschung im 19. Jahrhundert. Gießen: Psychosozial-Verlag. 

Gombrich, Ernst H. (1960): Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildli-
chen Darstellung. Berlin: Phaidon 2002 (6. Aufl.).

Gombrich, Ernst H. (1970): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984.

Gondek, Hans-Dieter (2000): »Eine psychoanalytische Anthropologie des 
Bildes«. In: RISS, Nr. 48, S. 9–27.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

Goodman, Nelson (1968/1976): Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symbol-
theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1995.

Goodman, Nelson (1978): Weisen der Welterzeugung. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1984.

Görlich, Bernhard/Lorenzer, Alfred/Schmidt, Alfred (1980) (Hg.): Der Sta-
chel Freud. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Grace, Victoria (2000): Baudrillard’s Challenge: A Feminist Reading. Lon-
don/New York: Routledge.

Graeser, Andreas (1994): Ernst Cassirer. München: C. H. Beck. 
Graf, Fritz (1996): Gottesnähe und Schadenzauber. Die Magie in der grie-

chisch-römischen Antike. München: C. H. Beck.
Green, Melanie C./Brock, Timothy C. (2002): »In the Mind’s Eye. Trans-

portation-Imagery Model of Narrative Persuasion«. In: dies./Jeffrey J. 
Strange/ders. (Hg.): Narrative Impact. Social and Cognitive Foundations. 
Mahwah, New Jersey/London: Lawrence Erlbaum Associates, S. 315–
341.

Greenblatt, Stephen (1988): Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansich-
ten der englischen Renaissance. Berlin: Wagenbach 1990. 

Greenlee, Douglas (1973): Peirce’s concept of sign. The Hague/Paris: Mou-
ton.

Greve, Gisela (2009): Bilder deuten. Psychoanalytische Perspektiven auf die 
Bildende Kunst. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Greve, Gisela (2015): Das Unbewusste im Bild. Psychoanalytische Kunstbe-
trachtungen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Grittmann, Elke (2007): Das politische Bild. Fotojournalismus und Pressefo-
tografie in Theorie und Empirie. Köln: Herbert von Halem.

Groupe μ (1992): Traité du signe visuel: Pour une rhétorique de l’image. Paris: 
Seuil.

Grubrich-Simitis, Ilse (1999): »Metamorphosen der ›Traumdeutung‹. Über 
Freuds Umgang mit seinem Jahrhundertbuch«. In: Jean Starobinski/dies./
Mark Solms: Hundert Jahre ›Traumdeutung‹ von Sigmund Freud. Drei 
Essays. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 35–72.

Grünewald, Dietrich (2014): »Zur Comicrezeption in Deutschland«. In: Aus 
Politik und Zeitgeschichte, Nr. 64 (33–34), S. 42–48.

Gunning, Tom (1986): »The Cinema of Attraction[s]: Early Film, Its Spec-
tator and the Avant-Garde«. In: Wanda Strauven (Hg.): The Cinema of 
Attractions Reloaded. Amsterdam: Amsterdam University Press 2006, 
S. 381–388.

Gunther, Gerald (1994): Learned Hand: The Man and the Judge. New York: 
Alfred A. Knopf.

Guzzoni, Ute (2010): »Das Denken und seine Bilder«. Vortrag an der Kunst-
hochschule Halle, 20. Januar 2010 [unveröffentlichtes Manuskript].

Guzzoni, Ute (2014): Im Raum der Gelassenheit: die Innigkeit der Gegen-
sätze. Freiburg/München: Karl Alber. 

Haase, Helga (1996) (Hg.): Ethnopsychoanalyse. Wanderung zwischen den 
Welten. Stuttgart: Verlag Internationale Psychoanalyse.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

Habermas, Jürgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf 
Vorlesungen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Halawa, Mark A. (2008): Wie sind Bilder möglich? Argumente für eine se-
miotische Fundierung des Bildbegriffs. Köln: Herbert von Halem.

Halbwachs, Maurice (1939): Das kollektive Gedächtnis. Stuttgart: Enke 
1967.

Halliwell, Stephen (2002): The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and 
Modern Problems. Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Hamm, Heinz (2003): »Symbol«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Ästheti-
sche Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, 
Bd. 5. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 805–807.

Hanich, Julian (2010a): Cinematic Emotion in Horror Films and Thrillers. 
The Aesthetic Paradox of Pleasurable Fear. New York/London: Rout-
ledge.

Hanich, Julian (2010b): »Collective Viewing. The Cinema and Affective Au-
dience Interrelations«. In: Passions in Context, Nr. 1 (1), S. 1–18. Online: 
http://www.passionsincontext.de/uploads/media/04_Hanichpdf.pdf (ab-
gerufen am 16.01.2019).

Harper, Douglas (2012): Visual Sociology. London/New York: Routledge.
Hartmann, Heinz (1927): Die Grundlagen der Psychoanalyse. Stuttgart: 

Klett 1972.
Hartmann, Heinz/Kris, Ernst/Loewenstein, Rudolph M. (1947): »Notes on 

the theory of aggression«. In: The Psychoanalytic Study of the Child, 
Nr. 3 (1), S. 9–36.

Hartwig, Marcel (2011): Die traumatisierte Nation. »Pearl Harbor« und 
»9/11« als kulturelle Erinnerungen. Bielefeld: Transcript.

Hatfield, Elaine/Cacioppo, John T./Rapson, Richard L. (1994): Emotional 
Contagion. Cambridge u. a.: Cambridge University Press.

Hau, Stephan (2008): Unsichtbares sichtbar machen. Forschungsprobleme in 
der Psychoanalyse. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009 (2., korr. 
Aufl.).

Hau, Stephan/Leuschner, Wolfgang/Deserno, Heinrich (2002) (Hg.): 
Traum-Expeditionen. Tübingen: edition diskord.

Hauser, Arnold (1953): Sozialgeschichte der Kunst und Literatur. München: 
C. H. Beck 1972.

Hauser, Arnold (1974): Soziologie der Kunst. München: C. H. Beck 1988 
(3. Aufl.).

Hediger, Vinzenz (2004): »Der Film als Tagesrest und Ferment des Symp-
toms. Psychoanalyse, Filmologie und die Nachträglichkeit der psychoana-
lytischen Filmtheorie«. In: montage a/v, Nr. 13 (1), S. 112–125.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1805–1806): Naturphilosophie und Phi-
losophie des Geistes. Vorlesungsmanuskript zur Realphilosophie. In: Ge-
sammelte Werke, Bd. 8: Jenaer Systementwürfe III. Hg. von Rolf-Peter 
Horstmann. Hamburg: Meiner 1976.

Heidegger, Martin (1935): Der Ursprung des Kunstwerkes. Frankfurt a. M.: 
Klostermann 2012.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

Hennig, Martin (2010): Warum die Welt Superman nicht braucht. Die Kon-
zeption des Superhelden und ihre Funktion für den Gesellschaftsentwurf 
in US-amerikanischen Filmproduktionen. Stuttgart: ibidem. 

Herder, Johann Gottfried (1772): Abhandlung über den Ursprung der Spra-
che. Stuttgart: Reclam 1997.

Herdt, Gilbert (1987): »Selfhood and discourse in Sambia dream sharing«. 
In: Barbara Tedlock (Hg.): Dreaming. Anthropological and Psychological 
Interpretations. Cambridge u. a.: Cambridge University Press, S. 55–85.

Heßdörfer, Florian (2013): Gründe im Sichtbaren. Subjektivierungstheoreti-
sche Sondierungen im visuellen Feld. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Hessing, Jakob (2000): »Hundert Jahre Traumdeutung. Freuds Politik der 
Psyche«. In: Merkur, Nr. 611, S. 256–259.

Hetzel, Andreas (2007): »Radikale Imagination: Zur Kulturtheorie von Cor-
nelius Castoriadis«. In: Journal Phänomenologie, Nr. 27, S. 22–32.

Hevers, Edda (2002): »Vom Traumtheater zum Gruselkabinett. Schicksale 
des Bildes in der Theorieentwicklung Sigmund Freuds«. In: Stephan Hau/
Wolfgang Leuschner/Heinrich Deserno (Hg.): Traum-Expeditionen. Tü-
bingen: edition diskord, S. 289–307.

Hick, Ulrike (1999): Geschichte der optischen Medien. München: Fink.
Hickethier, Knut (2002): »Synchron. Gleichzeitigkeit, Vertaktung und Syn-

chronisation der Medien«. In: Werner Faulstich/Christian Steininger 
(Hg.): Zeit in den Medien – Medien in der Zeit. München: Fink, S. 111–
129.

Hikock, Gregory (2014): Warum wir verstehen, was andere fühlen. Der My-
thos der Spiegelneuronen. München: Hanser 2015. 

Hirsch, Mathias (2011): Trauma. Gießen: Psychosozial-Verlag.
Hobbes, Thomas (1651): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines 

kirchlichen und bürgerlichen Staates. Berlin: Suhrkamp 2011.
Hobson, J. Allan/McCarley, Robert W. (1977): »The Brain as a Dream-State 

Generator: An Activation-Synthesis Hypothesis of the Dream Process«. 
In: American Journal of Psychiatry, Nr. 134, S. 1335–1348.

Hofmann, Hasso (1974): Repräsentation. Studien zur Wort- und Begriffsge-
schichte von der Antike bis ins 19. Jahrhundert. Berlin: Duncker & Hum-
blot 2003 (4. Aufl.).

Hofmann, Werner (1996): »Sehendes Sehen. Versuch über Max Imdahl«. In: 
Merkur, Nr. 50 (12), S. 1145–1151.

Hogg, Michael A./Abrams, Dominic (1998): Social Identifications. A Social 
Psychology of Intergroup Relations and Group Processes. London/New 
York: Routledge.

Holland, Norman N. (1968): The Dynamics of Literary Response. New 
York: Columbia University Press 1989.

Holland, Norman N. (1973): Poems in Persons. An Introduction to the Psycho-
analysis of Literature. New York: Norton.

Holz, Hans Heinz (2003): Widerspiegelung. Bielefeld: Transcript.
Holz, Hans Heinz/Metscher, Thomas (2005): »Widerspiegelung/Spiegel/Ab-

bild«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 6. Stuttgart/Weimar: 
Metzler, S. 617–669.

Honneth, Axel (1985): »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Ge-
sellschaftstheorie von Cornelius Castoriadis«. In: Merkur, Nr. 39 (9/10), 
S. 807–821.

Horigan, Stephen (1988): Nature and Culture in Western Discourses. Lon-
don/New York: Routledge.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1944): Dialektik der Aufklärung. 
Philosophische Fragmente. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984.

Hörning, Karl H. (1999): »Kulturelle Kollisionen. Die Soziologie vor neu-
en Aufgaben«. In: ders./Rainer Winter (Hg.): Widerspenstige Kulturen. 
Cultural Studies als Herausforderung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 84–
115.

Hornuff, Daniel (2012): Bildwissenschaft im Widerstreit. Belting, Boehm, 
Bredekamp, Burda. München: Fink.

Horton, Donald/Wohl, Richard R. (1956): »Mass communication and para-
social interaction«. In: Psychiatry, Nr. 19, S. 215–224.

Howard, Dick (1977): The Marxian Legacy. London: Macmillan.
Huber, Hans Dieter (2004a): Bild – Beobachter – Milieu. Entwurf einer all-

gemeinen Bildwissenschaft. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz.
Huber, Hans Dieter (2004b): »Bildhafte Vorstellungen. Eine Begriffskarto-

graphie der Phantasie«. In: ders./Bettina Lockemann/Michael Scheibel: 
Visuelle Netze. Wissensräume in der Kunst. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz, 
S. 165–216.

Huizinga, Johan (1938): Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1997.

Hüppauf, Bernd/Wulf, Christoph (2006) (Hg.): Bild und Einbildungskraft. 
München: Fink.

Husserl, Edmund (1901): Logische Untersuchungen, Bd. 2, Erster Teil: Un-
tersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. In: Hus-
serliana, Bd. 19/1. New York: Springer Science + Business Media, LLC 
1984.

Husserl, Edmund (1904–1905): »Phantasie und Bildbewusstsein«. In: Hus-
serliana, Bd. 23. Den Haag/Boston/London: Martinus Nijhoff 1980, 
S. 1–108.

Hyman, John (1998): »Bilder betrachten«. In: Klaus Sachs-Hombach/Klaus 
Rehkämper (Hg.): Bild – Bildwahrnehmung – Bildverarbeitung. Interdis-
ziplinäre Beiträge zur Bildwissenschaft. Wiesbaden: Deutscher Universi-
täts-Verlag, S. 33–47.

Imdahl, Max (1970): »Bildsyntax und Bildsemantik. Zum Centurioblatt im 
Codex Egberti«. In: ders.: Zur Kunst der Tradition. Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 2. Hg. von Gundolf Winter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, 
S. 78–93.

Imdahl, Max (1972): »Kunstgeschichtliche Bemerkungen von Max Imdahl« 
[Nachwort]. In: Hans Robert Jauß: Kleine Apologie der ästhetischen Er-
fahrung. Konstanz: Universitätsverlag, S. 52–72.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

Imdahl, Max (1979): »Überlegungen zur Identität des Bildes«. In: ders.: Re-
flexion – Theorie – Methode. Gesammelte Schriften, Bd. 3. Hg. von Gott-
fried Boehm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, S. 381–423.

Imdahl, Max (1980): Giotto – Arenafresken. Ikonographie – Ikonologie – 
Ikonik. München: Fink.

Imdahl, Max (1987): »Sprache und Bild – Bild und Sprache. Zur Mini-
atur der Gefangennahme im Codex Egberti«. In: ders.: Zur Kunst der 
Tradition. Gesammelte Schriften, Bd. 2. Hg. von Gundolf Winter. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1996, S. 94–103.

Imdahl, Max (1994): »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«. In: Gottfried 
Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? München: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 300–324.

IMDb (2019a): Internet Movie Database: »The Dark Knight: User Ratings«. 
Online: http://www.imdb.com/title/tt0468569/ratings?ref_=tt_ov_rt (ab-
gerufen am 16.01.2019).

IMDb (2019b): Internet Movie Database: »Top Rated Movies«. Online: 
https://www.imdb.com/chart/top?ref_=ft_250 (abgerufen am 16.01.2019).

Ingarden, Roman (1937): »Das ästhetische Erlebnis«. In: ders.: Erlebnis, 
Kunstwerk und Wert. Vorträge zur Ästhetik 1937–1967. Tübingen: Nie-
meyer 1969, S. 3–7. 

Ingarden, Roman (1962): Untersuchungen zur Ontologie der Kunst. Musik-
werk – Bild – Architektur – Film. Tübingen: Niemeyer. 

Internet Movie Poster Awards (2019): »The Dark Knight (2008)«. On-
line: http://www.impawards.com/2008/dark_knight.html (abgerufen am 
16.01.2019).

Isaacs, Susan (1948): »Wesen und Funktion der Phantasie«. In: Psyche, Nr. 
70 (6), 2016, S. 530–582.

Iser, Wolfgang (1976): Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. 
München: Fink 1994 (4. Aufl.).

Iser, Wolfgang (1991): Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literari-
scher Anthropologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeger, Werner (1936): Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. 
Bd. 2: Das Zeitalter der großen Bildner und Bildungssysteme. Berlin: De 
Gruyter 1959 (3. Aufl.).

Jakobson, Roman (1956): »Two Aspects of Language and Two Types of 
Aphasic Disturbances«. In: ders.: Fundamentals of Language. The Hague: 
Mouton & Co., S. 53–82.

Jameson, Fredric (1971): »Die Ontologie des Noch-Nicht-Seins im Übergang 
zum symbolisch-allegorischen Antizipieren: Kunst als Organon kritisch-uto-
pischer Philosophie«. In: Burghart Schmidt (Hg.): Materialien zu Ernst 
Blochs ›Prinzip Hoffnung‹. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, S. 403–439.

Jameson, Fredric (1981): Das politische Unbewußte. Literatur als Symbol 
sozialen Handelns. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1988. 

Janaway, Christopher (1995): Images of Excellence. Plato’s Critique of the 
Arts. Oxford: Clarendon Press.

Jauß, Hans Robert (1972): Kleine Apologie der ästhetischen Erfahrung. 
Konstanz: Universitätsverlag.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

Jauß, Hans Robert (1977): Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneu-
tik, Bd. 1: Versuche im Feld der ästhetischen Erfahrung. München: Fink.

Joas, Hans (1989): »Institutionalisierung als kreativer Prozeß. Zur Politi-
schen Philosophie von Cornelius Castoriadis«. In: Politische Vierteljah-
resschrift, Nr. 30 (4), S. 585–602. 

Joas, Hans (1992): Die Kreativität des Handelns. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1996.

Jonas, Hans (1961): »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«. In: Gott-
fried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? München: Fink 2006 (4. Aufl.), 
S. 105–124.

Jones, Ernest (1916): »Die Theorie der Symbolik«. In: ders.: Die Theorie 
der Symbolik und andere Aufsätze. Frankfurt a. M./Berlin/Wien: Ullstein 
1978, S. 50–114.

Jones, Gerard (2004): Men of Tomorrow. Geeks, Gangsters, and the Birth of 
the Comic Book. New York: Basic Books 2005.

Jonsson, Stefan (2013): Masse und Demokratie. Zwischen Revolution und 
Faschismus. Göttingen: Wallstein Verlag 2015.

Jung, Carl Gustav (1906): »Psychoanalyse und Assoziationsexperiment«. In: 
Gesammelte Werke, Bd. 2. Olten/Freiburg: Walter, S. 308–337.

Junge, Matthias (2009): Kultursoziologie. Eine Einführung in die Theorien. 
Konstanz: UVK.

Junge, Matthias (2015) (Hg.): Metaphern soziologischer Zeitdiagnosen. 
Wiesbaden: Springer VS. 

Jürgens, Anna-Sophie (2014): »The Joker, a neo-modern clown of violence«. 
In: Journal of Graphic Novels and Comics, Nr. 5 (4), S. 441–454.

Kaegi, Dominic (1995): »Jenseits der symbolischen Formen. Zum Verhält-
nis von Anschauung und künstlicher Symbolik bei Ernst Cassirer«. In: 
Enno Rudolph/Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Symbolische Formen, mög-
liche Welten – Ernst Cassirer. Hamburg: Meiner, S. 73–84.

Kane, Bob/Andrae, Tom (1989): Batman and Me! Forestville, California: 
Eclipse Books.

Kansteiner, Wulf (2004): »Menschheitstrauma, Holocausttrauma, kultu-
relles Trauma: Eine kritische Genealogie der philosophischen, psycholo-
gischen und kulturwissenschaftlichen Traumaforschung seit 1945«. In: 
Friedrich Jaeger/Jörn Rüsen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, 
Bd. 3: Themen und Tendenzen. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 109–138.

Kant, Immanuel (1790): Kritik der Urteilskraft. Hg. von Karl Vorländer. 
Hamburg: Meiner 1968.

Kappelhoff, Hermann (2004): »Unerreichbar, unberührbar, zu spät. Das 
Gesicht als kinematografische Form der Erfahrung«. In: montage a/v, 
Nr. 13(2), 2004, S. 29–53.

Kappelhoff, Hermann (2008): »Zuschauergefühl. Die Inszenierung der Emp-
findung im dunklen Raum des Kinos«. In: Geraldine Spiekermann/Beate 
Söntgen (Hg.): München: Fink, S. 195–206.

Karatani, Kojin (2004): History and Repetition. New York: Columbia Uni-
versity Press. 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

Kardaun, Maria (1993): Der Mimesisbegriff in der griechischen Antike. 
Neubetrachtung eines umstrittenen Begriffes als Ansatz zu einer neu-
en Interpretation der platonischen Kunstauffassung. Amsterdam u. a.: 
North-Holland.

Karlson, Martin (1987): »Spuren des Sinnlichen. Annäherung an ein szeni-
sches Verstehen gegenständlicher Bilder«. In: Jürgen Belgrad et al. (Hg.): 
Zur Idee der psychoanalytischen Sozialforschung. Dimensionen szeni-
schen Verstehens. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 331–346.

Keiner, Mechthild (1977): »Über den Icon-Begriff und seine Einführung in 
die Semiotik bei Peirce«. In: Semiosis Nr. 3, S. 35–44.

Keller, Rudi (1995): Zeichentheorie. Zu einer Theorie semiotischen Wissens. 
Tübingen/Basel: Francke.

Kelly, Cartiona (2004): »Grandpa Lenin and Uncle Stalin: Soviet Leader 
Cult for Little Children«. In: Balàzs Apor et al. (Hg.): The Leader Cult in 
Communist Dictatorships. Stalin and the Eastern Bloc. Basingstoke/New 
York: Palgrave Macmillan S. 102–122.

Kemper, Werner W. (1955): Der Traum und seine Be-Deutung. Frankfurt 
a. M.: Fischer 1983. 

Kerstein, Benjamin (2008): »Batman’s War on Terror«. In: Azure, Nr. 34, 
S. 136–144.

Keutzer, Oliver et al. (2014): Filmanalyse. Wiesbaden: Springer VS.
Kiening, Christian (2007): »Mediale Gegenwärtigkeit. Paradigmen – Seman-

tiken – Effekte«. In: ders. (Hg.): Mediale Gegenwärtigkeit. Zürich: Chro-
nos, S. 9–70. 

King, Vera (2014): »Pierre Bourdieu als Analytiker des Sozialen. Methodo-
logische und konzeptionelle Bezüge zur Psychoanalyse sowie sozialpsy-
chologische Perspektiven im Werk Bourdieus«. In: sozialer sinn, Nr. 15 
(1), S. 3–28.

Kirchgässner, Gebhard (1991): Homo Oeconomicus. Das ökonomische Mo-
dell individuellen Verhaltens und seine Anwendung in den Wirtschafts- 
und Sozialwissenschaften. Tübingen: Mohr Siebeck.

Kirchmair, Rolf (2007): »Indirekte psychologische Methoden«. In: Gabriele Na-
derer/Eva Balzer (Hg.): Qualitative Marktforschung in Theorie und Praxis. 
Grundlagen, Methoden und Anwendungen. Wiesbaden: Gabler, S. 321–341.

Kittler, Friedrich (1986): Grammophon, Film, Typewriter. Berlin: Brinkmann 
& Bose.

Kittler, Friedrich (1988): »Signal-Rausch-Abstand«. In: Hans Ulrich Gum-
brecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.): Materialität der Kommunikation. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp, S. 342–259. 

Kittler, Friedrich (2000): Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft. 
München: Fink 2001 (2., verb. Aufl.).

Klammer, Markus (2013): Figuren der Urszene. Material und Darstellung in 
der Psychoanalyse Freuds. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Klavan, Andrew (2008): »What Bush and Batman Have in Common«. In: 
Wall Street Journal, 25.07.2008. Online: http://www.wsj.com/articles/
SB121694247343482821 (abgerufen am 16.01.2019).

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

Klinger, Eric (1990): Daydreaming. Using Waking Fantasy and Imagery for 
Self-Knowledge and Creativity. Los Angeles: Jeremy P. Tarcher.

Knigge, Andreas C. (1996): Comics. Vom Massenblatt ins multimediale 
Abenteuer. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Koch, Gertrud (2002): »Traumleinwand – filmtheoretische Ausdeutungen 
eines psychoanalytischen Konzepts«. In: Stephan Hau/Wolfgang Leusch-
ner/Heinrich Deserno (Hg.): Traum-Expeditionen. Tübingen: edition dis-
kord, S. 277–288.

Koebner, Thomas (2003): »Schwindel, Sturz, Ekstase. Anmerkungen zum 
Vertigo-Motiv in der Filmgeschichte«. In: ders.: Wie in einem Spiegel. 
Schriften zum Film. Dritte Folge. Sankt Augustin: Gardez!, S. 322–342.

Koestler, Arthur (1966): Der göttliche Funke. Der schöpferische Akt in Kunst 
und Wissenschaft. Bern/München/Wien: Scherz.

Kofman, Sarah (1970): Die Kindheit der Kunst. Eine Interpretation der 
Freudschen Ästhetik. München: Fink 1993 [nach der 3., erw. u. erg. Aufl. 
1985].

Kohle, Hubertus (2008): »Max Imdahl«. In: Ulrich Pfisterer (Hg.): Klassiker 
der Kunstgeschichte, Bd. 2. München: C. H. Beck, S. 217–225.

Kojève, Alexandre (1947): Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines Denkens. 
Kommentar zur Phänomenologie des Geistes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1975.

Koller, Hermann (1954): Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstel-
lung, Ausdruck. Bern: Francke.

Kollock, Peter (1998): »Social Dilemmas: The Anatomy of Cooperation«. 
In: Annual Review of Sociology, Nr. 24 (1), S. 183–214.

Körte, Peter (2009): »Camerons Comeback: ›Avatar‹«. In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 16.12.2009. Online: http://www.faz.net/-gs6-nouw (ab-
gerufen am 16.01.2019). 

Koschorke, Albrecht (2009): »Zur Epistemologie der Natur/Kultur-Grenze 
und zu ihren disziplinären Folgen«. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Li-
teraturwissenschaft und Geistesgeschichte, Nr. 83 (1), S. 9–24.

Koschorke, Albrecht (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer All-
gemeinen Erzähltheorie. Frankfurt a. M.: Fischer.

Koselleck, Reinhart (2000): Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Kothenschulte, Daniel (2008): »Das Land mit der eisernen Maske. Der 
beste Fantasy-Film seit ›Blade Runner‹: Christopher Nolans ›The Dark 
Knight‹«. In: Frankfurter Rundschau, 20.08.2008. Online: http://www.
fr.de/kultur/batman-das-land-mit-der-eisernen-maske-a-1165156 (abge-
rufen am 16.01.2019). 

Kracauer, Siegfried (1926): »Kult der Zerstreuung. Über die Berliner Licht-
spielhäuser«. In: ders.: Das Ornament der Masse. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1977, S. 311–317.

Kracauer, Siegfried (1927): »Die kleinen Ladenmädchen gehen ins Kino«. 
In: ders.: Das Ornament der Masse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977, 
S. 279–294.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

Kracauer, Siegfried (1947): Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische Ge-
schichte des deutschen Films. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984.

Kracauer, Siegfried (1960): Theorie des Films. Die Errettung der äußeren 
Wirklichkeit. Frankfurt a.  M.: Suhrkamp 1985.

Kracke, Waud H. (1991): »Languages of Dreaming: Anthropological Ap-
proaches to the Study of Dreaming in Other Cultures«. In: Jayne Gacken
bach & Anees A. Sheikh (Hg.): Dream Images: A Call to Mental Arms. 
Amityville: Baywood, S. 203–224.

Kracke, Waud H. (1992): »Cultural Aspects of Dreaming«. In: International 
Institute for Dream Research. Online: http://www.dreamresearch.ca/pdf/
cultural.pdf (abgerufen am 16.01.2019).

Kraft, Hartmut (2004): Tabu. Magie und soziale Wirklichkeit. Düsseldorf/
Zürich: Patmos/Walter.

Kramer, Fritz W. (2001): »Praktiken der Imagination«. In: Gerhart von Grae-
venitz/Stefan Rieger/Felix Thürlemann (Hg.): Die Unvermeidlichkeit der 
Bilder. Tübingen: Narr, S. 17–29.

Krämer, Sybille (2008): Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der 
Medialität. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Krämer, Sybille (2011): »Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexio-
nen über ›Blickakte‹«. In: Ludger Schwarte (Hg.): Bild-Performanz. Mün-
chen: Fink, S. 63–88.

Krämer, Sybille/Bredekamp, Horst (2003): »Kultur, Technik, Kulturtechnik: 
Wider die Diskursivierung der Kultur«. In: dies. (Hg.): Bild, Schrift, Zahl. 
München: Fink, S. 11–22.

Kraus, Karl (1924): Nachts. Aphorismen. München: Dtv 1968.
Kris, Ernst (1952): Die ästhetische Illusion. Phänomene der Kunst in der 

Sicht der Psychoanalyse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977.
Kris, Ernst/Kaplan, Abraham (1974): »Ästhetische Mehrdeutigkeit«. In: 

Mechthild Curtius (Hg.): Seminar: Theorien der künstlerischen Produk-
tivität. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1976, S. 92–116.

Krois, John Michael (2011): Bildkörper und Körperschema. Hg. von Horst 
Bredekamp/Marion Lauschke. Berlin: Akademie Verlag.

Kuhns, Richard (1982): »Psychoanalytische Theorie als Kunstphilosophie«. In: 
Dieter Henrich/Wolfgang Iser (Hg.): Theorien der Kunst. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1993 (4. Aufl.), S. 179–236.

Kuhns, Richard (1983): Psychoanalytische Theorie der Kunst. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1986.

Kuntzel, Thierry (1975): »Die Filmarbeit, 2«. In: montage a/v, Nr. 8 (1), 
1999, S. 25–84.

Kurz, Gerhard (1982): Metapher, Allegorie, Symbol. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2009 (6. Aufl.).

Lacan, Jacques (1957): »Das Drängen des Buchstabens im Unbewußten oder 
die Vernunft seit Freud«. In: Schriften II. Weinheim/Berlin: Quadriga 1991 
(3., korr. Aufl.), S. 15–55.

Lacan, Jacques (1964): Seminar XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoana-
lyse. Weinheim/Berlin: Quadriga 1987.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemonie und radikale De-
mokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen 2000 
(2. Aufl.).

Laing, Ronald D. (1961/1969): Das Selbst und die Anderen. Köln: Kiepen-
heuer & Witsch 1973.

Landmann, Michael (1955): Philosophische Anthropologie. Menschliche 
Selbstdeutung in Geschichte und Gegenwart. Berlin: De Gruyter.

Langer, Susanne K. (1942): Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol im 
Denken, im Ritus und in der Kunst. Frankfurt a. M.: Fischer 1965.

Langley, Travis (2012): Batman and Psychology. A Dark and Stormy Night. 
New Jersey: Wiley.

Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand (1964): Urphantasie. Phantasien über 
den Ursprung, Ursprünge der Phantasie. Frankfurt a. M.: Fischer 1992.

Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand (1967): Das Vokabular der Psycho-
analyse. Zwei Bände. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972.

Larsen, Stephen/Larsen, Robin (1991): Joseph Campbell: A Fire in the Mind. 
The Authorized Biography. Rochester: Inner Traditions 2002 (3. Aufl.).

Latour, Bruno (1994): »Über technische Vermittlung«. In: Werner Rammert 
(Hg.): Technik und Sozialtheorie. Frankfurt a. M./New York: Campus 
1998, S. 483–529.

Latour, Bruno (2002): Iconoclash. Gibt es eine Welt jenseits des Bilderkrie-
ges? Berlin: Merve.

Latour, Bruno (2005): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Eine 
Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2010.

Lausberg, Heinrich (1963): Elemente der literarischen Rhetorik. Ismaning: 
Hueber 1990 (10. Aufl.).

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie der Massen. Stuttgart: Kröner 1982.
Le Tensorer, Jean-Marie Le (2001): »Ein Bild vor dem Bild? Die ältesten 

menschlichen Artefakte und die Frage des Bildes«. In: Gottfried Boehm 
(Hg.): Homo Pictor. München/Leipzig: K. G. Saur, S. 57–75.

Lebovici, Serge (1949): »Psychoanalyse und Kino«. In: montage a/v, Nr. 13 
(1), 2004, S. 160–169.

Lefebvre, Henri (1961): Kritik des Alltagslebens, Bd. 3: Grundrisse einer So-
ziologie der Alltäglichkeit. München: Hanser 1975.

Leff, Leonard J./Simmons, Jerold L. (2001): The Dame Kimono: Hollywood, 
Censorship, Production Code. Lexington: The University Press of Kentu-
cky Press (2. Aufl.).

Lehmann, Harry (2006): Die flüchtige Wahrheit der Kunst. Ästhetik nach 
Luhmann. München: Fink.

Lenk, Elisabeth (1983): Die unbewußte Gesellschaft. Über die mimetische 
Grundstruktur in der Literatur und im Traum. München: Matthes & Seitz.

Leroi-Gourhan, André (1964–1965): Hand und Wort. Die Evolution von 
Technik, Sprache und Kunst. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980. 

Lesser, Simon O. (1957): »Die Funktionen der Form«. In: Wolfgang Beutin 
(Hg.): Literatur und Psychoanalyse. Ansätze zu einer psychoanalytischen 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

Textinterpretation. München: Nymphenburger 1972, S. 277–299.
Leuschner, Wolfgang/Hau, Stephan (1995): »Die Traumzeichnung des 

Wolfsmannes im Lichte experimenteller Befunde«. In: Psyche, Nr. 49 (7), 
S. 609–632.

Leuzinger-Bohleber, Marianne (2005): »Der Bildbegriff in der Psychoanaly-
se«. In: Stefan Majetschak (Hg.): Bild-Zeichen. Perspektiven einer Wis-
senschaft vom Bild. München: Fink, S. 193–214.

Lévi-Strauss, Claude (1955): Traurige Tropen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1978.

Lévi-Strauss, Claude (1960): »Das Feld der Anthropologie«. In: ders.: Struk-
turale Anthropologie II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975, S. 11–44.

Lewin, Bertram D. (1946): »Sleep, the Mouth and the Dream Screen«. In: 
Psychoanalytic Quarterly, Nr. 15, S. 419–434.

Lewin, Bertram D. (1953): »Reconsideration of the Dream Screen«. In: Psy-
choanalytic Quarterly, Nr. 22, S. 174–199.

Lewis, Randolph (2009): »The Dark Knight of American empire«. In: Jump 
Cut. A Review of Contemporary Media, Nr. 51. Online: http://www.
ejumpcut.org/archive/jc51.2009/DarkKnightBloch/index.html (abgeru-
fen am 16.01.2019).

Lewis-Williams, David (2002): The Mind in the Cave: Consciousness and 
the Origins of Art. London: Thams & Hudson.

Licht, Petra/Schmidt, Lisa-Marian/Tuma, Peter (2013) (Hg.): Visuelles Wis-
sen und Bilder des Sozialen. Aktuelle Entwicklungen in der Soziologie des 
Visuellen. Wiesbaden: Springer VS.

Liebman, Michael (1966): »Ikonologie«. In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.): 
Ikonographie und Ikonologie. Theorien – Entwicklung – Probleme. Köln: 
DuMont 1979, S. 301–328.

Liesbrock, Heinz (1996) (Hg.): Die Unersetzbarkeit des Bildes. Zur Erinne-
rung an Max Imdahl. Münster: Westfälischer Kunstverein Münster.

Link, Jürgen (1996): Versuch über den Normalismus. Wie Normalität pro-
duziert wird. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Liptay, Fabienne (2006): »Leerstellen im Film. Zum Wechselspiel von Bild 
und Einbildung«. In: Thomas Koebner/Thomas Meder/dies. (Hg.): Bild-
theorie und Film. München: edition text + kritik/Richard Boorberg, 
S. 108–134.

Locher, Hubert (2009): »Denken in Bildern. Reinhart Kosellecks Programm 
Zur politischen Ikonologie«. In: Zeitschrift für Ideengeschichte, Nr. III 
(4), S. 81–96.

Lohmann, Roger Ivar (2007): »Dreams and Ethnography«. In: Deirdre Bar-
rett/Patrick McNamara (Hg.): The New Science of Dreaming, Bd. 3: Cul-
tural and Theoretical Perspectives. Westport/London: Praeger, S. 35–69. 

Lorblanchet, Michel (1995/2000): Höhlenmalerei. Ein Handbuch. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2000 (2., aktual. Aufl.).

Lorenzer, Alfred (1970): Kritik des psychoanalytischen Symbolbegriffs. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lorenzer, Alfred (1971): »Symbol, Interaktion und Praxis«. In: ders. et al.: 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

Psychoanalyse als Sozialwissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 9–59.
Lorenzer, Alfred (1986): »Tiefenhermeneutische Kulturanalyse«. In: 

Hans-Dieter König et al.: Kultur-Analysen. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 11–
98.

Lotman, Jurij M. (1990): Die Innenwelt des Denkens. Berlin: Suhrkamp 
2010.

Lotman, Jurij M. (2000): Kultur und Explosion. Berlin: Suhrkamp 2010.
Lotz, Christian (2010): »Im Bilde sein. Husserls Phänomenologie des Bild-

bewusstseins«. In: Simone Neuber/Roman Veressov (Hg.): Das Bild als 
Denkfigur. Funktionen des Bildbegriffs in der Philosophiegeschichte von 
Platon bis Nancy. München: Fink, S. 167–181.

Lubar, Steven/Kingery, W. David (1993) (Hg.): History from Things: Essays 
on Material Culture. Washington/London: Smithsonian Institution Press.

Lüdemann, Susanne (2004): Metaphern der Gesellschaft. Studien zum sozio-
logischen und politischen Imaginären. München: Fink.

Lüdemann, Susanne (2009): »Die imaginäre Gesellschaft. Gabriel Tardes an-
ti-naturalistische Soziologie der Nachahmung«. In: Christian Borch/Urs 
Stäheli (Hg.): Soziologie der Nachahmung und des Begehrens. Materiali-
en zu Gabriel Tarde. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 107–124.

Luhmann, Niklas (1962): »Funktion und Kausalität«. In: Kölner Zeitschrift 
für Soziologie und Sozialpsychologie, Nr. 14, S. 617–644.

Luhmann, Niklas (1986): Ökologische Kommunikation. Kann die moderne 
Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen einstellen? Wiesbaden: 
Springer 2004 (4. Aufl.). 

Luhmann, Niklas (1990): »Weltkunst«. In: ders.: Schriften zu Literatur und 
Kunst. Hg. von Niels Werber. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 189–245.

Luhmann, Niklas (1995): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas (1996): Die Realität der Massenmedien. Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften 2009 (4. Aufl.).

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Zwei Bände. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lukács, Georg (1913): »Gedanken zu einer Ästhetik des Kinos«. In: Anton 
Kaes (Hg.): Kino-Debatte. Texte zum Verhältnis von Literatur und Film. 
München/Tübingen: Dtv/Niemeyer 1978, S. 112–118.

Lukács, Georg (1923): Geschichte und Klassenbewußtsein. Studien über ma-
terialistische Dialektik. Darmstadt/Neuwied: Luchterhand 1970 [Seiten-
zählung der Erstausgabe in eckigen Klammern].

Lukács, Georg (1938): »Es geht um den Realismus«. In: ders.: Essays über 
Realismus. Berlin (DDR): Aufbau-Verlag 1948, S. 128–170. 

Lukács, Georg (1986): Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, 2. Halb-
band. In: Georg Lukács Werke, Bd. 14. Darmstadt/Neuwied: Luchterhand. 

Lütkehaus, Ludger (1989) (Hg.): »Dieses wahre innere Afrika«. Texte zur 
Entdeckung des Unbewußten vor Freud. Frankfurt a. M.: Fischer.

Maag, Georg (2001): »Erfahrung«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Ästhe-
tische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

Bd. 2. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 260–275.
Maar, Christa/Burda, Hubert (2004) (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der 

Bilder. Köln: DuMont.
Maasen, Sabine/Mayerhauser, Torsten/Renggli, Cornelia (2006): »Bild-Dis-

kurs-Analyse«. In: dies. (Hg.): Bilder als Diskurse – Bilddiskurse. Weilers-
wist: Velbrück, S. 7–26.

Maercker, Andreas (1997) (Hg.): Posttraumatische Belastungsstörungen. 
Berlin/Heidelberg: Springer 2013 (4., vollst. überarb. u. aktual. Aufl.).

Mahony, Patrick J. (1984): Cries of the Wolf Man. New York: Internatio
nal University Press. 

Majetschak, Stefan (2005): »Sichtbare Metaphern. Bemerkungen zur Bild-
lichkeit von Metaphern und zur Metaphorizität in Bildern«. In: Richard 
Hoppe-Sailer/Claus Volkenandt/Gundolf Winter (Hg.): Logik der Bilder. 
Präsenz – Repräsentation – Erkenntnis. Berlin: Reimer, S. 239–253.

Majetschak, Stefan (2009): »Die Sichtbarkeit des Bildes und der Anblick der 
Welt. Über einige Anregungen Konrad Fiedlers für die Bild- und Kunst-
theorie«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildtheorien. Anthropologi-
sche und kulturelle Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 165–180.

Mannoni, Laurent (1996): »The Phantasmagoria«. In: Film History, Nr. 8 (4), 
S. 390–415.

Marc, Franz (1915): »Die 100 Aphorismen/Das zweite Gesicht«. In: ders.: 
Schriften. Hg. von Klaus Lankheit. Köln: DuMont 1978, S. 185–213.

Marchart, Oliver (2000): »Das unbewußte Politische. Zum psychoanalytic 
turn in der politischen Theorie: Jameson, Butler, Laclau, Žižek«. In: Jürgen 
Trinks (Hg.): Bewußtsein und Unbewußtes. Wien: Turia + Kant, S. 196–234.

Marchart, Oliver (2013): Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalis-
tische Theorie der Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Marcuse, Herbert (1937): »Über den affirmativen Charakter der Kultur«. 
In: ders.: Kultur und Gesellschaft, Bd. 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1965, 
S. 56–101.

Marinelli, Lydia/Mayer, Andreas (2002): Träume nach Freud. Die »Traum-
deutung« und die Geschichte der psychoanalytischen Bewegung. Wien: 
Turia + Kant.

Marschall, Susanne (2005): Farbe im Film. Marburg: Schüren. 
Marx, Karl (1843): »[Briefe aus den ›Deutsch-Französischen Jahrbüchern‹]«. 

In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 1. Berlin (DDR): Dietz 1976, S. 337–
346.

Marx, Karl (1844a): »Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem 
Jahre 1844«. In: Marx-Engels-Werke (MEW), Ergänzungsband I. Berlin 
(DDR): Dietz 1981, S. 465–588.

Marx, Karl (1844b): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei-
tung«. In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 1. Berlin (DDR): Dietz 1977, 
S. 378–391.

Marx, Karl (1852): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: 
Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 8. Berlin (DDR): Dietz 1960, S. 111–207. 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

Marx, Karl (1857–1858): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie. 
In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 42. Berlin (DDR): Dietz 1983, S. 47–
768.

Marx, Karl (1867): Das Kapital, Bd. 1: Der Produktionsprozeß des Kapitals. 
In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 23. Berlin: Dietz 1982.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1848): Manifest der Kommunistischen Par-
tei. In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 4. Berlin (DDR): Dietz 1977, 
S. 459–493.

Massumi, Brian (1995): »The Autonomy of Affect«. In: Cultural Critique, 
Nr. 31 (2), S. 83–109.

Matsche, Franz (2011): »Apotheose«. In: Uwe Fleckner/Martin Warnke/
Hendrik Ziegler (Hg.): Handbuch der politischen Ikonographie, Bd. 1. 
München: C. H. Beck, S. 66–75.

Mauss, Marcel (1935): »Die Techniken des Körpers«. In: ders.: Soziologie und 
Anthropologie, Bd. 2. Hg. von Wolf Lepenies/Henning Ritter. Frankfurt a. M./
Berlin/Wien: Ullstein 1978, S. 197–220.

Maye, Harun (2010): »Was ist eine Kulturtechnik?« In: Zeitschrift für Me-
dien- und Kulturforschung, Nr. 1, S. 121–135.

McDougall, William (1920): Group Mind. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press 1927.

McLuhan, Marshall (1964): Die magischen Kanäle. ›Understanding Media‹. 
Düsseldorf/Wien/New York/Moskau: Econ 1992.

Meehan, Eileen R. (1991): »›Holy Commodity Fetish, Batman!‹: The Politi-
cal Economy of a Commercial Intertext«. In: Roberta E. Pearson/William 
Uricchio (Hg.): The Many Lives of The Batman. Critical Approaches to a 
Superhero and His Media. New York/London: Routledge/BFI, S. 47–65.

Meier-Oeser, Stephan (1997a): Die Spur des Zeichens. Das Zeichen und sei-
ne Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der frühen Neuzeit. 
Berlin/New York: De Gruyter.

Meier-Oeser, Stephan (1997b): »Zeichenkonzeptionen in der lateinischen 
Philosophie des Mittelalters«. In: Roland Posner/Klaus Robering/Thomas 
A. Sebeok (Hg.): Semiotik. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen 
Grundlagen von Natur und Kultur, Bd. 1. Berlin/New York: De Gruyter, 
S. 984–1022.

Meltzer, Donald (1984a): Dream-Life. A Re-Examination of the Psychoan-
alytic Theory and Technique. London: Karnac.

Meltzer, Donald (1984b): Traumleben. Eine Überprüfung der psychoanaly-
tischen Theorie und Technik. München/Wien: Verlag Internationale Psy-
choanalyse 1988.

Menke, Christoph (2010): »Die Kraft der Kunst. Sieben Thesen«. In: ders.: 
Die Kraft der Kunst. Berlin: Suhrkamp 2013, S. 11–14. 

Mentzos, Stavros (1976/1988): Interpersonale und institutionalisierte Ab-
wehr. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988 (erw. Neuausg.).

Mentzos, Stavros (1982): Neurotische Konfliktverarbeitung. Einführung in 
die psychoanalytische Neurosenlehre unter Berücksichtigung neuer Per
spektiven. Frankfurt a. M.: Fischer 1984.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

Mersch, Dieter (2002): Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis. Mün-
chen: Fink.

Mertens, Wolfgang (1999): Traum und Traumdeutung. München: C. H. Beck 
2003 (3., aktual. Aufl.).

Metz, Christian (1975): »Der fiktionale Film und sein Zuschauer«. In: Psy-
che, Nr. 11, 1994, S. 1004–1046.

Metz, Christian (1977): Der imaginäre Signifikant. Psychoanalyse und Kino. 
Münster: Nodos 2000.

Meyers Konversations-Lexikon (1888): Band 12: Nathusius – Phlegmone. 
Leipzig/Wien: Verlag des Bibliographischen Instituts (4. Aufl.). 

Michaud, Philippe-Alain (1999): »Zwischenreich. Mnemosyne oder die sub-
jektlose Expressivität«. In: Trivium, Nr. 1, 2008, S. 1–21. Online: http://
trivium.revues.org/index373.html (abgerufen am 16.01.2019).

Milburn, Colin (2005): »Nanowarriors: Military Nanotechnology and 
Comic Books«. In: Intertexts, Nr. 9 (2), S. 77–103.

Milgram, Stanley (1974): Das Milgram-Experiment. Zur Gehorsamsbereit-
schaft gegenüber Autorität. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 

Milton, John (1667): Paradise Lost. London: Penguin Books 2003.
Mitchell, W. J. T. (1992): »Pictorial Turn«. In: ders.: Bildtheorie. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp 2008, S. 101–135.
Mitchell, W. J. T. (1994): Bildtheorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008.
Mitchell, W. J. T. (2005): Das Leben der Bilder. Eine Theorie der visuellen 

Kultur. München: C. H. Beck 2008.
Moebius, Stephan (2009): Kultur. Bielefeld: Transcript. 
Monaco, James (1977): Film verstehen. Kunst, Technik, Sprache, Geschichte 

und Theorie des Films. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1993.
Montani, Angelo/Pietranera, Giulio (1938): »First Contributions of the Psy-

choanalysis and Aesthetics of Motion-Picture«. In: Psychoanalytic Re-
view, Nr. 33, 1946, S. 177–196.

Moraux, Paul (1955): »La ›mimesis‹ dans les théories anciennes de la danse, de 
la musique et de la poésie«. In: Les Études Classiques, Nr. 23 (3), S. 3–13.

Morin, Edgar (1956): Der Mensch und das Kino. Eine anthropologische Un-
tersuchung. Stuttgart: Klett 1958.

Morrison, Grant (2011): Supergods. What Masked Vigilantes, Miraculous 
Mutants, and a Sun God from Smallville Can Teach Us About Being Hu-
man. New York: Spiegel & Grau.

Moscovici, Serge (1981): Das Zeitalter der Massen. Eine historische Ab-
handlung über die Massenpsychologie. Frankfurt a. M.: Fischer.

Mouffe, Chantal (2005): Über das Politische. Wider die kosmopolitische 
Illusion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

Mouroutsou, Georgia (2010): »Εἰκών bei Platon: Die Metaphysik des Bil-
des«. In: Simone Neuber/Roman Veressov (Hg.): Das Bild als Denkfigur. 
Funktionen des Bildbegriffs in der Geschichte der Philosophie. München: 
Fink, S. 33–49.

Mühlhoff, Rainer (2018): Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und 
Foucault. Frankfurt a. M./New York: Campus.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

Mühlmann, Wilhelm Emil (1962): Homo Creator. Abhandlungen zur So-
ziologie, Anthropologie und Ethnologie. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Mukařovský, Jan (1936): Kapitel aus der Ästhetik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1970.

Müller, Michael R. (2012): »Figurative Hermeneutik. Zur methodologischen 
Konzeption einer Wissenssoziologie des Bildes«. In: sozialer sinn, Nr. 13 (1), 
S. 129–161.

Müller, Michael R./Soeffner, Hans-Georg (2018) (Hg.): Das Bild als sozio-
logisches Problem. Herausforderungen einer Theorie visueller Sozialkom-
munikation. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Müller-Braunschweig, Hans (1977): »Aspekte einer psychoanalytischen Kre-
ativitätstheorie«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psychoanalyse, Kunst und Kre-
ativität heute. Die Entwicklung der analytischen Kunstpsychologie seit 
Freud. Berlin: MVW 2008, S. 122–145.

Müller-Doohm, Stefan (1997): »Bildinterpretation als struktural-hermeneu-
tische Symbolanalyse«. In: Ronald Hitzler/Anne Honer (Hg.): Sozialwis-
senschaftliche Hermeneutik. Eine Einführung. Opladen: Leske & Budrich, 
S. 81–108.

Müller-Funk, Wolfgang (2006): Kulturtheorie. Einführung in Schlüsseltexte 
der Kulturwissenschaften. Tübingen/Basel: Francke. 

Müller-Strahl, Gerhard (2007): »Zur Ontologie des Bildes«. In: Dominik 
Groß/Stefanie Westermann (Hg.): Vom Bild zur Erkenntnis? Visualisie-
rungskonzepte in den Wissenschaften. Kassel: Kassel University Press, 
S. 17–26.

Mulvey, Laura (1975): »Visuelle Lust und narratives Kino«. In: Liliane 
Weissberg (Hg.): Weiblichkeit als Maskerade. Frankfurt a. M.: Fischer 
1994, S. 48–65.

Natorp, Paul (1902): Platons Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1961 (3. Aufl.).

Naumann, Barbara (1998): Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer 
und Goethe. München: Fink. 

Nehamas, Alexander (1988): »Plato and the Mass Media«. In: The Monist, 
Nr. 71 (2), S. 214–234.

Némedi, Dénes (2000): »A Change in Ideas. Collective Consciousness, Mor-
phology and Collective Representations«. In: W. S. F. Pickering (Hg.): 
Durkheim and Representations. New York/London: Routledge, S. 83– 
97.

Neumeyer, Alfred (1964): Der Blick aus dem Bilde. Berlin: Mann.
Nietzsche, Friedrich (1872/1886): Die Geburt der Tragödie. In: Kritische 

Studienausgabe, Bd. 1. Berlin/New York: De Gruyter 1988 (2., durchges. 
Aufl.), S. 9–156.

Nietzsche, Friedrich (1886): Jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philo-
sophie der Zukunft. In: ders.: Kritische Studienausgabe (KSA). München/
Berlin/New York: Dtv/De Gruyter 1988 (2., durchges. Aufl.), S. 9–243.

Nobleman, Marc Tyler (2012): Bill the Boy Wonder. The Secret Co-Creator 
of Batman. Watertown: Charlesbridge.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

Nohr, Rolf F. (2004) (Hg.): Evidenz – »das sieht man doch!« Münster: Lit.
Nolan, Christopher (2012): »›Dark Knight Rises‹ Isn’t Political« [Interview]. 

In: Rolling Stone, 20.07.2012. Online: http://www.rollingstone.com/mo-
vies/news/christopher-nolan-dark-knight-rises-isn-t-political-20120720 
(abgerufen am 16.01.2019).

Nöth, Winfried (1997): »Can pictures lie?« In: ders. (Hg.): Semiotics of 
the Media. State of the Art, Projects, and Perspectives. Berlin/New York: 
Mouton de Gruyter, S. 133–146.

Nöth, Winfried (2009): »Bildsemiotik«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): 
Bildtheorien. Anthropologische und kulturelle Grundlagen des Visualistic 
Turn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 235–254.

Nöth, Winfried/Santaella, Lucia (2005): »Bild, Malerei und Photographie 
aus der Sicht der Peirceschen Semiotik«. In: Uwe Wirth (Hg.): Die Welt 
als Zeichen und Hypothese. Perspektiven des semiotischen Pragmatismus 
von Charles. S. Peirce. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 354–374.

Nowosadtko, Jutta (2001): »Erfahrung als Methode und als Gegenstand 
wissenschaftlicher Erkenntnis. Der Begriff der Erfahrung in der Sozio-
logie«. In: Nikolaus Buschmann/Horst Carl (Hg.): Die Erfahrung des 
Krieges. Erfahrungsgeschichtliche Perspektiven von der Französischen 
Revolution bis zum Zweiten Weltkrieg. Paderborn u.  a.: Schöningh, S. 27– 
50.

Noy, Pinchas (1979): »Die formale Gestaltung in der Kunst: Ein ich-psycho-
logischer Ansatz kreativen Gestaltens«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psycho-
analyse, Kunst und Kreativität heute. Die Entwicklung der analytischen 
Kunstpsychologie seit Freud. Berlin: MVW 2008, S. 180–205.

Nutz, Walter (1979): »Ernst Cassirer«. In: Alphons Silbermann (Hg.): Klas-
siker der Kunstsoziologie. München: C. H. Beck, S. 137–155.

Nyberg, Amy Kiste (1998): Seal Of Approval: The History of the Comics 
Code. Jackson: University Press of Mississippi. 

Oatley, Keith/Jenkins, Jennifer M. (1996): Understanding Emotions. Cam-
bridge u. a.: Cambridge University Press. 

Obholzer, Karin (1980): Gespräche mit dem Wolfsmann. Eine Psychoanaly-
se und die Folgen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Opitz, Sven (2012): An der Grenze des Rechts. Inklusion/Exklusion im Zei-
chen der Sicherheit. Weilerswist: Velbrück.

Opitz, Sven (2014): »Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer 
Angst«. In: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.): Kultursoziologie im 
21. Jahrhundert. Wiesbaden: Springer VS, S. 269–280.

Orwell, George (1949): Nineteen Eighty-Four. London: Secker & Warburg. 
Osterland, Martin (1970): Gesellschaftsbilder in Filmen. Eine soziologische 

Untersuchung des Filmangebots der Jahre 1949–1964. Stuttgart: Enke.
Otto, Jürgen H./Euler, Harald A./Mandl, Heinz (2000): »Begriffsbestimmun-

gen«. In: dies. (Hg.): Emotionspsychologie. Ein Handbuch. Weinheim: 
Beltz/Psychologie Verlags Union, S. 11–18.

Paetzold, Heinz (1998): »Die Frage nach Ernst Cassirers Neukantianismus 
mit Blick auf Cohen und Natorp«. In: Christian Krijnen/Ernst Wolfgang 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

Orth (Hg.): Sinn, Geltung, Wert. Neukantianische Motive in der moder-
nen Kulturphilosophie. Würzburg: Königshausen & Neumann, S. 219–
235.

Panagl, Oswald (2001): »Bezeichnung und Bedeutung. Wortgeschichtliche 
Streifzüge im Sinnbezirk des Bildes«. In: Gottfried Boehm (Hg.): Homo 
Pictor. München/Leipzig: Saur, S. 341–352.

Panofsky, Erwin (1927): »Die Perspektive als ›symbolische Form‹«. In: ders.: 
Aufsätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft. Hg. von Hariolf Oberer/
Egon Verheyen. Berlin: Volker Spiess 1980, S. 99– 167.

Panofsky, Erwin (1939/1955): »Ikonographie und Ikonologie«. In: Ekke-
hard Kaemmerling (Hg.): Ikonographie und Ikonologie. Theorien – Ent-
wicklung – Probleme. Köln: DuMont 1979, S. 207–225.

Parin, Paul (1977): »Das Ich und die Anpassungsmechanismen«. In: Psyche, 
Nr. 31 (6), S. 481–515.

Parsons, Patrick (1991): »Batman and His Audience: The Dialectic of Cul-
ture«. In: Roberta E. Pearson/William Uricchio (Hg.): The Many Lives of 
The Batman. Critical Approaches to a Superhero and His Media. New 
York/London: Routledge/BFI, S. 66–89.

Patterson, Richard (1985): Image and Reality in Plato’s Metaphysics. Indi-
anapolis: Hackett.

Pauwels, Luc (2015): Reframing Visual Social Science. Towards a More 
Visual Sociology and Anthropology. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Pearson, Roberta E./Uricchio, William (1991) (Hg.): The Many Lives of the 
Batman. Critical Approaches to a Superhero and His Media. New York/
London: Routledge/BFI. 

Pearson, Roberta E./Uricchio, William/Brooker, Will (2015) (Hg.): The 
Many More Lives of the Batman. London: British Film Institute/Palgrave.

Pechriggl, Alice (2011): »Cornelius Castoriadis«. In: Kathrin Busch/Iris Där-
mann (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich. Ein Handbuch. München: Fink, 
S. 95–100.

Peirce, Charles S. (1903a): »Speculative Grammar«. In: Collected Papers of 
Charles Sanders Peirce (CP), Bd. 2: Elements of Logic. Hg. von Charles 
Hartshorne/Paul Weiss. Cambridge: Harvard University Press 1932, 
2.219–2.444.

Peirce, Charles S. (1903b): »Spekulative Grammatik«. In: ders.: Phänomen 
und Logik der Zeichen. Hg. von Helmut Pape. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1983, S. 64–97.

Pelc, Jerzy (1986): »Iconicity: Iconic Signs or Iconic Uses of Signs?« In: Paul 
Bouissac/Michael Herzfeld/Roland Posner (Hg.): Iconicity. Essays on the 
Nature of Culture. Tübingen: Stauffenburg, S. 7–15.

Perrig, Walter J./Wippich, Werner/Perrig-Chiello, Pasqualina (1993): Unbe-
wußte Informationsverarbeitung. Bern u. a.: Huber.

Peters, Kathrin (2009): »Nicht-Denken, Nicht-Wissen. Über das visuelle Un-
bewusste«. In: Winfried Pauleit et al. (Hg.): Das Kino träumt – Projekti-
on. Imagination. Vision. Berlin: Bertz + Fischer, S. 9–19.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328

Petocz, Agnes (1999): Freud, Psychoanalysis, and Symbolism. Cambridge/
New York/Port Melbourne: Cambridge University Press.

Pfaller, Robert (2008): Das schmutzige Heilige und die reine Vernunft. Symp
tome der Gegenwartskultur. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Pfeiffer, Joachim (2006): »Literatur«. In: Hans-Martin Lohmann/ders. (Hg.): 
Freud-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler, 
S. 319–347.

Pichler, Wolfram/Ubl, Ralph (2014): Bildtheorie zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Pieper, Hans-Joachim (1998): »›Von Schönheit ist hier keine Rede‹. Husserl 
und das Problem der ästhetischen Einstellung«. In: Phänomenologische 
Forschungen. Neue Folge, Nr. 3 (1), S. 3–33.

Pinedo, Isabel (1996): »Postmodern Elements of the Contemporary Horror 
Film«. In: Journal of Film and Video, Nr. 48 (1/2), S. 17–31.

Plantinga, Carl (1999): »Die Szene der Empathie und das menschliche Ge-
sicht im Film«. In: montage a/v, Nr. 13(2), 2004, S. 7–27.

Platon (Krat.): Kratylos. In: Sämtliche Werke, Bd. 3. Hg. von Ursula Wolf, 
übers. von Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 
1994, S. 11–89.

Platon (Pol.): Politeia. In: Sämtliche Werke, Bd. 2. Hg. von Ursula Wolf, 
übers. von Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 
1994, S. 195–537 .

Platon (Soph.): Sophistes. In: Sämtliche Werke, Bd. 3. Hg. von Ursula Wolf, 
übers. von Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 
1994, S. 253–335.

Platon (Ti.): Timaios. In: Sämtliche Werke, Bd. 4. Hg. von Ursula Wolff, übers. 
von Hieronymus Müller. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 11–103.

Plumpe, Gerhard (1995): Epochen moderner Literatur. Ein systemtheoreti-
scher Entwurf. Wiesbaden: Springer.

Pochat, Götz (1983): Das Symbol in der Ästhetik und Kunstwissenschaft. 
Köln: DuMont. 

Poe, Edgar Allan (1844): »Der entwendete Brief«. In: ders.: Erzählungen in 
zwei Bänden, Bd. 1. München: Nymphenburger 1965, S. 331–358.

Polanyi, Michael (1966): Implizites Wissen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
1985.

Pollock, Friedrich (1955): Gruppenexperiment. Ein Studienbericht. Frank-
furt: EVA.

Pontalis, Jean-Bertrand (1972): »Zwischen Traum als Objekt und Traum-
text«. In: ders.: Zwischen Traum und Schmerz. Frankfurt a. M.: Fischer 
1998, S. 23–72.

Popitz, Heinrich (1953): Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichts-
philosophie des jungen Marx. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1980.

Popitz, Heinrich (1994): Spielen. Göttingen: Wallstein.
Popitz, Heinrich (1997/2000): Wege der Kreativität. Tübingen: Mohr Sie-

beck 2000 (2., erw. Aufl.).

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

Popper, Karl (1945): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. I: Der Zau-
ber Platons. München: Francke 1975 (4. Aufl.).

Posner, Ronald (1991): »Kultur als Zeichensystem. Zur semiotischen Expli-
kation kulturwissenschaftlicher Grundbegriffe«. In: Aleida Assmann/Die-
trich Harth (Hg.): Kultur als Lebenswelt und Monument. Frankfurt a. M.: 
Fischer, S. 37–74.

Posner, Roland (2003): »Ebenen der Bildkompetenz«. In: Klaus Sachs-Hom-
bach (Hg.): Was ist Bildkompetenz? Studien zur Bildwissenschaft. Wies-
baden: Deutscher Universitäts-Verlag, S. 17–23.

Posner, Roland/Schmauks, Dagmar (1998): »Die Reflektiertheit der Dinge 
und ihre Darstellung in Bildern«. In: Klaus Sachs-Hombach/Klaus Reh-
kämper (Hg.): Bild – Bildwahrnehmung – Bildverarbeitung. Interdiszi-
plinäre Beiträge zur Bildwissenschaft. Wiesbaden: Deutscher Universi-
täts-Verlag 2004 (2. Aufl.), S. 15–32.

Propp, Vladimir (1928): Morphologie des Märchens. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1975.

Quiles, Anita et al. (2016): »A high-precision chronological model for 
the decorated Upper Paleolithic cave of Chauvet-Pont d’Arc, Ardèche, 
France«. In: Proceedings of the National Academy of Sciences (PNAS), 
Nr. 113 (17), S. 4670–4675.

Quintilianus, Marcus Fabius (Inst. orat.): Ausbildung des Redners [Institu-
tio oratoria]. Zwölf Bücher. Übers. von Helmut Rahn. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2011 (5. Aufl.). 

Raab, Jürgen (2008): Visuelle Wissenssoziologie. Theoretische Konzeption 
und materiale Analysen. Konstanz: UVK.

Racker, Heinrich (1958): Übertragung und Gegenübertragung. Studien zur 
psychoanalytischen Technik. München u. a.: Reinhardt 2002 (6. Aufl.). 

Rancière, Jacques (2001): Das ästhetische Unbewußte. Zürich/Berlin: Dia-
phanes 2008 (2. Aufl.). 

Rank, Otto/Sachs, Hanns (1913): Die Bedeutung der Psychoanalyse für die 
Geisteswissenschaften. Wiesbaden: J. F. Bergmann.

Ransdell, Joseph (1986): »On Peirce’s Conception of the Iconic Sign«. In: 
Paul Bouissac/Michael Herzfeld/Roland Posner (Hg.): Iconicity. Essays on 
the Nature of Culture. Tübingen: Stauffenburg, S. 51–74.

Rapaport, David (1960): Die Struktur der psychoanalytischen Theorie. Ver-
such einer Systematik. Stuttgart: Klett 1970.

Rattner, Josef/Danzer, Gerhard (2010): Kunst und Psychoanalyse. Würzburg: 
Königshausen & Neumann. 

Rauscher, Josef (2006): »Philosophie des Bildes – die Herausforderung 
Platons«. In: Thomas Koebner/Thomas Meder/Fabienne Liptay (Hg.): 
Bildtheorie und Film. München: edition text + kritik/Richard Boorberg, 
S. 135–157.

Rechtschaffen, Allan/Buchignani, Cheryl (1992): The Visual Appearance of 
Dreams«. In: John S. Antrobus/Mario Bertini (Hg.): The Neuropsycholo-
gy Of Sleep And Dreaming. Hillsdale/Hove/London: Lawrence Erlbaum, 
S. 143–155.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330

Reck, Hans Ulrich (2005): »Traum/Vision«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): 
Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben Bän-
den, Bd. 6. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 171–201.

Recki, Birgit (2004): Kultur als Praxis. Eine Einführung in Ernst Cassirers 
Philosophie der symbolischen Formen. Berlin: Akademie Verlag. 

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Ent-
wicklung eines Theorieprogramms. Weilerswist: Velbrück.

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjekt-
kulturen von der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist: 
Velbrück.

Reed, Robby (2007): »The Haunting of Robert Kane!«. In: Dial B for Blog, 
Nr. 391. Online: http://www.dialbforblog.com/archives/391/ (abgerufen 
am 16.01.2019)

Rehkämper, Klaus (1991): Sind mentale »Bilder« bildhaft? Eine Frage zwischen 
Philosophie und Wissenschaft. Hamburg: Universität Hamburg (Diss.).

Reiche, Reimut (2001): Mutterseelenallein. Kunst, Form und Psychoanalyse. 
Frankfurt a. M./Basel: Stroemfeld /Nexus.

Reiche, Reimut (2004): Triebschicksal der Gesellschaft. Über den Struktur-
wandel der Psyche. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Reiche, Reimut (2006): »Kunst und Kunsttheorie«. In: Hans-Martin Loh-
mann/Joachim Pfeiffer (Hg.): Freud-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. 
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 307–318.

Reiche, Reimut (2008): »Der Vorrang des Objekts. Versuch einer Neubestim-
mung der psychoanalytischen Kunsttheorie mit Blick auf Copyshop von 
Thomas Demand«. In: WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung, 
Nr. 5 (1), S. 23–43.

Reiche, Reimut (2011): Mutterseelenallein # 2. Das Tabu der Schönheit in 
Kunst und Psychoanalyse. Frankfurt a. M./Basel: Stroemfeld/Nexus. 

Reichertz, Jo (2007): »Der marodierende Blick. Überlegungen zur Aneig-
nung des Visuellen«. In: sozialer sinn, Nr. 8 (2), S. 267–286.

Reichmayr, Johannes (1995/2003): Ethnopsychoanalyse. Geschichte, Kon-
zepte, Anwendungen. Gießen: Psychosozial-Verlag 2003 (erw. u. grund-
legend überarb. Ausg.).

Reik, Theodor (1929): »Künstlerisches Schaffen und Witzarbeit«. In: Ima-
go. Zeitschrift für Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissen-
schaften, Nr. 15 (2), S. 200–231.

Reimann Bruno W. (1973): Psychoanalyse und Gesellschaftstheorie. Darm-
stadt/Neuwied: Luchterhand.

Reynolds, Richard (1992): Super Heroes: A Modern Mythology. Jackson: 
University Press of Mississippi.

Richter, Horst-Eberhard (1970): Patient Familie. Entstehung, Struktur und The-
rapie von Konflikten in Ehe und Familie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Ricœur, Paul (1965): Die Interpretation. Ein Versuch über Freud. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1974.

Rimmele, Marius (2011): »›Metapher‹ als Metapher. Zur Relevanz eines 
übertragenen Begriffs in der Analyse figurativer Bilder«. In: kunsttexte.de, 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


331

Nr. 1. Online: http://edoc.hu-berlin.de/kunsttexte/2011-1/rimmele-mari-
us-2/PDF/rimmele.pdf (abgerufen am 16.01.2019).

Ripa, Cesare (1593a): Iconologia. Fünf Bände. Perugia: Nella Stamperia di 
Piergiovanni Costantini 1764–1767. 

Ripa, Cesare (1593b): Iconologia, Bd. 3. Perugia: Nella Stamperia di Pier-
giovanni Costantini 1766. 

Ritzi, Claudia (2014): Die Postdemokratisierung politischer Öffentlichkeit. 
Kritische Studien zur Demokratie. Wiesbaden: Springer VS.

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado (2006): Empathie und Spiegelneuro-
ne. Die biologische Basis des Mitgefühls. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008. 

Robertson, Étienne-Gaspard (1831): Mémoires récréatifs scientifiques et an-
ecdotiques. Paris: Chez l’auteur et à la Librairie de Wurtz.

Roeck, Bernd (2003): »Visual Turn? Kulturgeschichte und die Bilder«. In: 
Geschichte und Gesellschaft, Nr. 29 (1), S. 294–315. 

Rollin, Bernard E. (1976): Natural and Conventional Meaning: An Exam-
ination of the Distinction. Den Haag/Paris: Mouton.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin: 
Suhrkamp. 

Rosa, Hartmut (2018): Unverfügbarkeit. Wien/Salzburg: Residenz.
Rose, Gilbert J. (1980): The Power of Form. A Psychoanalytic Approach to 

Aesthetic Form. Madison, Connecticut: International Universities Press.
Rosenberg, Robin S. (2008) (Hg.): The Psychology of Superheroes. An Un-

authorized Exploration. Dallas: Benbella Books.
Rosenberg, Robin S. (2013) (Hg.): Our Superheroes, Ourselves. New York: 

Oxford University Press.
Rosengren, Mats (2012): Cave Art, Perception and Knowledge. Basingstoke/

New York: Palgrave Macmillan. 
Rossell, Deac (2002): »Die Laterna Magica«. In: Bodo von Dewitz/Werner 

Nekes (Hg.): Ich sehe was, was Du nicht siehst! Sehmaschinen und Bild-
erwelten. Die Sammlung Werner Nekes. Göttingen: Steidl, S. 134–145.

Ruhs, August (2010): Lacan. Eine Einführung in die strukturale Psychoana-
lyse. Wien: Löcker.

Ryan, James G./Schlup, Leonard (2006): Historical Dictionary of the 1940s. 
London/New York: Routledge 2015.

Sachs, Hanns (1924): Gemeinsame Tagträume. Leipzig/Wien/Zürich: Inter-
nationaler psychoanalytischer Verlag.

Sachs-Hombach, Klaus (1995) (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven und 
erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsentation. Amster-
dam/Atlanta: Rodopi.

Sachs-Hombach, Klaus (2003): Das Bild als kommunikatives Medium. Ele-
mente einer allgemeinen Bildwissenschaft. Köln: Herbert von Halem.

Sachs-Hombach, Klaus (2005) (Hg.): Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, 
Methoden. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Sachs-Hombach, Klaus/Rehkämper, Klaus (1998) (Hg.): Bild – Bildwahrneh-
mung – Bildverarbeitung. Interdisziplinäre Beiträge zur Bildwissenschaft. 
Wiesbaden: Deutscher Universitäts-Verlag 2004 (2. Aufl.).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332

Salcher, Ernst F. (1995): Psychologische Marktforschung. Berlin: De Gruyter.
Samida, Stefanie/Eggert, Manfred K. H./Hahn, Hans Peter (2014): Hand-

buch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen. Stuttgart/
Weimar: Metzler.

Sandkaulen, Birgit (2010): »›Bilder sind‹. Zur Ontologie des Bildes im Dis-
kurs um 1800«. In: Johannes Grave/Arno Schubbach (Hg.): Denken mit 
dem Bild. Philosophische Einsätze des Bildbegriffs von Platon bis Hegel. 
München: Fink, S. 130–151.

Sandler, Joseph (1976): »Träume, unbewußte Phantasien und ›Wahrneh-
mungsidentität‹«. In: Psyche, Nr. 30 (9), S. 769–785.

Sartorti, Rosalinde (2003): »›Großer Führer, Lehrer, Freund und Vater‹. Sta-
lin in der Fotografie«. In: Martin Loiperdinger (Hg.): Führerbilder. Hit-
ler, Mussolini, Roosevelt, Stalin in Fotografie und Film. München: Piper, 
S. 189–209.

Sartre, Jean-Paul (1943): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänome-
nologischen Ontologie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1962.

Sauer, Martina (2010): »Bild- versus Kunstbegriff Cassirers«. In: Simone 
Neuber/Roman Veressov (Hg.): Das Bild als Denkfigur, Funktionen des 
Bildbegriffs in der Philosophiegeschichte. München: Fink, S. 183–198.

Savan, David (1976): An introduction to C. S. Peirce’s semiotics, Part 1. 
Toronto: Toronto semiotic circle.

Schäfer, Christian (2007): »Idee«. In: ders.: (Hg.): Platon-Lexikon. Be-
griffswörterbuch zu Platon und der platonischen Tradition. Darmstadt: 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 157–165.

Scheler, Max (1912): Wesen und Formen der Sympathie. Bern: Francke 1973 
(6., durchges. Aufl.).

Scheler, Max (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos. Bern/Mün-
chen: Francke 1947.

Schelske, Andreas (1997): Die kulturelle Bedeutung von Bildern. Soziologi-
sche und semiotische Überlegungen zur visuellen Kommunikation. Wies-
baden: Deutscher Universitäts-Verlag.

Schelske, Andreas (2005): »Soziologie«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): 
Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 257–267.

Scheuermann, Arne (2004): »Moving Picture Audience – Affektkommunika-
tion im populären Film. Ein Beitrag zur Theorie des Filmemachens«. In: 
Anna Zika (Hg.): the moving image. Beiträge zu einer Medientheorie des 
bewegten und bewegenden Bildes. Weimar: VDG, S. 113–130.

Schiemann, Gregor (2004): »Natur – Kultur und ihr Anderes«. In: Fried-
rich Jaeger/Jürgen Straub (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd. 
1: Grundlagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 60– 
75.

Schiller, Friedrich (1795): Über die ästhetische Erziehung des Menschen in 
einer Reihe von Briefen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009.

Schirra, Klaus (2000): »Täuschung, Ähnlichkeit und Immersion: Die Vö-
gel des Zeuxis«. In: Klaus Sachs-Hombach/Klaus Rehkämper (Hg.): Vom 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

Realismus der Bilder. Interdisziplinäre Forschungen zur Semantik bildhaf-
ter Darstellungsformen. Magdeburg: Scriptum, S. 119–135.

Schlechtriemen, Tobias (2014a): Bilder des Sozialen. Das Netzwerk in der 
soziologischen Theorie. München: Fink.

Schlechtriemen, Tobias (2014b): »Plädoyer für eine soziologische Imaginati-
on«. In: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.): Kultursoziologie im 21. 
Jahrhundert. Wiesbaden: Springer VS, S. 87–98.

Schmid, Hans Bernhard/Schweikard, David P. (2009) (Hg.): Kollektive Inten-
tionalität. Eine Debatte über die Grundlagen des Sozialen. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der 
Souveränität. Berlin: Duncker & Humblot 2015 (10. Aufl.).

Schmitt, Carl (1963): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Be-
griff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot 1975 (2. Aufl.).

Schmuckli, Lisa (2006): Begehren nach Bildern. Freuds Bildkonzept – Spu-
ren der piktoralen Wende. Wien: Turia + Kant.

Schneider, Gerhard (1999) (Hg.): Psychoanalyse und bildende Kunst. Tübin-
gen: Edition diskord. 

Schneider, Gerhard (2000): »Psychoanalytisches Sehen«. In: Psychoanalyse 
im Widerspruch, Nr. 12 (24), S. 15–28.

Schneider, Gerhard (2008): »Filmpsychoanalyse – Zugangswege zur psycho-
analytischen Interpretation von Filmen«. In: Parfen Laszig/ders. (Hg.): 
Film und Psychoanalyse. Kinofilme als kulturelle Symptome. Gießen: Psy-
chosozial-Verlag, S. 19–38.

Schneider, Steve (2008): »Cape, Cowl, Camelot«. In: Orlando Wee-
kly, 24.07.2008. Online: http://www.orlandoweekly.com/orlando/ca-
pe-cowl-and-camelot/Content?oid=2275008 (abgerufen am 16.01.2019).

Schnettler, Bernt (2007): »Auf dem Weg zu einer Soziologie visuellen Wis-
sens«. In: sozialer sinn, Nr. 8 (2), S. 189–210.

Schnitzler, Norbert (1996): Ikonoklasmus – Bildersturm. Theologischer Bil-
derstreit und ikonoklastisches Handeln während des 15. und 16. Jahr-
hunderts. München: Fink.

Scholz, Oliver R. (1991/2009): Bild, Darstellung, Zeichen. Philosophische The-
orien bildlicher Darstellung. Frankfurt a. M.: Klostermann 2009 (3. Aufl.).

Scholz, Oliver R. (2000): »Bild«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Ästhetische 
Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 1. 
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 618–669.

Schülein, Johann August (2006): »Soziologie«. In: Hans-Martin Lohmann/
Joachim Pfeiffer (Hg.): Freud-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stutt-
gart/Weimar: Metzler, S. 417–422.

Schülein, Johann August (2016): Soziologie und Psychoanalyse. Perspektiven 
einer sozialwissenschaftlichen Subjekttheorie. Wiesbaden: Springer VS.

Schulz, Martin (2005): Ordnungen der Bilder. Eine Einführung in die Bild-
wissenschaft. München: Fink.

Schumpeter, Joseph A. (1942): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. 
Tübingen/Basel: Francke 1993 (7., erw. Aufl.).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334

Schüttpelz, Erhard (2013): »Elemente einer Akteur-Medien-Theorie«. In: 
Tristan Thielmann/ders. (Hg.): Akteur-Medien-Theorie. Bielefeld: Tran-
script, S. 9–67.

Schütz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt. Kon-
stanz: UVK.

Schwan, Stephan (2005): »Psychologie«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): 
Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 124–133.

Schwarte, Ludger (2015): Pikturale Evidenz. Zur Wahrheitsfähigkeit der Bil-
der. Paderborn: Fink.

Schweizerhof, Barbara (2008): »Batman-Verfilmung ›Dark Knight‹: Fet-
tiger Agent des Chaos«. In: taz, 19.08.2008. Online: http://www.taz.
de/!5177133/ (abgerufen am 16.01.2019).

Schwendtner, Rolf (1973): Theorie der Subkultur. Hamburg: EVA (4. Aufl.). 
Segal, Hanna (1991): Traum, Phantasie und Kunst. Stuttgart: Klett-Cotta 

1996.
Seidler, Günter H. (2003): »Terror und Trauma. Gedanken zum 11. Sep-

tember aus der Sicht eines Psychotraumatologen«. In: Michael Bothe et 
al.: Der 11. September. Ursachen und Folgen. Heidelberg: Winter, S. 103– 
124.

Seja, Silvia (2009): Handlungstheorien des Bildes. Köln: Herbert von Halem.
Setzwein, Monika (1997): Zur Soziologie des Essens. Tabu. Verbot. Mei-

dung. Opladen: Leske + Budrich.
Seyfert, Robert (2012): »Beyond Personal Feelings and Collective Emo-

tions: Toward a Theory of Social Affect«. In: Theory, Culture & Society, 
Nr. 29 (6), S. 27–46.

Sharrett, Christopher/Miller, Frank (1991): »Batman and the Twilight of the 
Idols: An interview with Frank Miller«. In: Roberta E. Pearson/William 
Uricchio (Hg.): The Many Lives of the Batman. Critical Approaches to a 
Superhero and His Media. New York/London: Routledge/BFI, S. 33–46.

Shevrin, Howard/Eiser, Alan S. (2003): »Continued vitality of the Freudian 
theory of dreaming«. In: Edward F. Pace-Schott et al. (Hg.): Sleep and 
Dreaming. Scientific Advances and Reconsiderations. Cambridge u. a.: 
Cambridge University Press, S. 216–218.

Simmel, Georg (1908): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der 
Vergesellschaftung. Gesamtausgabe, Bd. 11. Hg. von Otthein Rammstedt. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992.

Simmel, Georg (1911): »Der Begriff und die Tragödie der Kultur«. In: ders.: 
Hauptprobleme der Philosophie. Philosophische Kultur. Gesamtausgabe, 
Bd. 14. Hg. von Rüdiger Kramme/Otthein Rammstedt. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1996, S. 385–416.

Simmel, Georg (1916): »Die Krisis der Kultur«. In: ders.: Das individuelle Ge-
setz. Philosophische Exkurse. Hg. von Michael Landmann. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1987, S. 232–236.

Singer, Jerome L. (1976): Daydreaming and Fantasy. London: Allen & Un-
win.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

Singer, Wolf (2004): »Das Bild in uns – Vom Bild zur Wahrnehmung«. In: 
Christa Maar/Hubert Burda (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bil-
der. Köln: DuMont, S. 56–74.

Šklovskij, Viktor (1916): »Die Kunst als Verfahren«. In: Jurij Striedter (Hg.): 
Russischer Formalismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur 
Theorie der Prosa. München: Fink 1994 (5. Aufl.), S. 4–35.

Sloterdijk, Peter (2000): Die Verachtung der Massen. Versuch über Kultur-
kämpfe in der modernen Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Smelser, Neil J. (2004): »Psychological Trauma and Cultural Trauma«. 
In: Jeffrey C. Alexander et al.: Cultural Trauma and Collective Identity. 
Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press, S. 31–59.

Soboczynski, Adam (2012): »Der Milliardär lebe hoch!« In: DIE ZEIT, 
26.07.2012. Online: http://www.zeit.de/2012/31/Film-Dark-Knight-Ri-
ses (abgerufen am 16.01.2019).

Soeffner, Hans-Georg (2004): »Protosoziologische Überlegungen zur Sozio-
logie des Symbols und des Rituals«. In: Rudolf Schlögl/Bernhard Giesen/
Jürgen Osterhammel (Hg.): Die Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen 
der Kommunikation in historischen und gegenwärtigen Gesellschaften. 
Konstanz: UVK, S. 41–72.

Soeffner, Hans-Georg/Raab, Jürgen (2004): »Bildverstehen als Kulturverstehen 
in medialisierten Gesellschaften«. In: Aleida Assmann/Ulrich Gaier/Gisela 
Trommsdorf (Hg.): Positionen der Kulturanthropologie. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 249–274.

Sokolowski, Robert (2000): Introduction to Phenomenology. Cam-
bridge u. a.: Cambridge University Press.

Soldt, Philipp (2006): »Das Verdrängte im Bild. Zum Verhältnis des bild-
lich-anschaulichen Denkens zum Unbewussten«. In: Zeitschrift für psy-
choanalytische Theorie und Praxis, Nr. 21 (1), S. 29–47.

Soldt, Philipp (2007): »Bildbewusstsein und ›willing suspension of disbelief‹. 
Ein psychoanalytischer Beitrag zur Bildrezeption«. In: Image. Zeitschrift 
für interdisziplinäre Bildwissenschaft, Nr. 5, S. 52–66.

Solms, Mark (1999): »›Traumdeutung‹ und Neurowissenschaften«. In: Jean 
Starobinski/Ilse Grubrich-Simiti/ders.: Hundert Jahre ›Traumdeutung‹ 
von Sigmund Freud. Drei Essays. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 73–89.

Sonesson, Göran (1989): Pictorial concepts. Inquiries into the semiotic her-
itage and its relevance for the analysis of the visual world. Lund: Lund 
University Press. 

Sonesson, Göran (1993): »Zur Semiotik des Bildes: Zum Forschungsstand am 
Anfang der 90er Jahre«. In: Zeitschrift für Semiotik, Nr. 15 (1–2), S. 127–160.

Sonesson, Göran (2003): »Über Metaphern in Bildern«. In: Zeitschrift für 
Semiotik, Nr. 25 (1–2), S. 25–38. 

Spanakos, Tony (2008): »Gotham regieren«. In: Mark D. White/Robert 
Arp (Hg.): Die Philosophie bei Batman. Eine Reise in die Seele des Dark 
Knight. Weinheim: Wiley-VCH 2012, S. 45–56.

Speck, Stefan (1997): Von Šklovskij zu de Man. Zur Aktualität formalisti-
scher Literaturtheorie. München: Fink.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

Spector, Jack J. (1972): Freud und die Ästhetik. Psychoanalyse, Literatur und 
Kunst. München: Kindler 1973.

Stagl, Justin (1993): »Der Kreislauf der Kultur«. In: Anthropos, Nr. 88 (4/6), 
S. 477–488.

Stäheli, Urs (2000): Sinnzusammenbrüche. Eine dekonstruktive Lektüre von 
Niklas Luhmanns Systemtheorie. Weilerswist: Velbrück.

Stäheli, Urs (2007): »Die Sichtbarkeit sozialer Systeme. Zur Visualität von Selbst- 
und Fremdbeschreibungen«. In: Soziale Systeme, Nr. 13 (1+2), S. 70–85.

Stäheli, Urs (2012): »Infrastrukturen des Kollektiven: alte Medien – neue 
Kollektive?« In: Zeitschrift für Medien- und Kulturforschung, Nr. 2, 
S. 99–116.

Stäheli, Urs (2015): »Die Zukünftigkeit der Masse« [Nachwort]. In: Ga
briel Tarde: Masse und Meinung. Konstanz: Konstanz University Press, 
S. 189–201. 

Stavrakakis, Yannis (2007): The Lacanian Left. Psychoanalysis, Theory, Po-
litics. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Steinbrenner, Jakob (2009): »Bildtheorien der analytischen Tradition«. In: 
Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildtheorien. Anthropologische und kulturel-
le Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 284–315.

Stiegler, Bernd (2006): Theoriegeschichte der Photographie. München: Fink.
Stiglegger, Marcus (2008): »Der dunkle Souverän: Die Faszination des all-

mächtigen Gewalttäters im zeitgenössischen Thriller und Horrorfilm«. In: 
Werner Faulstich (Hg.): Das Böse heute. Formen und Funktionen. Mün-
chen: Fink, S. 271–281.

Stiglegger, Martin (2006): Ritual & Verführung. Schaulust, Spektakel & 
Sinnlichkeit im Film. Berlin: Bertz + Fischer.

Stiglegger, Martin (2014): »Verführung – Wunsch – Begehren. Die Seduk-
tionstheorie des Films am Beispiel von Darren Aronofskys Black Swan 
(USA 2010)«. In: Astrid Lange-Kirchheim/Joachim Pfeiffer (Hg.): Film 
und Filmtheorie. Freiburger literaturpsychologische Gespräche/Jahrbuch 
für Literatur und Psychoanalyse, Bd. 33. Würzburg: Königshausen & 
Neumann, S. 49–64.

Stokes, Adrian (1965): The Invitation in Art. New York: Chilmark Press.
Stowasser (1974): Der kleine Stowasser. Lateinisch-deutsches Schulwörter-

buch. Bearb. von Michael Petschenig. München/Zürich: Freytag/Orell 
Füßli.

Strauven, Wanda (2006) (Hg.): The Cinema of Attractions Reloaded. 
Amsterdam: Amsterdam University Press.

Strehle, Samuel (2008a): »Evidenzkraft und Beherrschungsmacht. Bildwis-
senschaftliche und soziologische Zugänge zur Modellfunktion von Bil-
dern«. In: Ingeborg Reichle/Steffen Siegel/Achim Spelten (Hg.): Visuelle 
Modelle, München: Fink, S. 57–70.

Strehle, Samuel (2008b): »Fortsetzung des Aufstands mit anderen Mitteln? 
Eine kultursoziologische und medientheoretische Analyse des Graffiti-Wri-
tings«. In: ders./Sacha Szabo (Hg.): Unterhaltungswissenschaft. Populär-
kultur im Diskurs der Cultural Studies. Marburg: Tectum 2008, S. 11–36.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

Strehle, Samuel (2011a): »Hans Belting. ›Bild-Anthropologie‹ als Kulturthe-
orie der Bilder«. In: Stephan Moebius/Dirk Quadflieg (Hg.): Kultur. The-
orien der Gegenwart. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften (2., 
überarb. und erw. Aufl.), S. 507–518.

Strehle, Samuel (2011b): »›There must have been something deep inside you 
...‹ – Eine psychoanalytische Deutung von Alfred Hitchocks Rope«. In: 
sozialer sinn, Nr. 12 (2), S. 55–80.

Strehle, Samuel (2012): Zur Aktualität von Jean Baudrillard. Einleitung in 
sein Werk. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Strehle, Samuel (2014): »Infantilzustände in der Megamaschine. Zur Funkti-
on des Fiktiven in der Konsumgesellschaft – zugleich ein Plädoyer für eine 
Kultursoziologie des Populären«. In: Joachim Fischer/Stephan Moebius: 
Kultursoziologie im 21. Jahrhundert. Wiesbaden: Springer VS, S. 193–
205.

Strehle, Samuel (2017): »Jean Baudrillard«. In: Christian Steuerwald (Hg.): 
Klassiker der Soziologie der Künste. Prominente und bedeutende Ansät-
ze. Wiesbaden: Springer VS, S. 703–727.

Suter, Tilman (2005): »Vergesellschaftung durch Medienkommunikation als 
Inklusionsprozess«. In: Michael Jäckel/Manfred Mai (Hg.): Online-Verge-
sellschaftung? Mediensoziologische Perspektiven auf neue Kommunikati-
onstechnologien. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 13–32.

Szabo, Sacha (2006): Rausch und Rummel. Attraktionen auf Jahrmärkten 
und in Vergnügungsparks. Eine soziologische Kulturgeschichte. Bielefeld: 
Transcript.

Tappenbeck, Inka (1999): Phantasie und Gesellschaft. Zur soziologischen 
Relevanz der Einbildungskraft. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Tarde, Gabriel (1890): Die Gesetze der Nachahmung. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2003. 

Tarde, Gabriel (1898): Die sozialen Gesetze. Skizze einer Soziologie. Mar-
burg: Metropolis 2009.

Tarde, Gabriel (1901): Masse und Meinung. Konstanz: Konstanz Univer-
sity Press.

Tate, Chuck (2008): »An Appetite for Destruction: Aggression and the Bat-
man«. In: Robin S. Rosenberg (Hg.): The Psychology of Superheroes. An 
Unauthorized Exploration. Dallas: Benbella Books, S. 135–145.

Taylor, Charles (2004): Modern Social Imaginaries. Durham/London: Duke 
University Press.

Tedlock, Barbara (1987) (Hg.): Dreaming. Anthropological and Psychologi-
cal Interpretations. Cambridge u. a.: Cambridge University Press, S. 105–
131.

Tedlock, Barbara (1991): »The New Anthropology of Dreaming«. In: Dre-
aming, Nr. 1 (2). Online: http://asdreams.org/journal/articles/1-2ted-
lock1991.htm (abgerufen am 16.01.2019).

Tenbruck, Friedrich H. (1979): »Die Aufgaben der Kultursoziologie«. In: 
ders.: Perspektiven der Kultursoziologie. Gesammelte Aufsätze. Opladen: 
Westdeutscher Verlag 1996, S. 48–74.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338

Tenbruck, Friedrich H. (1989): Die kulturellen Grundlagen der Gesellschaft. 
Der Fall der Moderne. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag 1990 (2. Aufl.).

Tenbruck, Friedrich H. (1996): Perspektiven der Kultursoziologie. Gesam-
melte Aufsätze. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Thévoz, Michel (1990): Art brut. Kunst jenseits der Kunst. Aarau: AT.
Theweleit, Klaus (1978): Männerphantasien, Bd. 2: Männerkörper. Zur Psy-

choanalyse des weißen Terrors. München: Dtv 1995.
Thiel, Detlef (1997): »Der Phänomenologe in der Galerie. Husserl und die 

Malerei«. In: Phänomenologische Forschungen. Neue Folge, Nr. 2 (1), 
S. 61–103.

Thürlemann, Felix (1990): Vom Bild zum Raum. Beiträge zu einer semioti-
schen Kunstwissenschaft. Köln: DuMont.

Thürlemann, Felix (2009): »Ikonographie, Ikonologie, Ikonik: Max Imdahl 
liest Erwin Panofsky«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildtheorien. Anth-
ropologische und kulturelle Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp, S. 214–234.

Thurn, Hans Peter (1973): Soziologie der Kunst. Stuttgart u. a.: Kohlham-
mer.

Thurn, Hans Peter (1979): »Kultursoziologie. Zur Begriffsgeschichte der 
Disziplin«. In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, 
Nr. 31 (3), S. 422–449.

Thurn, Hans Peter (2008): »Das Projekt ›Kultur‹ – destruktionsanalytisch 
betrachtet«. In: Dirk Baecker/Matthias Kettner/Dirk Rustemeyer (Hg.): 
Über Kultur. Theorie und Praxis der Kulturreflexion. Bielefeld: Transcript, 
S. 45–68.

Thurnwald, Richard C. (1936–1937): »Beiträge zur Analyse des Kulturme-
chanismus«. In: Wilhelm Emil Mühlmann/Ernst W. Müller (Hg.): Kul-
turanthropologie. Köln/Berlin: Kiepenheuer & Witsch 1966, S. 356–391. 

Tisseron, Serge (2005): »Unser Umgang mit Bildern. Ein psychoanalytischer 
Zugang«. In: Hans Belting (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im 
Aufbruch. München: Fink 2007, S. 307–315.

Titzmann, Michael (1979): »›Allegorie‹ und ›Symbol‹ im Denksystem der 
Goethezeit«. In: Walter Haug (Hg.): Formen und Funktionen der Allego-
rie. Symposion Wolfenbüttel. Stuttgart: Metzler’sche Buchhandlung 1978, 
S. 642–665.

Toh, Justine (2010): »The Tools and Toys of (the) War (on Terror): Consumer De-
sire, Military Fetish, and Regime Change in Batman Begins«. In: Jeff Birken-
stein/Anna Froula/Karen Randell (Hg.): Reframing 9/11. Film, Popular Cul-
ture and the »War on Terror«. New York/London: Continuum, S. 127–139. 

Tomberg, Friedrich (1968): Mimesis der Praxis und abstrakte Kunst. Ein 
Versuch über die Mimesistheorie. Darmstadt/Neuwied: Luchterhand. 

Torok, Maria (1997): »Phantasie. Versuch einer begrifflichen Klärung ihrer 
Struktur und Funktion«. In: Psyche, Nr. 51 (1), S. 33–45.

Traue, Boris/Blanc, Mathias (2018): »Visuelle Diskursanalyse«. In: Leila 
Akremi et al. (Hg.): Handbuch Interpretativ forschen. Weinheim/Basel: 
Beltz Juventa, S. 708–740. 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

Tuomela, Raimo (2007): The Philosophy of Sociality. The Shared Point of 
View. New York: Oxford University Press.

Tuomela, Raimo/Miller, Kaarlo (1988): »We-Intentions«. In: Philosophical 
Studies, Nr. 53 (3), S. 367–389.

Türcke, Christoph (2002): Erregte Gesellschaft. Philosophie der Sensation. 
München: C. H. Beck.

Türcke, Christoph (2008): Philosophie des Traums. München: C. H. Beck.
Tylor, Edward B. (1871): Die Anfänge der Kultur. Untersuchungen über die 

Entwicklung der Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst und Sitte. Hil-
desheim/Zürich/New York: Olms 2005.

Ueding, Gert (1969): »Schein und Vorschein in der Kunst. Zur Ästhetik Ernst 
Blochs«. In: Burghart Schmidt (Hg.): Materialien zu Ernst Blochs ›Prinzip 
Hoffnung‹. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, S. 446–464.

Uhrig, Meike (2015): Darstellung, Rezeption und Wirkung von Emotionen 
im Film. Eine interdisziplinäre Studie. Wiesbaden: Springer VS.

Uricchio, William (2010): »The Batman’s Gotham CityTM: Story, Ideology, 
Performance«. In: Jörn Ahrens/Arno Meteling (Hg.): Comics and the City. 
Urban Space in Print, Picture and Sequence. New York/London: Contin-
uum, S. 119–132.

Vajda, Mihály (1983): »Philosophie der absoluten Schöpfung. Cornelius 
Castoriadis: Durchs Labyrinth. Seele, Vernunft, Gesellschaft« [Rezensi-
on]. In: Philosophische Rundschau, Nr. 30 (3/4), S. 271–277.

Van Heusden, Barend (2003): »Kunst – die vierte symbolische Form?« In: 
Hans Jörg Sandkühler/Detlev Pätzold (Hg.): Kultur und Symbol. Ein 
Handbuch zur Philosophie Ernst Cassirers. Stuttgart/Weimar: Metzler, 
S. 191–210.

Van Laer, Tom et al. (2014): »The Extended Transportation-Imagery Model: A 
Meta-Analysis of the Antecedents and Consequences of Consumers’ Narrative 
Transportation«. In: Journal of Consumer Research, Nr. 40 (5), S. 797–817.

Varendonck, Julien (1921): Über das vorbewußte phantasierende Denken. 
Leipzig/Zürich/Berlin: Internationaler psychoanalytischer Verlag 1922.

Veressov, Roman (2010): »Das bildliche Unbewusste – Zur bildlichen Figu-
rierung des Subjekts bei Jacques Lacan«. In: Simone Neuber/ders. (Hg.): 
Das Bild als Denkfigur. Funktionen des Bildbegriffs in der Geschichte der 
Philosophie. München: Fink, S. 257–272.

Vischer, Friedrich Theodor (1887): »Das Symbol«. In: ders. et al: Philosophi-
sche Aufsätze. Eduard Zeller zu seinem fünfzigjährigen Doctor-Jubiläum 
gewidmet. Leipzig: Fues’s Verlag, S. 153–193.

Vismann, Cornelia (2010): »Kulturtechniken und Souveränität«. In: Zeit-
schrift für Medien- und Kulturforschung, Nr. 1, S. 171–181.

Von Grunebaum, G. E./Caillois, Roger (1966) (Hg.): The Dream and Human 
Societies. Berkeley/Los Angeles: University of California Press.

Von Uexküll, Jakob (1909): Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Julius 
Springer.

Voss, Christiane (2006): »Die leibliche Dimension des Mediums Kino«. In: 
Frank Bösch/Manuel Borutta (Hg.): Die Massen bewegen. Medien und 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340

Emotionen in der Moderne. Frankfurt a. M./New York: Campus, S. 63–
80.

Waldenfels, Bernhard (1994): »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken 
an Max Imdahl«. In: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? München: 
Fink 2006 (4. Aufl.), S. 233–252. 

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Phänomenologie – 
Psychoanalyse – Phänomenotechnik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (2006): Grundmotive einer Phänomenologie des Frem-
den. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (2010): Sinne und Künste im Wechselspiel. Modi äs-
thetischer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp.

Warburg, Aby (1929): »Mnemosyne. Einleitung«. In: ders.: Der Bilderatlas 
Mnemosyne. Hg. von Martin Warnke. Berlin: Akademie Verlag 2000, S. 3–6. 

Warner, Marina (2006): Phantasmagoria. Spirit Visions, Metaphors, and 
Media into the Twenty-first Century. Oxford/New York: Oxford Uni-
versity Press.

Warnke, Martin (1985): Hofkünstler. Zur Vorgeschichte des modernen 
Künstlers. Köln: DuMont.

Weber, Max (1904): »Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und so-
zialpolitischer Erkenntnis«. In: ders.: Gesammelte Aufsätze zur Wissen-
schaftslehre. Tübingen: Mohr 1922, S. 146–214.

Weber, Samuel (1978): Rückkehr zu Freud. Jacques Lacans Ent-stellung der 
Psychoanalyse. Frankfurt a. M./Berlin/New York: Ullstein. 

Wegener, Mai (2004): Neuronen und Neurosen. Der psychische Apparat bei 
Freud und Lacan. Ein historisch-theoretischer Versuch zu Freuds Entwurf 
von 1895. München: Fink.

Wenzel, Harald (2001): Die Abenteuer der Kommunikation. Echtzeitmas-
senmedien und der Handlungsraum der Hochmoderne. Weilerswist: Vel-
brück.

Werber, Niels (2003): »Repräsentation/repräsentativ«. In: Karlheinz Barck 
et al. (Hg.): Ästhetische Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch in 
sieben Bänden, Bd. 5. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 264–290.

Werner, Christoph/Langenmayr, Arnold (2005): Der Traum und die Fehlleis-
tungen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Wertham, Fredric (1954): Seduction of the Innocent: The Influence of Comic 
Books on Today’s Children. New York/Toronto: Rinehart.

White, Mark D./Arp, Robert (2008) (Hg.): Die Philosophie bei Batman. Eine 
Reise in die Seele des Dark Knight. Weinheim: Wiley-VCH 2012.

Whitebook, Joel (1995): Perversion and Utopia. A Study in Psychoanalysis 
and Critical Theory. Cambridge/London: MIT Press.

Widmer, Peter (1990): Subversion des Begehrens. Eine Einführung in Jacques 
Lacans Werk. Wien: Turia + Kant 2004 (4. Aufl.).

Wiegand, Michael H./von Spreti, Flora/Förstl, Hans (2006) (Hg.): Schlaf 
& Traum: Neurobiologie, Psychologie, Therapie. Stuttgart: Schattauer.

Wiesing, Lambert (1998): »Sind Bilder Zeichen?« In: Klaus Sachs-Hombach/
Klaus Rehkämper (Hg.): Bild – Bildwahrnehmung – Bildverarbeitung. 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


341

Interdisziplinäre Beiträge zur Bildwissenschaft. Wiesbaden: Deutscher 
Universitäts-Verlag, S. 95–101.

Wiesing, Lambert (2000a): Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Per-
spektiven der formalen Ästhetik. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Wiesing, Lambert (2000b): Phänomene im Bild. München: Fink.
Wiesing, Lambert (2005): Artifizielle Präsenz. Studien zur Philosophie des 

Bildes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Wiesing, Lambert (2013): Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens. Berlin: Suhr-

kamp.
Willems, Gottfried (1989): Anschaulichkeit. Zu Theorie und Geschichte der 

Wort-Bild-Beziehungen und des literarischen Darstellungsstils. Tübingen: 
Niemeyer.

Willi, Jürg (1975): Die Zweierbeziehung. Spannungsursachen, Störungsmuster, 
Klärungsprozesse, Lösungsmodelle. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1990.

Williams, Raymond (1958): Culture and Society 1780–1950. Garden City/
New York: Anchor Books/Doubleday 1960.

Winkler, Hartmut (1992): Der filmische Raum und der Zuschauer. ›Appara-
tus‹ – Semantik – ›Ideology‹. Heidelberg: Carl Winter.

Winnicott, Donald W. (1971): »Kreativität und ihre Wurzeln – Das Konzept 
der Kreativität«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psychoanalyse, Kunst und Kre-
ativität heute. Die Entwicklung der analytischen Kunstpsychologie seit 
Freud. Berlin: MVW 2008, S. 64–77.

Winter, Rainer (1991): »Zwischen Kreativität und Vergnügen. Der Gebrauch 
des postmodernen Horrorfilms«. In: Stefan Müller-Doohm/Klaus Neu-
mann-Braun (Hg.): Öffentlichkeit, Kultur, Massenkommunikation. Bei-
träge zur Medien- und Kommunikationssoziologie. Oldenburg: Biblio-
theks- und Informationssystem der Universität Oldenburg, S. 213–229.

Wittkower, Rudolf (1955): »Die Interpretation visueller Symbole in der bilden-
den Kunst«. In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.): Ikonographie und Ikonolo-
gie. Theorien – Entwicklung – Probleme. Köln: DuMont 1979, S. 226–256.

Wolf, Harald (1998): »›Die Revolution neu beginnen.‹ Über Cornelius Cas-
toriadis und ›Socialisme ou Barbarie‹. In: Archiv für die Geschichte des 
Widerstandes und der Arbeit, Nr. 15, S. 69–112.

Wolfenstein, Martha/Neites, Nathan (1950): Movies. A Psychological Study. 
Glencoe: MacMillan.

Wolff, Reinhold (1975) (Hg.): Psychoanalytische Literaturkritik. München: 
Fink.

Wollheim, Richard (1982): Objekte der Kunst. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Wollheim, Richard (1991): »Die Metapher in der Malerei«. In: Richard 

Heinrich/Helmuth Vetter (Hg.): Bilder der Philosophie. Reflexionen über 
das Bildliche und die Phantasie. Wien/München: Oldenbourg, S. 17–31.

Wood, Robin (1986/2003): Hollywood from Vietnam to Reagan ...and Beyond. 
New York: Columbia University Press 2003 (erw. u. überarb. Neuausg.). 

Worth, Sol (1975): »Pictures Can’t Say Ain’t«. In: Versus, Nr. 12 (3), S. 85–108.
Wulf, Christoph (2006): »Bilder des Sozialen«. In: Bernd Hüppauf/ders. 

(Hg.): Bild und Einbildungskraft. München: Fink, S. 203–215.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342

Wundt, Wilhelm (1896): Grundriss der Psychologie. Leipzig: Wilhelm En-
gelmann 1897 (2. Aufl.).

Wundt, Wilhelm (1900): Völkerpsychologie. Eine Untersuchung der Ent-
wicklungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte, Bd. 1: Die Sprache. Ers-
ter Teil. Leipzig: Wilhelm Engelmann 1904 (2., umgearb. Aufl.).

Wyss, Beat (2006): Vom Bild zum Kunstsystem. Köln: Verlag der Buchhand-
lung Walther König.

Yinger, J. Milton (1960): »Contraculture and Subculture«. In: American So-
ciological Review, Nr. 25 (5), S. 625–635.

Zaboura, Nadia (2009): Das empathische Gehirn. Spiegelneurone als Grund-
lage menschlicher Kommunikation. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften.

Zelle, Carsten (2002): »Die stete Neuerfindung des Alten. Konstellationen 
ästhetischer Erfahrung: Baumgarten/Bouhours – Jauß/Bubner/Welsch/
Bohrer«. In: Gregor Schwering/ders. (Hg.): Ästhetische Positionen nach 
Adorno. München: Fink, S. 31–47.

Zepf, Siegfried (2001): »Trauma, Reizschutz und traumatische Neurose. Ver-
such einer Klärung der Konzepte Freuds«. In: Forum Psychoanalyse, Nr. 
17, S. 332–349.

Zepf, Siegfried/Weidenhammer, Brigitte/Baur-Morlock, Jutta (1986): »Rea-
lität und Phantasie. Anmerkungen zum Traumabegriff Sigmund Freuds«. 
In: Psyche, Nr. 40 (2), S. 124–144.

Zeul, Mechthild (1994): »Bilder des Unbewußten. Zur Geschichte der psy-
choanalytischen Filmtheorie«. In: Psyche, Nr. 48 (7), S. 975–1003.

Zeul, Mechthild (2003): »Bausteine einer psychoanalytischen Filmtheorie. 
Zur Verhältnisbestimmung von Psychoanalyse und Film am Beispiel des 
Traums«. In: Charles Martig/Leo Karrer (Hg.): TraumweIten. Der filmi-
sche Blick nach innen. Marburg: Schüren, S. 45–58.

Zielinski, Siegfried (2002): Archäologie der Medien. Zur Tiefenzeit des tech-
nischen Hörens und Sehens. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Ziemann, Andreas (2006/2012): Soziologie der Medien. Bielefeld: Transcript 
(2., überarb. u. erw. Aufl.).

Ziemann, Andreas (2011): Medienkultur und Gesellschaftsstruktur. Soziolo-
gische Analysen. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Žižek, Slavoj (1998): Die Nacht der Welt. Psychoanalyse und deutscher Ide-
alismus. Frankfurt a. M.: Fischer.

Žižek, Slavoj (1999): Die Tücke des Subjekts. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 
2001.

Žižek, Slavoj (2002): »Passionen des Realen, Passionen des Scheins«. In: 
ders.: Willkommen in der Wüste des Realen. Wien: Passagen 2014 (2., 
durchges. Aufl.), S. 15–39.

Žižek, Slavoj (2007): »Projector in the heart of the social« [Vorwort]. In: 
Bülent Diken/Carsten Bagge Laustsen: Sociology Through the Projector. 
London: Routledge, S. iix–xi.

Žižek, Slavoj (2012): Das Jahr der gefährlichen Träume. Frankfurt a. M.: 
Fischer. 

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

Comics

Action Comics, Nr. 1. New York: Detective Comics 1938.
Batman, Nr. 1. New York: Detective Comics 1940. In: The Batman Chroni-

cles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 137–190.
Batman, Nr. 351. New York: Detective Comics 1982.
Detective Comics, Nr. 27. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-

man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 3–9. 
Detective Comics, Nr. 29. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-

man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 17–27.
Detective Comics, Nr. 30. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-

man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 28–38.
Detective Comics, Nr. 31. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-

man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 39–49.
Detective Comics, Nr. 33. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-

man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 61–73.
Detective Comics, Nr. 43. New York: Detective Comics 1941.
Detective Comics, Nr. 48. New York: Detective Comics 1941.
Detective Comics, Nr. 168. New York: Detective Comics 1951.
Loeb, Jeph (1996–1997): Batman: The Long Halloween (gem. mit Tim Sale). 

New York: DC Comics 1998.
Miller, Frank (1986): Batman: The Dark Knight Returns (gem. mit Klaus 

Janson und Lynn Valley). London: Titan Books.
Miller, Frank (1986–1987): Batman: Year One (gem. mit David Mazzuc-

chelli). New York: DC Comics 1988.
Moench, Doug et al. (1993–1994): Batman: Knightfall, Vol. 1. New York: 

DC Comics 2012.
Moore, Alan (1988): Batman: The Killing Joke (gem. mit Brian Bolland). The 

Deluxe Edition. New York: DC Comics 2008. 
O’Neil, Dennis/Giordano, Dick (1989): Batman: The Man Who Falls. New 

York: DC Comics.

Filme

Avatar (USA 2009, Regie: James Cameron).
Batman (USA 1966, Regie: Leslie H. Martinson; DVD-Fassung, 101 Min.).
Batman (USA 1989, Regie: Tim Burton).
Batman & Robin (USA 1997, Regie: Joel Schumacher).
Batman Begins (USA 2005, Regie: Christopher Nolan ; Blu-ray-Fassung/

Kinofassung, 140 Min.).
Dracula (USA 1931, Regie: Tod Browning).
First Blood (USA 1982, Regie: Ted Kotchef).
Gone With the Wind (USA 1939, Regie: Victor Fleming).
Near Dark (USA 1987, Regie: Kathryn Bigelow). 

COMICS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

Nosferatu – Eine Symphonie des Grauens (D 1922, Regie: Friedrich 
Wilhelm Murnau).

Nosferatu – Phantom der Nacht (D/F 1979, Regie: Werner Herzog).
Rope (USA 1948, Regie: Alfred Hitchcock).
Superman Returns (USA/Australien 2006, Regie: Bryan Singer).
The Bat Whispers (USA 1930, Regie: Roland West).
The Dark Knight (USA 2008, Regie: Christopher Nolan; Blu-ray-Fassung/

Kinofassung, 153 Min.).
The Dark Knight Rises (USA 2012, Regie: Christopher Nolan; Blu-ray-

Fassung/Kinofassung, 164 Min.).
The Mark of Zorro (USA 1920, Regie: Fred Niblo).
The Matrix (USA 1999, Regie: Andy & Larry Wachowski).
The Texas Chainsaw Massacre (USA 1974, Regie: Tobe Hooper).
Vertigo (USA 1958, Regie: Alfred Hitchcock).

Abbildungen

1 	 Louis-François Lejeune: Fantasmagorie de Robertson dans la Cour 
des Capucines en 1797. Aus: Étienne-Gaspard Robertson: Mémoires 
récréatifs scientifiques et anecdotiques. Paris: Chez l’auteur et à la 
librairie de Wurtz 1831 (Frontispiz). 

2 	 Panneau der Pferde. Ca. 29–35 000 v. Chr. Holzkohle auf Felswand. 
Höhle von Chauvet, bei Vallon-Pont-d’Arc Ardèche, Frankreich.

3 	 René Magritte: Das Reich der Lichter (L’Empire des lumières). 1954. 
Öl auf Leinwand, 146 × 114 cm. Musées royaux des Beaux-Arts de 
Belgique, Brüssel. 

4 	 Codex Egberti, cod. 24, fol. 22r. Buchillustration (Ausschnitt). Um 
980. Stadtbibliothek Trier. Aus: Teilfaksimile-Ausgabe des Ms. 24 
der Stadtbibliothek Trier. Hg. von Gunther Franz. Wiesbaden: Lud-
wig Reichert 1983.

5 	 Max Imdahl (1994): »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«. In: Gottfried 
Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? München: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 303.

6 	 Max Imdahl (1994): »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«. In: Gott-
fried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? München: Fink 2006 (4. Aufl.), 
S. 304.

7 	 Edward Hopper: Summer Evening. 1947. Öl auf Leinwand, 76 × 107 cm. 
Privatsammlung.

8 	 Mark Rothko: Blue, Orange, Red. 1961. Öl auf Leinwand, 229 × 206 
cm. Hirshhorn Museum, Washington D.C.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345

9 	 Grandville: Second rêve. – Une promenade dans le ciel. Aus: Le 
Magasin Pittoresque, 1847, S. 213. 

10 	 Sergej Pankejeff: Ohne Titel [Die Traumzeichnung des Wolfsmannes]. 
Aus: Sigmund Freud: »Aus der Geschichte einer infantilen Neurose« 
(1918). In: Studienausgabe, Bd. 8. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 149.

11 	 Sergej Pankejeff (signiert als »Wolfmann«): Ohne Titel. 1964. Öl auf 
Leinwand, 38 × 36 cm. London, Freud Museum. Aus: Markus Klam-
mer: Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psycho-
analyse Freuds. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013 (o. S.).

12 	 Action Comics, Nr. 1, Titelseite. New York: Detective Comics 1938. 
Cover art: Joe Shuster.

13 	 Detective Comics, Nr. 27, Titelseite. New York: Detective Comics 
1939. Cover art: Bob Kane.

14 	 Detective Comics, Nr. 33. New York: Detective Comics 1939, S. 63. 
Zeichnung: Bob Kane, Text: Gardner Fox.

15 	 The Dark Knight (USA 2008). 1:36. Screenshot.

16 	 The Dark Knight (USA 2008). Filmplakat. Gestaltung: BLT Com-
munications, LLC, Hollywood. 

17 	 TIME, Titelblatt der Ausgabe vom 14.09.2001. Fotografie: Lyle 
Owerko.

18 	 Wie Abb. 16.

19 	 Ede Margó: János Hunyadi. 1906. Statue, Bronze. Budapest, Hel-
denplatz. Aus: Wikimedia Commons. Online: https://commons.wi-
kimedia.org/wiki/File:Statue_of_John_Hunyadi.png (abgerufen am 
16.01.2019).

20 	 Wie Abb. 16 (Ausschnitt).

21 	 Unbekannt: Josef Stalin. 1952. Statue, Bronze. Gori, Georgien. Aus: 
Wikimedia Commons. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sta-
lin_monument_gori.jpg (abgerufen am 16.01.2019) (Ausschnitt).

22–24 The Dark Knight (USA 2008). 0:55. Screenshots.

25 	 Frank Miller: The Dark Knight Returns (gem. mit Klaus Janson und 
Lynn Valley). London: Titan Books 1986, S. 96. Story und Zeich-
nung: Frank Miller.

26 	 Batman Begins (USA 2005). 0:57. Screenshot.

27 	 Batman, Nr. 1. New York: Detective Comics 1940, S. 142. Zeich-
nung: Bob Kane, Text: Bill Finger.

ABBILDUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

28 	 Batman (USA 1966). 0:17. Screenshot (Ausschnitt).

29 	 The Dark Knight (USA 2008). 1:24. Screenshot (Ausschnitt).

30–32 	The Dark Knight (USA 2008). 1:42–1:44. Screenshots.

33 	 The Dark Knight (USA 2008). 1:54. Screenshot.

34 	 The Dark Knight (USA 2008). 1:54. Screenshot.

35 	 The Dark Knight (USA 2008). 2:02. Screenshot.

36 	 The Dark Knight (USA 2008). 2:07. Screenshot.

37 	 The Dark Knight (USA 2008). 2:10. Screenshot.

38–40 	The Dark Knight (USA 2008). 2:12. Screenshots.

41 	 The Dark Knight (USA 2008). 1:59. Screenshot.

42 	 The Dark Knight (USA 2008). 2:22. Screenshot.

43 	 The Dark Knight (USA 2008). 2:24. Screenshot.

44 	 Matthias Grünewald: Auferstehung Christi. Flügel des Isenheimer 
Altars (Ausschnitt). Zwischen 1512 und 1516. Musée Unterlinden, 
Colmar.

45	 Marco Pino: Auferstehung Christi. Um 1555. Öl auf Leinwand. 131 
× 97 cm. Galleria Borghese, Rom.

QUELLENVERZEICHNIS

https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965596 - am 19.01.2026, 11:50:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1 Bild
	1.1 Die Repräsentationstheorie des Bildes
	1.2 Die Präsenztheorie des Bildes
	1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes

	2 Kultur
	2.1 Kulturarbeit
	2.2 Verbildlichungsarbeit
	2.3 Spiel

	3 Traum
	3.1 Am Schauplatz der Träume
	3.2 Kollektivierung der Träume
	3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten

	4 Wirklichkeit
	4.1 The Dark Knight – Hintergründe und Überblick
	4.2 Einzelbildanalysen
	4.3 Wunsch und Wirklichkeit: Warum träumt wer wovon?

	5 Fazit
	Quellenverzeichnis

