Samuel Strehle

Kollektivierung
der Traume

Eine Kulturtheorie der Bilder


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Samuel Strehle
Kollektivierung der Traume

19.01.2026, 11:50:24.


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2026, 11:50:24.


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Samuel Strehle

Kollektivierung
der Traume

Eine Kulturtheorie der Bilder

VELBRUCK
WISSENSCHAFT



https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Publikation wurde freundlich unterstitzt durch die Sig-
mund-Freud-Stiftung zur Forderung der Psychoanalyse e.V. und das
DFG-Graduiertenkolleg Das Reale in der Kultur der Moderne.

Erste Auflage 2019
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2019
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-172-4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet Giber http://dnb.ddb.de abrufbar.

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung . . ... ... ... ... .. ... . ...

I

Bild ...

1.1 Die Reprisentationstheorie des Bildes . . . . . . . ..

1.1.1 Bild und Wirklichkeit: Die antike Mimesistheorie. . .
1.1.2 Das Bild als anschauliches Zeichen:
Semiotische Bildtheorien. . . . . . . . . ... ..

1.2 Die Prisenztheoriedes Bildes . . . . . . . . .. ...

1.2.1 Sichtbarkeit statt Reprasentation:
Phianomenologische Bildtheorien . . . . ... ..
1.2.2 Das Nur-Bildmogliche:
Max Imdahl und Gottfried Boehm. . . . . . . ..

1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes. . . . . . . ... ...

1.3.1 Asthetische Erfahrung:

Die Entfuhrungstheorie des Bildes . . . . . . . ..
1.3.2 Der Bildakt:

Die affektiven und emotionalen Bildwirkungen . .

Kultur .. ... .
2.1 Kulturarbeit . . . . . . ... ... ...

2.1.1 Kultur als Antwort. . . . . .. .. ... ... ..
2.1.2 Kultur als Labyrinth: Der Kulturmechanismus. . .

2.2 Verbildlichungsarbeit . . . . ... ... ... .....

2.2.1 Bilder als symbolische Form:

Ernst Cassirer und Arnold Gehlen . . . . . . . ..
2.2.2 Kollektive Imaginationen: Cornelius Castoriadis . .
2.2.3 Imaginationskollektivierung:

Eine materialistische Theorie des Imagindren . . .

2.38piel ...

2.3.1 Kunst, Spiel, Unterhaltung:

Der gesellschaftliche Ort der Bilder . . . . . . ..
2.3.2 Bilder als Ausbruch aus der Wirklichkeit:

Eine Spieltheorie der Kultur . . . . . . ... ...

19.01.2026, 11:50:24. [

45

50
58

58
69

77
8o
8o
85
90


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Traum . ... 135
3.1 Am Schauplatz der Trdume . . . . . . ... ... ... 136
3.1.1 Der Schlaf der Vernunft: Freuds Traumdeutung . . 136
3.1.2 Der psychische Transformationsprozess der Bilder:
Die Traumarbeit . . . . . . . .. ... ... ... 148
3.1.3 Vom Trauma zum Traum zum Bild: Der Wolfstraum . 155
3.2 Kollektivierung der Traume. . . . . . ... ... ... 165
3.2.1 Gemeinsame Tagtraume:
Ein intersubjektives Resonanzmodell der Kunst . . 165
3.2.2 Kunstform und Sozialform:
Das bildliche Unbewusste . . . . . ... ... .. 173
3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten . . . . . . 180
3.3.1 Zum Begriff des gesellschaftlichen Unbewussten. . 180
3.3.2 Imaginire Losungen:
Bilder als gesellschaftliche Wiinsche . . . . . . . . 187
4 Wirklichkeit. . . ... ... ... ... .......... 194
4.1 Tue Dark KniGHT — Hintergriinde und Uberblick. . . 196
4.1.1 Von 1939 bis heute:
Batman als Teil der globalen Popularkultur . . . . 196
4.1.2 »Reboot« des Batman-Mythos:
Christopher Nolans Spielfilm-Trilogie . . . . . . . 206
4.2 Einzelbildanalysen. . . . . . ... ... ........ 210
4.2.1 »Welcome to a world without rules«:
Das Filmplakat zu THE DARK KNIGHT . . . . . . . 210
4.2.2 Batman tiber den Dichern:
Der autoritire Traumwunsch des Films . . . . . . 220
4.2.3 Der Joker verbrennt das Geld:
Der anarchische Traumwunsch des Films . . . . . 231
4.2.4 Bruderliche Massen:
Der utopische Traumwunsch des Films . . . . . . 242
4.2.5 Erlosung und Himmelfahrt:
Der religiose Traumwunsch des Films . . . . . . . 256
4.3 Wunsch und Wirklichkeit: Warum trdumt wer wovon?. 264
s Fazit . ... 277
Quellenverzeichnis . . . . . ... ... ... ... ...... 29T
Literatur . . . . . . . . . . .. 291
Comics . . . ... 343
Filme . . . . ... ... 344
Abbildungen. . . . .. ... 344

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

» While listening to your dream I had a dream...«

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2026, 11:50:24.


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Alles, auch das Bild, nimmt seinen Anfang im Dunkel der Nacht. So je-
denfalls berichtet Hegel uns vom Ursprung der Bilder in einem als Je-
naer Realphilosophie bekannten Vorlesungsmanuskript aus dem Win-
tersemester 1805/1806. Dort schildert der Philosoph in einer ratselhaft
anmutenden Szene die plotzliche Erscheinung eines visuellen Bildes vor
dem inneren Auge eines Subjekts. Aus der dunklen »Nacht der Welt«
heraus katapultiert sich ein blutiger Kopf in den grell beleuchteten Vor-
dergrund:

»[I]n phantasmagorischen Vorstellungen ist es rings um Nacht, hier
schiefst dann ein blutig Kopf, — dort eine andere weisse Gestalt plotz-
lich hervor, und verschwinden ebenso — Diese Nacht erblickt man wenn
man dem Menschen ins Auge blickt — in eine Nacht hinein, die furchi-
bar wird, — es hingt die Nacht der Welt hier einem entgegen.« (Hegel
1805-1806: 87a)

Worum handelt es sich bei diesen » phantasmagorischen Vorstellungen «?
Beschreibt Hegel einen Traum, eine Phantasie oder gar eine halluzinatori-
sche Wahnvorstellung? In diese Richtung jedenfalls, als abgriindiges Pro-
dukt der psychischen Einbildungskraft, wird die Phantasmagorie Hegels
zumeist interpretiert." Dafiir spricht unabweisbar der Textzusammenhang;:
»Diese Nacht erblickt man wenn man dem Menschen ins Auge blickt«,
heifdt es im Zitat; die Phantasmagorie ist also kein aufSeres Geschehen,
sondern eine » [deenassociation« (ebd.) im Inneren des Subjekts, wie He-
gel weiter unten im Text ausfithrt. Die Phantasmagorie ist ein literari-
sches Bild fur die bildschopfende Kraft der menschlichen Phantasie. Sie
beschreibt die Fahigkeit des Geistes, »aus dieser Nacht die Bilder hervor-
zuziehen, oder sie hinunterfallen zu lassen« (ebd.), ergdnzt Hegel in einer
Randbemerkung seines Manuskripts. Was in der Nacht der Welt in Er-
scheinung tritt, ist die » Macht« der Psyche zum schopferischen »Selbstset-
zen« (ebd.), zum zauberischen Hervorbringen neuer Bilder aus sich selbst.

Auch auf den Leser hat das literarische Bild vom blutigen Kopf eine
derart zauberische Wirkung. Dem unvermittelten Auftauchen des Bildes
im Inneren des Subjekts entspricht die Stellung der Passage im Text, aus
dessen Erzdhlfluss das Bild seinerseits mit unvermittelter Schockwirkung

1 Zuden gingigen Interpretationen von Hegels »Nacht der Welt« vgl. v. a. die
einflussreiche Deutung durch Slavoj Zizek (1998: T4-16, 1999: 42-49) so-
wie Bronfen (2008: 103-120) und Sandkaulen (2010: 478-484); zur Deu-
tungsgeschichte der Passage aufSerdem die Bemerkungen bei Kojéve (1947:
268), Bataille (1955: 9) und Castoriadis (1975: 218 f.).

9

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

heraussticht. Hegels Erzahlung von der Genese der Bilder lasst auch vor
unseren Augen ein inneres Bild wie einen diisteren Tagtraum aus dem
Nichts entstehen, dessen suggestive Wirkung uns sofort ergreift und in
den Bann zieht. Dass es »rings um Nacht« ist, die Szene also aus dem
Dunkel vor das innere Auge des Betrachters »schiefSt«, verstarkt diesen
Effekt noch, indem es das Geschehen aus allen raumzeitlichen Beziigen
herauslost und ins Niemandsland einer Traumwelt verlegt. Was wir se-
hen, ist eine surreal anmutende Szene, die uns verstort, wie ein Alptraum
uns verstort. Mit Wucht und archaischer Energie dringt sich das Bild vom
blutigen Kopf, der auftaucht und wieder verschwindet, vor unsere Au-
gen und driickt sich in unsere Vorstellungswelt ein. Wiaren es echte Kor-
perteile, die derart umherflogen, wiren wir nachhaltig traumatisiert: Der
Zauberkunstler Hegel fuhrt uns das Horrorbild einer Zerstuckelung vor.

Aber es ist kein eigentliches Trauma, das dieses Bild in uns auslost.
Seine Wirkung ist verschieden von derjenigen, die es ausloste, wiirden
wir einer realen Zerstiickelung beiwohnen. Im Gegenteil tibt die diiste-
re Phantasmagorie in Hegels Text eine morbide Faszination auf uns aus,
verschafft uns gar eine eigentiimliche Art von Leselust. Wir geniefSen
diese dunkle, abgriindige und ratselhafte Passage in Hegels Text; auch
in diesem Sinne >verzaubert< uns seine Phantasmagorie. Was hat es mit
dieser seltsamen Lust am Schrecklichen auf sich? Was gefillt uns an ei-
nem blutigen Kopf und anderen weiflen Gestalten, die hervorschieflen
und wieder verschwinden? Das Ritsel 16st sich, wenn wir die »phantas-
magorischen Vorstellungen« aus Hegels Text viel zitiertem Text in ihren
zeitgeschichtlichen Kontext zurtickversetzen — und damit ins Reich der
Populdrkultur und der Unterhaltung. Phantasmagorien namlich waren
zu jener Zeit etwas ginzlich anderes, als es die nachtraglichen, allzu ge-
lehrten Deutungen der Hegel-Interpreten suggerieren.

Im Jahr 1888 immerhin wusste man noch, was eine Phantasmagorie
ist: die »Darstellung von gespensterhaften Gestalten u. dgl. mithilfe op-
tischer Vorrichtungen«, wie es in einer Ausgabe von Meyers Konversa-
tions-Lexikon (1888: 985) heifst. Phantasmagorien im ursprunglichen
Sinne waren keine inneren Bilder, sondern technische Bildapparaturen,
die ein sensationsgieriges Publikum mit schockartigen Spezialeffekten
beeindruckten. Mit Hilfe einer komplexen Anordnung von Glasmale-
reien, einem fahrbaren Projektor, Spiegeln, Licht und Nebel wurden die
»gespensterhaften Gestalten« nach dem Prinzip der Laterna magica in
den Zuschauerraum projiziert, um als bewegte Bilder Angst und Schre-
cken zu verbreiten. Die Phantasmagorie war eine Medienattraktion, eine
Art von Horrorfilm avant la lettre noch vor der eigentlichen Erfindung
des Films.* Als ihr Erfinder gilt gemeinhin, wenn auch nicht vollkommen

2 Zur Phantasmagorie im Kontext der »invention of the uncanny« im 18.
Jahrhundert vgl. Castle (1995: 140-167); ausfithrliche Beschreibungen

I0

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

zu Recht, der belgische Tllusionskiinstler Etienne-Gaspard Robert (mit
Kiinstlernamen Robertson), der seine Apparatur des Schreckens seit dem
Jahr 1798, also nur wenige Jahre vor Hegels Vorlesung, unter anderem
im Keller eines alten Kapuzinerklosters in Paris auffithrte.> In Robert-
sons Memoiren (183 1) findet sich die Abbildung einer solchen »Fantas-
magorie« (Abb. 1).

Ahnliche Attraktionen wurden auch in Deutschland aufgefiihrt, so
etwa im Jahr 1796 von Johann Carl Enslen in Berlin.* Insofern ist es
nicht unwahrscheinlich, dass Hegel solche publikumstrachtigen Gespens-
ter-Shows zumindest vom Horensagen kannte. Fast driangt sich der Ein-
druck auf, die »phantasmagorischen Vorstellungen« aus seiner Vorlesung
bezogen sich ganz direkt auf Robertsons Phantasmagorie.’ Denn die Ab-
bildung aus dem Klosterkeller scheint nahezu unmittelbar wiederzugeben,
wovon die Textpassage spricht: links oben eine weifSe Gestalt, rechts ei-
nen abgetrennten (wenn auch unblutigen) Schadel, die beide in greller
Beleuchtung plotzlich hervorschiefsen, wihrend es rings um Nacht ist.

Das Bild zeigt aber noch etwas anderes, wovon man bei Hegel nichts
liest. Was bei ihm fehlt, in den urspriinglichen Phantasmagorien jedoch
umso grofleren Raum einnimmt, ist die soziale Seite der phantasmagori-
schen Vorstellungen: ihre Zuschauer. Diese sind immerhin bereits in der
urspriinglichen Wortbedeutung von »Phantasmagorie« enthalten, einer
Zusammenziehung aus phantasma (gr. » Trugbild«®) und agora — dem

finden sich dartiber hinaus bei Mannoni (1996), Hick (1999: 146-156),
Rossell (2002) und Warner (2006: 147-156).

3 In Robertsons Memoiren ist das Jahr 1797 angefiihrt (vgl. Abb. 1), der akri-
bisch recherchierte Aufsatz von Mannoni (vgl. 1996: 399) und einige ande-
re Quellen (z.B. Hick 1999: 148, Rossel 2002: 142) nennen hingegen das
Jahr 1798 als Datum der Urauffithrung. In jedem Fall wurden Apparaturen
dieser Art und sogar der Name jedoch schon einige Zeit vor Robertson ge-
pragt, so insbesondere von Paul Philidor, der seine eigene »Phantasmagorie«
zum ersten Mal 1790 in Wien und ab 1792 in Paris auffithrte (vgl. Mannoni
1996: 393-396, Rossel 2002: 1471 f.). Technische Entwiirfe von >Gespens-
termaschinen< nach dem Prinzip der Laterna magica lassen sich noch wei-
ter zuriickverfolgen (vgl. Mannoni 1996: 391 f., Hick 1999: 151 f.).

4 Vgl.Rossel (2002: 141). Ein Uberblick iiber weitere Schausteller findet sich
bei Mannoni (1996: 390-396) sowie bei Hick (1999: 153-156).

5 Der vermutliche Zusammenhang zwischen Hegels »Nacht der Welt« und
den optischen Phantasmagorien wurde meiner Kenntnis nach zum ersten
Mal von Stefan Andriopoulos (vgl. 2013: 9 f.) erkannt, der ausgehend von
dieser Entdeckung versucht, im Anschluss an Friedrich Kittlers Konzept des
»medientechnischen Aprioris< (vgl. ebd.: 12 f.) die »crucial role of spiritua-
lism and optical media for the emergence of German idealism« (ebd.: 15)
herauszuarbeiten.

6  Wenn nicht anders angegeben, erfolgen alle griechischen Wortangaben hier
und im Weiteren nach Gemoll (1965), alle lateinischen nach Stowasser (1974).

IT

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Wor TR W e, =

et G i

Abb. 1: Louis-Frangois Lejeune: Fantasmagorie de Robertson dans la Cour
des Capucines en 1797. Frontispiz aus Etienne-Gaspard Robertson: Mémoires
récréatifs scientifiques et anecdotiques, 183 1.

et o i o

offentlichen Versammlungsplatz der antiken Griechen — bzw. agourein
— der offentlichen Rede auf einem solchen Platz vor einer versammelten
Menschenmenge.”

Die Abbildung von Robertsons Phantasmagorie zeigt die Menschen-
menge in heller Aufregung. Einige von ihnen sind vor Schreck aufge-
sprungen und schlagen mit ihren Armen oder Stocken um sich, ein an-
derer zieht seinen Degen aus der Scheide. Am rechten Rand des Bildes
erheben zwei Frauen die Hinde zum Gebet, und ganz im Vordergrund
hat sich ein Besucher mit eingezogenem Kopf auf den Boden geworfen.
Halten sie die Trugbilder des Illusionskiinstlers etwa allzu gutglaubig fur
echte Gespenster? Oder reagiert ihr Korper lediglich reflexhaft und noch
vor allem Denken auf die hervorschiefSenden Schreckensbilder, weil von
ihnen eine Schockwirkung auf die Sinne ausgeht, der sich kein Bewusst-
sein entziehen kann, so aufgeklart es sich auch dinken mag?

Im >Kino der Attraktionen<, dem frihen wie dem gegenwirtigen, le-
ben die phantasmagorischen Schockapparaturen bis heute fort.® Zwar

7 Insofern ist Derridas Etymologie des Wortes als »offentliche Verlautbarung«
(Derrida 1993: 1515 im Original: »parole publique«) nicht ganz so abwegig,
wie es Andriopoulos (2013: 12) unterstellt; auch wenn es sich dabei tatsich-
lich nicht um eine sprachliche Verlautbarung handelt, wie er zu Recht betont.

8 Zum »cinema of attractions« in der Frithphase des Kinos bis ca. 1906
vgl. Gunning (1986). Der Terminus wurzelt in Sergej Eisensteins » Monta-
ge der Filmattraktionen« (Eisenstein 1924), beschrankt sich jedoch nicht

I2

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

sind die heutigen Zuschauer im Kinosessel in der Regel abgebriihter als
die geradezu hysterisch erregten Besucher bei Robertson. Aber selbst
wir konnen uns nicht immer gegen die aufsteigenden Affekte wehren,
die manche Bilder in uns hervorrufen. Auch im Kinosessel des 21. Jahr-
hunderts erhohen sich Pulsschlag und Atemfrequenz, zucken Finger zu-
sammen und krallen sich fester in die Hand des Nebensitzers, werden
Augen zusammengekniffen oder dreht sich gar der Magen um, wenn es
das Kino allzu bunt mit uns treibt. Spatestens angesichts dieser extre-
men Phianomene stellt sich die Frage, die bereits Robertsons Ur-Phan-
tasmagorie an uns stellt: Warum um alles in der Welt liefern Menschen
sich freiwillig solchen Erfahrungen visueller Unlust aus und zahlen da-
fur sogar Eintrittsgeld?

Betrachten wir die Abbildung noch einmal etwas genauer, so erken-
nen wir, dass durchaus nicht alle Besucher dieselben Reaktionen der Un-
lust, der Angst und des Unbehagens zeigen. Die Dame in der zweiten Rei-
he vorne hat ein geradezu verziicktes Lacheln auf den Lippen. Auch der
Mann direkt hinter ihr, der ihr etwas zuzuschieben scheint, wirkt vom
Grauen nicht allzu tief ergriffen. Eine Reihe weiter hinten ldsst sich gar
eine erotische Szene beobachten. Ein Mann hat den Arm um eine Dame
gelegt und versucht, sie auf den Mund zu kiissen; ein anderer driickt ihr
ungestum einen Handkuss auf. Was ist das fiir eine seltsame Art von
Schrecken, die erotische Anndherungen provoziert oder wenigstens be-
gunstigt? Dabei sollten uns solche Knutschszenen eigentlich nicht tiber-
raschen, denn auch sie kennen wir aus dem heutigen Kinosaal. Wer sie
schon einmal erlebt hat, ahnt ihr Geheimnis: Es ist gerade der gewaltsa-
me >Durchgriff< des Bildes auf den Korper, die Zertrimmerung der so-
zialen Konventionen durch die archaische Wucht des Bildes und folg-
lich die Befreiung, die von dieser Erschiitterung ausgeht, auf die sich der
Lustgewinn solcher Szenen grindet.

Diese Befreiungskraft der bildlichen Erschutterung potenziert sich
noch, wenn wir sie nicht nur von den einzelnen Zuschauern aus den-
ken, sondern von der Gemeinschaft aus, die sie durch ihre Versamm-
lung im Klosterkeller bilden. So liegt zumindest ein Teil der Lust nicht
nur in den Beziehungen der Menschen zu den Bildern selbst, sondern
auch in den Beziehungen zu anderen Menschen begrundet, die sie mit
Hilfe der Bilder eingehen. Die Zuschauer der Phantasmagorie intera-
gieren in gewisser Weise doppelt: einerseits mit den Bildern, die sie als
Angst einfloflendes Gegentiber erleben, und andererseits mit den tibri-
gen Zuschauern, deren Beziehungen durch die Wirkung der Bilder ver-
andert oder zum Teil tiberhaupt erst ermoglicht werden wie im Fall der

auf dessen Stilmittel der >Attraktionsmontage«. Zur Ubertragung des Kon-
zepts auf spitere Filme und insbesondere das Hollywood-Kino vgl. Strau-
ven (2006).

13

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

erotischen Anbahnungsversuche, bei denen das Bilderlebnis eine enthem-
mende Wirkung entfaltet. Der gemeinsame Bildkonsum verwandelt die
einzelnen Betrachter in Bestandteile einer »Sehgemeinschaft«, wie Jiir-
gen Raab es in seiner Visuellen Wissenssoziologie (2008) genannt hat.
Die fremde Welt, die das Bild eroffnet und in die es uns entfihrt, wird
gemeinschaftlich betreten. Einerseits katapultieren uns die Bilder aus der
gewohnten sozialen Welt und zertrimmern ihre Konventionen, anderer-
seits lassen sie im selben Moment eine ganz neue gemeinsame Welt ent-
stehen, in der wir uns freier und ungezwungener bewegen konnen als in
der Alltagswelt.

Diese Sehgemeinschaften, vor allem aber die kollektiven Bilder, die in
ihnen zirkulieren und durch diese Zirkulation zu sozialen Tatbestinden
werden, sind der eigentliche Gegenstand dieses Buches. Es interessiert
sich fur die Makrodimension der Bilder als Teil des >gesellschaftlichen
Imaginidrens, also fur all jene Bilder, die nicht nur einzelnen Individuen,
sondern grofSeren Kollektiven oder ganzen Gesellschaften Lust bereiten.
Warum geniefsen wir solche Bilder, und was verraten sie uns tiber die je-
weilige Gesellschaft, die sich in ihnen so bereitwillig wiederfindet? Was
bedeutet die Lust am Bild, die sich bereits in der Phantasmagorie im
Klosterkeller des Jahres 1798 als eigentimliche Mischung aus Lust und
Unlust erwiesen hatte — gerade wenn sie nicht nur als Lust von Einzel-
nen, sondern auch als kollektive Lust am Bild verstanden wird?

Zwar wird es im Folgenden nicht ausschliefSlich und noch nicht ein-
mal primar um die angsterregenden Bilder der Phantasmagorie und ih-
rer Nachfolger etwa im Horrorfilm gehen?, sondern zumeist um die we-
niger schrecklichen Bilder aus anderen Bereichen des gesellschaftlichen
Bilderkonsums. Dennoch kann das Beispiel der Phantasmagorie als pa-
radigmatisch gelten fiir den Fokus, den dieses Buch gegeniiber den Bil-
dern einnimmt. Denn die Lust am Schrecken offenbart, wie viel Psyche
im Spiel ist, wenn wir Bilder konsumieren — und zwar nicht nur auf der
individuellen, sondern auch auf der kollektiven Ebene des Bildgebrauchs.

Bilder sind die kollektiven Traume der Gesellschaft — so lautet, auf
die knappste Formel gebracht, die Leitidee meines als Grundlegung ei-
ner allgemeinen »Bildsoziologie<® konzipierten Buches. Als blofSe Formel

9  Fiir eine Analyse genau dieser Bilder und damit des » paradox of pleasurable
fear« in Horrorfilm und Thriller vgl. die Studie von Julian Hanich (2010a),
die gleichermafSen die affektiven und korperlichen wie die sozialen bzw.
kollektiven (dazu auch: Hanich 2010ob) Dimensionen des Filmgenusses be-
leuchtet und dariiber hinaus wichtige Differenzierungen zwischen »direct
horror«, »suggested horror«, »shock«, »dread« und »terror« einfiihrt.

10 Zum Begriff der »Bildsoziologie« vgl. Strehle (2008a: 58), dort allerdings
noch ohne nihere Bestimmung eines entsprechenden Forschungspro-
gramms; starker im Sinne des hier entwickelten Programms vgl. Strehle

(2014).

4

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

ist diese Analogie von Bild und Traum durchaus nicht neu, sondern re-
prisentiert eine ganze, geradezu klassische Stromung insbesondere, aber
nicht nur, der psychoanalytischen und psychoanalytisch beeinflussten
Filmtheorie.”” Umfassend ausbuchstabiert und systematisch entfaltet
wurde diese Analogie indessen bis heute nicht, und insbesondere die
konzeptuelle Verbindung von Bildtheorie, Psychoanalyse und Soziologie
stellt — wie die (gelungene) Verbindung von Psychoanalyse und Soziolo-
gie tiberhaupt — nach wie vor ein Desiderat der Forschung dar.** Bereits
die Ubertragbarkeit der Bild-als-Traum-Analogie auf andere Bildarten
aufSer den bewegten Bildern des Kinos ist ungeklart; dabei hatte gerade
Freud, der grofSe Traumtheoretiker des 20. Jahrhunderts, die systema-
tische Beziehung von Bild und Traum an zentraler Stelle zum Ausdruck
gebracht. Der Traum, so lautet seine Definition, ist die »Umsetzung von
Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916-1917: 182). Diese Definiti-
on macht nicht automatisch jede » Umsetzung von Gedanken in visuel-
le Bilder« sogleich zu einem echten Traum, verweist jedoch zumindest
auf eine gewisse Verwandtschaft zwischen den Traumvorgingen im In-
neren des Subjekts und den dufleren Bildern etwa der Kunst, des Spiel-
films oder der Phantasmagorien.

Wo aber Traume sind, ja bereits wo >Ideenassociationen« sind, wie He-
gel sie genannt hatte, da ist auch Unbewusstes. Darum fallen nicht nur
die inneren Bilder des Schlafs, sondern auch die 6ffentlichen Bilder der
Gesellschaft in den Untersuchungsbereich der Psychoanalyse als Wissen-
schaft vom Unbewussten. Eine Soziologie, welche die >Traumfunktion«
der gesellschaftlichen Bilder erfassen will, kann folglich nur als psycho-
analytisch fundierte Bildsoziologie sinnvoll betrieben werden. Aus ihrer
Sicht erscheinen die gesellschaftlichen Bilder als psychische Ausdrucks-
bewegungen nicht nur der einzelnen Gesellschaftsmitglieder, sondern
durch diese und ihren massenhaften Bildgebrauch hindurch zugleich als
Ausdrucksbewegungen ganzer Kollektive. Als Kulturtheorie untersucht
sie die Funktion der Bilder im makrosozialen Gesamtprozess der Gesell-
schaft, das heifst ihre Einbettung in das, was Freud die »Kulturarbeit«
(1930: 141) genannt hatte. Bilder, so wird sich zeigen, sind ein zentrales

11 Zur Film-als-Traum-Analogie in der Filmtheorie siehe die Literaturangaben
auf S. 138 f., Anm. 6.

12 Finen umfassenden Uberblick iiber die Rezeption der Psychoanalyse in der
Soziologie bietet Johann August Schiilein (2016, v. a. 123-182; kiirzer auch
2006), der — trotz einiger historischer Anniherungen etwa von Seiten der
Kritischen Theorie — einen fehlenden Austausch zwischen den beiden Dis-
ziplinen beklagt. Als grofStes Desiderat der heutigen Forschung benennt er
u.a. die Entwicklung einer umfassenden Theorie der »Gesellschaft als Ge-
samtzusammenhang der sozialen wie der psychischen Faktoren« (Schiilein
2006: 422), die nur durch Soziologie und Psychoanalyse gemeinsam zu leis-
ten sei (vgl. ebd.: 421 f.).

15

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Medium dieser Kulturarbeit und damit ein elementarer Bestandteil der
Art und Weise, wie Gesellschaften sich zu sich selbst verhalten und wie
sie im Medium geteilter Vorstellungen >tiber sich nachdenkenc.

Was >Bild-Soziologie« in diesem Zusammenhang genau meint, wird im
Kontrast zu anderen, auf den ersten Blick verwandten Ansitzen der so-
ziologischen und aufsersoziologischen Beschiftigung mit Bildern deut-
lich. Im Unterschied etwa zu den zumeist eher auf immaterielle Vorstel-
lungsbilder abzielenden Theorien des gesellschaftlichen Imagindren (vgl.
insbesondere Castoriadis 1975; dazu Abschnitt 2.2.2 dieses Buches) oder
den soziologischen Forschungen zu den >Metaphern der Gesellschaft<3
fragt meine Bildsoziologie als Soziologie der materiellen Bilder nicht
nur nach den gesellschaftlichen Vorstellungen als solchen, sondern auch
nach den materiellen Medien dieser Vorstellungen. Dabei interessiert sie
sich vor allem fur die Funktion dieser Medien im Prozess des Kollek-
tivwerdens von Vorstellungen bzw., wie es heiflen wird, im Prozess der
>Imaginationskollektivierungs (vgl. 2.2.3). Denn die Inhalte des gesell-
schaftlichen Imaginiren stehen nicht von vornherein schon als kollektive
Vorstellungen zur Verfiigung, sondern miissen in kollektive Vorstellun-
gen erst verwandelt werden — nicht allein, aber insbesondere durch ma-
terielle Bildzirkulation, das heifSt durch materielle Ausbreitung im >Bild-
raumc« der Gesellschaft.

Von kunstsoziologischen Zugiangen unterscheidet sich meine Bildso-
ziologie dadurch, dass sie sich nicht nur fur die Bilder des Kunstsystems
interessiert (vgl. jedoch 2.3.1), sondern fiir prinzipiell jedwede Art von
»dsthetischen« Bildern. Damit sind alle Bilder gemeint, die wir um ihrer
selbst willen betrachten, weil sie uns eine wie auch immer geartete >Lust
am Bild« bereiten und nicht etwa als blofSes Hilfsmittel fiir externe Zwe-
cke dienen wie Diagramme, Verkehrszeichen oder technische Baupli-
ne. Zu den dsthetischen Bildern in diesem Sinne zahlen beispielsweise
Kunstgemalde, Spielfilme, TV-Serien und Comics, aber auch Postkarten,
Urlaubsfotografien oder die >Starfotografien< in Zeitschriften, im Fern-
sehen oder im Internet.** Von soziologischem Interesse sind hierbei vor

13 Vgl hierzu u.a. Lidemann (2000), Farzin (2011), Schlechtriemen (2014a)
und Junge (2015).

14 Auch die gegenstandslosen Bilder der modernen Kunst fallen definitionsge-
mif in den Untersuchungsbereich meines Ansatzes; ebenso die Bilder der
Werbung, die zwar sehr wohl externen (namlich 6konomischen) Zwecken
dienen, diese Zwecke aber gerade dadurch verwirklichen, dass sie im Be-
trachter dsthetische Lust erzeugen. Ausgenommen sind hingegen all jene
»Zweckbilder, die uns als Bilder keine eigene Lust bereiten. Dass wir ande-
rerseits auch ein technisches Schaubild fir seine Klarheit und Eleganz be-
wundern konnen, soll damit nicht bestritten werden; dann aber betrachten
wir das Bild gerade nicht mehr als blof§ technisches, sondern als dstheti-
sches Bild. Einen Grenzfall stellen je nach Blickwinkel die Nachrichten- und

16

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

allem die populdren Bilder, also jene Objekte der kollektiven Schaulust,
denen Gesellschaften ihre gemeinsame Aufmerksamkeit widmen und fiir
die sie, wie im Fall der Kinobilder, ein hohes MafS$ an sozialen und 6ko-
nomischen Ressourcen bereitstellen.

Von mediensoziologischen Ansitzen wiederum hebt meine Bildsoziolo-
gie sich ab, sofern es ihr nicht um >die Medien< im Allgemeinen, sondern
um ein ganz bestimmtes Medium zu tun ist, und sofern sie sich nicht al-
lein fir die medientechnischen Bildapparaturen interessiert, sondern auch,
und in letzter Instanz sogar am starksten, fiir die Inhalte, die tiber diese
Apparaturen transportiert und in gesellschaftliche Zirkulation gebracht
werden. Denn es ist ihre konkrete, inhaltlich je spezifische Gestalt, die da-
fiir sorgt, dass bestimmte Bilder die gesellschaftliche Aufmerksambkeit er-
folgreich fesseln und gesellschaftlich >durchschlagen<, andere jedoch nicht.
Zwar gehort zum Erfolg der Bilder ganz zweifellos ihre Einbettung in zum
Teil hochentwickelte, effektmichtige Bildapparaturen wie das Kino (vgl.
2.3.2). Der allgemeine Blick auf solche Apparaturen allein aber vermag
den offenkundig hochst selektiven Bildkonsum der Gesellschaft nicht zu
erklaren. Dieser kann nur durch eine inhaltliche Analyse der Bilder und
ihrer psychischen >Resonanzpunkte<s hinreichend erhellt werden.

Der psychoanalytische Blick auf diese Resonanzpunkte schlieflich ist
es, der meine Bildsoziologie auch von allen bisherigen Ansitzen der so-
ziologischen Bildforschung im engeren Sinne bzw. der Visuellen Sozio-
logie unterscheidet.’® Anders als die giangigen soziologischen Ansitze

Reportagebilder dar: Einerseits sind sie Mittel zum Zweck der sachlichen
Informationsvermittlung und werden oft beilaufig und ohne signifikanten
Lustgewinn konsumiert; andererseits werden auch sie aus einer Vielzahl ver-
fiigbarer Fotografien nach dsthetischen Kriterien wie z.B. kompositorischer
Gelungenheit ausgewihlt (vgl. Grittmann 2007: 44—48).

15 Ich komme auf diesen zentralen Begriff im Kontext meines >Resonanzmodells
der Kunst« (und der Unterhaltung) in Abschnitt 3.2.1 ausfihrlich zurtick.

16 Wichtige Arbeiten aus diesem Feld sind u.a. die allgemeinen Grundlegun-
gen einer »>Visuellen Soziologie« durch Elizabeth Chaplin (1994), Douglas
Harper (2012) und Luc Pauwels (2015); die Visuelle Wissenssoziologie von
Jurgen Raab (2008), die sich den Bildpraktiken subkultureller »Sehgemein-
schaften« widmet; die ethnografisch und praxistheoretisch angelegte (gleich-
wohl auf medizinische Bilder beschrinkte) Untersuchung Doing Images von
Regula Burri (2008); die am Vorbild der Objektiven Hermeneutik orientier-
te, v.a. als Methodologie der Bildinterpretation konzipierte Sozialtheorie des
Bildes von Roswitha Breckner (2010); das Plidoyer fiir eine Sichtbare So-
ziologie, also den Einsatz von Visualisierungen in der soziologischen Wis-
sensproduktion und -darstellung, von Gerald Beck (2013); die vorrangig an
soziologischen Metaphern orientierte, aber auch bildtheoretisch begriindete
Untersuchung der Bilder des Sozialen von Tobias Schlechtriemen (2014a);
sowie zuletzt der Sammelband zum Bild als soziologisches Problem von

17

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

denkt sie das Bild vom Phinomen des Unbewussten aus, wie Freud und
seine Nachfolger es beschreiben. Als Schlisselkonzept fungiert in diesem
Zusammenhang die psychoanalytische Theorie des Traums, den Freud
nicht nur als >bildliches Denken<, sondern auch als Denken des Unbe-
wussten, als sunbewusstes Denken« begreift. Der Traum, so Freud, ist der
bildliche Ausdruck unbewusster, tief verdringter Wiinsche und Angs-
te, aber auch die Wiederholung traumatischer Wirklichkeitserfahrun-
gen, die durch diese Wiederholung bearbeitet und transformiert wer-
den. Form und Inhalt bedingen einander dabei unaufloslich: Die Bilder
des Traums enthalten darum so viel Unbewusstes, weil das Unbewusste
selbst schon maflgeblich im Modus der Bildlichkeit organisiert ist. Die
reinste Form dieses unbewussten Denkens sind die visuellen Bilder des
Traums, wie sie uns Nacht fur Nacht vor dem inneren Auge erscheinen.

Auch die Traume der Gesellschaft, so wird sich zeigen, erfiillen diese
Funktion eines unbewussten Denkens. Im kollektiven Konsum ihrer Bil-
der denken Gesellschaften gleichsam wortlos tiber sich nach — bildhaft,
assoziativ und mit hohen energetischen Ladungen. Gerade die formale
Verwandtschaft von Bild und Traum begunstigt dabei, dass in diesem
wortlosen Selbstgesprach der Gesellschaft auch jene tief verdrangten Di-
mensionen des gesellschaftlichen Lebens zum Ausdruck kommen, die im
Alltag unausgesprochen unter der Oberfliche bleiben. Die Bilder parti-
zipieren nicht nur an der Form des Traums, sondern eben dadurch auch
an seinen Inhalten. In ihnen ist gesellschaftliches Unbewusstes enthalten,
wie ein weiteres Schlisselkonzept dieses Buches lauten wird (vgl. 3.2) —
hier verstanden nicht im Sinne eines tiberhistorischen Schatzes angebo-
rener Archetypen, sondern als historisch gebildetes Reservoir der »ausge-
schlossenen Moglichkeitens, die eine Gesellschaft aus ihrem 6ffentlichen
Diskurs und ihrer kollektiven Praxis verbannt, ohne sie jemals ganz aus
den Psychen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder und damit aus dem
gesellschaftlichen Ganzen, das sich aus diesen Gesellschaftsmitgliedern
zusammensetzt, loschen zu konnen.

Michael R. Miiller und Hans-Georg Soeffner (2018). An dlteren Klassikern
der soziologischen Bildforschung siehe Arnold Gehlens Studie Zeit-Bilder
(1960b); die von Pierre Bourdieu, Luc Boltanski u.a. durchgefiihrte empiri-
sche Studie zu den sozialen Gebrauchsweisen der Photographie (Bourdieu
et al. 1965); Erving Goffmans Untersuchung zu Geschlecht und Werbung
(1976); sowie die semiotisch und systemtheoretisch fundierte Arbeit von
Andreas Schelske zur kulturellen Bedeutung von Bildern (1997). An kiirze-
ren programmatischen Beitragen vgl. u.a. Miller-Doohm (1997), Maasen/
Meyerhauser/Renggli (2006), Soeffner/Raab (2004), Wulf (2006), Stiheli
(2007), Baecker (2007), Reichertz (2007), Schnettler (2007), Bohn (2012),
Bosch/Mautz (2013), Bachleitner/Weichbold (2015) und Traue/Blanc
(2018). Uberblicke iiber den soziologischen Forschungsstand zum Thema
Bilder bieten Schelske (2005), Burri (2009) und Breckner/Raab (2016).

18

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Die Bilder der Kunst und der Unterhaltung sind die Tragermedien, auf
deren sichtbaren Oberflichen diese gesellschaftlich verdrangten Inhal-
te offentlich aufgefithrt werden. Sie sind die Biihnen fiir die Wiederkehr
des Verdringten, auf denen die ausgeschlossenen Moglichkeiten wenigs-
tens imagindr verwirklicht werden diirfen, wo ihnen die Verwirklichung
im Realen verwehrt bleibt. Sie sind die kulturell bereitgestellten Kaniile,
auf denen die Phantasien des Unbewussten, wie Freud tiber die Werke
der Kunst schrieb, ihren »Riickweg aus dieser Phantasiewelt zur Reali-
tat« (Freud 1911: 22) antreten. In diesem Sinne sind sie als Instrumente
der kollektiven Auseinandersetzung von Gesellschaften mit sich selbst,
das heifSt als kollektive \Denkmedien« zu verstehen. Meine Bildsoziologie
will die psychischen Energien, die sich in diese Denkmedien eingeschrie-
ben haben, analytisch freilegen und zugleich herausarbeiten, wie sehr es
sich bei ihnen um soziale und politische Energien handelt, die uns nicht
nur etwas iiber die einzelnen Bildproduzenten und Konsumenten verra-
ten, sondern auch etwas tiber die Gesellschaft als ganze, die sich um sie
herum versammelt.

Was fur Energien das konkret sind, und was genau sie iiber die Gesell-
schaft verraten, in der sie zirkulieren, zeigt sich am Ende des Buches, das
nicht nur reine Theorie sein mochte, sondern seine theoretischen Kon-
zepte auch mit empirischem Inhalt, das heifst mit gesellschaftlichem Le-
ben und >Wirklichkeit« fiillen will. Deshalb wird im letzten Teil ein ge-
sellschaftlich besonders massenwirksames Bild bzw. eine Bildfigur, der
Superheld Batman, ausfihrlich untersucht und in seiner bislang erfolg-
reichsten Version, dem Spielfilm TaHe Dark KN1GHT (USA 2008, Regie:
Christopher Nolan), einer >soziologischen Traumdeutung« unterzogen.
Funf Einzelbild- bzw. Szenenanalysen und eine abschlieffende Gesamt-
deutung probieren die im theoretischen Teil entwickelten Ansitze ei-
ner psychoanalytisch fundierten Bildsoziologie am Gegenstand aus und
klopfen sie auf ihre soziologischen Erkenntnispotenziale ab.

Insgesamt gliedert sich dieses Buch in vier Hauptteile, die schlagwort-
artig mit vier Begriffen tiberschrieben sind: BiLp — KULTUR — TRAUM
— WirkLICHEIT. Diese Begriffe sind gleichermaflen als systematische
Konstruktion zu verstehen wie auch als Wegweiser fur die Lekture. Als
systematische Konstruktion bezeichnen sie die vier Gesichtspunkte, un-
ter denen das Phinomen der Bilder im Folgenden untersucht wird. Ers-
tens namlich werden sie als materielle Objekte betrachtet, denen eine
dingliche bzw. bildliche Eigenlogik innewohnt, die den Moglichkeits-
raum dessen, was wir mit Bildern machen konnen, ontologisch determi-
niert. Selbst der noch so freie Bildproduzent oder der noch so subver-
sive Rezipient konnen sich iiber diese ontologischen Bedingungen des
Bildes nicht einfach hinwegsetzen, sondern miissen it ihnen umgehen.
Eine Soziologie der Bilder, die ihren Gegenstand nicht >wegsoziologi-
sieren< mochte, hat darum zunichst durchaus unsoziologisch von jener

19

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Ontologie des Bildes auszugehen, die die Grundlage bildet fiir alles, was
wir mit Bildern tiberhaupt machen konnen.

Erst im Anschluss daran konnen die Bilder dann zweitens als soziale
Objekte analysiert werden, mit denen Subjekte auf der Grundlage die-
ser Ontologie tatsiachlich etwas machen und mit denen sie Kulturarbeit
bzw., wie es auch heifSen wird, >Verbildlichungsarbeit«< betreiben. Bilder
sind Teil des >kulturellen Wohnraums¢, in dem Gesellschaften sich ein-
richten und mit dessen Hilfe sie ihr Verhaltnis zur Welt und zu sich selbst
organisieren. Die gesellschaftliche Funktion der Bilder kann darum nur
durch eine kulturtheoretische Einbettung, also eine Verortung der Bilder
im Gesamtgefiuige der Kultur, sinnvoll begriffen werden.

Drittens werden die Bilder in ihrer Eigenschaft als materialisierte
Traume bzw. Tagtraume untersucht, das heif3t als psychische Ausdrucks-
medien, in denen sich unbewusste psychische Inhalte und Konflikte nie-
derschlagen. Diese psychischen Niederschlige in den Bildern, so wird
sich zeigen, sind ein konstitutiver Bestandteil ihrer Gesellschaftlichkeit:
Gerade die Offenheit der Bilder fur Unbewusstes macht sie fur das Pub-
likum attraktiv und lasst sie als intersubjektive Resonanzraumec fiir die
Entstehung von Sehgemeinschaften fungieren.

Und viertens schliefSlich werden die Bilder als Bilder von der Wirk-
lichkeit betrachtet, die immer auch Bilder iz der Wirklichkeit sind, tiber
die sie uns einerseits etwas verraten, an der sie andererseits aber auch
aktiv teilhaben und die sie durch ihre >Arbeit am Imaginaren< mitgestal-
ten. Der Begriff der Wirklichkeit ist dabei in einem zweifachen Sinne
zu verstehen: einerseits als die reale Bildpraxis einer konkreten Gesell-
schaft im Sinne ihrer materiellen Bildzirkulation, die an einem empiri-
schen Beispiel exemplarisch untersucht wird; andererseits aber auch als
Wirklichkeitshintergrund dessen, worauf die gesellschaftlich zirkulieren-
den Bilder als Teil der Kultur- bzw. Verbildlichungsarbeit reagieren und
>antwortenc. Erst die Zusammenschau dieser vier Gesichtspunkte ergibt
meiner Meinung nach ein rundes Bild dessen, was Bilder fiir Gesellschaf-
ten bedeuten und wie Gesellschaften in Bildern uiber sich selbst nachden-
ken bzw. wie sie in ihren Bildern von sich traumen.

Als Wegweiser fur die Lektiire geben die vier Begriffe zugleich die kon-
krete Gliederung des Buches an. Zuerst wird das Phinomen des BILDES
in seiner Eigenlogik beleuchtet (Teil 1), indem drei Traditionslinien bzw.
Denkrichtungen der Bildtheorie nachgezeichnet werden: die Reprdisen-
tationstheorie des Bildes (Kapitel 1.1), die in Gestalt der platonischen
Mimesistheorie (Abschnitt 1.1.1) sowie in Gestalt der modernen Semio-
tik bei Charles S. Peirce, Klaus Sachs-Hombach und anderen Autoren
(1.1.2) behandelt wird; die Prisenztheorie des Bildes (1.2) im Umfeld
phianomenologischer Bildtheorien mit Vertretern wie Edmund Husserl
und Lambert Wiesing (1.2.1) sowie Max Imdahl und Gottfried Boehm
(1.2.2); und schliefSlich die Wirkungstheorie des Bildes (1.3), die auf die

20

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

asthetische Grundstimmung des Bildersehens sowie, mit Jean Baudril-
lard, auf die >Entfiihrungskraft< der Bilder abhebt (1.3.1), aber auch auf
die affektiven und emotionalen Bildwirkungen, mit denen die Bilder auf
uns einwirken und bestimmte Reaktionen in uns hervorrufen (1.3.2).
Der zweite Teil fragt nach der Funktion der Bilder im allgemeinen Pro-
zess der KULTUR. Auch hier stehen drei Aspekte im Vordergrund: Das
erste Kapitel rekonstruiert Kultur mit einem von Freud geprigten Begriff
als Kulturarbeit (2.1), das heifSt als Ordnungs- und Problemlosungstatig-
keit bzw. als >Antwort« auf die Herausforderungen einer zu bearbeiten-
den Wirklichkeit (2.1.1); in diesem Zusammenhang wird der Begriff des
>Kulturmechanismus« eingeftihrt, mit dem sich die Steigerungsdynami-
ken des Kulturprozesses beschreiben lassen (2.1.2). Das zweite Kapitel
widmet sich einer Sonderform der Kulturarbeit, der Verbildlichungsar-
beit (2.2), die im Anschluss an Ernst Cassirers >Philosophie der sym-
bolischen Formen« als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck sowie
im Anschluss an Arnold Gehlen als >AufSenweltstabilisierung« begriffen
wird (2.2.1). Mit Cornelius Castoriadis wird eine Verbindung zwischen
der Verbildlichungsarbeit und dem >gesellschaftlichen Imaginaren«< her-
gestellt (2.2.2), in kritischer Erganzung zu Castoriadis aber auch die ma-
terielle Dimension dieses gesellschaftlichen Imaginaren und seinen Pro-
zesscharakter als >Imaginationskollektivierung« herausgearbeitet (2.2.3).
Das dritte Kapitel schliefSlich widmet sich all jenen Bildern, die in der
Ordnungsfunktion der Kulturarbeit nicht aufgehen und stattdessen als
Spiel und damit als Gegeninstanz zum gesellschaftlichen Alltag zu ver-
stehen sind (2.3). Hierfiir wird einerseits auf Niklas Luhmanns Analy-
sen der Kunst und der massenmedialen Unterhaltung zuriickgegriffen
(2.3.1), andererseits auf die >Spieltheorie der Kultur« bei Roger Caillois
sowie die Analysen zur >Kultur als Einspruch« bei Dirk Baecker (2.3.2).
Der dritte Teil etabliert die Analogie von Bild und TRAUM und damit
die Zentralthese des Buches. Im Anschluss an Freud erscheint der Traum
dabei als Schlaf der Vernunft, der uns Nacht fiir Nacht an einen ande-
ren Schauplatz entfiuhrt und uns in die Welt des Unbewussten eintauchen
lasst (3.1). Das mit Freuds Traumtheorie verbundene Konzept der >psy-
chischen Transformation der Bilder< wird zuerst im Rekurs auf Freuds
Traumdeutung (3.1.1 bis 3.1.2) und dann am Beispiel des >Wolfstraums«
(3.1.3) ausfihrlich erlautert. Das zweite Kapitel verlegt den Schauplatz
der Traume dann vom nachtlichen Schlaf auf die Tagtraume der Kunst
und der Unterhaltung, an deren Beispiel das zuvor entwickelte Konzept
der Imaginationskollektivierung zu einer Theorie der Kollektivierung der
Traume (3.2) ausgebaut wird, die dem gesamten Buch den Titel gibt.
Der Schwerpunkt liegt hierbei auf der Rezeptionsseite der Kunst als ei-
nes intersubjektiv geteilten Tagtraums, in dessen Zuge die vom Kiinst-
ler produzierten und gesellschaftlich verbreiteten Bilder fiir den Betrach-
ter als >Resonanzraume« des Unbewussten fungieren (3.2.1). Der zweite

21

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG

Abschnitt dieses Kapitels widmet sich dem Zusammenspiel von >Kunst-
form«< und >Sozialform« der Bilder und fihrt die Begriffe des >bildlichen
Unbewussten« sowie des >psychosozialen Arrangements« ein (3.2.2). Im
dritten Kapitel werden die so gewonnenen Einsichten schlieflich in eine
Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten tiberfithrt (3.3). Der erste
Abschnitt dient der Klarung und Bestimmung dieses voraussetzungsvol-
len Begriffs im Anschluss an Autoren wie Erich Fromm, Georges Deve-
reux, Mario Erdheim und andere (3.3.1). Der zweite Abschnitt zeigt, wie
Bilder in diesem Prozess als offentliche Buithnen fur die gesellschaftliche
Wiederkehr des Verdrangten dienen konnen, und fihrt den von Claude
Lévi-Strauss und Fredric Jameson gepragten Begriff der »imaginaren Lo-
sung« ein, an welchem sich sowohl die stabilisierende Funktion der Bil-
der als gesellschaftlicher >Kitt« wie auch ihre utopische Funktion als ge-
sellschaftliche >Explosivkraft< aufzeigen lassen (3.3.2).

Der vierte Teil schliefSlich wendet sich der WIRKLICHKEIT zu, also der
real existierenden Bildproduktion einer Gesellschaft, die am Beispiel des
Spielfilms THE DARK KNIGHT ausfiihrlich untersucht wird. Das erste Ka-
pitel fithrt zunachst in die Hintergriinde des >Batman-Universums« ein,
in das der Spielfilm eingebettet ist (4.1). Es rekonstruiert in groben Zi-
gen die Entstehungsgeschichte dieses Universums und seiner Hauptfigur
(4.1.1), um dann den Spielfilm in diesem Universum zu verorten (4.1.2).
Das zweite Kapitel widmet sich dem Film selbst in Einzelbildanalysen,
die sich auf finf besonders paradigmatische Bilder bzw. Szenen konzen-
trieren (4.2). Dazu zahlen: das Filmplakat, das die Zuschauer ins Kino
locken soll (4.2.1), die »Hochhausszene« als besonders symboltrachtige
Darstellung der Hauptfigur Batman (4.2.2), die »Geldverbrennungssze-
ne¢, die Batmans Gegenspieler, den Joker, nicht minder symboltrachtig
portritiert (4.2.3), die >Schiffsszene« als dramatischer Hohepunkt des
Films, in der die Bevolkerungsmassen als politisches Subjekt die Biithne
des Films betreten (4.2.4), sowie zuletzt das Finale des Films, mit dessen
Bildern der Film ausklingt und das als >filmische Traumarbeit« entziffert
wird (4.2.5). Eine soziologische Gesamtdeutung des Films fuhrt die Fai-
den der Einzelbildanalysen zusammen und fragt nach dem Verhaltnis
von Wunsch und Wirklichkeit, das heifdt nach der Funktion des Traums
fiir die Gesellschaft, die ihn traumt (4.3).

Das abschlieSende Fazit bringt die gewonnenen Erkenntnisse auf den
Punkt, indem es die Funktion der Bilder als >unbewusste Denkmedien«
der Gesellschaft herausarbeitet. Im gemeinsamen Konsum ihrer Bilder,
so zeigt es sich am Ende, denken Gesellschaften gleichsam unwissent-
lich tiber sich selbst nach. Sie fiihren ein wortloses Selbstgesprach, ohne
zu wissen, wortiber sie eigentlich sprechen; sie triumen, ohne zu wissen,
wovon. Auch darum bedarf es der >soziologischen Traumdeutung<« — um
Licht ins Dunkel der Bilder zu bringen.

22

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Bild

Wias ist ein Bild? Schon mit dieser einfachen Frage, die der Kunsthistori-
ker Gottfried Boehm (1994c¢) einem einschliagigen Sammelband als Titel
vorangestellt hat, beginnen die Probleme jeder Bildtheorie. Prazise Defi-
nitionen namlich, was unter Begriffen wie >Bild<, rimage« oder >picture<
genau zu verstehen ist, sind tiberraschend rar gesit. Gerade die Kunst-
geschichte, die es seit jeher mit Bildern und dem Sprechen tiiber sie zu
tun hat, schenkte der »Bilderfrage« (Boehm 1994a) lange Zeit nur we-
nig Aufmerksamkeit. So konstatiert der amerikanische Kunsthistoriker
James Elkins noch im Jahr 2011, also tiber fiinfzehn Jahre nach dem von
Boehm (1994b: 13) ausgerufenen »iconic turn«':

»Words such as >image,« >picture,« and Bild work in art historical dis-
course as placeholders: we do not put much pressure on them, we don’t
expect them to carry much of the argument.« (Elkins 2o011: 15)

Schon die Frage, was mit dem Wort iiberhaupt gemeint sein soll, ist
nicht immer eindeutig zu beantworten.* Bilder konnen stille oder beweg-
te Bilder sein, Kunstgemalde, Fotografien oder Kinobilder, sie konnen ge-
genstandlich oder ungegenstindlich sein, flichig oder dreidimensional.’
Im alltaglichen Sprachgebrauch existieren aufSerdem noch >natiirliche

1 Ebenfalls im Umlauf sind verwandte Schlagworter wie » pictorial turn« (Mit-
chell 1992), »imagic turn« (Fellmann 1995, erstmals 1991) oder auch »vi-
sual turn« (Roeck 2003); zur Einordnung des »iconic turn«< in den >cultural
turnc« der letzten Jahrzehnte vgl. Bachmann-Medick (2006). Zur Einfithrung
in die mit dem >iconic turn< einhergehende, noch relativ junge Forschungs-
richtung der interdisziplindren >Bildwissenschaft< siche Brandt (1999), Boh-
me (1999), Belting (2001), Sachs-Hombach (2003), Huber (2004a), Schulz
(2005), Pichler/Ubl (201 4) sowie die Sammelbinde von Maar/Burda (2004),
Sachs-Hombach (2005) und Belting (2007a).

2 Finen thematisch denkbar weit gespannten Uberblick iiber die Verwen-
dungsweisen des Wortes bietet W. J. T. Mitchell (1994: 15-77). Grundle-
gend zur Geschichte des Bildbegriffs vgl. den Eintrag im Worterbuch As-
thetische Grundbegriffe von Oliver R. Scholz (2000), zur Etymologie auch
Bauch (1960) und Panagl (2001).

3 Die Spannbreite des Wortes wird deutlich, wenn man seine zahlreichen
Komposita miteinbezieht: »>Bild< hat als Wort mancherlei Bedeutungen an-
genommen. Die heute gebrauchlichste bezieht sich auf ein Werk der Male-
rei oder seinen Ersatz. Die urspriingliche spricht aus vielen Zusammenset-
zungen: Bildhauer, Bildschnitzer, Bildwerk, Bildnerei, Standbild, Bildsaule,
Bildstock, Reiterbild, Gotterbild, Gotzenbild. Im Niederldndischen, das aus
einer deutschen Mundart zur Selbstindigkeit erwachsen ist, hat >beeld< noch

23

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Bilder< wie Spiegelbilder und Wolkenbilder, obgleich dieser Sprachge-
brauch nicht von allen Bildtheoretikern geteilt wird (vgl. etwa Hyman
1998).

Unklar ist tiberdies der Status der inneren bzw. mentalen Bilder in
den Imaginationen der Phantasie und der nichtlichen Traume. Sie sind
die am schwersten greifbare Form der Bilder, weil sie nur im Kopf des
Einzelnen stattfinden, in den wir nicht hineinschauen konnen. Das gilt
erst recht fur die mentalen Wahrnehmungsbilder, also jene ephemeren,
flichtigen Eindriicke des Auges beim Sehen der physischen Welt, die im
Gedachtnis als Erinnerungsbilder abgespeichert (oder vergessen) wer-
den.# Solche inneren, fliicchtigen Bilder auf dieselbe Weise zum Gegen-
stand der Bildtheorie zu machen wie die dufSeren, materiellen Bilder,
wire wohl eine Uberdehnung des Bildbegriffs, die ihn iibermifig weit
und unscharf werden liefe; zu viel unterscheidet die beiden Phinome-
ne voneinander. Darum macht es Sinn, unter >Bildern< im Folgenden zu-
nachst die dufSeren, materiellen Dinge zu verstehen, an die wir idealty-
pisch denken, wenn wir von Bildern sprechen, wie sie beispielsweise an
der Wand hiangen, aber auch auf einem Computerbildschirm oder einer
Kinoleinwand zu sehen sind.

Und dennoch lassen sich die inneren Bilder auch aus einer Theorie
der dufseren Bilder nicht einfach ausgrenzen. Dagegen spricht die enge
Wechselwirkung, die sie miteinander unterhalten. Nicht nur wird eine
Vielzahl dufSerer Bilder nach dem >Vor-Bild« innerer Vorstellungen ange-
fertigt; selbst der Fotograf, der einen Teil seiner Bildproduktion an den
Fotoapparat delegiert, hat zumeist noch eine wenigstens vage Vorstel-
lung seines Bildmotivs vor Augen — oder sein Wahrnehmungsbild im Su-
cher —, bevor er auf den Ausloser driickt. Entscheidender ist, dass gerade
die dufSeren Bilder sich wieder in innere Bilder zuriickverwandeln, so-
bald sie visuell wahrgenommen werden. Der Kunsthistoriker und Bild-
wissenschaftler Hans Belting spricht in diesem Sinne von einem »Me-
dientausch« (Belting 2007b: 52) zwischen dufleren und inneren Bildern.
In seiner Bild-Anthropologie (2001) fihrt er aus:

»Es lduft auf einen Akt der Metamorphose hinaus, wenn sich die gesehe-
nen in erinnerte Bilder verwandeln, die fortan in unserem personlichen

die alte (im Hochdeutschen bis ins 17. Jahrhundert bestehende) Bedeutung:
Bildwerk in stofflich greifbarer Gestalt, heute >Plastik< oder >Skulptur<.«
(Bauch 1960: 275).

4 Zum Themenkomplex der mentalen Bilder — sowohl im Sinne innerer Phan-
tasiebilder als auch von Wahrnehmungseindriicken der dufleren Welt (ein-
schlieSlich der dufSeren Bilder) — vgl. Rehkdamper (1991), Fellmann (1995),
Huber (2004a: 89—97, 2004b) und Singer (2004) sowie die Beitrige in
Sachs-Hombach (1995), Rehkdmper/Sachs-Hombach (1998) und Hiippauf/
Wulf (2006).

24

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Bildspeicher einen neuen Ort finden. Wir entkorperlichen in einem ers-
ten Akt die dufSeren Bilder, die wir >zu Gesicht bekommen<, um sie in ei-
nem zweiten Akt neu zu verkorpern: es findet ein Tausch zwischen ihrem
Tragermedium und unserem Korper statt, der seinerseits ein naturliches
Medium bildet.« (Belting 2001: 21)

Uberall dort, wo es nicht allein um die Bilder als solche geht, sondern
auch um ihren >Gebrauchs, das heifst ihre praktische Produktion einer-
seits und ihre visuelle Rezeption andererseits, konnen wir die dufseren
Bilder also nicht einfach von den inneren Vorstellungen abkoppeln, aus
denen sie hervorgehen und in die sie sich wieder zurtickverwandeln. Zu-
mindest aus soziologischer Sicht blieben die Bilder unverstanden, wiir-
de man nicht wenigstens versuchen, sie zu den inneren Bildern in Be-
ziehung zu setzen, mit denen sie so innig verwoben sind. Im weiteren
Verlauf dieses Buches wird es vor allem die Psychoanalyse sein, die die-
se Innenseite der Bilder und ihre Wechselbeziehung mit den dufSeren Bil-
dern beleuchtet (vgl. Teil 3).

Fiir die bildtheoretische Grundlegung soll es aber tatsachlich zunachst
nur um die dufleren Bilder gehen. Auf sie sind die klassischen und auch
die neueren Bildtheorien gemiinzt, und an ihnen wurden die grundlegen-
den Denkmodelle entwickelt, mit denen die >Bilderfrage< in der abend-
landischen Geschichte in immer neuen Anlaufen zu klaren versucht wur-
de. In den gegenwirtigen bildtheoretischen Debatten stehen sich dabei
vor allem zwei grundlegende Ansichten iiber das Bild gegentiber: die Re-
prasentationstheorie (1.1) und die Prdsenztheorie des Bildes (1.2). Zur
Reprisentationstheorie gehoren die platonische Theorie des Bildes als
Mimesis bzw. Nachahmung, die von der Antike bis zum 19. Jahrhundert
das beherrschende Paradigma der Bildreflexion darstellte (1.1.1), aber
auch die semiotischen Theorien, die heute an die Stelle des Mimesispa-
radigmas getreten sind (1.1.2). Die Prisenztheorie des Bildes ist jiinge-
ren Datums und wird von phinomenologisch beeinflussten Autoren wie
Lambert Wiesing, Max Imdahl und Gottfried Boehm vertreten. Sie in-
teressiert sich weniger fiir die Zeichenhaftigkeit des Bildes als vielmehr
fuir seine bildliche Eigenprasenz (1.2.1) und die Beziehungen der Bild-
objekte untereinander, aus denen die kompositorische Spannung bzw.
die >ikonische Differenz« der Bilder resultiert, aber auch allgemein das
»>Nur-Bildmogliche« im Sinne dessen, was nicht durch andere Medien er-
setzbar ist (1.2.2).

Eine weitere Moglichkeit, das Phinomen der Bilder zu denken, wird
im dritten Kapitel entwickelt. Die Wirkungstheorie des Bildes lenkt den
Blick auf das Subjekt des Bildersehens und auf die subjektive Erfahrung,
die es am Bild macht (1.3). Diese Wirkung des Bildes auf das Subjekt
wird in zwei Richtungen ausbuchstabiert. Einerseits geht es um die ver-
fithrerische >Sogwirkung« des Bildes, mit der es uns in seine eigene Welt

25

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

hineinzieht und in diesem Sinne aus der Wirklichkeit >entfiihrt< (1.3.1);
andererseits geht es um die >Schlagwirkung« des Bildes, das uns zu af-
fektiven und emotionalen Reaktionen verfiihrt, uns erregt und begeis-
tert, aber auch konfrontiert und abstoft (1.3.2). Bilder, so zeigt sich an
diesen beiden Wirkungsrichtungen, sind mehr als blofSe Zeichen, wie die
Semiotiker sie verstehen, aber auch mehr als lediglich visuelle Prasenzen,
wie die Phdanomenologie sie beschreibt. Sie machen etwas mit uns: Einem
Traum gleich ziehen sie uns in fremde Welten hinfort, wirken aber auch
aus dieser fremden Welt heraus auf unsere eigene Welt zuriick.

1.1 Die Reprisentationstheorie des Bildes

1.1.1 Bild und Wirklichkeit: Die antike Mimesistheorie

Seit es Menschen gibt, ahmen sie Dinge nach. Ganz offenkundig gehort
der Nachahmungsdrang zur anthropologischen Grundausstattung des
Menschen. Das bezeugen bereits die prahistorischen Hohlenbilder (Abb.
2), die zu den iltesten erhaltenen Bildwerken der Menschheit uberhaupt
zdhlen.s In ihnen ahmt der Mensch die Gestalt der grofSen Tiere nach, de-
nen er begegnet und mit denen er interagiert. Vielleicht steht der Nach-
ahmungsdrang uberhaupt am Ursprung der Bilder, ist ihre erste und
stiarkste, wenn auch nicht ihre einzige Motivation.® Es verwundert dar-
um nicht, wenn auch die ilteste tiberlieferte Bildtheorie sich den Bildern
uber den Begriff der Nachahmung, der Mimesis, zu nahern versucht.
Die Nachahmung lisst sich als >bildtypische< Sonderform dessen be-
greifen, was allgemeiner im Begriff der Reprdsentation gefasst werden
kann. Als Nachahmungen sind Bilder Reprisentationen, also »>Wie-
der-Vergegenwairtigungen« von etwas, das ihnen logisch vorausgeht.” Bil-
der als Reprasentationen zu denken, heifst demnach, sie von ihrem Bezug

s Fiir einen Uberblick iiber die prihistorische Hohlenmalerei und die
wechselvolle Deutung ihrer bis heute ritselhaften Erzeugnisse vgl. Bahn
(1988/2016), Lorblanchet (1995/2000), Lewis-Williams (2002) und Rosen-
gren (2012); letzterer mit einem — allerdings wenig iiberzeugenden — Pli-
doyer gegen den »mimetic curse in cave-art studies« (ebd.: 9—11). Spezifisch
bildtheoretische Uberlegungen zur prihistorischen Kunst finden sich auch
bei Le Tensorer (2001).

6  Die Frage, ob der Ursprung der Bilder in der Nachahmung oder nicht viel-
mehr in der Abstraktion zu suchen ist, wurde durchaus kontrovers disku-
tiert — vgl. die beiden gegensitzlichen Positionen bei Arnold Hauser (1953:
1-8; 1974: 6, 11) und André Leroi-Gourhan (1964-1965: 237-241).

7  Zur Etymologie des Reprisentationsbegriffs vgl. Hofmann (1974: 38—
47); zur vielschichtigen Verwendung des Begriffs im dsthetischen Diskurs

26

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

PN 5{‘ ,i ¥, ot ,,:\, B
Abb. 2: Panneau der Pferde, ca. 29-35 ooo v. Chr. (zur Datierung vgl. Quiles et
al. 2016). Holzkohle auf Felswand. Héhle von Chauvet bei Vallon-Pont-d’Arc,
Ardeche, Frankreich.

auf die auflerbildliche Wirklichkeit her zu denken. So ritselhaft die Hoh-
lenbilder der grofsen Tiere uns beispielsweise sein mogen, so zweifellos
steht doch fest, dass sie etwas mit den wirklichen Tieren aufSerhalb der
Hohlen zu tun haben miussen, denen sie so offensichtlich nachempfun-
den sind. Als was auch immer sie gemeint gewesen sein mogen, auf ei-
ner elementaren Ebene sind sie Nachahmungen — das heifdt Produkte
dessen, was in der Antike als Mimesis bezeichnet und philosophisch dis-
kutiert wurde.

Der zusammen mit Aristoteles wichtigste Vertreter der antiken Mi-
mesistheorie ist der griechische Philosoph Platon. Wesentlich starker als
Aristoteles stellt Platon dabei die Bilderfrage als solche und reflektiert
systematisch tiber den ontologischen Status des Bildes. Im Dialog Sophis-
tes etwa wirft er die fundamentale Definitionsfrage auf, »was wir denn

vgl. Werber (2003); auch auf andere Diskursbereiche bezogen vgl. Behn-
ke (1992).

27

18.01.2026, 11:50:24. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

uberhaupt unter einem Bild meinen« (Soph. 239d). Als Anwort zahlt er
zunichst einige empirische Beispiele dafiir auf, welche Phinomene un-
ter die Gattung der Bilder zu rechnen seien: »die Bilder im Wasser und in
den Spiegeln, und dann die gemalten und die geformten und was fiir an-
dere es noch gibt« (Soph. 239d, vgl. Pol. 509e~510a). AnschliefSend wird
das Bild philosophisch bestimmt als das » Allgemeine in dem allen, was
du eben, da du von vielen sprachst, mit einerz Namen bezeichnen woll-
test, indem du zu allem >Bild< sagtest, was doch eins ist« (Soph. 240a).

Dieses eine » Allgemeine«, das alle aufgezihlten Bildphdnomene fiir Pla-
ton gemeinsam haben, ist die Mimesis. Die Bedeutung dieses Schliisselbe-
griffs der antiken Asthetik allerdings ist gar nicht so leicht zu bestimmen.
Das griechische Wort mimesis (laut Worterbuch: » r. Nachgeahmtes, Ab-
bild; 2. Nachahmung, Darstellung«) stammt von dem Verb mimeisthai ab
(vgl. Kardaun 1993: 20 f.), das bereits beim Mythendichter Pindar auf-
taucht, wo es die Nachahmung von Tieren durch einen Schauspieler be-
zeichnet, aber auch musikalische Ausdrucksformen, etwa den auf einem
Instrument gespielten Ton, der in einem Schauspiel das Sterben einer Figur
»begleitet« (vgl. Halliwell 2002: 19). Obgleich sich als géingige Ubersetzung
des Wortes im Deutschen die »Nachahmung:« eingebiirgert hat — so etwa
in der einflussreichen Ubersetzung durch Friedrich Schleiermacher® —, ist
umstritten, ob sich eine einzige Grundbedeutung von mimesis tiberhaupt
angeben lasst. Hermann Koller (1954: 119) etwa gibt zwei verschiedene
Grundbedeutungen an — »Nachahmung« und »Darstellung« —, wobei er
den urspriinglichen Sinn des Wortes vor allem im kultischen Tanz, also in
der Darstellung, verortet. Maria Kardaun arbeitet als »einheitliche Bedeu-
tung« des Begriffs bei Platon die »bildhafte Darstellung« (Kardaun 1993:
66) heraus und behauptet, dessen Wortgebrauch fiige sich »reibungslos
in den normalen griechischen Wortgebrauch der vorplatonischen und der
nachplatonischen Literatur« (ebd.). Andere Autoren hingegen sind vor-
sichtiger (vgl. Moraux 1955: 8 f.) und fiihren bereits fiir den vorplatoni-
schen Sprachgebrauch nicht weniger als fiinf Bedeutungen an:

»first, visual resemblance (including figurative works of art); second, be-
havioral emulation/imitation; third, impersonation, including dramatic
enactment; fourth, vocal or musical production of significant or expres-
sive structures of sound; fifth, metaphysical conformity, as in the Pytha-
gorean belief, reported by Aristotle, that the material world is a mimesis
of the immaterial domain of numbers« (Halliwell 2002: 15).

Allen Bedeutungsfacetten gemeinsam ist gleichwohl der Rekurs auf das
Phinomen der Abnlichkeit, die ja auch in der gingigen Ubersetzungen

8  Eine Ubersicht iiber die gingigen Ubersetzungen, auch in anderen Sprachen,
findet sich bei Kardaun (1993: 10-18); im Englischen wird mimesis zumeist
mit »imitation« Gbersetzt (vgl. ebd.: T1-15).

28

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

als >Nachahmung« der Sache nach mitschwingt: Wer etwas nachahmt,
und sei es im Tanz, wiederholt das Nachgeahmte durch etwas dem Nach-
geahmten méoglichst Ahnliches. Am wenigsten evident erscheint dies auf
den ersten Blick fir die Musik, umso deutlicher ist der Zusammenhang
jedoch in den darstellenden Kiinsten wie etwa im Schauspiel, bei dem,
so Platon in der Politeia, »irgendeiner eine Rede vortrigt, als wire er ein
anderer«, indem er »seinen Vortrag jedesmal so sehr als moglich dem
nachbildet [im Original: mimeisthai], von dem er vorher ankiindigt, dass
er reden werde« (Pol. 393¢).

Im Sophistes bestimmt Platon auch das Bild auf diese Weise tiber das
Moment der Ahnlichkeit: Fin Bild ist »das einem Wahren dhnlich ge-
machte Andere solche« (Soph. 240a). Das in diesem Satz verwendete Ta-
tigkeitswort aphomoion, »ahnlich machen«, betont dabei ein entschei-
dendes Moment: Mimesis ist ein Machen, eine Tatigkeit, eine techné
—und zwar die Technik der Herstellung von Ahnlichkeit.” Wenn etwas
ein Bild von mir ist, dann darum, weil der Maler es mir ahnlich gemacht
und meine Zuge mit Hinden und Werkzeug aktiv und intentional auf
das Bild ubertragen hat.'® Darin liegt zugleich der Grund, warum nicht
jedes Ding, das einem anderen dhnelt, bereits ein Bild ist. Zwei Hithner-
eier bilden einander ebenso wenig ab wie zwei Zwillingsbruider. Sie ah-
neln sich zwar, wurden einander jedoch nicht in einem Akt der Nachah-
mung dhnlich gemacht. Insofern fihrt Platons eigener Verweis auf »die
Bilder im Wasser und in den Spiegeln« eigentlich in die Irre, denn hier
fehlt die Tatigkeit der Mimesis im engeren Sinne bzw. sie wird der Na-
tur selbst zugeschlagen.

Mimesis ist also eine herstellende Tatigkeit, andererseits aber ist sie wie-
derum keine komplette Neuschaffung des Nachgeahmten, keine gleich-
wertige zweite Schopfung. Das Bild, so betont Platon im Kratylos, ist kei-
ne vollstindige Verdopplung, keine identische Kopie des Abgebildeten.
»Oder merkst du nicht«, heifSt es dort, »wieviel den Bildern daran fehlt,
dasselbe zu haben wie das, dessen Bilder sie sind?« (Krat. 432b) Denn sie
ahmen stets nur bestimmte Aspekte des Originals nach, andere hingegen
lassen sie weg. So sind die Bilder fiir Platon grundsatzlich weniger als das,
was sie darstellen — ein defizitires »Seinsderivat«, wie Hans Blumenberg
(1957: 27) zu Platons Bildauffassung einmal geschrieben hat. Was ihnen
am meisten fehlt, ist der Korper, also die Substanz, das >Sein< dessen, was
sie abbilden. Darum kann Platon an anderer Stelle auch sagen, das Bild

9  Zum Aspekt der techné in der platonischen Mimesistheorie vgl. Janaway
(1995: 36—57); fiir einen graphischen Uberblick iiber Platons Unterteilungen
der techné als Grundbegriff mit zahlreichen Unterbegriffen vgl. ebd.: 172.

10 Vgl. hierzu auch Wiesing (2005: 131), der das Merkmal der »Intention« fiir
die platonische Mimesistheorie hervorhebt: »Nachahmungen sind bewuf3t
um der Ahnlichkeit willen hergestellte Artefakte. «

29

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

sei eine » Verflechtung«, bei der »das Nichtseiende mit dem Seienden ver-
flochten« (Soph. 240b) ist. Denn das Bild ist nicht wirklich das, was es
abbildet, es ist »[k]eineswegs doch ein Wahres, sondern ein Scheinbares«
(ebd.). Gleichwohl, so reflektiert Platon die eigentiimliche >Zwitterhaf-
tigkeit« (vgl. Bohme 1999: 27) des Bildes, die er selbst »ganz ungereimt«
(Soph. 240b) findet, ist das Bild wiederum auch nicht nichts: » Aber es ist
ja doch irgendwie«, denn immerhin ein »Bild ist es doch wirklich« (ebd.).

Ahnlichkeit, so lasst sich dieser >ungereimte« Status des Bildes logisch
auflésen, bedeutet nicht vollkommene Ubereinstimmung. Die Relation
zwischen dem Bild und dem Abgebildeten ist eine beschrankte » Teilha-
be-Relation« (Bohme 1999: 17, Mouroutsou 2010: 40—42), eine nur
»partielle Identitiat« (Wiesing 2005: 57). Wire sie mehr, so ginge die
spezifisch bildhafte Relation und damit das »Bildsein« (Bohme 1999:
20) des Bildes verloren: Ahnlichkeit ohne Differenz wire nicht Ahnlich-
keit, sondern Identitit, also kein Bild mehr, sondern eine Reproduktion.
Bilder sind aus anderem Holz geschnitzt als das, was sie abbilden. Zwi-
schen Bildobjekt und Realobjekt, Abbild und Abgebildetem, Bild und
Wirklichkeit klafft ein ontologischer Graben: Das Bild besitzt ein an-
deres »Sein« als die gewohnlichen Dinge, es ist ein »Scheinbares«, wie
Platon es nennt. Dieser Schein ist jedoch wiederum nicht mit einem tat-
sachlichen Nichtsein zu verwechseln, denn auch das Bild hat ein Sein,
nur eben ein anderes als die Dinge der physischen Welt.

Trotz des ontologischen Grabens stehen sich die beiden Welten fiir
Platon nicht beziehungslos gegeniiber. Die Briicke iiber den Graben wird
durch die Abnlichkeit geschlagen, die als Gemeinsames zwischen den
beiden Seinsformen vermittelt. Bildsein heifst im Kontext der Mimesis-
theorie, dass das Bild nicht einfach nur fiir sich steht, sondern auf ein
Wirkliches bezogen ist, mit dem es zwar nicht die korperliche Substanz,
daftr aber bestimmte andere Eigenschaften teilt, namentlich Proportio-
nen und Farbgebung. Die Kunst des Bildermachens, so erlautert Platon,
»besteht darin, wenn jemand nach des Urbildes Verhaltnissen in Linge,
Breite und Tiefe, und dann auch jeglichem seine angemessene Farbe ge-
bend, die Entstehung einer Nachahmung bewirkt.« (Soph. 23 5d—e, vgl.
Pol. 602d) Man darf hinzuftigen, was Platon hier stillschweigend zu im-
plizieren scheint, ohne es deutlich zu sagen: dass die Teilhabe sich auf
die visuelle Gestalt des Abgebildeten beschrinkt, wie sie dem Auge er-
scheint. Das versteht sich von selbst bei der Farbe, die per definitionem
nur visuell wahrgenommen werden kann, gilt aber wohl auch fur die
Proportion bzw. die Form des Bildobjekts, von der Platon offensichtlich
nicht meint, man solle sie mit den Fingern ertasten.

Sogar mit dieser Prizisierung bleibt Platons Definition der Nachah-
mung im Sophistes jedoch ein Stiick weit hinter dem zuriick, was er
eigentlich im Sinn hat, wenn er von Nachahmung spricht: die Tatsa-
che, dass das Bild nicht einfach nur an einer visuellen Gestalt >teilhats,

30

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

sondern dass die Gestalt des Bildes der Gestalt des abgebildeten Gegen-
standes tatsiachlich nachgebildet ist.”* Dass zwei Zwillingsbriider keine
Bilder des jeweils anderen Zwillings sind, liegt schliefSlich nicht daran,
dass sie vollkommen identisch sind, anstatt einander nur dhnlich zu sein;
auch zweieiige Zwillinge bilden einander ja nicht ab, obwohl sie in Pla-
tons Sinne dhnlich sind. Vielmehr sind sie darum keine Bilder voneinan-
der, weil sie logisch gleichrangig sind, wahrend das Bild auf einer logi-
schen »Nachrangigkeit« (Rauscher 2006: 138) beruht.™

Bildlichkeit, darin liegt eine wesentliche Bestimmung des Bildes als
Mimesis, ist eine wesentlich einseitige Relation.”> Das Bild im Wasser
bildet mein Gesicht ab, mein Gesicht aber nicht das Wasser. Schon der
geldaufige und zumindest fur die Bilder durchaus angemessene Begriff
Nach-ahmung verweist auf die hierarchische Relationslogik der Mime-
sistheorie, die das Bild stets im Rahmen seines »Dependenzverhaltnis-
ses« (Scholz 2000: 622) zur ursprunglichen Wirklichkeit denkt, auf die
es sich bezieht und die es abbildet. Das Wort »Reprisentation«, das ei-
ner weiteren moglichen Ubersetzung von mimesis entspricht (vgl. Con-
ford 1922, Kardaun 1993: 70) —auch wenn es, wie eingangs angedeutet,
eigentlich weiter gefasst ist, da ihm der Aspekt der techné fehlt — bringt
dieses Dependenzverhiltnis bereits sprachlich zum Ausdruck: Wenn
re-praesentatio wortlich » Wieder-Vergegenwartigung« bedeutet, dann
wird in der Reprisentation etwas >wieder« vergegenwartigt, was vorher
schon da war. Die Reprisentation wiederholt und verdoppelt das Re-
prasentierte — wenn auch eben nicht vollstindig, sondern nur partiell,
also nur in gewissen Aspekten des Reprisentierten, dem sich die Repri-
sentation immer nur annihern kann, ohne es jemals ganz zu erreichen.

So gehort zum dsthetischen Paradigma der Mimesis bei Platon un-
weigerlich die Semantik von Urbild und Abbild, von echtem Original
und defizitirer Kopie, die nicht nur Platons Bildtheorie, sondern auch
sein philosophisches Denken insgesamt durchzieht. Denn bereits seine
allgemeine »Ontologie [ist] selber eine Bildtheorie«, wie unter anderem
Gernot Bohme (1999: 15) herausgearbeitet hat.'* Dies gilt vor allem
fur die >Ideenlehre«, das Kernstiick des platonischen Denkens (fiir einen

11 Deutlicher wird der Gedanke im Timaios (Ti. 28c—29a) ausgedriickt, wo
Platon die Welt als ein durch einen »Werkmeister« nach einem »Vorbild«
geschaffenes » Abbild« beschreibt.

12 Vgl. in diesem Zusammenhang die >Kausaltheorie« des Bildes, die Oliver
Scholz (1991/2009: 82), wenn auch in kritischer Absicht, wie folgt skizziert:
»Etwas soll nur dann ein Bild von x sein, wenn x ein (herausragender) kau-
sal relevanter Faktor bei der Entstehung des Bildes gewesen sei.«

13 Zur hierarchischen Einseitigkeit bzw. Asymmetrie des Abbildungsverhiltnisses
vgl. Mouroutsou (2010: 42), Scholz (1991/2009: 83) und Asmuth (2010: 115).

14 Zu Image and Reality in Plato’s Metaphysics vgl. auch Patterson (19855 zum
Bild im engeren Sinne insb. 25-62).

31

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Uberblick vgl. Natorp 1902, Schifer 2007). Zwar geht es dort in letzter
Instanz um abstrakte, also unsichtbare Ideen wie etwa die Idee des Gu-
ten oder des Wahren. Andererseits aber ist es kein Zufall, dass bereits das
Wort >Idee« selbst — fiir das Platon zumeist die Worter eidos und idea ge-
braucht — eine bildliche Dimension besitzt. Eidos heifdt nicht nur »Idee,
Begriff«, sondern auch »Urbild« sowie » Aussehen, Gestalt, Form«, und
idea bedeutet zunichst » Ansehen, Aussehen, Aufleres, Gestalt«, »Be-
schaffenheit, Art u. Weise« sowie » Meinung, Vorstellung, Urbild, Idee«.
Das Verb idein bzw. synonym eidon, von dem idea und eidos abstam-
men, meint urspriinglich »sehen, erblicken, wahrnehmen, besuchen«,
und dann erst »einsehen, erkennen, erfahren, erwigen«. Platon selbst
versteht seine Ideen gleichwohl etwas unkonkreter, als es die urspriing-
liche Wortbedeutung nahelegt. Sie sind fiir ihn so etwas wie tiberindivi-
duelle, archetypische Urbilder der menschlichen Seele, die zugleich die
eigentliche Wirklichkeit hinter den dufSeren, sichtbaren Dingen bilden.

Wie stark Platons Ideenlehre dennoch im Register des Bildhaften ge-
dacht ist, und welche - allerdings defizitire — Rolle die dufSeren Bilder
in dieser Ideenlehre einnehmen, wird an einem berithmten Gedanken-
gang aus der Politeia deutlich. Die tiefere Wirklichkeit beispielsweise ei-
nes Tisches, so fuhrt Platon dort aus, liegt in der Idee des Tisches begriin-
det, an welcher der konkrete, physische Tisch lediglich Anteil hat (vgl.
Pol. 597a—598d). Nicht erst die Kunst, schon die physische Welt als sol-
che ist bei Platon also mimesistheoretisch gedacht: Die dufSere Wirklich-
keit ist selbst nur die Abbildung, die Mimesis, der Widerschein der ih-
nen zugrunde liegenden Ideen bzw. Urbilder.’s Wenn damit aber bereits
die normale Alltagswelt als Bild erscheint, und noch dazu als defizitares,
so sinken die dufleren Bilder in der Seinshierarchie entsprechend noch
weiter nach unten. Sie sind, so Platon, nur Abbilder von Abbildern. Ein
Maler, der einen Tisch nachbildet, malt nicht das Urbild des Tisches ab,
sondern den sichtbaren Tisch, der selbst schon ein Abbild des Urbildes
ist. » Gar weit also von der Wahrheit ist die Nachbildnerei« (Pol. 598b),
lautet das konsequente Urteil iiber die bildenden Kiinstler. Aus dem ide-
alen Staat, den Platon in der Politeia entwirft, gehoren sie darum eben-
so verbannt wie die Mythendichter mit ihren sprachlichen Bildern (vgl.
Pol. 376c-378e, 394b—398b, 595a—608b).

An anderen Stellen freilich urteilt Platon nicht ganz so pauschal, son-
dern fithrt Differenzierungen ein. Es gibt, so heifst es im Sophistes, besse-
re und schlechtere Bilder, namlich »zwei Arten der Nachahmungskunst«

15 Unter anderem im Héhlengleichnis (Pol. 514a—518b) wird diese Auffassung
der physischen Welt als eines bloflen Scheins, den es in Richtung einer direk-
ten >Ideenschau< zum Wahren hin zu durchbrechen gilt, beschrieben — und
ihrerseits in einem Vorstellungsbild, das der Text vor dem inneren Auge des
Lesers evoziert, anschaulich gemacht.

32

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

(Soph. 23 5d): einerseits die »ebenbildnerische Kunst der Ebenbilder«
(ebd.) bzw. die mimesis eikastike, andererseits die »trugbildnerische«
(ebd.: 236¢) Kunst der mimesis phantastike. Mimesis, als Herstellung
von Ahnlichkeit, ist an dieser Stelle nicht mehr nur eine objektive Be-
schreibung dessen, was ein Kiinstler tut, wenn er Bilder malt, sondern
eine normative Aufforderung und ein kinstlerisches Programm: >Du
sollst keine unwahren Bilder machen, fordert Platon, indem er die grof3t-
mogliche Ahnlichkeit zur Pflicht des Kiinstlers erhebt und die Kunst auf
den Naturalismus verpflichtet. So erkldren sich schliefSlich auch die ver-
schiedenen Begriffe fur Bild — v. a. eikon, eidolon und phantasma -, die
Platon gebraucht. Das eikon steht fiir die guten >Ebenbilder<, eidolon und
phantasma hingegen stehen fur die schlechten >Trugbilders, in denen die
Ahnlichkeit verfehlt und ein falscher Eindruck vermittelt wird.

Ist Platon also wenn schon kein genereller Feind der Bilder, so doch
ein Feind der Phantasie und der kiinstlerischen Freiheit, wenn er den Bil-
dern das Phantasieren, die Liige, die Abweichung vom Wirklichen ver-
bietet und damit gerade einen der tiefsten Reize des Bildermachens, die
»Freiheit des Bildens«, wie Hans Jonas (1961) sie in seinem Aufsatz tiber
den »Homo Pictor« (ebd.) einmal genannt hat, verbieten will? Das Urteil
mag zutreffen; dennoch aber lohnt ein zweiter Blick. Denn wie der Phi-
losoph Lambert Wiesing in einem Aufsatz tiber Platons Mimesistheorie
gezeigt hat, verbirgt sich hinter den rigiden Forderungen des Philosophen
eine durchaus lebensweltlich inspirierte Kritik an bestimmten, zur dama-
ligen Zeit populidren Bildwerken. Hinter Platons Ablehnung der falschen
Bilder steckt ein »verborgener Kanon« (Wiesing 2005: 125-149), den
man kennen muss, um seine Bildkritik sinnvoll zu verstehen.

Zu diesem verborgenen Kanon gehort laut Wiesing die Athena Parthe-
nos, das »grofite und bedeutendste Kunstwerk zu Platons Zeiten in sei-
ner Heimatstadt« (ebd.: 136). Dabei handelte es sich um die rund zwolf
Meter hohe Skulptur der Gottin Athene, die in der Cella des Parthenon-
Tempels auf der Akropolis als religioses Kultbild verehrt wurde. Die
kunstlerische Gestaltung der Skulptur widerspricht dem platonischen
Ideal des >ebenbildnerischen Ebenbildes<, weil sie versucht, den visuellen
Eindruck von Ahnlichkeit mit einem trugbildnerischen Effekt zu erzielen.
Denn der Kopf der Gottin ist »gemessen an den menschlichen Propor-
tionen zu grof$ gebildet« (ebd.: 138). Die falsche Grofse sollte den Ver-
kleinerungseffekt der Entfernung ausgleichen:

»Da man [...] den Kopf als normaler Betrachter ausschlieflich in ei-
ner Hohe von 12 Metern sah, wirkte er auf den Betrachter kleiner. Phi-
dias [der verantwortliche Bildhauer] hat ihn grofer geformt, als es die
menschliche Proportion vorschreibt, mit der Wirkung, daf$ der so hohe
Kopf dem tiefen Betrachter nicht zu klein erscheinen kann« (ebd.).

33

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Mit solchen Blendwerken kann kein Philosoph zufrieden sein, der sich
selbst, wie es der Name besagt, als Liebhaber der Wahrheit versteht. Und
tatsachlich scheint Platon im unmittelbaren Zusammenhang mit seiner
Kritik der trugbildnerischen Kunst auf eben diesen optischen >Trick< an-
zuspielen, wenn er seine Dialogpartner tiber die korrekte Wiedergabe
von Proportionen fragen ldsst:

» THEAITETOS: Wie aber? Suchen nicht alle etwas Nachahmenden dieses zu
tun? FREMDER: Wenigstens diejenigen nicht, welche von jenen grofsen Wer-
ken eines bilden oder malen. Denn wenn diese die wahren Verhiltnisse des
Schonen wiedergeben wollten, so, weifSt du wohl, wiirde das Obere klei-
ner als recht und das Untere grofSer erscheinen, weil das eine aus der Fer-
ne, das andere aus der Nihe von uns gesehen wiirde.« (Soph. 23 5d—236a)

Platons Ablehnung der Trugbilder der mimesis phantastike richtet sich
also durchaus nicht primir gegen die phantastischen Bilder. Die Liige der
Athena liegt in der Form, nicht im Inhalt des Bildes begriindet. Sie opfert
die >Wahrheit des Bildens< — wie Platon der Formulierung von der Frei-
heit des Bildens wohl entgegenhalten wiirde — der Wirkung auf die Sin-
ne; das Hohere also dem Niederen. Selbst dem modernen Leser leuchtet
diese Kritik unmittelbar ein. Platons Kritik der Kunst ist zumindest an
einigen Stellen wesentlich differenzierter und angemessener, als es die viel
zitierten, geradezu beriichtigten Passagen aus der Politeia nahelegen.*¢
Und doch konnen wir mit Platons normativer Bildauffassung zumin-
dest in ihrer abstrakten Formulierung als kiinstlerisches Programm heute
nicht mehr viel anfangen.”” Seine Einmischung in die Arbeit der Kunstler
und ihre Verpflichtung auf Wahrheit und Wirklichkeit leuchtet uns nicht
nur nicht mehr ein, sie emport uns geradezu, zumal wenn sie sich, wie in
der Politeia, mit politischen Forderungen verbindet, wonach die Kiinst-
ler als Lugner aus dem idealen Staat auszuschliefSen oder zumindest un-
ter » Aufsicht« (Pol. 377b, 386b) zu stellen seien. Auch hier freilich lohnt
ein zweiter Blick. Denn es liegt nicht nur an Platon, sondern auch an uns,
wenn wir seine Einmischung in die Belange der Kunst als undenkbar

16 Zur gingigen Kritik an Platons Kunstfeindlichkeit vgl. v. a. die Ausfihrun-
gen in Karl Poppers Die offene Gesellschaft und ibre Feinde (1945), die Pla-
ton geradezu als prifaschistischen Denker prisentieren.

17 Siehe allerdings, wenn auch zur damaligen Zeit schon riickschrittlich, die ent-
sprechende Forderung in der marxistischen >Realismus-Debatte« des 20. Jahr-
hunderts u.a. bei Georg Lukdcs (1938), der bei dieser Gelegenheit sogar dem
biirgerlichen Realismus eines Thomas Mann den Vorzug vor den kunstrevo-
lutiondren Avantgarden gibt. Uberhaupt lebt Platons Mimesistheorie, auch
wo sie nicht im engeren Sinne als kiinstlerisches Programm begriffen wird,
in der Moderne vornehmlich in der marxistischen >Widerspiegelungstheorie«
der Kunst fort (vgl. Holz/Metscher 2005; zur »Rolle der Mimesis in Lukacs’

34

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

empfinden. Der Blick auf die genuin antike Pointe der platonischen Bild-
auffassung bleibt verstellt, wenn wir ihre normativen Implikationen ein-
fach nur zuriickweisen, anstatt die grundlegend andere Auffassung des
Verhaltnisses von Bild und Wirklichkeit zu bedenken, die ihnen zugrun-
deliegt. Platon selbst namlich wiirde unsere Kritik an seiner Bildkritik sei-
nerseits mit einem durchaus stichhaltigen Argument kontern: Uns fehlt,
so wiirde er uns vorwerfen, die Einsicht in die politische Bedeutung der
Bilder, das heifst der Sinn fiir ihre Funktion im Gemeinwesen.

Was mit dieser politischen Funktion der Bilder gemeint ist, wird an
einer Stelle in der Politeia deutlich, in der Platon ausfithrt, warum die
(literarischen) Schreckensbilder der Unterwelt in seinem Staat nichts zu
suchen haben:

»Wenn einer glaubt, daf§ es eine Unterwelt gibt, und zugleich, dafs sie
furchtbar ist, meinst du, der werde irgend ohne Furcht vor dem Tode sein
und in Gefechten lieber den Tod als Niederlage und Knechtschaft wih-
len? [...] Wir miissen also, wie es scheint, auch iiber diejenigen Aufsicht
fithren, die hieruber Erzdhlungen vortragen wollen, uns sie ersuchen,
nicht so schlechthin die Unterwelt zu schmihen, sondern sie lieber zu lo-
ben, weil sonst, was sie sagten, weder richtig sein wiirde noch auch denen
niitzlich, welche wehrhaft sein sollen.« (Pol. 386b; vgl. auch ebd.: 606d)

Was Platon hier vorschligt, ist politische Zensur. Es offenbart zugleich
aber auch eine Sensibilitit fiir die Macht der Kunstwerke und ihren er-
zieherischen Einfluss auf jene, die sie betrachten. Die diisteren Schre-
ckensbilder der Unterwelt schaden der Tapferkeit der Biirger, versetzen
sie in Angst und Schrecken, schaden also dem Gemeinwesen, das zumin-
dest im antiken Griechenland auf tapfere Krieger angewiesen ist, um zu
funktionieren. Im Grunde vertritt Platon hier eine bemerkenswert so-
ziologische Kunstauffassung: Er denkt die Kunstwerke nicht unabhin-
gig von der Wirklichkeit derer, die sie betrachten, sondern koppelt sie
ethisch und politisch an das Gemeinwesen zuriick, indem er ihnen eine
Wirkung auf dieses Gemeinwesen zuerkennt.

An einer anderen Stelle wird deutlich, dass Platon dieser >Kunstpada-
gogik« im Zweifelsfall sogar den Vorrang vor der Wahrheit zu geben be-
reit ist, wenn es beispielsweise darum geht, die Jugend vor den aufsta-
chelnden Wirkungen von Gewaltdarstellungen zu schiitzen:

»Aber des Kronos Taten und was ihm wieder von seinem Sohne bege-
gnet, sollte wohl, denke ich, auch wenn es wahr wire, unverstiandigen
und jungen Leuten nicht so unbedacht erzihlt werden, sondern am liebs-
ten verschwiegen bleiben« (Pol. 378a).

Asthetik « auch Holz 2013: 59—76). Die folgenden Ausfithrungen werden zei-
gen, woher diese Nihe riihrt und dass sie politische Griinde besitzt.

35

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Sonst namlich konnte es passieren, fithrt Platon zur Begriindung aus,
dass ein junger Mann auf die Idee kommt, seinem Vater etwas Ahnliches
anzutun, was Kronos seinem Vater angetan hat (vgl. Pol. 378b), ihn also
zu entmannen und grausam zu verstimmeln. Verwandte Debatten wer-
den bis heute gefiihrt.’® Aber es geht auch an diesem Punkt nicht darum,
sich Platons Schlussfolgerungen im engeren Sinne zu eigen zu machen;
worauf es ankommt, ist die grundsitzliche Bildauffassung, die hinter
ihnen steht. Zum Bildersehen, so konnte man diese antike Bildauffas-
sung zusammenfassen, gehoren immer schon soziale, ethische und poli-
tische Implikationen; Bilder sind nicht neutral.* Das Sehen von Bildern
macht etwas mit uns, es pragt sich in unser Denken, Fithlen und Han-
deln ein. Was ein »Jiingling«, so Platon, »in diesen Jahren in seine Vor-
stellung aufnimmt, das pflegt schwer auszuwaschen und umzuindern
sein« (Pol. 378d-e).

Die Kategorie der Wirklichkeit in Platons Mimesistheorie gewinnt vor
diesem Hintergrund eine ganz neue Facette. Nicht nur denkt Platon die
Bilder in Bezug auf die physische Wirklichkeit, die sie abbilden, sondern
auch in Bezug auf die gesellschaftliche Wirklichkeit, in die sie als Bilder
eingebettet sind. Weit davon entfernt, die Bilder als irrelevante Nachah-
mungen der Wirklichkeit abzuwerten, spricht er ihnen eine Relevanz zu,
nimmt sie in Verantwortung und macht sie zum Gegenstand einer Bild-
ethik, Bildpadagogik und Bildpolitik, die sich um ihre Wirkungen be-
kiimmert und sie in den Dienst des Guten zu stellen sucht. Gewiss, wir
konnen ihm auch und gerade in diesem Punkt nicht mehr ohne Wei-
teres folgen, weil wir den Bildern eben diese normativen Vorschriften
nicht mehr machen wollen.*® Zumindest auf der deskriptiven Ebene aber

18 Zur platonischen Kritik der Massenmedien vgl. auch den lesenswerten Auf-
satz zu »Plato and the Mass Media« von Alexander Nehamas (1988).

19 Vgl. zu diesem Punkt auch Janaway (1995: 8o-105). Werner Jaeger (1936:
288) betont die historische Fremdheit dieser antiken Auffassung fiir den mo-
dernen Leser: »Dem Heutigen wird es deshalb so schwer, diese Haltung zu be-
greifen, weil sich die moderne >Kunst< von dem Moralismus der Aufklirungs-
zeit erst vor nicht langer Zeit unter Schmerzen hat losreifSen miissen. Nichts
steht daher vielen von uns so fest wie der Satz, daf§ der Genuf$ eines Werkes
der >Kunst« moralisch indifferent ist. Wir haben es hier nicht mit der Frage der
Wahrheit dieser Theorie zu tun, sondern haben nur erneut festzustellen, dafs
sie dem griechischen Empfinden nicht entspricht. Wir diirfen zwar die beson-
deren, rigorosen Forderungen, die Plato aus der erzieherischen Sendung des
Dichters zieht, nicht ohne weiteres verallgemeinern, aber die Auffassung als
solche ist keineswegs ihm allein eigentiimlich. Er teilt sie nicht nur mit der al-
teren griechischen Tradition, sondern auch mit seinen Zeitgenossen. «

20 Warum wir hierzu nicht mehr bereit sind, liegt in der Logik des neuzeitlichen
Kunstbegriffs begriindet; vgl. in diesem Zusammenhang Abschnitt 2.3.1 zur
modernen >Freistellung« der Kunst aus dem Sozialen.

36

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

formuliert Platon eine soziologisch hochst wertvolle Einsicht, wenn er
darauf beharrt, dass Bilder etwas mit uns machen und uns verindern
— und zwar nicht nur individuell, sondern auch kollektiv. Eine Gesell-
schaft, in der bestimmte Bilder zirkulieren, ist eine andere Gesellschaft
als eine, in der andere Bilder zirkulieren.

Gleich im doppelten Sinne lenkt die platonische Mimesistheorie also
den Blick auf das Verhiltnis der Bilder zur Wirklichkeit. Erstens be-
greift sie die Bilder als Medien, in denen der Mensch sich zur Wirklich-
keit, in der er lebt und auf die er sich in seinen Bildern bezieht, aktiv
verhalt. Diese Wirklichkeit ist zumindest in den bildtheoretischen Pas-
sagen bei Platon vor allem als Wirklichkeit der konkreten Dinge ge-
dacht, das heifst als Mimesis der physischen Natur. Zugleich aber ist
sie, auch schon bei Platon selbst, als gesellschaftliche Wirklichkeit ge-
dacht, das heifSt als »Mimesis der Praxis«, wie es Friedrich Tomberg
(1968) in Bezug auf (nicht nur) die aristotelische Mimesistheorie, die
sich jedoch eher auf das Schauspiel als auf die bildenden Kiinste be-
zieht, einmal genannt hat. Im Bild spiegeln sich nicht allein die Propor-
tionen und Farben der physischen Dinge, sondern auch die Verhaltens-
weisen der Menschen, die Strukturen der Gesellschaft und zuletzt der
Welt als ganzer wider.

Zweitens lehrt uns die platonische Mimesistheorie, die Bilder selbst
als Teil der Wirklichkeit zu begreifen, in der sie produziert und betrach-
tet werden und in der sie eine bestimmte Funktion erfiillen. Selbstver-
standlich ist Platons Bestimmung dieser Funktion unterkomplex, wenn
er die Bilder lediglich als padagogische Vorbilder begreift und ihnen da-
rum jene Freiheit des Bildens verbietet, die wir heute so hoch an ihnen
schitzen. Und doch legt seine Politisierung des Bildes etwas Grundlegen-
des an den Bildern frei: Die Bilder formen das Denken und die Vorstel-
lungen derer, die sie betrachten. Dadurch wirken sie auf die Gesellschaft
als ganze ein, die sich aus diesen Menschen zusammensetzt. Wer Bilder
sieht, der sieht durch sie hindurch auf die Welt; und wie er die Welt sieht,
so denkt und handelt er in dieser Welt.**

So besitzt die antike Mimesisheorie, die immerhin noch bis ins letz-
te Jahrhundert als »Standardauffassung« (Sachs-Hombach 2003: 49)
des Bildes galt, bis heute ihren Wert.>* Platons Aktualitdt griindet al-
lerdings nicht auf seiner normativen Einteilung in gute und schlechte

21 Damit kiindigt sich in Platon bereits die soziologische Theorie des >gesell-
schaftlichen Imaginidren« an, die auf ihre Weise nach dem konstitutiven Zu-
sammenhang von Bild, Denken und Gesellschaft fragt (vgl. 2.2.2, 2.2.3).

22 Vgl. zu dieser Einschiatzung auch Bohme (1999: 27), Sachs-Hombach (2003:
30-51, 129-156) und Halliwell (2002: 5 f.), der zu folgendem Urteil ge-
langt: »Mimesis, in all its variations, has quite simply proved to be the most
longlasting, widely held and intellectually accommodating of all theories of
art in the West.«

37

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Bilder, sondern vielmehr auf dem >realistischen« Blickwinkel, den er ih-
nen gegeniiber einnimmt, wenn er die Ahnlichkeiten, aber auch die Ab-
weichungen des Bildes von der Wirklichkeit in den Blick nimmt, oder
wenn er nach den Funktionen der Bilder fiir das Gemeinwesen fragt.
Platon denkt, darin liegt die elementare Grundidee seiner und jedwe-
der Mimesistheorie, das Bild von seinem Anderen her: Wer Bilder ver-
stehen will, darf nicht nur auf die Bilder selbst schauen, sondern muss
auch die Beziehung der Bilder zur Wirklichkeit betrachten, aus der sie
hervorgehen und in die sie wieder zuriickgehen, sobald sie betrachtet
werden. Wie keine andere Bildauffassung lenkt die Mimesistheorie den
Blick auf die »relationship between the world inside and the world out-
side the mimetic work «, wie Stephen Halliwell (2002: 22) in Bezug auf
Platon zusammenfasst.

1.1.2 Das Bild als anschauliches Zeichen: Semiotische Bildtheorien

Das Erbe der platonischen Bildauffassung, die das Bild grundsatzlich von
seinem Anderen her denkt, lebt heute in den semiotischen Bildtheorien
fort. Thr zentraler Begriff, das Zeichen (gr. semeion), beinhaltet per de-
finitionem dieses Andere, denn ein Zeichen ist »etwas, das fiir etwas an-
deres steht< »Aliquid stat pro aliquo« (Keller 1995: 115), lautet die
klassische mittelalterliche Zeichendefinition, die auch in gegenwartigen
Theorien noch vertreten wird.>3 Bereits bei Augustinus findet sich da-
bei der Hinweis auf die Doppelgestalt des Zeichens aus Bezeichnendem
und Bezeichnetem:

»Ein Zeichen ist etwas, was sowohl sich selbst der Sinneswahrnehmung
darbietet, als auch etwas anderes aufSer sich selbst dem Verstand pri-
sentiert.« (De dial. 5)

Auch das Bild, zumindest das gegenstandliche, besitzt diese Doppelge-
stalt. Wie jedes Zeichen besteht es zundchst aus dem Zeichen selbst, das
sich »der Sinneswahrnehmung darbietet« wie etwa der Pinselstrich auf
einer Leinwand. Zugleich »prisentiert« bzw. reprasentiert es aber etwas
auferhalb seiner selbst, namlich das durch den Pinselstrich dargestell-
te Bildobjekt, das als Bedeutung des Bildes vergegenwartigt wird. Dabei

23 Explizit bildsemiotisch etwa bei Blanke/Giannone/Vaillant (2005: 149),
ahnlich auch bei Sachs-Hombach (2003: 78). Zur Einfithrung in die »Bild-
semiotik « bzw. die »pictorial semiotics« vgl. Sonesson (1989, 1993), Blanke
(2003), Noth (2009) und Friedrich/Schweppenhiuser (2010). Einen Uber-
blick iiber die Geschichte des Zeichenbegriffs in der philosophischen Asthe-
tik bieten Hess-Liittich/Rellstab (2005; zum Bild ebd.: 273-279).

38

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

kann das dargestellte Bildobjekt seinerseits auf ein Realobjekt aufserhalb
seiner selbst verweisen, muss dies aber nicht notwendigerweise tun.>+

Starker als in der klassischen Mimesistheorie wird die Reprisenta-
tion aus semiotischer Sicht vom Betrachter des Bildes her gedacht. Ob
ein Bildzeichen als solches erkannt und in seiner Bedeutung verstan-
den wird, hingt vom Betrachter ab: »[N]othing is a sign unless it is in-
terpreted as a sign«, konstatiert Charles S. Peirce (1903a: 2.308), einer
der Griinderviter der modernen Semiotik. Darum macht es Sinn, auch
den »Zeichenbenutzer< in die Definition des Zeichens miteinzubeziehen.
Entsprechend erweitert Peirce den klassischen Zeichenbegriff zu einer
dreistelligen Relation:

» A sign, or representamen, is something which stands to somebody for
something in some respect or capacity« (ebd.: 2.228).

Bildzeichen zu erkennen ist folglich ein Akt des Betrachters und damit
eine Funktion des Sehens — und zwar einer ganz besonderen Form des
Sehens. Der Philosoph Richard Wollheim bezeichnet sie als »Sehen-in«
(Wollheim 1982: 195) bzw. als >Etwas-in-etwas-Sehen« Wenn ich ein
Bild sehe, dann sehe ich nicht nur das Ding als solches, sondern erken-
ne in ihm etwas anderes, das durch das Bild vergegenwirtigt wird. Ich
sehe nicht nur x, zum Beispiel den Farbauftrag auf einer Leinwand, son-
dern zugleich »y in x« (ebd.), zum Beispiel die visuelle Gestalt der Per-
son, die durch den Farbauftrag portritiert wird. Auf diesem Modus des
»Darstellungssehen([s]« bzw. des »representational seeing« (ebd.: 192)
beruht nicht nur der entscheidende Unterschied zwischen Bildersehen
und >normalem« Sehen, sofern letzteres nicht ein Ding in einem anderen
Ding, sondern das Ding selbst erblickt; es markiert auch einen wichtigen
Unterschied zwischen Bildzeichen und anderen, insbesondere sprachli-
chen Zeichen. Denn anders als beim Buchstaben oder einem gesproche-
nen Sprachlaut bietet sich beim Bild nicht nur das Zeichen der Sinnes-
wahrnehmung dar; auch das Bezeichnete zeigt sich beim Bild in sinnlich
wahrnehmbarer Gestalt. Nur das Bild erlaubt, das Etwas-in-etwas tat-
sachlich zu seben. Dem Etwas-in-etwas-Sehen korrespondiert insofern
immer auch ein >Etwas-in-etwas-Zeigen<, das den Sprachzeichen grund-
legend abgeht. Wo das sprachliche Zeichen eine » Vorstellung« im Be-
wusstsein des Zeichenbenutzers lediglich evoziert (vgl. de Saussure 1916:

24 Mit den Begriffen >Bildobjekt« und >Realobjekt« beschrianke ich mich be-
wusst auf eine moglichst einfache Terminologie und ignoriere die geradezu
chaotische Vielfalt der semiotischen Termini in diesem Punkt (vgl. die Uber-
sicht bei Eco 1973: 30). Ausfiihrliche bildtheoretische Auseinandersetzun-
gen mit diesen und verwandten Begriffen findet sich u.a. bei Wiesing (2005:
30-80) und Pichler/Ubl (2014: 18-135).

39

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

14 f.; 77 f.), wird im Bildzeichen die bezeichnete Vorstellung objektiv als
sinnliche Erfahrung vor Augen gestellt.

Die vielleicht einflussreichste Zeichentheorie des Bildes, die diesen
zentralen Aspekt — das >Etwas-in-etwas-Zeigen« — einzufangen versucht,
findet sich bei Peirce. In seiner Spekulativen Grammatik (1903a) unter-
scheidet Peirce drei verschiedene Zeichenklassen im Hinblick auf ihren
Objektbezug: indexikalische, symbolische und ikonische Zeichen.*s Ein
Index verweist auf eine reale, existentielle Beziehung zwischen Zeichen
und (Real-) Objekt, etwa in Form einer physischen Kausalbeziehung,
bei der die Existenz des Zeichens logisch notwendig die Existenz des Be-
zeichneten anzeigt, weil das Zeichen durch das bezeichnete Objekt tiber-
haupt erst hervorgebracht wird.>¢ Schwarzer Rauch etwa ist ein Index
dafur, dass es irgendwo brennt, ein FufSabdruck dafiir, dass jemand den
Boden betreten hat. Ein Symbol dagegen verdankt sich allein der Kon-
vention des Zeichengebrauchs (vgl. ebd.: 2.249); es benotigt einen arbi-
traren Code, um entschlusselt werden zu konnen. Das Symbol entspricht
insofern dem sprachlichen Signifikanten bei Ferdinand de Saussure, ob-
gleich es nicht auf Sprachzeichen beschrankt ist.>”

Eine Zwischenposition zwischen dem arbitraren Symbol und dem
kausal determinierten Index nimmt das Ikon ein. Ikonische Zeichen sind
solche, die »aufgrund innerer Merkmale, die in irgendeiner Weise Merk-
malen des Gegenstandes korrespondieren« (Eco 1973: 60), als Zeichen
fiir etwas interpretiert werden.

»The Icon has no dynamical connection with the object it represents; it
simply happens that its qualities resemble those of that object, and ex-
cite analogous sensations in the mind for which it is a likeness. « (Peirce
1903a: 2.299)

25 Auf Deutsch als Auszug veroffentlicht in Phanomen und Logik der Zeichen
(Peirce 1903b), mit Riicksicht auf die bei Peirce so bedeutsamen sprach-
lichen Feinheiten hier jedoch nach der englischen Ausgabe der Collected
Papers (1903a: 2.219-2.444) zitiert. Zur Einfithrung in die Peirce’sche
Zeichentheorie vgl. Greenlee (1973) und Savan (1976); zu den drei Zei-
chenklassen am Beispiel der Fotografie auch Wyss (2006: 43—48).

26 Vgl. Peirce (1903a: 2.248). Allgemein zum Index bei Peirce vgl. Greenlee
(1973: 84-89) und Sonesson (1989: 38—43).

27 Beispiele fir nicht-sprachliche symbolische Zeichen sind Verkehrsampeln und
-schilder sowie die >ikonografischen Zeichens, auf die ich gleich noch einmal
zuriickkomme. Zur linguistischen Terminologie Saussures mit den Grundbe-
griffen Signifikant (»Bezeichnung« bzw. »Lautbild«, im frz. Orig.: signifiant«
bzw. »image acoustique«) und Signifikat (»Bezeichnetes« bzw. » Vorstellung«,
frz. »signifié« bzw. »concept«) siehe de Saussure (1916: 76—79). Zur Arbitra-
ritdt bzw. »Beliebigkeit des Zeichens« vgl. ebd.: 79—82; zu Saussures Symbol-
begriff, der sich nicht mit demjenigen Peirces deckt, aber auch ebd.: 8o.

40

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

Das Ikon erzeugt analoge Wahrnehmungseindriicke (»analogous sensa-
tions«) wie dasjenige, dessen Zeichen es ist. Wie die Begriffe »resemb-
le« und »likeness« anzeigen, verortet Peirce die Ursache dieser analogen
Wahrnehmungseindriicke im Phanomen der Ahnlichkeit.>® Als Beispiele
fiir ikonische Zeichen nennt er unter anderem Bilder, Diagramme, Me-
taphern und Hieroglyphen.>

Trotz der naheliegenden Zuordnung der Bilder zu den ikonischen Zei-
chen konnen Bilder grundsitzlich alle drei von Peirce aufgezihlten Zei-
chenklassen verkorpern. Mischformen sind nicht nur méglich, sondern
der Regelfall. Auch Bilddarstellungen konnen auf symbolischen Konven-
tionen beruhen wie beispielsweise im Fall von >ikonografischen Zeichen.
Diese reprasentieren konventionelle Sekundarbedeutungen, die sich iiber
die Primirbedeutung eines Bildobjekts legen und nur durch die Kennt-
nis bildexterner Texte entschlusselbar sind wie etwa die weifSe Taube als
Symbol fur Frieden bzw. den Heiligen Geist oder der Heiligenschein, dem
die Primarbedeutung sogar vollig fehlt.>° Ebenso konnen Bilder als in-
dexikalische Zeichen gelesen werden; nicht nur, weil letztlich alle Dinge
dieser Welt indexikalische Dimensionen besitzen (sofern sie kausal ver-
ursacht sind, sei es durch menschliche Hand oder Naturprozesse), son-
dern auch, weil zumindest einige Arten von Bildern ihre Eigenart aus
indexikalischen Prozessen beziehen. Dies gilt vor allem fir die Fotogra-
fie, die sich durch ihre indexikalische Verursachung — das fotografische
Herstellungsverfahren mittels Abdruck des Lichts auf einen chemisch be-
schichteten Film — regelrecht definieren ldsst.>*

Dennoch wird das (gegenstindliche) Bild nicht ohne Grund im-
mer wieder als Standardbeispiel des ikonischen Zeichens angefiihrt.3*

28 Die Ahnlichkeit (»likeness«) ist innerhalb des Peirce’schen Werkes sogar der
urspriinglichere Terminus; erst ab 1885 wird er durch den Begriff des Ikons
abgelost, der jedoch seinerseits iiber das Merkmal der Ahnlichkeit definiert
wird (vgl. Keiner 1977: 35, Pelc 1986: 7).

29 Vgl. Peirce (1903a: 2.277-2.280). Allgemein zum Ikon bei Peirce vgl. Keiner
(1977), Pelc (1986) und Ransdell (1986). Auf Peirce aufbauende semiotische
Fundierungen des Bildbegriffs finden sich u.a. bei Sonesson (1989), Groupe
p (1992), Sachs-Hombach (2003), Blanke (2003) und Halawa (2008).

30 Zur >lkonografie« vgl. Bialostocki (1973) sowie das Drei-Schichten-Modell
der Bildbetrachtung von Erwin Panofsky (1939/1955). Eine umfassende
Sammlung ikonografischer Bildbedeutungen findet sich in Cesare Ripas Ico-
nologia (1593a).

31 Vgl. Peirce (1903a: 2.281); zum Foto als Index vgl. Dubois (1990), daneben
Barthes (1980); zur kontroversen Debatte um das indexikalische »Spurenpara-
digma« in der Fototheorie aber auch Geimer (2009: 51-60). Einen umfassenden
Uberblick iiber die Theoriegeschichte der Photographie bietet Stiegler (2006).

32 So etwa bei Eco (1973: 60-63), Greenlee (1973: 79 f.), Pelc (1986: 7),
Schelske (1997: 38-40), Sachs-Hombach (2003: 42, 88) und Mitchell

41

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Symbolische Konventionen und indexikalische Verursachung mogen in
vielen Bildern eine bedeutsame Rolle spielen, aber nur das Merkmal des
Ikonischen trifft das Bild in seinem Wesenskern. Bildzeichen verweisen
nicht nur, wie alle Zeichen, sondern sie zeigen auch. Sie sind Zeichen, die
ihr Bezeichnetes an sich selbst darstellen. So lassen sich Sprachzeichen
und Bildzeichen analytisch klar voneinander trennen:

»Any ordinary word, as >give,< »bird,« >marriage,< is an example of a
symbol. It [...] does not, in itself, identify those things. It does not show
us a bird, nor enact before our eyes a giving or a marriage.« (Peirce
1903a: 2.298)

Sprachliche Symbole beruhen demnach auf »Formen, die als solche
nichts darstellen«, wahrend ikonische Bildzeichen »als Formen genom-
men auch etwas darstellen« (Bohme 1999: 29). Ihre Bedeutung ist nicht
»beliebig«, wie es bei Saussure (1916: 79) tiber die Sprachzeichen heifst,
sondern durch die objektive Ahnlichkeit der Zeichen zu ihrem Bezeich-
neten motiviert. In diesem Sinne lassen sie sich als >motivierte« oder gar
snatiirliche Zeichen« charakterisieren, weil sie, wie Augustinus (De doctr.
christ. 2.1.1.1) iiber die natiirlichen Zeichen schreibt, »aus sich heraus«
die Vorstellung des Bezeichneten im Betrachter auslosen. 3

Eine aktuelle Variante dieser Bildauffassung vertritt der Philosoph
und Bildwissenschaftler Klaus Sachs-Hombach, der Bilder als »wahr-
nehmungsnahe Zeichen« (Sachs-Hombach 2003: 88—94; erstmals 1999:
66) definiert. Unter dem Begriff der » Wahrnehmungsnihe« ist dabei die

(2005: 18); abweichend dagegen Noth/Santaella (2000) und Noth (2009),
die das gegenstandliche Bild (weil es die Existenz eines Modells impliziert)
als indexikalisches Zeichen auffassen, wihrend sie als ikonische Zeichen
die abstrakten Bilder anfiihren. Zur Zeichendimension ungegenstindlicher
Bilder vgl. auch die bildsemiotischen Ansitze von Floch (1985) und Thiir-
lemann (1990).

33 Zum Begriff des natiirlichen Zeichens vgl. Eco (1973: 38-44), Rollin
(1976), Meier-Oeser (1997a, 1997b) und Noth (2009: 238-241). Der Be-
griff ist allerdings doppeldeutig: Einerseits steht er — auf der Produktions-
seite — fiir Zeichen der Natur wie Wetteranzeichen, Tierspuren, Krank-
heitssymptome, unwillkiirliche Gesichtsausdriicke etc. (in diesem Sinne
gebraucht z.B. Augustinus den Begriff, vgl. De doctr. christ. 2.1.2.2; zum
»Naturzeichen« auch Gaier 2001). Andererseits steht er — auf der Re-
zeptionsseite — fiir alle Zeichen, die auf natiirliche Weise, das heifst ohne
Kenntnis konventioneller Entschliisselungscodes, verstanden werden kon-
nen, also auch fiir menschengemachte Bilder (so etwa bei Roger Bacon,
De signis I, 5; vgl. Meier-Oeser 1997a: 997 f.). Der Begriff wird hier aus-
schliefSlich im letzteren Sinne gebraucht, womit er dem in der Semiotik
gebrauchlichen Begriff des >motivierten Zeichens«< (vgl. Noth 198 5/2000:
336—341) entspricht.

42

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE REPRASENTATIONSTHEORIE DES BILDES

von Peirce angesprochene Tatsache zu verstehen, dass die visuellen Eigen-
schaften des Bildes von sich aus »Hinweise auf die Bildbedeutung« geben:

»Der Begriff der Wahrnehmungsnihe soll nicht darauf hinweisen, dass
Zeichen im Kommunikationsprozess wahrgenommen werden miissen,
denn diese Bedingung gilt fiir den Zeichengebrauch generell. Entschei-
dend ist vielmehr, dass auch fiir die Interpretation bildhafter Zeichen,
mit der ihnen ein Inhalt zugewiesen wird, der Rekurs auf Wahrneh-
mungskompetenzen konstitutiv ist und die Struktur der Bildtrager da-
mit — im Unterschied zu arbitriaren Zeichen — zumindest Hinweise auf
die Bildbedeutung enthalt.« (Sachs-Hombach 2003: 88)

Dieses Konzept des wahrnehmungsnahen Zeichens weiterfithrend, wer-
de ich selbst im Folgenden vom Bild als einem anschaulichen Zeichen
sprechen.’* Die Formulierung prazisiert den Begriff der Wahrnehmungs-
nihe noch weiter und verengt ihn auf visuelle Zeichen, wihrend der all-
gemeinere Begriff der Wahrnehmungsnihe theoretisch auch auf (lautma-
lerische bzw. onomatopoetische) akustische Zeichen zutrifft. Das Bild,
so impliziert die Rede vom anschaulichen Zeichen, ist demnach ein Zei-
chen, das seine Zeichenkraft aus der unmittelbaren Anschauung bezieht.
Mit dieser Bestimmung ist sowohl die visuelle Dimension der Bilder als
auch ihre Besonderheit gegeniiber anderen visuellen Zeichen — ihr An-
sich-selbst-Zeigen — mit grofStmoglicher Prizision eingefangen.’s Denn
auch ein gedruckter Buchstabe kann zwar angeschaut werden, aber er
ist nicht anschaulich; dies ist nur das Bild.

Sehr hiufig wurde dem Bild aufgrund dieser Anschaulichkeit ein spe-
zifischer »Gestus des Faktischen« (Sachs-Hombach 2003: 318) zuge-
sprochen, eine genuin bildliche »Kraft der Evidenz« (Boehm 2008a:
15). Im Gegensatz zu den sprachlichen Zeichen, deren Bedeutungen
sich »negativ und differentiell« (de Saussure 1916: 143) aus der Bezie-
hung zu anderen Zeichen innerhalb eines Zeichensystems ergeben, hat

34 Vgl hierzu die Definition von Reinhard Brandt (1999: 37): » Zur Familie der
Bilder gehoren alle Phinomene, die [...] etwas anschaulich darstellen, was
sie selbst nicht sind.« Ebenfalls iiber das Merkmal der » Anschaulichkeit«
definiert Andreas Schelske (1997: 8). Vgl. in diesem Zusammenhang auch
das Konzept des »anschaulichen Denkens«< — nicht nur, aber auch im Medi-
um auflerer Bilder — bei Rudolf Arnheim (1969).

35 Zur Abgrenzung von Korpergesten — die ebenfalls auf visueller Wahrneh-
mungsnihe beruhen (zur Nihe von Geste und Bild vgl. Boehm 2007: 28-33)
— lieSe sich der Bildbegriff mit Schelske (1997: 8), Posner/Schmauks (1998:
19) oder Sachs-Hombach (2003: 50 f., 74) zusitzlich auf flachige Zeichen-
triager beschranken. Diese Definition wire jedoch wiederum zu eng, da sie
dreidimensionale Bilder wie >Standbilder< bzw. Skulpturen aus dem Bildbe-
griff ausschlieft (vgl. S. 23 f., Anm. 3).

43

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Abb. 3: René Magritte: Das Reich der Lichter (L'Empire des lumiéres). 1954. Ol auf
Leinwand, 146 x 114 cm. Musées royaux des Beaux-Arts de Belgique, Briissel.

das Bild einen positiven Ankerpunkt in der dufSeren Wahrnehmungswelt,
ja es ist in seiner physischen Materialitit dieser Ankerpunkt. Was Bilder
zeigen, steht unmittelbar vor Augen; man kann daran nicht riitteln.3¢ So-
gar noch die mimetisch >unwahre<, logisch unmogliche Darstellung der

36 So definiert Boehm (2008a: 16) das Phinomen der Evidenz als ein »Vor-
Augen-Stellen, das von einer Sache tiberzeugt«. Zum Ursprung des Begriffs

44

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

Lichtverhaltnisse in René Magrittes Das Reich der Lichter (Abb. 3) be-
sitzt in Gestalt eben dieser bildlichen Darstellung eine sinnlich vor Au-
gen stehende Evidenz und damit eine >Wahrheit<, an der sich nicht zwei-
feln ldsst. >So ist es¢, zumindest auf diesem einen Bild, spricht schlechthin
jedes Bild.

Ebenso aber gehort zum Bild, und letztlich zu jeder Art von Zeichen,
auch die entgegengesetzte Tendenz einer unhintergehbaren Deutungsof-
fenheit und Auslegungsbediirftigkeit. Die anschauliche Evidenz bezieht
sich stets nur auf die unmittelbar sichtbaren Bildobjekte, also die >Pri-
mirbedeutung:« des Bildes. Was ein Bild mit diesen Bildobjekten mitteilen
will, ist weitaus weniger evident. Auch das liegt in der zeichentheoreti-
schen Grundbestimmung des Bildes begriindet: Denn das >Etwas-in-et-
was-Sehen« ldsst sich potenzieren, sobald wir im Farbauftrag auf der
Leinwand nicht nur etwas erkennen, sondern in diesem Etwas wieder-
um die Darstellung von etwas anderem ausmachen — beispielsweise eine
Metapher oder eine Allegorie, die jenseits ihrer direkten Bedeutung einen
Hintersinn transportiert, der sich nicht direkt mitteilt, sondern erst durch
Interpretation erschliefit.3” Die Evidenz der Bilder geht darum nicht sel-
ten zugleich mit ihrem Gegenteil einher: Bilder zu betrachten heifSt auch,
sich in das Ritsel der Reprisentation und des Sinns zu verstricken, das
sie uns aufgeben.3*

1.2 Die Prasenztheorie des Bildes

1.2.1 Sichtbarkeit statt Reprdsentation:
Phidnomenologische Bildtheorien

Die semiotische Definition der Bilder als »anschauliche Zeichen< be-
schreibt einerseits die Besonderheit bildlicher gegentiber anderen For-
men der Reprisentation; andererseits aber fithrt sie durch ihre Empha-
se des Sehens bereits ein Stiick weit aus dem Reprasentations- und

der evidentia (» Anschaulichkeit«) als Qualitit rhetorischer Rede siehe
Quintilian (Inst. orat. VI, 2.32), zur » Anschaulichkeit« als literarischem
Darstellungsstil auch Willems (1989). Zur bildlichen Evidenz vgl. Becker/
Korte (2011), Schwarte (2015), Nohr (2004) sowie die Ausfithrungen bei
Stiheli (2007: 80-82) und Schlechtriemen (2014a: 69—72); zu »Evidenz-
kraft und Beherrschungsmacht« im Feld der Bilder auch Strehle (2008a).
37 Zu den Begriffen Metapher, Allegorie, Symbol vgl. Kurz (1982); zur Mog-
lichkeit von >Metaphern in Bildern< bzw. >bildlichen Metaphern« vgl. Woll-
heim (1991), Sonesson (2003), Majetschak (2005) und Rimmele (20171).
38 Ich komme auf diese Ritselseite der Bilder im Kontext der >Entfihrungs-
theorie des Bildes< in Abschnitt 1.3.1 noch einmal ausfiihrlich zurtck.

45

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Zeichenparadigma heraus. Das Sehen namlich erschopft sich nicht im
zeichenhaften Erkennen. Viele Bilder lassen sich geniefSen, ohne dass
wir sie iberhaupt als Zeichen entziffern und ihre Bedeutung verstehen
miissen, oder es bleibt an ihnen auch nach durchlaufener Zeichenlektii-
re noch ein Eigenwert tibrig, der in der Reprasentationsbeziehung nicht
aufgeht. Es gibt, so kénnte man mit einer Formulierung Slavoj Zizeks
(2012: 47) sagen, einen »Uberschuss der Reprisentation iiber das Re-
prasentierte«. Der Signifikant selbst bereitet uns Genuss, nicht erst das
Signifikat, auf das er verweist. Anstelle der Relation zur aufSerbildlichen
Wirklichkeit riickt damit die Autonomie des Bildes, seine Eigenwirk-
lichkeit, in den Blick. Kein Bild zeigt nur etwas anderes, es zeigt immer
auch sich selbst. Dieses Sich-selbst-Zeigen ist Gegenstand der Prasenz-
theorie des Bildes, wie sie vor allem im Umfeld der Phinomenologie
vertreten wird.

Wichtigster Stichwortgeber einer solchen Auffassung des Bildes ist
der Grundervater der Phianomenologie, Edmund Husserl. Auf ihn geht
unter anderem der Begriff » Bildobjekt« zurtck, den er in seiner Vorle-
sung uber Phantasie und Bildbewussisein (1904-1905: 22) gepragt hat-
te.> Vor allem aber steht Husserl fir einen Zugang zum Bildlichen, der
dieses vom unmittelbaren »Bilderlebnis« (ebd.: 26) aus zu denken ver-
sucht.* Dabei scheint er zunichst durchaus noch ganz im traditionel-
len Paradigma der Reprasentation zu verbleiben. Das »reprisentierende
Bildobjekt« (ebd.: 23), so schreibt er, ist ein »Stellvertreter« (ebd.: 24)
fiir ein »Sujet, also etwas vom Bild Verschiedenes« (ebd.: 21). Bildlich-
keit ist demgemaf$ auch hier zunichst als Zeichenprozess gedacht: Man
»blickt auf das Bild hin, schaut aber im Bild die Sache oder fasst die Sa-
che durch das Bild auf« (ebd.: 24).

Im Laufe seiner Ausfiihrungen stellt Husserl diesem zeichenhaften
Bildmodus dann allerdings noch eine zweite Form des Bildersehens ge-
gentiber: die »dsthetische Bildbetrachtung« (ebd.: 36). In ihr steht nicht
das abgebildete Objekt, sondern die » Weise der Verbildlichung« (ebd.:
37) selbst im Zentrum der Aufmerksamkeit.+* Der dsthetische Betrachter

39 Eingefithrt wurde der Begriff bereits in den Logischen Untersuchungen
(vgl. Husserl 1901: 436—440), wo er sich jedoch ausschliefSlich auf mentale
Wahrnehmungsbilder bezieht. Erst in Phantasie und Bildbewusstsein tiber-
tragt Husserl den Begriff auf duflere Bilder wie Fotografien und Gemalde.

40 Zu Husserls Bildtheorie vgl. Sokolowski (1999: 82-84), Lotz (2010) sowie
die medientheoretisch angereicherten Ausfithrungen bei Dirmann (1995:
188 ff., v.a. 236-277). Zum Erlebnis der Kunst bzw. zur »asthetischen Ein-
stellung« bei Husserl vgl. Pieper (1998), tiber »Husserl und die Malerei«
auch Thiel (1997).

41 Vgl. hierzu auch Bernhard Waldenfels (2010: 53), der die dsthetische Bild-
betrachtung als »Blickhemmung« beschreibt: »Ein spezifisch dsthetisches
Bildsehen kommt erst dann zustande, wenn unser Blick, der spontan vom

46

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

ist nicht am Sujet der Darstellung interessiert, sondern daran, »wie das
Sujet sich darstellt« (ebd.). Das Bildobjekt hort in dieser Betrachtungs-
weise auf, Zeichen zu sein, und wird »selbstindig« (ebd.: 39).

»Das Bildobjekt bedeutet nichts, namlich nichts in der Weise eines Sym-
bols, es weist nicht von sich weg, aus sich heraus, sei es auch auf ein
Ahnliches, das als ein anderes gegeniiber dem schon bildlich Erscheinen-
den sich geben wiirde« (ebd.: 37).

Auch der Philosoph Lambert Wiesing (u.a. 1998, 2005, 2013) denkt das
Bild im Anschluss an Husserl auf diese Weise als >selbstandiges< Gebilde.
Er geht sogar noch einen Schritt weiter als Husserl, wenn er die astheti-
sche Bildbetrachtung nicht mehr nur als einen von zwei moglichen Be-
trachtungsmodi begreift, sondern als etwas, das schlechthin jeder Bild-
betrachtung zugrunde liegt. Husserl selbst hatte noch eigens betont, dass
die asthetische Erfahrung »nicht der Normalfall« (Husserl 1904-1905:
38) sei, sondern eine besondere Einstellung des Blicks, einen bestimm-
ten »Habitus« (ebd.: 37) des Sehens voraussetze. Fir Wiesing dagegen
bildet das Erlebnis des »asemantischen Bildes« (Wiesing 1998: 98) die
Grunderfahrung des Bildersehens tiberhaupt:

»Wer ein Bild herstellt, schafft nicht ein Zeichen, sondern eine besonde-
re Art von Gegenstand. [...] Etwas bildlich zu zeigen, heift eben gerade
nicht, daf8 mit dem Bild auf etwas Bezug genommen wird; es wird et-
was sichtbar gemacht und erst einmal nicht mehr.« (Wiesing 2005: 31)

Damit ist nicht ausgeschlossen, dass Bilder auch als Zeichen fungieren
konnen, wie Wiesing ausdriicklich betont (vgl. ebd.: 36). Dennoch ist
der Gebrauch von Bildern als Zeichen fiir ihn eine abgeleitete Verwen-
dungsweise, die zur urspriinglichen Erscheinung des Bildobjekts nur se-
kundir hinzukommt:

»Die sichtbare Gegebenheit des Signifikanten beruht nicht auf einem
semiotischen Vorgang, sondern auf einem Wahrnehmungsprozess, der
jeder semiotischen Verwendung voraus liegt; [...] die Sichtbarkeit geht
der Lesbarkeit logisch vorher.« (Ebd.: 53)

Auf diese Weise spitzt Wiesing den phanonemologischen Ansatz de-
zidiert antisemiotisch zu. Bilder als Zeichen zu betrachten, mag zwar
der sNormalfall« sein, aber selbst diesem Normalfall liegt ein Wahrneh-
mungserlebnis zugrunde, auf dem die Zeichenfunktion des Bildes tiber-
haupt erst aufbaut.

Bild zum Abgebildeten hintibergleitet, aufgehalten und auf das Bildobjekt
gelenkt wird.«

47

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Wias also zeigt das Bild im reinen Wahrnehmungserlebnis, als unmit-
telbares sPhianomen<, und damit noch vor jeder Zeichenbeziehung? Oder
anders gefragt: Was ist ein Bild, wenn es nicht als Abbild gedacht wird?
Wiesing beruft sich auf den Kunsthistoriker Konrad Fiedler, einen Ver-
treter der »formalen Asthetik< des 19. Jahrhunderts.+ Fiedler spricht vom
Bild als einem »Sichtbarkeitsgebilde« (Fiedler 1887: 321). Soll heiflen:
Ein Bild ist ein Ding, das nur sichtbar ist und sonst nichts. Dabei kommt
alles auf das >nur<an: Das Bild als Sichtbarkeitsgebilde unterscheidet sich
von den ebenfalls sichtbaren Dingen der alltiaglichen Welt dadurch, dass
es ein »stoffloses Gebilde« (ebd.) ist, eine immaterielle »Gestalt reiner
Formgebilde« (ebd.: 322). Wer Bilder anfertigt, so Fiedler in den Worten
Wiesings, der schilt gewissermafSen »das Nursichtbare« (Wiesing 1998:
1071, vgl. 2000a: 163, 2005: 31) von den sichtbaren Dingen ab und stellt
es im stofflosen Stoff des Bildes als » Gegenstand aus reiner Sichtbarkeit«
(Wiesing 2005: 3 1) zur Schau. Das Bild ist insofern ein » Entmaterialisie-
rungsinstrument« (Wiesing 2000b: 23). In ihm wird, so schreibt bereits
Fiedler selbst, »die ganze Substanz des realen Daseins auf den fliichtigen
Stoff der Wahrnehmungen und Vorstellungen eines einzelnen Sinnes re-
duziert« (Fiedler 1887: 318).

Die damit verbundene Entkorperlichung versteht Fiedler nicht als
Verlust, sondern eher als Reinigung. In der kiinstlerischen Tatigkeit des
Bildermachens »ringt sich das, was an einem sichtbaren Dinge dessen
Sichtbarkeit ist, von dem Dinge los und tritt nun als freies selbstandiges
Gebilde auf« (ebd.: 320). Wie Platon denkt also auch Fiedler das Bild
vom ontologischen Graben zwischen Bild und Wirklichkeit aus; anders
als jener Giberbriickt er den Graben jedoch nicht mehr durch den Auf-
weis einer Verbindung zwischen den beiden Sphiren, sondern sucht ihn
im Gegenteil zu einer »untuberbriickbare[n] Kluft« (ebd.: 312) noch zu
vertiefen. Das »Reich der Sichtbarkeit« (ebd.: 320) wird autonom gegen-
uber dem Abgebildeten; die »Isolierung der sinnlichen Wahrnehmung«
(ebd.: 286) befreit das Bild vom Ballast der Wirklichkeit und bringt uns
auf Abstand zur physischen Welt. Im Angesicht des Bildes stehen wir
»einer Wirklichkeit von Dingen gegeniiber, welche uns ihr buntes Spiel
gleichsam nur von fern zeigen, ohne uns eine titige Anniherung zu ge-
statten« (ebd.: 272). Das Bild, so wird es spater bei Hans Jonas (1961:
32) heifSen, ist »herausgehoben aus dem Kausalverkehr der Dinge«. Es
tritt aus der Sphire der gegenstandlichen Welt heraus, die Gesetze der
Physik gelten in ihm nicht. Es erlaubt, schreibt Wiesing (2005: 69), »den
Blick in eine physikfreie Zone«. Diese Zone aber, darin liegt die antise-
miotische Spitze des phinomenologischen Bildbegriffs, ist kein Reich der

42 Zu Fiedlers Kunsttheorie siehe die Einleitung von Gottfried Boehm in Fied-
lers Schriften zur Kunst I (Boehm 1971); explizit bildwissenschaftlich auch
Wiesing (2000a: 143-205) und Majetschak (2009).

48

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

Zeichen. Das Bild verweist nicht auf eine physikfreie Welt, es ist selbst
diese Welt.

Wiesing riickt darum den >vorsemiotischen« Leitbegriff der Prisenz an
die Stelle des traditionellen Begriffs der Reprasentation.* So erklart sich
auch der Titel von Wiesings Studie, Artifizielle Prasenz (2005), die er als
»Prisenz ohne substantielle Anwesenheit« (ebd.: 32) definiert. Die For-
mulierung ist allerdings nicht ganz unmissverstandlich (vgl. ebd.: 69),
sofern sie nahezulegen scheint, die artifizielle Prasenz des Bildobjekts sei
womoglich nur der Ersatz, nur ein zeichenhafter Stellvertreter fir eine
(abwesende) reale Prasenz. Umso nachdriicklicher betont Wiesing des-
halb, dass die kiinstliche Prisenz nicht als Anwesenheit einer Abwesen-
heit, also nicht als Bezugnahme auf ein abwesendes Realobjekt zu ver-
stehen sei. »Das Bildobjekt ist nicht nicht-anwesend, weil es abwesend
ist, sondern weil es kein reales Dasein hat« (ebd.: 70).

In neueren Texten versucht Wiesing, dem moglichen Missverstand-
nis durch einen alternativen Begriff zu entgehen, den er unter anderem
aus Gunther Anders’ medienphilosophischer Abhandlung »Die Welt als
Phantom und Matrize« (1956) entleiht. Das Bildobjekt, so heifdt es nun,
ist ein »Phantom« (Wiesing 2013: 66—77), also eine gespensterhafte Er-
scheinung, die eine »ontologische Zwischenstellung« (ebd.: 69) zwischen
Tod und Leben einnimmt. Bei einem Phantom eriibrigt sich die Frage,
was und wie es reprasentiert, von vornherein. Ein Phantom ist kein Stell-
vertreter fir etwas Abwesendes, sondern eine ganz eigene Art von An-
wesenheit, bei der etwas »Nicht-Reales« (ebd.) zur optischen Erschei-
nung kommt. So gelingt es Wiesing mit Hilfe des zunachst befremdlich
anmutenden Phantombegriffs, die Pointe der Prasenztheorie noch ein-
mal genauer zu fassen. Das Bild verweist nicht wie ein Zeichen auf etwas
Abwesendes aufSerhalb seiner selbst, sondern liefert die visuelle »Kon-
frontation mit etwas Anwesendem« (ebd.: 72), namlich mit sich selbst.

»Bilder stellen nicht etwas dar, sondern sie stellen etwas vor — eben vor
die Augen von jemandem, der dann gar nicht anders kann, als dies zu se-
hen; sie stellen einem Betrachter ein Bildobjekt in den Blick.« (Ebd.: 69)

Es ist folglich nicht seine Reprasentationsfunktion, die ein Bildobjekt
als solches konstituiert, sondern seine Eigenprasenz als Sichtbarkeits-
gebilde, die sich uns im Bilderlebnis vor Augen stellt. Das Bild, so die
letzte Konsequenz dieses Ansatzes, ist kein Bild von etwas (vgl. Wiesing
20004a: 161).

43 Zur Idee einer vorsemiotischen Prisenz der Bilder vgl. auch Dieter Merschs
»negative Medienphilosophies, in der die Prasenz (d. h. die Materialitat und
das Ereignishafte) der Medien als » Negativitit« beschrieben wird, die »dem
Semiotischen oder Semiologischen entgeht — und [...] gleichwohl deren

49

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

1.2.2 Das Nur-Bildmégliche: Max Imdahl und Gottfried Boehm

Was nun sieht man, und welche Art von Blick erfordert es, wenn man
durch die Brille der Prasenztheorie auf konkrete Bilder sieht? Man darf
sie, so wiirde die Anweisung lauten, nicht zuerst als Stellvertreter fiir au-
Berbildliche Objekte betrachten, sondern muss auf ihrer Erscheinungs-
oberfliche selbst verweilen. Wo die Reprisentationstheorie durch das
Bild hindurchblickt, um mit seiner Hilfe moglichst schnell etwas ande-
res zu erkennen, lenkt die Prasenztheorie den Blick auf die innere Orga-
nisation der Bildoberfliache selbst. Prototypisch fiir diesen Blick auf den
Immanenzraum des Bildes stehen der von Max Imdahl geprigte kunst-
wissenschaftliche Ansatz der >Ikoniks, der sich fiir das >Nur-Bildmogli-
che« der bildlichen Darstellung interessiert, und die hieran ankntipfen-
den Arbeiten des Kunsthistorikers Gottfried Boehm mit seinem Begriff
der>ikonischen Differenz<. Die Worter >Ikonik<und >ikonisch« sind dabei
nicht an Peirce und sein ikonisches Zeichen angelehnt, sondern an das
griechische eikon als allgemeines Synonym fiir >Bild«.#+

Imdahls Ansatz der »Ikonik« (vgl. v. a. Imdahl 1994) ist so etwas wie
eine Kritik an Erwin Panofskys — reprasentationstheoretisch angelegter
—>lkonologie« im Geiste Konrad Fiedlers.+ Imdahl iibernimmt Fiedlers
Emphase des unmittelbaren Sehens, um sie gegen die Ikonologen auszu-
spielen, in deren Methode das Sehen nur ein Mittel sei, um zu den sei-
gentlichen« Bedeutungen des Bildes zu gelangen.+ So kritisiert er, dass
die Tkonologen das sichtbare Bild unter seinen ikonografischen, histo-
rischen und kulturellen Bedeutungen zum Verschwinden brichten, es
sozusagen >wegerklirten« (vgl. Imdahl 1994: 308-310). Damit leugnet
er nicht etwa die Bedeutungsdimension der Bilder; aber er reduziert
die Bedeutung des Bildes nicht auf dessen Bezug zur aufSerbildlichen

Fundament« (Mersch 2002: 16) bildet. Allgemein zur Prisenzerfahrung
durch Medien vgl. Kiening (2007).

44 Vgl. die Erlduterung Imdahls (1994: 308): »Ikonik zu Eikon wie Logik zu
Logos oder wie Ethik zu Ethos«.

45 Zum Einfluss Fiedlers auf Imdahl »als wohl wichtigste Anregung fiir seine
Gedankenwelt« vgl. Kohle (2008: 218), der auch sonst einen guten Uber-
blick tiber Imdahls Tkonik bietet. Allgemein zu Imdahl vgl. Waldenfels
(1994), Boehm (1996a) und Hofmann (1996) sowie die beiden Sammel-
binde von Boehm (1985) und Liesbrock (1996). Zum kunstgeschichtlichen
Ansatz der Ikonologie siche die umfangreiche Textsammlung von Kaemmer-
ling (1979), darin v. a. Panofsky (1939/1955) und Wittkower (1955); kri-
tisch auch Liebmann (1966). Zur Kritik Imdahls an Panofsky vgl. aufSerdem
Thiirlemann (2009) und Breckner (2010: 276-281).

46 Vgl hierzu auch die Bemerkung Fiedlers (1876: 37) tiber die Kunsthistoriker
seiner Zeit: »Je mehr sie in der Anschauung vordringen, um sie immer mehr
in Begriffe umzusetzen, desto unfihiger werden sie, sich auch nur eine kurze

50

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

Wirklichkeit. Das Bild, so Imdahl, besitzt Bedeutungsebenen, die nicht
aus der Bezeichnung einer vorgingigen Wirklichkeit resultieren, son-
dern durch die je spezifische Form, das Wie der Darstellung tiberhaupt
erst konstituiert werden. Darum lassen sich diese Bedeutungsebenen
nicht von ihrer visuellen Erscheinung trennen, und noch weniger las-
sen sie sich in andere Medien, etwa in Sprache, tibersetzen: »Was |...]
das Bild als solches ist, widersetzt sich aller sprachlichen Substituti-
on.« (Ebd.: 310)

Das Besondere an den Bildern ist fir Imdahl demnach ihre »Uner-
setzbarkeit« (ebd.: 300). Daraus ergibt sich im Umkehrschluss die De-
finition seines kunstwissenschaftlichen Ansatzes der Bildbetrachtung:
»Thema der Tkonik ist das Bild als eine solche Vermittlung von Sinn,
die durch nichts anderes zu ersetzen ist.« (Ebd.) Imdahl fihrt in diesem
Zusammenhang den Begriff des »nur Bildmogliche[n]« (ebd.: 308, vgl.
1987: 96, 1071) ein: Das >Nur-Bildmdogliche« ist jener Aspekt des Bildes,
der sich nicht in andere Medien iibersetzen lisst, weil er nur sehend er-
fasst werden kann.

Die elementarste Form dieser spezifisch bildlichen Darstellungs-
weise ist die »nur bildmogliche Simultaneitit« (Imdahl 1994: 308).
Anders als das Medium der Sprache mit seiner zeitlich strukturierten
Abfolge von Bedeutungstrigern, die sukzessive nacheinander erfasst
werden, stellt das Bild sein Gezeigtes auf einen Schlag vor Augen: Die
»textgegebene Sukzession [wird] in evidente szenische Simultaneitit
transformiert« (ebd.). Dadurch erlaubt das Bild die Darstellung einer
»duflersten Geschehensdichte« (ebd.: 309) im Sinne einer Verdichtung
von »vergleichzeitigten Ereignismomente[n]« (ebd.). Und es erlaubt,
anders als das Medium der Sprache, die »Uberschauung« (ebd.: 315)
des Dargestellten in einem Blick.#” Selbst dort, so konnte man ergin-
zen, wo diese Uberschauung aufgrund der Komplexitit oder der Gro-
Be des Bildes nicht ohne Weiteres gelingt, kann der Blick immerhin
noch frei und zeitlich ungebunden auf der Bildoberfliche umherwan-
dern, ohne dabei eine bestimmte Lesereihenfolge einhalten zu miissen.
Wihrend Lesen und Horen auf zeitlicher Linearitit beruhen, beruht

Strecke auf dem Boden der Anschauung zu erhalten, ohne einen Begriff zu
fordern, und ihr gesamtes Kennen ist nur ein Mittel, um zum Wissen zu ge-
langen. «

47 Siehe hierzu auch die von Cassirers Kulturphilosophie (vgl. 2.2.1) beeinfluss-
ten Ausfithrungen bei Susanne K. Langer (1941: 86-108) zur symbolischen
Form der Bilder bzw. zum »prisentativen« im Unterschied zum »diskursi-
ven Symbolismus« (ebd.: 103). Anders als sprachlich-diskursive Formen, so
Langer, bieten visuelle Formen »ihre Bestandteile nicht nacheinander, son-
dern gleichzeitig dar, weshalb die Beziechungen, die eine visuelle Struktur
bestimmen, in einem Akt des Sehens erfafdt werden« (ebd.: 99, Hervorh. d.
Verf., S. S.).

ST

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

i s AR Eedav s SRR e LB L
Abb. 4: Codex Egberti, cod. 24, fol. 22r. Buchillustration. Um 98o. Stadtbiblio-
thek Trier.

das Betrachten von Bildern auf einem zeitlosen, zyklischen, >kreisen-
den< Blick.#

Imdahl veranschaulicht das Nur-Bildmogliche unter anderem an einer
Miniatur aus dem mittelalterlichen Codex Egberti (Abb. 4), welche die
biblische Erzdhlung von der Begegnung zwischen Jesus und dem Haupt-
mann von Kapernaum (vgl. Mat. 8,5) wiedergibt.+

Das Nur-Bildmogliche auf diesem Bild betrifft laut Imdahl die Jesus-
figur in der Mitte zwischen dem Hauptmann zur Rechten und den Jiin-
gern zur Linken. Die Korperhaltung der Figur ist »kompliziert, aber ge-
regelt durch eine Anzahl formaler Bildwerte« (Imdahl 1994: 302): Jesus
blickt nach links zu seinen Jingern, seine Hand mitsamt dem restlichen
Korper aber zeigt nach rechts zum Hauptmann, dessen Gottesfiirchtig-
keit er gegeniiber seinen Jiingern lobt, wobei die Zeigegeste der Hand

48 Diese Mediendifferenz von Bild und Schrift wurde u.a. von Vilém Flusser
(vgl. 1983: 8—12) herausgearbeitet, der die verschiedenen Erlebnisqualita-
ten der beiden Medien mit dem Gegensatz zwischen einer magischen (zy-
klischen) Zeitauffassung der Vormoderne und einer historischen (linearen)
Zeitauffassung der Moderne in Verbindung bringt.

49 Vgl. Imdahl (1994: 300-305). Eine ausfihrlichere Analyse derselben Mi-
niatur findet sich in Imdahl (1970), ganz so wie sich auch andere Teile des
posthum veroffentlichten Aufsatzes von 1994 bereits in idlteren Texten wie-
derfinden (vgl. u.a. Imdahl 1979, 1980, 1987).

52

18.01.2026, 11:50:24.


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

durch die Stellung der rechten Fuf$spitze wiederholt wird. Bereits darin
liegen, gerade in ihren gegensitzlichen und doch zur simultanen »An-
schauungseinheit« (ebd.: 305) gebrachten Bewegungs- und Zeigerich-
tungen, spezifisch bildhafte Darstellungsformen.

Neben dieser Gleichzeitigkeit des Gegensatzlichen macht Imdahl noch
auf eine weitere — und noch spezifischere — Eigenheit der bildlichen Dar-
stellung aufmerksam, namlich die Positionierung der Jesusfigur im Raum
zwischen den beiden Gruppen. Konsequenterweise erlautert er diese Ei-
genheit mit einer eigenen Geste der »konkreten Anschauung« (ebd.: 300)
und des bildlichen Zeigens. Denn »[b]esser als durch Worte«, so erklart
er (ebd.: 303), »laft sich der Sinn des Bildanschaulichen durch Experi-
mente erkliren, welche die Miniatur in ithrem Aufbau verindern.« In
zwei eigens erstellten Montagen des Originalbildes variiert Imdahl die
Position der Figur, um durch die Abweichung den bildlichen Sinn der ur-
spriinglichen Komposition ex negativo herauszuarbeiten. In einem ers-
ten Experiment (Abb. §) verschiebt er die Figur zuerst nach links, also
noch weiter in Richtung der Jinger, in einem zweiten Experiment (Abb.
6) verschiebt er sie nach rechts, von den Jingern weg in die Mitte zwi-
schen den beiden Gruppen.

Bei beiden Verschiebungen handelt es sich um subtile Nuancen, die
auf den ersten Blick kaum ins Auge fallen. Dennoch verandern sie den
»Bildsinn« (ebd.: 306), wie Imdahl ausfiithrt. Die Verschiebung der Figur
nach links etwa tiberfithrt das Bild in eine » Zweierstruktur« (ebd.: 303):

»Die Figur Jesu ist nach links geriickt und vor allem der Gruppe der
Apostel zugeordnet. [...] Die Sonderstellung der Jesusfigur ist gemil-
dert. Dadurch zerfillt die innere Spannung der Komposition wie auch
der verbildlichten Szene.« (Ebd.)

Einen dhnlichen Effekt der Entstellung des Bildsinns erzeugt die Ver-
schiebung nach rechts, die zu einer »Dreierstruktur« (ebd.: 305) fithrt:

»Die Figur Jesu ist in die Mitte geriickt, sie ist deutlich als Einzelfigur
ausgesondert und den Figurengruppen beiderseits iibergeordnet. Die
seitlichen Gruppen kommen nurmehr als flankierendes Begleitpersonal
der Jesusfigur zur Geltung. Auch dadurch zerfallt die innere Spannung
der Komposition wie ebenso der verbildlichten Szene.« (Ebd.)

Einzig das Originalbild transportiert »die innere Spannung der Kompo-
sition« und wirkt als in sich stimmige Szene:

»Wohl ist die Figur Jesu als Einzelfigur ausgesondert, aber als Einzel-

figur ist sie dennoch — in unterschiedlichen Abstinden und jeweils be-
sonderer Weise — auf die Apostel und auf den Hauptmann mit seinem

53

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

§
[
{-
i
?

((€0€ :¥661) (yvpuu] :sny “»syur] qovu 1351ig7) ndL] 4ap 3

p— ]

| Rl Bt

)

ey g pomaty |

((Po€ :¥661) jqvpu] :sny »a1uN a1p ut 1Sty inSL] 4op SUNQaIgISIIN « 9 "qQqy

unqarqasiop « : € 'qqy
g gy

54

19.01.2026, 11:50:24.



https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

Gefolge bezogen. Die Durchdringung von Zweier- und Dreierstruktur
ist eine solche, in der Jesus als Einzelfigur den seitlichen Gruppen sowohl
zugeordnet als auch tibergeordnet ist. Gerade diese Durchdringung von
Zweier- und Dreierstruktur macht die innere Spannung der Komposi-
tion und der verbildlichten Szene aus, und zwar erscheint Jesus in die
Szene einbezogen wie eben so tiber sie erhoben, er erscheint zugleich in

der Geschichte und iiber der Geschichte.« (Ebd.)

Auch die Positionierung der Figur im Raum muss demnach als Trager von
Bedeutung anerkannt werden, und zwar als nicht-ersetzbare, nur bildmog-
liche Bedeutung, die einzig und allein im Akt des Sehens selbst erfahren
werden kann. Es gibt, so Imdahl, »bildimmanent evidente Konstellatio-
nen« (ebd.), die nur als »bildgestiftete Anschauungseinheit« (ebd.) erfahr-
bar sind und in keinem anderen Medium reproduziert werden konnen.

Ein weiteres Beispiel fiir eine >bildgestiftete Anschauungseinheit« ist
die »ikonische Differenz«, der Leitbegriff des Kunsthistorikers Gottfried
Boehm (1994b: 29-36, vgl. 2004), der seinerseits an Fiedler und Imdahl
ankniipft. Wie Imdahl betont auch Boehm die Unersetzbarkeit des Bil-
des durch die Sprache:

»Bilder besitzen eine eigene, nur ihnen zugehorige Logik. [...] Diese
Logik ist nicht-pradikativ, das heifSt nicht nach dem Muster des Satzes
oder anderer Sprachformen gebildet. Sie wird nicht gesprochen, sie wird
wahrnehmend realisiert.« (Boehm 2004: 28 f.)

Aber obgleich die Logik des Bildes »nicht nach dem Muster des Satzes«
gebildet ist, folgt das Bild doch auch fir Boehm einer gewissen >Gram-
matik«. Die ikonische Differenz ist die Elementarform dieser bildlichen
Grammatik, der Boehm sogar den Rang einer Grundbestimmung des
Bildlichen iiberhaupt zuzusprechen scheint. Schlechthin jedes Bild be-
sitzt eine solche Differenz als »ikonische Urszene« (ebd.: 43), und wird
erst durch sie iberhaupt zum Bild (vgl. ebd.: 40 f.).

So sehr die ikonische Differenz im Rang eines Grundprinzips bildli-
cher Darstellung steht, so mehrdeutig bleibt der Begriff gleichwohl, so-
fern er verschiedene, nicht klar voneinander getrennte Bedeutungsfacet-
ten umfasst. Die eingdngigste und klarste Bedeutung ist diejenige, die auf
die aus der Gestaltpsychologie bekannte Differenz von Figur und Grund
bzw. Vordergrund und Hintergrund abzielt.s° Das Bild, so Boehm, ge-
neriert seinen Sinn aus dem visuellen Kontrastverhaltnis zwischen dem
innerbildlichen Hintergrund bzw. »Horizont« (ebd.: 39) und dem, was
aus diesem Horizont figurativ hervortritt und zur Erscheinung kommt.

so Vgl. Arnheim (1954/1974: 227-239). Eine Systematik der verschiedenen
Formen von Grund/Figur-Beziehungen findet sich im Traité du signe visuel
der Groupe p (1992: 218 f.).

55

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

»Wenn wir von Bildern (flachen, plastischen, technischen, raumlichen)
sprechen, meinen wir eine Differenz, in der sich ein oder mehrere the-
matische Brennpunkte (Fokus), die unsere Aufmerksamkeit binden, auf
ein unthematisches Feld beziehen.« (Ebd.: 40)

Ein »Prozess des Austauschs« zwischen Figur und Kontext im Bewusst-
sein des wahrnehmenden Rezipienten bringt, so Boehm, »die ikonische
Sinnentstehung in Gang« (ebd.: 39) und konstituiert auf diese Weise die
Erfahrung des Bildes. Dabei ist der bildliche Hintergrund, das sunthema-
tische Feld<, kein blofses Hintergrundrauschen, sondern besitzt eine ei-
gene Bedeutung und Relevanz.s* Boehm begreift das Bildersehen als ak-
tives Wechselspiel zwischen thematischem Objekt und unthematischem
Hintergrund, als unendliches Hin-und-Her zwischen den beiden Ebenen
des Bildes und den Beziehungen, die sich im Wechselspiel dieser Ebenen
auftun. Gerade die »Zwischen- und Leerrdume, das Unausdriickliche«
(Boehm 20071: 8) des Bildes sind dabei von Bedeutung, weil das Unbe-
stimmte das Wechselspiel der verschiedenen Elemente in Gang halt und
intensiviert.s*

In einem weiter gefassten Sinne verweist der Begriff der ikonischen
Differenz damit nicht allein auf die formalen Kontraste von Figur und
Grund, sondern ubertragt sich auch auf die inhaltlichen Dimensio-
nen des Bildes. Wenn beispielsweise ein menschlicher Korper den Hin-
tergrund bildet fiir die Zeigegeste einer Hand im Vordergrund (vgl.
Boehm 2007: 24), so kann der Korper mit seiner Haltung die Bedeu-
tung der Zeigegeste vom Hintergrund aus beeinflussen oder sogar in
ihr Gegenteil verkehren. In den meisten Fillen wird der Koérper im Hin-
tergrund die Geste der Hand dabei lediglich unterstiitzen und verdop-
peln; in anderen Fillen kann er sie verkomplizieren und verschachteln
wie im Fall der Jesusfigur aus dem Codex Egberti (Abb. 4). In wieder
anderen Fillen aber kann der Korper die Geste der Hand auch konter-
karieren und beispielsweise als Ironie auszeichnen. Der Hintergrund

51 Darin unterscheidet sich die ikonische Differenz vom auf den ersten Blick
verwandten Phianomen des >Signal-Rausch-Abstands¢, wie ihn die Informa-
tionstheorie denkt (vgl. Kittler 1988), wo das Rauschen im Normalfall tat-
sachlich nur >Rauschen« bleibt und keinen eigenen Sinn produziert. Dennoch
wire an Boehm die Frage zu stellen, ob seine Differenz von Vordergrund
und Hintergrund tatsichlich als Alleinstellungsmerkmal der Bilder angese-
hen werden kann. Auf ganz dhnliche Weise beruht ja beispielsweise auch die
Musik auf einer Differenz zwischen thematischen Figuren im Vordergrund
und unthematischer Begleitung — die gleichwohl kein Rauschen ist —im Hin-
tergrund. Und selbst die visuelle Form dieser Differenz ist nicht auf Bilder
beschrinkt, sondern letztlich in jedweder visuellen Wahrnehmung anzutref-
fen (wie Boehm selbst anmerkt, vgl. 2007: 69).

52 Vgl. hierzu auch die Bildanalyse des Filmplakats in Abschnitt 4.2.1.

56

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PRASENZTHEORIE DES BILDES

skontaminiert« dann den Vordergrund, er steckt ihn mit seiner Bedeu-
tung an.

Die spannungsreiche, mitunter konflikthafte Dimension der ikoni-
schen Differenz bezeichnet Boehm an einer Stelle auch als »[i]Jkonische
Negation« (ebd.: 67—71). Vorder- und Hintergrund, so Boehm, konnen
einander widersprechen und in Konflikt miteinander geraten, ja sie tun
dies auf einer elementaren Ebene sogar in jedem Bild. Denn was immer
als Brennpunkt eines Bildes in den Vordergrund der Aufmerksamkeit
tritt, erscheint stets auf Kosten eines anderen, das von ihm in den Hinter-
grund gedrangt wird. Das Erscheinen des Bildobjekts geht zugleich mit
einem komplementiren » Akt partieller Ausloschung« (ebd.: 68) einher.

»Die Figur subtrabiert den Grund, sie fithrt ein Moment der Negation
mit sich. Mit der Setzung der ikonischen Differenz kommt mithin Nega-
tion ins Spiel, schleicht sich Absenz ins Bild ein. [...] Zeigen setzt mithin
Verbergen voraus.« (Ebd.: 68 f.)

Bilder zeigen also nicht nur, sie verdecken auch. Sie machen sichtbar,
aber auch unsichtbar. Sie er6ffnen etwas und verheimlichen etwas ande-
res. Wer ein Bild betrachtet, darf sich deshalb nicht nur fragen, was es
zeigt, sondern muss sich auch fragen, was es verbirgt. Jedes Bild hat sei-
nen blinden Fleck, seine ausgeschlossene Szene, sein in den Hintergrund
gedringtes Element.53

Mit seiner Verortung des Bildes im Spannungsfeld von Prisenz und
Entzug, Zeigen und Verbergen eréffnet Boehm der Bildtheorie neue Wei-
chenstellungen. Der Blick auf die bildimmanenten Spannungsverhiltnis-
se, die sich auf der Bildoberfliche abspielen, ebnet den Weg zu einer dy-
namischen Theorie des Bildes, in der dieses als »Ort einer Konfiguration
von Energien« (ebd.: 71) verstanden wird. Boehms Bildkonzept ist eine
Theorie der Bildspannung, sie beruht auf einer »Logik der Krifte und
Intensititen« (ebd.). Darin nimmt sie tatsachlich eine radikale Gegenpo-
sition zu jeder Reprasentationstheorie des Bildes ein, insbesondere aber
zu Platon. Wo dieser in den Bildern nur ein statisches und noch dazu de-
fizitares Abbild der Wirklichkeit sieht, postuliert Boehm ein ganz eigenes
»momentum« (ebd.: 70), ein » Dariiberbinaus« (ebd.: 71) des Bildes iiber
die Wirklichkeit. Bilder, so Boehm, sind nicht weniger, sondern mehr als
der Gegenstand, den sie zeigen. Gerade dort, wo sie abbilden, liefern sie
nicht einfach nur Nachahmungen und Wiederholungen des Wirklichen,
sondern besitzen ein »Surplus«, einen durch die ikonische Spannung des
Bildes gestifteten - Mehrwert< gegeniiber dem Abgebildeten.

53 Ich komme auf diesen nicht zuletzt aus psychoanalytischer Sicht wichtigen
Gedanken im Zusammenhang mit dem »>bildlichen Unbewussten< bzw. der
>bildlichen Verdrangung« in Abschnitt 3.2.2 noch einmal zuriick.

57

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

»Re-prisentieren bedeutet nicht: noch einmal prisentieren. [...] Das
Prifix Re- in der Re-prisentation bewirkt mithin eine Intensivierung.
Sie vermehrt das Sein des Dargestellten durch ein Surplus.« (Boehm
2001: §)

Das Bild — zumindest sofern es sich um ein starkes Bild handelt, in dem
die ikonische Differenz »auf irgendeine Weise optimiert« (Boehm 1994b:
30) ist — erzeugt keinen Verlust, keine Reduktion, sondern eine Steige-
rung des Seins.

In den Worten des Philosophen Hans-Georg Gadamer (1960: 145)
spricht Boehm in diesem Zusammenhang auch von einem »Zuwachs
an Sein« (Boehm 2001: 1715 vgl. 1996b). Mit dieser Formulierung hatte
Gadamer einst die These einer »Eigenstandigkeit« (Gadamer 1960: 146)
des Bildes vertreten. Zwar kann sich das Bild, argumentiert Gadamer, als
mimetisches Abbild durchaus auf ein Urbild beziehen, aber in seiner ei-
genen »Seinsweise« (ebd.: T41) bleibt es selbst dann nicht auf diese Ab-

bildfunktion beschrankt:

»Dafl die Darstellung ein Bild — und nicht das Urbild selbst — ist, bedeutet
nichts Negatives, keine bloffe Minderung an Sein, sondern vielmehr eine
autonome Wirklichkeit.« (Ebd.: 145)

Ein starkes Bild — zum Beispiel »ein gutes Portratfoto« (ebd.) — vermag
uns bisweilen auch Aspekte und Sinnebenen zu zeigen, die am dargestell-
ten Objekt selbst in dieser Weise gar nicht wahrnehmbar sind. Der Fo-
tograf hat sie durch seinen fotografischen Akt erst herausgearbeitet, in
gewissem Sinne uiberhaupt erst produziert. In diesem Fall hort das Bild
auf, nur abzubilden, und wird schopferisch: »Ein solches Bild ist kein Ab-
bild, denn es stellt etwas dar, was ohne es sich nicht so darstellte.« (Ebd.)
Das Bild ist dann kein Zeichen mehr fiir etwas anderes, bereits vorher
Existierendes, sondern eine »Seinswirklichkeit« (ebd.) fur sich. Es wird
»selber das Gemeinte« (ebd.), anstatt nur » Mittel zum Zweck« (ebd.) zu
sein. In der Terminologie der Semiotik ausgedriickt, die hier an ihre Gren-
zen stofSt: Zeichen und Bezeichnetes fallen ineins und werden identisch.

1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes

1.3.1 Asthetische Erfahrung: Die Entfiibrungstheorie des Bildes

Ihrer tiefen Differenzen zum Trotz teilen die Reprisentationstheorie und
die Prasenztheorie des Bildes einen zentralen Punkt miteinander. Beide
fokussieren sie auf das wahrnehmbare Bildobjekt und versuchen, dessen

58

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

spezifisches >Bildsein« zu bestimmen. Das Subjekt der Bildbetrachtung,
zumindest das empirische aus Fleisch und Blut, lassen sie dagegen mehr
oder weniger aufsen vor. Ohne Subjekte aber sind Bilder im Grunde nur
potentielle Bilder: »Bilder entstehen [...] nur im Blick«, heif3t es bei Hans
Belting (2007b: 50) iiber den »Blickwechsel mit Bildern«. Solange kein
Auge sie erblickt und ihr Etwas-in-etwas fiir sich entdeckt, bleiben sie
blofle Objekte ohne bildliche Bedeutung und Prisenz. Das Subjekt ist es,
das die Bilder zum Leben erweckt.

Zum Blickwechsel mit Bildern gehort jedoch auch die andere Seite des
Geschehens: dass Bilder ihrerseits den Betrachter zum Leben erwecken.
Denn Bilder sind mehr als blofle Trager von Informationen, Bedeutun-
gen, Zeichenwerten oder auch Prisenzen. Sie iiben Wirkungen auf uns
aus, indem sie uns in Zustande und Stimmungen versetzen, die wir ohne
sie in diesem Moment nicht erleben wiirden. Das Sehen von Bildern lasst
uns nicht unberiihrt; Bilder ergreifen und erregen uns, stofSen uns ab und
emporen uns. In gewisser Weise verwandeln sie den, der sie sieht. Um
diese »Bildwirkungen«, wie Bernhard Waldenfels (2010: 70) sie einmal
genannt hat, geht es in der >Wirkungstheorie des Bildes«. Thr Gegenstand
ist nicht so sehr das Bild selbst als vielmehr die Dynamik zwischen dem
Bild und dem Subjekt, das sie betrachtet.

Grundsitzlich lassen sich zwei Ebenen der Bildwirkung unterschei-
den. Einerseits gibt es die je spezifischen Wirkungen, die bestimmte Bil-
der aufgrund ihrer Inhalte oder ihrer Darstellungsweise auf uns aus-
tiben. Andererseits gibt es so etwas wie eine allgemeine Grundstimmung
des Bildersehens, in die das Bild uns versetzt. Dieser formalen Grund-
stimmung des Bildersehens — der »dsthetischen Erfahrung«< - ist der erste
Abschnitt dieses Kapitels gewidmet; den inhaltlichen, insbesondere den
»affektiven und emotionalen Bildwirkungen<, wendet sich der zweite Ab-
schnitt (1.3.2) zu.

Worin also besteht die allgemeine Grundstimmung des Bildersehens?
Solange wir ein Bild nicht als Bild verstehen, sondern es — wie im Fall ei-
ner Attrappe oder eines Trompe Pceil (einer >Augentiduschung:) — als re-
alen Gegenstand auffassen, empfinden wir es als gewohnlichen Teil der
Welt, an dem wir zunachst nichts Eigentimliches bemerken. Sobald wir
das Bild jedoch als Bild erkennen, erleben wir etwas vollig anderes: Wir
besitzen >Bildbewusstseins, das heifSt wir nehmen zusitzlich zu den Bild-
objekten auch noch das Bildsein des Bildes mit wahr.s# Jetzt erfahren wir
die Bildobjekte nicht mehr als Teil der (gewohnlichen, physischen) Welt,
sondern ganz im Gegenteil als etwas von ihr Verschiedenes. Wir werden

54 Zur ontogenetischen Entwicklung von Bildkompetenz und Bildbewusstsein
vgl. Schwan (2005); zu den verschiedenen Ebenen der Bildkompetenz auch
Posner/Schmauks (1998) und Posner (2003) sowie, aus psychoanalytischer
Perspektive, Soldt (2007).

59

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

vom Bild, so konnte man sagen, in eine andere Welt versetzt. Eine der
schonsten Formulierungen fur diese Wirkung stammt von Franz Marc
(1915: 209), der die Bilder einmal als » Auftauchen an einem anderen
Ort« bezeichnete. Im Bildersehen sind wir gleichermafSen hier und dort;
hier als korperliche Betrachter im Hier und Jetzt des Bildersehens, zu-
gleich aber auch dort im korperlosen Reich des Bildes und seiner >Bil-
derwelt.

Die klassische dsthetische Theorie der Aufklarungszeit hat fir die-
se eigentiimliche Erfahrung des bewussten Bildersehens den Begriff der
»asthetischen Erfahrung< geprigt.ss In der Regel wurde sie als Spezifi-
kum der Kunsterfahrung bzw. der Erfahrung des Schonen diskutiert,
mitunter aber auch dem vergniigten Spiel zu Unterhaltungszwecken zu-
gesprochen. Im »asthetischen Zustande«, wie Schiller ihn in seinen Brie-
fen Uber die isthetische Erziehung des Menschen (1795: 85) nannte,
ist der Mensch »aufSeralltiglich gestimmt; er erweitert, so hatte bereits
Kant uber das »dsthetische Urteil< und damit uber die Kunsterfahrung
geschrieben, seinen alltaglichen Horizont zugunsten eines »freien Spiels
der Vorstellungskrifte« (Kant 1790: § 9) — er betritt die Welt der Phan-
tasie und des Imaginaren, das Reich des Irrealen und Fiktiven.s¢

Fabelwesen, Gespenster und logische Widerspriiche lassen uns nicht
den Kopf schiitteln in dieser imagindren Welt. Wir begegnen ihnen mit
einer »willing suspension of disbelief«, einer >willentlichen Aussetzung
des Unglaubens<, wie es bei Samuel Taylor Coleridge (1817) heifit. Doch
ist die Aussetzung des Unglaubens nur die eine Seite der dsthetischen

55 Zum Konzept der »dsthetischen Erfahrung« vgl. Jauf§ (1972, 1977), Bubner
(1989) und Maag (2001); speziell auf die Malerei bezogen Ingarden (1937)
und Imdahl (1972); skeptisch gegen das Konzept als solches aber auch Dik-
kie (1974).

56 Vgl. zu diesen Begriffen die Studie Das Fiktive und das Imagindre von Wolf-
gang Iser (1991), der eine Unterscheidung der beiden oft unscharf gebrauch-
ten Begriffe simaginar< und »fiktiv< vorschlagt. So charakterisiert er das Ima-
ginidre — die Kraft der »Irrealisierung von Realem« (ebd.: 23) — als »diffus,
formlos, unfixiert und ohne Objektreferenz« (ebd.: 21), das Fiktive hinge-
gen als kiinstlerische Realisierung und Materialisierung eben dieses Imagi-
niren, das heifst als »Realwerden des Imaginiren« (ebd.: 22). Das Imaginire
— abgeleitet von imago (lat. »Bild«) bzw. von imaginarius, »eingebildet« —
wire demnach die irrealisierende Kraft der Phantasie als solche; eine Fiktion
hingegen — von lat. fingere, »formen, gestalten, bilden [...], bauen, schaffen
[...], machen [...], erdichten, erliigen, ersinnen« — das Werk, das durch die-
se Kraft hervorgebracht wird. Ein anders pointierter Begriff des Imaginaren
als Synonym fiir mentale Bilder bzw. Vorstellungen ergibt sich aus der Theo-
rie des >gesellschaftlichen Imaginiren< bei Cornelius Castoriadis (vgl. 2.2.2);
die beiden Begriffsverwendungen widersprechen einander jedoch nicht (vgl.

Iser 1991: 350-377).

60

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

Erfahrung. Auch das Gegenstiick gehort zu ihr: die Aussetzung nicht nur
des Unglaubens, sondern auch des Glaubens an die Realitit des Gezeig-
ten. Wir glauben gerade nicht daran, dass es sich um echte Geschehnisse
handelt, und kénnen eben darum auch jene Darstellungen geniefSen, die
uns normalerweise in Emporung, Schrecken, Aufruhr oder Trauer ver-
setzen wiirden.s” In seiner Einleitung zur Enzyklopddie (1751) bringt der
Philosoph d’Alembert diese beiden Seiten der dsthetischen Erfahrung im
Begriff des >richtigen Abstands< auf den Punkt:

»Diejenigen Dinge aber, die bei wirklichem Erleben nur traurige oder
stirmische Gefiithle in uns erregen wiirden, wirken angenehmer in
der nachahmenden Darstellung als in Wirklichkeit, weil ihre blofe
Darbietung uns gerade in den Abstand [im Original: cette juste distance]
zu ihnen bringt, der uns die Erregung zum Genuf3, aber nicht zur inneren
Unruhe werden lafSt.« (d’Alembert 1751: 33)

Dieser >richtige Abstands, >cette juste distances, ist keine raumliche Dis-
tanz, nicht etwa blofSe Entfernung in Metern. Auch im {ibertragenen
Sinne geht es nicht einfach darum, sich moglichst stark vom Gesehe-
nen zu distanzieren. Denn wir erleben das Kunstwerk — d’Alembert be-
zieht sich hier auf Malerei und Plastik — wiederum nur dann mit ech-
tem » Genuf«, wenn wir uns doch wieder ein Stiick weit vom Gesehenen
ergreifen lassen. Bildbewusstsein und >naiver« Wahrnehmungseindruck
miissen beide zu ihrem Recht kommen, wenn die Erfahrung des Bildes
gelingen soll; eben darum muss es der >richtige< Abstand sein, nicht ir-
gendeiner. Asthetische Erfahrung ist die Erfahrung einer erfolgreichen
Vermittlung zweier einander widersprechender Einzelerfahrungen: »In
der Mitte zwischen zwei Extremen gewinnen wir den Kunst-Genuf3.«
(Kris 1952: 50)

Der Kunsthistoriker Ernst Gombrich hat diese eigentiimliche Dop-
pelbewegung des Bildersehens im Begriff der »Illusion« zu fassen ver-
sucht (vgl. Gombrich 1960: 153-244). Das Bild lasst eine »Scheinwelt,
eine Welt der Illusion vor unseren Augen erstehen« (ebd.: 233) — ei-
nen Illusionsraum als zweite Wirklichkeit, in die wir uns hineinbegeben
konnen, als ob es sich tatsiachlich um eine eigene Welt handelte. Dabei
heifst Illusion bei Gombrich nicht etwa >Immersions, also das Verges-
sen dariiber, dass man sich >nur« in einem Bildraum befindet und nicht
im Raum der Wirklichkeit (vgl. dazu: Schirra 2000). Der Bildbetrachter
weifS ja in aller Regel, dass er nur ein Bild betrachtet, das Gehirn rahmt

57 Vgl. die klassische Passage aus der aristotelischen Poetik (1448b): »Denn
von Dingen, die wir in der Wirklichkeit nur ungern erblicken, sehen wir mit
Freude moglichst getreue Abbildungen, z.B. Darstellungen von dufSerst un-
ansehnlichen Tieren und von Leichen. «

61

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

die Erfahrung des Auges von vornherein als Bilderfahrung.s® Eher denn
als trugerische Immersion lasst sich Gombrichs Illusionsbegriff darum
als bewusstes Sich-Einlassen des Subjekts auf das Bild verstehen; oder,
in d’Alemberts Worten gesprochen, als Sich-Hineinbegeben in den rich-
tigen Abstand zum Bild.

Auch der Soziologe und Philosoph Jean Baudrillard denkt seine Bild-
theorie vom Begriff der Illusion aus. Er beruft sich dabei unter anderem
auf die lateinische Etymologie des Wortes: »Il-ludere heifst aufs Spiel
setzen, sich aufs Spiel setzen.« (Baudrillard/Noailles 2004: 525 vgl. Per-
niola 2005; dazu auch Huizinga 1938: 20, 46 f.) Wer sich in die Illusi-
on des Bildes begibt, so Baudrillard verlasst seine eigene Wirklichkeit,
um sich stattdessen auf die Welt des Imaginaren einzulassen. Indem das
Subjekt sich selbst und seine gewohnte Wirklichkeit aufgibt bzw. »aufs
Spiel« setzt, lasst es zugleich die Kategorien und Werte dieser Wirklich-
keit hinter sich.

»In der generischen Illusion des Bildes stellt sich nicht mehr das Pro-
blem des Reellen. Dieses Problem wird durch die Bewegung des Bildes
aufgehoben, welche von vornherein und spontan jenseits von Richtig
und Falsch, jenseits von Real und Irreal, jenseits von Gut und Bose ist.«
(Baudrillard 1998: 34)

Insofern ist die Illusion des Bildes eine »gewaltige Kraft zur Leugnung
der Welt« (Baudrillard (1987: 40). Anstelle der Wirklichkeit stellt uns
das Bild eine andere Szene vor Augen, wie Baudrillard im Anklang an
eine bertiihmte Formulierung Sigmund Freuds schreibt:

»Die Intensitat eines Bildes entspricht exakt seiner Ablehnung des Re-
alen, seiner Erfindung einer anderen Szene.«%° (Baudrillard 1998: 22,
vgl. 2004: 84)

58 Vgl. zu dieser >Einrahmung« bzw. >Korrektur« der Wahrnehmung durch das
Gehirn die Darstellung von Gombrichs Illusionstheorie bei Jakob Steinbren-
ner (2009: 288): »Grundgedanke der Illusionstheorie ist, daf§ uns Bilder die
Illusion vermitteln, den dargestellten Gegenstand selbst zu sehen. Auf den
Einwand, dafS wir uns doch fast immer bewufSt sind, ein Bild zu sehen und
nicht die Illusion haben, tatsichlich den Gegenstand zu sehen, antwortet
Gombrich, daf§ das Auge vom Bild >betrogen< wird, in dem Sinne, daf$ es
einen dreidimensionalen Gegenstand vermeintlich sieht, aber der Geist des
Betrachters diesen Irrtum korrigiert.«

59 Vgl. Freud (1900: 72), der davon spricht, dass der »Schauplatz der Triaume
ein anderer ist als der des wachen Vorstellungslebens«. Im Franzosischen
wird die Formulierung vom >anderen Schauplatz« mit »autre scéne« iiber-
setzt, im Englischen mit >other scene«. Ich komme auf die Freud’sche Versi-
on in Abschnitt 3.1.2 noch einmal ausfiihrlich zuriick.

62

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

Dieser Gedanke ist weniger metaphysisch, als es auf den ersten Blick den
Anschein hat; er ergibt sich, so konnte man ergdnzen, aus der unmittel-
baren Ontologie des Bildes und der Bildsituation. Wer ein Bild betrach-
tet, sieht (fur die Dauer der Betrachtung) nicht mehr das abgebildete
Ding. Selbst dann, wenn er beide vergleichend gegeneinander hilt, kann
er doch nur jeweils eine der beiden Instanzen fokussieren und scharf stel-
len. Das Bild ist eben nicht das, was es abbildet, sondern stellt sich ne-
ben oder gar vor das Abgebildete. Der Philosoph Christoph Asmuth hat
die »eikonische Negation« des Bildes sogar als Grundmerkmal in seine
ontologische Bilddefinition mit aufgenommen:

»Das Bild negiert das Abgebildete, in dem es sich von ihm unterschei-
det. Mehr noch: Das Bild ist gerade und genau das nicht, was es abbil-
det. Das ist seine spezifische Funktion: genau nicht das Abgebildete zu
sein.« (Asmuth 2010: 123)

Was in Boehms Begriff der ikonischen Differenz zunachst als rein bildin-
terne Spannung gedacht war, lasst sich demnach auch auf das Verhalt-
nis von Bild und Auflenwelt tbertragen. Auch dort gibt es das fiir die
ikonische Differenz charakteristische Spiel zwischen Vordergrund und
Hintergrund der Aufmerksamkeit. Das Bild bringt etwas vorher nicht
Dagewesenes zur visuellen Existenz und riickt es in den Vordergrund
der Aufmerksambkeit, zugleich aber bringt es etwas bereits Existierendes
zum Verschwinden.

Je besser ihm dieses Zum-Verschwinden-Bringen der Wirklichkeit ge-
lingt, desto stirker wirkt das Bild auf uns. Hans-Georg Gadamer be-
schreibt diese Dimension der dsthetischen Erfahrung im Anschluss an
Martin Heideggers Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerkes (1935)
als eine Art HineingestofSen-Werden des Betrachters in die Welt des Bildes:

»Wenn uns ein Werk erreicht, dann ist da nichts mehr von einem Objekt,
das uns gegentiber ist, das wir tibersehen und auf eine begriffliche Sinn-
intention hin durchsehen. Es ist umgekehrt: Das Werk ist ein Ereignis.
Es erteilt uns einen Stof3, es stof$t uns um, indem es eine eigene Welt auf-
stellt, in die wir gleichsam hineingezogen werden.« (Gadamer 1993: 58)

Das Bild, so konnte man mit Baudrillard und Gadamer also sagen, be-
sitzt eine >Sogwirkung« Es gleicht einem Strudel, der uns in sein Inneres
hineinzieht. Das Bild ist eine Pforte ins Reich des Imaginiren, vor allem
aber eine Einladung, diese Pforte auch zu tibertreten.

Im Anschluss an Baudrillards Theorie der Verfiihrung lasst sich die-
se Sogwirkung als >Verfuhrungskraft« des Bildes beschreiben.® Marcus

60 Vgl. hierzu v. a. Baudrillards Buch Von der Verfiibrung (1979) sowie Grace
(2000: 141-171), Giesen (2010: 103-125) und Strehle (2012: 152-156).

63

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Stiglegger etwa arbeitet, seinerseits durch Baudrillard inspiriert, an einer
»Verfithrungs-< bzw. » Seduktionstheorie des Films« (vgl. Stiglegger 2006,
2014).5" »Einen Film zu sehen«, so Stiglegger (2006: 33, vgl. 2014: 49),
»bedeutet, in gewisser Weise von ihm verfiithrt zu werden. «** Die Verfiih-
rung versteht Stiglegger dabei als eine Art >Transport< des Zuschauers.®
Sie soll die allgemeine »Fahigkeit« des Films bezeichnen, den Zuschau-
er »von einer vermeintlich festen Position A zu der zunichst nicht in Er-
wagung gezogenen Position B zu befordern« (Stiglegger 2006: 9). Das
ist bei Stiglegger vor allem auf moralische Positionen bezogen, wenn ein
Film beispielsweise moralische Uberschreitungen vollzieht, die wir au-
Berhalb des Films nicht billigen wiirden (vgl. ebd.: 8 1-107). Die Verfiih-
rung besitzt aber auch eine riumliche Dimension, die der moralischen
Verfuhrungskraft tiberhaupt erst zugrunde liegt. Wer einen Film sieht,
wird zuallererst in die filmische Welt hineingezogen, und erst im Zuge
dieses imagindren Aufenthalts kann er auch moralisch verfithrt werden.
Der moralischen Verfuhrung geht die raumliche Entfiibrung voraus: Sich
auf Bilder einzulassen heifSt, sich in ihre Welten entfithren zu lassen. Dar-
um spreche ich im Folgenden auch von der >Entfithrungstheorie< des Bil-
des und analog dazu von seiner >Entfuhrungskraft<, also der Fahigkeit
des Bildes, uns an andere, imaginare Orte zu versetzen.

Baudrillards >verfithrungstheoretische« Pointe liegt vor allem darin,
dass er die Lockwirkung der Verfiihrung an die Erfahrung des Entzugs
und der Unverfiigbarkeit koppelt. »Was uns fasziniert, ist stets das,
was uns durch seine Logik oder seine innere Perfektion radikal aus-
schliefSt« (Baudrillard 1970: 326), schreibt er mit Blick auf die faszinie-
rende Wirkung sproder Frauen, die ihre Verehrer durch Verweigerung
um den Verstand bringen. Auch in anderen Bereichen gilt, dass wir be-
gehren, was wir nicht besitzen und wortiber wir nicht verfiigen kon-
nen. Das verfiihrerische Objekt entzieht sich uns und weckt eben da-
durch unser Interesse. In dieser Uberlegung erscheint das Bild bereits
per definitionem als verfiihrerisches Objekt: Einerseits weckt es unseren

61 Zum Bezug auf Baudrillard vgl. v. a. Stiglegger (2006: 45-48). Als weitere
Quelle gibt er den Literaturwissenschaftler Patrick Fuery an, der — ebenfalls
im Anschluss an Baudrillard (vgl. Fuery 2000: 158-174) — eine Theorie der
filmischen »seduction« entwickelt hat; aber auch psychoanalytische Ansitze
rund um die Begriffe »Blick, Begehren, Tabu und Traum« (Stiglegger 2006:
21-25; dazu wiederum Fuery 2000).

62 Fast wortgleich heifSt es schon bei Fuery (2000: 158): »Cinema is seduction,
and to watch a film is to be seduced.«

63 Vgl.in diesem Zusammenhang das psychologische » Transportation-Image-
ry Model« (Green/Brock 2002, van Laer et al. 2014; dhnlich bereits Ger-
rig 1993 ), mit welchem die Wirkung z.B. von Narrativen der Werbung als
>Transport< des Konsumenten — oder eben: als Verfiihrung — beschrieben
werden kann.

64

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

»Schautrieb<4, also unsere Begierde zu sehen oder das Gesehene sogar
zu greifen; also den Wunsch, korperlich in das Bild einzusteigen. Ande-
rerseits verweigert es uns eben diesen Zugang, wie Stiglegger am Bei-
spiel des Films ausfihrt:

»Es gibt eine Grenze zwischen Medium und Rezipienten, die unmoglich
uberschritten werden kann. Das Andere bleibt different, so sehr es
auch begehrt wird. Darin liegt die schwer greifbare, wenn auch endlos
wiederkehrende mythische Qualitdt des Mediums Film.« (Stiglegger
2006: 46)

Auch die Verfiihrung ist also in einer Art >Mitte« angesiedelt. Einerseits
ist es das Bild selbst, das mit seinen »seductive signs« (Fuery 2000: 159—
164) unseren Schautrieb weckt und unser Begehren in Gang setzt. Ande-
rerseits und im Gegenteil aber trennt uns das Bild von dem, was es uns
so reizvoll vor Augen stellt, auch unwiderruflich ab. Die Verfihrungs-
und Entfithrungskraft des Bildes ergibt sich aus genau dieser Doppelbe-
wegung: Wir mochten in die Leinwand einsteigen, konnen es aber nicht;
eben das fuhrt uns im Geiste umso tiefer in sie hinein. Gerade indem
die Bilder sich uns real verweigern, ziehen sie uns imaginar in den Bann.
In seinen Texten zur Kunst und zur Fotografie entwickelt Baudrillard
vor diesem Hintergrund eine ganz eigene und regelrecht kontra-intuiti-
ve Auffassung davon, was ein >starkes Bild< ausmacht. Es muss die Ima-
gination anregen, gerade indem es nicht alles zeigt, sondern etwas Un-
gezeigtes evoziert, gewissermafSen ein Mysterium aufrechterhilt, dessen
Prisenz es einerseits andeuten oder wenigstens offenlassen muss, ohne
das Mysterium andererseits aber ganz aufzulosen.®s Das starke Bild ist
fiir Baudrillard also nicht dasjenige, auf dem alles sichtbar ist, sondern
dasjenige, auf dem etwas aus dem Feld des Sichtbaren entfernt wird:

»Aus einem Objekt ein Bild zu machen heifSt, ihm nach und nach alle
seine Dimensionen abzustreifen: Gewicht, Konturen, Geruch, Tiefe,

64 Zum psychoanalytischen Begriff des >Schautriebs< bzw. der >Schaulust« siche
grundlegend Fenichel (193 5) im Anschluss an Freud (1905b: 66 f., 98); aus
filmwissenschaftlicher Perspektive auch Mulvey (1975) und Metz (1977:
56—63). Vgl. hierzu auch den verwandten Begriff des »Sehbegehrens« bei
Waldenfels (2zot10: 43).

65 Vgl. zu diesem Punkt auch die umfassenden Ausfithrungen zum »Geheim-
nis« als »Reiz des Mysteriosen« in Martin Andrees Archdologie der Medi-
enwirkung (2005: 156-334); ein verwandter Gedanke findet sich bei Florian
Hef3dorfer (2013: 216-222) im Anschluss an den Psychoanalytiker Jacques
Lacan: »Nicht ein Bild, das die Wirklichkeit verspricht, sondern ein Bild,
welches das Wirkliche gerade als ein Entzogenes prasentiert, zieht das Be-
gehren auf sich« (ebd.: 217).

65

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Zeit, Kontinuitit und natiirlich die Bedeutung. [...] Demnach mufs sub-
trahiert, immer subtrahiert werden, um das Bild im Reinzustand wie-
derzufinden. Dieser Abzug lafSt das Wesentliche erscheinen: daf$ das Bild
wichtiger ist als das, wovon es spricht, ebenso wie die Sprache wichtiger
ist als das, was sie bedeutet.« (Baudrillard 2004: 84 f.)

Je mehr das Bild >subtrahierts, desto stirker beginnen wir zu imaginie-
ren, und desto leichter vergessen wir die Realitdt um uns herum, um uns
stattdessen auf die ritselhafte Welt des Bildes einzulassen, die wir doch
nie restlos ergriinden konnen. So preist Baudrillard die Fotografie als
»Kunst des Verschwindens« (1998: 23) bzw. als »magische[n] Operator
eines Verschwindens der Realitit« (1999: 190 f.). Es ist das Ungezeigte,
das Unerforschte und Unergriindliche, das fiir ihn den Reiz der Bilder
ausmacht; nicht ihre Bedeutung, nicht ihre Prasenz, sondern ihre Ver-
weigerung von Bedeutung und Prisenz, die gleichwohl eine ganz eigene
Priasenz und Faszinationskraft erzeugt.®

Der Kunstphilosoph Roman Ingarden hat den Begriff der »Unbe-
stimmtheitsstellen« (1962: 23 5) fiir diese »Verweigerungen« gepragt; der
Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser spricht im Anschluss an Ingarden
auch von den »Leerstellen« (Iser 1976: 266, vgl. 257—355) des Kunst-
werks.5” Gemeint sind jene offenen Stellen am Kunstwerk, die uns im Un-
klaren dariiber lassen, was sie exakt bedeuten; bestimmte Auslassungen,
die durch den Betrachter ausgefiillt werden miissen. Bisweilen finden sich
solche Unbestimmtheitsstellen bereits auf der Ebene der Primarbedeu-
tung des Bildes, wann immer wir nicht wissen, was fiir einen Gegenstand
oder eine Figur wir vor Augen haben. Zumeist jedoch sind es eher die
Sekundirbedeutungen des Bildes, seine tieferen Sinn- und Ausdrucksge-
halte, die uns im Unklaren lassen.

In welchem Verhiltnis stehen beispielsweise der Mann und die Frau
in Edward Hoppers Gemalde Summer Evening (Abb. 7)? Worliber spre-
chen sie, was bewegt sie, was verbindet und was trennt sie? Wir wis-
sen es nicht und konnen es allenfalls durch vage Hinweise zu entschliis-
seln versuchen. Verrit uns die Korperhaltung der beiden Figuren etwas
tiber ihre Beziehung? Welchen Hinweis geben die Vorhinge in der Tur
und im Fenster? Was symbolisiert die Beleuchtung der Szene und die

66 Auf diese »anti-semiotische« Pointe in Baudrillards Werk bin ich im Zusam-
menhang seiner Graffiti-Analyse genauer eingegangen (vgl. Strehle 2008b).
Allgemein zu Baudrillards Kunst- und Bildtheorie siehe auch Strehle (2017).

67 Zum Verhiltnis der beiden Konzepte siehe Dotzler (1999); allgemein zur »Un-
bestimmtheit« des Bildes vgl. Boehm (2006); zu »Leerstellen« und »Unbe-
stimmtheitsstellen« im Film auch Liptay (2006), Dablé (2012) und Eisele
(2016: 185-193). Vgl. aullerdem die psychoanalytischen Ausfiihrungen zur
»asthetische[n] Mehrdeutigkeit« bei Kris/Kaplan (1974). Ich komme auf die
Unbestimmtheit der Bilder am Ende von Abschnitt 3.2.1 noch einmal zurtick.

66

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

Abb. 7: Edward Hopper: Summer Evening. 1947. Ol auf Leinwand, 76 x 107
cm. Privatsammlung.

eigenwillige Rahmung des Blickfelds durch den Vorbau der Veranda,
die uns wie durch ein Fenster zum Voyeur einer intimen Konversation
macht, die gleichermafSen o6ffentlich wie privat, den Blicken der AufSen-
welt ausgesetzt ist und doch in einem abgeschirmten Privatraum statt-
zufinden scheint? Gerade die Unbewegtheit der Szene, ihr Status als stil-
les Bild, treibt die Ratselhaftigkeit auf die Spitze: Wir sind ausgesperrt
aus dem weiteren Verlauf des Gesprichs, weshalb wir den Fortgang der
Dinge — oder auch ihre Vorgeschichte — allenfalls imaginieren konnen.
Gehen die beiden nach dem Gesprich gemeinsam in das Haus hinein?
QOder verlassen sie das Haus, verlassen sie einander? Wer befindet sich
noch in dem Haus? All diese Informationen bleiben uns entzogen, weil
das Bild trotz seiner Sichtbarkeit den letzten, klarenden Blick verweigert
—und eben dadurch unsere Imagination befeuert.

So liegt das Geheimnis der dsthetischen Ergriffenheit vielleicht also
in dem unauflosbaren Ritsel aus Anwesenheit und Abwesenheit, aus
Zeigen und Nicht-Zeigen begriindet, das das Bild uns aufgibt. Und
vielleicht rithrt daher auch der eigentiimliche Aufforderungscharak-
ter von Bildern, mit dem sie uns zuzurufen scheinen, dass sie ange-
schaut, betrachtet, ergriindet werden mochten, auch wenn sie sich um
unsere Ergrindungsversuche am Ende gar nicht kiimmern.®® In einer

68 »What do pictures want?«, fragt der Bildtheoretiker W. J. T. Mitchell im
englischen Originaltitel seines Buches Das Leben der Bilder (2005), und

67

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

bekannten Formulierung hat Theodor W. Adorno einmal vom »Raitsel-
charakter der Kunstwerke« (Adorno 1970: 182) gesprochen, ihrer her-
metischen Abriegelung gegen die Deutungsversuche des Hermeneuti-
kers. Etwas von diesem Ritselcharakter wohnt schlechthin jedem Bild
inne. Denn bereits das ontologische Faktum der Grenze von Bild und
Wirklichkeit weckt die Rétselkunde des Betrachters, der hinter die
Grenze blicken mochte, um den Sinn des Gesehenen zu ergriinden. In
die Bilderwelt entfithrt zu werden heifSt auch, durch ihre ritselhaften
Verstrickungen verfiithrt zu werden und sie mit detektivischem Begeh-
ren zu erkunden.

Auch hier wieder ergibt sich die Wirkung des Bildes also aus dem
Zusammentreffen von Bild und Betrachter, Objekt und Subjekt. Es ist
der objektive Ratselcharakter, der die subjektive Ritselkunde aktiviert.
Und gerade im >Ratseln, also im versuchten Losen des Raitsels, ist es
wiederum das Subjekt selbst, das die Leerstellen ausfiillt, die das Bild
offen lasst. Denn Raitsel sind einerseits gerade dadurch ritselhaft, dass
sie als unverfugbare Objekte erlebt werden; andererseits sind sie im-
mer nur Ritsel fiir jemanden, der sich fiir sie interessiert. Die Bildwelt,
in die wir entfithrt werden, ist die objektive Welt des Bildes, aber sie ist
auch die Welt unserer eigenen Interessen, Vorstellungen und Phantasi-
en. Die Wanderschaft der Imagination, auf die das Bild uns mitnimmt,
ist zugleich eine Reise ins Innere des Subjekts. Das Bild stellt uns ob-
jektiv in seine Szene hinein, um uns gleichzeitig auf eigene Faust in die-
ser Szene herumwandeln zu lassen, bis wir sie schlieSlich in unsere Sze-
ne verwandeln; es vereint den objektiven Zwang des Gesehenen mit
der subjektiven Freiheit der Phantasie. In der Sehtheorie Platons (vgl.
Ti. 45d-46¢, 67¢-68d) hat Baudrillard eine physikalisch zwar falsche,
psychologisch aber hochst zutreffende Formulierung fir dieses Zusam-
mentreffen gefunden:

»Das Bild befindet sich am Schnittpunkt zwischen dem Licht, das vom
Objekt ausgeht, und dem, das vom Blick ausgeht« (Platon).« (Baudrillard

1999: 192)

antwortet, dass sie angeschaut, betrachtet, ja »gekiisst« werden wollen
(ebd.: 14). Sie begehren danach, so Mitchell weiter, uns als Begehrende zu
sehen; sie wollen uns zusehen, wie wir sie ansehen (vgl. ebd.: 54). »Das Be-
gehren des Bildes liegt, kurz gesagt, darin, mit dem Betrachter die Position
tauschen zu wollen, ihn zum Erstarren zu bringen oder zu lihmen; es strebt
danach, durch etwas, das man den >Medusa-Effekt« nennen konnte, aus dem
Betrachter ein Bild fiir den eigenen Blick zu machen.« (Ebd.). Ich komme
auf diese Vertauschung im Zusammenhang mit dem >Bildakt< im ndchsten
Abschnitt (1.3.2) noch einmal ausfiihrlich zuriick.

68

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

1.3.2 Der Bildakt: Die affektiven und emotionalen Bildwirkungen

Um das Zusammentreffen von Bild und Subjekt geht es auch bei den
emotionalen und affektiven Wirkungen, die bestimmte Bilder uns berei-
ten konnen. Anders als bei der dsthetischen Erfahrung des Bildes, das auf
einer wohlbalancierten Mitte zwischen umittelbarer Bildwahrnehmung
und Bildbewusstsein beruht, gerdt die Balance hier jedoch ins Kippen.
In Mozarts Oper Die Zauberflote (1791) findet sich eine der bekanntes-
ten Beschreibungen dafiir: »Dies Bildnis ist bezaubernd schon« (1. Akt,
1. Szene), frohlockt der junge Prinz Tamino, als er das Bildportrit der
schonen Pamina erblickt, und verliebt sich noch im selben Augenblick
in die edle Prinzessin. Das Bild wird hier nicht mehr als blofSer Bedeu-
tungstrager oder als >nursichtbare« Prasenz erlebt; es wirkt auf den Be-
trachter, wie ein echter Mensch auf einen anderen Menschen wirkt und
»mein Herz mit neuer Regung fiillt« (ebd.). Die bildliche Prasenz der Ab-
bildung wird zur gefiihlten Anwesenheit des Abgebildeten: Der Betrach-
ter weifS zwar, dass er »nur< ein Bild betrachtet, kann sich den eigentlich
unangemessenen Reaktionen auf das Bild aber dennoch nicht entziehen.
Die extremste Form dieser Reaktionsweise ist die korperliche Erregung,
die pornografische Bilder auslosen; der Korper vergisst im Anblick des
pornografischen Objekts, dass er nur ein Bildobjekt sieht, und reagiert
auf das Bild wie auf eine lebendige Person.

Dergleichen Reaktionen auf Bilder sind nicht auf den Bereich des ero-
tischen Begehrens beschrankt. Auch der Ekel vor blutigen Szenen im
Horrorfilm oder die panischen Reaktionen, die Robertsons Phantasma-
gorie bei seinem Publikum ausgelost hatte, sind Beispiele dafiir.®* Min-
destens ebenso sehr wie sie uns anziehen, verziicken oder erregen, kon-
nen Bilder uns auch abstofSen, verdrgern, verangstigen oder erschrecken,
wie David Freedberg in seiner Studie The Power of Images feststellt:

»People are sexually aroused by pictures and sculptures; they break
pictures and sculptures; they mutilate them, kiss them, cry before them,
and go on journeys to them; they are calmed by them, stirred by them,
and incited to revolt. They give thanks by means of them, expect to be
elevated by them, and are moved to the highest levels of empathy and
fear.« (Freedberg 1989: 1)

Besonders die Bilderkimpfe des Mittelalters und der Reformation be-
zeugen diese extremen Reaktionen auf Bilder. Von den Bilderverehrern

69 Insbesondere am Beispiel des Kinos sind solche Reaktionsweisen gut un-
tersucht (vgl. Voss 2006 oder Hanich 2010a am Beispiel von Thriller und
Horrorfilm; allgemein zur » Affektkommunikation im populidren Film« vgl.
Scheuermann 2004). Eine umfassende Archdologie der Medienwirkungen,
auch in ihren affektiven Dimensionen, bietet Andree (2005).

69

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

wurden Gotterbilder wie echte Gotter verehrt, umhergetragen und ge-
kiisst; von den Bilderfeinden hingegen wurden sie als Gotzenbilder be-
kampft, gehasst, zerkratzt oder zerstort.” Uberhaupt galten die Bilder
in weiten Teilen der vormodernen Bildgeschichte als beseelte — oder be-
seelbare — Objekte, was sie nicht zuletzt fir Praktiken des >Bildzaubers«
brauchbar erscheinen liefs.”* Und selbst heute praktizieren wir noch ei-
nen Rest von >Bildanimismus<, wenn wir beispielsweise das Foto einer
geliebten Person an die Brust halten.

Alle diese leiblichen Dimensionen des Bildersehens sind Teil dessen, was
ich im Folgenden die affektiven und emotionalen Bildwirkungen nenne.”
Von ihnen aus gesehen erscheinen die Bilder zuallererst als Objekte, die
Wirkungen auf die betrachtenden Subjekte ausiiben; in gewissem Sinne er-
scheinen die Bilder in ihnen sogar selbst als Subjekte. Sie stecken uns mit
Affekten, Gefithlen und Stimmungen an, wie menschliche Wesen uns mit
Affekten, Gefuthlen und Stimmungen anstecken. In den Wirkungen der Bil-
der vertauschen sich Objekt und Subjekt: Die Bilder werden zu Handeln-
den, die etwas mit uns machen.

Der Kunsthistoriker Horst Bredekamp hat diese Vertauschung im
Begriff des »Bildakts« (Bredekamp 20710, vgl. 2004) einzufangen ver-
sucht. Der Begriff ist einerseits an John Searles Theorie des »Sprechakts«
(»speech act«) und Seren Kierups »pictorial speech act« angelehnt (vgl.
Bredekamp 20710: 50), setzt sich andererseits jedoch in einem wesentli-
chen Punkt von diesen theoretischen Vorbildern ab. Denn Bredekamps
Theorie des Bildakts ist keine klassische Handlungstheorie der Bilder
im Sinne eines praktischen Gebrauchs von Objekten durch menschliche

70 Zum Phdnomen der religiosen und politischen Bilderkdmpfe vgl. Brede-
kamp (1975), Schnitzler (1996) und Blickle et al. (2002); dazu die Ausfiih-
rungen bei Freedberg (1989: 378-428) und Belting (1990); zur ikonoklas-
tischen >Geisteshaltung« auch Latour (2000).

71 Zu den Praktiken des »Bildzaubers« im frithen Mesopotamien siehe Da-
xelmiiller/Thomsen (1982); allgemein zur Verwendung von Bildern in Zau-
berriten vgl. Freedberg (1989: 263—280) sowie die Ausfithrungen bei Graf
(1996). Zur Beseelung von Bildern durch das »Mundéffnungsritual« im Al-
ten Agypten vgl. Belting (2001: 160-164).

72 Als Emotion bezeichne ich einen Gefiihlswert, der vom Betrachter als >be-
deutungsvoll« qualifiziert wird; vgl. hierzu die Definition bei Oatley/Jenkins
(1996: 96, tibers. n. Otto/Euler/Mandl 2000: 16): »Eine Emotion wird iib-
licherweise dadurch verursacht, dass eine Person — bewusst oder unbewusst
— ein Ereignis als bedeutsam fiir ein wichtiges Anliegen (ein Ziel) bewertet«.
Beim Affekt tiberwiegt dagegen die unqualifizierte, vor-bewusste Dimensi-
on des Erlebens, die ihn stiarker in die Nihe einer physiologischen Reakti-
on auf bestimmte >Intensititen« riickt und eher auf motorische Reaktionen
abzielt. Zur Unterscheidung von Emotion und Affekt siehe auch Massumi
(1995: 84-89) sowie Seyfert (2012).

70

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

Handlungssubjekte; sie fasst vielmehr die Bilder selbst als Handelnde
auf.”s Nicht der Mensch, sondern das Bild vollzieht den Bildakt:

»In diesem Positionswechsel geht es um die Latenz des Bildes, im Wech-
selspiel mit dem Betrachter von sich aus eine eigene, aktive Rolle zu
spielen.« (Ebd.: 52)

Natiirlich >handelt« das Bild dabei nicht wirklich; insofern ist der Begriff
des Bildakts streng genommen irrefithrend. Es ist der Mensch, der auf
die Bilder reagiert, als ob sie handelnde Wesen wiren. Freedbergs Ter-
minologie ist in dieser Hinsicht unverfanglicher: Die entscheidende Ka-
tegorie ist bei ihm die »response« (Freedberg 1989: xxii, 1-26), die wir
den Bildern entgegenbringen. Die Vertauschung der Handlungspositio-
nen spielt sich einzig und allein in den Reaktionen des Subjekts ab und
nirgendwo sonst; sie ist das Resultat einer Fehldeutung, einer Verwechs-
lung, einer »fusion of image and prototype« (ebd.: 30).

Aber auch diese irrtimlichen Reaktionen, eben darin besteht die Po-
wer of Images, die Freedbergs Buch den Titel gibt und auf die auch Bre-
dekamps >Bildakt< abzielt, werden durch das Bild hervorgerufen, angesto-
Ben, provoziert. Wir mogen einer >animistischen Illusion« erliegen, wenn
wir die Bilder wie handelnde Subjekte wahrnehmen; aber die Tauschung
ist doch nicht ohne Gegenstand. Sie ist eine Folge des » Widerfahrnischa-
rakters der Bilderfahrung«, wie Sybille Kramer (2011: 76) im Anschluss
an Freedberg schreibt (vgl. dhnlich auch Busch 2007, Waldenfels 2010).
Das Bild zeigt sich uns nicht nur, es widerfahrt uns, das heifst es unter-
stellt uns einer bestimmten Erfahrung, der wir uns nicht entziehen kon-
nen. Im Bildakt erleben wir das Bild nicht mehr lediglich als >nursichtba-
res¢, unkorperliches Gebilde, sondern so, als ob die visuelle Prisenz des
Bildes die Realprisenz eines echten, lebendigen Korpers wire.

Was es mit dieser Verwechslung von Prasenz und Realprasenz auf sich
hat, stellt eines der ungelosten Ratsel der Bildtheorie dar. Sogar Bredekamp
findet nur bemerkenswert schwache Erklarungen fiir das Phinomen des
Bildakts, den er einerseits evolutionsbiologisch als Faktor sexueller Selek-
tion mit Darwin (vgl. ebd.: 314-316), andererseits aber auch physika-
lisch als »Spieltrieb der Natur« mit Lukrez (ebd.: 317-323) zu begriinden

73 Als Vorlaufer dieser Auffassung nennt Bredekamp (2010: 48 f.) den Philo-
sophen und Soziologen Henri Lefebvre, bei dem es heifit: »Das Bild ist ein
Akt. Als Akt impliziert es die Absicht oder den Willen, etwas zu bewirken
[...], ein anderes menschliches Wesen zu verfithren und zu rithren.« (Lefeb-
vre 1961: 122) Zur klassischen Perspektive auf das Bild als Objekt mensch-
lichen Handelns vgl. den Bildaktbegriff bei Assmann (1990), das Kapitel
iiber Bildhandeln und Bildkommunikation bei Sachs-Hombach (2003: 157—
190) sowie Seja (2009), die das Bild als » Werkzeug« begreift, das zu expe-
rimentellem »Probehandeln« eingesetzt werden kann.

71

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

versucht, um die Frage am Ende doch als »ungelostes Problem« (ebd.:
320) anzuerkennen.” Dabei ldsst sich wenigstens die Richtung, in die eine
mogliche Losung des Ritsels gehen miusste, mit einiger Plausibilitit doch
angeben. Am ehesten diirften die Ursachen zumindest fir bestimmte For-
men des Bildakts wohl in der historischen Anthropologie des Menschen
zu suchen sein.”s

Was damit gemeint ist, lasst sich am »Blick aus dem Bilde« (vgl. mit
zahlreichen Beispielen: Neumeyer 1964) veranschaulichen — jenem merk-
wirdigen, irrationalen, ja unheimlichen Gefiihl des Angeblicktwerdens,
das vermutlich jeder schon einmal erlebt hat, der ein bestimmtes Bild zu
lange betrachtet hat. Dieses Gefiihl des Angeblicktwerdens durch Bilder,
so meine These, hangt mit einer spezifischen Eigenschaft unseres Wahr-
nehmungsapparates zusammen: Er ist mit besonderer Sensibilitit auf
das Erkennen von Blicken »>geeicht¢, denen er nicht nur besondere Auf-
merksamkeit, sondern auch ganz besondere Reaktionen entgegenbringt.
In Georg Simmels »Exkurs tiber die Soziologie der Sinne« heifSt es dazu:

»Unter den einzelnen Sinnesorganen ist das Auge auf eine vollig
einzigartige soziologische Leistung angelegt: auf die Verkniipfung und
Wechselwirkung der Individuen, die in dem gegenseitigen Sich-Anblicken
liegt. [...] Die hochst lebendige Wechselwirkung [...], in die der Blick
von Auge in Auge die Menschen verwebrt, [...] ist die vollkommenste
Gegenseitigkeit im ganzen Bereich menschlicher Beziehungen« (Simmel
1908: 723 f.).

Der Blick eines anderen Menschen affiziert uns, wie uns nichts anderes
affiziert.”® Dabei kann er als positiv empfunden werden und Vertrauen

74 Diese Anerkennung des Problems hat Bredekamp immerhin seinen Kritikern
voraus — so etwa Daniel Hornuff (2012), der Bredekamp neben Hans Bel-
ting und W. J. T. Mitchell, aber auch Boehm und Gadamer, als Negativbei-
spiel fiir einen »Theoriehype um die Vorstellung von der Eigenaktivitit der
Bilder« (Hornuff 2012: 9) anfithrt und diesen Autoren vorwirft, die Bilder
im Zuge einer theoretischen »Fetischisierung« als »vor Vitalkraft strotzen-
de Wesen« zu tiberhohen (ebd.: 9, vgl. 119—-123). Dabei unterschlagt er frei-
lich, dass der Glaube an die Lebendigkeit der Bilder einer real existierenden
Bildgeschichte entstammt. Die Bildtheorie miisste den historischen Bildfe-
tischismus zuerst einmal aufkldren, bevor sie ihn schlieSlich verabschieden
konnte. Dartiber, wie iiberhaupt tiber das Bildverstindnis der Vormoderne,
liest man bei Hornuff jedoch noch weniger als bei Bredekamp selbst.

75 Eher unpassend erscheinen die folgenden Ausfithrungen hingegen fiir das
Phanomen der Bilderkdmpfe, die offensichtlich weniger in der menschlichen
Anthropologie als vielmehr in sozialen, religiosen und politischen Verwer-
fungen wurzeln (vgl. hierzu v. a. Bredekamp 1975).

76 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen zum Blick als » Grundbeziehung zum
Subjekt-Anderen« bei Jean-Paul Sartre (1943: 338-397, hier: 342), der v.a.

72

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

stiften bzw. bekriftigen wie etwa im gegenseitigen Blick zweier Lieben-
den oder im Blick zwischen Mutter und Kind. Er kann aber auch den
bedrohlichen Blick eines Feindes verkorpern, etwa den zum Sprung be-
reiten Blick des Raubtieres, vor dem der Mensch auf der Hut sein muss.
Der Blick ist immer auch Alarmsignal und Anruf gesteigerter Achtsam-
keit. Und schliefSlich gehort zu den elementaren Blickerfahrungen des
Menschen nicht zuletzt der furchtbar anzusehende Anblick des Toten
mit seinen starren, leblos aufgerissenen Augen.””

Das »tremendum des Blicks« (Bredekamp 2010: 237) bertihrt Tie-
fenschichten menschlicher Erfahrung und Wahrnehmung, die bereits zu
Urzeiten gepragt wurden. Es sind vermutlich diese archaischen Schich-
ten im Menschen, die beim Blickwechsel mit Bildern anspringen. So
wire der Bildakt also wenigstens teilweise aus dem »Blickakt« (Kramer
20171) zu erklaren. Und erkldren liefle sich nun auch die Verwechslung
von bildlicher Prasenz und lebendiger Realprisenz, die dem Bildakt zu-
grunde liegt: Denn die Wahrnehmung des Blicks findet auf einer derart
elementaren Ebene statt, dass sie zwischen Bild und Wirklichkeit gar
nicht unterscheidet. Der Blickakt vollzieht sich unterbalb des Bildbe-
wausstseins, das heifst unterhalb des bewussten Wissens darum, dass wir
eigentlich nur ein Bild betrachten und kein echtes Lebewesen. Das Wis-
sen um die Irrealitdat des Blicks uiberlagert die archaische Erfahrung le-
diglich, klammert sie ein und verdringt sie, ohne sie ganz ausschalten
zu konnen.”

den Blick des Anderen auf das Subjekt untersucht. Laut Sartre geht das
»Vom-Anderen-gesehen-werden« (ebd.: 343) mit einem Gefiihl des Kon-
trollverlusts einher: »Unter dem Blick des Anderen weicht die >Situation«
von mir [...]: ich bin nicht Herr der Situation.« (Ebd.: 353) Gut moglich,
dass bereits hierin ein erster Grund fiir das Gefiihl des Unheimlichen liegt,
das den Blick aus dem Bild bisweilen begleitet.

77 Zum Tod als >Urszene« des Bildes siehe Belting (2001: 143-188; dazu Strehle
2011a: §11-513) sowie Debray (1992: 13-35), der u.a. auf den engen ety-
mologischen Zusammenhang von Bild und Tod hinweist; allgemein zu Bild
und Tod vgl. auch Darmann (1995) und Bohme (2000).

78 Diese Beschreibung deckt sich in einigen Ziigen (wenn auch nicht durch-
gehend) mit dem Bildbetrachtungsmodell, das Philipp Soldt in Auseinan-
dersetzung mit Norman Holland (1968) als psychoanalytischen Beitrag
zum Thema »Bildbewusstsein und >willing suspension of disbelief<« (Soldt
2007) vorgeschlagen hat. Thm zufolge findet das Bildersehen auf »zwei se-
mantischen Stufen« (ebd.: 59) — unmittelbarer Wahrnehmung und kritisch-
distanzierender »Realitdtspriifung« (ebd.) — gleichzeitig statt, wobei immer
auch Storungen, Brechungen und »Entgleisungen des Bildbewusstseins«
(ebd.: 62 f.) moglich sind. — Zum Bild als einem »gestuften Erfahrungs-
gefiige« vgl. auch Waldenfels (2010: 46), dort im Anschluss an Bensch

(1994).

73

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Auf dhnliche Weise, also unterhalb des Bildbewusstseins, diirfte auch
das Phanomen der Gefiiblsansteckung funktionieren, auf das vor allem
das Kino kalkuiert, wenn es uns zum Mitweinen, Mitlachen oder Mit-
furchten verleiten will.”> Zumeist, aber nicht immer, sind solche Anste-
ckungen an die objektive Ahnlichkeit der Bilder gebunden: Erst wenn der
gezeigte Affekt oder die gezeigte Emotion optisch >iiberzeugend« darge-
stellt werden, vermogen sie uns mitzureiffen. Dann setzt die Ahnlichkeit
der Bilder mit den Menschen ihrerseits eine Ahnlichkeit der Menschen mit
den Bildern, sozusagen eine umgekebrte Mimesis in Gang: Der Mensch
selbst ahmt die auf dem Bild dargestellten Affekte in seinem Inneren nach,
ganz so wie er auch aufSerhalb des Bildersehens zum inneren oder gar du-
Beren Nachvollzug dessen neigt, was er sieht.* Das Bild ist nicht nur ein
Resultat des menschlichen Nachahmungsdrangs, es erweckt diesen auch.

Im Film entfalten sich diese Wirkungen aufgrund der gesteigerten Ein-
drucksintensitit und Illusionskraft der bewegten Bilder noch stirker als
im stillen Bild, grundsatzlich aber konnen solche Ansteckungsphinome-
ne durch alle Formen bildlicher Darstellungen ausgelost werden. Selbst
ungegenstindliche Darstellungen entfalten bisweilen entsprechende Wir-
kungen. Auch Mark Rothko etwa vermag Affekte im Betrachter zu we-
cken, obgleich seine gegenstandslosen Farbfeldmalereien (Abb. 8) ganz
ohne Ahnlichkeit und Mimesis auskommen:

»He sought to bring out of the viewer’s soul emotions of fear, love or
hate. It is said that there were people who actually cried just by looking
at his color associations.« (Dumitru 2012)

79 Zu Emotion, Einfithlung und Empathie im Spielfilm vgl. Bellour (2002),
Eder (2006), Kappelhoff (2008) und Uhrig (2015); allgemein zu »Einfiih-
lung/Empathie/Identifikation« im Feld der Kunst auch Fontius (2001). Zum
» Affektbild« im Kino vgl. Deleuze (1983: 123-170), der als Prototyp des
Affektbilds nicht zufillig die Groffaufnahme des Gesichts anfiihrt (vgl. ebd.:
123 f.), das er als Ausdruckszentrum der Affekte am menschlichen Korper
(vgl. ebd.: 124) beschreibt; vgl. zur filmischen Groffaufnahme des Gesichts
im Zusammenhang mit Empathie und Gefiihlsansteckung auch Plantinga
(1999) und Kappelhoff (2004).

8o Vgl. hierzu die Ausfithrungen zur »Gefithlsansteckung« bei Max Scheler
(r912: 25-29) bzw. zur »emotional contagion« bei Hatfield/Cacioppo/Rap-
son (1994). Fiir eine mogliche biologische Ursache des Phinomens vgl. die Ent-
deckung der >Spiegelneuronen« (aus naturwissenschaftlicher Sicht Rizzolatti/
Sinigaglia 2006; aus soziologischer bzw. kommunikationswissenschaftlicher
Perspektive Zaboura 2009 sowie Rosa 2016: 246-269; kritisch zur Erkli-
rungskraft der Spiegelneuronen aber auch Hikock 2014). Eine systemtheo-
retische, also makrosoziologische Sichtweise auf das Ansteckungsphdnomen
findet sich in Luhmanns Okologische Kommunikation (1986); vgl. auf dieser
Grundlage am Beispiel der Panik auch Opitz (2014).

74

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WIRKUNGSTHEORIE DES BILDES

Abb. 8: Mark Rothko: Blue, Orange, Red. 1961. Ol auf Leinwand, 229 x 206
cm. Hirshhorn Museum, Washington D.C.

Es sind die Farben, die »color associations« als solche, die bei Rothko
die Stimmungen transportieren.®* Daran zeigt sich, dass die Wirkung der
Bilder, auch wenn sie in den meisten Fallen auf klassischer Mimesis be-
ruht, noch unterhalb dieser Ebene angesiedelt sein kann und nicht erst
in der Reprisentations-, sondern bereits in der Priasenzdimension des
Bildes aufzufinden ist. Auch nicht-mimetische Bilder wirken auf die Sin-
ne und durch diese hindurch auf den Gefuhlsapparat des Betrachters.
Wie schon bei der Ansprache durch den menschlichen Blick, wenngleich
auf ganz andere Weise als dort, sind es auch hier die anthropologischen

81 Ausfithrlichere Analysen zu Rothkos Malerei finden sich bei Bockemiihl
(1985), Glimcher (1991) und Boehm (2008b).

75

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BILD

Dispositionen des Wahrnehmungsapparats, die dafiir sorgen, dass wir
bestimmten Farben bestimmte Ausdruckswerte zuschreiben. Dabei liegt
es zumindest bei einer Elementarfarbe wie Rot mit ihrer beunruhigen-
den, alarmierenden Wirkung nahe, den Ursprung dieser Ausdruckswerte
wiederum auf urgeschichtliche Pragungen — den Anblick des geoffneten
Korpers — zurtickzufiihren. Insofern spielt selbst hier womoglich noch
eine vage Form der Mimesis mit hinein.

Auf einer dhnlichen Ebene operieren die emotionalen Wirkungen, die
von Landschaften und Architektur, von Filmkulissen oder von Interieurs
auf Gemalden ausgehen, aber auch die subtilen Wirkungen von Bildkom-
position, Perspektive, Kadrage, Lichtgestaltung oder von filmischer Ka-
merabewegung. Ohne im engeren Sinne eine Emotion zu >bedeutens, ver-
mitteln sie etwas, das wir als emotionalen Ausdruckswert erleben konnen.
Auch in diesem Fall darf die Rolle der Mimesis jedoch nicht zu gering ver-
anschlagt werden — erst recht, sofern man diese auch als >indirekte Mime-
sis< versteht: Das Bild einer idyllischen Sommerwiese etwa ist nicht nur
die direkte Mimesis einer solchen Sommerwiese, sondern auch eine indi-
rekte Evokation des Gefiihls, das wir mit einer solchen Wiese verbinden.
Unser Gehirn verkniipft das dufsere Bild mit entsprechenden Assoziatio-
nen, also Erinnerungsbildern aus dem Inneren. Im Vokabular der Semiotik
kann diese Art von bildlicher Sekundirbedeutung als »Konnotation« im
Unterschied zur »Denotation« gefasst werden (vgl. Barthes 1964: 29-33).

Gerade die unbewussten Dimensionen der Bilder, die uns spiter noch
ausfuhrlich beschiftigen werden, beruhen mafSgeblich auf solchen asso-
ziativen bzw. konnotativen Verkettungen zwischen dufleren und inneren
Bildern (vgl. 3.2). Denn auch in diesem Sinne machen die Bilder etwas
mit uns: Sie withlen unser Inneres auf, indem sie unsere eigenen Bilder
aus der Tiefe des Unbewussten hervorziehen und an die Oberfliche der
Psyche spiilen. Sie sind >Trigger<, wie man mit einem Begriff aus der Psy-
chotraumatologie sagen konnte.®* Zu den anthropologischen Disposi-
tionen der Wahrnehmung gehort nicht zuletzt ihre direkte Verbindung
zur Psyche, die sich durch die empfangenen Bildeindriicke zur Produk-
tion innerer Bilder verleiten und sich von ihnen zu ganz eigenen Bewe-
gungen anstofSen ldsst.

82 Der Begriff >Trigger< bezeichnet einen Auflen- oder auch Innenweltreiz, der
aufgrund eines traumatisch >erlernten< Auslosemechanismus die Erinnerung
an eine erlebte Traumasituation wachruft (vgl. Maercker 1997: 43 f.). Ich
gebrauche den Begriff hier in einem weiteren Sinne, der auch nicht-trauma-
tische Erinnerungen und Assoziationen miteinbezieht.

76

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Kultur

Der erste Teil dieser Untersuchung richtete den Blick auf das Bild als
solches, seine dingliche Eigenlogik und seine von ihm selbst ausgehende
Repriasentations-, Zeige- und Entfuhrungskraft. Spatestens an den Bild-
wirkungen aber zeigte sich, dass diese Krifte einerseits zwar objektiv
sind, sich andererseits jedoch erst entfalten in der Begegnung zwischen
dem Objekt und einem Subjekt, das sich von diesen Wirkungen ergrei-
fen lasst. Diesen Subjekten der Bilder und ihrem >Bildgebrauch« ist der
zweite, kulturtheoretische Teil dieses Buches gewidmet. Er interessiert
sich weniger fiir die individuellen als vielmehr fiir die kollektiven Ge-
brauchsweisen der Bilder, also fir die Art und Weise, wie Gesellschaften
als ganze mit Bildern umgehen. Denn als Erzeugnisse von in Gesellschaft
lebenden Menschen sind Bilder immer schon in kollektive Zusammen-
hinge eingebettet; erst recht dann, wenn sie nicht nur in der privaten
Stube verbleiben, sondern als >6ffentliche Bilder« in gesellschaftlichen
Raumen zirkulieren.® Welche gesellschaftliche Funktion besitzt diese 6f-
fentliche Zirkulation der Bilder? Was >machen< Gesellschaften mit Bil-
dern, warum und wozu >brauchenc« sie Bilder auf der Makroebene ihres
Funktionierens? Die Antwort auf diese Frage eroffnet sich, wenn wir Ge-
sellschaft unter einem bestimmten, nimlich kulturtheoretischen Blick-
winkel betrachten, wenn wir also durch die Brille der Kulturtheorie auf
Gesellschaft blicken.

Der Begriff >Kultur< ist im Folgenden zunachst als Synonym zu »Gesell-
schaft« zu verstehen, betont dabei jedoch bestimmte Aspekte der Gesell-
schaft, die ohne Kulturtheorie nicht ohne Weiteres in den Blick geraten
wiurden. Welche Aspekte dies sind, deutet der alltigliche Sprachgebrauch
nur teilweise an. Wie schon beim Bild ist der Sprachgebrauch auch bei
>Kultur< erstaunlich vieldeutig.> So bezeichnen wir als Kultur beispiels-
weise jenen Teilbereich der Gesellschaft, iiber den das Feuilleton, der
Kulturteil der Zeitung, berichtet, also Kunst, Literatur, Theater, Musik
und dhnliches. In diesem Fall handelt es sich um einen >sektoralen< Kul-
turbegriff, der Kultur in Differenz zu anderen gesellschaftlichen Teilsys-
temen wie Okonomie oder Politik versteht. Wir verwenden den Begriff

1 Zum Begriffspaar »private und offentliche Bilder« (>private« vs. >public ima-
ges<) vgl. Goffman (1976: 45-51).

2 Die folgende Begriffsklarung orientiert sich an der Einteilung von Andreas
Reckwitz (2000: 64—90; 2008). Zu den verschiedenen Bedeutungsfacet-
ten des Kulturbegriffs vgl. auch Eliot (1948), Williams (1958) und Busche
(2000). Zur Kultursoziologie als Disziplin und zu den ihr zugrunde liegen-
den Kulturbegriffen siehe Thurn (1979), Tenbruck (1989, 1996), Gebhardt
(2003), Junge (2009), Moebius (2009) und Albrecht (2017).

77

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

aber auch >normativ¢, wenn wir Kultur zum Beispiel als » Verfeinerung
der Sitten« (Adelung, zit. n. Reckwitz 2000: 67) verstehen. Ein Mensch
kann mehr oder weniger kultiviert sein; im schlimmsten Fall kann er
sogar >barbarisch« sein, wie der Gegenbegriff zu Kultur im normativen
Denkmodell lautet.

Eine dritte und eine vierte Bedeutungsfacette von Kultur — der >holisti-
sche<und der >bedeutungsorientierte< Kulturbegriff — sind alltagssprach-
lich weniger geldufig, soziologisch jedoch umso bedeutsamer. Der holisti-
sche bzw. >totalitatsorientierte« Kulturbegriff wurde vor allem im Umfeld
der klassischen philosophischen Kulturtheorie, der Kulturanthropologie
bzw. der Ethnologie und der Soziologie des 19. und 20. Jahrhunderts
entwickelt. Kultur wird hier als kollektive Lebensform begriffen, als Art
und Weise, in der menschliche Kollektive ihr Zusammenleben wie auch
ihr Weltverhaltnis organisieren. Die besondere Pointe dieser Auffassung
liegt darin, dass sie Kultur als Tatigkeitsbegriff akzentuiert, als »Kultur-
arbeit«, wie es bei Freud (1930: 141, 1933: 516; vgl. Cadiot 2012) heifst.

Wie schon der sektorale und der normative, beruht auch der holisti-
sche Kulturbegriff auf einer terminologischen und logischen Differenz.
Eine Kultur unterscheidet sich von anderen Kulturen, noch grundlegen-
der jedoch von >Natur« als dem Anderen der Kultur tberhaupt.’ Auf ei-
ner elementaren Ebene bedeutet Kulturarbeit, wie Freud und die klas-
sischen Kulturtheoretiker sie verstehen, die Umarbeitung von Natur in
Kultur. Sie ist ein umfassender Inbegriff menschlicher Veranderung und
Umgestaltung der vorgefundenen Welt und ihrer Verwandlung in eine
kiinstliche, menschengemachte >Kulturwelt«. Daraus ergibt sich bereits
die wichtigste Grundbedeutung des Begriffs, wie ich selbst ihn gebrau-
chen werde: Kultur, das ist die Form, die eine Gesellschaft sich gibt.+ Kul-
turtheoretisch an Gesellschaft heranzugehen heifst im Folgenden also, sie
zunichst von ihrer kollektiven Arbeit an sich selbst und damit von ihren
Ordnungs- und Formaspekten her zu betrachten. Dass dabei im Gegen-
zug immer auch allerlei Unordnung sichtbar wird, zeigt sich im Laufe
meiner Argumentation.

3 Grundlegend zur Natur/Kultur-Differenz vgl. Horigan (1988), Schiemann
(2004) und Koschorke (2009); zur Dekonstruktion und Historisierung des
Begriffspaars auch Descola (2005).

4 Vgl. zu dieser Begriffsverwendung die Ausfithrungen tiber die » Gewinnung
der kultursoziologischen Perspektive durch Max Weber und Georg Simmel«
bei Hans Peter Thurn (1979: 437—444): »Ihrer beider Anschauungen trafen
sich in der Grundiiberzeugung, daf$ die Gesellschaft mithilfe der Kultur zu
ihren Formen finde und daff dementsprechend die vorrangige Aufgabe der
Kultursoziologie sei, die Formensprache der sich beschleunigt wandelnden
Gesellschaft des 20. Jahrhunderts zu entziffern.« (Ebd.: 443 f.) - Zu Max
Webers Kulturbegriff vgl. auch die einleitenden Bemerkungen zu Abschnitt
2.2.1.

78

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Ein vierter Begriff von Kultur hat sich im Zuge des so genannten
»Cultural Turn« der 1960er und 1970er Jahre aus der Tradition des ho-
listischen Kulturbegriffs heraus entwickelt. Er nimmt eine bestimmte
Facette der Kultur als Lebensform in den Blick und untersucht sie ge-
nauer: die symbolische Dimension der Kultur, das heift die Ebene der
Zeichen und Zeichensysteme, der sprachlichen und normativen Codes
sowie der gesellschaftlich geteilten Vorstellungen und Imaginationen.
Gesellschaftliches Leben, so die Pointe dieses vor allem im Umfeld des
Strukturalismus, des Poststrukturalismus und des sozialwissenschaftli-
chen Konstruktivismus vertretenen >bedeutungsorientierten< Kulturbe-
griffs, kommt nicht aus ohne symbolische Ordnungen, in denen sich das
Zusammenleben der Gesellschaftsmitglieder auf der Grundlage gemein-
sam geteilter, aber auch umkampfter Vorstellungen, Werte und Normen
organisiert und strukturiert.

Im Folgenden werden vor allem der holistische und der bedeutungs-
orientierte Kulturbegriff zur Geltung gebracht und zueinander in Bezie-
hung gesetzt. Das erste Kapitel dieses Teils fithrt den durch Freud geprag-
ten Begriff der Kulturarbeit ein (2.1), der als umfassende Umgestaltung
der Welt, vor allem aber als >Antwort< auf die Herausforderung einer be-
arbeitungsbedurftigen Wirklichkeit akzentuiert wird (2.1.1). Weil diese
Bearbeitung der Wirklichkeit jedoch nie endgiiltig ans Ziel gelangt, son-
dern auf die verdinglichten und ihrerseits bearbeitungsbediirftigen Re-
sultate der eigenen Tatigkeit trifft, ist Kultur immer auch die Weiter-
bearbeitung der bereits bearbeiteten Wirklichkeit. Die hierin angelegte
Steigerungsdynamik der Kultur wird mit einem Begriff von Friedrich
Thurnwald als >Kulturmechanismus« beschrieben (2.1.2).

Das zweite Kapitel verengt den Fokus auf eine bestimmte Unterform
der Kulturarbeit, die im Folgenden als Verbildlichungsarbeit bezeichnet
wird (2.2). Was darunter zu verstehen ist, wird entlang zweier theoreti-
scher Perspektiven herausgearbeitet: erstens an Ernst Cassirers >Philo-
sophie der symbolischen Formen«, die den Kulturprozess als Bildprozess
zu denken erlaubt, sowie an Arnold Gehlens Konzepten der >AufSenwelt-
stabilisierung« und »Zuriickempfindung« (2.2.1); zweitens an der Theo-
rie der kollektiven Vorstellungen bzw. des >gesellschaftlichen Imagina-
ren< bei Cornelius Castoriadis (2.2.2). Wesentlich stirker als Castoriadis
selbst betone ich jedoch die materiellen Aspekte des gesellschaftlichen
Imaginaren: Erst durch materielle Bedeutungstrager und insbesondere
durch materielle Bilder konnen die Produkte der individuellen Einbil-
dungskraft iberhaupt zu kollektiven Vorstellungen werden. Dabei wer-
den im Zuge dieser >Imaginationskollektivierung« nicht allein Vorstellun-
gen, sondern auch die einzelnen Gesellschaftsmitglieder >kollektiviert,
also zueinander in Beziehung gesetzt und zu >Sehgemeinschaften« zusam-
mengefithrt. Die materiellen Bilder erlauben eine Kollektivierung iiber
Bande als typisch moderne Form der Vergesellschaftung, die mit der

79

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Entwicklung der Massenmedien als zentraler Integrationsinstanz mo-
derner Gesellschaften korrespondiert (2.2.3).

Das dritte Kapitel fragt schliefSlich nach dem Verhiltnis von Verbild-
lichungsarbeit einerseits und Gesellschaft andererseits und damit nach
dem >Ort der Bilder< im Gesamtgefiige der Kultur (2.3). Mit Luhmanns
Theorie der Massenmedien und der Kunst lassen sich die 6ffentlichen
Bilder als Reflexionsraum der Gesellschaft begreifen, in welchem kultu-
relle Realitatskonstruktionen, Selbstbeobachtungen und Selbstbeschrei-
bungen in Umlauf gebracht und kollektiv ausgehandelt werden (2.3.1).
Gerade an der Kunst und der Unterhaltung zeigt sich andererseits aber
auch, dass die Bilder nicht ausschliefSlich stabilisierende bzw. konstruk-
tive, sondern auch destabilisierende und destruktive Funktionen einneh-
men konnen. Die kulturtheoretischen Fragen, die dieser Befund aufwirft,
werden schliefSlich durch den Entwurf einer >Spieltheorie der Kultur«
im Anschluss an Roger Caillois sowie an Dirk Baeckers Konzept von
>Kultur als Einspruch« beantwortet, in der die spielerischen Selbstzer-
storungs- und Selbstaufhebungstendenzen der Kultur in den Blick ge-
raten (2.3.2).

2.1 Kulturarbeit

2.1.1 Kultur als Antwort

Die vielleicht reichhaltigste Definition von Kultur im Sinne des holisti-
schen Kulturbegriffs liefert der Einleitungssatz aus Edward B. Tylors Pri-
mitive Culture (1871):

»Cultur oder Civilisation im weitesten ethnographischen Sinne ist jener
Inbegriff von Wissen, Glauben, Kunst, Moral, Gesetz, Sitte und allen tib-
rigen Fahigkeiten und Gewohnheiten, welche der Mensch als Glied der
Gesellschaft sich angeeignet hat.« (Tylor 1871: 1)

In dieser dicht gedriangten Aufzihlung ist bereits eine ganze Reihe von
wichtigen Aspekten enthalten. Erstens legt sie nahe, Kultur holistisch
als kollektive Lebensform des in » Gesellschaft« lebenden Menschen zu
verstehen. Sie ist die » Thatigkeit einer Gemeinschaft als eines Ganzen«
(ebd.: 12), wie es an anderer Stelle auch heifst. Zweitens wird betont, dass
Kultur »angeeignet«, das heifst kiinstlich ist, und sich insofern von Na-
tur, dem >Angeborenenc« (lat. natus, »geboren«), unterscheidet. Drittens
impliziert sie, dass zur kulturellen Lebensform des Menschen geistig-ide-
elle, symbolische bzw. imaginare (» Wissen«, »Glauben«, »Kunst«) und
normative Aspekte (»Moral, Gesetz, Sitte«, » Gewohnheiten«) gehoren.

8o

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURARBEIT

Zumindest angedeutet sind viertens auflerdem die technischen Dimen-
sionen der Kultur (»Fihigkeiten«), die heute unter dem Schlagwort der
>Kulturtechniken< diskutiert werden. Danach umfasst Kultur nicht zu-
letzt auch den Gebrauch von Werkzeugen und die Herstellung von Ar-
tefakten, den Bau von Gebauden und StrafSen oder die Entwicklung von
Transportmitteln und Kommunikationsmedien.

Der Hinweis auf die Kulturtechniken bringt ein weiteres Moment der
Kultur ins Spiel, das Tylor im Begriff der » Thatigkeit« anspricht. Kul-
tur impliziert Arbeit; der Kulturbegriff ist ein Tatigkeitsbegriff. So heifdt
es bei Arnold Gehlen: »Kultur soll uns sein: der Inbegriff der vom Men-
schen titig, arbeitend bewaltigten, veranderten und verwerteten Natur-
bedingungen« (Gehlen 1940: 39). Auf diese Tatigkeitsdimension ver-
weist schon die Etymologie des Wortes >Kultur< aus dem lateinischen
Verb colere, das urspriinglich aus der Sphire der Landwirtschaft her-
rithrt (vgl. Reckwitz 2000: 66) und folgende Bedeutungen umfasst:

»1. (be-)bauen, bearbeiten, Ackerbau treiben; 2. wohnen, ansissig sein,
bewohnen; 3. Sorge tragen, a. verpflegen, b. schmiicken, putzen, c. aus-
bilden, veredeln, d. betreiben, tiben, pflegen, wahren, hochhalten; 4. ver-
ehren, anbeten«.

In seinem Ursprung ist Kultur also ein Wort fiir die menschliche Tatig-
keit auf dem Feld; das schwingt in der Sprechweise von der >Kultivierung
des Bodens« bis heute nach. Der Mensch, so konnte man im Hinblick
auf die im Begriff angelegte Tatigkeitsdimension der Kultur formulie-
ren, ist das die Welt bearbeitende, die Welt umarbeitende Wesen. Er ist
ein »homo creator« (Landmann 1955: 239, Mithlmann 1962), also ein
schopferisches, schaffendes, kreatives Wesen.¢

5 Die »Kulturtechnikforschung« (Maye 20t10: 122) steht noch in den An-
fangen, kanonische Definitionen haben sich bislang nicht durchgesetzt. Die
Begriffsverwendungen reichen von >Korpertechniken« im Sinne von Marcel
Mauss (1935) tiber >Techniken< im Sinne von >kulturellem Know-how« —
Lesen, Schreiben, Rechnen oder »der Gebrauch des Computers« (Kramer/
Bredekamp 2003: 16) — bis hin zu im engeren Sinne medientheoretischen
Auffassungen wie im folgenden Zitat von Cornelia Vismann (2010: 171):
»Kulturtechniken: Sie bezeichnen das, was Medien machen, was sie bewir-
ken, zu welchen Handlungen sie verleiten«.

6  Siehe zu diesem Gedanken auch Hans Joas’ Studie zur Kreativitit des Han-
delns (1992), die u.a. an Marx (vgl. ebd.: 128-172), aber auch an die » Aus-
drucksanthropologie« Herders ankniipft (ebd.: 113-127). Zur Anthro-
pologie der menschlichen Kreativitit vgl. aufferdem die Studie Wege der
Kreativitat von Heinrich Popitz (1997/2000), der bereits in Der entfrem-
dete Mensch (1953: 111 ff.) das Marx’sche Frithwerk unter besonderer Be-
achtung schopferisch-kreativer Aspekte gelesen hatte.

81

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Zur Welt, die der >homo creator« schopferisch umgestaltet, gehort aber
nicht zuletzt der Mensch selbst. Weltgestaltung ist immer auch Selbst-
gestaltung. Karl Marx — auch er gehort der Sache nach in die Reihe der
Kulturtheoretiker, obgleich der Kulturbegriff als solcher bei ihm keine
Rolle spielt — hat in der Fahigkeit zur »Selbsterzeugung« (Marx 1844a:
574) sogar das spezifische »Gattungsmerkmal< des Menschen, sein » Gat-
tungswesen« (ebd.) ausgemacht. Indem der Mensch seine eigene Wirk-
lichkeit produziert, produziert er zugleich sich selbst als Produkt dieser
selbstgeschaffenen Wirklichkeit. Er pragt sich selbst, indem er das verdn-
dert, was ihn prigt; und gerade indem er die dufferen Dinge bearbeitet,
entwickelt und erweitert er zugleich seine eigenen, inneren Fahigkeiten.
Fur Marx ist der Mensch also nicht nur das produzierende, sondern das
sich selbst produzierende Wesen.”

Starker als die auf den ersten Blick so verlockende Formulierung vom
shomo creator« betont Marx aber auch die Verbindungslinien zwischen
Natur und Kultur, wenn er die menschliche Arbeit nicht als reine Selbst-
erzeugung, sondern als »Stoffwechsel mit der Natur« (Marx 1867: 57,
192) beschreibt. Der Mensch ist kein Baron Miunchhausen, der sich am
eigenen Schopf aus dem Wasser zieht: Kulturarbeit beruht auf der Ausei-
nandersetzung mit Vorgefundenem. Sie schafft nicht absolut Neues, son-
dern verwandelt Gegebenes. Kultur ist insofern durchaus nicht das ab-
solut Andere der Natur, sondern bleibt selbst noch in der Umarbeitung
auf diese bezogen. Gerade in ihrer Kunstlichkeit ist Kultur das Produkt
einer, wie Gehlen (1940: 38) schreibt, durch den Menschen »ins Lebens-
dienliche umgearbeiteten Natur«.

Vor allem >genealogische« Kulturtheorien, die tiber die frithgeschichtli-
che Entstehung der Kultur spekulieren, riicken diese Seite der Kultur als
Auseinandersetzung mit der Natur in den Blick; nicht nur, aber vor allem
im Hinblick auf die duflere Natur im Sinne der materiellen Umwelt. Eine
pointierte Formulierung dieser Wechselbeziehung von Kultur und Natur
findet sich — ihrerseits von Gehlen, aber auch von Freud beeinflusst — in
Hans Blumenbergs Arbeit am Mythos (1979). Dort zeichnet Blumenberg
den »status naturalis« des Menschen als » Absolutismus der Wirklich-
keit«, in welchem »der Mensch die Bedingungen seiner Existenz anna-
hernd nicht in der Hand hatte und, was wichtiger ist, schlechthin nicht
in seiner Hand glaubte« (Blumenberg 1979: 10). Gegen die »relative

7 Der tiefere Grund fir diesen >Selbstproduktionstrieb« des Menschen diirf-
te in einer der wenigen anthropologischen Bestimmungen zu suchen sein,
die auch heute noch zum impliziten Common Sense der Sozial- und Kultur-
wissenschaften gehoren: der »Weltoffenheit« (Scheler 1928: 40) des Men-
schen. Er ist, so hat es Nietzsche einmal auf den Punkt gebracht, das »noch
nicht festgestellte Thier« (Nietzsche 1886: 81). Sein Verhalten ist nur in ver-
gleichsweise geringem MafSe durch Instinkte fixiert — und eben darum kul-
turbediirftig.

82

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURARBEIT

Ubermacht der Realitit« (ebd.: T5) fungiert Kultur laut Blumenberg als
kollektives Mittel zur » Beherrschung der Wirklichkeit« (ebd.: 9) und da-
mit als Versuch der kollektiven »Entangstigung« (ebd.: 18). Ganz dhn-
lich vermutet auch Christoph Turcke in seiner Philosophie des Traums
(2008), ebenfalls im Anschluss an Freud, die ersten Leistungen der Kul-
tur seien »Uberlebensstrategie[n]« (Tiircke 2008: 9) gegen den »Natur-
schrecken« (ebd.: 62) gewesen. Man konnte diesen klassischen Erkla-
rungsansatz die »Angstbewiltigungstheorie der Kultur« nennen.

Auch Freud selbst, dessen Psychoanalyse uns im dritten Teil noch aus-
fuhrlich beschiftigen wird, beschreibt die Kulturarbeit in seinen kul-
turtheoretischen Schriften, insbesondere in Die Zukunft einer Illusion
(1927) und Das Unbehagen in der Kultur (1930), im Sinne dieser Angst-
bewaltigungstheorie als kollektive Anstrengung zum »Schutz des Men-
schen gegen die Natur« (Freud 1930: 220). Sie ist der Versuch, die »Kraf-
te der Natur zu beherrschen und ihr Guter zur Befriedigung menschlicher
Bediirfnisse abzugewinnen« (Freud 1927: 140). Noch stirker als Marx
betont Freud dabei den Aspekt der Selbstbearbeitung des Menschen, nun
aber nicht mehr nur im Stoffwechsel mit der dufleren, sondern vor al-
lem mit seiner >inneren Natur« Kulturarbeit setzt » Triebverzicht« (Freud
1930: T41) voraus, also den vortibergehenden Aufschub unmittelbarer
Bediirfnisbefriedigung zugunsten beispielsweise der Herstellung von
Werkzeugen.®

Dieser Triebverzicht beinhaltet fur Freud auch eine soziale Dimensi-
on, namlich die Unterdriickung aggressiver und egoistischer Strebun-
gen zugunsten eines friedlichen, kooperativen Zusammenlebens in der
Gemeinschaft mit anderen. Der Mensch muss lernen, sich an »die rea-
len Verhiltnisse der AufSenwelt« (Freud 1911: 18) anzupassen und das
kindliche »Lustprinzip« (ebd.) durch das erwachsene »Realititsprinzip«
(ebd.: 21) zu ersetzen. Mit » AuSenwelt« ist hier vor allem die soziale Re-
alitat der anderen Menschen mit ihren »ethischen Forderungen« (Freud
1930: 268) gemeint. Insofern beinhaltet Kulturarbeit immer auch ein po-
litisches Projekt, sofern sie auf die »Regelung der Beziehungen der Men-
schen untereinander« (ebd.: 220) abzielt:

8  Tiircke (2008: 8 f.) spricht in diesem Zusammenhang von einer regelrechten
»Selbstzahmung« des Menschen, die er wiederum angsttheoretisch begriin-
det: »Zuerst ein Werkzeug zubereiten, um dann mit seiner Hilfe Nahrung
zuzubereiten, und bei der ersten Zubereitung weit langer und intensiver ver-
weilen als bei der zweiten, auf die es doch eigentlich abgesehen war: welch
enorme Verschiebung und Verdichtung von Triebenergie war dazu erfor-
derlich! Man darf sie getrost eine Umwalzung im Triebhaushalt der Natur
nennen. Mit ihr begann eine Selbstzihmung, wie sie in der Naturgeschichte
noch nicht vorgekommen war, eine Einiibung von Triebaufschub, Ausdauer
und Geduld, wie sie sich triebgesteuerte Wesen nur in grofSter Not, nie aber
freiwillig auferlegen.«

83

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

»Die menschliche Kultur — ich meine all das, worin sich das menschliche
Leben iiber seine animalischen Bedingungen erhoben hat und worin
es sich vom Leben der Tiere unterscheidet - [...] zeigt dem Beobachter
bekanntlich zwei Seiten. Sie umfafit einerseits all das Wissen und
Konnen, das die Menschen erworben haben, um die Krifte der Natur zu
beherrschen und ihr Giiter zur Befriedigung der menschlichen Bediirfnisse
abzugewinnen, andererseits alle die Einrichtungen, die notwendig sind, um
die Beziehungen der Menschen zueinander, und besonders die Verteilung
der erreichbaren Giiter zu regeln.« (Freud 1927: 140)

Der »entscheidende kulturelle Schritt«, so Freud, war dementsprechend
die »Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Gemeinschaft«
(Freud 1930: 225), das heifSt die Einsetzung einer »Rechtsordnung«
(ebd.). Insgesamt besitzt die Kulturarbeit nach Freud also drei Dimen-
sionen: Sie ist erstens die Bearbeitung der dufSeren Natur durch den Men-
schen, zweitens die Selbstbearbeitung seiner inneren Natur, und drittens
die Bearbeitung der zwischenmenschlichen Beziehungen. In jeder dieser
drei Dimensionen ist Kulturarbeit als Antwort auf Wirklichkeit zu ver-
stehen — auf die Bedrohungen der dufleren Wirklichkeit ebenso wie auf
den Eigensinn der inneren Natur oder auf die Herausforderungen des
menschlichen Zusammenlebens.

Die systematische Pointe einer solchen Auffassung von Kultur liegt in
ihrem Einbezug der Wirklichkeit in die Theorie. Darin ist sie der Mime-
sistheorie verwandt, die Ahnliches fiir die Bilder leistet (vgl. 1.1.1.). An-
ders als in einseitig sozialkonstruktivistischen Theorien erscheint Kultur
in dieser Auffassung nicht als selbstgentigsames, nur auf sich selbst ver-
weisendes Gewebe aus kulturellen Texten und Codes, das sich rein >kul-
turimmanent« verstehen liefSe. Vielmehr verweist Kultur immer auch auf
ein AufSerhalb, ein Anderes der Kultur, auf das sie antwortend reagiert.’

9  Zur Kritik an der konzeptuellen VerschlieSung der Kulturtheorie gegeniiber
dem Anderen der Kultur siehe Crespi (1991) und Schieman (2004) sowie die
aktuelle Debatte um den »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie«
bei Gertenbach (2017). Siehe hierzu auch den Ansatz der Kultursemiotik
bei Jurij Lotman (1990, 2000; dazu Posner 1991), der den Kulturprozess als
»Grenzverkehr« zwischen dem Innen und dem AufSen der Kultur analysiert
und betont, dass das »Problem der Kultur [...] nicht gelost werden [kann]
ohne die Definition ihres Ortes im aufSerkulturellen Raum« (Lotman 2000:
37). Zum Konzept der »Kultur als Antwort« vgl. aufferdem Busch (2011)
im Anschluss an den Phinomenologen Bernhard Waldenfels, demzufolge
der Mensch als ein bestimmten Wirklichkeitserfahrungen und >Widerfahr-
nissen< unterworfenes Wesen das » Wovon des Getroffenen [...] in ein Wor-
auf des Antwortens« (Waldenfels 2006: 44; dhnlich 2010: 70, 113 u.a.) ver-
wandelt. Eine dhnliche Argumentation aus marxistischer Perspektive findet
sich in der Ontologie des gesellschaftlichen Seins von Georg Lukacs, der den

84

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURARBEIT

Auf diese Weise lasst sich die konstruktive Gestaltungstatigkeit des Men-
schen ebenso denken wie der »Kulturhintergrund« (Claessens 1980: 3 5)
dessen, worauf diese Gestaltungstitigkeit antwortet und woraus sie ihre
tiefere Motivation bezieht: Kultur ist einerseits eine kiinstliche, men-
schengemachte Konstruktion, die sich denkbar weit von den Vorgaben
der Natur entfernen kann; andererseits aber ldsst sich das Bediirfnis des
Sich-Entfernens doch nur verstehen, wenn man die Konstruktionen als
Antwort auf eine ihnen vorausliegende Wirklichkeit und ihre Heraus-
forderungen versteht. »Wir erfinden«, heifst es bei Bernhard Waldenfels
(2006: 67) treffend, »was wir antworten, nicht aber das, worauf wir ant-
worten und was unserem Reden und Tun Gewicht verleiht.«

2.1.2 Kultur als Labyrinth: Der Kulturmechanismus

In der Fihigkeit des Menschen zur Antwort liegt zugleich die Fihigkeit
begrindet, die einmal gegebenen Antworten zu verstetigen und sie zur
Kultur im engeren Sinne einer sich selbst erhaltenden und reproduzie-
renden Ordnung >gerinnen< zu lassen. Kultur als ein die Zeit uberdau-
erndes, durch intergenerationale Weitergabe stabilisiertes Ordnungsge-
bilde entsteht dann, wenn Antworten nicht mehr nur ad hoc gegeben
werden, sondern, mit einer klassischen Formulierung Gehlens (1956:
42) gesprochen, »auf Dauer gestellt« werden.* Die Kulturarbeit gibt
sich eine stabilisierte Form, indem sie sich in gesellschaftlichen Instituti-
onen und Artefakten vergegenstiandlicht und in >materielle Kultur< ver-
wandelt.”* Gehlen betont an dieser Verstetigung der Kultur vor allem
die » Entlastungsfunktion« (1960a: 70—74; vgl. 1940: 35-38): Die kul-
turellen Institutionen und Artefakte befreien uns von der Aufgabe, mit
der Kulturarbeit jedesmal >bei Null< beginnen zu miissen, und stellen die
entsprechenden Energien fiir hoherwertige Tatigkeiten zur Verfugung.
Aber die Stabilisierung der Kultur, ja uberhaupt die Kultur, besitzt
auch eine problematische Seite. Vor allem die Vertreter der Kritischen
Theorie, insbesondere aber Freud, auf den sie sich in diesem Punkt be-
rufen, machen auf diese problematische Seite aufmerksam.'> Denn so

Menschen im Anschluss an Marx nicht nur als arbeitendes, sondern auch
als »antwortendes Wesen« (Lukdcs 1986: 250) beschreibt.

10 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen zur »Institutionalisierung« und »Sedi-
mentbildung« bei Berger/Luckmann (1966).

11 Zur >materiellen Kultur« vgl. Lubar/Kingery (1993 ), Woodward (2007) und
Samida/Eggert/Hahn (2014); sinngemafs am Beispiel der Architektur auch
Delitz (2010).

12 Vgl. u.a. Horkheimer/Adorno (1944) und Adorno (1946) sowie die im
Schnittfeld von Kritischer Theorie und Psychoanalyse gefiihrte >Kulturis-
mus-Debatte< in Gorlich/Lorenzer/Schmidt (1980).

85

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

positiv Freud die Kultur als Gestaltung der inneren und dufSeren Na-
tur sowie als Regelung der zwischenmenschlichen Beziehungen auch be-
schreibt und sie gegen die kulturkritische Forderung einer » Aufhebung
der Kultur« (Freud 1927: 149) verteidigt, so wenig entgehen ihm die Fol-
geschiden der Kulturarbeit. Gerade wenn der »entscheidende kulturel-
le Schritt« in der »Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Ge-
meinschaft« (Freud 1930: 225) besteht, erweist sich Kultur nicht zuletzt
als Beschneidung der individuellen Handlungsfreiheit zugunsten tiber-
individueller Normen und Zwinge. Soweit sie ein kollektives Unterneh-
men darstellt, geht Kultur unweigerlich mit einem Angriff auf die Frei-
heit des Einzelnen einher: »Die individuelle Freiheit ist kein Kulturgut.
Sie war am grofSten vor jeder Kultur« (ebd.: 226).

Der Triebverzicht, den die Kultur laut Freud dem Einzelnen abver-
langt, ist nur eine der vielen Ausformungen dieser Freiheitseinschran-
kung des Einzelnen im Namen der Kultur. Auch jenseits der elementaren
Triebe geht das Aufwachsen in kulturellen Umwelten mit dem Erler-
nen von Ricksichtnahmen, Verhaltensregulierungen und Affektmodel-
lierungen einher.’’ Kultur beinhaltet nicht allein die Beherrschung der
menschlichen Umwelt, sondern ist immer auch ein Akt der Herrschaft
des Menschen gegen sich selbst und seinesgleichen. Von daher riihrt das
»Unbehagen in der Kultur«, die im wahrsten Sinne des Wortes natiirli-
che »Kulturfeindseligkeit« (ebd.) des Menschen, der mit seiner Kultur
hadert und gegen ihre Zwinge aufbegehrt.

Wie kaum ein anderer Kulturtheoretiker hat Freud damit die gefahr-
liche, spannungsgeladene, explosive Seite der Kultur in den Blick ge-
rickt.” Nicht zuletzt die Erfahrungen des Ersten Weltkrieges zeigten
ihm, dass die scheinbar so selbstverstindliche Ordnung der »Kulturge-
sellschaft bestindig vom Zerfall bedroht« (ebd.: 241) ist und jederzeit
auseinanderbrechen kann. Auch insofern nimlich muss man Kultur als
Tatigkeit verstehen: Sie gewinnt ihre Stabilitdt nur daraus, dass sie fort-
wihrend titig reproduziert — oder neu ausgehandelt — wird. Kulturarbeit
ist ein endloser Prozess, der stets erneut die >richtigen< Antworten auf die
Wirklichkeit und ihre Herausforderungen finden muss.

13 Diese Disziplinierungsseite der Kultur wurde v. a. von Norbert Elias in Uber
den ProzefS der Kultur (193 6a, 1936b) herausgearbeitet, dessen theoretisches
Grundmodell sich an Freud anlehnt (vgl. 1936a: 324/416 [Anm. 77]).

14 Vgl. aber auch schon die ganz dhnlichen Gedankenginge bei John Dewey
(1922: 100 f.), der die »wild violent energy« der menschlichen Impulse
als quasi-natiirlichen Feind der kulturellen Ordnung analysiert: »We rebel
against all organization and all stability. [...] The saying that civilization
is only skin deep, that a savage persists beneath the clothes of a civilized
man, is the common acknowledgment of this fact.« Ich komme auf die
Bedeutung dieser destruktiven Tendenzen im Feld der Bilder im Kontext der
>Spieltheorie der Kultur« (2.3.2) noch einmal ausfiihrlich zuriick.

86

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURARBEIT

Zu diesen endlosen Herausforderungen der Kultur aber, das zeigt sich
am >Unbehagen in der Kultur<, gehort nicht zuletzt die Kultur selbst.
Auch und gerade sie kann dem Menschen zum Problem werden. Unent-
wegt gleiten die Schopfungen der Kultur ihren Schopfern aus den Han-
den und verselbstiandigen sich; je weiter der Kulturprozess fortschreitet,
desto stirker verfangt sich der Mensch in seinen selbstgeschaffenen Ge-
bilden wie in einem Labyrinth ohne Ausweg. So beschreibt der Philo-
soph Georg Lukacs im Anschluss an Marx’ Theorie der »Entfremdung«
(Marx 1844a: 510—522) die kapitalistische Moderne als Zustand,

»in dem die Menschen einerseits in stindig steigendem Maf3e die blofS
snaturwiichsigens, die irrationell-faktischen Bindungen zersprengen,
ablosen und hinter sich lassen, andererseits aber gleichzeitig in dieser
selbstgeschaffenen, >selbsterzeugten< Wirklichkeit eine Art zweiter Natur
um sich errichten, deren Ablauf ihnen mit derselben unerbittlichen Ge-
setzmifSigkeit entgegentritt, wie es frither die irrationellen Naturmichte
[...] getan haben.« (Lukdcs 1923: 235 f. [1471 f.])

Georg Simmel hatte in dieser Verhartungstendenz der Kultur geradezu
die »Tragodie der Kultur« (t911) erblickt und in ihr die Ursache einer
tiefgehenden »Krisis der Kultur« (1916) ausgemacht. Die »objektiven
Gebilde«, die sich die Gesellschaft mit ihrer Kulturarbeit einmal geschaf-
fen hat, werden zur driickenden Last des von seinen Errungenschaften
beherrschten Kulturmenschen:

»Die objektiven Gebilde, in denen sich ein schopferisches Leben
niedergeschlagen hat und die dann wieder von Seelen aufgenommen
werden, um diese zu kultivierten zu machen, gewinnen alsbald eine
selbstindige, jeweils durch ihre sachlichen Bedingungen bestimmte
Entwicklung. [...] Unzidhlige Objektivationen des Geistes stehen
uns gegeniiber, Kunstwerke und Sozialformen, Institutionen und
Erkenntnisse, wie nach eigenen Gesetzen verwaltete Reiche, die Inhalt
und Norm unseres individuellen Daseins zu werden beanspruchen, das
doch mit ihnen nichts Rechtes anzufangen weif3, ja, sie oft genug als
Belastungen und Gegenkrifte empfindet.« (Simmel 1916: 233)

Auch dieser »Selbstwiderspruch der Kultur« (ebd.) fliefSt in das von
Freud konstatierte Unbehagen in der Kultur und die Feindschaft des
Einzelnen gegen die kulturellen Gebilde ein. Am Ende, so liefSe sich er-
gianzen, kann diese Feindschaft mitunter gar in destruktive Liquidierung,
also Verflussigung durch Zerstorung, umschlagen.’s Diese Moglichkeit

15 Vgl. zu dieser »destruktionsanalytischen« Sicht auf Kultur die Ausfithrungen
bei Hans Peter Thurn (2008). Siehe hierzu auch den von Joseph Schumpeter
gepragten, jedoch enger gefassten und auf 6konomische Prozesse in

87

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

scheint bereits Simmel geahnt zu haben, als er, wie viele andere seiner
Zeit, den Ersten Weltkrieg als kathartische Erneuerung der erstarrten
Kultur des Kaiserreichs begriifSte (vgl. ebd.: 235).

Die radikale Destruktion der Kultur ist gleichwohl eher die Ausnahme
als die Regel, sofern man die Zerstorungen im Kleinen, etwa das laut-
lose Vergessen tiberholter Kulturbestinde in den Archiven (vgl. Thurn
2008: §5), nicht einberechnet. Im Normalfall findet die Kultur eine an-
dere, auf den ersten Blick weniger destruktive Umgangsweise mit ihrem
Selbstwiderspruch, indem sie auch die bereits geschaffenen Kulturbe-
stainde unaufhorlich weiterer Bearbeitung unterzieht. Wenn Problem-
losungen, wie Niklas Luhmann in einem frithen Aufsatz zu » Funktion
und Kausalitit« (1962) einmal formuliert hat, immer auch »Folgepro-
bleme« (Luhmann 1962: 634) bzw. »Sekundarproblem[e]« (ebd.: 6371)
nach sich ziehen, so gleicht die Kulturarbeit letztlich einer Steigerungs-
und Innovationsspirale, die durch »problembelastete Losungen« (ebd.:
632) fortwihrend neue »Riickwirkungen« (ebd.: 626) produziert, die
ihrerseits wieder nach neuen Losungen verlangen. Kulturarbeit ist Sisy-
phusarbeit: ein endloser Kampf darum, die durch die Kultur erzeugten
Probleme wieder aus der Welt zu schaffen, um neue, noch schwerer zu
l6sende Probleme an ihre Stelle zu setzen. Anstatt durch kathartische,
katastrophische Zerstorungen bewiltigt die Kultur ihren Selbstwider-
spruch im Normalfall also durch Komplexitatssteigerung: Sie behilft
sich gegen die Probleme der Kultur mit noch mehr Kultur. Auch da-
mit sind zwar Zerstorungen alter Kulturbestinde verbunden, die durch
neue Innovationen verdrangt und abgelost werden (vgl. Thurn 2008:
53—57); in der Regel sind diese jedoch auf begrenzte Teilbereiche der
Kultur beschrankt.

Mit einer Begriffspragung des Ethnologen Richard Thurnwald, jedoch
etwas spezifischer gefasst als dort, bezeichne ich diese Steigerungs- und
Verschiebungsdynamik im Folgenden als » Kulturmechanismus« (Thurn-
wald 1936-1937). Thurnwald versteht darunter zunichst ein eher
unspezifisch und tendenziell mechanistisch aufgefasstes Zusammenwir-
ken »von wechselseitig angepafiten Teilen [...], die wie in einer Maschi-
ne zusammenarbeiten« (ebd.: 388 [Anm. 1]). Andererseits riickt er aber
auch die spezifischen Eigendynamiken und Rickwirkungen kultureller
Innovationen in den Blick, auf die es mir fur meine eigene Adaption des
Thurnwaldschen Begriffes ankommt. Denn jede Innovation, so Thurn-
wald, kann ihrerseits wieder neue Innovationen anstofen:

»Jede Verinderung hat ihre besondere Bedeutung und Implikation und
zieht besondere Folgen nach sich, oft auch auf ganz anderen Gebieten [...],

kapitalistischen Gesellschaften gemiinzten Begriff der »schopferischen
Zerstorung« (Schumpeter 1942: 134-142).

88

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTURARBEIT

die wir dann als Fortschritt interpretieren kénnen (oder auch nicht).« (Ebd.:
366)

Mit dem Erringen von Problemlosungen, so die Pointe am Begriff des
Kulturmechanismus, kommt der Kulturprozess also nicht etwa zum Still-
stand, sondern sieht sich nur wieder vor neue Probleme gestellt, die es wie-
derum zu l6sen gilt. Der Kulturmechanismus ist so etwas wie der innere
Motor des Kulturprozesses: Der Begriff weist darauf hin, dass Kulturar-
beit immer auch als Weiterbearbeitung einer kulturell bereits bearbeiteten
Welt zu verstehen ist — als fortwahrende Arbeit der Kultur an sich selbst.*®

Die auf den ersten Blick so >mechanistische< Rede vom Kulturmecha-
nismus erweist sich vor diesem Hintergrund auch darum als weiterfiih-
rend, weil sie etwas zu denken erlaubt, was in den meisten Kulturtheorien
nur selten zur Sprache kommt. Ein Mechanismus kann beifflaufen, wenn
er entweder nicht greift oder sich verhakt und blockiert. Soll heifSen: Kul-
turarbeit kann scheitern, Problemlésungen konnen ausbleiben, Probleme
sich als unlosbar herausstellen. Schon die Natur als solche kann sich als
absolut widerstiandig erweisen, wo das mit dem Fortschreiten der Kultur
verbundene >Zuriickweichen der Naturschranke« (vgl. Marx 1867: §37)
zumindest an einigen Punkten auf untiberwindliche Schranken stof3t. Die
nicht bezwingbare Macht des Todes, die katastrophische Ubermacht der
Naturgewalten, vielleicht auch die innere Triebnatur des Menschen — all
das zihlt zu den vermutlich nie ganz restlos zu 16senden Problemen der
menschlichen Existenz. An der Natur beifSt der Mensch sich nicht selten
die Zdhne aus; auch als shomo creator«ist er nicht allmichtig.

Gerade an den uniiberwindbaren Hiirden der Kulturarbeit, an den Sack-
gassen und Endlosschleifen des Labyrinths, geschieht jedoch etwas Uber-
raschendes. Wo die Natur sich dem menschlichen Zugriff widersetzt, steht
der Kulturprozess nicht einfach still, sondern beschleunigt und intensiviert
sich im Gegenteil noch. Die Widerspenstigkeiten der Natur bilden zugleich
die anhaltenden Faszinationspunkte der Kulturarbeit. Gerade aufgrund ih-
rer Unlosbarkeit treiben sie uns zu immer neuen Hochstleistungen an. Dies
gilt selbstredend nicht allein fur die unlosbaren Probleme der ersten, son-
dern ebenso sehr fir jene der zweiten Natur, also fiir die selbstgebauten
Blockaden der Kultur. Auch an ihnen arbeitet der Kulturmechanismus sich
mitunter hochst intensiv ab und setzt entsprechende Reibungshitze frei.7

16 Zum »Kreislauf der Kultur« vgl. auch, wenngleich etwas anders pointiert,
Stagl (1993); daneben die Ausfilhrungen zur »Rekursivitit« bei Horning
(1999: 95 f.).

17 Zur Metaphorik der >Erhitzung« vgl. die Andeutungen zu einer » Thermody-
namik der Kultur« bei Albrecht Koschorke (2012: 137), dort im Anschluss
an Claude Lévi-Strauss’ Unterscheidung zwischen >kalten< und >warmenc
Kulturen (vgl. Lévi-Strauss 1960: 39 f.; dazu Assmann 1992: 68—70) sowie
an Juri Lotmans Kultursemiotik (vgl. v. a. Lotman 2000).

89

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Eine mogliche Form des Umgangs mit dieser Reibungshitze ist die
>Sublimierung<®, wie Freud sie in seinen kunst- und kulturtheoretischen
Schriften beschreibt: die Umlenkung der entsprechenden Energien in
andere Tatigkeiten. Dann werden die ungelosten Probleme zwar nicht
durch Problemlsungen im engeren Sinne beantwortet, treiben stattdes-
sen aber zur Entwicklung >imaginirer Losungen« an — also zu Ersatzlo-
sungen, die an den realen Problemen eigentlich vorbei fithren. Die Un-
moglichkeiten der Wirklichkeit werden dann beispielsweise durch die
Errichtung imaginarer Traumwelten beantwortet, die zwar ebenfalls un-
moglich sind, sich aber immerhin vorstellen und also auch darstellen las-
sen. Dieses Ausweichen der Kultur in den Traum wird uns im psychoana-
lytischen Teil noch ausfiihrlich beschaftigen (vgl. 3.3.2).

2.2 Verbildlichungsarbeit

2.2.1 Bilder als symbolische Form: Ernst Cassirer und Arnold Geblen

Kultur zuallererst als Kulturarbeit zu begreifen, entspricht einem ma-
terialistischen Verstindnis von Kultur. Schon bei Freud sind darin aber
auch explizit immaterielle Formen von Arbeit mit eingeschlossen: Trieb-
unterdriickung, Affektregulierung, die Errichtung sozialer Normen, die
gegenseitige Sozialisation der Gesellschaftsmitglieder, Interaktion und
Kommunikation. Selbst bei Marx, dem Materialisten schlechthin, be-
sitzt gerade die korperliche Arbeit immer auch eine immaterielle Seite,
sofern sie auf subjektiven Zielen und Zwecksetzungen beruht, das heifSt
auf bestimmten Vorstellungen, die der Arbeitende mit seiner Arbeit ver-
bindet bzw. die er an das Produkt seiner Arbeit kntipft (vgl. Marx 1867:
193; Lukdcs 1986: 11—45). Wer einen Gegenstand bearbeitet, misst ihm
immer schon eine bestimmte Bedeutung bei, versieht seine Tatigkeit mit
einem bestimmten Sinn.

Zum holistischen Begriff der Kultur als Lebensform und Kulturarbeit
gehort darum stets auch die immaterielle, das heifst die symbolische bzw.
imagindre Dimension der Kultur. Thr widmet sich der >bedeutungsorien-
tierte Kulturbegriffs, als deren soziologischer Ahnherr Max Weber mit sei-
ner berithmten Kulturdefinition gelten kann:

18 Als »Sublimierung« bezeichnet Freud die Fahigkeit des Subjekts, energetische
Antriebe nicht direkt auszuagieren, sondern sie auf andere, »eventuell hoher
gewertete [...] Ziele« (Freud 19r1oa: 104; vgl. 1930: 227) umzulenken. Da-
bei hat er v. a. sexuelle Impulse im Sinn; der entsprechende Vorgang lasst sich
aber auch fiir alle anderen Arten von unterdriickten Regungen feststellen, ins-
besondere fiir aggressive Impulse (vgl. Hartmann/Kris/Loewenstein 1949).

90

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

»Kultur< ist ein vom Standpunkt des Menschen aus mit Sinn und Be-
deutung bedachter endlicher Weltausschnitt aus der Sinnlosigkeit des
Weltgeschehens.« (Weber 1904: 180)

Kultur schafft Sinn im Unsinn, sie erzeugt Ordnung im Chaos der Welt
— darin besteht in gewissem Sinne sogar ihre allererste Funktion. Denn
jede, auch physische, Bearbeitung der Welt ist ein ordnendes Neuarran-
gement der Wirklichkeit. Eine kulturell bearbeitete Welt ist eine geord-
nete, gegliederte, durch Menschenhand strukturierte Welt.

Vor allem aber ist sie, so die Pointe Webers, eine ideell verdoppelte
Welt. »Sinn« und »Bedeutung« sind Verdoppelungen der Wirklichkeit:
die empirischen Dinge plus die Bedeutung, die wir ihnen verleihen. We-
ber gebraucht den durch den Neukantianismus, aber auch durch Nietz-
sche geprigten Begriff der »Wertideen«, um diese kulturelle Verdoppe-
lung der Wirklichkeit zu beschreiben:

»Die empirische Wirklichkeit ist fiir uns >Kultur<, weil und sofern wir
sie mit Wertideen in Beziehung setzen, sie umfafit diejenigen Bestand-
teile der Wirklichkeit, welche durch jene Beziehung fiir uns bedeutsam
werden, und nur diese.« (Ebd.: 175)

Der Mensch, so impliziert diese Auffassung Webers, steht der Welt ge-
geniiber, etabliert zugleich aber eine Beziehung zu dieser Welt, indem
er sie im Medium bestimmter Ideen bezeichnet, beurteilt und bewertet.
Gehlen bezeichnet den Menschen darum als das »stellungnehmende We-
sen« (Gehlen 1940: 30), denn er ist, so wiederum bereits Weber, »mit der
Fahigkeit und dem Willen [begabt], bewufst zur Welt Stellung zu nehmen
und ihr einen Sinn zu verleihen« (Weber 1904: 180).

Einen — nicht zuletzt auch bildtheoretisch — fruchtbaren Ausgangs-
punkt, um diese immaterielle Seite der Kulturarbeit theoretisch zu fassen,
bietet Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen. In diesem
dreibiandigen Monumentalwerk (1923, 1925, 1929), sowie spiter noch
einmal komprimiert im Versuch iiber den Menschen (1944), entwickelt
Cassirer eine umfangreiche und komplexe Kulturphilosophie, die das
Phianomen der Kultur in Bildbegriffen zu denken erlaubt. Wie Gehlen,
Blumenberg und Freud pointiert auch Cassirer den Kulturprozess dabei
zundchst als titige Formung und Umformung der Welt, als » Tun« (Cas-
sirer 1923: 11). Starker als die genannten Autoren denkt Cassirer diesen
Formungsprozess jedoch vor allem als Zeichenprozess. Im Mittelpunkt
der Kultur steht fiir ihn das Auftauchen des Symbolischen bzw. des Ima-
gindren: die Entstehung einer durch den Menschen geschaffenen kiinst-
lichen Welt der Symbole, der Zeichen und Bilder.

Anthropologisch stiitzt Cassirer seine Symboltheorie auf das, was
»den Menschen von Anfang an vom Tier scheidet« (ebd.: 96), namlich

91

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

— so Cassirer im Geiste von Herders Abhandlung iiber den Ursprung
der Sprache (1772) — die Fahigkeit zu »Besonnenheit« und »Reflexion«
(Cassirer 1923: 96). In seinen spiteren Schriften bezieht er sich in die-
sem Punkt auf den Biologen Jakob von Uexkiill, der in seiner Studie zur
Umwelt und Innenwelt der Tiere (1909) den Unterschied von Mensch
und Tier in einer grundlegend anderen Form des Weltbezugs erkannte,
den Cassirer wie folgt zusammenfasst:

»Es besteht ein unverkennbarer Unterschied zwischen organischen re-
actions« (Reaktionen) und menschlichen >responses< (Antwort-Reaktio-
nen). Im ersten Fall wird direkt, unmittelbar eine Antwort auf einen du-
Beren Reiz gegeben; im zweiten Fall wird die Antwort aufgeschoben. Sie
wird unterbrochen und durch einen langsamen, komplexen DenkprozefS
verzogert.« (Cassirer 1944: 49)

Im Unterschied zum Tier unterbricht der Mensch den quasi-automa-
tischen Regelkreis von Reiz und Reaktion, indem er innehalt und re-
flektiert. Zwischen Reiz und Reaktion, dufferem Handlungsanlass und
Handlung 6ffnet sich ein Spalt, ein Leerraum, eine » Zwischenwelt« (Eibl
2009). Freud hatte in einem dhnlichen Zusammenhang vom Denken als
einem »Probehandeln« (Freud 1911: 20) gesprochen, um auf diese Los-
l6sung der Innenwelt von der Auflenwelt hinzuweisen.

Cassirers Leitbegriff des Symbols bezeichnet im Grunde nichts ande-
res als die geistigen Inhalte dieses von der Aufsenwelt entkoppelten Pro-
behandelns in der Zwischenwelt. Mit Heinrich Hertz definiert er die
Symbole als »innere Scheinbilder« der »aufSeren Gegenstinde« (Cas-
sirer 1923: 5), das heifst als mentale »Vorstellungen von den Dingen«
(ebd.).” Das praktische Handeln in der AuSenwelt wird erganzt durch
eine symbolische Innenwelt aus Vorstellungen, Begriffen, Bildern, Ideen.
Der Prozess der Kultur, so der grundlegende Gedanke von Cassirers Kul-
turphilosophie, vollzieht sich als fortwihrende Ausdehnung dieser Zwi-
schenwelt, als stetige VergrofSerung und Ausdifferenzierung des inneren
Reichs der Symbole.

Bei alledem betont Cassirer zunichst den Konstruktionscharakter die-
ser zweiten Wirklichkeit, angesichts dessen einer »naiven Abbildtheorie
der Erkenntnis der Boden entzogen« (ebd.) wird. Sofern den »symbo-
lische[n] Gestaltungen« (ebd.: 9) namlich »eine urspriinglich-bildende,
nicht blof$ eine nachbildende Kraft innewohnt« (ebd.), sind die Symbole
keine Abbilder, sondern Neuschopfungen von Wirklichkeit, die auf einer

19 Neben Heinrich Hertz rekurriert Cassirers Symbolbegriff auf Goethe (vgl.
Naumann 1998) sowie auf Friedrich Theodor Vischers einflussreichen Auf-
satz tiber »Das Symbol« (1887). Allgemein zum Symbolbegriff in den dsthe-
tischen und philosophischen Debatten seit dem 18. Jahrhundert vgl. Titz-
mann (1979), Pochat (1991) und Hamm (2003).

92

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

»Form freien Bildens« (ebd.: 20) beruhen und eine »eigene freie Bild-
welt« (ebd.) erschaffen. Die Funktion der Symbole liegt nicht in ihrer Be-
ziehung zur dufSeren Wirklichkeit, sondern in der Einrichtung eines, wie
man sagen konnte, >symbolischen Wohnraums<°, der eigenen Gesetzen
gehorcht. Die Symboltatigkeit als Leistung einer »urspriinglichen Bild-
kraft« (ebd.: 21) des menschlichen Geistes ist » Gestaltung nicht sowohl
der Welt, als vielmehr eine Gestaltung zur Welt« (ebd.: 11).

Aber der Hinweis auf die Menschengemachtheit des Sinns, die dazu
fuhrt, dass der Mensch in der Kultur »gleichsam mit sich selbst zu tun«
(Cassirer 1944: 50) hat, ist nur die eine Seite in Cassirers Denken. Ob-
schon die Philosophie der symbolischen Formen zunichst auf die Ein-
flisse des Neukantianismus** und des durch Kant geprigten deutschen
Idealismus verweist, in dem Wirklichkeit in letzter Instanz als Derivat
der menschlichen Innenwelt aufgefasst wird, als geistig geformte »mun-
dus intelligibilis« (Cassirer 1923: 19), riickt Cassirer zugleich die entge-
gengesetzte, realistische Seite in den Blick. Denn umgekehrt ist auch der
Geist selbst ein Derivat der ihn umgebenden Wirklichkeit. Es gibt etwas
da drauflen, das fiir die Innenwelt des Menschen nicht bedeutungslos
ist, sondern diese erst pragt.** So sieht Cassirer die Notwendigkeit einer
»Erweiterung des traditionellen geschichtlichen Lehrbegriffs des Idealis-
mus« (ebd.), indem er die Welthaltigkeit der menschlichen Wirklichkeit
als sinnlich erfahrene »mundus sensibilis« (ebd.) betont. Die Symbolta-
tigkeit des Menschen schwebt nicht im luftleeren Raum referenzloser

20 Die Metapher der >Kultur als Wohnraum« geht auf Hegel zuriick, der in sei-
nen Vorlesungen iiber Asthetik die Kunsttitigkeit des Menschen durch die
Notwendigkeit eines >Einwohnens« der Welt erkldrt: »Das allgemeine Gesetz
[...] besteht darin, daf§ der Mensch in der Umgebung und der Welt musse
heimisch und zu Hause sein, dafd die Individualitit in der Natur und in al-
len Verhaltnissen miisse eingewohnt und dadurch frei erscheinen« (Hegel
1835: 327). Zu Hegel als Kulturphilosoph vgl. Kittler (2000: 94-108); fiir
eine verwandte Auffassung von Kultur als »sekundédre Heimat« auch Miil-
ler-Funk (2006: 25).

21 Zum prigenden Einfluss des Neukantianismus auf Cassirer siche Paetzold
(1998) und Ferrari (2002).

22 Vgl. zu dieser Lesart Dominic Kaegi (1995), der sich gegen die einseitig >kon-
struktivistische« Interpretation Cassirers durch Nelson Goodman (1978)
wendet: »Man wird Cassirer nicht gerecht, solange man seine Analysen der
Sprache, des Mythos und der Wissenschaft einseitig als Plidoyer fiir einen
Weltenpluralismus im Sinne der >Universalitit des Symbolischenc liest. Das
Innovative der Philosophie der symbolischen Formen ist nicht der Plura-
lismus moglicher Welten, den die Neu- und andere Kantianer in einer heu-
te antiquierten, typologischen Terminologie vor Cassirer vertreten haben.
Das Innovative ist die Anbindung moglicher Welten an die eine wirkliche
Welt der Wahrnehmung und damit die Vermittlung >konstruktivistischer«

93

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Konstruktionen, sondern ist das Resultat einer »Gestaltung des sinn-
lichen Materials« (ebd.: 21). Symbolische Formen sind Umformungen
von Sinneseindriicken in menschliche Ausdrucksformen, die eine » Wech-
selbeziehung« zwischen »dem Sinnlichen und Geistigen« stiften, so dass
deren »Gegensatz kein unvermittelter und ausschliefender mehr« ist
(ebd.: 19).

Als zentraler Terminus dient Cassirer in diesem Zusammenhang der
Begriff der »symbolischen Priagnanz« (Cassirer 1929: 23 5). Das Symbol
spitzt die Formen und Strukturen der wahrgenommenen Wirklichkeit zu,
verdichtet sie zu Schemata (vgl. Cassirer 1925: 102) und verhilft ihnen
auf diese Weise zu Klarheit und Priagnanz, das heifSt zu »geistiger >Ar-
tikulation«« (Cassirer 1929: 235). In diesem Sinne ist das Symbol eine
formtreibende Kraft, die einerseits »iiber die blofSe Passivitit des Sinn-
lichen hinaus« (Cassirer 1923: 20) geht, indem es die Welt der Sinnes-
eindriicke nicht nur passiv abbildet, sondern aktiv transformiert; ande-
rerseits aber grundet es in letzter Instanz doch auf den durch die dufSere
Welt angestofSenen Sinneseindriicken.

Dass das Symbol »im Sinnlichen wurzelt« (ebd.), verdeutlicht Cassirer
vor allem im folgenden Zitat, das vielleicht als einer der Schlisselsitze
seiner Philosophie angesehen werden kann. In ihm zeigt sich das Symbol
bzw. die Kultur als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck:

»Die verschiedenen Erzeugnisse der geistigen Kultur [...] werden so,
bei all ihrer inneren Verschiedenheit, zu Gliedern eines einzigen grofSen
Problemzusammenhangs, — zu mannigfachen Ansitzen, die alle auf das
eine Ziel bezogen sind, die passive Welt der blofSen Eindriicke, in denen
der Geist zunichst befangen scheint, zu einer Welt des reinen geistigen
Ausdrucks umzubilden.« (Ebd.: 125 vgl. Cassirer 1925: 39)

Zwischen dem »Innen< und >AufSen<«, so fithrt Cassirer (1925: 31) an
anderer Stelle weiter aus, bildet sich »ein neues mittleres Reich«, das je-
doch weder ganz der einen noch ganz der anderen Seite zuzuschlagen
ist. Auch in dieser Hinsicht ist das Reich der Symbole eine Zwischen-
welt: das Resultat einer aktiven Auseinandersetzung mit der Wirklich-
keit im Spannungsfeld von Natur und Kultur, Eindruck und Ausdruck.

Das Symbol ist also ein Werkzeug des Geistes in der Auseinanderset-
zung mit Wirklichkeit. Als »Ordnungsform« (ebd.: 44) selektiert es aus
dem »Chaos der Eindriicke« (ebd.: 39), fithrt Unterscheidungen ein und
markiert Trennungen. Es ordnet die Wirklichkeit und stiftet Halt im vo-
ruberziehenden Strom der Wahrnehmungen. Insofern beruht der Sym-
bolprozess fur Cassirer

Avancen, denen man sich schwer entziehen, mit >lebensweltlichen« Intuitio-
nen, die man schwer preisgeben kann.« (Kaegi 1995: 74).

94

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

»auf einem fortschreitenden Akt der Sonderung der Erfahrungselemen-
te, auf einer kritischen Arbeit des Geistes [...], in welcher mehr und
mehr das >Akzidentelle« [sic!] gegen das >Wesentliche«, das Veranderli-
che gegen das Bleibende, das Zufillige gegen das Notwendige sich ab-
scheidet« (ebd.: 45).

Der durch die Symbole errungene Ordnungsgewinn bleibt nicht auf
einzelne Eindriicke bzw. Ausdriicke beschrankt. Es ist ein komplettes
»Symbolnetz< oder Symbolsystem« (Cassirer 1944: 49), das der Mensch
uber die Wirklichkeit legt und mit dessen Hilfe er dieser Wirklichkeit in-
telligible, menschengemifSe Gestalt verleiht. Mit zunehmender Ausbil-
dung immer komplexerer symbolischer Formen entsteht schliefSlich ein
umfassendes » Weltbild« (Cassirer 1925: 39), das mehr und mehr an die
Stelle des rohen >Absolutismus der Wirklichkeit« tritt, wie Blumenberg
ihn genannt hatte. Durch das Symbol wird die Welt in ein Bild der Welt
verwandelt; als Bild wird sie begreifbar und handhabbar.

Wo dieses symbolische Bild der Welt tatsachlich die Form eines dufSe-
ren Bildes annimmt, sich also >entdufSert< und >vergegenstandlichts, be-
treten wir das Feld der Kunst, die Cassirer als eine der funf grofSen sym-
bolischen Formen der Menschheit neben Sprache, Mythos, Wissenschaft
und Religion beschreibt.?s In ihm transformiert sich das innere Symbol
in ein materielles, handgreifliches Gebilde. Dadurch potenziert sich die
symbolische Pragnanz, weil das Symbol auf diese Weise nicht mehr nur
einen inneren, sondern auch einen dufleren Haltepunkt des menschli-
chen Weltverhiltnisses bildet. So ermdglicht es das »Festhalten« (Cas-
sirer 1923: 22) der Symbole uber die »Dauer« (ebd.) hinweg, ist also
»Erinnerungskunst« (ebd.: 23), die uns eben aufgrund ihrer auf Dauer
gestellten Gegenwartigkeit zum vertieften Verstehen einladt (vgl. ebd.).

Vor allem aber betont Cassirer den Distanzgewinn, der mit der kiinst-
lerischen Vergegenstiandlichung einhergeht. Durch die » Gegentiberstel-
lung« (Cassirer 1931: 181) im Kunstwerk wird die Welt zuallererst auf
Abstand gebracht: »Denn als Inhalt der kiinstlerischen Darstellung ist das
Objekt in eine neue Distanz, in eine Ferne vom Ich geriickt« (ebd.). Ging

23 Leider fehlt eine umfassende Darstellung der symbolischen Form der Kunst,
wie Cassirer sie in den drei Binden seines Werks zur Sprache, zum My-
thos und zur Erkenntnis bzw. Wissenschaft vorgelegt hat. Fiir nachtrigliche
Zusammenfithrungen der verstreuten Aussagen zur Kunst siehe aber Nutz
(1979), Graeser (1994: 86—99), van Heusden (2003 ) und Recki (2004: 109—
125). Zur bildtheoretischen Weiterfithrung von Cassirer vgl. auferdem Su-
sanne K. Langers Philosophie auf neuem Wege (1942), an die Roswitha
Breckners Studie zur Sozialitit des Bildes (2010) anschliefSst, sowie Sauer
(2010) und Krois (2011). In der Kunstwissenschaft kniipfte u. a. Erwin Pa-
nofsky — etwa in Perspektive als symbolische Form (1927) — an Cassirer an;
in der Kunstsoziologie u.a. Hans Peter Thurn (1973: 69—72).

95

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

schon die symbolische Tatigkeit als solche mit einer Emanzipation des
Menschen von der unmittelbaren Wirklichkeit her, so wird diese Distan-
zierung im materiellen Kunstwerk noch einmal auf die Spitze getrieben.

Arnold Gehlen hat fiir diesen Distanzierungsgewinn der Kunst den Be-
griff der » Auflenweltstabilisierung« (Gehlen 1956: 54—59, vgl. 1960b:
24) geprigt. Die bildliche Darstellung ermoglicht die » Ablosung der ver-
ganglichen AuSenweltdaten vom Vorfindbaren, von der Zufilligkeit des
Vorhandenseins« (Gehlen 1956: 55). Sie befreit den Menschen aus der
»Irrationalitit der Raumzeitstelle« (ebd.), also aus der unmittelbaren
Fremdbestimmung des Erlebens durch die Ereignisse der AufSenwelt. So
fuhrt er am Beispiel der steinzeitlichen Hohlenbilder aus:

»Die ungeheuere Ausdruckskraft der jungpaldolithischen Hohlenbilder
liegt daran, daf§ man spiirt, daf§ eine Konzeption der Welt darin liegt,
einer Welt, die mit keinen anderen Mitteln zu veranlassen war, sich selbst
zu stellen. Darin liegt die gewaltige Uberlegenheit der Darstellung iiber
den Begriff: die erstere handelt vom Sosein des Gegenstandes her und
stellt es wirklich auf Dauer, und in diesem Handeln wird die Stabilitit
der Welt selbst ins Bewufstsein gehoben. Der Begriff dagegen >meint«
nur etwas und verfliegt, wenn er nicht durch Auflenstiitzung am Leben
gehalten wird.« (Ebd.: 56)

Das materielle Bild antwortet auf das »tiefe Bediirfnis der Menschen
nach Stabilitat der Welt« (ebd.). Darin liegt fir Gehlen eine »der anthro-
pologischen Wurzeln der Kunst« (ebd.) iiberhaupt. Bereits die Einbil-
dungskraft bzw. Phantasie als solche — also das Symbol im Sinne Cas-
sirers — sei zwar ein erster Schritt in Richtung einer solchen Ablosung
des Geistes aus dem unmittelbaren Lebenszusammenhang (vgl. Geh-
len 1940: 316-326). Erst im dufSeren, materiellen Bild aber werde die-
ses »Entriicktwerden des Lebensprozesses von dem raumlich-zeitlichen
Standort««, wie Gehlen (ebd.: 317) die Wahrnehmungslehre Melchior
Paldgyis zitiert, zu einer »vor Augen stehenden Wirklichkeit« und damit
»deutlich und fafflich« (ebd.: 326). Daraus ergibt sich fur Gehlen die be-
sondere Leistung der bildenden Kunst gegentuber anderen Kunstformen:

»Von allen Kuinsten ist nur die bildende Kunst imstande, das BewufStsein
des Menschen geradezu zu komplettieren, denn weil das Bild die Un-
bestimmtheit des Irgendwann und Irgendwo in das offensichtliche Jetzt
und Hier verfestigt, vermag es das vor Augen zu halten, was als immer
Geltendes und Allgegenwirtiges der Gedanke allein nur mithsam halten
kann und verlieren konnte.« (Gehlen 1960b: 22)

Am Beispiel der Sprache thematisiert Gehlen noch einen weiteren Ge-
winn der EntdufSerung fur den menschlichen Geist: die Moglichkeit der
Zuriickempfindung der eigenen Symboltitigkeit durch das Subjekt (vgl.

96

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

Gehlen 1940: 49 f.). Das Horen der durch den eigenen Mund gesproche-
nen Worte, so Gehlen, verschafft dem Sprechenden einen >Aha-Effekt:,
in dessen Zuge die eigene Sprachtitigkeit bewusst erlebbar wird. Die
sprachliche »Artikulationsbewegung klingt aus der Welt zuriick an das
Ohr« und wird »zuriickempfunden« (ebd.: 49). Auf diese Weise kann
der Sprechende das eigene Sprechen als solches wahrnehmen und sich
selbst als Subjekt der Sprache reflektieren.

Dieser Prozess der Zuriickempfindung lasst sich auch auf das Bild
ubertragen: Durch die Vergegenstindlichung im dufleren Bild wird das
Symbol zu einem Medium nicht nur der Verarbeitung von Wirklich-
keit, sondern auch zu einem Selbstreflexionsmedium, das als Spiegel der
menschlichen Symboltitigkeit fungiert und dadurch zur Selbsterkenntnis
des Menschen beitragt. Es wird gewissermafSen zu einem Symbol zwei-
ter Ordnung. So heifit es bereits bei Cassirer tiber die »Grundrichtung
des Asthetischen«, dass in der Kunst das Bild fiir den Menschen »zum
reinen Ausdruck der eigenen schopferischen Kraft geworden« (Cassirer
1925: 311) sei. Dabei riickt Cassirer nicht nur diese gleichsam >narzissti-
sche« Seite der Riickwirkung des Kunstwerks auf das Subjekt in den Blick,
sondern auch seine Rickwirkungen auf die Wahrnehmung der dufSeren
Wirklichkeit. Denn die Welt gelangt im Kunstwerk nicht nur zur Darstel-
lung, sie wird — darin liegt ja die Pointe von Cassirers Symbolbegriff —
auch transformiert. Das Kunstwerk erlaubt, verschiedene Symbolisierun-
gen — also verschiedene Sichtweisen auf die Welt — auszuprobieren und
im »Spielraum« (Cassirer 1944: 234) der Phantasie exemplarisch durch-
zuexerzieren. Wie namlich »die Ansichten der Dinge [...] zahllos« (ebd.:
222) sind, so sind es auch die Kunstwerke, die jeweils eine dieser Ansich-
ten aktualisieren und durchspielen. Die Kunst ermoglicht es dem Men-
schen, experimentell zu werden und gerade im Medium des Unwirklichen
die Wirklichkeit zu erkunden. Die hierbei gemachten Erkundungen kon-
nen, so Cassirer, unsere Sicht auf die Wirklichkeit dauerhaft verindern:

»Ist uns die Wirklichkeit einmal auf diese besondere Weise enthiillt
worden, so nehmen wir sie auch weiterhin in dieser Gestalt wahr.«
(Ebd.: 225)

So wirken die zunichst als symbolische Ausdriicke produzierten Bilder
ihrerseits als Eindriicke auf ihre Produzenten zuriick und pragen deren
Bild der Welt. »Wir leben in Bildern und verstehen die Welt in Bildern«,
schreibt Hans Beltings in seiner Bild-Anthropologie (2001: 11) ganz im
Sinne Cassirers.** In seiner Studie zur Erfindung der Zentralperspekti-
ve heifdt es auch:

24 Ganz dhnlich formuliert bereits Cassirer (1944: 50), der dabei nicht zuletzt
die labyrinthische Seite dieser Zwischenschaltung der Bilder zwischen

97

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

»Was Kulturen aber mit Bildern machen und wie sie die Welt in Bilder
fassen, fiihrt ins Zentrum ihrer Denkweise.« (Belting 2008: 23)

Das meint noch mehr als eine blofle Zurtickwirkung der Bilder, sondern
verortet sie am Grund unserer Wirklichkeitswahrnehmung — und schligt
so die Briicke von der >Philosophie der symbolischen Formen« zur so-
ziologischen Theorie des >gesellschaftlichen Imaginarens, in der es eben-
falls um diesen symbolischen bzw. imaginiren Grund des menschlichen
Weltverhiltnisses geht.

2.2.2 Kollektive Imaginationen: Cornelius Castoriadis

Mit Cassirer und Gehlen wurde die menschliche Symbol- bzw. Imagina-
tionstitigkeit vor allem von ihrer universalen Seite her beleuchtet — als
Teil der anthropologischen Grundausstattung des Menschen. Die Ver-
bildlichungsarbeit der Kultur, so zeigte sich aus dieser Perspektive, wird
von Mechanismen bestimmt, die in allen Gesellschaften im Kern iden-
tisch sind, weil keine von ihnen ohne ideelle Verdopplung der Wirk-
lichkeit, ohne Verwandlung von Eindruck in Ausdruck und ohne Au-
Benweltstabilisierung auskommt, um ihr Verhaltnis zur Wirklichkeit zu
organisieren. Selbst noch die ganz wenigen >bildlosen« Gesellschaften, in
denen die menschliche Bildkraft nicht in die Produktion dufSerer Bilder
einmiindet, entwickeln Wege, um ihren Imaginationen Ausdruck zu ver-
leihen (vgl. Kramer 2001). Und doch sind die Inhalte und Formen der
Bilder nicht tberall gleich. Offensichtlich ist die universale Bildkraft des

Mensch und Wirklichkeit in den Blick riickt: »Der Mensch kann der
Wirklichkeit nicht mehr unmittelbar gegeniibertreten; er kann sie nicht
mehr als direktes Gegentiber betrachten. Die physische Realitit scheint in
dem Mafe zuriickzutreten, wie die Symboltitigkeit des Menschen an Raum
gewinnt. Statt mit den Dingen hat es der Mensch nun gleichsam mit sich
selbst zu tun. So sehr hat er sich mit sprachlichen Formen, kiinstlerischen
Bildern, mythischen Symbolen oder religiosen Riten umgeben, dafl er
nichts sehen oder erkennen kann, ohne daf$ sich dieses artifizielle Medium
zwischen ihn und die Wirklichkeit schobe.« Von diesem Befund aus fiihrt ein
direkter Weg zu den Bild-, Medien- und Simulationstheorien eines Glinter
Anders (1956), Jean Baudrillard (1978) oder Vilém Flusser (1983), die
ebenfalls auf diese Verselbstindigungstendenz der Bilder abheben: »Bilder
sind Vermittlungen zwischen der Welt und dem Menschen. Der Mensch
sek-sistierts, das heifSt die Welt ist ihm unmittelbar nicht zugianglich, so daf§
Bilder sie ihm vorstellbar machen sollen. Doch sobald sie dies tun, stellen
sie sich zwischen die Welt und den Menschen. Sie sollen Landkarten sein
und werden zu Wandschirmen: Statt die Welt vorzustellen, verstellen sie sie,
bis der Mensch schlieflich in Funktion der von ihm geschaffenen Bilder zu
leben beginnt.« (Flusser 1983: 9).

98

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

Menschen nur eine Art Werkzeugkasten, dessen Instrumente auf jeweils
unterschiedliche Situationen angewandt werden und entsprechend un-
terschiedliche Bilder hervorbringen.

So fihrt der Begriff der Verbildlichungsarbeit, will man ihn im enge-
ren Sinne soziologisch wenden und auf konkrete Gesellschaften bezie-
hen, in die Theorie des >gesellschaftlichen Imagindren< hinein, die der
franzosische Sozialphilosoph Cornelius Castoriadis in seinem Haupt-
werk Gesellschaft als imagindre Institution (1975) entwickelt hat.>s Der
Begriff des >Imaginadrenc ist dabei zunachst als Synonym zu demjenigen
des Symbols bei Cassirer zu verstehen. Beide heben auf mentale Vorstel-
lungen ab, ganz gleich ob diese in sprachlicher oder bildlicher Gestalt
vorliegen.** Der entscheidende Unterschied zwischen den beiden Theo-
rien liegt in einem anderen Punkt: ndmlich darin, dass Castoriadis die
menschliche Einbildungskraft wesentlich starker als kollektive Tatigkeit
spezifischer historischer Gesellschaften im Unterschied zu anderen Ge-
sellschaften begreift. Das Adjektiv >gesellschaftlich< in seinem Schliissel-
begriff der »gesellschaftlichen imaginiren Bedeutungen« (Castoriadis
1975: 233-250, im Original: »significations imaginaires sociales«) ist
darum von zentraler Bedeutung. Das >gesellschaftliche Imaginare«ist fiir
Castoriadis das Bindemittel, das Gesellschaften als je spezifische Kollek-
tive im Innersten zusammenhalt und ihnen ihre jeweils eigene »Koha-
renz« (ebd.: 79) verleiht.

Fiir eine Kulturtheorie der Bilder verdienen vor allem zwei Aspekte
an Castoriadis’ Theorie des gesellschaftlichen Imaginiren besondere Auf-
merksambkeit: die fundierende, konstitutive Rolle der imaginiaren Bedeu-
tungen fiir das gesellschaftliche Leben und ihr kollektiver Charakter. Der
erste Aspekt — die fundierende Rolle der imagindren Bedeutungen fir das
gesellschaftliche Leben — verweist zunachst auf die Tradition Emile Durk-
heims und seiner Theorie der »Kollektivvorstellungen« bzw. des »Kollek-
tivbewufStseins« als Inbegriff fur die »Vorstellung[en] der Gesellschaft

25 Zur Theorie des Imaginiren bei Castoriadis vgl. u.a. Joas (1989), Tappen-
beck (1999: 83-86), Gamm (2001), Elliott (2002), Liidemann (2004: 47—
61), Hetzel (2007), Gertenbach (2011), Pechriggl (2011) und Condoleo
(2015: §5-112); im Vergleich mit Lacan und Habermas auch Whitebook
(1995: 163—215). Eine alternative, aber in vielen Punkten dhnliche Theo-
rie des gesellschaftlichen Imaginiren findet sich bei Charles Taylor (2004).

26 So unterscheidet Castoriadis die beiden Begriffe nicht etwa als zwei unter-
schiedliche Denkformen voneinander, sondern fasst sie eher als unterschied-
liche Aggregatzustinde auf. Das Symbolische ist fiir ihn die Gestalt gewor-
dene, zum gesellschaftlichen System geronnene Imagination, wie sie sich
insbesondere in Institutionen, aber beispielsweise auch in einer Fahne als
Symbol der >Nation« verkorpert (vgl. Castoriadis 1975: 199—226, hier: 224).
Siehe zur Begriffsklarung auch Condoleo (2015: 57-61) sowie zur Abgren-
zung gegeniiber der Lacan’schen Begriffsverwendung ebd.: 92-100.

99

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

tber sich selbst und ihre Umwelt« (Durkheim 1895: 94).2” Wo Durkheim
die kollektiven Vorstellungen jedoch tendenziell als blofse Reflexe des sozi-
alen Zusammenlebens und der sozialen Versammlung auffasst (vgl. Durk-
heim 1912: 564 f.), da gewinnen sie bei Castoriadis ein Eigenleben gegen-
tiber dem Sozialen. Sie spiegeln das soziale Leben nicht nur passiv wider
bzw. >transfigurieren, also >verkldrenc« es, wie es bei Durkheim (vgl. ebd.:
468) in Bezug auf die religiosen Vorstellungen heifSt, sondern gestalten
es aktiv mit. So charakterisiert Castoriadis das Imaginare als » Antwort«
auf bestimmte » Grundfragen« des gesellschaftlichen Zusammenlebens:

»Jede bisherige Gesellschaft hat versucht, sich einige Grundfragen zu
beantworten: Wer sind wir, als Gemeinschaft? Was sind wir, die einen
fir die anderen? Wo und worin sind wir? Was wollen wir, was begehren
wir, was fehlt uns? [...] Die Rolle der imaginiren Bedeutungen liegt dar-
in, eine Antwort auf solche Fragen zu liefern« (Castoriadis 1975: 252).

Als Beispiel fir eine solche — nicht etwa nur theoretische, sondern auch
praktische — Antwort fuhrt Castoriadis die Idee der Demokratie an, wie
sie in der griechischen Polis zum ersten Mal aufkam (vgl. ebd.: 221). Das
demokratische Imaginare der Polis ist die Antwort der griechischen Biir-
ger auf die Frage nach dem >guten< Zusammenleben. Zugleich stiftet es
ein gemeinsames Sinnbild, dem sich alle Burger freiwillig unterwerfen,
sobald sie ihre Probleme auf demokratischem Wege, das heifst im Medi-
um »vernunftiger Rede« (ebd.), zu l6sen versuchen.

Dabei miissen die Fragen nicht explizit gestellt oder gar sprachlich for-
muliert sein, bevor Antworten auf sie gefunden werden konnen. Es ge-
niigt, dass sie »unausdriicklich« (ebd.) im Raum stehen. Auch die Antwor-
ten selbst muissen nicht als solche bewusst sein, ja sie brauchen noch nicht
einmal als Vorstellungen im engeren Sinne existieren. Sie konnen sich im-
plizit in Praktiken, Artefakten und Institutionen verkorpern, wie Casto-
riadis am Beispiel der kapitalistischen Produktionsverhaltnisse ausfiihrt:

»In gewissem Sinne sind die Werkzeuge und Instrumente einer
Gesellschaft Bedeutungen; sie sind die »Materialisierung« der imaginiren
Bedeutungen der betreffenden Gesellschaft [...]. Ein FlieSband,
eine Montagekette ist eine >Materialisierung« einer Masse zentraler
imagindrer Bedeutungen im Kapitalismus — und kann nichts anderes
sein.« (Ebd.: 590 f.)

Das Thema der kapitalistischen Institutionen deutet bereits an, wa-
rum der politische Revolutiondr Castoriadis bei Durkheims Theorie der

27 Vgl. dhnlich Durkheim (1893: 128 f., 1898 und 1912: 564—567); weiterfiih-

rend zu Durkheims Theorie der kollektiven Vorstellungen auch Bloor (1997),
Tappenbeck (1999: 54-82), Némedi (2000) und Delitz (2013: 177-195).

I00

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

Kollektivvorstellungen als blofSer Widerspiegelung des Sozialen nicht
stehenbleiben will, sondern die aktive und schopferische Dimension des
Imagindren betont.>® Denn das kapitalistische Imaginare, so die politi-
sche Pointe seiner Analyse, ist nicht die einzig mogliche Art und Wei-
se, gesellschaftliches Zusammenleben zu imaginieren und gemafs dieser
Imagination zu organisieren. Gesellschaft ldsst sich auch anders imagi-
nieren; und einzig darum, weil der imagindre Spiegel der Gesellschaft
auch irreale Bilder zu zeigen vermag, sind gesellschaftliche Veranderun-
gen, geschweige denn Umwalzungen, denkbar und moglich. Jede gesell-
schaftliche Innovation, jeder politische Wandel beruht in diesem Sinne
auf einem Einbruch des Irrealen — des >Noch-nicht-Seienden<, wie man
mit Ernst Blochs Theorie der Utopie auch sagen konnte (vgl. 3.3.2) —in
die bestehende Gesellschaft. In dieser utopischen Offenheit sieht Casto-
riadis das wesentliche Seinsmerkmal der Gesellschaft:

»Die fortwihrende Selbstveranderung der Gesellschaft macht ihr Sein
aus, das sich in der Setzung relativ fester und dauerhafter Formen/Ge-
stalten, aber auch in deren Aufbrechen duflert — ein Aufbrechen, das
freilich immer nur Setzung/Schopfung anderer Formen/Gestalten sein
kann.« (Ebd.: 607)

Gegen jedweden, vor allem aber gegen den marxistischen Determinismus
gerichtet, betont Castoriadis die Freiheiten und Spielrdume des Antwor-
tens gegeniiber den Fragen, der Problemlosungen gegeniiber den Pro-
blemen. Nicht nur kann der Mensch »in neuen Situationen neuartige
Antworten geben«, sondern er vermag dariiber hinaus auch »neue Ant-
worten auf >dieselben< Situationen zu geben oder neue Situationen zu
schaffen« (ebd.: 77). Die imaginidren Bedeutungen, so postuliert Casto-
riadis gegen Marx, sind eine »wesentlich indeterminierte Schopfung«
(ebd.: 12). Als Grund und nicht etwa als Effekt der gesellschaftlichen
Ordnung und des geschichtlichen Prozesses ist das Imaginidre fiir ihn
nicht weiter ableitbar.

»Die gesellschaftlichen imaginidren Bedeutungen stellen uns vor eine
erste, ursprungliche und irreduzible Seinsart, die wir [...] von ihr selbst
ausgehend zu denken haben« (ebd.: 595).

Auch insofern ist das Imaginare fur Castoriadis keine blofse Widerspie-
gelung des Sozialen, kein von der Basis her determinierter Uberbau,

28 Castoriadis hatte 1949 die in der franzosischen radikalen Linken einflussrei-
che Gruppe Socialisme ou barbarie gegrindet; vgl. hierzu Wolf (1998) und
Gabler (2009). Allgemein zu den politischen Hintergriinden von Castoria-
dis’ Denken als »Marxian Legacy« siehe Howard (1977); dazu auch Hon-
neth (19853).

IOI

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

sondern eine autonome, eigenstandige und eigendynamische Instanz. Es
ist, so lautet die griffigste Definition, die Castoriadis von seinem Leitbe-
griff gibt, die »elementare und nicht weiter zuriickfiihrbare Fahigkeit, ein
Bild hervorzurufen« (ebd.: 218, Hervorh. S. S.). Daraus folgt, dass die
Bilder des Imaginaren fir Castoriadis keine auf$er ihnen liegende Wirk-
lichkeit reprisentieren, sondern nur auf sich selbst verweisen: » Das Ima-
ginidre, von dem ich spreche, ist kein Bild von.« (Ebd.: 12)

Mit bemerkenswerter Klarheit scheut Castoriadis nicht davor zuriick,
die letzte Konsequenz seines Ansatzes offen auszusprechen. Das Imagi-
ndre, schreibt er, schopft seine Bedeutungen und Objekte »ex nihilo«
(ebd.: 591), das heifst aus dem Nichts. Ex nibilo aber schopft normaler-
weise nur Gott, und so ist es wohl kein Zufall, wenn Castoriadis gera-
de die Vorstellung >Gott« als Beispiel fiir den irreduziblen Charakter der
imaginaren Schopfung anfithrt: » Gott ist keine »an etwas gebundene« Be-
deutung; an welches Etwas sollte er gebunden sein?« (Ebd.) Zwar mag
die historische >Erfindung« der Religion durchaus mit einer Wirklich-
keit in Verbindung stehen, auf die sie antwortet; aber der Ubergang von
der empirisch gegebenen Welt in die zweite, unsichtbare Welt der Got-
ter bleibt in letzter Konsequenz ebenso ritselhaft wie die Einsetzung der
imaginaren Welt iiberhaupt. Es ist fiir Castoriadis der radikale Sprung in
eine »andere Seinsart« (ebd.: §80), der hier vollzogen wird.

Je >bodenloser« Castoriadis den Prozess der Bildschopfung allerdings
denkt, desto metaphysischer, ja mystischer erscheint seine Theorie.> Die
Psychoanalyse wird spiter eine iiberzeugendere Theorie der >Bildschop-
fung« bereitstellen, die sich dort als psychischer Transformationsprozess
erweist, der nicht aus dem Nichts erfolgt, sondern von bereits existie-
renden Bildern ausgeht, die schopferisch verwandelt werden (vgl. 3.1.2).
Unproblematisch und umso wichtiger ist hingegen die generelle Stof3-
richtung von Castoriadis’ Beharren auf der schopferischen, die Gesell-
schaft verindernden Kraft der Bilder. Denn auch ohne die These einer
Schopfung aus dem Nichts kommt mit den imagindren Bedeutungen
ein Moment der Dynamik und Offenheit von Gesellschaft ins Spiel, die
sich mit deterministischen Gesellschaftstheorien nicht denken lasst. So

29 Zu Castoriadis’ Denken als »Philosophie der absoluten Schopfung« vgl. Vaj-
da (1983); zur Kritik daran u.a. Habermas (1985: 385 f.), Honneth (1985:
821) und Stavrakakis (2007: 41—48). Castoriadis selbst relativiert seine Aus-
sagen zur Schopfung >ex nihilo< an einer anderen Stelle des Buches implizit
durch die Einfithrung des Freud’schen Konzepts der » Anlehnung« (Casto-
riadis 1975: 481-483, 579), wonach die Triebphantasien des Subjekts an
das Reale des Korpers, etwa die physische Erfahrung von Mund und Brust,
»angelehntcsind (vgl. ebd.: 481). Den Widerspruch der beiden Aussagen lasst
er jedoch unaufgelost, zumal die Aussagen zur Schopfung aus dem Nichts
spater im Buch erfolgen, also nachdem das Anlehnungskonzept bereits ein-
gefiihrt wurde.

I02

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

bildet das Imaginare die produktive, innovative und letztlich auch die
politische Kraft im gesellschaftlichen Leben, wie Castoriadis auf den
letzten Seiten seines Werkes andeutet. Es ist ein nie versiegender, »uner-
schopflicher Vorrat an Andersheit« (ebd.: 605, vgl. 603), ein lebendiger
Springquell neuer Ideen und Vorstellungen, der durch die imaginiren
Bedeutungen in die Gesellschaft eingefithrt wird und sie als »stindige
Selbstverdanderung« (ebd.: 607) in Gang halt. Im unabldssigen Schopfen,
» Aufbrechen« (ebd.), Zertrimmern und Neuschopfen von Bildern liegt
fur Castoriadis die eigentliche Triebkraft des gesellschaftlichen Lebens.

Als elementare Form gesellschaftlicher Selbstbezugnahme und Selbst-
verdnderung stellen die imagindren Bedeutungen demnach kein blofses
Beiwerk des sozialen Zusammenlebens dar oder gar den blof§ nachtrig-
lichen Effekt eines ihnen vorgingigen Vergesellschaftungsprozesses. Das
Imaginire ist selbst eine konstitutive Bedingung jedweder Vergesellschaf-
tung. Es stellt eine »Grundkategorie des Sozialen« (Gertenbach 2011:
285) auch in jenem Sinne dar, dass das Soziale auf das Imaginare gegriin-
det ist. Keine Gesellschaft kommt ohne imaginire Bilder bzw. Symbole
aus, in denen sie sich wiedererkennt oder wiederzuerkennen meint und um
die herum sie sich organisiert.® Denn die kollektiven Vorstellungen sind
nicht nur innere Bilder, sondern stiften auch kollektive Handlungsraume.3*
Nicht zuletzt das von Castoriadis angefuhrte Beispiel des \demokratischen
Imaginaren< in der griechischen Polis verdeutlicht diese handlungseroff-
nende und Kollektivitit stiftende Leistung des Imaginaren. Im >Bild« der
Demokratie kommen Menschen ganz real auf 6ffentlichen Platzen zusam-
men, um miteinander zu debattieren und ihr Zusammenleben zu gestalten.

Nicht nur die sozialen Beziehungen im engeren Sinne, auch das Ver-
hiltnis zur dufSeren Natur ist fiir Castoriadis, wie schon fiir Weber und

30 Vgl hierzu auch den dhnlich gelagerten, jedoch weniger konstitutiv gedach-
ten Begriff der gesellschaftlichen »Selbstbeschreibung« bei Niklas Luhmann
(1997: 866—1149; dazu Stiheli 2000: 184-223) oder — kultursemiotisch
statt systemtheoretisch — bei Juri Lotman (1990: 170). Eine systemtheoreti-
sche Analyse visueller Selbstbeschreibungen am Beispiel von Werbebildern
aus der Finanzokonomie findet sich bei Stiheli (2007).

31 Vgl. zu dieser Dimension des Imagindren bzw. der >Kollektivsymbole« als
Handlungsraum auch die Ausfithrungen bei Hans-Georg Soeffner (2004:
56) aus Sicht des Symbolischen Interaktionismus und der Sozialphinome-
nologie: »Die Leistung der Zeichen und Zeichensysteme besteht [...] dar-
in, Gemeinschaftshandeln zu ermoglichen, kollektives Wissen zu speichern,
zu tradieren und zu sichern. Zeichen, Zeichensysteme und Symbole bilden
nicht nur Briicken zwischen den Individuen, Gruppen und Kollektiven: sie
sind Organisations- und Bauelemente der Intersubjektivitit; sie konstituie-
ren die Formen, in denen sich das Gesellschaftliche dufSert; ihr >Sinn< besteht
primir in der Konstitution und Sicherung von Intersubjektivitit — sie sind
die sichtbare Intersubjektivitit unabhingig von ihrem sogenannten Inhalt.«

103

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Cassirer, durch die Welt der Bedeutungen vermittelt. Im Medium des Ima-
giniren schafft eine Gesellschaft sich »ein Bild von der natiirlichen Welt,
ein Bild des Universums, in dem sie lebt, indem sie ihm jeweils einen Ge-
samtsinn zu unterlegen sucht« (Castoriadis 1975: 255). Die gesellschaft-
lichen imaginidren Bedeutungen begriinden nicht nur die gesellschaftli-
chen Verhiltnisse, sie sind der Nabel des menschlichen Weltverhaltnisses
uberhaupt. »Was wir >Realitdt< und >Rationalitdt< nennen, verdankt sich
uberhaupt erst ihnen.« (Ebd.: 12) Schlechthin nichts kann »fur die Ge-
sellschaft existieren, das nicht mit der Welt der Bedeutungen in Bezie-
hung steht« (ebd.: 588). Selbst vor den individuellen Selbstwahrneh-
mungen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder macht der Einfluss des
gesellschaftlichen Imaginaren nicht Halt: »Das Subjekt wird von einem
Imaginaren beherrscht, das ihm realer diinkt als das Reale« (ebd.: 175),
beschreibt Castoriadis die »Heteronomie« (ebd.) des Einzelnen durch
das gesellschaftliche Imaginare.

Es ist ein radikaler Perspektivenwechsel, den Castoriadis mit seinem
Denkansatz vollzieht. War der Begriff des Imaginaren bzw. der Einbil-
dungskraft in der philosophischen Tradition zunichst als individuelles
Vermogen konzipiert, das heifdt als psychische Fahigkeit eines Subjekts,
mentale Vorstellungen bzw. innere Bilder zu erzeugen, begreift Castoria-
dis das Imaginire als Vermogen ganzer Kollektive. Darin liegt die zwei-
te Pointe seiner Theorie: Die gesellschaftlichen imaginaren Bedeutungen
sind nicht auf individuelle Vorstellungen zuriickfithrbar, sondern stellen
eine eigene, kollektive Seinsform dar.

»Damit es gesellschaftliche imagindre Bedeutungen gibt, bedarf es kol-
lektiv verfugbarer Signifikanten und vor allem Signifikate, die nicht in
derselben Weise existieren wie individuelle Signifikate« (ebd.: 249).

Worauf diese kollektive Seinsform des Imaginaren genau beruht und wie
sie generiert wird — offenkundig handelt es sich ja um ein hochst erkla-
rungsbedurftiges Emergenzphinomen —, lisst Castoriadis allerdings im
Unklaren. Auf die offenkundige Tatsache, dass Gesellschaften nicht in
derselben Weise imaginieren konnen wie psychische Subjekte, geht er
nicht weiter ein — und noch weniger auf die Folgen, die sich aus dieser
Tatsache fur eine Theorie des gesellschaftlichen Imaginaren ergeben.3*

32 Zudieser Kritik an Castoriadis vgl. auch Liidemann (2004: 61) sowie Haber-
mas (1985: 387), der das grundsitzliche Fehlen einer »Figur fur die Vermitt-
lung zwischen Individuum und Gesellschaft« bei Castoriadis konstatiert, so-
wie die kritischen Ausfithrungen bei Tappenbeck (1999: 86): »Ein zentraler
Erklarungsschritt fehlt allerdings in dieser Theorie der imaginiren Institution
der Gesellschaft: Castoriadis zeigt nicht, wie aus den einsamen Einfillen in-
dividueller Subjekte soziale Realitit wird, wie sich also einige Imaginationen
— gegen andere — sozial durchsetzen und zu gesellschaftlichen Institutionen

104

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

Geradewegs wie eine Verkehrung der tatsachlichen Verhaltnisse erscheint
es vor diesem Hintergrund, wenn Castoriadis in der soeben zitierten Pas-
sage die »Signifikate« gegeniiber den »Signifikanten« privilegiert, also
also die immateriellen Bedeutungen gegeniiber den materiellen Bedeu-
tungstragern, um die Existenz des gesellschaftlichen Imaginaren zu erkla-
ren. So bleibt die zentrale Frage am Ende unbeantwortet: Wer imaginiert,
wenn Gesellschaft imaginiert — wenn nicht ihre einzelnen Mitglieder?
Oder anders gefragt: Wie werden individuelle Imaginationen kollektiv?

2.2.3 Imaginationskollektivierung:
Eine materialistische Theorie des Imagindren

Immerhin einen vagen Hinweis zur Beantwortung dieser Frage liefert
Castoriadis im Zusammenhang mit den gesellschaftlichen Institutionen,
wenn er diese als »Materialisierung« (1975: 591) von imaginiren Be-
deutungen beschreibt.33 Es sind, so konnte man diesen Gedanken wei-
terfithren, die Materialisierungen der imaginaren Bedeutungen, auf wel-
chen die gesellschaftliche Seinsform des Imaginéren beruht. Denn einzig
in materieller Form konnen Imaginationen gesellschaftlich geteilt wer-
den und kollektiven Charakter annehmen. Nur tiber den Weg der mate-
riellen Dinge lasst sich die Kette rekonstruieren, die von den Imaginati-
onsproduzenten — die eben doch nur einzelne Produzenten sein konnen,
weil Gesellschaften keine psychischen Systeme sind — zu den gesellschaft-
lichen imagindren Bedeutungen fuhrt.

In dieser Kette aber gewinnen die dufleren Bilder, tiber die Castoria-
dis im ganzen Buch kein Wort verliert, eine Schliisselfunktion. In ihnen
liegt die Losung fiir das Ratsel verborgen, das die tiberindividuelle Exis-
tenz der imaginiren Bedeutungen aufgibt. Imaginationen sind nicht im-
mer schon kollektiv, aber sie konnen kollektiviert werden, wenn sie sich
als materielle, das heif$t als iiberindividuell erfahrbare Bilder in den Ge-
sellschaftsraum hinein ausbreiten. Das Imaginire beginnt als individuel-
le Imagination im Inneren eines Subjekts, aber die Imagination wird zu
einem sozialen Tatbestand, sobald sie als dufSeres Bild in gesellschaftli-
che Zirkulation gelangt und von anderen geseben wird.

Was Castoriadis als >gesellschaftliches Imaginares< beschreibt, ist folg-
lich nur das verdinglichte Resultat eines Prozesses, der besser und voll-
standiger als Imaginationskollektivierung beschrieben werden muss.

werden. [...] Umgekehrt liefert diese Theorie aber auch keine Moglichkeit,
die gesellschaftlich instituierte Realitat auf die Imagination der Einzelsubjek-
te riickzubeziehen. Individuelle Kreativitit und soziale Wirklichkeit, Psyche
und Gesellschaft, stehen unvermittelt nebeneinander. «

33 Ganz ahnlich beschreibt aber auch schon Durkheim die Institutionen als >fi-
xierte Kollektivvorstellungen« (vgl. Durkheim 1895: 100).

105

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Materielle Bilder sind diesem Prozess nicht dufSerlich, sondern ermogli-
chen ihn allererst, indem sie als Verbreitungsmedien fungieren, mit deren
Hilfe individuelle Imaginationen in gesellschaftlichen Umlauf gebracht
werden. Ganz in diesem Sinne hatte bereits John Dewey die Funktion
der Kunstwerke als Medium sozialer »Beziehungen und Teilhabe« be-
schrieben:

»Kunstwerke sind Mittel, durch die wir mit der von ihnen erweckten
Imaginationen und Gefiihlen in andere Formen der Beziehungen und
Teilhabe eintreten als unsere eigenen.« (Dewey 1934: 385)

Die Kollektivierung des Imagindren im Medium der Kunst wird uns spa-
ter im Zusammenhang mit der Psychoanalyse noch einmal ausfuhrlich
beschiftigen, wenn es um die bewussten und unbewussten Inhalte ge-
hen wird, die dafiir sorgen, dass bestimmte Imaginationen erfolgreicher
kollektiviert werden als andere (vgl. 3.2.2). Denn auch dariiber, warum
sich einige Imaginationen besser durchsetzen als andere, schweigt Cas-
toriadis sich weitgehend aus; erst die Psychoanalyse wird diese Frage zu
beantworten erlauben.

Verfolgen wir zunichst jedoch die formale Seite der Imaginationskol-
lektivierung, also ihre technischen und infrastrukturellen Rahmenbedin-
gungen. Nach dieser formalen Seite hin miindet die Theorie des Imagi-
ndren in eine soziologische Medientheorie, die — so etwa bei Andreas
Ziemann — die materiellen Tragermedien des Imaginaren in den Vorder-
grund stellt:

»Medien sind gesellschaftliche Einrichtungen und Technologien, die
etwas entweder materiell oder symbolisch vermitteln und dabei eine
besondere Problemlosungsfunktion iibernehmen. Sie verfiigen tiber
ein materielles Substrat (und sind deshalb Materialititen menschli-
chen und gesellschaftlichen Seins), welches im Gebrauch oder durch
seinen Einsatz Wahrnehmungen, Handlungen, Kommunikationspro-
zesse, Vergesellschaftung und schliefflich soziale Ordnung im Generel-
len ermoglicht wie auch formt.« (Ziemann 2006/2012: 17; vgl. 2011:

217)

Ein weiterfithrendes Konzept in diesem Zusammenhang stellt die von
Régis Debray begriindete »Mediologie« dar.3* Deren Ansatz, so Debray

34 Zur Einfithrung in die Mediologie vgl. Debray (2000) und Bartz et al.
(2012); dazu auch Debray (1992, insb. 37-62). Ein in manchen Hinsichten
ahnlicher, ebenfalls auf materielle Vermittlungen abstellender Ansatz findet
sich in der von Bruno Latour gepragten Akteur-Netzwerk-Theorie (vgl. u.a.
Latour 1994, 2005) sowie in deren Weiterentwicklung zur » Akteur-Medien-
Theorie« (Schiittpelz 2013).

106

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

in seiner Einfiibrung in die Mediologie (2000), interessiert sich fur das
» Zur-Welt-Werden der Zeichen«, das heifdt ihre »symbolische Wirksam-
keit« (Debray 2000: 129). Wie wird aus einem Prophetenwort eine Reli-
gion, aus einem politischen Manifest eine Partei oder aus einem Horspiel
eine nationale Panik (vgl. ebd.)? Allgemeiner gefragt: »Warum wird eine
Darstellung der Welt [...] unter bestimmten Umstinden zu einer Einwir-
kung auf die Welt?« (Ebd.: 129 f.)

Als Grundidee der Mediologie formuliert Debray die Einsicht, »dass
sich nichts von selbst tibermittelt und das uberall Mittler am Werk sein
miissen« (ebd.: 144). Solche »Mittler« konnen menschliche Korper sein
oder technische Medien, stets aber geht die Leistung der Vermittlung
bzw. »Mediation« (ebd.: 145) tiber eine blofSe Verbindung zweier be-
reits existierender Glieder hinaus. Die Mediation »erarbeitet das, was
sie vermittelt« (ebd.). Als Beispiel fithrt Debray die Darbietung eines
Musikstiicks an:

»Der Musikinterpret erweckt ein Werk erst zum Leben, das nicht als
trages Objekt einfach vorhanden ist. Die Musik ist kein Schon-Da, das
seit aller Ewigkeit auf uns wartet [...]. Sie existiert nur durch ihre Ver-
mittlungen (die >Auffihrungen<, -Darbietungen«). Der Interpret ist nicht
nur eine Durchgangsstelle oder ein Verkniipfungspunkt zwischen einem
Zuhorer und einem Komponisten; durch ihn nimmt das Werk erst Ge-
stalt und Korper an.« (Ebd.)

Die Materialisierung bleibt den Symbolen also nicht dufSerlich, sondern
produziert diese uberhaupt erst. So fasst Sybille Kramer den mediologi-
schen Grundgedanken treffend zusammen, wenn sie die » Existenzform«
(Krdmer 2008: 84) der Symbole in ihren materiellen Tragern bzw. Ver-
korperungen erblickt:

»Bedeutungen und Ideen [sind] allein kraft ihrer Materialisierung tiber-
tragbar [...]. Nur weil sich Gedanken in handhabbaren, transferierba-
ren und zirkulierenden Objekten verkorpern, 16sen sie sich ab von ihren
Autoren und iiberleben diese auch« (ebd.: 82).

Was so fiir Musikstiicke gilt, die dank ihrer materiellen Zirkulation
schliefSlich zum gemeinsamen Kulturgut einer Gesellschaft werden kon-
nen, gilt fir das Imaginire allgemein. Stets miissen Imaginationen mate-
riell >aufgefiithrt« werden, um sich gesellschaftlich auszubreiten. Erst am
Ende dieses Ausbreitungsprozesses stehen jene gesellschaftlichen ima-
gindren Bedeutungen, deren Existenz Castoriadis so selbstverstindlich
voraussetzt.

Auch diese Beschreibung der Imaginationskollektivierung bliebe je-
doch unvollstindig ohne das Kollektiv der Menschen, das fiir diese

107

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Ausbreitung ebenso notwendig ist wie das dingliche Medium. Ganz wie
bei der Verbreitung eines Musikstiicks, sei es im Konzertsaal oder im Ra-
dio, muss auch die Kollektivierung der Bilder mit der Entstehung einer
Rezeptionsgemeinschaft korrespondieren, um gesellschaftlich wirksam
zu werden. Erst dann, wenn viele Menschen dieselben Bilder betrachten,
das heifSt sich zu identischen Bildobjekten in Beziehung setzen, konnen
individuelle imagindre Bedeutungen eine neue, kollektive Existenzform
annehmen. Nirgendwo anders als in diesen Vergemeinschaftungseffekten
findet sich der von Castoriadis postulierte Sprung in die >andere Seins-
artc der gesellschaftlichen imaginaren Bedeutungen, also das Moment
der Emergenz, das aus den Vorstellungen vieler einzelner Individuen eine
gemeinsame, kollektive Vorstellung werden lasst.

Lange vor Debray hatte bereits Gabriel Tarde, hier sogar explizit
gegen Durkheims Theorie des Kollektivbewusstseins gerichtet, die-
sen Ubergang in die andere Seinsart des Kollektiven als schrittweise
Ausbreitung von individuellen Imaginationen beschrieben. In Masse
und Meinung (1901), einer Verbindung seiner >Soziologie der Nach-
ahmung< aus Die Gesetze der Nachahmung (1890) und Die sozia-
len Gesetze (1898) mit medientheoretischen und zeitdiagnostischen
Uberlegungen, untersucht Tarde, wie aus einer einzelnen, individuell
geschopften Idee oder Imagination eine gesellschaftlich geteilte, >6f-
fentliche Meinung« werden kann.>s Die Antwort, so Tarde, liegt im
Phianomen der Nachahmung begriindet, die er als elementare anthro-
pologische Grundlage jedweder Vergesellschaftung ansieht und ihrer-
seits auf einen »unergrundlichen Herdentrieb« (Tarde 1890: 99) zu-
rickfiithrt. Dabei denkt Tarde sich die Nachahmung als unmittelbar
affektive, quasi mechanische >»Ansteckung« einerseits (vgl. 1.3.2), aber
auch als sozialen Selektionsprozess fiir >gute Ideen< andererseits: »Die
Nachahmung, welche das Individuelle sozialisiert, pflanzt allseits die
guten Ideen fort« (Tarde 1898: 95). Im Alltag und insbesondere in der
Erziehung vollzieht sich diese Nachahmung zumeist durch direkte In-
teraktion, bei der ein Mensch sieht, was ein anderer tut oder sagt, um

35 Allgemein zu Tardes Soziologie der Nachahmung vgl. den Uberblick von Borch/
Staheli (2009) sowie, speziell auf Massenmedien und Kunst bezogen, Liidemann
(2009), Antoine (2009) und Stiheli (201 5); aus >massenpsychologischer« Sicht
auch die Ausfithrungen bei Moscovici (1981: 231-273). Eine Theorie der
»Kollektivititen« im Anschluss an Tarde und Latour (aber auch Platon und
Aristoteles) findet sich bei Daniel Falb (2015), der ebenfalls den prozessualen
— und performativen (vgl. ebd.: 11-14) — Charakter von Kollektivierungen,
die »strenge raumzeitliche Lokalisiertheit« der kollektivierten »Einzelheiten«
(ebd.: 11) sowie die Bedeutung materieller » Artefakte« bzw. »Spuren« betont
(vgl. ebd.: 273-315). Zur »public connection« durch Mediengebrauch bzw.
zur Erzeugung von Offentlichkeit durch einen »shared frame of attention«
vgl. auflerdem Couldry/Livingstone/Markham (2007, insb. 23—41).

108

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

es von diesem zu iibernehmen und dann seinerseits an seine Mitwelt
weiterzugeben.

Aber die Nachahmung kann auch als »Fernwirkung« (Tarde 1901:
8 f.) stattfinden. Vor allem die Neuzeit mit ihren medientechnischen Er-
findungen wie »Buchdruck, Eisenbahn und Telegraph« (ebd.: 17) sorgt
fir eine regelrechte Nachahmungsexplosion. Die »ungeheure Macht der
Presse« (ebd.) macht individuelle Ideen innerhalb kiirzester Zeit einem
millionenfachen Publikum zugédnglich und verwandelt sie in gesellschaft-
liche »Strome von Meinungen« (ebd.: 10). Anders als die auf physischer
Prasenz beruhende Masse ist das Publikum darum, so Tarde, eine genuin
moderne Form der Vergesellschaftung und als solche »die soziale Grup-
pe der Zukunft« (ebd.: 17). Thr Hauptmerkmal ist die >Verstreuungs, in
der sich Vereinzelung und Vermassung nicht linger ausschlieflen, wie
Tarde am Beispiel des Zeitungspublikums ausfiihrt:

»Die Menschen [...] stehen nicht in Berithrung miteinander, sehen oder
horen sich nicht. Sie sitzen, iiber ein weites Gebiet verstreut, ein jeder
fiir sich zu Hause und lesen dieselbe Zeitung.« (Ebd.: 10)

Was verbindet diese verstreuten Menschen miteinander? Ist es die
Gleichheit ihrer Lektiire und der gelesenen Inhalte, durch die sich auch
die lesenden Menschen aneinander angleichen? Tarde geht den entschei-
denden Schritt tiber eine solche »Gleichschaltungsthese« hinaus, wenn er
stattdessen die Bedeutung des Wissens um die gemeinsame Lektiire in
den Vordergrund stellt:

»Worin also besteht das Band zwischen ihnen? Sieht man von der
Gleichzeitigkeit ihrer Uberzeugungen oder Leidenschaften ab, besteht
es in dem BewufStsein eines jeden von ihnen, daf$ diese Idee oder dieser
Wille im selben Moment von einer grofSen Zahl anderer Menschen ge-
teilt wird. Es gentigt, daf$ jeder das weif3, um von diesen anderen beein-
fluf8t zu werden, auch wenn er sie nicht sieht.« (Ebd.: 1o f.)

Letztlich, so Tarde, ist das Publikum also nur ein »rein geistiges Kol-
lektiv, als raumliche Verteilung physisch voneinander getrennter Indivi-
duen, deren Zusammenhalt ein rein psychischer ist« (ebd.). Es ist nicht
die gemeinsame Rezeption allein, sondern das Reflexiviwerden der Re-
zeption im Bewusstsein der Einzelnen, auf dem die Kollektivitit des Pu-
blikums, sein >Gemeinschaftsgefiihl¢, basiert.>¢ So betont Urs Staheli im
Anschluss an Tarde:

36 Vgl. zu diesem Gedanken auch die >wissenssoziologische« Bestimmung von
»Gesellschaft« bei Berger und Luckmann (1966: 83): »Gesellschaft ist nur,
wo der Einzelne sich ihrer bewufSt ist.« Benedict Anderson hat fiir dieses

109

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

»Ein Publikum zeichnet sich nicht primir dadurch aus, dass es die glei-
chen Vorlieben und Weltanschauungen teilt, sondern dadurch, dass die-
se Gleichzeitigkeit reflexiv wird. Die Zeitungsleser lesen nicht nur alle
gleichzeitig, sondern sie wissen, dass sie die Zeitung gleichzeitig lesen. «
(Staheli 2012: 111)

Erst durch das Wissen um die Gemeinsamkeit wird aus den Einzelnen
der »Bestandeteil eines virtuellen Kollektivs« (ebd.), das gleichwohl nur
in den Kopfen der Einzelnen tberhaupt existiert. Susanne Liidemann
spricht in Bezug auf Tardes Theorie des Publikums darum von einer
blof§ »imaginiren«, in gewisser Weise also nur >eingebildeten< Verge-
sellschaftung:

»So ist das >Ganze« der Gesellschaft, der man sich zugehorig fuhlt,
schliefSlich auf doppelte Weise imagindr [...]: zum einen, weil sie sich
nie korperlich versammelt, nirgendwo im 6ffentlichen Raum sichtbar in
Erscheinung tritt; zum anderen, weil selbst ihre virtuelle und verstreute
Existenz, der Gleichklang der Uberzeugungen und Leidenschaften, die
blofSse Phantasie eines einsamen Lesers (oder Fernsehzuschauers) bleibt,
hinter der sich sehr wohl eine unbekannte Heterogenitit der Existenzen
und Meinungen verbergen kann.« (Lidemann 2009: 121)

Es geniigt, so Liidemann weiter, »an den Glauben der anderen zu glau-
ben« (ebd.: 122), um das Gefiihl, an einem Kollektivbewusstsein teil-
zuhaben, im Einzelnen entstehen zu lassen und ihm die »Beruhigung
des »Dazugehorens«« (ebd.) zu verschaffen. Anders als bei Castoriadis
und Durkheim ist es streng genommen also gar nicht das Kollektiv, das

Phianomen den Begriff der >imaginiren Gemeinschaft« gepragt: »I propose
the following definition of the nation: it is an imagined political communi-
ty [...] It is imagined because the members of even the smallest nation will
never know most of their fellow-members, meet them, or even hear of them,
yet in the minds of each lives the image of their communion.« (Anderson
1983: 5 f.) Vgl. hierzu auch Deweys Uberlegungen zur Offentlichkeit als
Wirkung eines Bewusstwerdens von sozialer Verbindung bzw. » Assoziati-
on« (Dewey 1927: 34), wonach »die Folgen vereinten Handelns einen neu-
en Wert annehmen, wenn sie beobachtet werden« (ebd. 35): »Denn die Be-
achtung der Folgen zusammenhingenden Handelns zwingt die Menschen
dazu, tiber den Zusammenhang selbst nachzudenken [...]. Wihrend einzelne
Wesen in ihrer Einzigartigkeit denken, bediirfen und entscheiden, ist was sie
denken und erstreben, ist der Inhalt ihrer Uberzeugungen und Absichten ein
Stoff, den die Assoziation bereitstellt.« (Ebd.: 35 f.) In eine verwandte Rich-
tung weisen der sozialpsychologische »social identity approach« (vgl. Hogg/
Abrams 1998: 6-27; aber auch schon McDougall 1920) sowie die philo-
sophischen Ansitze zu >Wir-Absichten< und >kollektiver Intentionalitit« bei
Tuomela/Miller (1988), Tuomela (2007) und Schmid/Schweikard (2009).

IIO

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

dieselben Inhalte imaginiert — auch nach einer erfolgreichen Imaginati-
onskollektivierung nicht. Stets bleiben es Einzelne, die imaginieren; je-
doch so, dass sie ihre individuellen Imaginationen als gemeinschaftliche
Imaginationen auffassen und erfahren.

Gleichwohl ist auch diese blofs virtuelle, imaginire Form der Kollek-
tivitdt keine blofSe Illusion, keine Einbildung im engeren Sinne. Denn sie
besitzt ihre materielle Basis nirgendwo anders als in der realen »mas-
senmedialen Verschaltung« (ebd.: 119) der Einzelnen. Es sind die »Be-
ziehung zum Medium« (Stdheli 2012: 1171) und die »Nutzung des Me-
diums« (ebd.), auf denen die reflexive Vergesellschaftung des Publikums
in letzter Instanz griindet. Es braucht das Medium als materiellen >An-
kerpunkt<, wenn das Wissen um die imaginare Gemeinschaft nicht ge-
genstandslos sein soll. Erst der gemeinsame Bezug auf das Medium als
Verbindungsglied zwischen den Einzelnen stellt deren Gemeinsamkeit
her bzw. erlaubt ihnen die imaginare Bezugnahme aufeinander. Die Ge-
meinschaftsbildung erfolgt indirekt tber ein Drittes — sozusagen als Kol-
lektivierung iiber Bande.>7

Eine solche Kollektivierung tiber Bande ist nicht auf Bilder beschrankt,
sondern kann tber vielerlei Medien erfolgen. Tardes Zeitungen, Debrays
Musikinstrumente oder auch das Medium Geld, das alle, die es gebrau-
chen, in Subjekte eines kapitalistischen Kollektivs verwandelt, sind Bei-
spiele fiir Kollektivierungen iiber Bande. Uberall dort jedoch, wo es um
die Kollektivierung von Imaginationen im engeren Sinne, also um bild-
hafte Vorstellungen geht, bietet sich das Medium Bild in besonderer
Weise an. Das liegt in seinem ontologischen Charakter der Anschau-
lichkeit begrundet (vgl. 1.1.2): Die objektive Prasenz der Sichtbarkeits-
gebilde pflanzt die zu kollektivierenden Vorstellungen gleichsam direkt
in die Kopfe der Gesellschaftsmitglieder ein.’® Anders als sprachliche
Zeichen nehmen die Bilder dem Subjekt die Arbeit der Visualisierung

37 Diese Kollektivierung >iiber Bande« ist nicht zu verwechseln mit dem klas-
sischen Begriff der »para-social interaction« (Horton/Wohl 1959) bzw.
»Parasozialitit« (Wenzel 2001: 422~490), der die Interaktion zwischen
Zuschauern und Bildschirmfiguren beschreibt. Der Begriff der Imaginations-
kollektivierung hebt auf etwas anderes ab: die Beziehungen der Zuschauer
untereinander und die gemeinsamen Imaginationen, durch die sie mitein-
ander verbunden sind. — Zur >Figur des Dritten< in der Sozialtheorie siehe
auch Fischer (2006) sowie den Sammelband von EfSlinger et al. (2010).

38 Fir einen zum Teil dhnlichen Gedankengang vgl. die Theorie der »Meme«
als Medium kultureller Weitergabe und Ausbreitung bei Dawkins (1976)
und Blackmore (1999); zur Kritik an diesem Konzept siehe aber auch die
kontrovers gefiihrte Debatte im Sammelband von Aunger (2000) sowie den
Vorwurf einer mangelnden materialistischen Fundierung der Memetik als
idealistischer Theorie einer »Kommunikation ohne Ideentransfer« bei Bun-
ge/Mahner (2004: 123-126).

ITIT

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

des Bezeichneten vor dem inneren Auge, also die Arbeit der eigentlichen
Imagination, von vornherein ab. Die Bedeutungen, die sie transportieren,
stehen immer schon materiell vor Augen und schreiben sich als sinnliche
Wahrnehmungseindriicke in den Vorstellungshaushalt ein.

Gegentliber der idealistisch angelegten Theorie von Castoriadis besitzt
eine derart >materialistisch gewendete< Theorie des gesellschaftlichen Ima-
gindaren mindestens drei wichtige Vorziige. So fullt sie erstens die schwer-
wiegende Liicke in Castoriadis’ Theorie, die nicht anzugeben vermochte,
wie die >gesellschaftlichen imagindren Bedeutungen« eigentlich entstehen,
obwohl Gesellschaften keine imaginationsfahigen Subjekte sind. Das Mo-
dell der Imaginationskollektivierung beantwortet diese Frage ohne jede
Zuhilfenahme eines >Kollektivsubjekts«: Gesellschaften imaginieren, in-
dem ihre einzelnen Mitglieder imaginieren und ihre Imaginationen un-
tereinander austauschen. Die Kollektivierung der Imaginationen erfolgt
»tiber Bande< im Medium eines Dritten, das als materieller Vorstellungs-
trager fungiert und die einzelnen Gesellschaftsmitglieder durch den ge-
meinsamen Gebrauch — und das Wissen um diesen Gebrauch — mitein-
ander verbindet. Die Zirkulation 6ffentlicher Bilder ist nur ein Sonderfall
solcher Austausch- und Diffusionsprozesse, die in irgendeiner Form auch
fiir jede andere Art von kollektiver Imagination vollzogen werden miis-
sen, selbst wenn die ausgetauschten Vorstellungstriager nicht immer so
greifbar und sichtbar sein mogen wie im Fall der materiellen Bilder.

Zweitens riickt eine materialistische Theorie des Imagindren die so-
zialen und politischen Konflikte und Kampfe in den Blick, die sich im
Feld des Imaginaren abspielen. Denn so politisch Castoriadis sein Ima-
gindres auch denkt, so sehr scheint er das Imaginire doch als Angele-
genheit einer ganzen, tendenziell homogen imaginierenden Gesellschaft
zu denken. Gerade an den real existierenden Bildern in ihrem unablas-
sigen Ringen um Aufmerksamkeit und Hegemonie aber zeigt sich, dass
das Imaginidre kein homogener Raum ist, in welchem frei flottierende
Bilder widerstandslos auftauchen und wieder verschwinden, sondern
ein macht- und herrschaftsformig organisierter Raum mit spezifischen
Durchlassigkeiten und Undurchlissigkeiten. Neue Bilder, die in diesem
Raum zu imaginirer Bedeutung gelangen wollen, miissen sich gegen an-
dere Bilder erst behaupten und durchsetzen. So wird die Kollektivierung
von Bildern gefordert oder gebremst durch ein gesellschaftliches Kraf-
tefeld aus verschiedenen Akteuren, Interessen, Institutionen, Apparatu-
ren — und Geldfliissen, von denen die Bilderstrome zumindest in moder-
nen Gesellschaften mafSgeblich getragen werden und in die sie sich am
Ende, wenn alles nach Plan verliuft, wieder zuriickverwandeln.?® Auch

39 Eine Betrachtung der 6konomischen Bedingungen und Mechanismen der
Bildwirtschaft bietet Bruhn (2003); Untersuchungen zu den sozialen und
institutionellen Rahmenbedingungen der Bild- und Kunstproduktion finden

IT2

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VERBILDLICHUNGSARBEIT

im Sinne dessen also, was Marx unter diesem Begriff verstanden hitte,
handelt es sich hier um eine materialistische Theorie des gesellschaftli-
chen Imaginiren.

Wenn auf diese Weise deutlich wird, dass gesellschaftliche Imagination
in hochst konkreten und umkampften gesellschaftlichen Riaumen statt-
findet und mitten im Alltagsleben der Menschen wurzelt, ihren Konflik-
ten und Verwerfungen, aber auch ihren Verbriiderungen und Vergemein-
schaftungen, so riickt mit dieser Einsicht noch eine dritte Eigenheit einer
materialistischen Theorie des Imagindren in den Blick. Denn sie erlaubt
zu denken, dass es — zumindest in modernen, pluralistischen Gesellschaf-
ten — nicht nur einen imaginiren Raum der Gesellschaft gibt, sondern
eine ganze Vielzahl von imagindren Riumen. Zwar geht gesellschaftli-
ches Leben auch in der Moderne mit der »Schaffung einer gemeinsamen
Welt« (Castoriadis 1975: 605) einher. Die 6ffentlich zirkulierenden Bil-
der sind zuallererst Inklusionsmedien, die uns am Gemeinwesen teilha-
ben und an der Gesamtgesellschaft partizipieren lassen.+

Zusatzlich zu und unterhalb dieser einen, gemeinsam geteilten Welt
aber entsteht zugleich eine ganze Vielzahl von kleineren Welten und
partikularen Gemeinschaften: »Sehgemeinschaften« im Plural, wie Jur-
gen Raab sie in seiner Visuellen Wissenssoziologie (2008) an den Bei-
spielen von Amateurfilmerclubs, Hochzeitsgemeinschaften sowie der
Hip-Hop-Subkultur mit ihren jeweils eigenen Sujets und visuellen Kon-
ventionen untersucht hat.

»Die Sehgemeinschaften sind eigenstiandige >soziale Welten« [...]: relativ
dauerhafte, durch stabile Routinen abgesicherte und voneinander
unabhingige dsthetische Wahrnehmungs- und Handlungsriaume innerhalb
der visuellen Kultur der Moderne. In ihnen [...] wird das technische
Medium als >Generator«, Experimentierfeld und Prasentationsfliche
fur je spezifische audiovisuelle Sehordnungen zum Vehikel der
Gemeinschaftsbildung. Deshalb nehmen sich diese Gemeinschaften
auch wie geschlossene Arenen und Mirkte aus, auf denen die Filmer mit
ihren Videos im Wettbewerb zu gleichen oder dhnlichen Akteuren und
Produkten stehen, auf denen sie sich bewihren miissen und bei ihrem
Publikum um soziale Akzeptanz ringen« (Raab 2008: 306 f.).

sich dartiber hinaus im Umfeld des Production-of-Culture-Ansatzes (vgl.
Peterson 1976, Peterson/Anand 2004), im institutionalistischen Ansatz der
Kunstsoziologie bei Arthur Danto (1964), George Dickie (1974) und Ho-
ward S. Becker (1982) sowie in den Studien zum kiinstlerischen Feld und
zur »QOkonomie der symbolischen Giiter« von Pierre Bourdieu (z.B. 1992,
1994, 2014).

40 Zur >Inklusion< durch Medienkonsum vgl. Suter (2005) sowie Ziemann
(2011: 224-228), der sogar von einer massenmedialen »Totalinklusion«

(ebd.) spricht.

113

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Anstatt vom einen grofSen Raum des Imaginaren misste man also besser
von den Raumen des Imaginiren sprechen, von den verschiedenen und
verschiedenformig organisierten Zirkulationsraumen der Bilder und den
Sehgemeinschaften, die sich in diesen Riumen zusammenfinden.

Die verschiedenen Sehgemeinschaften konnen wie Subkulturen ne-
beneinander existieren, ohne voneinander Kenntnis zu nehmen; sie kon-
nen sich aktiv voneinander abgrenzen oder miteinander um Mitglieder
und Anerkennung konkurrieren; vor allem aber konnen sie ineinander
verschachtelt sein. Denn man gehort in aller Regel nicht entweder einer
Subkultur oder der Mehrheitsgesellschaft an, sondern ist gleichzeitig An-
gehoriger einer Subkultur und Mitglied der Mehrheitsgesellschaft.+* So
leben wir einerseits in einem allen Gesellschaftsmitgliedern gemeinsa-
men Imaginationsraum, andererseits und gleichzeitig aber wenden wir
uns unterhalb dieses gesellschaftlichen Imaginationsraums in unzihlige
kleinere Raume ab, in denen wir nach anderen Wirklichkeiten Ausschau
halten als der einen, einheitlichen des Gesamtkollektivs.+* Das materielle
Bild ist eine der Schnittstellen, an denen sich diese verschiedenen Wirk-
lichkeiten sowohl uiberschneiden als auch voneinander trennen konnen.
Es ist ein Medium imaginirer Vergesellschaftung ebenso wie ein Medi-
um der >Entvergesellschaftung< im Sinne einer Auflosung sozialer Bin-
dungen und Zugehorigkeiten.

An jedes Bild, das in den Blick einer solchen Theorie des Imaginiren
gerit, ldsst sich darum die Frage stellen: Welche imagindren Gemein-
schaften bilden sich tiber das Medium des Bildes? Welche neuen Bezie-
hungen kniipft ein Bild zwischen bereits existierenden Gemeinschaften,
welche alten Beziehungen 16st es auf? Oder einfacher: Wen verbindet,
wen trennt das Bild? Gefragt werden muss angesichts der Pluralitat der
Bildrdume auflerdem, wie die Bilder der partikularen Sehgemeinschaf-
ten ihrerseits wieder in den kollektiven Bildraum der Gesamtgesellschaft
zurlickwirken. Gerade darin ndmlich erweist sich die politische Spreng-
kraft der Bilder, wenn sie, zunachst entstanden als oppositionelle >Min-
derheitenbilder<am Rand des Sozialen, auf verschlungenen Wegen doch
noch Eingang finden in die Mitte der Gesellschaft, wo sie die etablierte
Bilderwelt aufmischen und neue Imaginationen anstofSen.

41 Zum Ineinander von gesellschaftlicher Grundwirklichkeit und partikularen
»Subwelten« am Beispiel rollenspezifischen Wissens im Zusammenhang ge-
sellschaftlicher Arbeitsteilung vgl. Berger/Luckmann (1966: 148-157); zur
Entstehung »gesellschaftlicher Subsinnwelten« auch ebd.: 9o—94 sowie
Schiitz/Luckmann (2003: 54—68). Zum Phianomen der Subkultur im enge-
ren Sinne einer oppositionellen Gegenkultur vgl. Yinger (1960), Schwendt-
ner (1973) und Reckwitz (2006: 441-630).

42 Ich gehe auf diese Tendenz im nichsten Kapitel (2.3) ausfiihrlich ein.

114

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Spiel

2.3.1 Kunst, Spiel, Unterhaltung: Der gesellschaftliche Ort der Bilder

Bilder, so lautete der Grundgedanke des Modells der Imaginationskol-
lektivierung im letzten Abschnitt, stiften imaginire soziale Raume, in
denen Menschen einander >iiber Bande« begegnen konnen. Insoweit de-
cken sich die Bilder mit jener generellen Tendenz der Kultur, die weiter
oben (vgl. 2.1.1) im Begriff der >Angstbewailtigung« beschrieben wurde:
Kultur, das ist die kollektiv auf Dauer gestellte Losung eines Problems,
die Herstellung von Ordnung und Stabilitdt im Chaos der Welt. Aber es
gibt noch eine andere Seite der Kultur — auch und gerade der Bildkultur
—, die in dieser Angstbewiltigungstheorie nicht aufgeht. Ist alles, was der
Mensch als Kulturwesen in der Welt tut, immer als Problemlosung und
Stabilisierung zu verstehen? Geht es, wenn wir Bilder betrachten, aus-
schliefllich um Ubersichtsgewinne und Ordnungszuwichse, um Abbau
von Unsicherheit und Angst? Und wollen wir uns wirklich nur in die Ge-
sellschaft einklinken, wenn wir Bilder konsumieren, oder wollen wir uns
nicht wenigstens manchmal auch aus ihr ausklinken und heraustraumen,
um ihre Regeln und Verpflichtungen hinter uns zu lassen?

Zweifel an der Angstbewiltigungstheorie der Kultur meldet der Litera-
turwissenschaftler Albrecht Koschorke in seiner Allgemeinen Erziblthe-
orie (2012) am dhnlich gelagerten Beispiel der Literatur an. Literarisches
Erzdhlen, so Koschorke, ist durchaus nicht immer auf Angstminderung
ausgelegt. Mitunter erzeugen Erzdhlungen Angstgefiihle sogar aktiv, an-
statt sie zu minimieren:

» Aber keineswegs iiberall hat das Erzihlen die Aufgabe, Angste dadurch
zu beschwichtigen, dass es ihnen Gestalt und Namen leiht. Ebenso
wenig antwortet es immer auf ein Verlangen nach Sicherheit und Trost;
ganze Genres sind darauf spezialisiert, Unsicherheit, Schrecken, Grauen,
Trostlosigkeit zu verbreiten.« (Koschorke 2012: 171)

Erzdhlungen wollen nicht durchweg nur >entingstigen, indem sie sta-
bilisierende Sinnkonstruktionen zur Verfiigung stellen. Das Erzahlen, so
Koschorke, kann

»ebensogut in den Dienst des Abbaus von Sinnbeziigen gestellt werden,
etwa durch die Demontage von hegemonialen Sinnzwingen. Als eine in
hohem Maf$ formlose Tatigkeit kann es entsprechend gerade die Qualitit
der Formlosigkeit — sei es durch Deformation, sei es durch Auflésung
verfestigter Sinnformen —im Prozess der kulturellen Semiosis ausspielen.
In einer Vielzahl von Erzahlungen wird Kontingenz keineswegs gebannt,
sondern geradezu heraufbeschworen.« (Ebd.)

115

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Auch Bilder, so lisst sich das »Phinomen narrativ bewirkter Desorien-
tierung« (ebd.: 12) iibertragen, versichern uns der Welt nicht nur. Ganze
Genres von Bildern — allen voran die dunkle Phantasmagorie im Klos-
terkeller des Jahres 1798 aus der Einleitung — sind darauf spezialisiert,
uns aus gewohnten Wahrnehmungszusammenhingen herauszukatapul-
tieren und uns mit fremdartigen, furchterregenden, bisweilen schockie-
renden Eindriicken zu irritieren. An die Stelle symbolischer Pragnanz
setzen sie symbolische Auflosung, anstatt Ordnung auf Dauer zu stellen,
bringen sie sie ins Wanken. Sie reifSen uns aus dem vertrauten Wohnraum
der Kultur heraus, um uns in eine archaische Gegenwelt zu entfithren,
beherrscht von wilden Trieben, ungezahmten Begierden und entfessel-
ten Aggressionen, bewohnt von Mordern und blutriinstigen Bestien. Ins-
besondere der Horrorfilm — erst recht der >postmoderne« ohne Happy
End - dreht sich voll und ganz um den Einbruch des Chaotischen in die
geordnete Welt. Und doch bereitet er vielen Menschen Lust, wie auch
schon die Phantasmagorie im Klosterkeller vielen Menschen Lust berei-
tete. Die Schockbilder sind lustvoll nicht obwohl, sondern gerade weil
sie uns verunsichern, verwirren und desorientieren. Wie lasst sich diese
Lust an der Desorientierung, Unordnung und Auflosung des Sinns so-
ziologisch erkldren?

Unverzichtbar erscheint auf den ersten Blick der Hinweis, dass eine
gewisse Tendenz zur stetig sich steigernden Sensationswirkung bereits
in der 6konomischen Logik des Bildermarktes als solchem angelegt ist.
Er folgt dem Prinzip des Spektakuliren, der fortwihrenden Uberbietung
und Eskalation von Schaureizen und Intensititen. In der » Okonomie der
Aufmerksamkeit« (Franck 1989) regiert die Logik der Konkurrenz, wie
Christoph Tiircke in seiner Philosophie der Sensation treffend ausfiihrt:

»]Jedes Bild, jeder Ton kdmpft um sein eigenes Da, und daher fallen
alle Bilder und Tone immer schneller und heftiger tibereinander her.
[...] Die aktuelle Dosis an Bildern und Tonen von Verletzten, Entstell-
ten, Verangstigten, Fliehenden, Entbl6ften, Mord- und Sexualszenen,
die in einer Programmlandschaft gerade Standard ist, kann kaum mehr

43 Der Filmsoziologe Rainer Winter (1991: 217) benennt u.a. zwei Charakteri-
stika des »postmodernen<im Unterschied zum klassischen Horrorfilm: »ob-
sessive Beschiftigung mit der Zerstorung des menschlichen Korpers« und
»textuelle Offenheit« als Verzicht auf logische und materielle Wiederherstel-
lung der durch den Horror zersetzten Welt. Auf dhnliche Weise fasst Isabel
Pinedo (1996: 29) die Merkmale des postmodernen Horrorfilms zusammen:
»The postmodern horror genre constructs an unstable, open-ended universe
in which categories collapse, violence constitutes everyday life, and the irra-
tional prevails.« Hartgesottenen Gemiitern sei THE TExAas CHAINSAW Mas-
SACRE (USA 1974, Regie: Tobe Hooper) als idealtypisches Beispiel fur einen
postmodernen Horrorfilm ans Herz gelegt.

116

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

wahrgenommen werden, ohne daf sie als Vorldufer zur nachsthoheren
Dosis wahrgenommen wird. « (Tiircke 2002: 66 f.)

Das eigentliche Ratsel der Lust am Unlustvollen aber kann der Verweis
auf die Uberbietungsmechanismen der Okonomie am Ende doch nicht
hinreichend erklaren. Warum duflert sich das marktwirtschaftliche Auf-
merksamkeitsdefizitsyndrom der Bilder gerade in Form der Unluststei-
gerung? Und warum bleibt es bei alledem nur eine Minderheit der ge-
sellschaftlich zirkulierenden Bilder, die diesen Weg verfolgt, wihrend ein
grofser Teil der 6konomisch erfolgreichen Bildproduktion, insbesondere
der Kitsch, ganz ohne diese Uberbietungstendenzen auskommt? Augen-
scheinlich lassen sich diese Tendenzen weder mit 6konomischen Erkla-
rungen allein beantworten noch mit einer Theorie der Kultur, die einzig
auf die produktiven, stabilisierenden Aspekte der Kulturarbeit abhebt.

Eher schon diirfte es weiterfiihren, den umgekehrten Weg einzuschla-
gen und die dunkle Seite der Bildkultur gerade von ihrer oppositionel-
len und marginalen Haltung aus zu begreifen — als Phanomen des Au-
Berordentlichen, das die hegemoniale Ordnung der alltiglichen Kultur
sekundar kommentiert und fiir kurze Augenblicke in Frage stellt. Diese
Bewegung soll im Begriff des Spiels eingefangen werden: Die andere Seite
der Bildkultur ist Spiel im Unterschied zum Ernst des gesellschaftlichen
Normallebens, Spiel im Kontrast zu Arbeit. Andererseits ist das Spiel der
Bilder aber auch selbst wiederum Teil der allgemeinen Kulturarbeit, in
die es sich nicht nur auf der handwerklichen Ebene der Bildproduktion,
sondern auch auf der 6konomischen und sozialen Ebene einfiigt. Die
Spielwelten der Bilder sind industriell produziert, das Andere der gesell-
schaftlichen Ordnung ist Teil der Ordnung selbst.

Wie ldsst sich dieses paradoxe Spiel der Bilder genauer bestimmen?
Eine erste Schneise schlagen die systemtheoretischen Analysen der mas-
senmedialen Unterhaltung und der Kunst bei Niklas Luhmann. Das Sys-
tem der Massenmedien beschreibt Luhmann (1996) zunichst ganz dhn-
lich wie Castoriadis das gesellschaftliche Imaginire, namlich als wenn
schon nicht exklusives, so doch privilegiertes Organ der gesellschaftli-
chen »Konstruktion der Realitit« (Luhmann 1996: 95-107). Die Mas-
senmedien vermitteln unsere Wahrnehmung der Wirklichkeit und da-
mit unser Weltverhaltnis insgesamt: » Was wir tiber unsere Gesellschaft,
ja uber die Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Mas-
senmedien.« (Ebd.: 9) Sie stiften die »Hintergrundrealitit« (ebd.: 83)
des gesellschaftlichen Lebens, ein soziales » Gedachtnis« (ebd.) von still-
schweigend vorausgesetzten »Realititsannahmen« (ebd.), die unsere
Weltwahrnehmung strukturieren und synchronisieren.* So dienen sie

44 Zur — meistens zeitlich gedachten — Synchronisation der Gesellschaft durch
Medien vgl. Hickethier (2002) sowie Ziemann (2011: 231 f.), am Beispiel

117

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

der »Erzeugung einer latenten Alltagskultur« (ebd.: 84), die vor allem ei-
nes bewirkt: keinem Gesellschaftsmitglied das isolierende Gefiihl zu ge-
ben, »man lebe in verschiedenen, inkommensurablen Welten« (ebd.: 83).
Darum beanspruchen die Massenmedien eine regelrechte » Universalzu-
standigkeit« (ebd.: 37) fir sich. Eben weil sie die gesamte Realitit der
Gesellschaft erzeugen, gibt es »keine Sachverhalte, die ihrem Wesen nach
fiir die Behandlung in den Massenmedien ungeeignet waren« (ebd.).

Innerhalb dieser Universalzustandigkeit macht Luhmann drei do-
minante Themen- bzw. »Programmbereiche« der Massenmedien aus:
»Nachrichten und Berichte« (ebd.: 39-57), »Werbung« (ebd.: 60-66)
und »Unterhaltung« (ebd.: 67-80). Vor allem der Programmbereich der
Unterhaltung — also die in den Massenmedien gezeigten Spiel- und Fern-
sehfilme, aber auch Serien und Showformate — fithrt zu den desorien-
tierenden Schockbildern zurtick. Denn gerade bei ihnen stof3t die Reali-
tatskonstruktionsfunktion der Massenmedien an ihre Grenzen. Anstatt
Realitit zu konstruieren, scheinen derartige Bilder bestehende Realitits-
konstruktionen eher zu irrealisieren. SchliefSlich handelt es sich bei ih-
nen um fiktionale Bilder, die gar nicht erst behaupten, gesellschaftliche
Realititen zu reprasentieren. Kein Spielfilm, das sagt ja schon der Name,
gibt sich fur Wirklichkeit aus.

Worin, wenn nicht in der Konstruktion von Realitit, liegt also die ge-
sellschaftliche Funktion der Unterhaltungsfiktionen? Luhmanns Argu-
mentation fiihrt in zwei verschiedene Richtungen, von denen allerdings
nur die zweite den eigenstindigen Charakter dieser Fiktionen anerkennt.
Erstens, so heifst es, nimmt die Unterhaltung eben doch » Anleihen« bei
der »externen Realitidt« und enthilt entsprechende »Verweisungen«
(ebd.: 67), allein schon um den kognitiven Aufwand der Zuschauer in
Grenzen zu halten und Wiedererkennbarkeit zu gewiahrleisten (vgl. ebd.:
69). Das gilt erst recht fiir die basale Ebene kognitiver » Schemabildung«
(ebd.: 130-140), der sich auch ein fiktiver Film typischerweise unter-
wirft, wenn er alltagsweltliche »Kategorisierungen« von Geschehnissen
»in allgemeineren Begriffen« vornimmt oder das Prinzip der »Kausalat-
tribution« tibernimmt, also »die Mitdarstellung von Ursachen und/oder

des Buchdrucks und der Zeitung auch McLuhan (1964: 20 f., 30). Die se-
mantische Dimension dieser Synchronisierung taucht v.a. in medienkriti-
schen Zusammenhingen auf, wann immer die gegenseitigen Verhaltens-,
Denk- und Bediirfnisanpassungen der einzelnen Gesellschaftsmitglieder the-
matisch werden; prototypisch etwa in Horkheimers und Adornos Analyse
der alles gleich machenden »Kulturindustrie« (Horkheimer/Adorno 1944:
141-191). — Zum Begriff des >sozialens, >kulturellen< oder >kollektiven« Ge-
ddchtnisses vgl. Halbwachs (1939), J. Assmann (1992) und A. Assmann
(1999); letztere bezieht dabei auch Bilder als Erinnerungsmedien mit ein.
Explizit bildtheoretische Analysen zur Gedachtnisfunktion der Bilder finden
sich zudem bei Andreas Schelske (1997: 264—315).

118

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

von Wirkungen der jeweils behandelten Phianomene« (ebd.: 96). Auch
in den Unterhaltungsfiktionen ist, so Luhmann, »nicht schlechthin alles
fiktiv« (ebd.: 69).

Zweitens aber, und nur so lisst sich die Lust gerade am fiktiven Anteil
der Fiktionen befriedigend erkldren, beschreibt Luhmann die Unterhal-
tung tatsachlich als eine Art »Sonderrealitit« (ebd.), die von der Nor-
malwirklichkeit grundlegend abweicht und eigenen Regeln folgt. Die-
se Sonderrealitat lasst sich laut Luhmann in einem »Modell des Spiels«
(ebd.: 67) analysieren:

»Auch das Spiel ist eine Art von Realititsverdopplung, bei der die als
Spiel begriffene Realitit aus der normalen Realitat ausgegliedert wird,
ohne diese negieren zu miussen. Es wird eine bestimmten Bedingungen
gehorchende zweite Realitdt geschaffen, von der aus gesehen die uibliche
Weise der Lebensfithrung dann als die reale Realitit erscheint.« (Ebd.)

Die Funktion dieser Verdopplung bzw. Spaltung der Welt in Realitdt und
Fiktion erkliart Luhmann wiederum aus dem Realitdtsanteil der Fikti-
on. Die fiktive Realitit, die eben nur teilweise fiktiv ist, erlaubt dem Zu-
schauer »Ruckschlusse auf die ihm bekannte Welt und auf sein eigenes
Leben« (ebd.: 72). So entsteht die Moglichkeit zum »Vergleich« (ebd.:
79), gewinnt der Zuschauer also reflexive Distanz, die zur » Arbeit an der
eigenen Identitit« (ebd.: 80) bzw. zur »Selbstverortung in der dargestell-
ten Welt« (ebd.: 79) genutzt werden kann. Was aber, so wire mit Blick
auf den Irrealititsanteil der Fiktionen hier einzuwenden, niitzt dem Zu-
schauer eine Selbstverortung in der dargestellten Welt, wenn diese gerade
nicht (oder allenfalls teilweise) der wirklichen Welt entspricht?

Die Antwort auf diese Frage gibt Luhmann zumindest indirekt selbst,
wenn er dem Unterhaltungsbereich eine sstrukturelle Kopplung« zum
Kunstsystem attestiert (vgl. ebd.: 85 f.). Wie der Programmbereich der
Werbung mit dem Wirtschaftssystem verkoppelt ist und das Nachrich-
tenprogramm mit der Politik, so ist die Unterhaltung an das Kunstsys-
tem angelehnt: Sie ist gewissermafen die » Trivialkunst« (ebd.: 85) der
Gesellschaft.+s Darum ist es wohl kein Zufall, dass Luhmanns Definition
von Unterhaltung als >zweite Realitit< und >Spiel« seiner ein Jahr zuvor
veroffentlichen Studie Die Kunst der Gesellschaft (199 5) nachgebildet ist.
Kunst, so heif$t es dort, »ist >spielende« Realititsverdopplung« (Luhmann
1995: 391, vgl. 138, 229). Offenbar liegt das Ratsel des Irrealititsanteils

45 Vgl hierzu auch Gerhard Plumpe (1995: 55), der Luhmanns Herabsetzung der
Unterhaltung als >Trivialkunst< provokant umkehrt, indem er dem Kunstsy-
stem selbst eine Unterhaltungsfunktion zuschreibt: »Die soziale Funktion der
Kunst scheint uns >Unterhaltung: zu sein«. Als entsprechender Code des Kunst-
systems ergibt sich daraus die Leitdifferenz »interessant«/»uninteressant«
bzw. »spannend«/»langweilig« (ebd.: 53).

119

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

in der Unterhaltung und tiberhaupt das Ratsel ihrer gesellschaftlichen
Funktion fiir Luhmann in der Logik der Kunst begriindet.

Wie also analysiert Luhmann das Kunstsystem? Zunichst historisiert
er die Kunst als Erfindung der europaischen Neuzeit. Wer die gesellschaft-
liche Funktion der Kunst verstehen will, muss sich den Unterschied zwi-
schen der Kunst im heutigen, engeren Sinne und ihren historischen Vor-
laufern vergegenwdrtigen: Kunst war nicht immer schon Kunst. Denn
»das, was wir riickblickend als Kunst wahrnehmen und in Museen stellen,
[ist] in dlteren Gesellschaften eher als Stutzfunktion fiir andere Funkti-
onskreise produziert worden«, bemerkt Luhmann (ebd.: 226) mit Verweis
auf die »Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst«, die Hans
Belting (1990) in seiner Studie zum mittelalterlichen Ikonenkult nachge-
zeichnet hatte. Erst mit der funktionalen Ausdifferenzierung des Kunst-
systems seit der Renaissance entsteht Kunst im engeren Sinne, die ihre
»Zweckdienlichkeit fiir soziale Kontexte jeder Art (wirtschaftliche, reli-
giose, politische usw.)« (Luhmann 1995: 227) nach und nach abstreift.+¢

An die Stelle kunstexterner Funktionen tritt in der Neuzeit mehr und
mehr die »asthetische Funktion« (Mukatovsky 1936: 18) als solche:
eine spezifisch auf Kunsterfabrung um der Kunsterfabhrung willen aus-
gelegte Rezeptionsweise, welche die Kunstwahrnehmung wenn schon
nicht monopolisiert, so doch immer stiarker dominiert. Kunst im neu-
zeitlichen Sinne beruht in diesem Sinne auf einer tendenziellen Freistel-
lung des Kunstwerks von anderen sozialen Funktionen. Diese Freistel-
lung geht mit einer, wie Luhmann (1995: 244) sich ausdriickt, »internen
Blockierung externer Referenzen« einher. Das nachhaltige Befremden, ja
Unverstandnis, das wir Platons Bildethik im Dienste der Politik gegen-
tiber empfinden (vgl. 1.1.1), hat genau hier seinen Ursprung: Im Gegen-
satz zu den Denkern der Antike binden wir die Kunst nicht mehr an die
Sphéren der Ethik oder der Politik zuriick, sondern geniefSen gerade ihre
Befreiung von solchen Bindungen.

Sind Idee und Praxis der >autonomen< Kunst einmal etabliert — Luh-
mann macht die Romantik als historische Schwelle fiir den endgiiltigen
Vollzug dieser Bewegung aus (vgl. ebd.: 270) —, wird das Kunstwerk zur
in sich abgeschlossenen Wirklichkeit. »Das Kunstwerk etabliert dem-
nach eine eigene Realitit, die sich von der gewohnten Realitat unter-
scheidet.« (Ebd.: 229) Wie die Unterhaltung vollzieht auch die Kunst
eine »Spaltung« (ebd.) der Welt, die fortan um eine zweite, »imagina-
re oder fiktionale Realitit« (ebd.) erganzt wird. Gleichzeitig etabliert
sich eine grundlegende »Verwendungsdifferenz« (ebd.: 251) zwischen

46 Zu den historischen und sozialstrukturellen Voraussetzungen dieser Entwick-
lung im Italien des 15. Jahrhunderts — zu erwihnen sind hier insbesondere die
Machtkampfe der italienischen Fiirsten und das damit verbundene Patrona-
gesystem — vgl. Luhmann (1995: 256-261) sowie Warnke (1985).

I20

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

Kunstwerken und sonstigen Gegenstanden: Man >tut< mit Kunstwerken
andere Dinge als mit anderen Dingen. Idealtypischerweise tut man so-
gar tiberhaupt nichts mit Kunstwerken, sondern kontempliert vor ihnen
in traumerischer Verziickung.

Worin liegt nun die Funktion dieser »andere[n] Ordnung« (ebd.: 237)
der Kunst fiir die Gesellschaft? Es ist jedenfalls nicht die Aufgabe der
Realitatskonstruktion, die Luhmann dem Kunstsystem zuordnet. Er gibt
aber auch keine andere, vergleichbar konzise Formel an. Stattdessen fallt
seine Antwort auch dieses Mal wieder zweifach aus. Einerseits, so attes-
tiert er der freigestellten Kunst, vermag sie gerade »mit zunehmender Di-
stanz zu der sonst vorfindbaren Realitdt Ordnungsmoglichkeiten zu ent-
decken und zu realisieren« (ebd.: 232). Sie ist wirklich nur eine >andere
Ordnungg, nicht das Andere der Ordnung schlechthin:

»Vielmehr verschirft die Kunst die Differenz zwischen dem Realen und
dem blof§ Moglichen, um dann mit eigenen Werken zu belegen, daf$ auch
im Bereich des nur Méglichen Ordnung zu finden sei. [...] Die gesell-
schaftliche Funktion der Kunst [...] liegt im2 Nachweis von Ordnungs-
zwingen im Bereich des nur Moglichen.« (Ebd.: 236, 238)

Kunst, so scheint damit gemeint zu sein, schirft den Formsinn; oder, wie
es in den klassischen asthetischen Theorien heifst: den Sinn fiir das Scho-
ne, Gelungene, Wohlkomponierte. So vertritt Luhmann letztendlich also
eine Ordnungstheorie der Kunst: »Was in der Kunst sichtbar wird, ist
nur die Unvermeidlichkeit von Ordnung schlechthin.« (Ebd.: 241) Dar-
in trifft er sich mit Cassirer und tiberhaupt mit der Angstbewailtigungs-
theorie der Kultur. Aber auch an diesem Punkt drangt sich wieder jene
Frage auf, die sich bereits im Feld der Unterhaltung gestellt hatte, der
Luhmann die Funktion zuwies, zur >Selbstverortung in der dargestellten
Welt« beizutragen: Wozu soll das gut sein? Oder mit Harry Lehmanns
Studie zu Luhmanns Theorie des Kunstsystems gefragt:

»Was konnte schon passieren, wenn die Gesellschaft nicht dartiber infor-
miert wird, dafS sich auch in fiktionalen Welten Ordnungszusammenhinge
ausbilden lassen?« (Lehmann 2006: 119)

Parallel zu dieser Argumentation entwickelt Luhmann gleichwohl noch
eine zweite, geradezu entgegengesetzte Bestimmung der Kunst. Es sei
die »Funktion der Kunst, etwas prinzipiell Inkommunikables, namlich
Wahrnehmung, in den Kommunikationszusammenhang der Gesellschaft
einzubeziehen« (Luhmann 1995: 227), heift es in einem der zentralen
Kapitel von Die Kunst der Gesellschaft. Zwar operiert auch das Kunst-
system, wie alle sozialen Systeme, mit Kommunikationen (vgl. ebd.: §2—
91); gleichwohl bringt es als Medium der Kommunikation etwas ins

I2T

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Spiel, das zumindest der sprachlichen Alltagskommunikation radikal zu-
widerlauft: sinnliche Wahrnehmung bzw. aisthesis. »Kunst ist ein funk-
tionales Aquivalent zur Sprache« (ebd.: 36), so Luhmann: ein Medium
nicht-sprachlicher Kommunikation.

»Kunst macht Wahrnehmung fiir Kommunikation verfiigbar, und dies
aufSerhalb der standardisierten Formen der (ihrerseits wahrnehmbaren)
Sprache.« (Ebd.: 82)

Die » Wortkunst« (ebd.: 39) der Dichtung etwa deutet er entsprechend als
»Umgehung von Sprache« (ebd.). Sie bedient sich der Sprache zwar, wen-
det diese jedoch gegen ihre eigentliche Funktion, indem sie »in einer Wei-
se aufzufallen [versucht], die nicht allein auf dem Verstehen des Gesagten
beruht« (ebd.: 45). Kunst, so schreibt er an anderer Stelle, vollzieht sich in
einem »zweckentfremdeten Gebrauch von Wabrnehmungen« (ebd.: 41).

Zur Verwendungsdifferenz von Kunst und Nicht-Kunst gehort also
auch, dass kuinstlerische Sprache im Unterschied zur alltdglichen Spra-
che eine »Differenz von Information und Mitteilung« (ebd.: 42) eta-
bliert. Wichtiger als die mitgeteilte Information selbst wird die Art und
Weise, das Wie der Mitteilung — die »Materialitat der Worte« (Staheli
2000: 152). Wo die herkommliche >Gebrauchskommunikation« auf eine
moglichst reibungslose und automatisierte, enggefiithrte Sequenz von
Codierung und Decodierung, Mitteilung und Verstehen abzielt, unter-
bricht ktinstlerische Sprache diese Sequenz. Kunst ist ein » Verfahren, das
die Schwierigkeit und Lange der Wahrnehmung steigert«, heif$t es ganz
in diesem Sinne in der formalistischen Kunsttheorie Viktor Sklovskijs
(1916: 16), der Luhmann sich in diesem Punkt anzuschliefSen scheint.+
Kunst, proklamiert Sklovskij, soll den eingefahrenen » Automatismus der
Wahrnehmung« (ebd.) aufbrechen und den Rezipienten aus der Bahn
werfen. Mit zunehmender Freistellung von anderen Zwecken, so liefSe
sich dieser Gedanke mit Luhmann fortfiihren, »sucht die Kunst ein ande-
res, nichtnormales, irritierendes Verhiltnis von Wahrnehmung und Kom-
munikation« (Luhmann 1995: 42) zu erzeugen. Schon die frithen Vor-
laufer der Kunst vor ihrer eigentlichen Erfindung in der Neuzeit zeugen
nach Luhmann von dieser Tendenz. Bereits »beim Anfertigen alltdglicher

47 Fiur eine ausfiihrliche Darstellung der formalistischen Kunsttheorie sie-
he Erlich (1964) sowie Speck (1997), der u.a. die Unterschiede zwischen
einem starker auf »Heterogenitit« und Storung abzielenden frithen For-
malismus, etwa bei Sklovskij, und einem stirker auf Organizitit und Ein-
heit abzielenden, >strukturalistisch« orientierten spaten Formalismus, etwa
bei Mukatovsky, herausarbeitet (vgl. Speck 1997: 11-46). Luhmann selbst
scheint in diesem Sinne beiden Fraktionen zuzugehoren, ohne jedoch die
daraus resultierenden Widerspriiche eigens zu thematisieren oder gar auf-
zuldsen.

I22

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

Gebrauchsgegenstinde« kann ein »spielerisches Uberschreiten des Not-
wendigen« (ebd.: 226) beobachtet werden. Das kunstvoll geschlagene
Ornament an einem Messer beispielsweise vermag zu irritieren, sofern
es den Benutzer vom eigentlichen Gebrauch des Messers ablenkt und ihn
zur bewundernden Betrachtung verfiihrt.

Die Lust an der Kunst, auch und gerade im neuzeitlichen Sinne, l4sst
sich insofern als verzogerter Abschluss von Kommunikation interpretie-
ren. Das endgiiltige Verstehen wird aufgeschoben, um in der Zwischen-
zeit das Gesehene umso grundlicher auszukosten.*® Wie schon Kultur
uberhaupt ist auch die Kunst ein Umwegphdnomen. Sie eroffnet eine
Zwischenwelt, in deren Binnenraum die tibrige Welt zum Stillstand ge-
bracht und der Betrachtung geoffnet wird, anstatt im Kommunikati-
onsvollzug >wegprozessiert« zu werden. So schreibt Sklovskij iiber das
kunstlerische Bild:

»Ziel des Bildes ist [...] die Herstellung einer besonderen Wahrnehmung
des Gegenstandes, so dafs er >gesehen< wird, und nicht >wiedererkannt«.«
(Sklovskij 1916: 25)

Zusitzlich zu seiner Ordnungstheorie entwickelt Luhmann im Geiste
Sklovskijs also auch eine ganz anders geartete >Irritationstheorie« der
Kunstwahrnehmung: Kunst irritiert Kommunikationsvorginge, indem
sie deren Erfolg hinauszogert.* Sie ist anti-effiziente Kommunikation,
bzw. sie ist effizient gerade in der Verweigerung von Effizienz. Auf diese
Weise lduft sie der elementaren Disziplin des sozialen Alltagshandelns
entgegen, das auf eine grofStmogliche Reibungslosigkeit von Handlungs-
und Kommunikationsvollziigen ausgerichtet ist.’° Luhmann selbst denkt
in diesem Zusammenhang vor allem an sprachliche Kommunikation und
die »Sinnleitung der Sprache« (Luhmann 1995: 45); es spricht jedoch
nichts dagegen, auch alle anderen gesellschaftlichen >Sinnleitungen< und

48 Auch die Unterhaltungsprodukte der Massenmedien beruhen auf diesem
Mechanismus, der hier v. a. als Spannungsmechanismus auftritt (vgl. Luh-
mann 1996: 73 f.): als lustvoll erlebte Verzogerung einer Handlungsauf-
16sung, die moglichst lange offengehalten wird, anstatt gleich zu Beginn
offenbart zu werden — wie es das alltagsweltliche Gebot effizienter Infor-
mationsiibermittlung eigentlich nahelegen wiirde.

49 Vgl. hierzu auch Lehmann (2006: 156): »Spannend wird es in der Kunst
[...], wenn das vermeintliche MiSlingen der entsprechenden Kommunika-
tion gerade nicht zum Anlaff genommen wird, zum nichsten Bild in einer
Ausstellung weiterzugehen«.

5o Zur »Befehls- und Ordnungsfunktion« von Kommunikation bei Luhmann
vgl. Stdheli (2000: 117-123), der sich dabei u.a. auf Deleuze/Guattari
(1980: 106-120) stiitzt; zur Widerstandigkeit der Kunst gegen die >Sinnlei-
tung der Sprache« auch Stiheli (2000: 150-152).

123

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Disziplinierungen in diesen Befund mit einzubeziehen. Gerade in der
spielerischen Lust an der Verzogerung des Sinnverstehens jedenfalls liegt
fiir Luhmann — der hier ausnahmsweise einmal Sigmund Freud zu para-
phrasieren scheint’” — die spezifische Leistung der Kunst:

»Die in der Wahrnehmungswelt vorhandenen Bewegungsfreiheiten wer-
den gegen die Engftihrungen der Sprache wiederhergestellt.« (Ebd.: 227)

Kunst schafft Freirdume aufSeralltiglicher Erfahrung, in denen das Sub-
jekt sich ungezwungener bewegen kann als im Alltags- und Arbeitsle-
ben. Sie etabliert Freiriume gegeniiber den Engfuhrungen der Sprache,
aber auch, so wire hinzuzufiigen, gegentiber den Engfithrungen der Ge-
sellschaft tiberhaupt.

Weniger als ein Funktionssystem im engeren Sinne ist das Kunstsys-
tem also eigentlich ein >Reflexionssystem« der Gesellschaft, wie Lehmann
(2006: 82—84) es in seiner Studie zu Luhmanns Kunsttheorie genannt hat.
Das Kunstsystem liegt insofern quer zu den tibrigen Funktionssystemen,
weil seine Funktion gerade darin besteht, sich abweichend — um nicht zu
sagen: defitistisch — zu den Engfithrungen der tibrigen Funktionssysteme
zu verhalten. In diesem Sinne kommentiert Kunst die Realitatskonstrukti-
onen der Gesellschaft gleichsam von aufSen, weil sie nicht in jener Sprache
verfasst ist, in der die Gesellschaft sich normalerweise verstindigt. Das
unterscheidet sie grundlegend zum Beispiel vom Zeitungskommentar, der
in der Sprache der ublichen Realititskonstruktionen, also im »normalen
Gebrauchssinn« (Luhmann 1995: 47) von Sprache verfasst ist. Kunst hin-
gegen spielt mit diesem Gebrauchssinn und setzt ihn aufser Kraft.

Der moderne Ort der Kunst im Gesamtgefiige der Gesellschaft ist eben
hier, in diesem Spiel als Ausnahme zum Ernst des Alltags, zu suchen. Die
Werke der Kunst sind Spielwiesen des Sozialen, in denen die Zwinge
und Sinnleitungen der Alltagswirklichkeit aufSer Kraft gesetzt sind, um
innerhalb der Gesellschaft aus der Gesellschaft und ihren Regeln auszu-
steigen. Nichts anderes war gemeint, als Adorno (1970: 19) die Kunst
in seiner Asthetischen Theorie einmal als »die gesellschaftliche Antithe-
sis zur Gesellschaft« bezeichnete.s*

st Vgl. die beinahe wortidentische Passage aus Der Witz und seine Beziehung
zum UnbewufSten (1905a: 121), in der Freud die Lust am Witz in den » Wie-
derherstellungen alter Freiheiten« ausmacht — auch dort in Opposition ge-
gen die Sinnleitungen der Sprache im Speziellen (vgl. ebd.: 113, 119) und
die Kultur mit ihrem »Zwang der intellektuellen Erziehung« (ebd.: 121) im
Allgemeinen.

52 Vgl. hierzu den verwandten Gedanken in Christoph Menkes Die Kraft
der Kunst (2010: 14): »Die Kunst ist [...] das Feld einer Freiheit nicht im

124

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

2.3.2 Bilder als Ausbruch aus der Wirklichkeit:
Eine Spieltheorie der Kultur

Es ist nicht weit von der Beschreibung der Kunst als Lockerung von
Alltagszwingen hin zur entsprechenden Ubertragung auf das Feld der
Unterhaltungsbilder bzw. der >Trivialkunst¢, wie Luhmann sie allzu he-
rablassend genannt hatte; »kommerzielle Kunst« im Unterschied zu »rei-
ne[r] Kunst« (Bourdieu 1994: 182~186) wire vielleicht der neutralere
und bessere Ausdruck.s? Thr gemeinsamer Nenner jedenfalls kann im
Modell des Spiels gesucht werden, das Luhmann sowohl fiir die Kunst
(vgl. 1995: 3971) als auch fiir die Unterhaltung (vgl. 1996: 67) geltend
macht. Nimmt man dieses bei Luhmann selbst nicht weiter ausgefiithrte
Modell ernst, kann man es zu einer Spieltheorie der Kultur weiterspin-
nen, mit deren Hilfe sich nicht nur das scheinbare Ratsel der Lust am Ir-
realen weiter aufklaren, sondern auch die Theorie der Kultur insgesamt
neu akzentuieren ldsst. Denn die Spieltheorie der Kultur ist die radikale
Gegenthese zur >Angstbewiltigungstheorie« in all ihren Varianten, auch
wenn sie diese, wie sich zeigen wird, eher ergianzt denn zu ersetzen im-
stande ist. Sie ldsst sich anhand der »surrealistischen Spieltheorie« (Ebe-
ling 2009) des franzosischen Soziologen und Durkheim-Schiilers Roger
Caillois und dessen Werk Die Spiele und die Menschen (1958) entwi-
ckeln. Im Unterschied zu anderen Theorien des Spiels — darunter Johan
Huizingas Homo Ludens (1938) — ruckt Caillois namlich gerade die ord-
nungswidrigen, sinnzerstorenden und antikulturellen Aspekte des Spiels
in den Blick.

Zunichst beschreibt Caillois das Spiel — ganz dhnlich wie Huizin-
ga (vgl. 1938: 15—22), aber auch wie die Entfiihrungstheorie des Bildes
(vgl. 1.3.1) — als »eine abgetrennte und sorgfiltig von dem tibrigen Da-
sein isolierte Beschiftigung« (Caillois 1958: 13), die in einem eigenstan-
digen »Spielraum«, das heifSt »in raumlich und zeitlich genau festgeleg-
ten Grenzen« (ebd.) stattfindet. Es hat »seinen Sinn nur in sich selbst«
(ebd.). Anders als Huizinga, der vor allem die Regelhaftigkeit des Spiels
und seine innere Ordnung betonts4, legt Caillois auch einen Akzent auf

Sozialen, sondern vom Sozialen; genauer: der Freiheit vom Sozialen im So-
zialen.«

53 Im Sinne dieses weiten, nicht auf >Hochkultur< beschrankten Kunstbegriffs
trenne ich >Kunst« und >Unterhaltung« von jetzt an nicht mehr scharf von-
einander; wo immer von >Kunst« die Rede ist (insbesondere im psychoana-
lytischen Teil, v.a. in Kap. 3.2), sind die Unterhaltungsbilder in der Regel
miteingeschlossen — und umgekehrt.

54 Vgl. beispielsweise Huizinga (1938: 19): »Es [das Spiel] schafft Ordnung,
ja es ist Ordnung. In die unvollkommene Welt und in das verworrene Le-
ben bringt es eine zeitweilige Vollkommenheit. Das Spiel fordert unbedingte
Ordnung. Die geringste Abweichung von ihr verdirbt das Spiel, nimmt ihm

125

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

die regellosen Spiele etwa der kleinen Kinder, die mit Puppen oder Fi-
guren spielen, sich verkleiden und verstellen oder in Tiere und Lokomo-
tiven verwandeln (vgl. ebd.: 14). Durchaus nicht alle Spiele sind »gere-
gelt« (ebd.), manche von ihnen beruhen im Gegenteil auf einem Prinzip
der »freie[n] Improvisation« (ebd.: 15). Vor allem aber lenkt Caillois
den Blick auf jene Form der Spiele, in denen die Ordnung nicht nur ab-
wesend ist, sondern geradezu in Frage gestellt wird: Spiele, in denen die
Erfahrung der Kontingenz, des Zufalls, des Sinnverlusts im Mittelpunkt
steht oder die sogar die rauschhafte Verausgabung und Zerstorung des
Sinns selbst zum Gegenstand haben.

Insgesamt unterscheidet Caillois vier Grundtypen von Spielen (vgl.
ebd.: 18—46). Die Gliicksspiele am Familientisch oder im Spielcasino be-
zeichnet er als alea (lat.: »Wiirfel«), weil in ihnen der Wiirfel, also der
Zufall, iiber den Spielverlauf und sein Ergebnis entscheidet (vgl. ebd.:
24-27). Auch im aleatorischen Spiel herrschen Regeln, sie sind sogar
besonders wichtig, um betrugerische Eingriffe in das Zufallsergebnis zu
unterbinden. Aber kraft der Zufallsentscheidung ist zugleich eine unhin-
tergehbare Freiheit in das Spiel eingelassen, die jede menschengemachte
Ordnung, jede menschliche Intention und jeden Kontrollversuch durch-
kreuzt. Das gilt nicht zuletzt auch fiir die Sozialordnung der Gesellschaft
selbst als jene elementare Ebene der Kultur, die durch das Gliicksspiel fir
kurze Zeit aufgehoben wird:

»Es bringt dem gliicklichen Spieler unendlich viel mehr ein, als ihm
ein Leben voller Arbeit, Disziplin und Anstrengung gewahren konnte.
Alea erscheint wie eine unverschimte Verhohnung jeder personlichen
Leistung.« (Ebd.: 25)

Vor dem »blinden Spruch des Schicksals« (ebd.: 26) sind alle Menschen
gleich. Die »natiirlichen oder erworbenen Uberlegenheiten der Indivi-
duen« (ebd.) sind voriibergehend ausgesetzt. Wenn Schiller (1795: 85,
87) davon spricht, dass der spielende Mensch in den Zustand » Null«
zuriickkehrt, dann ist das Glicksspiel die greifbarste Form, in der die-
ser Nullzustand als radikale Abwesenheit gesellschaftlicher Form auf-
treten kann.

seinen Charakter und macht es wertlos.« Aus dieser Ordnungsleistung er-
klart Huizinga den Lustgewinn und die Schonheit des Spiels: »Das Spiel [...]
hat eine gewisse Neigung, schon zu sein. Der dsthetische Faktor ist vielleicht
identisch mit dem Drang, eine geordnete Form zu schaffen, die das Spiel in
allen seinen Gestalten belebt.« (Ebd.) Explizit erwihnt er auch die Spiele der
»Verbildlichung« in Mythos und Kunst, an denen er jedoch ebenfalls nur die
geordneten Ziige betont (vgl. ebd.: 133-160). Selbst im Krieg sieht Huizinga
noch eine »geregelte Ordnung« (ebd.: 1o1), obgleich er an dieser Stelle gewis-
se »Grenzen der Giltigkeit« (ebd.: 113-115) seiner Theorie ahnt.

126

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

Neben den aleatorischen Gliicksspielen gibt es die Geschicklichkeits-
spiele des agon, die Maskenspiele der mimicry und die rauschhaften
Spielformen des #linx. Die vier Formen konnen sich mischen, dennoch
folgt jede Form zunichst einer eigenen Logik. Der agén (gr. » Wett-
kampf«) etwa ist am weitesten vom Gliicksspiel entfernt (vgl. Caillois
1958: 27). Zwar wird auch im Sportwettkampf eine »kiinstliche Gleich-
heit der Chancen« (ebd.: 21) hergestellt, aber fiir die Verwirklichung
dieser Gewinnchancen geben das Konnen und das Geschick der Wett-
kampfer den Ausschlag. Darum darf sich der Sieger eines Geschicklich-
keitsspiels den Erfolg als eigene Leistung zurechnen, wahrend er im ale-
atorischen Spiel lediglich vom Gliick >beguinstigt« wurde. Die Lust am
Glucksspiel, so Caillois, »setzt Verzicht auf den Willen und passive Hin-
gabe an das Schicksal voraus« (ebd.: 25). Der Mensch erfihrt — und be-
jaht — sich in ihm als ein dem Zufall iiberantwortetes, willenloses, ohn-
machtiges Wesen.

Aus dieser Gegenstellung des aleatorischen Spiels zum agén erklirt
sich bereits ein Teil dessen, was die spielerische »Lust am Unsinn«, wie
Freud (1905a: 118) sie im Zusammenhang mit dem Witz einmal ge-
nannt hat, ausmachen konnte. Wir geniefSen im aleatorischen Kontroll-
verlust die Entbindung von der Verantwortung, die uns das alltagliche
Leben auferlegt, das ja selbst agonale Ziige tragt (vgl. Caillois 1958: 71—
76). Im Glicksspiel erledigt das Schicksal die Arbeit fiir uns, sei es zum
Guten oder zum Schlechten. Aufgrund seiner maximalen Offenheit ist
es spannend, zugleich aber auch ent-spannend, denn wir miissen so gut
wie nichts tun dabei.

»Der Spieler verhilt sich hier vollig passiv. [...] Er wartet zwischen
Furcht und Hoffnung nur auf den Schicksalsspruch.« (Ebd.: 25)

Auch in den anderen beiden Formen des Spiels — mimicry und ilinx —
findet sich dieses entspannende, entlastende Moment wieder. Als mi-
micry bezeichnet Caillois die Spiele der Verkleidung und der Maskera-
de. In ihnen schliipft der Mensch in andere Rollen und nimmt fremde
Identitdten an. Er verlasst sein alltagliches Ich, um ein anderes zu spie-
len: »Der Mensch vergifSt, verstellt sich, er entdaufsert sich voruberge-
hend seiner Personlichkeit.« (Ebd.: 28) Insbesondere die Lust am The-
ater beruht — vor allem fir den Schauspieler, aber auch fir den in die
Schauspielwelt entfithrten Zuschauer — auf dieser Erfahrung der Iden-
tifikation mit einer fremden Rolle und dem Vergessen der eigenen Iden-
titat (vgl. ebd.: 30).

Gerade in den frithen Gesellschaften ist die Maskerade wiederum eng
mit der vierten Form des Spiels verbunden, dem Rausch und der Ekstase
—ilinx (vgl. ebd.: 32—36). Der Begriff ist das griechische Wort fur » Was-
serstrudel« (ebd.: 34), von dem sich auch »der Ausdruck vertige (ilingos)

127

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

etymologisch ableiten ldft« (ebd.), also der Vertigo als Schwindel, der
beim Drehen um die eigene Achse entsteht (vgl. Ebeling 2009: 149). Ilinx
wird erzeugt durch die Fahrgeschifte und »Schwindelmaschinen« (ebd.:
148) auf dem Jahrmarkt, durch Karussells und Achterbahnen (vgl. Szabo
2006), aber auch durch ekstatischen Tanz oder Drogenkonsum. Sein Re-
sultat ist » Verwirrung« (Caillois 1958: 32) — man weif$ nicht mehr, wo
oben und unten ist. Die von Caillois angefiihrten Beispiele fiir ilinx sind
mehrheitlich physischer Natur, es existiert aber auch »ein Rausch mo-
ralischer Art, eine plotzliche das Individuum ergreifende Besessenheit«
(ebd.: 33), die mit der Entfesselung >wilder Energien« einhergehen kann,
etwa »mit dem normalerweise unterdriickten Hang zur Unordnung und
zur Zerstorung« (ebd.: 33).

Wo ldsst sich in dieser Einteilung der Spiele das Bild verorten? Von
allen Formen des Spiels besitzt die mimicry zweifellos die starksten Be-
ruhrungspunkte zum Bild (vgl. Szabo 2006: 91-126). Wie das Bild, so ist
auch das >Schau-Spiel< mit der Maske die » Erfindung einer zweiten Rea-
litdt« (Caillois 1958: 31), eines »geschlossenen, konventionellen und in
gewisser Hinsicht fiktiven Universums« (ebd.: 27). Wie das Bild entfiihrt
uns auch die mimicry in eine andere Welt, und man »muf$ der Einladung
Folge leisten« (ebd.: 32), um sich in sie hineinziehen zu lassen. Darin liegt
geradezu das Auszeichnungsmerkmal der mimicry gegeniiber den ande-
ren Spielen: Nur sie erzeugt fiktive Zeichenwelten des Als-Ob, wihrend
es in den anderen Formen nicht um Zeichen, sondern um die Sache selbst
geht. Die agonale Konkurrenz der Sportwettkampfer ist nicht blof$ in-
szeniert, die Schwindelgefiihle des ilinx werden korperlich empfunden,
und die Gewinnfreude im aleatorischen Gliickspiel ist real, selbst wenn
der Gewinn nur in Spielgeld ausgezahlt wird.

Alea und ilinx (vom agén ganz zu schweigen) sind zuniachst also keine
bildhaften Spiele. Reprasentation und Fiktionalitit — oder gar Visualitit
— spielen dort keine oder allenfalls eine untergeordnete Rolle. Fragt man
andererseits jedoch nach dem Geheimnis jener Lust an der Unordnung,
die zumindest in einigen Bilderfahrungen gezielt aufgesucht wird, bieten
alea und ilinx die entscheidende Antwort. Denn es sind eben diese bei-
den Momente, die uns — innerhalb des fiktiven Rahmens der mimicry —
bei den Exzessen der Kunst und der Unterhaltung in den Bann schlagen.
Im Grunde besitzt jedes Bild gewisse Anteile von alea, sofern es iiber uns
kommt wie ein Schicksal des Auges. Das Bild schreibt uns seine Ansicht
vor, es bewirkt eine Fremderfabrung, die sich machtvoll aufdriangt; schon
Wiesing hatte diesen Konfrontationsaspekt der Bilderfahrung themati-
siert (vgl. 1.2.1). Im Bildersehen, so ldsst sich mit Caillois erginzen, sind
wir keine vollstindig autonomen Subjekte. Das schlief$t nicht aus, dass
wir subjektive Freiheiten besitzen, wie wir mit der Fremderfahrung des
Bildes umgehen, wie wir das Gesehene interpretieren, ob wir es einge-
hender studieren oder uns von ihm abwenden. Stets aber verhalten wir

128

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

uns zum Bild als einer fremden Sache, die uns solche Eigentitigkeiten
erst sekundir zugesteht. Das Bild ist aleatorisch, weil es uns seine Pri-
senz und seine Wirkungen aufzwingt und uns im selben Zuge als sou-
verdne Subjekte entmachtet.

Vor allem aber ist das Bild eine rauschhafte Veranstaltung, so statisch
es auf den ersten Blick auch wirken mag. Die Bewegung entsteht, sobald
wir uns, angeregt durch das Bild, in die dargestellte Welt der Fiktion ent-
fithren lassen und das Gesehene mit eigenen Gedankenbewegungen aus-
fulllen; wenn wir uns vom >Ritselcharakter der Kunstwerke« in geistigen
Taumel versetzen oder uns von ihrer technischen Virtuositit in Verzi-
ckung schlagen lassen. Dabei ist die Schwindelerfahrung durchaus nicht
den Bildern der Kunst im engeren Sinne vorbehalten und fir sie noch
nicht einmal besonders typisch, vergleicht man sie mit den wesentlich
starker auf Schwindel- und Faszinationseffekte angelegten Bildern des
Unterhaltungskinos. Vom klassischen »>Vertigo-Effekt<s aus Alfred Hit-
chcocks VERTIGO (USA 1958) bis hin zu den uiberwiltigenden 3D-Effek-
ten in AVATAR (USA 2009, Regie: James Cameron) sind die Special Ef-
fects des Hollywoodkinos geradezu prototypisch dem einen groflen Ziel
unterstellt, uns bis auf die Ebene der korperlichen Erfahrung hinab in
»Chockwirkung« (Benjamin 1936: 39) zu versetzen.

Man muss also nicht erst die oft konstatierte Ahnlichkeit zwischen Ki-
noerfahrung und Hypnose bemthen (vgl. z.B. Kracauer 1960: 215-233),
um auf den Zusammenhang von Kino und Rausch zu stofsen. Schon die
dufsere Gestalt der Kinoapparatur mit ihren gigantischen Ausmafsen und
ihrer auf Bearbeitung der Sinne ausgelegten Technik gibt deutlich genug
die Verwandtschaft zu den Schwindelmaschinen der Jahrmarkte zu er-
kennen, von denen das Kino an seinem historischen Ursprung ohnehin
abstammt.’¢ So trifft auch auf die Bilder des Spielfilms zu, was Caillo-
is iiber die Fahrgeschifte auf den Rummelpldtzen und in den Vergnii-
gungsparks schreibt:

»Um derartigen Sensationen die Intensitat und Brutalitit zu verleihen,
die notig ist, den Organismus der Erwachsenen zu betauben, mufSte man
gewaltige Maschinerien erfinden. « (Caillois 1958: 35)

Langst sind die physischen Wirkungen, die Caillois diesen Schwindelma-
schinen zuschreibt — »Sturz oder Schweben im Raum, rapide Rotation,

55 Zur technischen Umsetzung dieses Effekts — er kommt zustande durch
eine schnelle Vorwirtsfahrt der Kamera bei gleichzeitigem Zoom-Out des
Objektivs — vgl. Monaco (1977: 74 f.), zur Filmgeschichte des Vertigo-Effekts
im weiteren Sinne als »Schwindel und Ekstase« auch Koebner (2003).

56 Zur Vorgeschichte des Films im >Wanderkino< mit Schaubuden und
Guckkisten vgl. Hick (1999: 216-235), Szabo (2006: 121-126) und
Garncarz (2009).

129

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Gleiten, Geschwindigkeit, Beschleunigung«, aber auch der erwihnte
»Rausch moralischer Art« als »Hang zur Unordnung und zur Zersto-
rung« (ebd.: 33) — zu festen Markenzeichen der Hollywoodasthetik ge-
worden. Wie auf der Kirmes ist es das Rauscherlebnis um seiner selbst
willen, das im Kinospektakel gesucht und gefunden wird.

Was bereitet uns an diesen Schwindeleien solche Lust? Warum wird
die >Brutalitit< der Sinneserschiitterung sowohl auf dem Rummelplatz
als auch im Kino als lustvoll empfunden? Warum lassen wir uns gefal-
len, was der sowjetische Regisseur Sergei Eisenstein (1924: 15) bereits
zu Anfang des 20. Jahrhunderts als unerbittliche Parole der Filmema-
cher ausgerufen hatte: die » Bearbeitung des Zuschauers in eine bestimm-
te Richtung« durch eine » Anordnung von Schlagbolzen«, die bestimm-
te » Druckaustibungen« auf den Zuschauer bewirkt, sprich ihm auf den
Sinnesapparat einhdmmert? Es ist die Kombination aus alea und ilinx,
die diese Lust erkliren kann. Im Schwindelerlebnis werden alle Men-
schen gleich, und sie werden gleichermafSen aus ihrer gewohnten Ord-
nung herausgerissen. Einer gut gemachten >Anordnung von Schlagbol-
zen< konnen sich Reiche so wenig entziehen wie Arme, Gebildete so
wenig wie Ungebildete, Frauen so wenig wie Manner.’” Im egalisierenden
Erfasstwerden durch den Effekt wird die umliegende Welt wenn schon
nicht komplett vergessen, so doch aus dem Blick gertickt. Die Strukturen
der Alltagswelt sind durch den kinematischen »Kult der Zerstreuung«
(Kracauer 1926) in Stiicke zerschlagen; die Gedanken an das eigene Le-
ben, an Sorgen und Angste fiir kurze Zeit vertrieben zugunsten jener alles
vereinnahmenden »Angstlust« (Balint 1959), die dank der dsthetischen
Distanz am Ende doch nie wirkliche Angst erzeugt, sondern sie lediglich
ankitzelt im Schutze des Kinosessels.

Der popularkulturelle Hang gerade zur Zerstorungsorgie, wie er nicht
nur im Horror- und Actionfilm zelebriert wird, ist vor diesem Hinter-
grund womoglich nicht ohne tiefere Bedeutung. Vielleicht ist es die Kul-
tur als solche, die hier so lustvoll zerlegt und zertrimmert wird. Die
Bildexzesse der Unterhaltung sind das Gegengift zur allzu gesitteten
Hochkultur, der Gegenangriff auf die kulturelle Ordnung mit ihren Re-
geln, Normen und Strukturen. Schon die Hochkultur selbst kommt nicht
ohne sie aus: Auch in Kénig Odipus oder in Hamlet werden Zersto-
rungsorgien zelebriert und einem auf spektakulire Unterhaltung geson-
nenen Publikum vor Augen gestellt; durchweg mit der erklarten Absicht,

57 Dies heifdt andererseits nicht notwendig, dass alle Gruppen in derselben Weise
auf diese »Anordnung von Schlagbolzen« reagieren. Schon die Abbildung
von Robertsons Phantasmagorie im Klosterkeller in der Einleitung (Abb. 1)
offenbart hochgradig geschlechtsspezifische Verhaltensmuster: Die Manner
springen auf und ziehen ihre Waffen, die Frauen geben sich Schwicheanfillen
oder Verziickungen hin.

130

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

»Jammer und Schaudern« hervorzurufen und intensive »Erregungszu-
stinde« auszulosen, wie Aristoteles in seiner Poetik (Poet. 1449, 25) die
Wirkung des Dramas auf die Seele zumindest in diesem Punkt nicht we-
sentlich anders beschreibt als Eisenstein diejenige des Kinos.

Wenn es stimmt, dass der Wunsch nach dem Bildexzess eine Gegenbe-
wegung gegen die Exzessfeindlichkeit der Kultur darstellt — eine »Rache
fiir die tausend Zwangsregeln und Verbote« (Caillois 1958: 94) —, dann
ist er somit ein weiterer Beleg fiir die Relevanz dessen, was oben als »Kul-
turmechanismus«< beschrieben wurde (vgl. 2.1.2). Es ist die kulturelle Ord-
nung selbst, die das sekundire Folgebediirfnis erzeugt, aus eben dieser
Ordnung wieder auszubrechen. »In der anderen Welt des Spiels kann sich
der Spielende von der Witzlosigkeit des Alltags erholen«, formuliert Hein-
rich Popitz diesen Zusammenhang in seiner Studie tiber Das Spielen (1994:
28). Der Spielende, so Popitz, »kann die Pedanterie von alltiglichen Inter-
aktionsregeln vergessen« (ebd.). Gerade die Uberraschungsmomente der
dsthetischen Schockerfahrung im Kino lassen sich damit in ihrem Lust-
gewinn plausibel machen. Wenn das » Grundprinzip sozialer Ordnung«
in der »Herstellung von Voraussehbarkeit des Handelns« (ebd.: 27) liegt,
dann erheben die Spiele das exakte Gegenteil dieses Grundprinzips zu ih-
rer Maxime: die »Nicht-Voraussehbarkeit von Handlungen« (ebd.). Mit
den iberwiltigenden, schockhaften Spezialeffekten wird ein Grundprinzip
der Gesellschaft selbst in Frage gestellt, und eben in dieser Infragestellung
und partiellen AufSerkraftsetzung der gesellschaftlichen Regelwerke, sozu-
sagen in der anarchischen Dimension des Spiels, liegt der tiefere Genuss.
So beschreibt aus Sicht der Cultural Studies auch John Fiske das Verhailt-
nis von >pleasure and play«in den Vergniigungen der Unterhaltungskultur:

»One of the pleasures of play is its ability to explore the relationships
between rules and freedom. Rules are the means by which social con-
trol is exercised, and result in a social order that works to control the
disruptive, anarchic forces of nature. Play enacts the opposition between
freedom and control, between nature and culture.« (Fiske 1987: 233)

Die Spielwelten der Bilder, der Kunst und der Unterhaltung sind gewis-
sermaflen Entlastungen von der Entlastung durch die Kultur, die ihrer-
seits als Belastung empfunden wird. Sie sind Problemlosungen zweiter
Ordnung, Bearbeitungen der durch die Kulturarbeit erzeugten Folgepro-
bleme der Kultur. Man koénnte auch sagen: Das Spiel der Bilder ist die
Kur gegen das Unbebagen in der Kultur. Das aber heifSt, dass in diesem
Spiel die Kultur sich gegen sich selbst wendet. Nicht durchgehend, aber
zumindest in einigen — und durchaus typischen — Bildsituationen nimmt
Kultur die Form einer Rebellion gegen sich selbst an.

Dirk Baecker hat eine eigene Kulturtheorie auf diesem Gedanken auf-
gebaut, wenn er vom »Einspruch der Kultur gegen die Strukturen der

I31

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

Gesellschaft« (Baecker 2000: 81) spricht. Kultur ist fiir Baecker eine
Form des Widerstands gegen die »Erfahrung der Eigengesetzlichkeit der
Gesellschaft« (ebd.: 120). Im Widerstand der Kultur gegen die Gesell-
schaft (bzw. in meiner Begriffsverwendung: gegen sich selbst) wird die
Ordnungsleistung der Kultur riickgingig gemacht oder wenigstens zeit-
weise aufer Kraft gesetzt. Es werden Unbestimmtheiten eingefiihrt in
eine Ordnung, die von sich aus eher auf die Vermeidung und Eliminie-
rung von Unbestimmtheiten aus ist:

»Kultur ist sozusagen der universell gewordene dritte Wert, das tertium
datur als Einspruch gegen alles, was diese Gesellschaft in Form des
Entweder-Oder zu bringen konnen glaubt. [...] Kultur ist der Einwand
des tertium datur gegen die Zweiwertigkeit aller Unterscheidungen.«

(Ebd.: 106 f.)

Wias sich schon mit Luhmanns Analyse der nicht-sprachlichen Kommu-
nikation des Kunstwerks angedeutet hatte, wird bei Baecker noch weiter
zugespitzt. Kultur (im Sinne des >Einspruchs<) beruht auf »a4sthetischen
Kommunikationen« (ebd.: 129) — Kommunikationen also, die im frei-
gestellten Schutzraum der asthetischen Funktion auf eindeutige Festle-
gungen verzichten diirfen und mit Sinn eher spielen als ihn fixieren. Be-
reits Schiller hatte das Spiel als >frohliches Drittes< charakterisiert, das
den Menschen aus den »Fesseln aller Verhaltnisse« befreit:

»Mitten in dem furchtbaren Reich der Krifte und mitten in dem heiligen
Reich der Gesetze baut der dsthetische Bildungstrieb unvermerkt an
einem dritten frohlichen Reiche des Spiels und des Scheins, worin er dem
Menschen die Fesseln aller Verhiltnisse abnimmt und ihn von allem,
was Zwang heifSt, sowohl im physischen als im moralischen entbindet. «
(Schiller 1795: 121)

Im Spiel 16st sich der Einzelne aus den Bindungen der physischen Natur
und aus den »Gesetzen« der Gesellschaft. Und zumindest im Hinblick
auf letztere lasst sich feststellen, dass sich die Bewegungsfreiheiten<, wie
Luhmann sie mit Freud genannt hatte, nicht zuletzt als Freiheiten des
Individuums erweisen, das sich gegen die Gesetze der Gesellschaft zu
Wort meldet:

»Als Kurzformel dessen, was die Kultur in einer Gesellschaft leistet, kann
man daher formulieren, dafS sie die Differenz von Mensch und Gesellschaft
in der Gesellschaft beobachtbar macht« (Baecker 2000: 125).

Kunst und Unterhaltung operieren in diesem Sinne an der »Nahtstel-
le psychischer und sozialer Systeme« (Luhmann 1995: 83). Sie vermit-

teln zwischen beiden, indem sie den Einspruch des Einzelnen gegen die

132

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPIEL

Kultur artikulieren und so die Spannung zwischen beiden »beobacht-
bar« machen. Denn das »Unbehagen in der Kultur«, so hatte bereits
Freud den Titel seiner Schrift verstanden wissen wollen, ist das Unbe-
hagen des in der Kultur lebenden Einzelnen an der Kultur (vgl. Freud
1930: 217-228).

Und doch, darin liegt die eigentiimliche Paradoxie der Kultur als Ein-
spruch, besteht ihre besondere Leistung eben darin, dass sie dem Einzel-
nen die Notwendigkeit einer realen individuellen Auflehnung auch wie-
der abnimmt, indem sie die Formen des individuellen Einspruchs gegen
die Gesellschaft ihrerseits gesellschaftlich produziert oder zumindest in
Umlauf bringt. »Kultur ist eine gesellschaftliche Ressource selbst«, be-
tont Baecker (2000: 85). Sie ist ein Mittel, sich innerbalb der Gesellschaft
und mit den Mitteln der Gesellschaft von ihr zu befreien oder wenigstens
zu distanzieren. Der Begriff >Kulturindustrie« erscheint vor diesem Hin-
tergrund vielleicht als gar zu selbstverstindliche Bezeichnung fiir eine
hochst bemerkenswerte Konstruktion der Gesellschaft, die ihren Mit-
gliedern die Kur gegen eine Krankheit verkauft, die sie selbst erst verur-
sacht hat. Uberaus treffend pointiert Terry Eagleton diesen perfiden Zug
der Kultur in Anlehnung an den klassischen Vorwurf, den Karl Kraus
der Psychoanalyse einmal gemacht hatte: »Sie ist selbst die Krankheit,
fiir deren Heilung sie sich halt.«5® (Ebd.: 47)

Die Entfiihrungstheorie des Bildes (vgl. 1.3.1) offenbart erst jetzt, vor
diesem kulturtheoretischen Hintergrund, ihre ganze Tragweite. Bilder
fithren uns iz der Gesellschaft aus der Gesellschaft heraus; sie verset-
zen uns an einen fiktiven Ort, der uns einen anderen, fremden Blick auf
die Wirklichkeit erlaubt. Sie sind, wie Baecker iiber die Kultur bemerkt,
»eine Moglichkeit, die Gesellschaft innerhalb der Gesellschaft zu beob-
achten, als geschihe es von aufSerhalb« (Baecker 2000: 83). Darin liegt
einerseits die ideologische Schlagseite der Bilder, wenn sie uns eskapis-
tisch in irreale Welten entfiihren, die an der wirklichen doch nichts dn-
dern, andererseits aber auch ihre potentiell utopische Kraft, wann immer
sie uns in wenn schon nicht reale, so doch in mdgliche Welten entfithren,
die als Alternative gegen die wirkliche Welt ausgespielt werden konnen.s?

Wenn zumindest Teile der Kultur (aber nicht etwa, wie Baecker sug-
geriert, Kultur iberhaupt) demnach als » Operation des Einspruchs aus-
geschlossener Moglichkeiten gegen wahrgenommene Moglichkeiten «
(ebd.: 81) zu verstehen sind, wird damit zugleich eine weitere Frage

58 Im Original: »Psychoanalyse ist jene Geisteskrankheit, fiir deren Therapie
sie sich halt.« (Kraus 1924: 44).

59 Vgl. zu dieser utopischen Funktion der Bilder als Wunschbilder Das Prinzip
Hoffnung von Ernst Bloch (1959); prototypisch fiir die ideologiekritische
Lesart dagegen Marcuse (1937) und Horkheimer/Adorno (1944). Es wird
auf diese beiden Optionen im dritten und v. a. im vierten Teil noch einmal
zuriickzukommen sein.

133

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KULTUR

aufgeworfen. Woher kommen diese ausgeschlossenen Moglichkeiten ei-
gentlich? Wo liegt die Ressource des Einspruchs, und damit zugleich der
Ort des Neuen und Unerwarteten im gesellschaftlichen Imaginaren? Im-
merhin setzt bereits die blofSe Moglichkeit eines solchen Einspruchs vo-
raus, dass die ausgeschlossenen Moglichkeiten trotz ihres Ausschlusses
gesellschaftlich »mitgefithrt werden« konnen, wie Baecker (ebd.) selbst
anmerkt. Ein erneuter Verweis auf die Materialitit der Bilder (vgl. 2.2.3)
wirde an diesem Punkt nicht weiterfithren: Denn fraglich ist hier weni-
ger das Medium des Einspruchs bzw. die Art und Weise seiner Kollekti-
vierung, sondern bereits seine blofle Existenz, also der mediatisierte In-
halt selbst. Wenn Baecker in diesem Zusammenhang eher beildufig auf
den Begriff der »Latenz« (ebd.) verweist, so lenkt er zweifellos in die
richtige Richtung, benennt den Vorgang jedoch nur, anstatt ihn zu er-
klaren. Wie kann mitgefithrt werden, was ausgeschlossen ist? Der dritte
Teil dieses Buches wird zeigen, welchen grundlegenden Beitrag die psy-
choanalytische Gesellschaftstheorie, insbesondere die Theorie des gesell-
schaftlichen Unbewussten, zur Beantwortung dieser Frage leistet.

134

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Traum

Die Psychoanalyse ist die Wissenschaft vom Unbewussten. Sie erforscht
die verdrangten Tiefen der menschlichen Seele. Thr Begriinder, Sigmund
Freud, sah als sein Hauptwerk Die Traumdeutung (1900) an; das um-
fangreiche, mehrfach tiberarbeitete Buch galt ihm auch Jahre spiter noch
als wichtigstes Grindungsdokument seiner neuen Wissenschaft.” In ihr
entwickelt Freud jenes weitreichende — und weithin bekannte — Ver-
stindnis des Unbewussten und der Verdringung, das fortan zum Kern-
gehalt der Psychoanalyse, ihrem »Schibboleth« (Freud 1923b: 283), wer-
den sollte.

Weniger bekannt ist die Tatsache, dass die Traumdeutung auch ein
»Bildkonzept avant la lettre« (Schmuckli 2006: 12) enthilt — eine Auf-
fassung vom Unbewussten als Bildersprache, als Denken im Medium
von Bildern. Denn der Traum, wie Freud ihn beschreibt, ist dem We-
sen nach eine Bilderwelt; in diesem Sinne ist die Psychoanalyse auch
eine Wissenschaft der Bilder. » Vielleicht lag das Wesentliche der Freud-
schen Leistung in der Entdeckung des imaginaren Elements der Psyche«,
schreibt Castoriadis in Gesellschaft als imagindre Institution (1975: 468)
nicht ohne Grund. Die unbewussten psychischen Vorginge, fiir welche
die Psychoanalyse sich interessiert, sind Vorginge des Imaginaren, also
der bildschopfenden Kraft im Menschen.

Im Ausgang von der Traumdeutung, aber auch dariiber hinaus, werde
ich im dritten Teil meiner Ausfiihrungen die im Freud’schen Werk ent-
haltenen, aber noch wenig beleuchteten Ansitze zu einer psychoanaly-
tischen Bildtheorie rekonstruieren und um weiterfithrende Uberlegun-
gen erginzen. Der entscheidende Schritt ist hierbei die Ubertragung der
Freud’schen Bildtheorie des Traums auf das Phanomen der dufSeren Bil-
der der Gesellschaft: In ihren offentlich zirkulierenden Bildern, so werde
ich zeigen, traumen Gesellschaften auf dhnliche Weise von sich, wie In-
dividuen von sich triumen. Die Bilder, so lisst sich diese Ubertragung in
einer priagnanten Analogie zuspitzen, die zugleich die Hauptthese meines
Buches formuliert, sind die kollektiven Traume der Gesellschaft.

Das erste Kapitel ist dem nachtlichen Traum als anderem Schau-
platz gewidmet (3.1). Der erste Abschnitt fuhrt in Freuds Theorie des
Traums als unbewusster Bildersprache und Wunscherfullung ein (3.1.1),
der zweite in seine Analyse der » Traumarbeit«, also der psychischen

1 So wichtig war ihm das Werk, dass er es beim Erscheinen im November
1899 sogar um zwei Monate auf das Jahr 1900 vordatierte, um seine Stel-
lung als Aufbruchsschrift ins 20. Jahrhundert anzuzeigen (vgl. die editori-
sche Einleitung in Freud 1900: 13). Zur wechselvollen Editionsgeschichte
des Buches siehe auch Grubrich-Simitis (1999) und Marinelli/Mayer (2002).

135

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Transformation der Bilder (3.1.2). Im dritten Abschnitt wird der von
Freud analysierte >Wolfstraum« des sogenannten >Wolfsmannes< betrach-
tet, der einige (namentlich realistische bzw. traumatische) Aspekte des
Traums zu Tage fordert, die Freud in der Traumdeutung noch nicht be-
riicksichtigt hatte (3.1.3). Der Fall des Wolfsmannes ist auch darum von
besonderem Interesse, weil er sich malerisch betétigte und seinen Traum
tatsachlich in gufere Bilder verwandelte.

Von der Kunstproduktion des Wolfsmannes fithrt der Weg zu einer
psychoanalytischen Theorie der Kunst als Kollektivierung der Traume
(3.2). Dieses Kapitel ist zugleich als eine Fortsetzung und als eine Ver-
tiefung des oben entwickelten Modells der Imaginationskollektivierung
(vgl. 2.2.3) angelegt. Der erste Abschnitt widmet sich der sozialen Di-
mension der Kunst als einer >Einladung zum gemeinsamen Tagtraums,
die als intersubjektives >Resonanzgeschehen« zwischen Kunstler, Kunst-
werk und Publikum begriffen wird (3.2.1). Der zweite Abschnitt be-
leuchtet die formalen Aspekte der Kunst, die fur dieses Resonanzgesche-
hen und damit fur die erfolgreiche Kollektivierung der Traume sowie
fur ihre gesellschaftliche Funktion als >psychosoziales Arrangement< eine
entscheidende Rolle spielen (3.2.2).

Das dritte Kapitel schliefSlich erweitert den Betrachtungshorizont
noch einmal, indem es nicht nur die Kunst, sondern auch die Gesell-
schaft als ganze auf ihre unbewussten Dimensionen hin untersucht (3.3).
Als Zentralbegriff in diesem Zusammenhang wird im ersten Abschnitt
das Konzept des >gesellschaftlichen Unbewussten< im Anschluss an Er-
ich Fromm, Georges Devereux, Mario Erdheim und andere Autoren ein-
gefiihrt (3.3.1). Der zweite Abschnitt widmet sich der systematischen
Verortung der Bilder in dieser psychoanalytischen Auffassung von Ge-
sellschaft, insbesondere ihren Funktionen als 6ffentliche Biithne fiir die
gefahrlose Wiederkehr des Verdriangten sowie als kollektive Wunscher-
fullung bzw. als >imaginare Losung« (3.3.2).

3.1 Am Schauplatz der Traume

3.1.1 Der Schlaf der Vernunft: Freuds Traumdeutung

»Die Wachenden haben eine einzige und gemeinsame Welt, doch im
Schlummer wendet sich jeder von dieser ab in seine eigene«, heifSt es in
einem Fragment Heraklits (Diels/Kranz 1922: § 89), des vorsokratischen
Denkers der Gegensitze und Widerspriiche. Darin steckt gleichermafSen
eine Phinomenologie der lebensweltlichen Erfahrung des Gegensatzes
von Tag und Nacht, Wachen und Schlafen, als auch die metaphorische
Ubertragung dieses vertrauten Gegensatzpaares zur Veranschaulichung

136

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

eines anderen, weniger konkreten Gegensatzes: desjenigen von Gesell-
schaft und Individuum. Im nichtlichen Traum wird das Auseinandertre-
ten von kollektiver und privater Wirklichkeit sinnfillig. Die Wachenden
bewohnen »eine einzige und gemeinsame Welt«, im Schlaf aber lebt je-
der in seiner eigenen, privaten Szenerie.*

Auch Freud denkt seine Theorie des Traums von diesem Gegensatz
aus.? In einer zentralen Formulierung seiner Traumdeutung schreibt er,
dass der »Schauplatz der Triume ein anderer ist als der des wachen Vor-
stellungslebens« (Freud 1900: 72).4 Der Traum entfiihrt uns in eine an-
dere Welt, die sich radikal vom gesellschaftlich geteilten Wachleben un-
terscheidet. Er ist das Subjektive schlechthin, weil er uns auf maximal
individuelle Weise mit den im Wachleben verdriangten und unbewuss-
ten Abgriinden unseres Innersten konfrontiert; um die Gesetze der Kul-
tur scheint er sich nicht zu kimmern. Der Traum ist die Antikultur im
Subjekt; er ist der Ort, an dem sich das Andere der Kultur im Inneren
des Einzelnen artikuliert. Nacht fur Nacht sind wir Wanderer zwischen
den Welten, wenn wir einschlafen und wieder aufwachen und dabei die
Grenze passieren, die das dunkle Reich des Unbewussten von jenem des
Bewusstseins trennt.

Die Traumdeutung ist zuallererst eine phinomenologische Erkun-
dung dieser psychischen Realitit des Traums als eigener »Existenzforme«
(ebd.: §87). Ihr Material sind Freuds eigene Traume, aber auch die sei-
ner Patienten. Wiirde man die Traumdeutung andererseits aber nur als

2 Vgl. zu diesem Gedanken auch Schiitz/Luckmann (2003: 68) tiber die >Sub-
sinnwelt« des Traums: »Beztiglich der Sozialitit ist zu sagen, daf$ der Zu-
stand des Traumens [...] wesentlich einsam ist. Wir konnen nicht zusammen
traumen. «

3 Zur »Nachtseite des Seelenlebens« bei Freud vgl. Bronfen (2008: 121-138);
zur Traumdeutung auch ebd.: 201-218. Allgemein zu Freuds Traumtheo-
rie siehe die Darstellungen bei Erikson (1954), Kemper (1955), Brenner
(1955: 174-196), Altman (1975), Meltzer (1984a), Ferguson (1996: 59-89),
Mertens (1999: 13-66), Gehring (2008: 144-199) sowie die Sammelban-
de von Deserno (1999) und Hau/Leuschner/Deserno (2002). Eine interes-
sante politische Lektiire der Traumdeutung findet sich bei Hessing (2000);
kulturtheoretische Lesarten bieten Ricceur (1965) und Tiircke (2008). Zu
den ideengeschichtlichen Vorldaufern Freuds in der Traumforschung des 19.
Jahrhunderts vgl. die Studie von Goldmann (2003) sowie Liitkehaus (1989).
Speziell zu den bildlichen Aspekten des Traums vgl. Pontalis (1972), Gondek
(2000), Brumetz/Ruhs (2000) und Schmuckli (2006); allgemein zur Rolle
der Bilder in der Psychoanalyse vgl. Castel (1965), Hevers (2002), Tisseron
(2005), Leuzinger-Bohleber (2005) und Gehrig (2009).

4  Die durch Freud bekannt gewordene Formulierung geht urspriinglich auf
Theodor Fechner (1860: 520) zuriick; Freud zitiert sie lediglich. Siehe hier-
zu auch oben, S. 62, Anm. 59.

137

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Phanomenologie des Traums lesen, so wire kaum nachvollziehbar, war-
um Freud sie geradezu als Grundungstext der Psychoanalyse tiberhaupt
ansah. Was er am Beispiel des Traums entdeckte, reicht vielmehr weit tiber
das Traumphanomen als solches hinaus. Es war das Reich des Unbewuss-
ten iberhaupt, das sich Freud am Beispiel des Traums eroffnete. Auch die
neurotischen Symptome, die Fehlleistungen des Alltags, die Mythen und
Miarchen, der Witz und die Kunst bewohnen dieses Reich. Und doch ist
der Traum mehr als nur ein Beispiel neben anderen fiir das Wirken des
Unbewussten. Er ist sein Inbegriff, sein Paradigma, seine reinste Verkor-
perung. Im Traum ist das Unbewusste sozusagen ganz bei sich selbst.
Freuds zentrale Definition des Traums tiberrascht zuerst durch die
starke Betonung seines bildhaften Charakters: Er beschreibt ihn als
»Umsetzung von Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916-1917: 182,
vgl. 1900: 511 f.). Zwar arbeitet der Traum gelegentlich »auch mit Ge-
horsbildern und in geringerem MafSe mit den Eindriicken der anderen
Sinne« (Freud 1900: 73).5 Das zentrale Moment macht jedoch das »Her-
vortreten von Bildern« (ebd.: 73) aus. Der Traum, so haben spitere Au-
toren diese Beschreibung weiterentwickelt, ist eine visuelle Szene, die auf
einer Art innerer Biithne, einem »dream screen« (Lewin 1946, 1953) bzw.
einer »Traumleinwand« (Pontalis 1972: 34) aufgefuhrt wird. Die For-
mulierung vom »Schauplatz« ist demnach wortlich zu verstehen: Das
Traumgeschehen vollzieht sich im Medium einer Bildersprache, die ihre
Gegenstande »anschaulich« vor das innere Auge des Subjekts >hinmalt.

»Der Traumphantasie fehlt die Begriffssprache; was sie sagen will, muf$
sie anschaulich hinmalen, und da der Begriff hier nicht schwichend ein-
wirkt, malt sie es in Fiille, Kraft und Grofle der Anschauungsform hin. «
(Freud 1900: 10%)

Der Traum stellt dar, wie ein Maler es tut; oder besser noch: wie die
bewegten Bilder im Kino es tun, die mit dem Traum so oft verglichen
wurden.® Fast lisst sich der Traum darum als eine Art nichtliches Kino

5 Tatsachlich wird in circa zwei von drei Triumen im Erwachsenenalter auch
sprachlich interagiert (vgl. Strauch 2002: 84 f.); diese Tatsache widerspricht
jedoch nicht einer inhaltlichen Dominanz des Visuellen im Traum, die sich
empirisch bestitigen lasst (vgl. Rechtschaffen/Buchignani 1992). Zum -
iiberaus seltenen — Phinomen der »bildlosen Triume« vgl. aber auch Fi-
scher-Kern (2004).

6  Erste Formulierungen der Film-als-Traum-Analogie finden sich bereits zu
Anfang des 20. Jahrhunderts (z.B. Lukdcs 1913: 114); spater nimmt sie
v.a. in psychoanalytischen Filmtheorien eine prominente Rolle ein (vgl. die
Uberblicksdarstellungen von Zeul 1994, Hediger 2004 und Briitsch 2009).
Idealtypisch kommt sie in vier — zum Teil eng miteinander verwobenen —
Auspragungen vor: erstens als allgemeine, »anthropologische« Beschreibung

138

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

beschreiben — mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir beim Traum
in der Regel nicht wissen, dass wir nur traumen, sondern ihn als Hal-
luzination erleben: »Der Traumende weifd nicht, daf$ er triumt, wih-
rend der Filmbetrachter weifs, dafs er im Kino ist.« (Metz 1977: 79; vgl.
1975 1004)

Freud postuliert ein eigenes psychisches System, das fiir das nachtli-
che Spektakel auf der Traumleinwand verantwortlich ist: den sogenann-
ten »Primédrvorgang« im Unterschied zum »Sekundirvorgang« (Freud
1900: 571) bzw. (so die hiufig gebrauchte Rickiibersetzung aus dem
Englischen) den >Primdrprozess< im Unterschied zum >Sekundarprozess«
(vgl. Laplanche/Pontalis 1967: 396). Der Sekundarprozess entspricht im
Grofsen und Ganzen den Operationen des Wachbewusstseins; er ist rati-
onal organisiert, gehorcht den logischen Gesetzen der Vernunft und ar-
beitet mit kausalen und temporalen Verkniipfungen. Den Primarprozess
beschreibt Freud dagegen als vor-rationale, »primitive Denktitigkeit«
(Freud 1900: 539). Er bildet den dltesten, wilden »Kern« (ebd.: 572) der
Psyche. Seine Bezeichnung tragt er, weil er sowohl gattungs- als auch in-
dividualgeschichtlich primar ist und am Anfang steht, wihrend sich der
Sekundarprozess »erst allmahlich im Laufe des Lebens« (ebd.) ausbildet
und den Primdrprozess tiberlagert, ohne ihn je ganz abzulosen.

Die geistigen Operationen des Primarprozesses folgen dem Gesetz
der »Assoziationsverkettung« (ebd.: 507, vgl. 504—509). Freud hatte
solche Verkettungen in der Vor- und Frithphase der Psychoanalyse an-
hand der Wortassoziationen von Patienten erstmals kennengelernt.” Die

des Zusammenhangs von Film und Phantasie, Imagination, Fiktion etc. (vgl.
Morin 1956); zweitens im Zuge eines phinomenologischen, an Freud ge-
schulten Vergleichs von Film und Traum auf der Ebene der Bilder und ihrer
Darstellungsweisen (vgl. Montani/Pietranera 1938, Lebovici 1949, Kunt-
zel 1975); drittens, zum Teil ebenfalls an Freud sowie an Lewins »dream
screen« (1946, 1953) orientiert, auf der Ebene des Kino-Erlebnisses und der
Kino-Apparatur (vgl. Kracauer 1960: 215-233, Metz 1975, Eberwein 1984,
Koch 2002, Zeul 2003), insbesondere im Kontext der »Apparatus-Theorie«
der 1970er Jahre, welche die ideologischen Effekte und das >Blick-Regime<
des Films betont (vgl. Baudry 1970, 1975; dazu Winkler 1992); und vier-
tens im funktionalen Sinne, wonach der Film eine bestimmte Funktion in
der Psyche des Zuschauers tibernimmt und dadurch etwas iiber diesen Zu-
schauer bzw. die Gesellschaft aussagt (vgl. Musatti 19 50, Wolfenstein/Leites
1950: 11-16, Bronfen 1999: 4147, Diken/Laustsen 2007: 1—-17 sowie G.
Schneider 2008: 23 f.). Mein eigener Gebrauch der Bild-als-Traum-Analo-
gie umschliefSt im Grundsatz alle vier genannten Bedeutungsfacetten, wird
aber v. a. im Hinblick auf den zweiten und vierten Aspekt ausbuchstabiert.
7 Zum Konzept der Assoziationsverkettungen, das neben Aristoteles (De me-
moria) u.a. auf die psychologischen Untersuchungen von Hermann Ebbing-
haus (1885: 123-169) und Wilhelm Wundt (1896: 262—291) sowie auf Carl

139

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Verbindungen des Primidrprozesses kiimmern sich nicht um logische Zu-
sammenhange, sie >schliefSen kurz«, was auf irgendeine Weise zueinander
in Beziehung steht und sich gegeneinander austauschen lisst. Der Pri-
marprozess »springt von einem Gedanken oder Bild zum anderen und
148t rationale Uberlegungen aufler acht; er gleicht mehr einem Energie-
fluf§ als dem Denken« (Altman 1975: 20). Dank seiner »grofSeren Be-
weglichkeit« (Freud 1915a: 145) ist das assoziative Denken des Pri-
marprozesses durchldssiger fiir die Inhalte des Unbewussten, weshalb
Freud diese Denkform in Gestalt des >freien Assoziierens< schon frith
zur »Grundregel« (Freud 1912: 167, vgl. 1900: 121) der psychoanaly-
tischen Kur erhoben hatte.

Waihrend sich das freie Assoziieren bereits im Medium der Sprache
vollzieht, also auf einem vergleichsweise entwickelten psychischen Ni-
veau, erscheint der Primarprozess im Traum in seiner »primarens, ontoge-
netisch fritheren Gestalt. Der Traum ist eine » Regression« (Freud 1900:
§10-524), eine »Riickkehr in die primitive Bildsprache« (Turcke 2008:
53). Auch inhaltlich zeigt er diesen regressiven Zug ins Archaische mit
seiner charakteristischen »Vorliebe fiir das Ungemessene, Ubertriebene,
Ungeheuerliche« (Freud 1900: 105), fiir bizarre, scheinbar absurde Ge-
schehnisse und Konstellationen, fir triebhafte Sexualitit und offene Ag-
gression. Andererseits ist das wilde Denken des Traums doch nicht der-
art wild, dass es aufhorte, intelligibel und deutbar zu sein. Der Traum
ist »ein sinnvolles psychisches Gebilde« (ebd.: 29), beginnt Freud seine
Argumentation der Traumdeutung und wendet sich damit gegen die sei-
nerzeit herrschenden physiologischen Theorien, die den Traum als sinn-
loses Abfallprodukt der Psyche gedeutet hatten.® Freud stellt ihnen eine

Gustav Jungs Assoziationsstudien (vgl. 1906) zurtickgeht, vgl. Freud (1916—
1917: 122-126). Eine eigene allgemeine (>metapsychologische<) Theorie der
Assoziationsverkettungen hat Freud nicht entwickelt; vgl. aber die frithen
— noch >vor-psychoanalytischen<« — Ausfithrungen zu den Aphasien (Freud
1891: 74 ff.).

8  Die Auffassung vom Traum als sinnlosem Gebilde ist auch #ach Freud noch
hiufig anzutreffen, am einflussreichsten bei Hobson/McCarley (1977), die
den Traum als nichtliche Verarbeitung zufilliger Erregungssequenzen bzw.
»noisy signals« (ebd.: 1347) aus dem Hirnstamm durch hohere Hirnregio-
nen interpretieren. Diese rein physiologische Erkldrung allerdings auch in-
nerhalb der Neurowissenschaften inzwischen stark umstritten (vgl. Solms
1999; Wiegand/von Spreti/Forstl 2006: 25—33; zur Hobson-Solms-Debat-
te auch Fiss 2002), wihrend im Gegenzug gerade die psychoanalytische
Traumtheorie eine unerwartete Renaissance erfihrt. So resiimiert der Neu-
rowissenschaftler Mark Solms (1999: 85), dass die »jiingsten Forschungs-
beitrdge der Neurowissenschaften in den wesentlichen Ziigen mit der von
Freud in seiner Traumdeutung entworfenen Theorie durchaus vereinbar
[sind]. Mehr noch: Die Freudsche Konzeption der triumenden Psyche ist

140

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»psychologische Technik« gegeniiber, »welche gestattet, Traume zu deu-
ten« (ebd.). Hinter den scheinbar sinnlosen Inhalten des Traums ver-
birgt sich, so Freud, eine sinnvolle Ausdruckssprache des Unbewussten.

Einen Traum als derartige Ausdruckssprache zu entschliisseln und sei-
nen Sinngehalt zu verstehen, heifit fiir Freud, ihn zu ubersetzen, wie
man einen Text Ubersetzt. Das wiederum bedeutet, einen ersten Text in
einen zweiten, neuen Text zu verwandeln. So setzt der Akt der Traum-
deutung zuallererst mit einer fundamentalen Verdoppelung des Traums
ein: Wenn der Traum definitionsgemafS eine >Umsetzung von Gedanken
in visuelle Bilder« ist, dann existiert er notwendig zweifach — einmal als
»Original« (ebd.: 280), das andere Mal in »Ubersetzung« (ebd.). Dar-
um gilt es, zwischen dem »manifesten Trauminhalt« einerseits und dem
»latente[n] Trauminhalt« oder » Traumgedanken « andererseits zu unter-
scheiden (ebd.). Der manifeste Trauminhalt ist der tatsichlich getraumte
Traum im Sinne der »uns meist fragmentarisch scheinenden Erinnerung,
die sich nach dem Erwachen an ihn einstellt« (Freud r9o5a: 149 f.). Der
latente Traum hingegen ist die interpretativ zu erschlieffende Bedeutung
>hinter< dem Traum. Latenter und manifester Traum verhalten sich zuei-
nander wie »zwei Darstellungen desselben Inhaltes«, von denen die eine
auf die andere verweist und sie enthalt:

»Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstel-
lungen desselben Inhaltes in zwei verschiedenen Sprachen, oder besser
gesagt, der Trauminhalt erscheint uns als eine Ubertragung der Traum-
gedanken in eine andere Ausdrucksweise, deren Zeichen und Fiigungs-
gesetze wir durch die Vergleichung von Original und Ubersetzung ken-
nenlernen sollen.« (Freud 1900: 280)

Latente Traumgedanken und manifester Trauminhalt verhalten sich zu-
einander nicht nur wie »Original und Ubersetzung«, sondern mehr noch
wie Klartext und Ratselsprache. Die Traumgedanken sind verschlusselt,
eben darum heiflen sie >latent¢ sie verstecken sich unter der sichtba-
ren Oberfliche des Traums und seiner »Bilderschrift« (ebd.). So gleicht
der Traum fur Freud einem »Bilderritsel (Rebus)« (ebd.), wie man es
aus Zeitungen und Illustrierten kennt. Er ist eine Aufforderung zur Ent-
schliisselung, zur Freilegung seines latenten, verborgenen Sinns.

in manchen Aspekten in derart schliissiger Ubereinstimmung mit dem erst
heute zur Verfiigung stehenden Datenmaterial, daf$ ich personlich sogar der
Meinung bin, wir wiren gut beraten, Freuds Modell als Orientierungsrah-
men fiir die ndchste Phase unserer neurowissenschaftlichen Untersuchun-
gen zu nutzen.« Fiir eine dhnliche Einschitzung vgl. Shevrin/Eiser (2003)
und Hau (2008: 238-259), etwas zuriickhaltender aber auch Werner/Lan-
genmayer (200§: 167—170).

141

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Was also verbirgt sich an latentem Sinn hinter den ritselhaften Bil-
dern des Traums? Hinter jedem Traum, so lautet die Generalthese der
Traumdeutung, verbirgt sich eine »Wunscherfullung« (ebd.: 141-150).
Der Traum erfiillt Wiinsche, insbesondere solche des Unbewussten.
Was Freud unter einem »Wunsch« dabei genau versteht, erldutert er am
Grundmodell des kleinen Sduglings an der Mutterbrust, der ihm zu-
gleich als Grundmodell der Phantasieproduktion tiberhaupt dient.* Am
Ursprung allen Wiinschens und Phantasierens steht demnach das Hun-
gergefiihl des kleinen Sduglings: »Das hungrige Kind wird hilflos schrei-
en oder zappeln« (ebd.: 539), zeichnet Freud die erste Szene seiner Ge-
nealogie des Wunsches und der Phantasie. In der zweiten Szene betritt
eine miitterliche Brust den Schauplatz. Denn gegen das Schreien und
Zappeln kann nur die AuSenwelt Abhilfe schaffen, wenn »auf irgend-
einem Wege, beim Kind durch fremde Hilfeleistung, die Erfahrung des
Befriedigungserlebnisses gemacht wird« (ebd.). Im Befriedigungserlebnis
wird der Hungerreiz aufgehoben, gleichzeitig aber auch eine bleibende
Erfahrung gemacht, die sich im Inneren des Kindes einpriagt. Mit dem
»Erscheinen einer gewissen Wahrnehmung« (ebd.) wandert das Befrie-
digungserlebnis in den psychischen Haushalt ein; ein » Erinnerungsbild«
(ebd.) entsteht. Wann immer die Versagungen der AufSenwelt es erfor-
dern, kann der Saugling dieses verinnerlichte Befriedigungserlebnis von
nun an als Phantasiebild wieder aufrufen:

»Ein wesentlicher Bestandteil dieses Erlebnisses ist das Erscheinen einer
gewissen Wahrnehmung (der Nahrung im Beispiel), deren Erinnerungs-
bild von jetzt an mit der Gedichtnisspur der Bediirfniserregung asso-
ziiert bleibt. Sobald dies Bediirfnis ein niachstesmal auftritt, wird sich,
dank der hergestellten Verkniipfung, eine psychische Regung ergeben,
welche das Erinnerungsbild jener Wahrnehmung wieder besetzen und
die Wahrnehmung selbst wieder hervorrufen, also eigentlich die Situa-
tion der ersten Befriedigung wiederherstellen will. Eine solche Regung
ist das, was wir einen Wunsch heifSen; das Wiedererscheinen der Wahr-
nehmung ist die Wunscherfiillung« (ebd.).

Die dritte und entscheidende Szene in Freuds Genealogie des Phanta-
sierens besteht also darin, dass aus dem Erinnerungsbild ein Wunsch-
bild wird, das mit Hilfe der menschlichen Einbildungskraft zum

9  Zum Siugling als Grundmodell der Phantasieproduktion bei Freud vgl. Ra-
paport (1960: 25); eine umfassende Darstellung der verschiedenen Konzep-
tionen von Phantasie bei Freud und anderen psychoanalytischen Autoren
bieten Bohleber et al. (2016), die v. a. die jeweiligen Beziehungen zwischen
Phantasie und Realitit in diesen Konzeptionen herausarbeiten. Zur psycho-
analytischen Theorie der Phantasie vgl. zudem Isaacs (1948), Sandler (1976)
und Torok (1997).

142

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»Wiedererscheinen« gebracht werden kann. Das Bild 16st sich von der
aktuellen Wahrnehmung ab und wird zu einem imagindren Bild im Sin-
ne einer mehr oder weniger frei verfiigbaren Einbildung, die ersatzweise
fiir die Abwesenheit des realen Objekts einspringt.

Auch der Traum ist ein solches >Wiedererscheinen< von Bildern im
néchtlichen Imaginiren des Subjekts. So spricht vieles dafiir, dass Freud
sich den Traum nicht nur als Bildersprache vorstellt, sondern dass er auch
die »latenten Traumgedankens, die sich in dieser Bildersprache ausdrii-
cken, nach dem Modell des Sauglings als >Bildgedanken« begreift. Vollig
eindeutig wird er in diesem Punkt freilich nicht: Gerade die an anderer
Stelle formulierte Definition des Traums als >Umsetzung von Gedanken
in visuelle Bilder« legt ja nahe, dass die >Gedanken< des Unbewussten
nicht von vornherein bildlich verfasst sind, sondern in Bilder erst »um-
gesetzt« werden miissen. Die umgekehrte Schlussfolgerung, das Unbe-
wusste sei »strukturiert wie eine Sprache«, mit der Jacques Lacan (1964:
26) die Psychoanalyse im Geiste des Strukturalismus und der Linguis-
tik umgedeutet hatte, geht gleichwohl wiederum an Freuds Auffassun-
gen vorbei.*® Sie widerspricht zudem der Empirie des Traumphanomens,
sind doch zumindest einige — und nicht die wenigsten — Traumwiinsche
ganz zweifellos bildhaften Ursprungs. Sexualtraume etwa lassen sich fiir
gewohnlich nicht als der ins Bild verwandelte Ausdruck eines sprachli-
chen Gedankens deuten, sondern zeigen die gewiinschte Sache selbst in
ihrer ganz und gar sinnlichen, triebhaften, vor-sprachlichen Dimension.™

Nicht nur im Sexualtraum lasst sich die Wunscherfullungsfunktion
des Traums vergleichsweise direkt beobachten. Auch in Kindertraumen
kommt der Wunsch zumeist ganz ohne Verritselung aus. Die kindlichen
Wunschtraume von Schokolade und Eiscreme »geben keine Ritsel zu 16-
sen« (Freud 1900: 145), manifester und latenter Trauminhalt sind dort
deckungsgleich. Komplizierter wird die Erkenntnis der Traumgedanken

10 Zur Kritik an Lacans »overly linguistifying tendency«, die ihn nicht zuletzt
mit Jurgen Habermas verbinde, vgl. Whitebook (1995: 181), der — entge-
gen Lacans Selbsteinschiatzung als >Riickkehr zu Freud« — den Gegensatz zu
Freud hervorhebt: »For Freud, the unconscious is imagistically structured,
and the ego is mediated by language; for Lacan, it is just the opposite: the
»unconscious is structured like a language,< and the ego is an imaginary en-
tity.« (Ebd.: 181 f.) Allgemein zu Lacans Weiterentwicklung der Psycho-
analyse vgl. die Einfithrungen von Weber (1978), Widmer (1990) und Ruhs
(2010); letzterer auch mit bild- und filmtheoretischen Uberlegungen.

11 Vgl. zu dieser Lesart u.a. die folgende Passage der Traumdeutung, in der
Freud (1900: 519) das »sinnliche Bild« als das urspriingliche » Robmateri-
al« der » Traumgedanken« beschreibt: »Wir heifSen es Regression, wenn sich
im Traum die Vorstellung in das sinnliche Bild riickverwandelt, aus dem sie
irgendeinmal hervorgegangen ist. [...] Das Gefiige der Traumgedanken wird
bei der Regression in sein Rohmaterial aufgelost. «

143

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

hingegen, sobald verdringte Wiinsche ins Spiel kommen. Wo immer sol-
che verdrangten Wiinsche zum Thema des Traums werden, immer da
miissen die Winsche sich verkleiden, entstellen und verritseln.

Der Grund fur diese Entstellungen und Verritselungen liegt im Me-
chanismus der Verdringung und des Unbewussten begriindet. In der
Traumdeutung entwickelt Freud zum ersten Mal sein >topisches Mo-
dell« der Psyche, an dem er bis tiber die programmatisch zentralen >me-
tapsychologischen« Schriften des Jahres 1915 hinaus festhilt.'> Auch spi-
ter, nach der Einfuhrung eines zweiten, alternativen Modells mit den
Instanzen >Es¢, >Ich< und >Uber-Ich« (vgl. Freud 1923), bleiben die zen-
tralen Ideen und Begriffe des topischen Modells unangetastet.'s Es lasst
sich als eine Art Landkarte verstehen, die das psychische Geschehen
entlang einer »topischen Differenz« (Emmerich 2007: 62) in verschie-
dene Bereiche unterteilt: Bewusstsein, Vorbewusstes und Unbewusstes
(vgl. Freud 1900: 510-588). Zum Bewusstsein zahlt Freud die aktuellen
Wahrnehmungen der AuSenwelt (vgl. ebd.: 514), aber auch alle ande-
ren bewussten Denkvorginge. Zum Vorbewussten rechnet er »Erinne-
rungsspur[en]« (ebd.) sowie »alles, was implizit in der seelischen Akti-
vitiat vorhanden ist, ohne deshalb als Objekt des BewufStseins betrachtet
zu werden« (Laplanche/Pontalis 1967: 614)." Dabei ist das Vorbewusste
nicht mit dem Unbewussten zu verwechseln, wie Freud es versteht: Vor-
bewusste Inhalte werden zwar aktuell nicht bewusst erlebt, sind grund-
satzlich aber » bewusstseinsfihig« (Freud 1915a: 132).

Als unbewusst im engeren Sinne bezeichnet Freud schliefSlich all jene
Inhalte, gegen deren Bewusstwerdung psychische » Widerstinde« (Freud
1915b: 107) existieren, die also aktiv aus dem bewussten Denkvorgang

12 Zu diesen metapsychologischen Schriften zihlen »Das Unbewusste«
(1915a), »Die Verdrangung« (1915b), die »Metapsychologische Ergidnzung
zur Traumlehre« (191 5¢), » Trauer und Melancholie« (191 5d) sowie » Triebe
und Triebschicksale« (191 5¢). Unter dem Begriff -Metapsychologie« versteht
Freud die zusammenfassende Gesamtschau psychologischer Einzelaspekte
(vgl. Freud 1915a: 140).

13 In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Einfiibrung in die Psychoanalyse
versucht Freud sogar, die beiden Modelle in ein gemeinsames Schaubild zu
integrieren (1933: 515; dhnlich 1938: 79-86). Zum systematischen Verhilt-
nis der beiden Modelle vgl. Brenner (1955: 50-76) sowie die editorische No-
tiz in Freud (1923: 275-281).

14 Vgl in diesem Zusammenhang das soziologische Konzept des »tacit know-
ledge« bzw. des >impliziten Wissens< bei Michael Polanyi (1966) sowie die
verwandte Konzeption des »sens pratique« bei Pierre Bourdieu (1980); dazu
auch Bourdieus Begriff des » kulturell UnbewufSte[n]« (Bourdieu 1970: 115~
124), bei dem es sich gemafS der Freud’schen Terminologie gerade nicht um
Unbewusstes, sondern um Vorbewusstes handelt. Zu den gleichwohl zahl-
reichen Bezugnahmen Bourdieus auf die Psychoanalyse vgl. King (2014).

144

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

ausgeschlossen bzw. verdrangt werden. Dazu zihlen vor allem von in-
nen her sich aufdrangende, kulturell und individuell >verponte« Triebre-
gungen erotischer oder aggressiver Natur. Spiter, im Zuge seiner >realis-
tischen Wende« in Jenseits des Lustprinzips (1920), erweitert Freud das
Reich des Unbewussten aber auch um traumatische AufSenwelteindrii-
cke, die verdrangt werden mussen, weil sie die psychische Stabilitat und
Integritit des Subjekts gefahrden (vgl. 3.2.3). In beiden Fallen heifst Ver-
driangung, dass der verdriangte Gedanke bzw. die verdriangte Vorstellung
zwar in der Psyche existiert und >gedacht< wird, dabei aber »dem Blick
des BewufStseins [...] entzogen« (Freud 1916—17: 293) bleibt. Insofern
lasst sich der Verdrangungsvorgang als »Sperrung« (Freud r9r5a: 153)
oder » Abhaltung vom BewufStsein« (ebd.: 138) verstehen.

Durch die Verdrangung >gesperrt¢, wandert die unerwunschte Regung
schlieflich ins Unbewusste ab, wo sie »unwirksam« (Freud 191 5b: 107)
wird. Freud vergleicht den Verdringungsvorgang mit der politischen
»Zensur« (1900: 507) von Staaten, die auf dhnliche Weise operiert, in-
dem sie unerwiinschte Inhalte aus der Offentlichkeit verbannt und da-
durch unwirksam macht. Andererseits heifst verdrangen jedoch nicht
svergessen< oder >verschwindens, ganz so wie ja auch die politische Zen-
sur das Zensierte nicht einfach zum Verschwinden bringt, sondern nur
dessen offentliche Artikulation unterbindet. Die verdrangte Triebregung
arbeitet im Inneren der Psyche weiter, zum Teil sogar »noch ungestorter
und reichhaltiger [...], wenn sie durch die Verdringung dem bewufSten
Einfluf$ entzogen ist. Sie wuchert dann sozusagen im Dunkeln« (ebd.:
110), fithrt Freud die Grundidee seines Verdrangungskonzepts aus. Das
Unbewusste, so die psychoanalytische Pointe, ist kein totes Archiv, kein
passiver Speicher fur abgeschobene, gewissermaflen >abgestorbene« Vor-
stellungsinhalte, sondern ein lebendiger Teil der Psyche mit eigenen Dy-
namiken und Mechanismen. Ergidnzend zur topischen Unterscheidung
entwickelt Freud darum eine »dynamische Auffassung der seelischen
Vorginge« (Freud 191 5a: 132), die das Unbewusste als innerpsychischen
Ort der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen Kraften und wider-
streitenden Strebungen auffasst.'s

Zur Dynamik des Unbewussten zdhlt auch dessen aus Sicht der Psy-
choanalyse wichtigste Eigenschaft: die Tendenz zur » Wiederkehr des
Verdringten« (Freud 1915b: 115, vgl. 1900: 473, 586). Keine Verdran-
gung gelingt jemals vollstindig; auf die eine oder andere Art drangen
die unterdriickten Inhalte an die Oberfliche zuriick. Das Unbewusste
»straubt sich« gegen das »Schicksal« der Verdrangung und »schafft sich

15 Zum systematischen Verhiltnis der verschiedenen Denkmodelle, die Freud
im Laufe seines Werkes als einander ergianzende >Gesichtspunkte«< entwirft,
vgl. Rapaport (1960); in prignanter Zusammenfassung auch Kuhns (1982:

193).

145

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

auf Wegen, uber die das Ich keine Macht hat, eine Ersatzvertretung«
(Freud 1924b: 334) wie etwa im neurotischen Symptom oder in der ver-
raterischen Fehlleistung.'® Die »Ersatzbildung« (Freud 1915b: 114) ist
ein Kompromiss zwischen Verdrangung und Wiederkehr: Das Verdring-
te darf einerseits wiederkehren, andererseits aber nicht direkt, sondern
nur indirekt — durch symbolischen bzw. imaginiren Ausdruck. Auch der
Traum ist in diesem Sinne ein Medium der Wiederkehr des Verdrangten
—und sogar ein besonders privilegiertes Medium, da in der Bewusstseins-
ferne des Schlafs die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt ist, wes-
halb das Unbewusste sich im Traum unbeobachteter, ungebremster und
freier ausdricken kann als im Wachzustand (vgl. Freud 1900: 473, 503,
541). Darin liegt der tiefere Grund, warum Freud dem Traum so grofle
Aufmerksamkeit widmet: Er ist, wie es in einer der bekanntesten For-
mulierungen der Traumdeutung heifdt, der Konigsweg, die » Via regia zur
Kenntnis des UnbewufSten im Seelenleben« (ebd.: 577).

Deutlicher noch als an jeder anderen Form der psychischen Ersatzbil-
dung zeigen sich am Traum zudem die Bedingungen und Funktionswei-
sen dieser Ersatzbildungen. Der Traum, so Freud, verwandelt die ver-
drangten Inhalte, er transformiert sie in andere Bilder. Man konnte auch
sagen, er wird schopferisch, um die im Schlaf zwar abgeminderte, aber
noch immer nicht ganzlich unwirksame psychische Zensur zu umgehen
und den »Traumzensor« (ebd.: 485) zu uberlisten. Das Mittel zu dieser
Zensurumgehung ist die » Entstellung« (ebd.: 158) oder » Traumentstel-
lung« (ebd.: 151-176). Thr allein ist es zu verdanken, dass die Bilder des
Traums auf den ersten Blick so oft wie sinnlose Abfallprodukte der Psy-
che erscheinen. In Wirklichkeit namlich verhiillen die Traumbilder ihren
Sinngehalt lediglich. Wie der »politische Schriftsteller, der den Machtha-
bern unbequeme Wahrheiten zu sagen hat« (ebd.: 158), muss auch der
Traum seine Botschaft in harmloses oder unverstandliches Gewand klei-
den; umso mehr, je starker verdrangt der Traumwunsch ist. Viele Trau-
me, erldutert Freud, sind

16 Freud formuliert in diesem Zusammenhang ein eigenes, an den Energieer-
haltungssatz der Physik angelehntes Prinzip der psychischen >Spannungs-
abfuhr« Einmal aufgebaute Spannungen verschwinden nicht einfach, son-
dern miissen >abgefithrt« werden — entweder korperlich durch »motorische
Abfuhr« (Freud 1900: §550) oder symbolisch durch Ersatzbildungen. So er-
ginzt er die dynamische Auffassung um einen »6konomischen Gesichts-
punkt« (Freud 1920: 217, vgl. 19152a: 140), also um »eine Sprache der Ener-
gien und Energiemengen« (Kuhns 1982: 193), die v. a. auf die energetischen
bzw. libidinosen >Besetzungen< von Objekten, aber auch auf die komplexen
Umwandlungs- und Transformationsprozesse innerhalb der Psyche abhebt.
Zur energietheoretischen Dimension in Freuds Werk vgl. Hartmann (1927:
170-188), Bernfeld/Feitelberg (1930: 22—35) und Rapaport (1960: 54-56,
81 f., 96-105); zum ideengeschichtlichen Kontext auch Wegener (2004).

146

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»gerade darum so entstellt und die Wunscherfilllung in ihnen
bis zur Unkenntlichkeit verkleidet, weil ein Widerwillen, eine
Verdrangungsabsicht gegen das Thema des Traumes oder gegen den
aus ihm geschopften Wunsch besteht« (ebd.: 175).

Der Traum ist folglich nicht einfach nur eine Wunscherfiillung, sondern
eine verdeckte Wunscherfullung, wie Freud seine Generalthese modi-
fiziert und prazisiert: » Der Traum ist die (verkleidete) Erfiillung eines
(unterdriickten, verdringten) Wunsches.« (Ebd.: 175) Sogar noch die
Angst- und Alptraume, die dieser Beschreibung direkt zu widersprechen
scheinen, erklart Freud zumindest in der Traumdeutung noch konse-
quent als Erfiillungen verdriangter Wiinsche — wenn auch nicht ohne
mitunter etwas kompliziert anmutende Umwege der Argumentation.'”
Der Wunsch aus der Tiefe des Unbewussten ist allerdings nicht der ein-
zige Ursprung des Traums. Freud postuliert vielmehr eine multiple Gene-
se des Traums. Die Traumbildung speist sich aus mindestens zwei Quel-
len, die zusammenkommen miissen, um den Traumprozess in Gang zu
bringen. Der unbewusste Wunsch aus der Tiefe benotigt einen assoziati-
ven Ankniipfungspunkt aus dem Wachleben: In »jedem Traum«, meint
Freud, ist stets auch »eine Ankniipfung an die Erlebnisse des letztab-
gelaufenen Tages aufzufinden« (ebd.: 179). Der tieferliegende Wunsch
muss sich an einen » Tagesrest« (ebd.: 271), » Tageseindruck « (ebd.: 187)
oder »Tagesgedanken« (ebd.: 453) >anheften<, um sich von ihm tber
die Zensurschwelle gleichsam mittransportieren zu lassen. Es ist nicht
das Unbewusste aus der Tiefe allein, sondern das Zusammenwirken von

17 Freud verweist zu diesem Zweck auf die topische Differenz, also die innere
Spaltung des Traumers und seine psychischen Konflikte. Auch » Traume mit
peinlichem Inhalt« (Freud 1900: 161) oder »Straftraume« (ebd.: 458), in de-
nen uns Gewalt und Schrecken angetan werden, sind demnach Wunscher-
filllungen — nur erfillen sie nicht etwa die libidinosen, auf Lust gerichteten
Wiinsche des Unbewussten, sondern die lustfeindlichen Wiinsche der Zen-
surinstanz (vgl. ebd.: §52). Der Angsttraum ist die Erfillung einer bestimm-
ten Instanz der Psyche, die sich wiinscht, dass die Wiinsche einer bestimm-
ten anderen Instanz nicht in Erfilllung gehen. Die Angstgefithle im Traum
sind entsprechend die Angstgefiihle der Zensurinstanz, die sich von den an-
driangenden Wiinschen des Unbewussten bedroht fiihlt. Vgl. hierzu auch die
Erklarung bei Charles Brenner (1955: 190): »Generell konnen wir von den
Angsttraumen sagen, dafs sie ein Versagen der Abwehroperationen des Ichs
anzeigen. Geschehen ist folgendes: einem Element des latenten Trauminhalts
ist es gelungen, trotz dem Widerstand der Ich-Abwehren den Zugang zum
BewufStsein zu erzwingen, d. h. zum manifesten Trauminhalt, und zwar in
einer zu unmittelbaren oder erkennbaren Form, als daf$ das Ich das zulas-
sen konnte.« — Zur spateren >Revision der Traumlehre« in diesem Punkt sie-
he Abschnitt 3.1.3.

147

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

oben und unten, aufsen und innen — man konnte auch sagen: von ma-
terieller und psychischer Realitit —, das die Bildermaschine des Traums
antreibt.

3.1.2 Der psychische Transformationsprozess der Bilder:
Die Traumarbeit

Im Traum ist die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt, die Wieder-
kehr des Verdrangten also erleichtert; darum traumen wir Dinge, die uns
im Wachleben erschrecken oder abstofsen wiirden. Aber selbst im Traum
ist die Zensur nicht ganzlich ausgeschaltet, wie Freud mit der Formulie-
rung vom >Traumzensor< impliziert. Darum muss das Unbewusste sei-
ne verdrangten Inhalte entstellen und verkleiden, um sie tiber die Zen-
surschwelle in den manifesten Traum zu transportieren. Den Mitteln
dieser Entstellung und Verkleidung ist das Kapitel tiber die » Traumar-
beit« (Freud 1900: 280—487) gewidmet, das sechste und langste Kapi-
tel der Traumdeutung. Gemeinsam mit den metapsychologischen Eror-
terungen des siebten Kapitels bildet es das Herzsttick des Buches. In ihm
erortert Freud die Form des Traums — also die formalen Mechanismen
jenes bildlichen Denkens, das der Traum als »Umsetzung von Gedanken
in visuelle Bilder« darstellt. Insgesamt macht Freud vier grofse Mecha-
nismen der Traumarbeit aus, von denen drei —>Verdichtungs, >Verschie-
bung« und >Riicksicht auf Darstellbarkeit« — dem Primarprozess zuge-
ordnet sind, der vierte hingegen — die >sekundire Bearbeitung<« — dem
Sekundarprozess.

Als ersten Mechanismus beschreibt Freud die »Verdichtungsarbeit«
(ebd.: 282-308). Der manifeste Traum ist verdichtet, komprimiert im
Vergleich zu den Traumgedanken, die sich in ihm ausdriicken. Das zeigt
sich bereits quantitativ am eklatanten Missverhaltnis zwischen den ma-
nifesten Trauminhalten und ihrem Bedeutungsreichtum:

»Der Traum ist knapp, armselig, lakonisch im Vergleich zu dem
Umfang und zur Reichhaltigkeit der Traumgedanken. Der Traum
fullt niedergeschrieben eine halbe Seite; die Analyse, in der die
Traumgedanken enthalten sind, bedarf das sechs-, acht-, zwolffache an
Schriftraum.« (Ebd.: 282)

Die Traumverdichtung erschopft sich jedoch nicht in diesen quantitati-
ven Verknappungswirkungen. Eine qualitative Verdichtung wird durch
die »Uberdeterminierung des Trauminhalts« (ebd.: 293) erreicht, das
heif$t durch die mehrfache Besetzung einzelner Traumelemente. Eine Per-
son im Traum etwa kann eine ganze Reihe von zum Teil widerspriichli-
chen Bedeutungen in sich vereinen. Sie stellt dann eine »Mischperson«

148

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

(ebd.: 318) dar, die »mebrfach determiniert« bzw. »iiberdeterminiert«
(ebd.: 286) ist. Durch derartige Ubereinanderschichtungen von Bedeu-
tungen bzw. »Mischbildungen« (ebd.: 318) wird das Traumbild zum
»Knotenpunkt, in welchem fiir den Traum zahlreiche Gedankenginge
zusammentreffen« (ebd.: 286) — ohne als einzelne Traumgedanken noch
sichtbar zu sein.

Als zweiten Mechanismus erortert Freud die » Verschiebungsarbeit«
(ebd.: 305—308). Sie spielt als »Ersatzbildung« in zahlreichen Auflerungen
der Psyche eine zentrale Rolle wie etwa in der Phobie (vgl. Freud 1909)
oder im Fetischismus, bei dem sexuelle Erregungsenergie vom Korper
auf bestimmte Teile desselben (Fuf3) oder auf mit diesem in Berithrung
stehende Objekte (Strumpf) verschoben wird (vgl. Freud 19os5b: 63-65).
Der Traum arbeitet ebenfalls mit solchen Verschiebungen »des emoti-
onal Bedeutsamen auf nichtige Nebensachlichkeiten« (Kemper 1955:
85), um problematische, anstofige oder angstmachende Objekte durch
andere, weniger problematische zu ersetzen. Durch die Verschiebung
wird der Traum dann »gleichsam anders zentriert« (Freud r9o0: 305),
er verlagert seinen »Mittelpunkt« (ebd.), sein >Erregungszentrums, auf
ein scheinbar bedeutungsloses Detail. In gewisser Weise handelt es sich
bei der Verschiebung, wie Freud sie beschreibt, um eine Verschiebung der
ikonischen Differenz (vgl. 1.2.2): Ein Objekt, das eigentlich im Vorder-
grund des Traums steht, wird in den Hintergrund gedrangt, wodurch an
dessen Stelle ein anderes Objekt in den Vordergrund tritt.

Doch die Ersetzung erfolgt nicht willkiirlich. Sie muss eine gewis-
se Verbindung zwischen dem urspriinglich gemeinten Objekt und sei-
nem » Verschiebungsersatz« (ebd.: 508) bewahren. Verschiebungen kon-
nen immer nur »langs einer Assoziationskette« (ebd.: 33 5) erfolgen, das
heif3t als »Ersetzungen einer bestimmten Vorstellung durch eine ande-
re ihr in der Assoziation irgendwie nahestehende« (ebd.). So transfor-
miert sich das urspriinglich gemeinte Traumelement und verwandelt sich
in ein anderes, einerseits dhnliches, andererseits aber nicht zu dhnliches
Element. Was damit gemeint ist, lasst sich an einem — treffenderweise als
réve, also als »Traum« betitelten — Blatt aus Grandvilles Magasin Pit-
toresque (1847) veranschaulichen (Abb. 9), das gleich eine ganze Fol-
ge von Bild-Transformationen >langs einer Assoziationskette« zeigt. Im
Zuge dieser Transformationen legt das urspringliche Motiv einen gera-
dezu abenteuerlichen Weg (von der Mondsichel am Himmel uber einen
Waldpilz, eine Fledermaus und eine Spindel hin zu einer Pferdekutsche)
zuriick, ohne dabei je aus der Assoziationsverkettung auszubrechen, die
die einzelnen Transformationsschritte miteinander verbindet.

Der dritte Mechanismus der Traumarbeit ist die »Riicksicht auf Dar-
stellbarkeit« (ebd.: 335-344). Mit >Riicksicht auf Darstellbarkeit< meint
Freud, dass der Traum, eben weil er im Medium der bildlichen Dar-
stellung operiert, auf die formalen Eigentiimlichkeiten dieses Mediums

149

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

. PSOYER.

(Second réve. — Une promenade dans ¢ siel.j

Abb. 9: Traumverschiebung lings einer Assoziationskette. Grandville: Second
réve. — Une promenade dans le ciel. Aus: Le Magasin Pittoresque, 1847, S. 213.

150

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

Ricksicht nehmen muss.™ Insofern ist die Riicksicht auf Darstellbarkeit
den tibrigen Mechanismen logisch iibergeordnet: »Die ganze Traum-
arbeit nimmt diese Riicksicht«, betont Christoph Tiircke in seiner von
Freud inspirierten Philosophie des Traums (2008: 53)." In vielen Fillen
stellt diese Riicksichtnahme kein gesondertes Problem dar; insbesonde-
re dort, wo es um bildliche Traumgedanken geht oder um die »Relation
von Ahnlichkeit« und »Ubereinstimmung« (Freud 1900: 317), um das
»Gleichwie« (ebd.) zweier Traumelemente, ist der Traum gewisserma-
Ben ganz in seinem Element.

Nicht alle Gedanken lassen sich jedoch problemlos durch Bilder aus-
dricken. So macht Freud in diesem Abschnitt vor allem darauf aufmerk-
sam, was im visuellen Medium des Traums alles nicht dargestellt werden
kann — zum Beispiel kausale Relationen: »Der Traum hat fur diese logi-
schen Relationen unter den Traumgedanken keine Mittel der Darstellung
zur Verfugung.« (Ebd.: 310 f.) Dass ein Traumereignis — etwa eine aggres-
sive Konfrontation — durch ein anderes Traumereignis kausal verursacht
wurde, kann der Traum nicht direkt ausdriicken, sondern allenfalls das
zeitliche Nacheinander der Ereignisse darstellen. Der logische Zusammen-
hang muss dann in der Deutung erschlossen werden (vgl. ebd.: 313 f.).

Am stirksten scheitern muss der Traum laut Freud an der Darstel-
lung von Widerspriichen und Negationen. »|D]as >Nein« scheint fiir den
Traum nicht zu existieren« (ebd.: 316; vgl. 1915b: 145, 1910b, 1925).
Es liegt nahe, die Ursache fiir diese Unfahigkeit in der Bildform des
Traums als solcher zu sehen, die sich fiir viele Bildtheoretiker ebenfalls
durch eine Unfdhigkeit zur Negation auszeichnet.*® Bezeichnenderweise
erldutert auch Freud diese Beschrinkung der Traumdarstellung mit ei-
nem Verweis auf die bildlichen Kiinste:

18 Vgl. die vollstindigere Bezeichnung des Mechanismus bei Freud (1900: 339):
»Die Riicksicht auf die Darstellbarkeit in dem eigentiimlichen psychischen
Material, dessen sich der Traum bedient, also zumeist in visuellen Bildern. «

19 Die Formulierung ist in dieser Form allerdings etwas unprazise, da der
Traum, wenn auch »vorwiegend« (Freud 1916-1917: 107), so doch nicht
ausschliefSlich im Medium des Visuellen operiert, wie das Beispiel der
Wortverdichtung zeigt (vgl. Kemper 1955: 76—78). Es ist also nicht die
»ganze« Traumarbeit, die auf Darstellbarkeit Riicksicht nehmen muss.

20 Zur Unmoglichkeit der Negation im Bild sowie zur damit zusammenhangenden
Charakterisierung des Bildes als »jenseits von wahr und falsch« vgl. Gombrich
(1960: 55—78), Worth (1975), Danto (1992: 33), Debray (1992: 51), Baudrillard
(1998: 34), Wiesing (2000a: 204 f.), Berendt (2005: 25), Boehm (2008a: 32)
und Asmuth (2010: 93 f.). Verteidigungen einer Wahrheitsfahigkeit der Bilder
finden sich im Gegenzug bei Noth (1997), im Anschluss an Gadamer bei
Miiller-Strahl (2007) sowie bei Schwarte (201 5). Auch die umgekehrte These
einer generellen Unwahrheit der Bilder wird gelegentlich vertreten: » Worte
ligen manchmal, Bilder liigen immer« (Albrecht 2007).

I51

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

» In einer dhnlichen Beschrinkung befinden sich ja die darstellenden
Kiinste, Malerei und Plastik im Vergleich zur Poesie, die sich der Rede
bedienen kann, und auch hier liegt der Grund des Unvermogens in
dem Material, durch dessen Bearbeitung die beiden Kiinste etwas zum
Ausdruck zu bringen streben.« (Freud 1900: 311)

Die Eigentiimlichkeiten der Bildform begrenzen die Moglichkeiten der
Traumbildung. Zugleich aber, und nur darum steht die >Riicksicht auf
Darstellbarkeit< im Rang eines eigenen Mechanismus der Traumarbeit,
zwingen gerade diese Beschrankungen zur Kreativitiat. Durch »grafische
Erfindungsgabe« (Altman 1975: 36) kreiert der Traum eine ganze Reihe
von Umwegen, um zumindest einen Teil der nicht darstellbaren Bezie-
hungen doch noch zum Ausdruck zu bringen.

Eines der wichtigsten Mittel dieser grafischen Erfindungsgabe ist fiir
Freud die »Darstellung durch Symbole« (Freud 1900: 345-394), also der
Umweg tiber die »indirekten Darstellungen« (ebd.: 346). Die Bildlogik
des Symbols wird besonders in der Definition der beiden Freud-Schiler
Otto Rank und Hanns Sachs deutlich, wonach das Symbol zu verstehen
sei als »stellvertretender anschaulicher Ersatzausdruck fiir etwas Ver-
borgenes, mit dem es sinnfillige Merkmale gemeinsam hat oder durch
innere Zusammenhinge assoziativ verbunden ist« (Rank/Sachs 1913:
11). Zwar ist im Grunde schon der gesamte manifeste Traum eine indi-
rekte, stellvertretende, symbolische Darstellung. Dass Freud die Symbo-
lisierung dennoch als eigenen Traumvorgang behandelt, verdankt sich
seinem eigentiimlichen, durch Goethe und die Romantik gepragten Sym-
bolbegriff, demzufolge nicht schlechthin jedes Zeichen ein Symbol ist.**
Im Unterschied zu den ad hoc produzierten Traumbildungen durch Ver-
dichtung und Verschiebung sind die Symbole fiir Freud aus einem bereits
existierenden Zeichenreservoir der Kultur geschopft, das in der »Folklo-
re, in den Mythen, Sagen, Redensarten, in der Spruchweisheit und in den
umlaufenden Witzen eines Volkes« (Freud 1900: 346) tberliefert wird.
Anders als die >Privatsymbole« der sonstigen Traumarbeit beruhen die
sechten< Symbole auf kulturell tradierten und zum Teil noch »in Urzei-
ten« (ebd.: 347) der menschlichen Gattung gestifteten Assoziationsver-
kniipfungen.>* Freud gesteht allerdings auch die Moglichkeit ganzlich
neuer Symbolbildungen zu:

21 Zu Freuds Symbolbegriff vgl. Jones (1916), Hartmann (1927: 139-151) und
Petocz (1999) sowie — in Abgrenzung u.a. zu Cassirer und Susanne K. Lan-
ger, aber auch gegen Jones, Hartmann und Ernst Kris — Lorenzer (1970);
zur symbolischen Darstellung speziell im Traum vgl. auch Kemper (1955:
92-96). Vgl. hierzu auch die Angaben auf S. 92, Anm. 19.

22 Als Beispiele nennt Freud »Ko6nig und Konigin«, die »zumeist fir die El-
tern des Traumers« (Freud 1900: 348) stehen, oder das » Abreisen« als »ei-
nes der hiufigsten und am besten zu begriindenden Todessymbole« (ebd.:

152

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»Eine Anzahl von Symbolen ist so alt wie die Sprachbildung tiberhaupt,
andere werden aber in der Gegenwart fortlaufend neu gebildet (z.B. das
Luftschiff, der Zeppelin).« (Ebd.: 347)

Als vierten und letzten Mechanismus der Traumarbeit erlautert Freud
schliefdlich die »sekundare Bearbeitung« (ebd.: 470-487). Anders als die
ersten drei Mechanismen gehort er dem Sekundarprozess an. Seine Ta-
tigkeit besteht darin, die im Primarprozess gebildeten Trauminhalte zu
sglatten< und allzu schroffe Briiche, die sich aus der wilden Assoziati-
onslogik des Unbewussten und den Entstellungsmechanismen der tib-
rigen Traumarbeit ergeben, abzumildern. Die sekundédre Bearbeitung
»stopft [...] die Liucken im Aufbau des Traums« (ebd.: 471), die der Pri-
marprozess in ihm hinterlassen hat, unter anderem durch Einfugung
von logischen Ubergingen und »Kittgedanken« (ebd.: 471) sowie durch
»eine Art generelle AbschlufSretusche« (Kemper 1955: 103). Diese Ab-
schlussretusche folgt jedoch nicht dem ursprunglichen Sinngehalt der
unbewussten Traumgedanken, sondern lediglich dufSeren, also sinnfrem-
den Kriterien. So fithrt auch und gerade die oberflichliche Glittung des
Traums durch die sekundire Bearbeitung zu einer weiteren Verhiillung,
nicht etwa zur Klarung des Traums.*3

Spatestens nach dieser letzten Abschlussretusche sind die urspriingli-
chen Traumgedanken endgtltig entstellt und unverstiandlich. Die Traum-
arbeit hat sie in sinnlose Bilder verwandelt, wenn auch nur in »scheinbar
sinnlose Bilder«, wie Freud (1900: §86) ganz am Ende der Traumdeu-
tung resumiert. Der auf den ersten Blick sinnlose Charakter des mani-
festen Traums ist die Folge eines Beziehungs- oder Verbindungsabbruchs

377), v. a. aber die sexuellen Symbole, deren Bilderreichtum er seitenwei-
se aufzihlt (vgl. ebd.: 348 ff.). Gerade letztere allerdings fiigen sich keines-
wegs in Freuds bildlogische Begriindung der Riicksicht auf Darstellbarkeit
ein, sofern die ihnen zugrunde liegenden Traumgedanken — »das mannliche
Glied«, der »Frauenleib« (ebd.: 348) — eigentlich ja sehr wohl visuell dar-
stellbar sind. Nicht die formale Riicksicht auf Darstellbarkeit, sondern die
inhaltliche Zensur gibt hier den Ausschlag.

23 Kemper (1955: 96) veranschaulicht die Sinnentstellung der sekundiren Be-
arbeitung am Beispiel eines Telegramms: »Wenn [...] in einem Telegramm
ein Teil der Worte einen Geheimcode darstellt, obne daff der Empfinger da-
von weifS, wird er das Wesentliche der Mitteilung ahnungslos tiberlesen und
eine etwaige durch den Code bewirkte Holprigkeit des Textes, die ihn stutzig
werden lassen konnte, auf Textverstimmelungen bei der Telegrammdurch-
gabe zurtickfihren. Nun wird er alle Bruchstellen so lange glittend bear-
beiten, bis sich ein ihm verstiandliches einheitliches Sinngefiige ergeben hat.
[...] [Das] Ergebnis dieser Bemithungen ist unvermeidlicherweise, dafs sich
der Empfanger, je mehr er sich um einen >glatten« sinnvollen Text bemiiht,
um so weiter von dem ihm unbekannten Sinn der Botschaft entfernt.«

153

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

zwischen dem Bild und dem, was es reprasentiert. Wo immer die Traum-
arbeit bestimmte Elemente des Traumgedankens durch andere Elemente
ersetzt, wird der »Sinnbezug« der Bilder »mit dieser Auswechslung un-
merklich aufgehoben« (Kemper 1955: 81). Dadurch kénnen nicht nur
die einzelnen Traumelemente, sondern sogar die allgemeine Thematik
des Traums nahezu spurlos verloren gehen:

»Was in den Traumgedanken offenbar der wesentliche Inhalt ist, braucht
im Traum gar nicht vertreten zu sein.« (Freud 1900: 305)

In jeder Hinsicht und auf jeder Ebene ist die psychische Transformati-
on der Bilder eine »Spurenverwischung«, wie Kemper (1955: 98) zu-
sammenfasst. Woran die Traumarbeit »arbeitets, ist die Vermeidung von
»Riickfithrbarkeit« und »Riickiibersetzbarkeit« (ebd.: 82). Der Psycho-
analytiker muss entsprechend in Gegenrichtung arbeiten, um die abge-
brochene Verbindung wiederherzustellen und die Traumarbeit riickgan-
gig zu machen, wie Freud die Aufgabe des Analytikers programmatisch
formuliert: »Die Deutungsarbeit will die Traumarbeit autheben.« (Freud
1916-1917: 178)

Die Technik dieser Deutungsarbeit, also die eigentliche Traumdeu-
tung, fuflt auf zwei Teiltechniken. Erstens beruht sie auf einer bestimm-
ten »Technik der Verwertung der Einfille des Traumers« (Freud 1900:
354). Der Traumer soll zu jedem Traum eigene Gedankenassoziationen
mitteilen, auf denen dann erst die eigentliche Deutungsarbeit des Ana-
lytikers aufbaut. So verwahrt sich Freud gegen abstrakte, aus der Ferne
unternommene Deutungen, die nur in Ausnahmefillen zuldssig seien —
als »Hilfsmittel« (ebd.) und »Erganzung« (Freud 1916-1917: 161) oder
dann, wenn Traume aufSerhalb der >analytischen Situation« gedeutet wer-
den und keine Einfille des Traumers zur Verfugung stehen.** Die Asso-
ziationsmethode soll das Risiko von Fehldeutungen minimieren, vor al-
lem aber der personlichen Natur der Traumbildung Rechnung tragen.
Denn der Sinn der Traume ldsst sich nicht in einem nach Schlagwortern
gegliederten » Traumbuch« (Freud 1900: 118) einfangen, sondern muss
vor dem individuellen Lebenshintergrund des Traumenden erschlossen
werden (vgl. ebd.: 125).

Die zweite Teiltechnik der Traumdeutung ist die systematische Ein-
sicht in die Technik der Traumbildung selbst. Sie spielt bereits innerhalb
der Assoziationsmethode eine zentrale Rolle, umso mehr aber dort, wo

24 Insbesondere in seinen Kunstwerkanalysen geht Freud auf diese Weise vor,
wenn er die literarischen Traume in Wilhelm Jensens Erzidhlung Gradiva
in Abwesenheit des Dichters deutet (vgl. Freud 1907) oder eine schriftlich
uberlieferte »Kindheitserinnerung« Leonardo da Vincis wie einen Tagtraum
deutet (vgl. 1910b: 109-118).

154

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

diese nicht durchgefiihrt werden kann und nur der Traumtext selbst zur
Verfiigung steht. Im Fokus dieser Technik stehen die bildlichen Opera-
tionen der Traumarbeit und mit ihnen zugleich die »schwachen Stel-
len« des Traums in Form der durch die Zensur gerissenen »Liicken und
Schiaden«, auf die Freud bereits in seinen frithen Studien iiber Hysterie
(1895) aufmerksam wurde — hier in Bezug auf die miindlichen Assozia-
tionen seiner Patienten:

»Man muf$ ein Stiick des logischen Fadens in die Hand bekommen, unter
dessen Leitung man allein in das Innere einzudringen hoffen darf. Man
erwarte nicht, daf§ die freien Mitteilungen des Kranken, das Material der
am meisten oberflachlichen Schichten, es dem Analytiker leicht machen
zu erkennen, an welchen Stellen es in die Tiefe geht [...]. Im Gegenteil;
gerade dies ist sorgfiltig verhiillt, die Darstellung des Kranken klingt wie
vollstindig und in sich gefestigt. [...] Wenn man aber die Darstellung, die
man vom Kranken [...] erhalten hat, mit kritischem Auge mustert, wird
man ganz unfehlbar Liicken und Schiden in ihr entdecken. Hier ist der
Zusammenhang sichtlich unterbrochen und wird vom Kranken durch
eine Redensart, eine ungeniigende Auskunft notdiirftig erginzt; dort
stofdt man auf ein Motiv, das bei einem normalen Menschen als ein ohn-
machtiges zu bezeichnen wire. [...] Der Arzt [...] tut recht daran, wenn er
hinter diesen schwachen Stellen den Zugang zu dem Material der tiefe-
ren Schichten sucht, wenn er gerade hier die Fiden des Zusammenhangs
aufzufinden hofft, denen er [...] nachspiirt.« (Breuer/Freud 1895: 297 f.)

Auch die Deutung der Traume muss derart von der Oberfliche »in die
Tiefe« hinabsteigen, das heifst vom allenfalls oberflichlich geglatteten
manifesten Traumgebilde tber die Bruchstellen und Widerspriiche in die-
sem Traumgebilde bis hinab zu den latenten, untergriindigen Kriften
und Konflikten, die sich an diesen Bruchstellen verraten.*s

3.1.3 Vom Trauma zum Traum zum Bild: Der Wolfstraum

Die Traumdeutung ist voll von konkreten Traumen, an denen Freud
seine Einsichten zur Funktions- und Arbeitsweise entwickelt. Einer der
wichtigsten und lehrreichsten Traume im Gesamtwerk Freuds, der >Wolf-
straums, stammt dennoch aus spaterer Zeit. Keinen anderen Traum hat

25 Vgl. zum Deutungsweg >von der Oberfliche in die Tiefe< im Zusammenhang
mit der psychoanalytischen Kunst- und Filmanalyse die Ausfithrungen bei
Gerhard Schneider (2000: 19 f., 2008: 29) und Reimut Reiche (2001: 35 f.;
2008: 25-29). Auf die >Bruchstellen« der Traumarbeit komme ich in der em-
pirischen Bild- bzw. Filmanalyse noch einmal zuriick, insbesondere in der
Deutung des Finales (4.2.5) sowie der abschliefenden Gesamtdeutung (4.3).

155

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Freud so ausfiihrlich gedeutet und zerlegt, kein anderer in seinem Werk
hat solch einen Bedeutungs- und Deutungsreichtum entfaltet. Aber er
ist vor allem systematisch interessant, weil sich an ihm der Prozess der
Traumbildung geradezu idealtypisch studieren ldasst — und weil er als
traumatisch verursachter Traum bereits tiber die Wunscherfillungsthe-
se hinausweist, die Freud in der Traumdeutung noch so vehement ver-
treten hatte.

Der Wolfstraum stammt von einem Patienten — Sergej Pankejeff, ei-
nem jungen russischen Adligen aus Sankt Petersburg, dem spater so
genannten >Wolfsmann« —, den Freud von Februar 1910 bis Juli 1914
(sowie noch einmal kurz von November 1919 bis Mirz 1920) in Be-
handlung nahm.** Die ihm gewidmete Fallstudie Aus der Geschichte ei-
ner infantilen Neurose (1918) ist Freuds vielleicht bekannteste Kranken-
geschichte. Der Traum des Wolfsmannes wurde im Alter von knapp vier
Jahren getraumt und von dem mittlerweile zwanzig Jahre alten Traumer
miundlich berichtet. Es handelt sich um einen Angsttraum, aus dem das
kleine Kind seinerzeit mit Schrecken erwachte. Freud gibt den Traum-
bericht wieder:

»Ich habe getraumt, dafd es Nacht ist und ich in meinem Bett liege (mein
Bett stand mit dem Fuflende gegen das Fenster, vor dem Fenster befand
sich eine Reibe alter NufSbiume. Ich weifs, es war Winter, als ich trium-
te, und Nachtzeit). Plotzlich gebt das Fenster von selbst auf, und ich
sehe mit grofSem Schrecken, daf$ auf dem groffen NufSbaum vor dem
Fenster ein paar weifSe Wolfe sitzen. Es waren sechs oder sieben Stiick.
Die Wolfe waren ganz weifs und sahen eber aus wie Fiichse oder Scha-
ferbunde, denn sie hatten grofle Schwinze wie Fiichse und ibre Obren
waren aufgestellt wie bei den Hunden, wenn sie auf etwas passen [sic!].
Unter grofler Angst, offenbar, von den Wolfen aufgefressen zu werden,
schrie ich auf und erwachte.« (Freud 1918: 149)

Im Anschluss an diesen Bericht fligt Freud eine Zeichnung von der Hand
des Traumers in den Text ein (Abb. 10), die ihm dieser in die Sitzung mit-
gebracht hatte und die — mit Ausnahme der genauen Anzahl der Wolfe
— »seine Beschreibung bestitigt« (ebd.: 149).

Die Deutung des Wolfstraums in allen Einzelheiten nimmt beinahe
den gesamten Inhalt der tiber hundertseitigen Krankengeschichte ein
und kann im Folgenden nur andeutungsweise wiedergegeben werden.
Anstelle einer umfassenden Deutung soll hier vor allem der komplexe

26 Zu den Daten vgl. Martha Brunswick (1928), auf die auch die Bezeichnung
»Wolfsmann« zuriickgeht, welche sich in Freuds urspriinglichem Text nicht
findet (vgl. spiter jedoch Freud 1926: 250). Die Psychoanalytikerin aus dem
Umfeld Freuds hatte den Patienten von Oktober 1926 bis Februar 1927 ein
drittes Mal in Behandlung genommen.

156

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

= E

Abb. 10: Die Traumzeichnung des Wolfsmannes. Aus: Sigmund Freud: Aus der
Geschichte einer infantilen Neurose (1918: 149).

Prozess der Traumbildung aufgezeigt werden, in dessen Verlauf eine
ganze Vielzahl von heterogenen Einfliissen zusammenfliefSen, um sich
schliefSlich zu einem einzigen stillen Bild von hochster Symbolkraft zu
verdichten.

Ganz im Sinne der Assoziationsmethode liefert der Traumer selbst den
ersten Anhaltspunkt zur Traumdeutung. So setzt er die Wolfe im Traum
mit der Abbildung aus einem Mairchenbuch in Verbindung, das ihm in
seiner Kindheit grofle Angst eingejagt habe, wie Freud berichtet:

»Er hat diesen Traum immer in Beziehung zu der Erinnerung gebracht,
dafl er in diesen Jahren eine ganz ungeheuerliche Angst vor dem Bild
eines Wolfes in einem Mirchenbuche zeigte. [...] Auf diesem Bild stand
der Wolf aufrecht, mit einem FufS ausschreitend, die Tatzen ausgestreckt
und die Ohren aufgestellt. Er meint, dieses Bild habe als Illustration zum
Mairchen vom >Rotkappchen«< gehort.« (Ebd.: 150)

Die Wolfe entspringen also dem Marchen, aber mit ihrer auffallend wei-
3en Farbe hat es noch eine andere Bewandtnis. Der Patient erinnert sich
an die Schafherde in der Nahe des elterlichen Gutes, die er gelegentlich
mit seinem Vater besuchte und die von einer todlichen Tierseuche befal-
len wurde (vgl. ebd.). Schon das auf den ersten Blick so einfache Element
der weifSen Wolfe ist also doppelt, genau genommen dreifach motiviert.
Erstens ist es angeregt durch die Abbildung des Wolfes im Mirchenbuch;
zweitens durch das eindrucksvolle Erlebnis der sterbenden Schafe; und

157

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

drittens schliefSlich diirfte nicht nur die blofse Abbildung, sondern auch
die brutale Handlung des Marchens in das Traumbild der bedrohlichen
Wolfe eingegangen sein, wenn diese — ganz dem Marchen gemafs — die
Angst hervorrufen, »von den Wolfen aufgefressen zu werden«, wie es
im Traumbericht heifSt.

Freud versucht, das nichste Element zu kliren: »Wie kommen die
Wolfe auf den Baum?« (Ebd.) Dazu fillt dem Patienten eine » Geschichte
ein, die er den Grofsvater erzihlen gehort« (ebd.) habe und die den fol-
genden, ein weiteres Mal mit Wolfen verbundenen, Inhalt tragt:

»Ein Schneider sitzt in seinem Zimmer bei der Arbeit, da 6ffnet sich
ein Fenster und ein Wolf springt herein. Der Schneider schligt mit der
Elle nach ihm - nein, verbessert er sich, packt ihn beim Schwanz und
reiflt ihm diesen aus, so daf$ der Wolf erschreckt davonrennt. Eine Wei-
le spater geht der Schneider in den Wald und sieht plotzlich ein Rudel
Wolfe herankommen, vor denen er sich auf einen Baum fliichtet. Die
Wolfe sind zunichst ratlos, aber der Verstimmelte, der unter ihnen ist
und sich am Schneider richen will, macht den Vorschlag, daf§ einer
auf den anderen steigen soll, bis der letzte den Schneider erreicht hat.«

(Ebd.: 151)

Die Geschichte, so interpretiert Freud den Einfluss dieser Erzdhlung auf
die Traumbildung, erklart den Baum, deutet dartiber hinaus aber auch
noch auf eine tieferliegende Dimension des Traumes hin. Denn sie ent-
halt laut Freud »eine unzweideutige Ankniipfung an den Kastrations-
komplex« (ebd.), also an ein unbewusstes Motiv aus der Tiefe der Psy-
che, das durch die duflere Erzihlung assoziativ angeregt und aktiviert
worden sei. Das Kastrationsmotiv ist dabei seinerseits aus mindestens
drei dufferen Quellen gespeist: Da ist einmal die »Gouvernante, die zu
whusten Phantasien geneigt war« (ebd.: 144) und dem Kind erzahlt hat-
te, dass Zuckerstangen »Stiicke von zerschnittenen Schlangen« (ebd.)
seien; zweitens der Vater, der beim Spazierengehen eine Schlange »mit
seinem Stocke in Stiicke zerschlagen« (ebd.) hatte; und drittens erneut
eine fiktive Geschichte aus Reineke Fuchs, in der ein Wolf »im Winter
Fische fangen wollte und seinen Schwanz als Koder beniitzte, wobei der
Schwanz im Eis abbrach« (ebd.).

Nach diesem Muster schreitet die Deutung des Traumes schrittweise
voran, bis Freud schliefSlich jeden einzelnen Trauminhalt aufgelost und
ihn sowohl zur Innenwelt des Traumers als auch zu dessen Auflenwelt-
eindriicken in Beziehung gesetzt hat. Am Ende erweisen sich die grofsen
Schwiinze der Wolfe fiir Freud dann als Phallussymbole, und der gesam-
te Wolfstraum entpuppt sich als Kastrationstraum, hinter dem sich sei-
nerseits ein Wirklichkeitseindruck verberge: die sogenannte » Urszene«
(ebd.: 158). Im Alter von eineinhalb Jahren namlich habe das Kind, so

158

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

rekonstruiert Freud, einen elterlichen Koitus beobachtet.?” Von diesem
gleichermafSen eindrucksvollen wie verstorenden Erlebnis rithre auch das
Thema des Schauens her, das den Traum in Gestalt der bedrohlich star-
renden Wolfe dominiert (vgl. ebd.: 154 f.). Als Traumgedanken macht
Freud schliefflich den Wunsch des Kindes aus, die sexuelle Szene selbst
zu erleben und sich vom Vater dieselbe Lust bereiten zu lassen wie die
Mutter, also einen » Wunsch nach der Sexualbefriedigung durch den Va-
ter« (ebd.: 163); letztlich bringe der Traum somit einen homosexuellen
Triebwunsch zum Ausdruck.

Es soll im Folgenden nicht auf die Richtigkeit oder Unrichtigkeit
dieser finalen Deutung ankommen.>® Wichtiger ist in unserem Zusam-
menhang, wie eindrucksvoll der Wolfstraum die multiple Genese der
Traume veranschaulicht, an welcher mehr noch als die blof§ quanti-
tative Vielfalt der Traumeinfliisse deren qualitative Disparatheit auf-
fallt. Insbesondere die duSeren Eindriicke gehen wild durcheinander:
Unterschiedslos vermischt der Traum reale physische Erlebnisse wie
die Urszene oder das Zerteilen der Schlange durch den Vater mit dem
Inhalt fiktiver Erzdhlungen aus Marchen, Fabeln oder den »wiisten
Phantasien« der Gouvernante. Der Primarprozess saugt alle Inhalte
gleichermaflen auf, ganz gleich ob sie realen oder fiktiven Ursprungs
sind.

Dieses unterschiedslose Aufsaugen verwundert gleichwohl schon da-
rum nicht, weil das Kind ja letztlich alle Einfliisse als Wirklichkeitsein-
driicke erlebt. Auch das Horen einer Geschichte ist eine Wirklichkeits-
erfahrung, die im Auflenraum des Subjekts gemacht wird. Sie widerfahrt
dem Subjekt als Eindruck, der nach Verarbeitung verlangt — und sie im
Traum schliefSlich erfahrt. Das gilt sogar fiir etwas auf den ersten Blick so
Harmloses wie die Abbildung des Wolfes aus dem Marchenbuch, bei der
es sich den spateren Nachforschungen des Patienten in einem Buchladen

27 Ob diese Urszene tatsichlich real erlebt wurde oder nur eine »Urphantasie«
(Freud 1918: 230) darstellt, will Freud nicht mit absoluter Gewissheit ent-
scheiden; die Indizien sowie der weitere Verlauf der Behandlung deuten fiir
ihn jedoch eher auf ein reales Ereignis hin (vgl. ebd.: 174-177, 208-210).
Zum Begriff der »Urphantasie« vgl. auch Freud (1916-1917: 358 f.) sowie
die ausfiihrliche Diskussion im gleichnamigen Buch von Laplanche/Ponta-
lis (1964).

28 Der Patient selbst hat Freuds Deutung des Traums als Urszene noch Jahre
spiter abgelehnt (vgl. Obholzer 1980: 51 f.). Allgemein zur Deutungsfra-
ge und zum Fall des Wolfsmannes vgl. Gardiner (1971), Abraham/Torok
(1976), Mahony (1984), Ginzburg (1988) und Deserno (1993 ); mit beson-
derem Gewicht auf der Zeichnung des Traums auch Davis (1992), Leu-
schner/Hau (1995), Hau (2008: 260-286) und Klammer (2013). Fiir eine
>anti-familialistische< Auslegung des Traums siehe Deleuze/Guattari (1980:

43-58).

159

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

zufolge in Wirklichkeit nicht um das Marchen vom »Rotkidppchen«,
sondern um eine Szene aus »Der Wolf und die sieben Geifslein« (vgl.
ebd.: 151) handelt. Die Abbildung besitzt fiir den kleinen Jungen eine
geradezu traumatische Qualitit, wie sich an seiner Reaktion erweist:

»Wenn er dieses Bildes zu Gesicht bekam, fing er an, wie rasend zu schrei-
en, er fiirchtete sich, der Wolf werde kommen und ihn auffressen. Die
Schwester wufSte es aber immer so einzurichten, daf§ er dieses Bild sehen
mufSte, und ergotzte sich an seinem Schrecken.« (Ebd.: 136)

Der Wolfstraum, der alle diese Eindriicke aus der Umwelt des Traumers
aufnimmt und zu einem neuen, hochgradig verdichteten und >tiberdeter-
minierten« Bild verschmilzt, dient folglich der Erfahrungs- bzw. Wirklich-
keitsbewiltigung. Damit weist er tiber die Wunscherfiillungsthese hinaus
und nimmt stattdessen die spatere »Revision der Traumlehre« (Freud
1933: 451—471) vorweg, in der Freud seine These von der wunscher-
fullenden Funktion der Traume zwar nicht aufgibt, aber doch entschei-
dend relativiert.

Erstmals in Jenseits des Lustprinzips (1920) — zwei Jahre nach der
Publikation der Krankengeschichte des Wolfsmannes — hatte Freud aus-
driicklich eingerdumt, dass sich nicht alle Traume als Wunscherfiillung
erklaren lassen. Die schrecklichen Angsttraume, in denen beispielsweise
erlebte Kriegs- oder Unfalltraumata immer wieder nacherlebt und imagi-
nar wiederholt werden, sind »eine Ausnahme von dem Satze, der Traum
ist eine Wunscherfiillung« (Freud 1920: 242). Sie miissen folglich anders
erklart werden als durch das Phanomen der Triebverdrangung, auf das
er die Traume bislang zuriickgefihrt hatte. So kiindigt der Wolfstraum
die >realistische Wende« aus Jenseits des Lustprinzips an, die eigentlich
eher ein Wiederankniipfen an die seit der Traumdeutung vernachlassig-
te traumatheoretische Erklarung der Neurosen darstellt, die Freud in
seinen fruhen Hysteriestudien noch vertreten hatte.* »Die alte Trauma-
theorie«, so heifst es bereits im Text {iber den Wolfsmann (Freud 1918:
208), »kam mit einem Mal wieder zur Geltung. «

Die Erklarung fiir das Ratsel des Wolfstraums ist also nicht im
Wunsch, sondern im Trauma zu suchen: in der Urszene mit ihrem fiir
das kindliche Erleben unverstandlichen und verstorenden Charakter ei-
nerseits, in den unter anderem durch die Schwester zugefiigten Schre-
ckerlebnissen andererseits. Zwar mag das Traumbild der Wolfe auch
einen Triebwunsch reprisentieren, etwa den von Freud unterstellten
Wunsch nach Sexualbefriedigung. Vor allem und urspriinglich aber ist

29 Vgl. zur frithen Traumatheorie insbesondere Freud (1893, 1896) sowie
Breuer/Freud (1895). Allgemein zur psychoanalytischen Traumatheorie
vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986), Zepf (2001) und Hirsch
(2011).

160

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

es die — entstellte — Erinnerung an reale Erlebnisse. » Traumen ist ja auch
ein Erinnern«, ergdnzt Freud seine Traumtheorie, »wenn auch unter den
Bedingungen der Nachtzeit und der Traumbildung.« (Ebd.: 169)

Ein Schliissel zum Verstandnis solcher traumatisch induzierten Traum-
bildungen ist Freuds Gedankengang zum » Wiederholungszwang«, den
er in Jenseits des Lustprinzips (1920: 229) im Zusammenhang mit den
Kriegs- und Unfallneurosen beschreibt. Es wirkt, so seine Beobachtung,
eine ratselhafte Kraft im Inneren, die nach einer Wiederholung des trau-
matischen Ereignisses strebt, so unlustvoll es auch gewesen sein mag.
Eine Manifestation dieses Wiederholungszwangs sind die Schrecktrau-
me der Kriegstraumatisierten, aus denen sie schweifsgebadet aufwachen.
Warum aber traumt ein Mensch sein Trauma, wenn der Traum doch ei-
gentlich eine Wunscherfullung sein soll? Keine Miihe der Erklarung be-
reiten all jene Traume, die dem realen Trauma einen glinstigeren Aus-
gang geben und so den Wunsch erfiillen, das Trauma moge sich nicht
oder anders ereignet haben (vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock
1986: 133). Umso schwieriger sind jene anderen Traume zu erkldren,
die — wie der Wolfstraum — den unlustvollen Charakter nicht abindern,
sondern beibehalten.

Eine Erklarung des ratselhaften Wiederholungszwangs findet Freud in
der Analyse des >Fort-Da-Spiels< (Freud 1920: 224-227), das er an sei-
nem eineinhalb Jahre alten Enkel beobachtet hatte. Dieses Kind hatte die
eigentiimliche Angewohnheit, immer wieder eine an einem Bindfaden
befestigte Holzspule mit einem lauten, langgezogenen » 0—o—o0—o« (ebd.:
224) tiber den Rand seines Bettchens hinweg zu schleudern, um diese
dann erneut zu sich her zu ziehen. Das Herbeiziehen war mit der Laut-
duflerung »Da« verbunden, so dass Freud »nach dem tibereinstimmen-
den Urteil der Mutter und des Beobachters« den ersten Laut als »fort«
deutete (ebd.: 225). Er interpretiert das Spiel des Kindes daraufhin als
Wiederholung einer Mutter-Kind-Interaktion: Das Kind spielte die Situ-
ation des Fortseins von Objekten nach, indem es die Spule abwechselnd
aus dem Sichtfeld verschwinden und wieder auftauchen liefs, ganz so, wie
seine Mutter immer wieder aus seinem Sichtfeld verschwand und Stun-
den spater wieder auftauchte (vgl. ebd.).

Der zentrale Mechanismus des Fort-Da-Spiels beruht auf einem Rol-
lentausch. Im Spiel ist es das Kind, das die Holzspule von sich wegschleu-
dert, wihrend im echten Leben das Kind, von der Mutter alleingelassen,
sich selbst als weggeschleudert empfindet. Mit Hilfe des Spiels wechselt
es »aus der Passivitit des Erlebens in die Aktivitit des Spielens« (ebd.:
227). Auf diese Weise gewinnt es eine Position der Souveranitit, die ihm
anderweitig versagt bleibt:

»Es war dabei [beim Verlassenwerden durch die Mutter] passiv, wurde
vom Erlebnis betroffen und bringt sich nun in eine aktive Rolle, indem

161

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

es dasselbe, trotzdem es unlustvoll war, als Spiel wiederholt.« (Ebd.:
226)

Daran ankniipfend bringt Freud die Beobachtung des Einzelfalls dann
mit dem kindlichen Spielen tiberhaupt in Zusammenhang;:

»Man sieht, daf$ die Kinder alles im Spiele wiederholen, was ihnen im Le-
ben grofSen Eindruck gemacht hat, dafS sie dabei die Stiarke des Eindruckes
abreagieren und sich sozusagen zu Herren der Situation machen.« (Ebd.)

Das Spiel ist also nicht nur, wie sich die Spieltheorie des zweiten Teils (vgl.
2.3.2) nun besser formulieren lasst, ein Spielfeld fiir verdrangte Wunschre-
gungen und somit ein imaginarer Ersatz fiir die schmerzvollen Entbehrun-
gen der Wirklichkeit. Es ist auch ein Medium der Wiederholung schmerz-
voller Wirklichkeitserfahrungen, um diese in eigene Regie zu nehmen und
dadurch zu verarbeiten.>

Der Traum des Wolfsmannes ist in diesem Sinne ebenfalls ein Fort-
Da-Spiel, also eine nachholende Bewiltigung des Realen. Er dient dem
vierjahrigen Traumer dazu, verstorende Erlebnisse in seine kindliche
Bilderwelt zu integrieren und ihnen Sinn zu verleihen. Der Traum deu-
tet das Erlebte nachtriglich im Modell dessen, was dem Kind aus Bil-
dern, Marchen, Erzdhlungen und eigenen Erfahrungen vertraut ist, und
fugt auf diese Weise das Erlebte in seine psychische Realitit ein. Inso-
fern handelt es sich beim traumatisch induzierten Traum im weiteren
Sinne also doch um eine Wunscherfiillung, auch wenn es dabei nicht um
einen Triebwunsch geht, sondern vielmehr um den Wunsch, eine ver-
storende Erfahrung als verstérende Erfahrung aufzulosen. Im Traum
transformiert das Kind sein Erlebnis durch Assimilation an sein Sinn-
system in ein (nach der Logik des Unbewussten) sinnvolles Geschehen;
es verwandelt, wie Cassirer sagen wiirde, passiven Eindruck in akti-
ven Ausdruck.

30 Wenn Freud spater im Text, obgleich zogerlich, die Annahme eines » Tode-
striebs« (Freud 1920: 244-269) ins Spiel bringt, um den Wiederholungszwang
zu erkldren, so ist diese »weitausholende Spekulation« (ebd.: 23 4) eigentlich
gar nicht zwingend erforderlich. Der Wiederholungszwang liegt nicht >jen-
seits des Lustprinzipss, er leitet sich vielmehr direkt aus diesem ab. Die Wie-
derholung in Eigenregie dient dazu, den Unlustcharakter eines Erlebnisses
wenn schon nicht in Lust zu verwandeln, so doch wenigstens abzumildern.
Der Rollentausch beim Spiel sowie die damit verbundene Erfahrung der »Be-
herrschung« (ebd.: 245) des Traumas in der Wiederholung stellt, wie Freud
selbst bemerkt, einen »Lustgewinn« (ebd.: 227) dar. Vgl. zu dieser Argumen-
tation auch Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986: 133 f.): »Der Wieder-
holungszwang ist [...] bei den traumatischen Neurosen nicht jenseits, sondern
vor dem Lustprinzip lokalisiert, dem er zugleich auch dient.«

162

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

Dass selbst diese vergleichsweise schwache Wunscherfiillungsfunktion
des Wiederholungszwangs noch scheitern kann, wie sich an den Schreck-
traumen der Kriegsopfer zeigt (vielleicht aber auch schon am Wolfstraum
selbst), gesteht gleichwohl sogar Freud am Ende ein. Gelegentlich, so for-
muliert er in seiner »Revision der Traumlehre«, »versagt« der Traum ganz
einfach darin, »die Erinnerungsspuren der traumatischen Begebenheit in
eine Wunscherfillung« (Freud 1933: 471) umzuwandeln. Das Trauma
kann starker sein als der Traum. So ist eben doch nicht jeder Traum eine
Wunscherfillung, sondern bisweilen nur der erfolglose » Versuch einer
Waunscherfiillung« (ebd.), wie Freud seine Generalthese aus der Traum-
deutung modifiziert.

Noch etwas anderes zeigt sich an den Alptraumen, das ebenfalls bereits
fiir den Wolfstraum gilt. Die Traume selbst besitzen mitunter traumati-
sche Wirkungen. Nicht nur die Erlebnisse, die den Wolfstraum angesto-
Ben haben, auch der Traum als solcher setzt eine Wiederholungsdynamik
in Gang. Denn er ist seinerseits ein Widerfahrnis des Traumers, »wirkt
wie ein frisches Ereignis, aber auch wie ein neues Trauma« (Freud 1918:
220). Das deutet bereits der Traumbericht des Patienten an:

» Unter grofier Angst, offenbar, von den Wolfen aufgefressen zu werden,
schrie ich auf und erwachte. Meine Kinderfrau eilte zu meinem Bett, um
nachzusehen, was mit mir geschehen war. Es dauerte eine ganze Weile, bis
ich tiberzeugt war, es sei nur ein Traum gewesen, so natiirlich und deutlich
war mir das Bild vorgekommen, wie das Fenster aufgeht und die Wolfe auf
dem Baume sitzen. [...] Ich glaube, es war dies mein erster Angsttraum. Bis
in mein elftes oder zwolftes Jahr hatte ich von da an immer Angst, etwas
Schreckliches im Traume zu sehen.« (Ebd.: 149)

Nicht zuletzt aufgrund dieses verstorenden Traums, der noch Jahre spa-
ter im Traumer >wuchert, beginnt der Patient im Alter von zwanzig Jah-
ren die Psychoanalyse bei Freud. Dort wiederholt er — mehr als einmal,
uiber die Dauer von Jahren hinweg (vgl. ebd.: 153) — sein Trauma, indem
er es auf der Couch liegend einem Zuhorer erzahlt. Und auch gegentiber
dem Traum versetzt er sich in die Position des Regisseurs, anstatt wie
beim ursprunglichen Traumerlebnis nur dessen ohnmachtiger Zuschau-
er zu sein. Wiederum als Wiederholungszwang darf darum vielleicht ge-
deutet werden, wenn es der Wolfsmann bei der Zeichnung seines Trau-
mes nicht belasst, sondern — als formal ausgebildeter Kunstmalers® — im

31 Vgl hierzu Davis (1992: 70), der allerdings auch auf die 6konomischen Hin-
tergriinde der Bildproduktion des — in spateren Jahren verarmten — Wolfs-
mannes hinweist: »A dedicated amateur painter, Serge presented or sold
over forty paintings to psychoanalysts in Vienna and elsewhere; in his ado-
lescence, he had studied formally with a Russian painter hired by his fam-
ily and submitted his work to a local exhibition. [...] On the evidence, his

163

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Abb. 11: Sergej Pankejeff (signiert als » Wolfmann«): Ohne Titel. 1964. Ol auf
Leinwand, 38 x 36 cm. London, Freud Museum.

Laufe seines Lebens eine ganze Serie von Gemilden seiner Traumszene
anfertigt (Abb. 11).

Die verschiedenen Fassungen der Urszene, die der Wolfsmann im Lau-
fe seines Lebens anfertigt, bilden eine Kette von sukzessive aufeinan-
der folgenden Wiederholungen, die zugleich mit einer Reihe von media-
len Ersetzungen korrespondieren. Aus dem urspringlichen Trauma wird
ein Traum, der seinerseits in eine duflere Zeichnung verwandelt wird,
die wiederum durch eine Serie von Gemadlden wiederholt wird. Die Ab-
folge dieser Medienwechsel in Richtung einer abnehmenden >Intensitét
des Realenc< legt bereits nahe, was es mit dieser Wiederholungskette auf
sich haben konnte: Mit jeder Wiederholung schwicht sich das Trauma
weiter ab, bis am Ende nur noch das daufere Bild von ihm tbrig bleibt.
Durch seine Bildwerdung ist das Trauma um seinen Schrecken gebracht;
an die Stelle der traumatischen Wirklichkeit ist ein, wie Lambert Wie-
sing es nennen wiirde, »nursichtbares< Gebilde getreten, von dem keine
Gefahr mehr ausgeht.

teacher was possibly the landscapist V. Borisoff-Mousatoff (1870-1905),
whose work, as the Wolf Man tells us, was exhibited in the Salon d’Automne
in Paris. As the Wolf Man’s memoirs indicate, painting was one of his deep-
est interests throughout his life.«

164

18.01.2026, 11:50:24. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Kollektivierung der Traume

3.2.1 Gemeinsame Tagtriume:
Ein intersubjektives Resonanzmodell der Kunst

Der Wolfsmann hat seinen Traum zum Kunstwerk gemacht; das hat er,
so jedenfalls aus psychoanalytischer Sicht, mit anderen Kinstlern ge-
meinsam. Es gibt eine » Gattung von Traumen«, bemerkt Freud in seiner
ersten kunstpsychologischen Studie zu Wilhelm Jensens Erzahlung Gra-
diva (Freud 1907: 13), »die iiberhaupt niemals getraumt worden« sind,
ndamlich jene, »die von Dichtern geschaffen« (ebd.) sind. Aber die Trau-
me der Dichter, auch das steckt in Freuds Formulierung, sind zumindest
im Regelfall keine echten Traume. Sie wurden, wie es heifst, »iberhaupt
niemals getraumt«, oder wenn, dann nur selten im Dunkel der Nacht,
zumeist aber in der Helle des Tages; nicht mit geschlossenen, sondern
mit offenen Augen; nicht unter Ausschaltung des Bewusstseins, sondern
unter dessen direkter Einwirkung. Fiir gewohnlich traumt der Kiinst-
ler also nur im metaphorischen Sinne des Wortes. Er ist ein » Traumer
am hellichten Tag«, wie Freud in »Der Dichter und das Phantasieren«
(1908b: 176) auch schreibt.

Starker als den nachtlichen Traumen sind die Kunstwerke darum den
» Tagtrdaume[n]« (ebd.: 175) verwandt, den Abschweifungen der Ge-
danken und Bilder in den Denkpausen des Alltags, und schlieSlich dem
»Spiel« (ebd.: 171) der Kinder, mit welchem Freud die Kunst ebenfalls
vergleicht.?* Denn nicht nur in die nachtliche Traumproduktion, auch in
die unbeaufsichtigten Denkvorgiange des Tages fliefSt die >wilde Denkta-
tigkeit< des Unbewussten ein — und gelangt von dort aus in die Schop-
fungen der kunstlerischen Kreativitit.’’ Die Bilderwelt der unbewussten

32 Zur Psychologie des Tagtraums vgl. die Studie von Varendonck (1921), zu
der Freud ein kurzes Vorwort verfasst hat, sowie Singer (1976) und Klin-
ger (1990); kulturtheoretisch mit Fokus auf den Wechselbeziehungen von
kultureller Wirklichkeit und tagtraumerischer Gegenwelt auch Ehn/Lofgren
(2008).

33 Psychoanalytische Theorien des kiinstlerischen Schaffensprozesses finden
sich u.a. bei Kris (1952: 162-194), Ehrenzweig (1967), Winnicott (1971),
Miiller-Braunschweig (1977) und Segal (1991); siehe aufSerdem, psycho-
analytisch beeinflusst, Koestler (1966). Allgemein zur psychoanalytischen
Kunsttheorie vgl. die Darstellungen und Uberblicke bei Kofman (1970),
Spector (1972), Kuhns (1982), Reiche (2006), Pfeiffer (2006) und Rattner/
Danzer (2010) sowie, im Kontext kiinstlerischer Einzelfallstudien, Greve
(2009, 2015) und die Beitridge in Schneider (1999). Eine lacanianisch ge-
pragte Theorie des »Unbewussten in der Kunst« findet sich bei Bergande
(2007); zur Bildtheorie im Anschluss an Lacan siehe auch Veressov (2010),

165

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Phantasien mit ihren assoziationslogischen Verkettungen, die der Trau-
mer im Schlaf betritt, wird auch im Kunstprozess betreten. So definiert
Freud den Gegenstandsbereich einer psychoanalytischen Theorie der
Kunst, indem er sie als Theorie der kiinstlerischen Phantasie bestimmt:

»Die dsthetische Wiirdigung des Kunstwerks sowie die Aufklirung
der kunstlerischen Begabung kommen zwar als Aufgabe fur die
Psychoanalyse nicht in Betracht. Es scheint aber, daf§ die Psychoanalyse
imstande ist, in all den Fragen, die das menschliche Phantasieleben
betreffen, das entscheidende Wort zu sprechen.« (Freud 1924a: 425)

Das Kunstwerk ist zuallererst eine Schopfung der Phantasie; zugleich
aber ist es mehr als nur das, namlich eine materialisierte, externalisierte,
eine nach auflen gebrachte Phantasie. In Gestalt des Kunstwerks stellt
der Kiuinstler seine Phantasien in dinglicher Gestalt vor sich hin. Etwas
»vor sich hin zu stellen< wiederum heifdt im Feld der Kunst, es vor ande-
re hin zu stellen. Dass der Kuinstler seinen Traum nach auflen bringt, be-
deutet, dass er ihn in die Gesellschaft einbringt. Wie alle offentlich zir-
kulierenden Bilder stiften Kunstwerke soziale Beziehungen, indem sie
Menschen miteinander in Verbindung setzen — >iiber Bande<, wie es im
Zusammenhang mit der Kollektivierung des Imaginaren geheifSen hat-
te (vgl. 2.2.3).

Auch Freud weif§ um diese intersubjektiven Beziehungen, und obgleich
bei ihm die produktionsisthetischen Fragen zumeist im Mittelpunkt ste-
hen, thematisiert er an einigen Stellen diese soziale, auf die Wechselwir-
kungen zwischen den Individuen verweisende Seite der Kunst. Gerade in
dieser Seite scheint fiir ihn sogar die eigentliche Besonderheit der Kunst
gegeniiber anderen Ausdrucksformen des Unbewussten zu liegen: Das
Kunstwerk ermoglicht es dem Kiinstler, seine Phantasie mit einem Pu-
blikum zu teilen. Wenn beim gewohnlichen Menschen das Verdrangte
zunichst den Weg ins Dunkel eingeschlagen hat und dort als unbewuss-
te Phantasie weiterwuchert, so unterscheidet sich der Kiinstler vom ge-
wohnlichen Menschen dadurch, dass er die Wucherungen der Phantasie
wieder ans Tageslicht holt. Er fithrt seine Phantasien aus dem privaten
Innenraum des Unbewussten in den kollektiven AufSenraum der Gesell-
schaft ein, um sie mit anderen zu teilen.

»Der Kunstler ist urspriinglich ein Mensch, welcher sich von der Rea-
litit abwendet, weil er sich mit dem von ihr zunichst geforderten Ver-
zicht auf Triebbefriedigung nicht befreunden kann und seine erotischen
und ehrgeizigen Wiinsche im Phantasieleben gewihren 1dfSt. Er findet
aber den Riickweg aus dieser Phantasiewelt zur Realitit, indem er dank

Ruhs (2010) und Hefldorfer (2013) sowie die Beitrdge in Blimle/von der
Heiden (2005).

166

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

besonderer Begabungen seine Phantasien zu einer neuen Art von Wirk-
lichkeiten gestaltet, die von den Menschen als wertvolle Abbilder der
Realitdt zur Geltung zugelassen werden.« (Freud 1911: 22)

Im Kiunstler, so Freud, verbindet sich also die antisoziale Tendenz zur
Flucht in die Phantasie mit der genuin kunstlerischen Fahigkeit, gerade
mit Hilfe dieser Phantasien den »Riickweg« in die Realitit zu finden. Im
Kunstwerk kommen beide Seiten zusammen: der Kiinstler einerseits, das
Publikum und die Gesellschaft andererseits.

Die wichtigste psychoanalytische Weiterentwicklung dieser Idee der
Kunst als einer Vermittlung zwischen Individuum und Gesellschaft geht
auf Ernst Kris zurtick, einen Zeitgenossen und Schiiler Freuds. Kris er-
weitert Freuds Andeutungen zur Kunst als »Rickweg« in die Gesell-
schaft zu einer Wirkungstheorie der Kunst, in der es um die Rezepti-
onsseite der Bilder und ihre Effekte auf die Rezipienten geht.>+ Dennoch
setzt auch Kris’ Wirkungstheorie zuerst mit dem individuellen Schop-
fungsprozess der Phantasie ein — sozusagen mit dem >Fluchtweg« des
Kiinstlers. Wie schon Freud in seiner Genealogie der Phantasie (vgl.
3.1.1), beginnt Kris seinen Gedankengang mit einem Kind, das hier je-
doch bereits ein »kleiner Junge« ist, der seine Erfahrungen mittels Spra-
che an andere Menschen weitergibt. In Kris’ Beispiel besteht die Erfah-
rung in einem traumatischen Schreckerlebnis:

»Ein riesiger Wolfshund lduft kldffend auf einen kleinen Jungen zu,
der drauflen spielt. Das Kind erschrickt tiber die Grofle und das Gebell
des Tieres und rennt, um Hilfe schreiend, davon. Spater dann kann es
diese Szene auf vielerlei Art verarbeiten. Beim Spiel mit seinem Spielzeug
werden die Rollen vertauscht; der Junge besiegt den bedrohlichen Feind
und zihmt das Tier [...]. Vielleicht beschiftigt die Szene abends die
Gedanken des Knaben vorm Einschlafen. [...] Gefahren, die er friiher
erlebt hat, und Gedanken, die allen kleinen Jungen gemeinsam sind,
konnen mit der letzten Begegnung verschmelzen. Wenn diese Gedanken
am Tage wiederkehren, macht der Junge in seinen Tagtraumen die
lustvolle Erfahrung, eine Gefahr zu beherrschen. Sie erklart, warum
Spiel und Tagtraum so oft wiederholt werden.« (Kris 1952: 30)

34 Vgl. Kris’ Studie Die dsthetische Illusion (1952, v. a. 30-50). Verwandte
Gedankenginge finden sich aber auch schon in dem Buch Gemeinsame
Tagtrdume von Hanns Sachs (1924), einem weiteren Psychoanalytiker
aus Freuds Umfeld, bei Charles Baudouin (1929) sowie bei Theodor
Reik (1929), der die Kunst aufgrund ihres sozialen Charakters mit der
»Witzarbeit« vergleicht (hierzu wiederum: Freud r9o5a). Siche am Beispiel
des Films zudem die psychologische Studie von Martha Wolfenstein und
Nathan Leites (1950), auf die ich noch zuriickkommen werde.

167

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Wie beim Fort-Da-Spiel beginnt der kleine Junge, sein verunsicherndes
Erlebnis zu verarbeiten, indem er es »in seinen Tagtraumen« wiederholt
und »durch phantasiereiche Ausmalung« (ebd.: 32) seinen psychischen
Bedurfnissen gemafs abwandelt. Insofern erscheint es nur allzu passend,
wenn Kris seinen kleinen Jungen gerade vor einem » Wolfshund« erschre-
cken lasst, gleicht sein Verhalten doch jenem des Wolfsmannes, der sich
seinerseits als Verwandter von Freuds kleinem Enkel aus Jenseits des
Lustprinzips entpuppt hatte. Alle spielen sie das Fort-Da-Spiel der Phan-
tasie, indem sie einen traumatischen Wirklichkeitseindruck dadurch ver-
arbeiten, dass sie ihn spielerisch wiederholen und in eigene Regie nehmen,
um sich zu >Herren der Situation< zu machen, wie Freud es genannt hatte.

Kris geht allerdings einen entscheidenden Schritt weiter als Freud in
dessen Analyse des Fort-Da-Spiels, wenn er seinen kleinen Jungen das
Erlebte nicht nur einsam nachspielen, sondern auch mit anderen Kin-
dern teilen ldsst. Denn die »phantasiereiche Ausmalung«, so erlautert
Kris, hat nicht zuletzt eine »soziale Funktion«:

»Der Knabe kann Ausschau nach Bewunderung halten und von dem
Vorfall erzihlen, um sich der Aufmerksamkeit der anderen zu versichern.
An dieser Stelle gewinnt die phantasiereiche Ausmalung ihre soziale
Funktion. Spiel oder Phantasie konnen mit einem vertrauten Kameraden
geteilt werden oder mit einer Gruppe von Jungen, deren Anfuhrer der
kleine Held sein mag. Das Phantasiespiel wird dann ins Spiel der Gruppe
aufgenommen« (ebd.: 31 f.).

Durch das gemeinsame Spiel wird der Tagtraum des Einzelnen »sozi-
alisiert« (ebd.: 34). Die individuelle Phantasie wird zum gemeinsamen
»Spiel der Gruppe« und damit zur gemeinsamen, zur Gruppenphantasie.

Von diesem gemeinsamen Spiel der Kinder hin zur Kunst ist es zumin-
dest aus theoretischer Sicht nur ein kleiner Schritt. Es handelt sich ledig-
lich um eine andere Form dieser >Sozialisierung¢, wenn der kleine Junge
in spateren Jahren »seinen Tagtraum in Form einer geordneten Erzih-
lung« (ebd.: 32) ausbaut oder ihn in ein anderes Medium tbersetzt, um
ihn einem noch einmal erweiterten Kreis von >Mitspielern< zu prasen-
tieren. So betont Kris die gesellige, vergemeinschaftende und kommu-
nikative Funktion der Kunst: Das Kunstwerk hat die » Funktion [...] ei-
ner besonderen Art der Verstindigung des einen mit den vielen« (ebd.:
30). Wie die Aufforderung zum Spiel in der Gruppe ist auch das Kunst-
werk eine »Einladung« (ebd.: 40) — ein Angebot zur Einstimmung, zum
Einschwingen, zum Hineintriumen in das Erleben des Kunstlers.3s Die
Kunstwerke, so hat es bereits Hanns Sachs hochst treffend formuliert, er-
zeugen »gemeinsame Tagtraume« (Sachs 1924: 7). Sie sind, mit anderen

35 Kiris’ Beschreibung der Kunst als >Einladung« wurde von Adrian Stokes in
The Invitation in Art (1965) aufgegriffen und weitergefiihrt; vgl. in diesem

168

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

Worten, die Kollektivierung der Triume — eine moderne Fortsetzung des
dream sharing mit anderen Mitteln.>¢

Was aber sorgt dafiir, dass bestimmte Traume zu kollektiven Trau-
men werden, andere hingegen so gut wie kein Publikum finden? Warum
nehmen wir die Einladung zum gemeinsamen Kunstgenuss im einen Fall
an und schlagen sie im anderen Fall aus? Mit dem formalen Modell der
Imaginationskollektivierung (vgl. 2.2.3) ldsst sich diese Frage nicht be-
antworten, die Psychoanalyse hingegen bietet eine Antwort darauf. Was
das gemeinsame Spiel der Kinder attraktiv macht, erldutert Kris, ist ein
gewisses MafS an psychischer Ubereinstimmung zwischen der im Spiel re-
prasentierten Phantasie einerseits und den Phantasien der Mitspielenden
andererseits. Die Gruppenmitglieder miissen in der Phantasie des kleinen
Jungen ihre eigenen Phantasien »wiederfinden« konnen:

»Er findet Gefolgsleute, weil die Emotionen, die sich in seinem Plan
fiir das Spiel wiederfinden, ihren eigenen Gefiihlen verwandt sind. Die
Losungen, die er erfindet, treffen sich mit ihren latenten Winschen.«
(Kris 1952: 325 vgl. Freud 1911: 23)

Sachs wiederum bringt den Begriff der »Resonanz« (Sachs 1924: 26) ins
Spiel, um dieses >Wiederfinden< zu beschreiben. Das Unbewusste des Re-
zipienten wird durch die Inhalte, die der Kiinstler — bewusst oder unbe-
wusst — im Kunstwerk abgelegt hat, aktiviert und in » Schwingung« (ebd.)
versetzt.’” Der kiinstlerische Traum regt auch den Betrachter zum Trau-
men an, sobald er seine eigenen Erfahrungen, Wiinsche und Angste in das
Bild >hineinsieht«. Dann vermischen sich der objektive Trauminhalt des
Bildes mit den unbewussten Phantasien des Betrachters und lassen einen
neuen, gewissermaflen einen Mischtraum zwischen beiden, entstehen. Der

Zusammenhang auch die Bemerkungen zur Kunst als »active contract with
the audience« bei Gilbert Rose (1980: 196).

36 Der Begriff dream sharing stammt aus der Ethnologie und bezeichnet dort
das Teilen von Traumen, also ihr 6ffentliches Erzahlen, in aufSereuropa-
ischen Gesellschaften (vgl. Herdt 1987; Tedlock 1987, 1991 und Kracke
1991, 1992; allgemein zur Ethnologie des Traums vgl. von Grunebaum/
Caillois 1966 und Lohmann 2007). Das >dream sharing« gilt zumeist als
Merkmal besonders traumaffiner Gesellschaften bzw. »dream cultures¢; eine
Ethnologie unserer eigenen Traumkultur musste erst noch geschrieben wer-
den (vgl. ansatzweise jedoch Lenk 1983).

37 Zum Resonanzbegriff als Teil einer >horizontalen< Metaphorik des Unbewus-
sten vgl. auch Buchholz/Godde (2013); aus soziologischer Sicht die Theorie
der Resonanz als » Weltbeziehung« von Hartmut Rosa (20165 zur Kunst ebd.:
472-500, zum allgemeinen theoretischen Modell ebd.: 281298, mit Bezug auf
Psychoanalyse auch ebd.: 286); zur »affektiven Resonanz« als Grundform sozi-
aler Interaktion aufSerdem Miihlhoff (2018: 153- 252, 459-465).

169

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Psychoanalytiker Serge Lebovici hat am Beispiel des Films eine schone For-
mulierung fiir diese Wechselwirkung der Triume gefunden:
»Der Film ist ein Traum, und er liefert Material zum Traumen. Er ist,
alles in allem, ein Traum, der uns traumen macht.« (Lebovici 1949: 168)

Die Formulierung erscheint auch insofern geglickt, als sie die tiefere Ur-
sache dieser Wechselwirkung, namlich die Nahe von Bild und Phantasie,
mit demselben Wort ausdriickt. Unser Unbewusstes lisst sich darum so
leicht durch dufSere Bilder in Resonanz versetzen, weil beide im selben
Medium operieren. So betont Cesare Musatti, wiederum am Beispiel des
Films, aber keineswegs nur fiir diesen giiltig:

»Das filmische Bild spricht mit besonderer Unmittelbarkeit zu unserem
Unbewussten und das Unbewusste verfugt tiber eine besondere Resonanz
auf filmische Bilder, und zwar aufgrund der Ahnlichkeit, die solche
Bilder [...] mit unbewussten Fantasien aufweisen.« (Musatti 1950: 143)

Auf diese Weise findet die Psychoanalyse also eine ganz eigene Erkla-
rung fiir die Lust am Bild. Sie ist » Aufhebungslust«, wie Freud (19o5a:
130) sie im Zusammenhang mit der Lustwirkung des Witzes auch
nennt: Die verdrangten Anteile der Psyche durfen in Gestalt des Bildes
doch noch zum Ausdruck kommen, die Verdrangung wird ein Stick
weit aufgehoben, die Auseinandersetzung mit dem eigenen Unbewuss-
ten zumindest teilweise erlaubt. Das Bild erfiillt den Wunsch nach Wie-
derkehr des Verdringten, indem es die verdrangten Inhalte an sich selbst
zur Anschauung bringt. Darum ist der Kunstgenuss umso intensiver,
je praziser und tiefer das Bild mit der Psyche des Betrachters tiberein-
stimmt und je mehr Aufhebungslust es aufgrund dieser Ubereinstim-
mung in ihm auslost.

Schon Freud hatte diesen Gedanken einer Resonanztheorie der Kunst
an einer Stelle angedeutet und dabei vor allem die unbewusste Dimensi-
on des Resonanzgeschehens betont. Denn zumindest der Rezipient muss
gar nicht unbedingt wissen, warum und wovon er genau ergriffen wird:

»Was uns so machtig packt, kann nach meiner Auffassung doch nur
die Absicht des Kiinstlers sein, insofern es ihm gelungen ist, sie in dem
Werke auszudriicken und von uns erfassen zu lassen. Ich weifs, daf§ es
sich um kein blof$ verstindnismifSiges Erfassen handeln kann; es soll
die Affektlage, die psychische Konstellation, welche beim Kiinstler die
Triebkraft zur Schopfung abgab, bei uns wieder hervorgerufen werden. «
(Freud 1914: 198)

Aber auch der Kiinstler selbst braucht nicht immer zu wissen, was er im
Kunstprozess eigentlich tut, wenn er seine eigene »psychische Konstella-

tion« und seine » Affektlage« in sein Werk hineinlegt. Keineswegs muss

170

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

er zwangsldufig mit » Absicht« vorgehen, wie Freud es suggeriert. So kal-
kuliert die Bildwirkungen im Bereich der Kunst und insbesondere in der
Unterhaltungsindustrie oftmals sein mogen, so wenig sind sie auf dieses
Kalkil angewiesen. Auch den Kinstlern kann ritselhaft bleiben, wovon
die Wirkung ihrer Schopfungen ausgeht. Das legt Freud in seiner Studie
zu Gradiva (vgl. 1907: 82) sogar eigens nahe.

Umso notwendiger erscheint zumindest auf den ersten Blick hinge-
gen, dass die durch das Kunstwerk in Resonanz versetzten Bediirfnisse
und Phantasien im Rezipienten schon vor dem Kunsterlebnis vorhanden
sein miussen und durch das Werk lediglich >geweckt« werden. Der Kiinst-
ler, betont Sachs,

»kann die Affekte, die er in Anspruch nimmt, durch sein Werk nicht erst
in die Brust der Horer einpflanzen, er kann nur schon vorhandene erre-
gen und in Schwingung bringen« (Sachs 1924: 26).

Zum selben Schluss gelangen Martha Wolfenstein und Nathan Leites
in ihrer traumtheoretisch inspirierten Studie zur Psychologie des Kinos:

»Where these productions gain the sympathetic response of a wide au-
dience, it is likely that their producers have tapped within themselves
the reservoir of common day-dreams.« (Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Dass eine vorgingige Ubereinstimmung der beiden Seiten zumindest »li-
kely« ist, wenn ein Kunstwerk besonderen Erfolg zeitigt, ist dabei si-
cherlich keine falsche Einschitzung. Dennoch darf man sich das Re-
sonanzgeschehen der Kunst nicht als vollkommene Deckungsgleichheit
vorstellen.’® Keineswegs miissen die vom Kunstler im Bild abgelegten
Inhalte und die im Betrachter erweckten Phantasien vollstindig tiber-
einstimmen. Sofern jedes Kunstwerk nicht nur ein Ausdruck des Kiinst-
lers ist, sondern auch ein Eindruck des Rezipienten, kann es wenigstens
potentiell sehr wohl auf den Vorstellungshaushalt des Rezipienten ein-
wirken und ihn zur Produktion neuer Phantasien anregen. Wenn Phan-
tasien immer auch Verarbeitungen von Wirklichkeit sind, gehoren die

38 Vgl. hierzu den Hinweis bei Hartmut Rosa, dass Resonanz ein Element des
Nichtidentischen enthalten muss, um als bedeutungsvolles Geschehen erlebt
zu werden: »Resonanz setzt die Existenz von Nichtanverwandeltem, Frem-
dem und sogar Stummem voraus; erst auf ihrer Basis kann ein Anderes hor-
bar werden und antworten, ohne dass die Antwort blofles Echo oder Repe-
tition des Eigenen ist. [...] In der Begegnung mit diesem Fremden setzt dann
ein dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein,
der die Resonanzerfahrung konstituiert.« (Ebd.: 3175 zum Moment der Un-
verfiigbarkeit siehe auch Rosa 2018) Ich komme auf diesen >dialogischen«
Aspekt im Fazit noch einmal zuriick.

171

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Kunstwerke — als sinnlich wahrnehmbare Dinge — ebenfalls zu dieser
Wirklichkeit.

Ein zweiter Grund dafir, warum das Resonanzgeschehen keine vollige
Deckungsgleichheit voraussetzt, ist die »Ubertragung« bzw. die >Projekti-
ong, also die verzerrte Lektiire auf Seiten des Betrachters. Was damit ge-
meint ist, ldsst sich an der psychoanalytischen Therapiepraxis erldutern,
deren Erfahrungsschatz der Ubertragungsbegriff entstammt.?* Ubertra-
gung heifst, dass der Patient bzw. Analysand mitunter etwas ganz anderes
im Analytiker >sehen< kann, als dieser von sich aus darstellt. Der Analy-
sand ubertrigt seine unbewussten Konflikte auf den Analytiker, er >pro-
jiziert< sie in diesen hinein, ohne zu bemerken, dass die Projektion von
ihm selbst ausgeht. Solche Ubertragungs- und Projektionsmechanismen
sind nicht auf die analytische Situation als solche beschriankt, sondern
spielen auch in anderen zwischenmenschlichen Beziehungen eine wichti-
ge Rolle. Sogar der Analytiker selbst ist gegen sie nicht vollkommen im-
mun, wenn er seine eigenen Konflikte in Form der »Gegentibertragung:
auf seinen Analysanden tubertragt.

Was der Ubertragungsbegriff betont, sind die Inkongruenzen zwi-
schen der objektiven Wirklichkeit des wahrgenommenen Objekts und
den subjektiven Reaktionen auf diese Wirklichkeit. Das Objekt mit
seinen Eigenschaften gleicht mehr einem >Trigger< (vgl. S. 76, Anm.
82), also einem Auslosereiz, auf den das Subjekt zwar nicht vollkom-
men ohne Anlass, aber doch auf inaddquate, objektiv unangemesse-
ne, tibertriebene Weise reagiert. Ganz dhnlich verhilt es sich mit der
Bildwahrnehmung. Auch hier funktioniert das Bild als Auslosereiz, der
eine Phantasie im Betrachter freisetzt, die ihrerseits mit dem Bild gar
nicht identisch sein muss. Womoglich sind es gerade solche Inkongru-
enzen und Verzerrungen zwischen Sender, Botschaft und Empfinger, auf
denen die Massenwirkung der Bilder beruht. Der Interpretationsspiel-
raum, den das Bild mit seinen >Unbestimmtheitsstellen< (vgl. 1.3.1) of-
fen lasst, erleichtert es unterschiedlichen Rezipienten, ihre jeweils eige-
nen Phantasien, Wiinsche und Angste in das Bild hineinzuprojizieren.
Nur so ldsst sich erkliren, warum dasselbe Bild auf manche Betrach-
ter oder Betrachtergruppen ungleich stiarker wirken kann als auf an-
dere. Ein jeder sieht im Bild den Spiegel seiner eigenen Psyche; objekti-
ves Bild und subjektive Bilderfahrung konnen auseinanderklaffen, und
dieses Auseinanderklaffen ist vermutlich eher der Regelfall als eine sel-
tene Ausnahme.

Ebenso wenig wie in einer volligen Deckungsgleichheit aber durfte
die Bildwirkung umgekehrt in einem vollig beliebigen Verhiltnis von

39 Zum psychoanalytischen Begriff der »Ubertragung« vgl. den Uberblick bei
Laplanche/Pontalis (1967: 550-559) sowie Racker (1958) und Fetscher
(1997); dazu auch Freud (1912).

172

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

objektivem Bildinhalt und subjektiver Lektiire zu suchen sein. Schon die
Ubertragung in der psychoanalytischen Situation beruht nicht auf der
absoluten Willkiir des Analysanden. Der Analytiker stellt zumindest ei-
nige Anhaltspunkte bereit, fiir welche unbewussten Konflikte im Analy-
sanden er sich als Projektionsfliche eignet. Analog dazu benotigt auch
der Bildgenuss bestimmte Anhaltspunkte auf der Bildoberflache, an de-
nen das Unbewusste des Betrachters >einhaken< kann; fehlt diese objek-
tive Basis, bleibt die Resonanzwirkung aus. Wie jeder Resonanzkorper
besitzt das Kunstwerk eine gewisse Eigenfrequenz, auf der es besonders
leicht zum Schwingen gebracht werden kann. Resonanz, darin besteht
die Pointe des Resonanzmodells, ist grundsatzlich ein wechselseitiges Ge-
schehen; einseitig funktioniert sie nicht.+

Ein weiteres Mal liegt die starkste Bildwirkung also in der Mitte zwi-
schen zwei Extremen (vgl. 1.3.1). Sich von einem Bild in Resonanz ver-
setzen zu lassen heifst, sich auf das Zusammenspiel von Bildobjekt und
Subjekt einzulassen. Wer sich von einem Bild ergreifen ldsst, wird glei-
chermafsen von der sinnlichen Bestimmtheit des Bildes wie auch von sei-
ner semiotischen Unbestimmtheit ergriffen. Einerseits >tippt< das Bild mit
seinen unmittelbar anschaulichen Inhalten, aber auch mit seiner forma-
len Nihe zur Bildsprache des Traums, die unbewussten Phantasien des
Subjekts besonders effizient an; andererseits gesteht es ihm zugleich ein
betrachtliches MafS an Freiheit zu, die es erlaubt, das Bildgeschehen auf
eigene Faust imaginativ fortzuspinnen. In Freuds Metapher vom Traum
als Schauplatz gesprochen darf die Bithne des Kunstwerks also weder zu
unbestimmt und leer, noch zu bestimmt und vollgestellt sein. Das Publi-
kum muss seine jeweils eigene, personliche Szene auffithren konnen, soll
es vom Werk ergriffen werden; aber es muss auch geniigend anregende
Requisiten vorfinden, die es tiberhaupt erst dazu ermutigen, die Biithne
des Kunstwerks mit Leben zu fillen.

3.2.2 Kunstform und Sozialform: Das bildliche Unbewusste

Bereits am nichtlichen Traum zeigte sich die konstitutive Bedeutung der
Form, also der spezifischen Ausfithrung des Traums gemafs den Mecha-
nismen der Traumarbeit. Auch fur den Kunstprozess sind diese Formas-
pekte von elementarer Bedeutung, vielleicht sogar noch starker als dort.

40 Vgl. hierzu auch Rosa (2016: 282), der betont, dass schon bei der
physikalischen Resonanz im Bereich der Akustik, etwa beim Anschlagen einer
Stimmgabel, die ihre Schwingung auf eine zweite, in der Nihe befindliche
Stimmgabel tibertragt, »die beiden Korper eines Resonanzverhiltnisses mit
jeweils >eigener Stimme« sprechen.« »Resonanz entsteht also nur, wenn
durch die Schwingung des einen Korpers die Eigenfrequenz des anderen
angeregt wird. «

173

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Im nachtlichen Traum ist die Zensurschwelle abgesenkt, der Traum hat
es also leichter, die verdrangten Inhalte zum Ausdruck zu bringen, ohne
auf Widerstand zu stofSen. Bei der Kunst, die ja nicht im wortlichen Sin-
ne getraumt, sondern im Wachzustand genossen wird, liegt die Zensur-
schwelle dagegen hoher. Darum kommt es dort noch mehr als im Traum
auf die erfolgreiche Entstellung der verdringten Inhalte an. Auch das,
und zunichst vor allem das, impliziert der in Analogie zur Traumarbeit
gebildete Begriff der »Kunstarbeit« (Kris 1952: 22, Bush 1967: 163).
Die Kunstarbeit ist die Fortsetzung der Traumarbeit unter verscharften
Bedingungen:

»Die formale Maskierung muf$ bei einem Kunstwerk sehr viel sorgfal-
tiger geschehen als im Traum, der dhnliche unbewufSte Befriedigungen
bietet, weil sie dem forschenden Blick des wachen Ichs ausgesetzt ist.«
(Bush 1967: 160)

Wie die Traumarbeit ist also auch die Kunstarbeit zuallererst fiir die rich-
tige »Dosierung« des Unbewussten verantwortlich. Nur muss die Dosis des
Unbewussten im Kunstwerk geringer sein als im Traum. Das Unbewuss-
te darf nur in »Spuren« und »winzigen Details« anzutreffen sein, wie Sa-
rah Kofman (1970: 30) in ihrer Studie zur Freudschen Asthetik iiber die
»ritselhafte Wirkung« (ebd.) des Kunstwerks auf den Betrachter schreibt.

Bei diesen Spuren muss es bleiben, wenn das Kunstwerk funktionie-
ren soll. Wiissten wir allzu genau, was uns an ihm anspricht, konnte es
passieren, dass wir die bildliche Wiederkehr des Verdrangten abwehren.
Dann wiirden wir die Einladung zur gemeinsamen Erfahrung ablehnen
oder aus dem Traum, in den wir bereits eingestiegen sind, wieder aus-
steigen. Der Betrachter darf sich eigentlich gar nicht recht im Klaren da-
riber sein, was mit ihm geschieht:

» Aber es scheint als Bedingung der Kunstform, daf$ die zum BewufStsein
ringende Regung, so sicher sie kenntlich ist, so wenig mit deutlichem
Namen genannt wird, so daf§ sich der Vorgang im Horer wieder mit
abgewandter Aufmerksamkeit vollzieht und er von Gefiihlen ergriffen
wird, anstatt sich Rechenschaft zu geben. Dadurch wird gewif$ ein Stiick
des Widerstandes erspart« (Freud 1905-1906: 167).

Eben darum ist es eine >ratselhafte«, nimlich unbewusste Wirkung, die das
Kunstwerk auf uns ausiibt. Und darum sind es gerade die am starksten
verritselten, also am stirksten entstellten Kunstwerke, welche die grofs-
ten Faszinationswirkungen ausiiben, wihrend uns allzu plakative, di-
rekte Werke oft eher abstofSen. Der Kiinstler muss die Bilder durch seine
Kunstarbeit tiberhaupt erst »mitgeniefsbar« machen, wie Freud erlautert:

174

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

»Er [der Kiinstler| versteht es [...], seine Tagtraume so zu bearbei-
ten, dafs sie das allzu Personliche, welches Fremde abstofst, verlieren
und fiir die anderen mitgeniefSbar werden. Er weif$ sie auch soweit
zu mildern, daf§ sie ihre Herkunft aus den verponten Quellen nicht
leicht verraten. [...] Kann er das alles leisten, so ermoglicht er es den
Anderen, aus den eigenen unzuginglich gewordenen Lustquellen ih-
res UnbewufSten wiederum Trost und Linderung zu schopfen« (Freud
1916—-1917: 366).

Erst wenn die »Herkunft aus den verponten Quellen« des Unbewussten
erfolgreich verschleiert ist, werden die Kunstwerke mitgeniefSbar. Die
unbewussten Inhalte miissen verhiillt werden, wie der nichtliche Traum
seine Inhalte verhillt. Allenfalls als visueller Subtext, das heifst in zei-
chenhafter Andeutung, darf das Unbewusste im Bild anwesend sein, um
nicht als solches bemerkt zu werden. Das Verdrangte, konnte man auch
sagen, muss im Unbewussten des Kunstwerks selbst verbleiben — sozu-
sagen ins bildliche Unbewusste verdrangt werden, falls dieser Ausdruck
gestattet ist.4’

Zu den Mitteln dieser >bildlichen Verdringung« zihlen zuallererst die
von der Traumarbeit her bekannten Entstellungsmechanismen, die ja
schon beim Traum selbst am Beispiel der Malerei veranschaulicht wur-
den - also Verdichtungen, Verschiebungen und symbolische Darstel-
lungen (vgl. 3.1.2). Zusitzlich zu diesen Mechanismen erwahnt Freud
aber auch die »Einhaltung von Schonheitsregeln« (Freud 1913: 417),
die der Traum als solcher nicht kennt.#* Die Schonheit bestimmter Bild-
objekte, aber auch des Kunstwerks insgesamt im Sinne seiner formalen

41 Streng genommen ist die Formulierung nattirlich inkorrekt, da Bilder keine
psychischen Systeme sind. Es ist das Unbewusste des Rezipienten, in wel-
chem die anstofSigen Inhalte verbleiben miissen. Andererseits verweist die
Formulierung in priagnanter Weise auf die Tatsache, dass das Bild seine In-
halte vor dem Bewusstsein des Rezipienten verbergen muss, um die psychi-
sche Zensur zu passieren. Vgl. zum Begriff des »bildliche[n] Unbewusste[n]«
auch Veressov (2010), dort jedoch primar in Bezug auf innere, nicht auf du-
Sere Bilder, sowie leider ohne prizise Definition oder Erlduterung des Ter-
minus, der einzig im Titel des Textes tiberhaupt auftaucht; weiterfithrend
hingegen die Ausfiihrungen zum »Verdringten im Bild« von Philipp Soldt
(2006). Zum »visuelle[n] Unbewusste[n]« im Kino, dort im Anschluss an
Walter Benjamins beriihmte, wenngleich psychoanalytisch nur bedingt wei-
terfihrende Formulierung vom »Optisch-Unbewuf$ten« (Benjamin 1936:
36), sieche auflerdem Peters (2009); zum »asthetische[n] UnbewufSte[n]«
im Sinne einer Metareflexion der Freudschen Kunsttheorie auch Ranciére
(20071).

42 Zur Psychoanalyse des Kunstschonen vgl. auch Reiche (2011), der sich
um eine Verteidigung des Begriffs der dsthetischen Schonheit gegen das
in den letzten Jahrzehnten aufgekommene »Tabu der Schonheit« im

175

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Ausfithrung und Komposition, verschiebt den Aufmerksamkeitsfokus
des Betrachters und lenkt ihn zumindest ein Stiick weit von den ansto-
Bigen Inhalten ab.

Das Ergebnis dieser Verschiebung der bildlichen Resonanztriger ins
bildliche Unbewusste des visuellen Subtextes scheint auf den ersten Blick
eine Paradoxie zu sein. Einerseits wird der unbewusste Gehalt aus dem
manifesten Trauminhalt verbannt und in den Hintergrund der Aufmerk-
samkeit geriickt, andererseits aber muss der Gehalt weiterhin auf der
sichtbaren Bildoberflache erhalten bleiben. Wire er ganz zum Verschwin-
den gebracht, wire das Kunstwerk wiederum seiner Wirkung beraubt.
So ist das Unbewusste im Bild zugleich anwesend und abwesend; es
wird gewissermaflen vor den Augen des Betrachters an diesem vorbei
geschmuggelt — in etwa so wie der »entwendete Brief« aus Edgar Allan
Poes gleichnamiger Erzahlung (1844), der die gesamte Zeit tiber sicht-
bar vor Augen liegt, ohne als solcher bemerkt zu werden. Der Betrach-
ter sieht, und bleibt doch blind.

Die Paradoxie 16st sich auf, sobald man die beiden Bewegungen der
Kunst, Zeigen und Verhiillen, als zwei Seiten desselben Prozesses ver-
steht. Zwischen dem Zeigen und dem Verhiillen besteht ein innerer Zu-
sammenhang: Das Unbewusste muss sich ausdriicken und zeigen, wenn
das Kunstwerk wirken, zugleich aber muss es >gezihmt< werden, wenn
es mitgeniefSbar sein soll. Auch in dieser Hinsicht lebt der Kunstgenuss
also in der Mitte zwischen zwei Polen — einer ungeziigelten >Stoffkunst«
einerseits und einer allzu zahmen >Formkunst« andererseits (vgl. Sachs
1924: 33-35). Das Kunstwerk ist ein psychischer >Kompromiss<, wie
Freud (1915a: 145) solche Vermittlungen nennt, also das Resultat einer
Aushandlung zwischen verdriangender Form und verdringtem Inhalt.
Was uns den Kunstgenuss im Sinne des Resonanzgeschehens verschafft,
ist das fur das jeweilige Kunstwerk — und den jeweiligen Betrachter — je
spezifische Gelingen dieser Vermittlung, wie Simon O. Lesser am Beispiel
der Literatur andeutet:

»Unser tiefster Wunsch zielt offenbar nach einem Gefiihl der Spannung
zwischen den in der Dichtung ausgedriickten Tendenzen und den Kraf-
ten, die sie in ihren Grenzen zu halten suchen.« (Lesser 1957: 2971)

Damit lasst sich gleichwohl nur ein Teil der Kunst bzw. der Bilder erkla-
ren. Gegenuiber den desorientierenden Kriften und der archaischen Wucht
mancher Kunstwerke, erst recht den himmernden Schlagbolzen des Hor-
rorkinos, versagt Freuds allzu klassischer, auf traditionelle Kunstwerte
wie Harmonie und innere Balance zugeschnittener Erklirungsansatz.

kunsttheoretischen Diskurs bemiiht: »Das Wort schon«, so Reiche, »ist die
natiirliche Hauptmetapher der Kunst, des Kunstdiskurses und der Kunst-
theorie« (ebd.: 43).

176

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

Ihnen gegeniiber kommt stattdessen etwas anderes ins Spiel: die Sozi-
alform der Kunst. Denn auch die Sozialitdt der Kunst, ihr Status als ge-
meinsamer Traum und ihre Einbettung in eine Rezeptionsgemeinschaft,
gehort zu den Formmerkmalen der Kunst bzw. zur »Kunstform«, wie
Freud (1905-1906: 167) sie nennt. Und auch sie bleibt dem Kunstge-
nuss nicht aufSerlich, sondern ist direkt an ihm beteiligt. Das Verhiltnis
des Einzelnen zu seinen Tagtraumen dndert sich von Grund auf, sobald
er weifS, dass er seinen Traum nicht isoliert traumt, sondern gemeinsam
mit anderen — sei es in Form einer »simultanen Kollektivrezeption« (Ben-
jamin 1936: 33) wie im Kino, im Theater und (abgeschwicht) im Mu-
seum, oder in Form jener virtuellen Sehgemeinschaften, deren Kollekti-
vitdt >iiber Bande« hergestellt wird wie beim Fernsehkonsum oder der
Bettlektiire (vgl. 2.2.3). Stets lebt der Kunstgenuss von der Gewissheit,
dass andere das Kunstwerk ebenso geniefSen wie man selbst. Die Sozi-
alform der Kunst hat eine entlastende Wirkung auf die psychische Ab-
wehr des Publikums. So stellen Martha Wolfenstein und Nathan Leites
in ihrer psychologischen Studie Movies (19 50) fiir die geteilten Tagtrdu-
me des Kinos fest:

»The story or drama which thus becomes the shared day-dream of
thousands and millions has the further advantage over the private day-
dream that we know that others share it, and we feel that it is about
others rather than about ourselves. In this way, the embarrassments
and anxieties which often haunt private day-dreams are removed.«
(Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Aber nicht erst das Publikum, bereits der Kiinstler erlebt die Zustim-
mung des Publikums als entlastendes Moment seiner Kunstproduktion.
Die Anerkennung des Publikums lockert seinen >Verdrangungsdrucks,
wirkt angstmindernd und stabilisiert das Kunstler-Ich. Die Kollektivie-
rung der Trdume nimmt ihnen den anstofSigen Charakter. So schreibt
Sachs:

»Durch die Resonanz, die sein Werk in der Brust der Horer findet,
durch die Illusion, in die es sie zu versetzen vermag, durch die Affekte,
die es bei ihnen auslost, zwingt er sie zu dem Eingestindnis: »>Ja, dei-
ne verdrangten Wiinsche, deine verbotenen Triebe sind auch die unsri-
gen, auch wir sind alle mit deiner Schuld beladen.< Dieses unwillkiirlich
und unbewufSt gegebene Eingestindnis der Mitschuld wirkt befreiend
und entlastend, es gestattet die Herabsetzung der Verdrangungsschran-
ken und eine groffere Anndherung an das UnbewufSte« (Sachs 1924:
26 f.).

177

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Auch darin mag ein Grund fiir die von Freud zwar beschriebene, aber nie
erklarte Fihigkeit des Kunstlers liegen, seinen unbewussten Phantasien
freieren Lauf zu lassen als die Mehrzahl seiner Mitmenschen. Die hohe-
re Durchlissigkeit der Kiinstlerpsyche fiir Verdrangtes mag vielerlei Ur-
sachen haben, aber die Sozialform der Kunst diirfte zumindest eine von
ihnen sein: Die Gesellschaft ermutigt den Kiinstler geradewegs dazu, sei-
ne unbewussten Phantasien zu teilen, solange sie sich mit ihren eigenen
Phantasien iiberschneiden. Kiinstler sein heifSt, fiir die Wiederkehr des
Verdringten sogar noch offentlich belohnt zu werden oder auf diese Be-
lohnung wenigstens hoffen zu diirfen. So wird das Kunstwerk zur gegen-
seitigen Versicherung aller am Kunstprozess Beteiligten. Es verspricht,
dass die Inhalte der Kunst legitime Objekte der Beschiftigung sind, zu-
mindest soweit diese Beschiftigung im Kollektiv oder in einer durch das
Kollektiv geduldeten Form stattfindet. Durch die »sozial gebilligten Ge-
legenheiten« (Kris 1952: 48) der Kunst wird in Normalitit verwandel,
was beim Einzelnen als pathologische Abweichung gelten konnte.

Die jungere psychoanalytische Theorie besitzt einen Namen fiir solche
»sozial gebilligten Gelegenheiten« zur kollektiven Wiederkehr des Ver-
drangten. Stavros Mentzos hat den Begriff des »psychosozialen Arrange-
ments« (Mentzos 1982: 256265, vgl. 1976/1988: 141-160) fir sie ge-
prigt.# Aus der Paarpsychologie ist der entsprechende Mechanismus als
»Kollusion« (von lat. col-ludere, »zusammenspielen«) bekannt, wo er ein
»uneingestandenes, oft unbewuftes Zusammenspiel« (Willi 1975: 286)
zwischen zwei oder mehreren Personen bezeichnet, die sich durch eine
bestimmte Rollenverteilung gegenseitig stabilisieren.+ In Kollusionsbe-
ziehungen kann jeder Partner sein eigenes Unbewusstes am jeweils ande-
ren ausagieren, solange die Beziehung fiir beide Seiten funktional bleibt.

Psychosoziale Arrangements sind soziale Wechselbeziehungen, die es
den Individuen erlauben, ihren unbewussten Handlungsmotivationen
ein intersubjektiv geteiltes und dadurch als normal empfundenes Ven-
til zu verschaffen. Sie erlauben die Wiederkehr des Verdriangten ohne
Aufhebung der Verdriangung. In klassischer Terminologie sind solche
Mechanismen als neurotische Symptome zu interpretieren, im Unter-
schied zu gewohnlichen Symptomen aber besitzen sie kollektiven Cha-
rakter: Die »neurotische Abwehr ist sozusagen in der Realitdt veran-
kert, sie ist interaktionell organisiert« (Mentzos 1976/1988: 9). Nicht

43 Analog dazu spricht Mentzos auch von »psychosozialer Abwehr« (Mentzos
1982: 256-265, 1976/1988: 79—95); dieser Begriff geht auf den Sozialpsy-
chologen Horst-Eberhard Richter (1970: 45-57) zuriick, auf den Mentzos
(vgl. 1976/1988: 26) sich beruft. Ich bevorzuge den Begriff des >psychosozi-
alen Arrangementss, da er durch den Verweis auf das >Arrangement« die in-
tersubjektive Dimension des Phianomens am besten zum Ausdruck bringt.

44 Zum Kollusionskonzept vgl. erstmals Laing (1961/1969: 114-132). Ein ex-
emplarischer Fall von Kollusion in Zweierbeziehungen ist das bei Mentzos

178

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

nur im Bereich intimer Paarbeziehungen, auch im 6ffentlichen Leben, in
Institutionen und Organisationen, in der Arbeitswelt, ja »in allen sozia-
len Systemen« (ebd.) finden sich derartige Arrangements. Sie sind gene-
rell moglich, wo immer typisierte Rollenangebote zur Verfiigung stehen,
die es den Einzelnen erlauben, ihre personlichen Konflikte im Rahmen
der jeweils zur Verfiigung gestellten sozialen Rolle auszuleben. Schon bei
Freud selbst findet sich eine Andeutung dieses Gedankens, wenn er eine
soziologische Schlussfolgerung aus seinen psychologischen Studien zieht:

»Die Kenntnis der neurotischen Erkrankungen einzelner Menschen
hat fiir das Verstandnis der grofSen sozialen Institutionen gute Dienste
geleistet, denn die Neurosen selbst enthiillten sich als Versuche, die
Probleme der Wunschkompensation individuell zu 16sen, welche durch
die Institutionen sozial gelost werden sollen.« (Freud 1913: 416)

Der entscheidende Vorteil solcher institutionalisierten gegentiber den in-
dividuellen Neurosen liegt gerade in ihrem sozialen Charakter, durch den
das gemeinsam ausagierte Symptom intersubjektiv bestitigt und aner-
kannt wird. Wie im Kunstsystem das Publikum, so vermittelt auch au-
Berhalb der Kunst die soziale Gemeinschaft ein Gefiihl der Sicherheit
und Entlastung, das zur >Freigabe« der unbewussten Anteile ermutigt.
Und wie im Kunstsystem ist es nicht zuletzt der hohe soziale Status der
Institution, der das eigene Verhalten legitimiert und aus der Schusslinie
der reflexiven Aufmerksamkeit nimmt. Indem die Institution dem Ein-
zelnen die Moglichkeit bietet, seinen psychischen »Konflikt [...] nach
»aufSen< zu verlegen und zu externalisieren« (Mentzos 1982: 256), er-
laubt sie ihm also nicht zuletzt auch, ihn als Konflikt zum Verschwin-
den zu bringen. Die >kognitive Dissonanz« (vgl. Festinger 1957), die mit
gewohnlichen Neurosen als unfreiwilligen Abweichungen von der sozi-
alen Norm einhergeht, ist ausgeschaltet: Was alle tun, das kann so un-
normal nicht sein. Die Sehgemeinschaft, die sich um das Kunstwerk he-
rum als Publikum versammelt und dabei gerade die Kollektivitat des
gemeinsamen Sehens als Lustquelle erlebt, ist demnach immer auch eine
Normalisierungsgemeinschaft.+s Die Lust an der Kunst, auch und gera-
de der unschonen, >wilden« Kunst, ist die Lust an der Normalisierung des

(1982: 257) erwihnte »Beispiel eines Mannes [...], der sich in auffilliger
Weise immer psychisch labile oder kranke Frauen als Partnerinnen aussuch-
te, um sich (unbewufSt) durch seine Helferrolle wenigstens zeitweise zu sta-
bilisieren. Die Partnerinnen ihrerseits konnten bei ihm ihre regressiv-infan-
tilen Abhingigkeitstendenzen befriedigen. «

45 Vgl. zu diesem Gedankengang die Ausfiihrungen zum Normalismus bei Jiir-
gen Link (1996); dort auch mit einigen Ausfihrungen zum — tiberraschend
progressiven — Begriff der »Normalitit« bei Freud (ebd.: 281-283).

179

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Unbewussten, also der Entlastungsgenuss, den die Kollektivierung der
Traume fir die Traumenden mit sich bringt.

3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten

3.3.1 Zum Begriff des gesellschaftlichen Unbewussten

Der Blick auf das psychosoziale Arrangement der Bilder versetzt uns auf
die Makroebene der Gesellschaft, die sich im gemeinsamen Bilderkon-
sum zur Sehgemeinschaft zusammenfindet. Die kollektive Faszination
fur Bilder zeigt, dass die einzelnen Gesellschaftsmitglieder tatsachlich
etwas miteinander teilen, wenn sie gemeinsam sehen, gemeinsam phan-
tasieren, gemeinsam traumen. Dass sie von bestimmten Bildern massen-
haft in Resonanz versetzt werden, wihrend andere weithin wirkungslos
bleiben, setzt zumindest eine partielle Gemeinsamkeit ihrer Bediirfnisse
und Interessen voraus. Dieses Gemeinsame besitzt viele Facetten; eine
davon aber ist ganz zweifellos die Dimension des Psychischen, das nicht
als isoliertes, rein individuelles Phinomen aufgefasst werden darf, son-
dern von sich aus bereits eine intersubjektive, kulturelle, gesellschaftli-
che Ebene besitzt.

Der Traum ist das Private, das im Kunstprozess nach aufSen gebracht
wird, hatte es geheifSen. Aber schon der nichtliche Traum, so privat er
ist, wird nicht im luftleeren, vorgesellschaftlichen Raum getraumt. Der
Traumer traumt in seiner Eigenschaft als Mitglied der Gesellschaft; der
Phantasierende phantasiert als Teil der Welt, in der er lebt. Dasselbe ldsst
sich uiber die Verdriangung sagen, die die Inhalte des Traumvorgangs und
der Phantasie mafSgeblich bestimmt. Auch sie vollzieht sich nicht im luft-
leeren Raum, sondern unter dem Druck dessen, was Freud als » Anpas-
sung an die realen Verhiltnisse der AuSenwelt« (r911: 18) beschrieben
hatte, das heifst als Anpassung an die Gesellschaft mit ihren kulturellen
Regeln, Normen und Verboten. Es sind die gesellschaftlich verponten
Wiinsche, die, eben weil sie gesellschaftlich verpont sind, auch individu-
ell verdrangt werden miissen.

Daraus folgt, dass es nicht nur eine individuelle, sondern auch eine
gesellschaftliche Verdrangung gibt; nicht nur ein individuelles, sondern
auch ein gesellschaftliches Unbewusstes. Die folgenden Ausfithrungen
sollen zeigen, wie dieses gesellschaftliche Unbewusste sich denken lasst.
Vor allem sollen sie zeigen, dass es sich dabei nicht etwa um ein Rand-
phianomen der Gesellschaft handelt, sondern im Gegenteil um eine der
Grundlagen ihres Funktionierens. Insofern ist Psychoanalyse, wie der So-
ziologe Oliver Marchart betont, keine »Regionaltheorie des Sozialen«,
sondern vielmehr »eine andere Weise, Gesellschaftstheorie zu betreiben«

180

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

(Marchart 2013: 385; vgl. 2000). Nicht weniger als eine psychoanaly-
tisch fundierte Soziologie wird im Folgenden also umrissen.+¢

Gerade deren Zentralbegriff freilich — das >gesellschaftliche Unbe-
wusste« als systematischer Kreuzungspunkt von Psyche und Gesellschaft
— ist alles andere als unproblematisch. Denn bereits die blofle Formu-
lierung scheint ja die Annahme vorauszusetzen, dass man Gesellschaf-
ten Uberhaupt wie psychische Wesen analysieren konnte. Unter ande-
rem bei Cornelius Castoriadis war uns diese Annahme implizit begegnet
(vgl. 2.2.2). Dagegen mahnt bereits Freud, obgleich er selbst so manchen
Vorstofs in diese Richtung unternimmt, zur Vorsicht bei dem Vorhaben,
»die Begriffe der Einzelpsychologie auf die Psychologie der Massen zu
ubertragen« (Freud 1939: 577). Zwar spricht er — insbesondere im teils
kritischen, teils zustimmenden Anschluss an Gustave Le Bons Psycholo-
gie der Massen (vgl. Le Bon 1895: 9—51) oder auch an Wilhelm Wundts
Volkerpsychologie (vgl. Wundt 1900: 7-18) — von einer » Massenpsyche
[...], in welcher sich die seelischen Vorgiange vollziehen wie im Seelenle-
ben eines Einzelnen« (Freud 1912-1913: 440). Spater mochte er solche
Ubertragungen dann aber doch nur auf den » Gebrauch von Analogien«
(Freud 1939: 577) beschrankt und »im uneigentlichen Sinn« (ebd.) ver-
standen wissen. Denn die »Vorgange, die wir hier im Volkerleben stu-
dieren, sind den uns aus der Psychopathologie bekannten sehr dhnlich,
aber doch nicht die namlichen« (ebd.).

Noch entschiedener als Freud warnt Erich Fromm vor einer allzu
leichtfertigen Ubertragung psychoanalytischer Begriffe auf gesellschaft-
liche Phanomene. In einem fiir die damalige Diskussion einflussreichen
(und vielleicht sogar in Freuds eigene Zuriickhaltung aus dem Jahr
1939 eingeflossenen) Aufsatz »Uber Methode und Aufgabe einer ana-
lytischen Sozialpsychologie« (1932) wendet er sich vehement dagegen,
Gesellschaften als psychische Wesen aufzufassen.+” Es konnen, so betont
Fromm (1932: 34), stets »nur Individuen als solche Subjekt psychischer
Eigenschaften« sein. Wonach eine analytische Sozialpsychologie zu fra-
gen habe, sei darum nicht eine » Massenseele« oder »Gesellschaftsseele««

46 Die fruchtbarsten Ansitze in diese Richtung entstammen den Theoriebildun-
gen der Kritischen Theorie bzw. des >Freudomarxismus« sowie der Ethnologie
bzw. >Ethnopsychoanalyse« und sind mit Psychoanalytikern wie Erich Fromm
(1932, 1962, 1968-1970) und Alfred Lorenzer (1971, 1986), Ethnologen wie
Georges Devereux (1970) und Mario Erdheim (1982) oder mit Soziologen wie
Jean Baudrillard (1976) verbunden; vgl. aus literaturwissenschaftlicher Sicht
aber auch Fredric Jameson (1981) und Elisabeth Lenk (1983). Uberblicksdar-
stellungen zum Verhiltnis von Psychoanalyse und Soziologie finden sich u. a.
bei Dahmer (1973), Reimann (1973), Emmerich (2007) und Schiilein (2016).

47 Fur eine dhnliche Argumentation vgl. Fenichel (1934: 58), in jiingerer Zeit
auch Brumlik (1998: 71), Busch (2001: 414 f.) oder Reiche (2004: 13 f.).

181

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

(ebd.: 33), sondern seien vielmehr die »gemeinsamen seelischen Ziige< der
jeweils individuellen Gesellschaftsmitglieder:

»Sie fragt nach den den Mitgliedern einer Gruppe gemeinsamen seeli-
schen Ziigen, und sie versucht, diese gemeinsamen seelischen Haltungen
aus gemeinsamen Lebensschicksalen zu erklaren.« (Ebd.: 34)

Nicht die Gesellschaften als solche besitzen also psychische Eigenschaf-
ten, sondern lediglich ihre Mitglieder — jedoch in (mehr oder weniger)
dhnlicher Weise. Wenn ein Begriff der >gesellschaftlichen Psyche« tiber-
haupt Sinn macht, dann als sprachliche Vereinfachung fir eine soziale
RegelmifSigkeit, die sich stets nur in den einzelnen Individuen verkor-
pert und nirgendwo sonst.

Auf dhnliche Weise denkt Fromm seine » Theorie des gesellschaftlichen
UnbewufSten« (1968-1970: 81).4 Das »gesellschaftliche Verdrangte«
(ebd.: 80) ist das Resultat einer individuellen Verdrangung, die als sol-
che aber gesellschaftlich verbreitet ist und sich bei allen oder zumindest
vielen Mitgliedern der Gesellschaft in Zhnlicher Weise vollzieht. Fromm
spricht in diesem Zusammenhang von einem gesellschaftlichen »Filter«
(ebd.: 81), der fiir jedes Individuum in einer Gesellschaft »bestimmt,
welche Erfahrungen zu BewufStsein kommen diirfen« (ebd.). Am ehes-
ten wiirden wir solche Filter heute auf der Ebene von gesellschaftlichen
Diskursen im Sinne der Foucault’schen >Diskursanalyse« verorten, ins-
besondere wenn Fromm sie auf ein gesellschaftlich geteiltes »System«
von kognitiven »Kategorien« zuriickfiihrt:

»Jede Gesellschaft bildet durch ihre Lebenspraxis und die Art ihres Be-
zogenseins, Fiithlens und Wahrnehmens ein System von Kategorien, das
die Formen des BewufStseins bestimmt. Dieses System arbeitet sozusagen
wie ein gesellschaftlich bedingter Filter. Eine Empfindung kann nur dann
ins BewufStsein eindringen, wenn sie diesen Filter passiert.« (Fromm
1962: 117; vgl. 1960: 128)

48 Das Buch Die Entdeckung des gesellschaftlichen UnbewufSten mit unver-
offentlichten Manuskripten aus den Jahren 1968-1970 wurde erst nach
Fromms Tod veroffentlicht; ahnliche, zum Teil wortgleiche Gedankenginge
finden sich aber auch schon in seiner Studie zu Marx und Freud (1962) so-
wie in einigen weiteren Texten (vgl. Fromm 1955, 1960).

49 Grundlegend zum Diskursbegriff vgl. Foucault (1969, 1970); daneben die
hegemonietheoretische Weiterentwicklung der Diskurstheorie durch Ernes-
to Laclau und Chantal Moulffe, die auch psychoanalytische Theoriekonzep-
te — insbesondere aus der Traumdeutung — fruchtbar macht (vgl. Laclau/
Mouffe 1985: 127-187).

182

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Wie sich der zugleich individuelle und kollektive Charakter dieser Filter
denken lasst, ohne dabei auf die problematische Idee einer Massenseele
zu rekurrieren, verdeutlicht ein nicht naher spezifiziertes ethnologisches
Beispiel, an welchem Fromm sein Konzept illustriert:

»In jeder Gesellschaft dirfen gewisse Gedanken und Gefuhle nicht
gedacht, gefiihlt und ausgedriickt werden. Es gibt Dinge, die man nicht
nur >nicht tut¢, sondern die man nicht einmal >denkt<. In einem Stamm
von Kriegern beispielsweise, dessen Mitglieder davon leben, Mitglieder
anderer Stimme zu toten und berauben, konnte es einen Einzelnen
geben, der eine innere Abneigung gegen Toéten und Rauben fiihlt. Es
ist jedoch hochst unwahrscheinlich, dafs er sich seines Geftihls bewufSt
wird, da es mit dem Fithlen des ganzen Stammes unvereinbar wire.
Wenn er sich eines solchen Gefiihls bewufSt wiirde, brichte das die
Gefahr mit sich, daf§ er sich vollig isoliert und ausgeschlossen fiihlte.«
(Fromm 1960: 132; vgl. 1962: 1271 f.)

Es ist demnach die individuelle Angst der Einzelnen vor sozialem Aus-
schluss, die sie dazu bewegt, sich an die gesellschaftlichen Filter bzw.
Denkverbote anzupassen und bestimmte Gedanken gar nicht erst ins Be-
wusstsein treten zu lassen. Die Verdrangung vollzieht sich in der Psyche
des Einzelnen, ist darum aber nicht weniger ein gesellschaftlicher bzw.
gesellschaftlich induzierter Vorgang.

Vor allem die >Ethnopsychoanalyse<© hat solche kollektiven Filter
und Denkverbote empirisch untersucht. Moglicherweise direkt beein-
flusst von Fromm, zumindest aber sehr dhnlich gedacht wie dort, be-
schreibt etwa der Ethnologe Georges Devereux das Phinomen der ge-
sellschaftlichen Verdrangung bzw. des >ethnischen UnbewufSten<®, wie
es bei ihm heifst:

»Das ethnische UnbewufSte eines Individuums ist jener Teil seines
gesamten Unbewuften, den es gemeinsam mit der Mehrzahl der
Mitglieder seiner Kultur besitzt.« (Devereux 1970: 11)

Ahnlich wie Fromm entgeht auch Devereux der Falle, dieses gemeinsa-
me Unbewusste im Sinne einer Kollektivpsyche zu denken. Das ethni-
sche Unbewusste, so heift es ausdriicklich, ist das »Unbewuf3te eines In-
dividuums« bzw. ein bestimmter »Teil« des individuellen Unbewussten
—nur eben jener Teil im Individuum, der bei allen Mitgliedern der Grup-
pe gleich oder zumindest dhnlich strukturiert ist, sofern sie bestimmte

so Fiir einen Uberblick iiber diesen Forschungsansatz vgl. Adler (1993) und
Reichmayr (1995/2003) sowie die Textsammlung von Haase (1996).

51 Zur Kritik an diesem Begriff vgl. Erdheim (1982: 220 f.): »Statt vom »eth-
nisch UnbewufSten< zu sprechen, ziehe ich es vor, diese den Individuen

183

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Lebensbedingungen, Erfahrungen und kulturelle Werte miteinander tei-
len. Und wiederum ganz dhnlich wie Fromm scheint Devereux sich die-
ses gemeinsame Unbewusste als eine Art Filter zu denken:

»Jede Kultur gestattet gewissen Phantasien, Trieben und anderen
Manifestationen des Psychischen den Zutritt und das Verweilen auf
bewufltem Niveau und verlangt, dafs andere verdringt werden. Dies
ist der Grund, warum allen Mitgliedern ein und derselben Kultur eine
gewisse Anzahl unbewufSter Konflikte gemeinsam ist.« (Ebd.: 12)

Wias fiir »Manifestationen des Psychischen« aber sind das genau, denen
der »Zutritt« zur Kultur verweigert wird? Wenn Devereux die Inhalte
des gesellschaftlichen Unbewussten in » Phantasien« und » Trieben« aus-
macht, so scheint er dabei vor allem an jene Inhalte des Unbewussten zu
denken, die auch Freud im Sinn hatte, als er die Verdrangung zunachst
auf Winsche sexueller oder aggressiver Art bezogen sah.

Der Ethnologe Mario Erdheim bringt demgegeniiber auch die ande-
re Seite des Unbewussten ins Spiel. In seiner Studie Die gesellschaftliche
Produktion von UnbewufStheit (1982) bezieht er die kollektive Verdran-
gung — ausdrucklich gegen Devereux gerichtet — auf »Wahrnehmungen
der auferen Realitat« (ebd.: 221) bzw. auf »Wahrnehmungen aus der
sozialen Realitit« (ebd.: 210).5> Dabei denkt er insbesondere an Klas-
senerfahrungen (vgl. ebd.: 207 f., 220-228, 416-435), also an die ge-
meinsamen Leidenserfahrungen bestimmter Gesellschaftsgruppen, de-
ren Lebenswiinsche im Widerspruch zur gesellschaftlichen Wirklichkeit
stehen.s3 Die Verdrangung bezieht sich in diesem Fall nicht allein auf die

gemeinsamen unbewufSten Inhalte, [sic!] das >gesellschaftlich UnbewufSte«
zu nennen, und zwar weil sich der Begriff des Gesellschaftlichen besser dif-
ferenzieren lifdt, z.B. in soziale Klassen oder in Herrscher und Beherrsch-
te; das Ethnische hingegen tduscht eine Homogenitit vor, die etwa den Si-
tuationen des Kulturwandels und den dadurch zugespitzten Machtkampfen
nicht gerecht wird.«

52 Vgl. zu diesem Gedanken bereits Fromm (1960: 127), hier noch starker
im Anklang an die marxistische Ideologietheorie (deren Grundidee gleich-
wohl auch Erdheim zugrunde liegt): »Die Wirkung der Gesellschaft be-
steht [...] auch darin, uns daran zu hindern, uns der Wirklichkeit bewufSt
zu werden. «

53 Allgemein zur Idee >kollektiver Erfahrung« vgl. Koselleck (2000), Nowo-
sadtko (2001) sowie den Sammelband von Breyer/Creutz (2010); aus re-
ligionssoziologischer Perspektive auch Effbach (2014, insb. 18-23), der
die historischen Konjunkturen und Wandlungen von Religion als Antwor-
ten auf die »gesellschaftliche Zeiterfahrung erlittener, ungeléster Proble-
me« (ebd.: 20) beschreibt. Fiir eine marxistisch gepragte Analyse proletari-
scher Klassenerfahrung vgl. Negt/Kluge (1972). Zum Begriff von Erfahrung

184

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Lebenswiinsche, die im Zuge ihres Scheiterns an der Realitit zu einer in-
neren Unlustquelle geworden sind und darum verdrangt werden miissen,
sondern auch auf die Leiden machende, dem Wunsch entgegenstehende
Wirklichkeit selbst, die durch die Ausblendung ihres traumatischen Cha-
rakters >ertraglich< gemacht wird.

Die Verdringungsmechanismen sind insofern immer auch »Anpas-
sungsmechanismen« (ebd.: 219), wie Erdheim im Anschluss an den Eth-
nologen Paul Parin (1977) formuliert. Als solche dienen sie insbesonde-
re der Stabilisierung — sowohl der einzelnen Individuen, die sich durch
die Verdriangung in die Gesellschaft eingliedern und sich mit ihrer gesell-
schaftlichen Rolle identifizieren (vgl. Erdheim 1982: 219), als auch der
Gesellschaft als ganzer: »Unbewufst muf$ all das werden, was die Sta-
bilitat der Kultur bedroht.« (Ebd.: 221) Das Unbewusste einer Gesell-
schaft ist also das, was sich gesellschaftlich nicht ausdriicken, nicht ar-
tikulieren, nicht verwirklichen darf, »wenn diese Gesellschaft mit ihren
spezifischen Widerspriichen reibungslos funktionieren soll«, wie Fromm
(1960: 93) es formuliert. Es beinhaltet die Gesamtheit dessen, was aus
dem Repertoire der gesellschaftlichen Auflerungen und Handlungen aus-
gesperrt wird und folglich auch beim entsprechend sozialisierten Einzel-
nen der Verdriangung unterliegt. So erldutert Jean Baudrillard die Ge-
sellschaftlichkeit des Unbewussten in Der symbolische Tausch und der
Tod (1976):

»Das UnbewufSte ist in dem Sinne gesellschaftlich, dafS es aus all dem
besteht, was sich nicht gesellschaftlich oder symbolisch austauschen
konnte.«5+ (Baudrillard 1976: 213)

In eine dhnliche Richtung argumentiert auch Alfred Lorenzer, ein Psy-
choanalytiker und Soziologe aus dem Umfeld der Kritischen Theorie.
Gesellschaftliche Verdrangung heifst fiir Lorenzer, dass bestimmte »Le-
bensformen« und »Praxisfiguren« an der gesellschaftlichen Entfaltung
gehindert werden, wie er im Hinblick auf literarisch-kuinstlerische Aus-
drucksformen des gesellschaftlichen Unbewussten ausfiihrt:

»Das Unbewuflte, das im literarischen Werk zur Debatte steht, ist ein
kollektives Unbewuftes, freilich nicht im Jungschen Sinne: Es besteht
aus Praxisfiguren, die danach verlangen, ins BewufStsein aufgenommen
zu werden; es enthilt Lebensformen, denen der Zugang zum allgemeinen

als >Widerfahrnis¢, der diesen Ansitzen zugrunde liegt, siche Waldenfels
(2002).

54 Eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit den psychoanalytischen Aspek-
ten in Baudrillards Hauptwerk als Beitrag zu einer Theorie des gesellschaft-
lichen Unbewussten findet sich in Strehle (2012: 85-94); ich belasse es dar-
um an dieser Stelle bei der zitierten Passage.

185

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

BewufStsein und der Eintritt in eine offene Uberpriifung ihres >Wertes«
verwehrt wurde.« (Lorenzer 1986: 28)

Das Unbewusste einer Gesellschaft, so lasst sich zusammenfassen, ist die
dem sozialen Austausch entzogene, die unausgelebte Kehrseite des ge-
sellschaftlichen Lebens — gewissermafSen der verworfene »Rest« (Bau-
drillard 1976: 243-250) der kulturellen Ordnung, ihr >verfemter Teil<.5s
In ihm sind die ausgeschlossenen, unverwirklichten, verleugneten Mog-
lichkeiten der Gesellschaft aufbewahrt.s¢

Dieser gesellschaftliche Ausschluss von Moglichkeiten aber kann sich
nur stabilisieren, wenn nicht nur die Verwirklichung dieser Moglichkei-
ten, sondern bereits das Wissen um sie ausgeschlossen wird. Die ausge-
schlossenen Moglichkeiten mussen nicht nur als mogliche Wirklichkeit,
sondern auch als blofse Denkmoglichkeiten zum Verschwinden gebracht
werden. Am Ende des gesellschaftlichen Verdrangungsprozesses steht da-
rum das Tabu, also die >Unberiihrbarkeit< bestimmter Denkinhalte durch
das Bewusstsein.s” In diesem Sinne ist gesellschaftliche Verdrangung im-
mer auch Unterdriickung von Kontingenzbewusstsein — eine Verdran-
gung des Wissens darum, dass gesellschaftliches Zusammenleben anders
moglich wire, als es ist.’® Wie Erdheim bemerkt, hat das gesellschaftliche

55 Zum Begriff des >verfemten Teils< vgl. Bataille (1949), auf den sich Baudril-
lard (vgl. 1976: 243-250) des Ofteren beruft.

56 Diese Definition ist v. a. auf die kollektiven Wunschverdriangungen und Rea-
lititswahrnehmungen im Sinne Erdheims gemiinzt, ldsst sich aber auch auf
das Thema der >kulturellen< bzw. >sozialen< oder >gesellschaftlichen< Trauma-
ta im Sinne von Katastrophen, Terroranschligen, Kriegen und Genoziden
tbertragen, die ja ebenfalls hdufig der gesellschaftlichen Verdrangung un-
terliegen (vgl. Bronfen/Erdle/Weigel 1999, Giesen 2001, Smelser 2004 und
Kansteiner 2010). Denn auch die verdringte Erinnerung an eine traumati-
sche Geschichtserfahrung ist eine >ausgeschlossene Moglichkeits, die eine Ge-
sellschaft aus ihrem Vorstellungshaushalt verdriangt, um sich nicht an das Er-
eignis anzupassen, sich also nicht zu verindern.

57 Im Zusammenhang mit der Soziologie des Essens wurde diese »Undenk-
barkeit« des Tabus von Monika Setzwein (1997: 24) betont, derzufolge
»das Tabu ein Verbot darstellt, das sich aus sich selbst heraus verbietet. Die
Selbstverstandlichkeit, die es fiir die Personen besitzt, die ihm folgen, ver-
deckt aufgrund einer starken Verinnerlichung bisweilen seinen Verbotscha-
rakter.« (Ebd.) Vgl. zum Tabubegriff auch Kraft (2004) sowie Freuds Schrift
Totem und Tabu (1912-1913).

58 Zur gesellschaftlich zentralen Rolle des Ausschlusses von Kontingenz vgl.
die Ausfithrungen bei Oliver Marchart (2010, 2013), der die » Verleugnung«
(Marchart 2013: 42) von Kontingenz als konstitutiven Bestandteil jedwe-
der >Fundierung« von Gesellschaft beschreibt. Genuin psychoanalytisch ge-
dacht scheint dabei insbesondere der Verweis darauf, dass die verleugnete
Kontingenz niemals ganz ausgeloscht wird, weshalb die >SchliefSung« der

186

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Unbewusste darum zunichst eine konservierende, den Status Quo er-
haltende Funktion:

»Das gesellschaftlich Unbewusste ist somit wie ein Behilter, der all das
aufnehmen muss, was eine Gesellschaft gegen ihren Willen verindern
konnte.« (Erdheim 1982: 221)

Insofern macht es Sinn, wenn der marxistische Literaturwissenschaftler
Fredric Jameson anstatt von einem gesellschaftlichen lieber von einem
»politischen Unbewussten« spricht (vgl. Jameson 1981). Obgleich ich
diesen Terminus im Folgenden nicht ibernehmen werde, besitzt er doch
immerhin einen wichtigen Vorzug: Der Verweis auf das Politische zeigt
an, dass das gesellschaftliche Unbewusste nicht als statisch abgeschlos-
sener »Behilter« zu betrachten ist, wie Erdheim etwas missverstindlich
formuliert. Das gesellschaftliche Unbewusste ist der lebendige Ort ei-
ner nicht zuletzt auch politischen Auseinandersetzung zwischen den ver-
drangenden Tendenzen der Gesellschaft und jenen, die sich gegen diese
Verdriangung strauben. Freuds >dynamischer Gesichtspunkt<ist hier von
entscheidender Bedeutung: Verdrangung, das ist immer auch ein Kon-
flikt, ein Kampf zwischen widerstreitenden Kriften im Subjekt — und in
der Gesellschaft, die sich aus diesen Subjekten zusammensetzt.

3.3.2 Imagindre Losungen: Bilder als gesellschaftliche Wiinsche

Der psychoanalytische Begriff der Verdrangung impliziert, dass es beim
bloflen Ausschluss des Verdrangten aus dem Bewusstsein nicht bleibt.
Auch das gesellschaftlich Verdrangte, das ja seinen Sitz nirgendwo an-
ders denn in der Psyche des Einzelnen hat und insofern den Mechanis-
men der Individualpsychologie unterliegt, will wiederkehren und sich
Ausdruck verschaffen. Ein Weg dieser Wiederkehr auf gesellschaftli-
cher Ebene ist der offene Konflikt, der entsteht, wenn einzelne Ge-
sellschaftsmitglieder oder Gruppen durch Bewusstwerdung aus der
kollektiven Verdrangung ausbrechen, um die ausgeschlossenen Mog-
lichkeiten politisch einzufordern oder gar zu verwirklichen. Auch un-
terhalb dieser Schwelle zum offenen Konflikt aber bleibt das gesell-
schaftliche Unbewusste nicht komplett ausgeschlossen. Wie Devereux
bemerkt, stellt die Gesellschaft selbst bestimmte »Mittel« zur Verfii-
gung, welche die Wiederkehr des Verdrangten auf >kulturell geordne-
te« Weise ermoglichen:

Gesellschaft — und mit ihr, so liefSe sich ergidnzen, die Verdrangung als Ver-
such einer solchen SchlieBung — allenfalls voriibergehend gelingen kann (vgl.
ebd.: 31-36).

187

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

»Die Kultur tendiert [...] dazu, wenn auch widerwillig, gewisse kulturel-
le Mittel bereitzustellen, welche den Ausdruck dieser Triebe wenigstens
in marginaler Form gestatten.«% (Devereux 1970: 12)

Eines dieser Mittel ist das psychosoziale Arrangement der Bilder, dessen
Funktionsweise in Abschnitt 3.2.2 rekonstruiert wurde. In ihm findet die
Gesellschaft gewissermaflen >zu sich selbst zuriick<: Wenn die Kunst dem
Einzelnen mit seinen individuellen Verdrangungen den Riickweg in die
Gesellschaft ermoglicht, wenn andererseits aber das individuelle Unbe-
wusste des Kunstlers selbst schon eine gesellschaftliche Dimension be-
sitzt, dann sind die Ruckwege in die Gesellschaft nicht zuletzt auch die
Riickwege der Gesellschaft als ganzer, die ihren »ausgeschlossenen Mog-
lichkeiten« die Riickkehr auf die Biihne der Offentlichkeit erlaubt.

Den Grundmechanismus dieser 6ffentlichen Wiederkehr des Ver-
drangten im Medium der Kunst hatte bereits Norbert Elias beobachtet,
als er in Uber den ProzefS der Zivilisation (1936b) iiber die kollektiven
Phantasien der Gesellschaft nachdachte. Ganz im Sinne Freuds deutet
Elias die Lust an »Gewalttat und Liebesleidenschaft« im Roman oder
im Film als Wiederkehr der entsprechenden Regungen, die im Zuge des
Zivilisationsprozesses aus dem offentlichen Leben verbannt, das heifdt
gesellschaftlich verdrangt wurden:

»Das Leben wird in gewissem Sinne gefahrloser, aber auch affekt- oder
lustloser, mindestens, was die unmittelbare Auflerung des Lustverlan-
gens angeht; und man schafft sich fiir das, was im Alltag fehlt, im Traum,
in Biichern und Bildern seinen Ersatz: so beginnt der Adel auf dem Wege
der Verhoflichung Ritterromane zu lesen, so sieht der Burger Gewalttat
und Liebesleidenschaft im Film.« (Elias 1936b: 341)

Aber die Wiederkehr des Unbewussten im psychosozialen Arrangement
der Kultur, darin liegt das Geheimnis seines Funktionierens, bleibt ih-
rerseits unbewusst. Die Biirger wissen nicht, warum sie von » Gewalttat
und Liebesleidenschaft im Film« so besessen sind. Die Kunstform hat
ihre Wirkung getan: Das gesellschaftliche Unbewusste darf wiederkeh-
ren nicht obwohl, sondern weil es unbewusst bleibt.

Was ist es, das auf dieser gesellschaftlichen Biihne, sichtbar und un-
sichtbar, offen und unbewusst zugleich, zur Auffithrung gebracht wird?
Zunichst ist noch einmal festzuhalten, dass ausnahmslos alle Wiinsche

59 Einen verwandten Gedankengang formuliert Robert Pfaller (2008: 20), der
ebenfalls im Anschluss an Freud, aber auch an Nietzsches Geburt der Tra-
godie (1872/1886), auf die psychische Entlastungsfunktion der Kultur (bzw.
hier der Religion als kultureller Institution) hinweist: »Was die Individuen
nicht mit ihrem Ich in Einklang bringen konnen, das kann allerdings manch-
mal, unter giinstigen Bedingungen, die Kultur iibernehmen. «

188

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

oder Erinnerungen, auch die offentlich aufgefuhrten, im Ursprung nur
die Wiinsche und Erinnerungen von Einzelnen sein kénnen. Doch kon-
nen sie wiederum an sich schon eine gesellschaftliche Dimension aufwei-
sen — wann immer der Einzelne von sich selbst nicht nur als Individuum
traumt, sondern auch von sich als Gesellschaftsmitglied, oder wenn er
gar im engeren Sinne von der Gesellschaft traumt, in der er lebt und die
seine unmittelbare Lebenswirklichkeit darstellt. Streng genommen be-
sitzt potentiell jeder Traum in diesem Sinne eine gesellschaftliche Dimen-
sion, wenn er als psychisches Geschehen eines in Gesellschaft lebenden
Menschen begriffen wird, der im Traum seine Lebenserfahrungen ver-
arbeitet, die immer auch Erfahrungen in und mit der Gesellschaft sind.
Und spatestens dann, wenn die individuellen Traume tatsachlich kollek-
tiv werden und intersubjektive Resonanzbeziehungen stiften, darf man
sagen, dass ihnen nicht mehr nur der Einzelne, sondern die Gesellschaft
als ganze von sich traumt.® Die Wiinsche, die sich in solchen Traumen
erfullen, sind nicht mehr nur individuelle, sondern gesellschaftliche Wiin-
sche; die Erinnerungen, die sich in ihnen ausdricken, sind gesellschaft-
liche Erinnerungen; die unbewusste Denktatigkeit, die sich in ihnen ma-
nifestiert, ist das unbewusste Denken der Gesellschaft selbst.

Der Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat den Mechanismus des gesell-
schaftlichen Denkens im gemeinsamen Traum der Kunst am Beispiel
der Gesichtsbemalungen der brasilianischen Caduveo-Indianer unter-
sucht und rekonstruiert (vgl. Lévi-Strauss 1955: 151-189). Die Cadu-
veo, so jedenfalls das Ergebnis seiner Feldforschungen in den 1950er
Jahren, haben eine problematische, von gesellschaftlichen Asymmetrien,

60 Vgl. hierzu auch Siegfried Kracauers Formulierung tiber das Unterhaltungski-
no: »Die blodsinnigen und irrealen Filmphantasien sind die Tagtraume der
Gesellschaft, in denen ihre eigentliche Realitit zum Vorschein kommt, ihre
sonst unterdriickten Wiinsche sich gestalten.« (Kracauer 1928: 280) In sei-
ner Studie Von Caligari zu Hitler (1947) baut Kracauer diesen Gedanken
sogar zu einem filmsoziologischen Forschungsprogramm aus, mit welchem
»mittels einer Analyse der deutschen Filme tiefenpsychologische Disposi-
tionen, wie sie in Deutschland von 1918 bis 1933 herrschten, aufzudecken
sind« (Kracauer 1947: 7). »Was Filme reflektieren«, so erldutert er in die-
sem Zusammenhang, »sind weniger explizite Uberzeugungen als psycho-
logische Dispositionen — jene Tiefenschichten der Kollektivmentalitit, die
sich mehr oder weniger unterhalb der BewufStseinsdimension erstrecken. «
(Ebd.: 12) Zur Fortsetzung dieses Forschungsprogramms — an deren Tra-
ditionslinie auch mein eigener Ansatz partizipiert — vgl. die Studie Gesell-
schaftsbilder in Filmen von Martin Osterland (1970), dort aufSerdem mit
ausfihrlicheren Reflexionen zur Frage der >Kollektivmentalitit« bzw. zur So-
ziologie des Publikums (vgl. Osterland 1970: 32—55); zu den gesellschaftli-
chen Phantasien im Kino am Beispiel des amerikanischen Horrorfilms auch
Wood (1986/2003: 63—84).

189

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Widerspriichen und Spannungen gepragte soziale Wirklichkeit durch die
Produktion von Kunstwerken beantwortet, in denen diese Widerspriiche
als aufgelost imaginiert wurden. Jedes individuelle Mitglied des Stammes
im Einzelnen, in der Summe jedoch alle gemeinsam, haben sich die Ca-
duveo im Medium der Bilder einen Wunsch erfiillt, den sie sich auf der
Ebene des Realen versagten:

»Sie [die Caduveo] besaflen [...] keine Moglichkeit, ihre Widerspriiche
zu losen oder sie wenigstens mit Hilfe listenreicher Institutionen zu ver-
tuschen. Doch konnte ihnen dieses Heilmittel, das sie sich auf sozialer
Ebene versagten, nicht vollstandig entgehen. Es hat sich in ihre Gedanken
eingeschlichen und sie verwirrt. Und da sie sich seiner nicht bewufst wer-
den und es nicht leben konnten, haben sie begonnen, davon zu traumen.
Nicht in direkter Form, denn dies wire an ihren Vorurteilen gescheitert,
sondern in verwandelter und scheinbar harmloser Form: in ihrer Kunst.«

(Ebd.: 188 f.)

Es ist kein Zufall, wenn Lévi-Strauss hier die Terminologie der Psycho-
analyse evoziert, um seine Beobachtungen zu formulieren. Die Cadu-
veo, so schreibt er, konnten sich ihrer ausgeschlossenen Moglichkeiten
»nicht bewuf$t werden«, also haben sie begonnen, davon zu »traumenc.
Wie schon bei den von Elias beschriebenen Literaturvorlieben der Bur-
ger ist auch bei den Caduveo die Kunst der >Ersatz« fur eine als unbe-
friedigend erlebte Wirklichkeit, die gerade in dieser problematischen
Eigenschaft aber nicht zu Bewusstsein kommen darf, um die Stabilitat
der Kultur nicht zu gefihrden. In ihren Bildern imaginiert sich die Ge-
sellschaft eine andere, erfulltere, harmonischere Ordnung, ohne sich der
Bedeutung und Funktion dessen, was sie da imaginiert, eigentlich be-
wusst zu sein.

Fredric Jameson hat in seinem Kommentar zu Lévi-Strauss’ Analyse
der Caduveo-Kunst den Begriff der >imagindren Losung« vorgeschlagen,
um dieses eigentiimliche Verhiltnis von Kunst und Gesellschaft zu be-
schreiben. Die Bemalungen der Caduveo, so Jameson, haben die Funk-
tion, »fir unlosbare gesellschaftliche Widerspriiche imaginare bzw. for-
male >Losungen« zu erfinden« (Jameson 1981: 70). Sie sind dsthetische
Auflosungen realer Widerspriiche:

»Auf diese Weise stellt der visuelle Text der Gesichtsmalerei der
Caduveos eine symbolische Handlung dar, durch die in der Realitit
uniiberwindliche gesellschaftliche Widerspriiche im Bereich der Asthetik
eine rein formale Auflosung zu finden.« (Ebd.: 70)

Das Entscheidende an diesen imagindren Losungen liegt darin, dass sie
— auch das steckt ja in der Analogie zum nachtlichen Traum - keine di-

rekten Auswirkungen auf die Wirklichkeit haben. Die imaginare ist eine

190

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

lediglich >eingebildete« Losung, die gerade aufgrund ihres unbewussten
Status nicht an den realen Verhiltnissen riittelt, sondern sie im Gegenteil
ertraglicher macht. Das riickt sie in die Nihe der Ideologie, in der ja schon
Erdheim das gesellschaftliche Unbewusste gesehen hatte, als er ihm die
Ausblendung von Realititswahrnehmungen zuschrieb. Aber darin liegt
nur die eine Seite des Vorgangs, wie Erdheim selbst bemerkt, wenn er
dem gesellschaftlichen Unbewussten eine »doppelte Funktion« attestiert:

»Die gesellschaftliche Relevanz des UnbewufSten wird durch seine doppel-
te Funktion bestimmt. Es erscheint einmal als eine Art Orkus, in welchem
all das verschwindet, was nicht bewufStseinsfahig ist, und zum anderen als
ein Reservoir an Kriften, das die Kreativitiat des Menschen speist. Im er-
steren Falle ist das UnbewufSte der Ort, der, wie ein kosmisches schwarzes
Loch, alle Phantasien, Wiinsche und Wahrnehmungen aufschluckt, die das
von der Gesellschaft mitgepragte BewufStsein nicht zulassen darf, und im
zweiten Fall ist es der Ort, von dem die schopferischen Impulse ausgehen,
die zur Schaffung neuer Welten fiithren. Fur die Gesellschaft wird das Unbe-
wufSte also relevant durch seine >einfrierende< und durch seine das Individu-
um in Bewegung setzende, verandernde Funktion.« (Erdheim 1982: 205)

Das gesellschaftliche Unbewusste versteinert also nicht nur; es verflis-
sigt auch, indem es die ausgeschlossenen Moglichkeiten latent im Spiel
hdlt. Damit klart sich spatestens an dieser Stelle die Frage, die sich im
Anschluss an Dirk Baeckers Konzeption von >Kultur als Einspruch« ge-
stellt hatte (vgl. 2.3.2): Wie konnen die ausgeschlossenen Moglichkei-
ten gesellschaftlich aufbewahrt werden, wenn sie doch ausgeschlossen
sind? Ein erster Teil der Antwort ist in den Psychen der einzelnen Ge-
sellschaftsmitglieder zu suchen, durch die hindurch sich die Verdringung
ebenso vollziehen muss wie die Wiederkehr des Verdringten. Ein zweiter
Teil der Antwort aber verbirgt sich in der gesellschaftlichen Zirkulation
der Bilder, auf deren Oberflachen die einzelnen Gesellschaftsmitglieder
ihre Wunsche in Umlauf bringen. Es sind nicht zuletzt die Bilder mit ih-
ren >latenten Traumgedanken< und ihrem >bildlichen Unbewussten« (vgl.
3.2.2), durch welche die gesellschaftlich verdringten Wiinsche in der Of-
fentlichkeit gehalten werden — und von dort aus wieder in die »Fantasie-
arbeit« (Bronfen 2009: 20) der Individuen einfliefSen.**

61 Elisabeth Bronfen (2009: 20) verortet die Phantasien darum an der »Schnitt-
stelle« zwischen Individuum und Gesellschaft: »Fantasien besetzen die un-
saubere Schnittstelle zwischen einem personlichen Verlangen danach, das
eigene, idiosynkratische Begehren zu organisieren, und den Pathosgesten,
Szenen und Geschichten, die das kulturelle Bildrepertoire uns fiir diese Ar-
beit anbietet. Zwar scheint nichts so intim zu sein wie unsere Tagtraume,
dennoch greifen wir unweigerlich auf kollektive Bildformeln und Denkfi-
guren zuriick, wenn wir triumen oder fantasieren.« — Zur Idee von Kultur

191

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Solange diese gleichermafsen ausgeschlossenen wie offentlich zirkulie-
renden Moglichkeiten latent, also unbewusst sind, bleiben sie harmlos
und ungefihrlich. Die Entstellung verhindert, dass sie als ausgeschlosse-
ne Moglichkeiten tiberhaupt erkannt und politisch virulent werden. So-
lange die Bilder nicht als bedeutungsvoll erkannt, sondern als sinnlose
»>Traumereien< abgetan werden, rithren sie nicht an die gesellschaftlichen
Verdrangungsverhaltnisse. Das dndert sich gleichwohl grundlegend, so-
bald sie als Wunscherfiillungen verstanden und damit als Ausdruck einer
mangelhaften Wirklichkeit erkannt werden. Dann kénnen sie geradezu
explosive Wirkungen entfalten. Ein Traumer, der durch die Analyse sei-
ner Traume realisiert, dass die Wirklichkeit, die ihn zum Traumen bringt,
eine leidvolle Wirklichkeit ist, beginnt zu erkennen, dass es mit dem
Traumen allein nicht getan ist, um dem Leiden abzuhelfen.

In solchen Momenten kommt dem gesellschaftlichen Unbewussten
nicht mehr eine ideologische, sondern im Gegenteil eine utopische Funk-
tion zu — und zwar in jenem starken Sinne des Wortes, den ihm der Phi-
losoph Ernst Bloch in seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung (1959)
beigelegt hat. Auch bei Bloch namlich geht es in gewisser Weise um das
Unbewusste, an dem er jedoch wesentlich starker als Freud die Dimen-
sion der Zukunft betont. Das Nicht-mehr-Denkbare des Unbewussten,
das eben doch nie restlos aus dem Denken getilgt werden kann, erscheint
ihm als » Noch-Nicht-BewufStes« (Bloch 1959: 61) im Sinne eines unbe-
wusst Gedachten, das nach Artikulation und Verwirklichung drangt.¢

als Bildarchiv siehe auch Aby Warburgs Einleitung zum Bilderatlas Mne-
mosyne (1929), auf den sich Bronfen hier bezieht; zu Warburgs Mnemo-
syne-Konzept vgl. wiederum Gombrich (1970: 375-408), Bauerle (1988)
und Michaud (1999).

62 Vgl.in diesem Zusammenhang insbesondere die Auseinandersetzung Blochs
mit Freuds Theorie des Unbewussten (vgl. ebd.: 59—62) und des Traums (vgl.
ebd.: 86-128). Bloch kritisiert Freud dort fiir seine Riickwirtsgewandtheit,
das heifst fir seine einseitige Konzentration auf Nicht-mehr-Bewusstes; den
Begriff des Unbewussten selbst lehnt er aufgrund dieser Schieflage sogar
ganzlich ab. Diese Kritik an Freud wirkt sich auch auf die Auffassung der
Traume aus: Wie Freud sieht Bloch die Traume (und v. a. die Tagtrdume ein-
schlieSlich der Mythen und Mirchen) als Wunscherfiillungen an, doch un-
terscheidet er sich diametral in der Charakterisierung dieser Wiinsche. Wo
Freud (hauptsachlich) infantile, aus der Vergangenheit gespeiste Traumwiin-
sche im Blick hatte, erscheint der Traum bei Bloch vielmehr als » Traum nach
vorwirts« (ebd.: 132, vgl. 1616-1622). Entsprechenes gilt fiir die Kunst, de-
ren »Wunschbilder« (ebd.: 393—-519) und » Wunschlandschaft[en]« (ebd.:
929-981) er als dsthetische Vorgriffe auf mogliche Zukunft analysiert: Anti-
zipationen einer Welt, die noch nicht ist, aber sein konnte. Weiterfithrend zu
den dsthetischen Dimensionen in Blochs Werk vgl. Jameson (1971) und Ue-
ding (1974); zum Verhiltnis zwischen Bloch und Freud auch Gekle (1986).

192

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Der blofSe Traum von einer anderen Wirklichkeit kann somit zum Vor-
Bild und » Vor-Schein« (ebd.: 242~255) dieser anderen Wirklichkeit wer-
den, deren Wiinschbarkeit und Denkbarkeit, wenn schon nicht deren Re-
alisierbarkeit, er bereits durch seine blofSe Existenz beweist. Der Traum,
darin trifft Bloch sich doch wieder mit Freud, macht das Undenkbare
denkbar, das Unwunschbare wiinschbar.

Zu derart utopischen Vergegenwirtigungen des Noch-nicht-Seienden
werden die Bilder, sobald sie nicht mehr nur als sinnlose Unterhaltungs-
produkte abgetan, sondern als Trager echter Ausdrucksgehalte erkannt
und ernstgenommen werden. Dann kehren sie nicht mehr nur als harm-
lose »imagindre Losungenc< in die Gesellschaft zuriick, um diese in psy-
chosozialen Arrangements zu stabilisieren, sondern brechen die einge-
spielten Arrangements der Gesellschaft auf, um reale Losungen in Gang
zu setzen. Die unbewussten Dimensionen der Gesellschaft horen dann
»gleichsam auf, Kitt zu sein und werden Sprengstoff«, wie Erich Fromm
(1932: 53) dieses Explosivwerden des gesellschaftlichen Unbewussten
einmal genannt hat.

193

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Wirklichkeit

Die Psychoanalyse hat unseren Blick gescharft fiir die unbewussten Tie-
fenschichten des gesellschaftlichen Lebens, die normalerweise unter der
Oberfliche des offentlichen Diskurses verbleiben, weil sie aus der Ord-
nung des Sagbaren und Denkbaren herausfallen. Zugleich hat sie uns
das Werkzeug der Traumdeutung an die Hand gegeben, um einen ana-
lytischen Zugang zu diesen verborgenen Tiefenschichten zu gewinnen.
Im vierten und letzten Teil meiner Ausfithrungen wird dieses Werkzeug
als soziologische Traumdeutung praktisch zur Anwendung kommen. An
einem gesellschaftlich besonders weit verbreiteten und wirkmachtig ge-
wordenen offentlichen Bild bzw. Bildkomplex — dem Spielfilm THE DaRk
Kni1GHT (USA 2008, Regie: Christopher Nolan) rund um den Comic-Su-
perhelden Batman — wird die hier prasentierte Theorie der gesellschaftli-
chen Traume an einem konkreten Beispiel auf ihre Brauchbarkeit und ih-
ren soziologischen Erkenntnisgewinn hin befragt. Bereits daraus erklart
sich auf einer ersten Ebene die Uberschrift dieses Teils: Er ist als Uber-
prifung der Theorie an der empirischen Wirklichkeit gedacht.

Letztendlich geht es dabei jedoch um mehr als nur die exemplarische
Uberpriifung einer bestimmten soziologischen Theorie. Es geht um die
soziologische Erkenntnis der Gesellschaft selbst. Auch dies soll das Wort
»>Wirklichkeit< anzeigen: Meine Bildsoziologie versteht sich als Wirklich-
keitswissenschaft, das heifSt als wissenschaftliche Erkundung der ge-
sellschaftlichen, historisch konkreten Wirklichkeit. Was verraten uns
die Bilder aus THE DArRK KNIGHT tiber die Probleme und Krisen der
Gesellschaft, in der sie ihre Resonanz entfalten? Welche Tiefenschich-
ten des gesellschaftlichen Lebens eroffnen sich uns, wenn wir die Bil-
der des Films als kollektive Traume analysieren? Was beispielsweise hat
es zu bedeuten, dass Menschen ihre Wiinsche und Angste an einen als
Fledermaus verkleideten Superhelden heften, um ihm bei der Rettung
der Welt zuzusehen? Die Antworten auf diese Fragen verraten uns nicht
nur etwas iiber den Film als solchen, sondern auch etwas iiber die Ge-
sellschaft, die sich um ihn herum zur faszinierten Sehgemeinschaft zu-
sammenfindet.

Das Vorgehen meiner >soziologischen Traumdeutung« ergibt sich aus
den Implikationen der Bild-als-Traum-Analogie im Allgemeinen und
des psychoanalytischen Resonanzmodells der Kunst im Besonderen.
Thr Material sind die manifesten, sichtbaren Bildinhalte, deren visuel-
le Subtexte und Resonanzpunkte sie in einem ersten Schritt freizulegen
versucht. Welche >andere Szene« prasentieren die Bilder des Films? Wel-
che >Wunschangebote« unterbreiten sie ihren Betrachtern, welche Einla-
dungen zum gemeinsamen Kunstgenuss sprechen sie aus? Erst in einem

194

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

zweiten Schritt geht die Analyse dann tiber das Sichtbare der Bilder hi-
naus, um nach den >Traumfunktionen«< zu fragen, die der Film fiir die
traumende Gesellschaft besitzt. Anders als die klassische kann die sozio-
logische Traumdeutung dabei, von wenigen Ausnahmen (zum Beispiel
Filmkritiken) abgesehen, nicht auf Einfille der Traumenden zuriickgrei-
fen. Als Ferndeutung muss sie umso grofSere Vorsicht walten lassen: An-
statt etwa, wie es das Klischee von der >schlechten« psychoanalytischen
Deutung besagt, das Bild nach im Voraus vermuteten Motiven und Kon-
stellationen zu durchsuchen und es damit nur als nachtragliche Bestati-
gung bereits existierender Theorien zu >missbrauchens, hat sie sich auf
den je spezifischen Erfahrungsraum des Bildes einzulassen, den dieses
von sich aus eroffnet.' So bemisst sich die intersubjektive Giiltigkeit der
soziologischen Traumdeutung an der visuellen Nachvollziebbarkeit ih-
rer Analysen, der im wahrsten Sinne des Wortes zu verstehenden >Ein-
sichtigkeit« ihrer Ergebnisse.

Nach einer kurzen allgemeinen Einfuhrung in den Batman-Mythos
als Teil der globalen Popularkultur und die Bildgenese der Batman-Fi-
gur (4.1.1) sowie einem knappen Uberblick iiber Nolans Batman-Trilo-
gie (4.1.2) widmet sich die erste von funf ausfuhrlichen Einzelbildanaly-
sen (4.2) dem Filmplakat fiir THE DARK KNIGHT, das den Betrachter ins
Kino locken soll und schon darum von besonderem Interesse ist (4.2.1).
Daraufthin werden vier Schliisselbilder bzw. -szenen aus dem Film selbst
analysiert: das Bild von >Batman iiber den Dachern<, wie er als beschiit-
zender, allmachtiger Superheld tiber die Stadt Gotham wacht (4.2.2); die
»Geldverbrennungsszenes, in der Batmans Gegenspieler, der Joker, seinen
grofSen Triumph tiber die Gesellschaft feiert (4.2.3); die >Schiffsszene<, in
welcher sich der dramatische Hohepunkt und die entscheidende Wen-
dung des Films ereignet (4.2.4); und zuletzt die Schlusseinstellung aus
dem Finale, die dem Film eine nicht minder entscheidende Wendung gibt
(4.2.5). Der Begriff >Einzelbildanalysen« wird dabei grof$ziigig ausgelegt,
sofern in den Filmszenen nicht nur einzelne Frames (als kleinste Einheit
des filmischen Bildes) analysiert werden, sondern auch Bewegungsablau-
fe, also kurze Folgen von Einzelbildern. Zudem werden die analysierten
Bilder an verschiedenen Stellen durch Vergleichsbilder ergianzt und kon-
trastiert, weil sich gerade durch die Methode des Bildvergleichs die Ei-
genheiten eines Bildes markant herausarbeiten lassen.* Nach dem Durch-
gang durch die Einzelbildanalysen werden die gewonnenen Einsichten

1 Vgl. zur Kritik an der »Subsumtionslogik« mancher psychoanalytischer
Kunstdeutungen die Ausfiihrungen bei Reimut Reiche (2001: 11-16), der
im Anschluss an Adorno stattdessen fiir einen » Vorrang des Objekts« (ebd.:
27; vgl. Reiche 2008) pladiert.

2 Zum heuristischen Potenzial des Bildvergleichs vgl. Miiller (2012), der seine
Methode u.a. an Erving Goffmans sserielle< Analyse von Werbebildern (vgl.
Goffman 1976) sowie an Imdahls Ikonik (vgl. 1.2.2) anlehnt. Allgemein

195

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

— insbesondere die Herausarbeitung der zentralen Wunschangebote des
Films - in eine abschlieende soziologische Gesamtdeutung iiberfihre,
die das Verhiltnis zwischen Wunsch und Wirklichkeit zu bestimmen ver-
sucht, das am Film zu Tage tritt (4.3).

4.1 THE DARK KN1GHT — Hintergriinde und Uberblick

4.1.1 Von 1939 bis heute: Batman als Teil der globalen Populdrkultur

Warum gerade THE DARK KNIGHT und kein anderer Film? Abgesehen
von subjektiven Geschmacksvorlieben und wissenschaftlichen Erkennt-
nisinteressen, die kein Autor jemals leugnen kann, wenn er iiber einen
bestimmten Film oder ein anderes Kunstwerk (oder tiberhaupt tiber ei-
nen bestimmten Gegenstand) schreibt, ist es vor allem der gesellschaftli-
che Erfolg des Films, der ihn zu einem relevanten Untersuchungsobjekt
der Bildsoziologie macht. THE DARK KNIGHT hat in bemerkenswertem
MafSe gesellschaftliche Resonanz ausgelost; er ist tatsichlich ein gesell-
schaftlicher Traum, der wenn schon nicht von allen, so doch von unge-
wohnlich vielen Gesellschaftsmitgliedern getraumt wurde. Mit weltweit
iiber 74 Millionen verkauften Eintrittskarten und Gesamteinnahmen
von tber einer Milliarde US-Dollar war THE DARK KNIGHT nicht nur
der erfolgreichste Film des Jahres 2008, sondern auch einer der groften
Kinoerfolge des 21. Jahrhunderts.3

Mitverantwortlich fiir diesen aufSergewohnlichen Erfolg war auch,
aber sicherlich nicht nur, der massenmediale »Hype« (Schweizerhof
2008) nach dem uberraschenden Tod des hoch gelobten, bisweilen so-
gar mit Marlon Brando (vgl. Charyn 2008) verglichenen Schauspie-
lers Heath Ledger, der im Film den Joker spielt und nur wenige Mo-
nate vor der Premiere verstarb. THE DARK KNI1GHT war der Film, den
man gesehen haben musste, wenn man im Jahr 2008 auf der populir-
kulturellen Hohe der Zeit sein wollte. »Man muss lange zurtickbli-
cken«, schreibt Daniel Kothenschulte (2008) in der Frankfurter Rund-
schau uber die aufSergewohnlich langen Schlangen beim Filmstart in
den USA, »um sich an ein dhnliches Phinomen kollektiver Filmbegeis-
terung zu erinnern. «

Anders als mancher blofSe Kassenschlager wurde der bislang ambiti-
onierteste und ernsthafteste aller Batman-Filme auch von der Filmkritik

zum Vergleichenden Sehen in der Kunstwissenschaft vgl. Bader/Gaier/Wolf
(2010).

3 Zum Einspielergebnis vgl. Box Office Mojo (2019a); zur geschitzten Zahl
an verkauften Tickets vgl. Box Office Mojo (2019b).

196

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

enthusiastisch aufgenommen.* Die Washington Times etwa lobte THE
Dark KNIGHT als »masterpiece of the first order, and the first great
post-Sept. 11 film«, sowie als »the finest comic book movie of all time«
(Bunch 2008); fur Kothenschulte (2008) ist er immerhin noch der »bes-
te Fantasy-Film seit >Blade-Runner««. Besonders begeistert zeigte sich die
Online-Gemeinde: Unter den ca. 75 Millionen registrierten Nutzern der
weltweit grofsten und wichtigsten Filmdatenbank Internet Movie Data-
base (IMDb) wurde THE DARK KNIGHT von iiber 2 Millionen Abstim-
mungsteilnehmern mit durchschnittlich 9,0 von 10 moglichen Punkten
bewertet; damit steht er in dieser Liste auf Platz 4 der beliebtesten Filme
aller Zeiten.s Der Film hat also >eingeschlagen<, und zwar nicht allein fi-
nanziell, sondern auch gesellschaftlich. Sein umfassender Publikumser-
folg lasst ihn aus anderen, auf den ersten Blick vergleichbaren Erzeug-
nissen der Filmgeschichte herausstechen.

Ein Teil seines Erfolgsgeheimnisses ist zweifellos, dass der Film trotz
seines einzigartigen Publikumserfolges nicht alleine steht. Denn zum ei-
nen ist er der mittlere Teil einer Filmtrilogie aus BATMAN BEGINS (2005),
T DARK KNIGHT (2008) und THE DARK KN1GHT RISES (2012); in allen

4  Einen Uberblick iiber die Rezeption des Films bietet Brooker (2012: 29-43),
dort auch mit Auswertungen von Online-Foren sowie den Resultaten einer
eigenen Fragebogen-Erhebung unter 75 Besuchern der Website Batman on
Film: The Dark Knight Fansite (vgl. ebd.: 35).

5 Vgl. IMDDb (2019b). Die IMDb-Statistik ist nicht zuletzt darum auf-
schlussreich, weil sie nach Geschlecht und Alter aufgeschliisselt ist (vgl.
IMDb 2019a). So zeigt sie, dass der Film bei mannlichen Nutzern, die ihn
im Durchschnitt mit 9,0 von 10 moglichen Punkten bewerten, beliebter ist
als bei Frauen (8,7), und dass er von unter 18-jiahrigen (9,3) und 18- bis
29-jahrigen Zuschauern (9,2) hoher bewertet wird als von 30- bis 44-jdh-
rigen (8,9) und iiber 45-jahrigen Zuschauern (8,3), bei denen er gleichwohl
noch immer relativ beliebt ist. Zum Vergleich: Der bis dahin erfolgreich-
ste Kinofilm der Batman-Reihe, BATMAN von Tim Burton (USA 1989, Re-
gie: Tim Burton), kommt >nur< auf eine Gesamtbewertung von 7,5 Punk-
ten; selbst GONE WriTH THE WIND (USA 1939, Regie: Victor Fleming), der
finanziell erfolgreichste Film aller Zeiten, erreicht nicht mehr als 8,2 Punk-
te. Und wo beim Film von 1989 der relativ grofSte Anteil der abgegebe-
nen Stimmen auf die Wertung von 8 Punkten entfillt (31,6 %), erhilt THE
Dark KN1GHT die mit Abstand meisten Stimmen (45,1 %) mit der Maxi-
malwertung von 10 Punkten. Zu beachten ist bei diesen Zahlen allerdings,
dass sie lediglich die registrierten Nutzer der IMDb-Website reprisentie-
ren, also eine sowohl besonders internet- als auch filmaffine Bevolkerungs-
gruppe, die von einem bestimmten Geschlecht und einer bestimmten Al-
tersklasse dominiert wird. So haben Manner (bzw. als mannlich registrierte
Nutzer) beinahe sechsmal mehr Stimmen (1 324 856) abgegeben als Frauen
(234 323), und die Altersgruppe der 18- bis 44-Jahrigen ist deutlich tiber-
reprasentiert (1 338 628).

197

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

drei Teilen fithrte Christopher Nolan Regie und wirkte mafSgeblich an
Story, Drehbuch und Produktion mit.¢ Besonders der Uberraschungser-
folg des ersten Films der Reihe diirfte die Aufmerksambkeit fiir den Nach-
folger betrachtlich erhoht haben. Zum anderen aber ist er in ein noch
wesentlich umfangreicheres Erzdhluniversum eingebettet. Nolans Bat-
man-Filme sind nur drei von mittlerweile unzahligen Gliedern einer lan-
gen Kette von Erzihlungen rund um den >Dark Knight<, den >Dunklen
Ritter<« namens Batman.”

Der Anfang dieser Erzdhlkette reicht ins Jahr 1939 zuriick, als die al-
lererste Batman-Story in der monatlich in den USA erscheinenden Co-
mic-Heftreihe Detective Comics (Nr. 27, 1939) im Verlag Detective Co-
mics (spiter: DC Comics) das Licht der Offentlichkeit erblickte (Abb.
13,S. 201). Im Jahr 1940 erhielten die Stories ihr eigenes Heft unter dem
Titel Batman, erschienen parallel dazu aber auch in anderen Heftreihen
oder als Strips in traditionellen Zeitungen. Seit den 198cer Jahren tru-
gen lingere und anspruchsvolle Einzelhefte wie The Dark Knight Re-
turns von Frank Miller (1986) oder The Killing Joke von Alan Moore
(1988) zur kiinstlerischen Vertiefung der bis dahin eher kulturindustriell
gepragten Serie bei. Zu den Printcomics gesellten sich im Laufe der Zeit
aufSerdem eine ganze Reihe von Kinofilmen — am bekanntesten BATMAN

6  Rein finanziell war THE DarRk KNIGHT RISES (zumindest weltweit) sogar er-
folgreicher als THE Dark KN1GHT (vgl. Box Office Mojo 2019c¢); an tatsdch-
lichen Zuschauerzahlen blieb er jedoch mit rund 58 gegentiber 74 Millionen
verkauften Eintrittskarten deutlich hinter dem Vorginger zuriick (vgl. Box
Office Mojo 2019d).

7  Zu diesem Erzdhluniversum gehoren neben den populdrkulturellen Pro-
dukten nicht zuletzt auch die zahlreichen wissenschaftlichen Analysen,
die sich der Batman-Figur, ihrer Geschichte und ihrer kulturellen Bedeu-
tung widmen. Besonders hervorzuheben sind aus medien- und kulturwis-
senschaftlicher Perspektive der Sammelband von Pearson/Uricchio (19913
in erweiterter Fassung Pearson/Uricchio/Brooker 2015) sowie die beiden
Studien von Will Brooker (2001, 2012); politische Interpretationen finden
sich bei Blackmore (1991), Dath (2005), Spanakos (2008), Hennig (2010:
§1-67, 93—96, 102—110) sowie — auf Nolans Filme fokussiert — Kerstein
(2008), Lewis (2009) und Bordoloi (2012). Philosophische und ethische
Aspekte der Batman-Erzdhlungen diskutiert der Sammelband von White/
Arp (2008); psychologische Deutungen bieten Langley (2012) sowie Rey-
nolds (1992: 66—74) und Tate (2008); generell zur Psychologie von Co-
mic-Superhelden — und zu den psychischen Wechselwirkungen zwischen
Figuren und Publikum - vgl. auch Fingeroth (2004) und Morrison (2011)
sowie die Sammelbinde von Rosenberg (2008, 2013). Einen geschichtli-
chen Uberblick iiber die Entstehung und Entwicklung der Batman-Reihe
bietet Daniels (1999); eine umfassende (fiktionsinterne) Rekonstruktion
des Batman-Universums und seiner Figuren stellt der erste Band der En-
cyclopedia of Comic Book Heroes (Fleisher 1976) bereit.

198

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

(USA 1966, Regie: Leslie H. Martinson) und BATMAN (USA 1989, Regie:
Tim Burton) — sowie mehrere TV-Serien, Animationsfilme und -serien,
Video- und Computerspiele sowie zahlreiche weitere Merchandising-Ar-
tikel bis hin zu Kuriosititen wie dem »Dark Whopper« der Restaurant-
kette Burger King oder der » Gotham City Pizza« (vgl. Brooker 2012: 1).

Heute mehr denn je zdhlt das inzwischen achtzig Jahre alte Batman-Uni-
versum zu den erfolgreichsten und einflussreichsten Produkten der globa-
len Populdrkultur. Batman ist der Mittelpunkt einer weltumspannenden
Sehgemeinschaft, die sich um ihn herum gebildet hat. Als »one of the most
widely known fictional characters ever created« (Daniels 1999: 17) steht
er auf einer Stufe mit Donald Duck oder James Bond: Jeder kennt ihn,
jeder kann mitreden. Als »cultural icon« (Brooker 2001, insb. 330-333)
reprasentiert er das hochste Stadium der Imaginationskollektivierung, in
welchem sich die kollektive Imagination ein Stiick weit von ihren materi-
ellen Bildtragern abgelost hat, um im Inneren der einzelnen Gesellschafts-
mitglieder auch tiber ihre jeweils konkreten Verbildlichungen hinaus als
mentales Erinnerungsbild fortzuleben. Selbst der ehemalige US-Prasident
Barack Obama konnte sich im Jahr 2016 wie selbstverstindlich auf den
Bekanntheitsgrad des Superhelden verlassen, als er in einer Besprechung
mit seinen Beratern die Terrororganisation >Islamischer Staat< mit dem Jo-
ker, also dem Gegenspieler Batmans, verglich (vgl. Goldberg 2016).

Die Erzdhlungen rund um diesen Dunklen Ritter folgen einem typi-
schen Superhelden-Schema, in welchem der Held auf eigene Faust gegen
Verbrecher kampft und die Welt vor dem Bosen rettet.* Wie alle Super-
helden steht er aufSerhalb des Reichs der Normalmenschen, obgleich er —
anders als seine Berufskollegen Superman oder Spider-Man — keine tiber-
menschlichen Superkrifte im engeren Sinne besitzt. Zwar ist auch Batman
seinen Gegnern haushoch iiberlegen, jedoch griindet sich die Uberlegen-
heit bei ihm auf korperliches Training sowie auf technische Hilfsmittel
wie etwa sein >Batsuit< (als Rustung), das >Batmobil« (als Fahrzeug), den
»Batarang« (als Wurfgeschoss), das >Bat-rope« (als Kletterhilfe) oder auch
— 50 jedenfalls im humoristisch angelegten BATMAN von 1966 — das >An-
ti-Haifisch-Batspray« fur maritime Notsituationen. Auch darin gleicht er
dem Geheimagenten James Bond, der ebenfalls ein breites Arsenal an
niitzlichen bis absurden Gadgets mit sich fithrt (vgl. Hennig 2010: 106).

Waihrend der britische Geheimagent allerdings einen durch und durch
positiven Hedonisten verkorpert, ist Batman ein dunkler Held mit am-
bivalenten, mitunter antisozialen Ziigen. Als »eerie figure of the night«

8  Zur narrativen Struktur von Superhelden-Comics vgl. Ditschke/Anhut
(2009) sowie die Ausfithrungen zum »Mythos von Superman« bei Umber-
to Eco (1964); zum Superhelden-Film auch Hennig (2010). Fiir eine sys-
tematische Analyse des >Erzahlkerns< bei Batman siehe Pearson/Uricchio
(1991: 184-188) und Brooker (2001: 37-67).

199

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

(Detective Comics 29, 1939: 18) dhnelt er in mancher Hinsicht sogar
dem geheimnisumwobenen Grafen Dracula, der nachts als blutsaugen-
der Vampir sein Unwesen treibt.? So teilen die beiden Figuren nicht nur
die innere Verwandtschaft zu den Fledermaustieren, sondern auch die
Vorliebe fiir den Schutz der Nacht, das heimliche, lautlose Operieren im
Verborgenen und vor allem die furchteinfléSende visuelle Erscheinung.°
Eine Comic-Story (Batman 351, 1982; abgebildet in Daniels 1999: 144)
zeigt Batman mit spitzen, blutverschmierten Fangzihnen, und noch im
Spielfilm von 1989 kursiert zeitweilig das Gerucht, er trinke — wie ein
Vampir — das Blut seiner Opfer.

Als Erfinder der Batman-Figur gelten der Zeichner Bob Kane und
der Autor und Zeichner Bill Finger. Die ersten Ideen zur Figur hatte
Kane, der seit den 1930er Jahren als Zeichner in der schnell wachsen-
den Comic-Industrie arbeitete, bereits einige Jahre vor Erscheinen des
ersten Hefts." Eine erste Skizze des »Bat-Mans, die als Einfluss die >Or-
nithopter«Studie Leonardo da Vincis nahelegt, die auch Kane selbst
als zentrale Inspirationsquelle angibt (vgl. Kane/Andrae 1989: 35-37),
wurde womoglich schon im Jahr 1934 angefertigt; die Datierung ist je-
doch umstritten (vgl. Brooker 2001: 42). Unzweifelhaft belegt ist dage-
gen eine von Kane verfasste Kurzgeschichte mit dem Titel » The Bat«,
die bereits im Jahr 1933 von einem Menschen in Fledermauskostum
handelt, damals allerdings noch auf der Seite des Bosen und mit ihren

9  Zur Ahnlichkeit Batmans mit Dracula vgl. Daniels (1999: 144), Brooker
(2001: 43) und Morrison (2011: 22).

10 Zum kulturgeschichtlichen Hintergrund des Fledermaus-Symbols im Kon-
text einer »Bildsprache des Bosen« vgl. Hennig (2010: 104), der auf die mit-
telalterliche Darstellung von Teufeln und Damonen mit Fledermausfliigeln
verweist — so etwa in dem Gemailde Das Jiingste Gericht von Hieronymus
Bosch (vgl. ebd.) oder in Satan von Gustave Doré, einer Illustration zu John
Miltons Paradise Lost (1667). In Cesare Ripas Iconologia (1593b: 248-250;
vgl. S. 41, Anm. 30) steht die Fledermaus fur die >Unwissenheit« (»ignoran-
za«), da sie als Nachtwesen in der Dunkelheit lebt.

11 Zur Biographie Kanes sowie zu dessen frithen Einflissen vgl. die Autobio-
grafie Batman & Me (Kane/Andrae 1989: 7—47); ergdnzend auch die u.a.
auf Interviews gestiitzten Ausfithrungen bei Daniels (1999: 17-33). Zur
nachtraglichen Kontroverse um den jeweiligen Anteil von Kane, der lange
Zeit als Hauptschopfer galt und in den Comic-Veroffentlichungen bis heute
mit dem Hinweis »created by Bob Kane« geehrt wird, und Finger, der wohl
einen grofleren Anteil an der Erfindung und Gestaltung der Figur hatte als
lange Zeit angenommen, vgl. Nobleman (2012) sowie die Ausfithrungen bei
Brooker (2001: 42—45, 51-53), Jones (2004: 149-155), Reed (2007) und
Morrison (2011: 17-20). Im Ubrigen waren vermutlich schon an den aller-
ersten Ausgaben noch weitere Personen beteiligt oder gar mafigeblich fiir
die Zeichnungen verantwortlich (vgl. Brooker 2001: 51-53).

200

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

64 MAY, 1939 /
| PAGES /
oF
ACTION!

fective
COMICS (O MICS

~aC;

Abb. 12: Superman. Titelseite von Action Comics 1, 1938.
Abb. 13: Batman. Titelseite von Detective Comics 27, 1939.

Weltherrschaftsbestrebungen auf den im selben Jahr zur Macht gelang-
ten Adolf Hitler anspielend (vgl. Daniels 1999: 19).

Die Wendung zum guten Verbrechensbekampfer Batman, wie wir ihn
heute kennen, wurde eher von auflen angestoflen — insbesondere durch
den unerwarteten Erfolg von >Supermans, dessen Erzdahlungen seit 1938
in der ebenfalls von Detective Comics herausgegebenen Heftreihe Acti-
on Comics erschienen (Abb. 12). Kane wurde von seinem Herausgeber
Vincent Sullivan beauftragt, einen dhnlichen Superhelden zu konzipie-
ren, der den Uberraschungserfolg wiederholen sollte (vgl. Kane/Andrae
1989: 35). Der Autor besann sich auf seine fritheren Ideen (vgl. ebd.: 35),
arbeitete sie zu neuen Entwurfsskizzen aus und holte Bill Finger hinzu,
mit dem er seinen Entwurf in einem gemeinsamen Brainstorming endgiil-
tig perfektionierte und an die gerade erst im Entstehen befindliche »Co-
mic-Asthetik« anpasste (vgl. ebd.: 41).

Die Figur, die dabei entstand und knapp ein Jahr nach Superman zum
ersten Mal in Druck ging (Abb. 13), ist eine >Bildsynthese« aus verschiede-
nen bereits existierenden Figuren und visuellen Vorbildern, die auf neuarti-
ge Weise miteinander kombiniert und verschmolzen wurden. So nahm die
Figur unter anderem die bereits erwahnten Anleihen bei Leonardo da Vin-
cis Ornithopter und dem Vampirfiirsten Dracula aus dem gleichnamigen
Film (DracuLra, USA 1931, Regie: Tod Browning; vgl. ebd.: 41); aufSer-
dem floss der maskierte Held Zorro ein, der in THE MARK OF ZORRO (USA
1920, Regie: Fred Niblo) einen populidren Auftritt hatte (vgl. ebd.: 37 f.);

201

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

der Spielfilm THE BAT WHIsPERS (USA 1930, Regie: Roland West), dessen
titelgebender Bosewicht ein Fledermauskostiim tragt (vgl. ebd.: 38 f.); der
Privatdetektiv Sherlock Holmes aus den Erzihlungen von Arthur Conan
Doyle (vgl. ebd.: 44), mit dem Batman in den ersten Erzihlungen nicht
nur die geistigen Fertigkeiten, sondern auch den Modegeschmack sowie
die Vorliebe fur Pfeifentabak teilt (vgl. Detective Comics 27, 1939: 4); und
schliefSlich der Geheimagent aus der Groschenroman-Reihe The Shadow
(vgl. Kane/Andrae 1989: 41). Finger brachte aufSerdem die fotografische
Abbildung einer echten Fledermaus in den kreativen Prozess ein, aus der
sich vielleicht einige stilistische Eigenheiten Batmans, namentlich die spitz
zulaufenden, mit Dreiecksmotiven spielenden Formen der Figur erklaren
(vgl. Daniels 1999: 21). Des Weiteren regte Finger an, das zunachst in Rot
und Schwarz konzipierte Gewand Batmans durch einen dunkelgrauen An-
zug, und die an den Ornithopter angelehnten Fligel durch einen Stoffum-
hang zu ersetzen (vgl. Kane/Andrae 1989: 41).

Batman ist also das Resultat einer immensen Verdichtung bereits exis-
tierender populirer Bilder. In seiner Schopfung hat Kane seinen ganz
personlichen und bereits lange vorher gehegten Tagtraum verwirklicht,
gleichzeitig aber auch eine Vielzahl von dufleren Bildern einfliefsen las-
sen. Wie das nichtliche Traumbild des Wolfsmannes mit seiner >multip-
len Genese« ist auch der Tagtraum vom Fledermausmann das Ergebnis
einer Hybridbildung aus disparaten Bildquellen. Aber die groflere Nihe
des Tagtraums zur Wachwelt und insbesondere die im Wachzustand ge-
leistete Kunstarbeit der beiden Kiinstler sorgen zugleich fiir eine signifi-
kante Verschiebung gegentiber der Bildgenese beim echten, nichtlichen
Traum. In Batman verschranken sich nicht nur innere mit dufSeren Bil-
dern, sondern auch die Kreativitit des Kiinstlers mit dem 6konomischen
Kalkul der Kulturindustrie, auf deren Bedurfnisse hin die neue Figur von
vornherein ausgerichtet war.™

Zu diesem kulturindustriellen Hintergrund der Bildproduktion ge-
horte nicht zuletzt die Einmischung der Auftraggeber. Die Herausgeber
bei Detective Comics griffen regulierend in den kreativen Prozess ein,
um beispielsweise den Gebrauch von Schusswaffen oder die Tétung von
Gegnern durch Batman zu verbieten, wie es in den ersten Ausgaben noch
weitgehend ungeniert gezeigt wurde. Kane beschreibt eine dieser Einmi-
schungen als »censorship« seitens der Herausgeber:

»I never had complete control over the Batman strip, and the editor
placed increasing limits on what Bill and I could do. [...] We had our
first brunch with censorship over Batman’s use of a gun in Batman #1.
[...] The editors thought making Batman a murderer would taint his

12 Zu den 6konomischen Rahmenbedingungen und Strategien der Batman-
Vermarktung siehe Meehan (1991); dazu auch Boichel (1991).

202

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

character, and that mothers would object letting their kids see and read
about such shootings.« (Kane/Andrae 1989: 44 f.)

Teilweise gingen solche Eingriffe auf tatsichliche Reaktionen des Pu-
blikums zuriick, das sich durch Leserbriefe besorgter Eltern sowie durch
eine hoch erregte 6ffentliche Debatte tiber die Gefahrdung der Jugend
durch Comics aktiv zu Wort meldete.*> So schreibt sich die Gesellschaft
nicht nur abstrakt tiber die gesellschaftlich gepriagten Vorstellungen der
Kinstler und Herausgeber, sondern auch konkret in Gestalt ihrer — tat-
sachlichen oder auch nur antizipierten — Publikumsreaktionen in die
Bildproduktion ein. Die Bildwerke der Comic-Industrie entstehen nicht
im luftleeren Raum absoluter Autonomie, sondern im sozialen Raum
eines real existierenden Publikums mit konkreten >Genussgrenzens, die
von den Kunstlern respektiert werden mussen.

War die Batman-Figur als Bild erst einmal konzipiert, musste sie
mit Geschichten ausgefiillt werden.™ Die vielleicht wichtigste von ih-
nen, »The Legend of the Batman« (Batman 1, 1940: 138 f.; ohne Titel
erstmals in Detective Comics 33, 1939: 62 f.), erzahlt auf zwei Seiten
eine Art rickblickenden Ursprungsmythos der Batman-Figur. Erst die-
ser Riickblick verleiht ihm die charakterliche Tiefe einer Figur mit bio-
grafischem Hintergrund und nachvollziehbarer Handlungsmotivation.
Seitdem bildet die >Legend of the Batman« so etwas wie den emotiona-
len Kern des Batman-Universums. Zugleich erzdhlt auch diese Geschich-
te von der Bildgenese Batmans — jedoch nicht von der realen, sondern
von der fiktionsinternen Genese der Figur als geheimes Alter Ego des
Milliardars Bruce Wayne. Bemerkenswert ist, dass Batmans >Erfindung«
auch hier als Hybridbildung aus inneren und dufleren Einfliissen geschil-
dert wird.

Die >Legend of the Batman« berichtet, wie der junge Bruce Wayne
seine Eltern bei einem brutalen Raububerfall verliert. In seiner Trauer
fasst er den Entschluss, sein Trauma durch eine Form des Fort-Da-Spiels
zu beantworten: Er will sein Leben der Bekampfung des Verbrechens

13 Die Debatte erreichte ihren Hohepunkt in den 1950er Jahren und kulmi-
nierte in dem einflussreichen Buch Seduction of the Innocent von Fredric
Wertham (1954). Noch im selben Jahr verpflichtete sich die Comic-Industrie
auf eine freiwillige Selbstzensur nach dem Vorbild des 1934 in Kraft getre-
tenen »Production Code« fir Kinofilme (vgl. Nyberg 1998; zu den Auswir-
kungen auf Batman auch Brooker 2001: 101-170). Zur grundsatzlich dhn-
lichen, aber etwas weniger turbulenten Rezeptionsgeschichte des Comics
in Deutschland zwischen >Schmuddelheftchen< und kulturell akzeptiertem
Kunstprodukt vgl. Knigge (1996) und Griinewald (2014).

14 Vgl. zu dieser Reihenfolge die Schilderung Kanes: »When I created the Bat-
man [...], I wasn’t thinking of story. I was thinking, I have to come up with
a character who’s different« (zit. n. Daniels 1999: 23).

203

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

,NVWIVE 3HL. AT 40 JIDNINY
SIHL * *X¥va 3HL 40 33N9OId

adIIM SIHL NBOG SI SNHL ANV

(€9 :6€61) €€ UN ‘so11407) 2a112912(] SHD J[197 >UvumIvg 241 Jo puada ag < ¥1 'qqy

/8 v

JW0D38 1IVHS

I 'N3IWO
NY S1TI /11
SIVHL /1VE V

/MOGQNIM N3dO 3HL NI S3114
1V@ 3ONH V'JIMSNY NI 31 Sy~

‘.

VUV F78/4Y¥3L AOV18
LHOIN FHL 30 J2NLY3D V 38
ASNW I'SLAVIH 2I3HL OLNI JOU4T L
“3IEIS oL 3718V 38 LSNW
3SIN9SIA AWOS 1071 A1qAVMOD
.SNoUILSAAdNS ¥V AV STVNIWIRD

204

19.01.2026, 11:50:24.



https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

widmen, um seine erlittene Ohnmacht zu bewiltigen und in Handlungs-
macht umzuwandeln. Recht und Gerechtigkeit, aber auch Vergeltung
und Rache sind fortan seine Handlungsmotive. Sein erklartes Ziel ist es,
Schrecken und »terror« (Detective Comics 33, 1939: 63) in die Herzen
der Verbrecher zu pflanzen. Einzig an der visuellen Selbstinszenierung
des kiinftigen Helden fehlt es noch. Der ziindende Geistesblitz kommt
von auflen, als eine Fledermaus durch das geoffnete Fenster fliegt und
Bruce auf die Idee bringt, sich fortan als Fledermaus zu verkleiden (vgl.
Abb. 14).

Als »avenger of evil« im Fledermauskostim schwingt sich Batman
fortan zur Selbstjustiz auf; auch sein Schopfer beschreibt ihn als »grim
vigilante« (Kane/Andrae 1989: 45). Dieser Vigilantismus ist aus Sicht
der Erzdahlung unausweichlich, denn in Gotham — einer Reminiszenz an
die Millionenmetropole New York*s — gedeiht das Verbrechen wie nir-
gendwo sonst auf der Welt. Die Stadt ist geradezu uibervolkert von ein-
fachen Ganoven, aber auch von genial-skrupellosen Superverbrechern
wie Dr. Death (erstmals 1939), dem Monk (1939), dem Joker (1940),
dem Pinguin (1941) oder dem Riddler (1948), der von dem irrationalen
Tick beherrscht wird, kein Verbrechen begehen zu konnen, ohne es vor-
her in Rétselform anzukiindigen. Die Superschurken im Batman-Univer-
sum sind »Psychopathen, die das Verbrechen aus Passion, nicht des Ge-
winns wegen, sondern als Gesellschaftsspiel betreiben« (Knigge 1996:
119). Weil Polizei und Justiz mit dieser Spielart des Verbrechens tiberfor-
dert sind, muss Batman die Strafverfolgungsaufgaben des Staates tiber-
nehmen. Batman ist der bessere Staat, weil der richtige nicht mehr funk-
tioniert.

In diesem Scheitern des Staates und der gesellschaftlichen Ordnung,
dessen katastrophische Konsequenzen nur ein Superheld noch abwen-
den kann, liegt der wiederkehrende Erzidhlkern aller Batman-Stories. Sie
sind Hobbes’sche Erzidhlungen, denn sie handeln vom Krieg aller gegen

15 Fiir diese Identifizierung von Gotham und New York sprechen nicht nur
zahlreiche strukturelle Ahnlichkeiten wie die Tatsache, dass beide Stidte ein
»State Building« mit o2 Stockwerken (vgl. Detective Comics 43, 1941) und
sogar »Twin Towers« (Miller 1986: 3) besitzen. In den allerersten Erzih-
lungen wird die Handlung ganz explizit in »New York« (Detective Comics
31, 1939: 40) bzw. »downtown Manhattan« (Detective Comics 33, 1939:
64) lokalisiert; die Ortsbezeichnung » Gotham« — ihrerseits ein geldufiger
Spitzname New Yorks, der 1807 durch eine Essaysammlung von Irving Wa-
shington geprigt wurde (vgl. Hennig 2010: 52) — wird erst 1941 eingeftihrt
(vgl. Detective Comics 48). Andererseits erinnert Gotham zumindest in THE
DaRrk KNIGHT - allein schon dank der prominenten Rolle der Mafia im Film
—auch an Chicago, diesen prototypischen Ort der organisierten Kriminalitat
in den 1920er und 3oer Jahren (vgl. Lewis 2009); und tatsdachlich wurden

205

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

alle bzw. »eines jeden gegen jeden«, wie Thomas Hobbes (1651: 122)
ihn genannt hatte.

»Die meisten Batman-Episoden beginnen mit einem unregierbar gewor-
denen Gotham, einem Ort, in dem die Gesellschaftsordnung und der
Krieg aller gegen alle ausgebrochen ist.« (Spanakos 2008: 49)

Vor diesem dystopischen Hintergrund erzihlen die Batman-Geschich-
ten von der Notwendigkeit eines starken Retters, der den Krieg durch
Gewalt beenden muss, weil niemand sonst in der Lage dazu ist. Einzig
auf dem Wege der aufSerrechtlichen Gewalt erreicht Batman, woran die
Gesellschaft im Allgemeinen und der Rechtsstaat im Besonderen schei-
tern. Obgleich er durchaus nicht regellos agiert und sich insbesondere
ein striktes Totungsverbot auferlegt hat, steht er jenseits des Gesetzes;
eben darum ist er so effektiv. Stephan Ditschke und Anjin Anhut (2009:
144) sprechen in ihrer Analyse der narrativen Struktur von Superhel-
dencomics darum von »einer Art >Anderwelt« des Superhelden«, die sich
sowohl vom legalen Raum der »etablierten Ordnung« als auch vom il-
legalen Raum der von den Verbrechern bewohnten »Unterwelt« unter-
scheidet.*® Als Superheld nimmt Batman eine politische >Super-Positionc
ein, die ihn iiber den Rest der Gesellschaft erhebt.

4.1.2 »Reboot« des Batman-Mythos:
Christopher Nolans Spielfilm-Trilogie

Jede einzelne Erzdhlung im Batman-Universum sieht sich vor eine wider-
spriichliche Herausforderung gestellt. Einerseits muss sie dem Geiste des
Erzdhluniversums, seinen Charakteren, Handlungslogiken und Darstel-
lungskonventionen treu bleiben und den Erwartungshaltungen der Konsu-
menten entsprechen. Andererseits muss sie im Verhaltnis zu den bisherigen
Erzahlungen als origineller, innovativer Beitrag auftreten. Andernfalls wire
sie redundant, also uninteressant und langweilig. Jede neue Batman-Erzih-
lung positioniert sich darum in einem Spannungsfeld von »sameness and
difference« (Brooker 2012: 24). Sie muss den anderen Erzdhlungen zu-
gleich dhnlich und unihnlich sein, um einerseits als Batman-Erzahlung,
andererseits als interessante Batman-Erzdhlung zu funktionieren.

Auch Christopher Nolans Spielfilm-Trilogie erfiillt diese Anforderung,
womoglich sogar besser als andere Erzihlungen aus dem Batman-Uni-
versum. So lehnen sich Nolans Filme einerseits an bereits existierende

einige AufSenaufnahmen des Films an realen Orten in Chicago gedreht (vgl.
S. Schneider 2008, Kothenschulte 2008).

16 Eine dhnliche >Topographie« des Batman-Universums findet sich bei Hennig
(2010: 164); vgl. dazu auch Eisele (2016: 65-72).

206

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

Batman-Erzihlungen an: BATMAN BEGINS (2005) etwa enthilt zahlrei-
che Handlungselemente aus Batman: Year One von Frank Miller (1986—
1987) und Batman: The Man Who Falls von Dennis O’Neil und Dick
Giordano (1989); in THE DARK KNIGHT (2008) finden sich Versatzstii-
cke aus Millers The Dark Knight Returns (1986), Alan Moores The Kil-
ling Joke (1988) und der Reihe The Long Halloween (Loeb 1996-1997);
und THE DARK KNIGHT RISES (2012) bezieht sich unter anderem auf die
Reihe Knightfall (Moench et al. 1993-1994). Auch wenn es sich bei kei-
nem der drei Filme um eine Comic-Verfilmung im engeren Sinn handelt,
sondern eher um ein freies Spiel mit Handlungselementen, Motiven und
Darstellungsweisen, bleibt Nolan dem >Markenkern< Batmans, insbeson-
dere der dystopischen Grundstimmung und der ambivalenten Psycholo-
gie der Figuren, weitgehend treu.

Andererseits gelingt Nolan mit seinen Filmen aber auch ein »reboot«
(Brooker 2012: 10) des Batman-Mythos, ein »Neuanfang« (Hennig
2010: 102); Zumindest im Vergleich zu den beiden vorangegangenen,
eher familientauglichen und vielfach als flach kritisierten Batman-Fil-
men unter der Regie von Joel Schumacher wie zuletzt BATMAN & Ro-
BIN (USA 1997) mit George Clooney in der Hauptrolle.’” BATMAN
BeGINs, der erste von Nolans Filmen, bringt die Distanz zu den Vor-
gangerfilmen bereits im Titel zum Ausdruck. Er ldsst die Geschichte
des Dunklen Ritters zumindest fur das Kino noch einmal von Grund
auf neu beginnen.

An die >Legend of the Batman«< ankntipfend, schildert BATMAN BEGINS
den Werdegang des Helden als schmerzhaften Prozess der Traumaverar-
beitung. Mehr denn je ist Nolans Batman eine »angry, conflicted, serious,
committed person« (Brooker 2012: 91). Diese Dimension war in der Fi-
gur immer schon angelegt, wurde jedoch zumindest im Kino noch nie so
konsequent und detailreich entfaltet. Der am Film beteiligte Drehbuch-
autor David S. Goyer erldutert die Bedeutung dieser psychologischen
Feinzeichnung fir sein personliches Verstindnis der Batman-Figur, aber
auch fur ihre gesellschaftliche Resonanz beim Publikum:

»What I like about Batman is that he is the most realistic of the super
heroes. There is a grittiness and grimness to him ... in the pantheon of
DC Comics heroes, Batman is the only one who’s really conflicted. [...]
Conflicted heroes are more interesting to watch because they’re more
human — we can relate to them.« (Goyer, zit. n. Brooker 2012: 90)

Zum psychologischen gesellt sich ein politischer Realismus, der Nolans
Batman direkt an das Zeitgeschehen der US-amerikanischen Gesellschaft

17 Zu diesem weit verbreiteten Urteil vgl. mit zahlreichen Beispielen die Rezep-
tionsanalysen bei Brooker (2001: 294-307, 2012: 89-133).

207

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

anbindet. Uniibersehbar sind in BATMAN BEGINS und THE DARK KNIGHT
die zahlreichen Anspielungen auf die Terroranschlige des 11. September
2001 und den darauffolgenden >war on terror< Szenen, in denen Bat-
man auf ein Hochhaus zufliegt und von aufSen durch die Fensterscheibe
einbricht wie ein Fluggeschoss; visuelle Anspielungen auf die Loschar-
beiten am >Ground Zero< (Abb. 15); ein Sprengstoffgiirtel, mit dem der
Joker seine Feinde in Schach hilt; ein Krankenhaus, das durch Explosi-
onen zum Einsturz gebracht wird; verwackelte Bilder von Geiseln in Vi-
deobotschaften, die an die Entfihrungs- und Enthauptungsvideos isla-
mistischer Terrorgruppen erinnern.*®

Wie Mridul Bordoloi in einer verdienstvollen, wenn auch in manchen
Punkten oberflichlich bleibenden Analyse von Nolans Trilogie heraus-
arbeitet, handeln die drei Filme in jeweils eigener Akzentuierung vom
Kampf gegen Anarchie und Chaos (vgl. Bordoloi 2012). In BATMAN BE-
GINS wird Gotham von der >League of Shadows< bedroht, deren Anfiih-
rer Ra’s al Ghul die Vernichtung der Stadt und ihrer Einwohner anstrebt.
Ein Nervengas wird in die Kanalisation geleitet, das bei Verdunstung die
Einwohner der Stadt in psychopathische Morder zu verwandeln droht.
In THE DARK KNIGHT geht die Bedrohung vom Joker aus, der Gotham
durch Terroranschlige in Panik versetzt, um die Bevolkerung zu Gewalt-
taten anzustacheln und sich selbst als Herrscher Gothams zu inthronisie-
ren. In THE DARK KNIGHT RisES schliefSlich droht Anarchie im engeren,
politischen Sinne: Ein proletarischer Demagoge namens Bane ergreift
mit seiner Bande in einem revolutionsdhnlichen Staatsstreich die Macht.
In einer brutalen Schreckensherrschaft terrorisiert er die Biirger mit Re-
volutionstribunalen, Schauprozessen und Massenexekutionen, bevor er
sich am Ende als Nachfolger des in BATMAN BEGINS getoteten Ra’s al
Ghul entpuppt, dessen Ziel der Zerstorung Gothams er weiterverfolgt.
In allen drei Teilen gelingt Batman die Abwendung der Katastrophe; am
Ende der Trilogie ist die Welt bis auf Weiteres gerettet, und der Held
kann sich zur Ruhe setzen.

Wie Bordoloi zusammenfasst, muss in jedem der drei Filme eine an-
dere Spielart von Anarchie abgewehrt werden:

»The three films’ interconnectedness seems to rest on the envisioning of
the anarchic world view, but this is pursued in three different ways—
anarchy as cleansing (Batman Begins), anarchy as chaos for the sake
of chaos (The Dark Knight) and anarchy as emancipation (The Dark
Knight Rises).« (Bordoloi 2012: 88)

18 Diese und noch einige weitere Anspielungen auf den realgeschichtlichen Ter-
rorismus sind von vielen Kommentatoren des Films festgestellt worden; fiir
einen Uberblick vgl. Brooker (2012: 199-210).

208

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THE DARK KNIGHT - HINTERGRUNDE UND UBERBLICK

Abb. 15:>Ground Zero<. THE DARK KNIGHT (2008). 1:36.

Die erste Spielart der Anarchie als »cleansing« — besser wire vielleicht:
Zerstorung — ist vertrauter Kinostoff. Die Katastrophe ist physisch, der
Held muss die Menschen vor dem Tod bewahren; ein klassischer Plot.
Weniger geldufig im Kino, aber der Sache nach nicht minder vertraut, ist
die Spielart der Anarchie als politischer »emancipation« bzw. Revolu-
tion. Gerettet werden muss hier der politische Status Quo der biirgerli-
chen Gesellschaft.® Umso interessanter erscheint hingegen jene Spielart
von Anarchie als »chaos for the sake of chaos«, die THE DARK KNIGHT
dem Zuschauer prisentiert. Die Katastrophe ist hier weder eine physi-
sche noch eine direkt politische, sondern vielmehr eine moralische Kata-
strophe, die den solidarischen Zusammenhalt der Gesellschaft und damit
die Grundfesten ihres Zusammenlebens bedroht. Diese Gefahr der >mo-
ralischen Anarchie« zeigt sich allemal am Filmgeschehen selbst, drickt
sich aber auch schon am Filmplakat aus, das den potentiellen Besucher
iiberhaupt erst ins Kino locken soll. Mit ihm, dem logischen Anfangs-
punkt der Filmrezeption (neben dem Trailer oder Teaser), setzen darum
die Bildanalysen im engeren Sinne ein.

19 Einige Kommentatoren haben in der Handlung von THE Dark KN1GHT R1-
SEs sogar eine direkte Anspielung auf die » Occupy Wall Street«-Proteste des
Jahres 2011 erkannt, zumal das erste Angriffsziel der Revolutionire die Bor-
se ist (vgl. Bordoloi 2012: 94, Fisher 2012, Soboczynski 2012). Jedoch be-
gannen die Dreharbeiten zu THE DARK KNIGHT RIsEs bereits im Mai 2011,
die Aktionen der Occupy-Bewegung hingegen erst im September 2011, so
dass es sich lediglich um eine zufillige Uberschneidung handelt (vgl. in die-
sem Sinne auch Nolan 2012).

209

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.2 Einzelbildanalysen

4.2.1» Welcome to a world without rules«:
Das Filmplakat zu THE DARk KNIGHT

Das rechts abgebildete Filmplakat (Abb. 16) ist das bekannteste von ins-
gesamt mindestens 24 Motivvarianten, die im Umfeld des Kinostarts von
THE DARK KNIGHT veroffentlicht wurden.> Das Motiv wurde auch fiir
das Cover der DVD- und Blu-ray-Veroffentlichung des Films verwendet.
Wie fiir Werbeplakate tiblich, handelt es sich bei diesem Filmplakat um
eine Kombination aus Bild und Text, das heifst um einen »Bildtext«, wie
W. J. T. Mitchell (1994: 145) solche Kombinationen nennt. Auf der tex-
tuellen Ebene versorgt es uns mit den notigen Basisinformationen wie
insbesondere dem Titel des Films und dem Datum des Kinostarts. In ge-
wisser Hinsicht ebenfalls wie ein Text, namlich als Markenname, funk-
tioniert das Fledermaussymbol bzw. das >Bat-Logo< im unteren Drittel,
das den Filmtitel »THE DARK KNIGHT« unterlegt und als symbolisches
bzw. konventionelles Zeichen, jedoch ohne Zuhilfenahme von Sprache,
die Zugehorigkeit des Films zum Batman-Universum anzeigt.

Die Komposition des Bildes ist durch eine Zweiteilung des Bildgesche-
hens gepragt: Wahrend der grimmige Superheld die untere Bildhalfte ein-
nimmt, wird die obere Hilfte von einem Hochhaus ausgefillt, das im
Riicken der Figur uber diese hinausragt. Im oberen Teil des Hauses steht
die Fassade in Flammen; der Himmel ist mit Rauchwolken bedeckt, und
brennende oder bereits verbrannte Gebaudeteile fallen von der bescha-
digten Fassade aus in weitem Bogen nach unten. Die beiden Halften des
Bildes und mit ihnen die beiden zentralen Elemente stehen im Verhiltnis
der ikonischen Differenz: Batman bildet den Vordergrund, das Gebaude
dagegen den Hintergrund des Bildes.

Das Arrangement der ikonischen Differenz verleiht dem Bild eine ge-
wisse Ausgewogenheit, setzt bei lingerer Betrachtung aber auch >Oszil-
lationseffekte« in Gang. So eindeutig Batman rdaumlich vor dem Hoch-
haus und damit im Vordergrund steht, so stark wird die Gesamtszene
zugleich durch das in Flammen stehende Hochhaus im Hintergrund do-
miniert. Das Hin- und Herwandern der Aufmerksamkeit zwischen den
beiden Bildhilften fungiert dabei als Spannungsmechanismus: Es verhin-
dert, dass sich das Oszillieren der ikonischen Differenz zugunsten einer
eindeutigen Aufmerksamkeitsverteilung stabilisiert. Gerade die forma-
le Ausgewogenheit der Komposition beunruhigt den Blick und lasst das
Bild selbst nach langerer Betrachtung noch interessant wirken.

20 Eine Bildergalerie mit den verschiedenen Motivvarianten findet sich bei In-
ternet Movies Poster Awards (2019).

210

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

CHRISTIAN MICHAEL HEATH GARY AARON MAGGIE Axo MORGAN
E CAINE LEDGER OLDMAAN ECKHART GYLLENHAAL FREEVIAN

l 7/

.\‘wr—l_ :
THE DA K KWNIGHT

% ’

/

JULY 18

Abb. 16: THE DARK KNIGHT (2008). Filmplakat.

21T

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Die Offenheit der ikonischen Differenz hat Folgen auch fur die inhalt-
liche Deutung des Bildes. Das Wandern des Blicks ldsst die Frage entste-
hen, wie sich Vordergrund und Hintergrund bzw. Batman und Hochhaus
handlungslogisch zueinander verhalten. Daraus ergibt sich unweigerlich
die spezifischere Frage, in welchem Verhaltnis der positiv konnotierte Su-
perheld Batman zur negativ besetzten, katastrophischen Zerstorung der
Hochhausfassade steht. Wie ist es zu dieser Zerstérung gekommen, und
welche Rolle spielt der Superheld dabei? Mit solchen Fragen lockt uns
die Prasenz der Bildobjekte in den Inhalt des Bildes hinein und verstrickt
uns in das Ritsel der Reprasentation. Hat Batman, so konnte eine mogli-
che Lesart dieser Bildszene lauten, den Brand gelegt? Oder ist eine andere
Person dafur verantwortlich? Fiir die zweite Lesart sprechen die geballten
Fiuste, die grimmige Mimik und die gespannte Korperhaltung. Steht der
Superheld bereit, um den Brandstifter seiner gerechten Strafe zuzufithren?
Nicht zuletzt der Blick auf die vertrauten Rollenmuster des Batman-Uni-
versums legt diese Lesart nahe. Dass der Superheld hingegen selbst ein
Hochhaus in Brand gesteckt haben soll, wire mit seiner ritterlichen Rol-
le bzw. den Konventionen des Superheldengenres kaum zu vereinbaren.

Ein genauerer Blick auf die Szene allerdings bringt die scheinbaren
Gewissheiten des Batman-Universums rasch ins Wanken. Denn die bei
flichtiger Betrachtung zunichst amorph erscheinenden Flammen am
Hochhaus lassen die Umrissgestalt einer Fledermaus erkennen - das
»Bat-Logo«, das ja auch im unteren Teil des Plakats noch einmal unmiss-
verstandlich wiederholt wird. Wenn jedes Bild etwas in etwas zeigt, so
ist die Zeichenhaftigkeit hier gleich mehrfach potenziert: Das Bild zeigt
nicht nur Flammen, sondern iz den Flammen eine Fledermaus, und in
dieser Fledermaus wiederum ein Symbol firr Batman. Dieser selbst ge-
braucht das Fledermaussymbol innerhalb der Erzidhlungen wie ein Mar-
kenzeichen bzw. Markenlogo (vgl. Uricchio 2010), wenn er seine Klei-
dung damit schmiickt oder seine Waffen in Anlehnung daran gestaltet.
In der TV-Serie aus den 1940er Jahren projiziert er die Fledermausge-
stalt sogar als Schattenriss an Wande. Abgesehen von der Polizei, die das
Symbol als >Batsignal« ebenfalls einsetzen darf, um den Superhelden zu
Hilfe zu rufen, sind die Rechte an diesem Logo exklusiv: Es gibt in Go-
tham City prinzipiell nur einen einzigen Akteur, der dieses Markenzei-
chen benutzt, und das ist Batman.

Wenn dies zutrifft, was hat das Bat-Logo dann auf der Hochhausfassa-
de zu suchen? Ist Batman etwa doch fur die Zerstorung des Hochhauses
verantwortlich? Ist er ein >dunkler< Ritter womoglich auch insofern, als
er auf die dunkle Seite des Bosen gewechselt ist? Muss so etwa der auf-
fallend dustere Blick — bzw. Nich#-Blick — der Figur erklart werden, des-
sen Augen unerkennbar im Schatten der Augenhohlen verschwinden? Wir
miissten eklatant gegen die analytische »Sparsamkeitsregel« (Ackermann
1994: 207) verstofsen, wollten wir die beunruhigende Schlussfolgerung

212

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

eines bose gewordenen Batmans vermeiden, um stattdessen zu vermu-
ten, dass eine andere Person - fiir die es im Bild keinerlei Anhaltspunkte
gibt — das Logo zweckentfremdet habe. So entpuppt sich am Ende gerade
die im Batman-Universum unwahrscheinlichste Lesart als nahezu einzig
mogliche. Es muss Batman selbst gewesen sein, der die Zerstorung ver-
ursacht hat, und zwar willentlich, wie das Fledermaussymbol nahelegt.

Der beunruhigende Charakter dieser Lesart wird noch verschirft
durch eine weitere Konnotation des brennenden Hochhauses, die als vi-
sueller Subtext des Bildes aufgerufen wird. Wir kennen dieses Bild mit-
samt der in weitem Bogen herabfallenden Gebaudeteile und der dich-
ten, den Himmel bedeckenden Rauchwolken: Die Szene ist eine visuelle
Anspielung auf die Terroranschliage auf das World Trade Center in New
York am 11. September 2001. Auch dort stand ein Hochhaus in Flam-
men, auch dort war der Himmel mit Qualm bedeckt und flogen Gebau-
deteile durch die Luft. Das Hochhaus auf dem Plakatbild steht also nicht
nur fur sich allein als beliebiges Gebaude der fiktiven Stadt Gotham City,
sondern ist die mimetische Vergegenwirtigung realer Zeitgeschichte. Es
weckt die Erinnerung an ein traumatisches, kollektiv bedeutsames Er-
eignis, genauer gesagt an die massenmedial zirkulierenden Fotografien
und Filmaufnahmen des Ereignisses, das ja vor allem als »Bild-Ereignis«
(Baudrillard 2001: 305 vgl. auch Becker 2013) erlebt wurde.

Der Verweis des Bildes auf den realgeschichtlichen Terror und seine
Bilder spielt sich zunichst auf der Reprisentationsebene des Bildes ab,
also auf der Ebene des Etwas-in-etwas-Sehens. Das fiktive Hochhaus auf
dem Plakat ist ein visuelles Zeichen fiir etwas anderes, das wir in ihm
aufgrund ikonischer Ahnlichkeit wiedererkennen. Zugleich aber trans-
portiert es mehr als eine blof$ zeichenhafte Referenz von etwas anderem,
ist es mehr als nur eine Reprisentation im klassischen Sinne. Uber das
Merkmal der Perspektive ist die Ahnlichkeitsbeziehung zwischen dem
fiktiven Hochhaus und dem realen Terror auch in die Formebene des
Bildes eingeschrieben. Die extreme Untersicht gegeniiber dem Hochhaus
auf dem Plakatbild wiederholt die besondere Betrachterposition, die be-
reits die Einwohner New Yorks gegentiber den Terroranschlagen einneh-
men mussten: auf den Straflen stehend, nach oben schauend, schutzlos
dem Geschehen ausgeliefert. Auch die massenmedialen Bilder der An-
schlage waren vielfach aus dieser Perspektive geschossen, darunter die
als Titelblatt der Zeitschrift TIME vom 14. September 2001 bekannt ge-
wordene Fotografie von Lyle Owerko (Abb. 17), die als direktes Vorbild
fiir die Hochhausdarstellung auf dem Filmplakat gedient haben konnte.

Die Untersicht erzeugt eine visuelle Strukturanalogie zwischen dem
realgeschichtlichen Terror bzw. seinen Bildern und der Darstellung auf
dem Plakat. Insofern ist auch dieses Formmerkmal eine Reprisentati-
on im Sinne der Reprisentationstheorie des Bildes und beruht auf ei-

ner ikonischen Ahnlichkeit zwischen Abbild und Abgebildetem. Aber die

213

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

NE LEDGER OLOMAN ECKHART GYLUENHAAL FREEMIAN

THE D& :« KN I1GHT

JULY 18

Abb. 17, links: TIME. Titelblatt der Ausgabe vom 14.09.2001. Fotografie: Lyle
Owerko.
Abb. 18, rechts: wie Abb. 16.

Perspektive ist zugleich mehr als blofe >Bezeichnung«, weil sich die Ahn-
lichkeit, die sie artikuliert, auch auf die Prasenzebene und damit auf die
affektive Wirkung des Bildes erstreckt: Die Untersicht fuhrt dazu, dass
der Betrachter, von ganz unten nach ganz oben blickend, durch das Bild-
geschehen geradezu uberwiltigt wird. Die Perspektive zwingt ihn quasi
gewaltsam in eine unterlegene Blickposition, verkleinert und erniedrigt
ihn gegeniiber der Ubermacht eines katastrophischen Geschehens. Bis in
die formale Positionierung des Betrachters hinein wiederholt das Bild auf
diese >nur bildmogliche« Weise die Bedrohung des Terrors und die Blick-
position der Terroropfer. Zusitzlich zur zeichenhaften Bezugnahme im
Modus der Ahnlichkeit versetzt uns die Untersicht direkt in eine der Er-
fahrung des Terrors analoge Subjektposition.

Gleich im doppelten Sinne verweist das Plakatbild also auf eine trau-
matische Wirklichkeit, deren visuellen Eindruck es sowohl auf der Ebe-
ne der Reprisentation als auch auf den Ebenen der bildlichen Prisenz
und der Affektwirkung wiedergibt und vergegenwirtigt. Es liegt nahe,
in dieser medialen Vergegenwirtigung des Traumas eine Wirkung des
»Wiederholungszwangs« zu sehen, ganz so wie ja bereits die in Endlos-
schleife repetierten Nachrichtenbilder der Anschlige von einigen Beob-
achtern als Wiederholungszwang gedeutet wurden.>' Dies wiirde das

21 Vgl. zu dieser Deutung u.a. Zizek (2002: 20) und Chéroux (2005: 36 f.);
ahnlich auch Bronfen (2001). Allgemein zur traumatischen Wirkung der

214

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Plakatbild in die Ndhe des traumatisch induzierten Schrecktraums ri-
cken, wie Freud ihn in Jenseits des Lustprinzips beschrieben hatte (vgl.
3.1.3). Das Bild wire dann die mehr oder weniger direkte Wiederkehr
eines traumatischen Erlebnisses, das noch nicht verarbeitet ist und unse-
re individuelle wie kollektive Imagination gefangen halt.

Obwohl die visuellen Analogien zwischen dem erinnerten Ereig-
nis und dem Erinnerungsbild nicht tibermifig stark entstellt sind, fin-
den sich im Plakatbild dennoch einige Mechanismen der Traum- bzw.
Kunstarbeit. Sie zeigen sich mit Hilfe eines Bildvergleichs an den Diffe-
renzen zwischen dem Plakatbild als dem manifesten Trauminhalt einer-
seits und den Bildern der realen Anschlige als dem damit gemeinten la-
tenten Traumgedanken andererseits. Der Vergleich fillt in diesem Fall
besonders leicht, weil uns der latente Traumgedanke — die Erinnerung
an die Terroranschliage — in Form von Medienbildern materiell und da-
mit nachuberprifbar vorliegt.

Der direkte Vergleich der beiden Bilder (vgl. Abb. 17-18) offenbart
vor allem zwei bedeutsame Differenzen. Als erstes fillt die Zahl der
Hochhiuser auf: Aus den Twin Towers ist ein >Single Tower« geworden
- und das, obwohl auch Gotham City eigentlich tiber » Twin Towers«
verfugt, wie es im Comic The Dark Knight Returns (Miller 1986: 33)
ausdriicklich heifSt. Wir haben es also mit einer Verdichtung zu tun, ei-
nem klassischen Mittel der Traumentstellung zum Zwecke der Verhiil-
lung. Auf diese Weise wird die Erinnerung an die realen Ereignisse zwar
geweckt, aber nicht explizit ausbuchstabiert. So umgeht das Bild die psy-
chische Abwehr des Betrachters, der das Plakat rezipieren und sich fiir
den beworbenen Kinofilm interessieren kann, ohne einer direkten Erin-
nerung an das unangenehme Ereignis ausgeliefert zu sein.

Eine zweite, noch bedeutsamere Differenz ist die Prasenz des Super-
helden Batman vor dem Hochhaus. Auch sie bewirkt eine Loslosung
des Bildes aus dem realgeschichtlichen Bezug, jedoch nicht als Folge
einer Verdichtung, sondern durch eine Verschiebung. Batman fungiert
als eine Art Blickfang, der die Aufmerksamkeit des Betrachters einfingt
und von etwas anderem ablenkt. Dadurch verschiebt sich die ikonische
Differenz: Auf den Nachrichtenbildern war das Hochhaus selbst das
Thema im Vordergrund, auf dem Plakatbild dagegen wandert es in den
Bildhintergrund. Doch Batmans Anwesenheit verschiebt nicht allein die
ikonische Differenz und damit den visuellen Aufmerksamkeitsfokus des
Bildes, sondern auch dessen Wirklichkeitsstatus als ganzen: Batman irre-
alisiert die Szene. Bereits die blofSe Anwesenheit des Superhelden verlegt

Anschlige — nicht nur auf die unmittelbaren Opfer, sondern auch auf jene,
»die nicht unmittelbar selber in Lebensgefahr waren«, vgl. die auf empiri-
schen Befragungen verschiedener Opfergruppen beruhende psychotrauma-
tologische Studie von Seidler (2003; Zitat: 110).

215

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

den realgeschichtlichen Terroranschlag ins Traumland des Batman-Uni-
versums und re-lokalisiert ihn in einer fiktiven Stadt namens Gotham.
Auch so wird die notwendige Distanz und Entpersonlichung erzeugt, die
wir benotigen, um durch das Bild zwar beriihrt, nicht aber getroffen zu
werden. Die MitgeniefSbarkeit der Szene wird erhoht, indem das doku-
mentarische Bild des Terrors vom Feld des Realen auf die >Spielwiese<
der Unterhaltung verschoben wird; aus dem Trauma ist ein Traum, aus
dem Realen eine Fiktion geworden.

Auch auf der inhaltlichen Handlungsebene des Bildes fiigt Batmans
Anwesenheit dem realen Ereignis eine entscheidende Anderung hinzu.
Ging die Gefahr in Wirklichkeit von islamistischen Terroristen aus, so
scheint sie im Bild von Batman auszugehen. Die Wirkung dieser Ver-
tauschung ist eine Verritselung des Bildes, aber auch eine Beunruhigung
des Betrachters durch moralische Ambivalenz. Ist Batman neuerdings
ein Terrorist, der Hochhduser attackiert und sich damit auf eine Stufe
mit den Akteuren des Terrornetzwerks al-Qaida stellt? Dadurch wiir-
de die Szene in gewisser Weise noch beunruhigender, als es eine direkte
Anspielung auf den islamistischen Terror je sein konnte. Der echte Ter-
rorismus bricht von auflen in die westliche Gesellschaft ein; er erzeugt
Angst und Schrecken, aber er bringt die moralische Selbstverortung der
Gesellschaft nicht in Unordnung. Je eindeutiger bose die Terroristen sind,
desto weniger haben wir selbst etwas mit ihnen zu tun und bleiben mo-
ralisch vor ihnen >geschiitzt«. Batman dagegen kommt nicht von aufen,
sondern aus der Mitte der eigenen Gesellschaft. Trotz seiner Ambiva-
lenz als maskierter Vigilant ist er unser Superheld. Es steht im absoluten
Widerspruch zu den Konventionen des Batman-Universums, ihn in die
Nibhe terroristischer Massenmorder zu stellen — und doch scheint das
Plakat eben dies zu tun. » WELCOME TO A WORLD WITHOUT RULES«, das
konnte also auch heifSen: Willkommen in einer Welt, in der die vertrau-
ten Regeln und Konventionen des Batman-Universums aus den Angeln
gehoben sind. Willkommen in einer Welt, in der Batman selbst den Ter-
ror stiftet, den er sonst so aufopferungsvoll bekampft.

Eine eindeutige Antwort auf die Frage nach der Urheberschaft des
Terrors verweigert uns das Plakat. So wird die Ratselkunde des Betrach-
ters umso stiarker aktiviert, und das Bild bezieht gerade aus dieser Be-
deutungsoffenheit seinen Spannungsmechanismus. Einerseits scheint
Batman entgegen aller Konvention zum Terroristen geworden zu sein,
und der Betrachter mochte wissen, wie es dazu kam und was daraus
wird; andererseits und gleichzeitig aber hofft er — und zwar, wie der Film
dann zeigen wird, natiirlich vollig zu Recht —, dass es am Ende doch an-
ders kommen moge und Batman weiterhin der gute, rettende Superheld
bleibt. Anders als Freud es vom Traum behauptet hatte, wire das Bild
auf dieser Ebene also keine Wunscherfiillung, sondern eher eine unge-
16ste Frage, die gleichwohl ihrerseits eine Wunschdimension besitzt. Das

216

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Bild erfiillt den Wunsch aber nicht, sondern stellt die Erfullung nur in
Aussicht. Diese >Wunscherfullungsverweigerung« entspricht der Funkti-
on des Bildes als Werbeplakat, das ja selbst keine Befriedigung verschaf-
fen, sondern das Begehren nach weiteren Bildern wecken soll.

Was fiir ein Wunsch ist das genau? Sehen wir uns die menschliche
Hauptfigur des Bildes noch einmal an. Welche Anhaltspunkte gibt uns
seine Darstellung? Das Bild betont zunichst den heroischen Aspekt des
Superhelden. Die aufrechte, unbewegte Haltung erinnert an Standbil-
der, wie wir sie aus der politischen Ikonografie von Heldendenkmailern
kennen. Ein weiterer Bildvergleich (Abb. 19—21) lisst die Ahnlichkeiten
deutlich hervortreten.** Er zeigt, wie sehr es sich bei dieser Darstellung
Batmans um eine tiberlieferte Darstellungsformel handelt, die — gewollt
oder ungewollt — auf eine lange Tradition von Heldendarstellungen ver-
weist.

Die zur Faust geballten Hande und der grimmige Gesichtsausdruck
Batmans lassen sich vor dem Hintergrund dieses Vergleichs als Ausdruck
seiner heroischen Entschlossenheit deuten. Auch der Heerfiithrer Jdnos
Hunyadi auf dem ungarischen Heldenplatz (Abb. 19, links) oder der so-
wijetische Nationalheld Stalin (Abb. 21, rechts) legen eine dhnliche Kor-
perhaltung an den Tag. Dabei nimmt Stalin im Vergleich zu den anderen
beiden Figuren eine eher lockere, weniger aggressive Haltung ein, wie
an den entspannteren Gesichtsziigen, der Haltung der Arme und Hande
und nicht zuletzt auch an der zivileren Kleidung deutlich wird. So legt
der Bildvergleich nahe, dass Batmans Korperhaltung mitsamt des milita-
rischen Kampfanzuges nicht nur als Heldendarstellung zu verstehen ist,
sondern spezifischer noch als Pose des zum Kampf bereiten Kriegsherren
(Hunyadi) im Unterschied zu jener des friedlichen und gutmiitigen Lan-
desvaters, als den sich Stalin so gerne inszenieren liefs.>

Der Vergleich mit den Heldendenkmalern offenbart noch eine weite-
re Bedeutungsdimension des Plakatbildes. Auch die Untersicht gewinnt
einen neuen Sinngehalt, sobald wir sie nicht mehr nur auf das Hoch-
haus im Hintergrund, sondern auch auf die Batman-Figur im Vorder-
grund beziehen. Dann namlich zeigt sich, dass diese Untersicht nicht
allein der visuellen Wiederholung einer traumatischen Ohnmachtser-
fahrung entspricht, sondern auch der aufschauenden Haltung, die wir
eben solchen Heldenstatuen gegentiber einnehmen. Nicht zufillig ste-
hen sie fur gewohnlich auf hohen Podesten, um die Monumentalitit

22 Die Idee zu diesem Bildvergleich wurde durch die Teilnehmerinnen und Teil-
nehmer eines im Herbst 2015 an der Universitat Basel abgehaltenen Semi-
nars zum Thema Visuelle Methoden der Soziologie angestoflen, denen ich
an dieser Stelle meinen herzlichen Dank fiir viele anregende Diskussionen
und gemeinsame visuelle Entdeckungen ausspreche.

23 Zur gutmiitig-viterlichen Stalin-Inszenierung in der Sowjetunion der 1930er
und 4oer Jahre vgl. Sartorti (2003) und Kelly (2004).

217

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

21v]duaplop ‘1sadvpng ‘o2uoig *906T tprAunf] souv[ uoa angpi§ 03N ap Syul 61 *qqy

‘UIZA025) ‘140D) "92U0Lg "TS6T "ulpis Jasof uoa angvi§ quuvyaqu() s1¢2a4 ‘1T "qqy
‘(tugossny 91 *qqy a1m) [THOINN NYVA AHL #2 wyv|duit] 21N 0T "qqy

NITIAO LHVHYO3 NVIAQTO ¥39d3

BIOOVIA NOYVVY AHVO H1V3H

218

19.01.2026, 11:50:24.



https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

und Herausgehobenheit der Helden gegeniiber dem gewohnlichen Volk
zu versinnbildlichen; das gezeigte Bildnis Stalins in seiner Geburtsstadt
Gori etwa ragt ganze 17 Meter in die Hohe. Es ist die aufschauende
Position des bewundernden Untertanen, in welche uns der Blick von
unten nach oben versetzt. So aktualisiert die Untersicht nicht nur die
Erinnerung an die Terroranschlige vom 11. September, sondern im sel-
ben Moment auch eine erzihlerische Grundfigur des Batman-Univer-
sums: Die Welt ist aus den Fugen, aber es gibt einen Helden, der sie ret-
ten wird. Das Bild Batmans ist ein Gegenbild gegen das traumatische
Erinnerungsbild, ein Wunschbild des Triumphs, der Rache und der Ver-
geltung.>

Wenn diese Deutung zutrifft, dann bedeutet die Prasenz Batmans auf
dem Plakat mehr als nur einen Mechanismus der Traumarbeit im Sinne
einer Verhtullung des eigentlich Gemeinten. Seine Anwesenheit auf dem
imagindren Schauplatz des Terrors ist vielmehr ein eigener, autonomer
Traumwunsch, eine eigene imagindre Losung. Trauma und Wunsch, Pro-
blem und Problemlésung verbinden sich auf dem Plakatbild zu einem
zusammenhidngenden Traumgedanken, der sich zwei Elementen zusam-
mensetzt: Einerseits erinnert uns das Bild im Schutze der Entstellung an
das traumatische Ereignis der Terroranschlidge, um einer unverarbeiteten
gesellschaftlichen Erfahrung offentlichen Ausdruck zu verleihen; ande-
rerseits beantwortet es diese Erfahrung aber auch mit der visuellen An-
deutung eines Wunschbildes, das den Ereignissen einen giinstigeren Aus-
gang gibt und eine imaginire Losung in Aussicht stellt.

Dieser Traumgedankengang erscheint im Bild gleichwohl nicht in sei-
ner logischen Reihenfolge, sondern wird, seiner Bildform gemaf3, im Mo-
dus der Simultaneitat dargestellt (vgl. 1.2.2). Die logischen und tempo-
ralen Relationen zwischen Problem und Problemlosung mussen durch
den Betrachter des Bildes erst erschlossen werden. Auch das Ratsel der
Taterschaft wird nicht aufgelost, und die zentrale Hauptfigur des Bildes
bleibt uneindeutig codiert. Als moglicher Urheber des Terrors erscheint
Batman als Problem, als rettender Superheld dagegen als dessen Losung.
So ist die Pointe des Plakatbildes vielleicht weniger in der logischen Syn-
these der verschiedenen Bildelemente zu einem tibergreifenden Traumge-
danken zu suchen als vielmehr in der Leistung des Bildes, die logischen
Beziehungen gerade offen zu lassen. Psychische Energien, Angste, Erin-
nerungen und Wiinsche werden mobilisiert, aber nicht >abgefiihrt, wie
Freud sagen wirde. In dieser Offenheit und Unabgeschlossenheit des
Bildes grundet der Spannungsmechanismus des Bildes, vor allem aber
seine okonomische Funktionalitit als Werbeplakat: Die SchliefSung der

24 Auf die Funktion von >Gegenbildern< komme ich spater noch einmal in der
Analyse des Finales (4.2.5) sowie in der Gesamtdeutung des Films (4.3) zu-
rick.

219

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Unbestimmtheitsstelle wird auf den eigentlichen Film verschoben, den
wir dadurch umso starker zu sehen begehren.>

4.2.2 Batman iiber den Dichern:
Der autoritire Traumwunsch des Films

Wenn das Plakat als Werbebotschaft funktioniert hat, dann sitzen wir
nun im Kino und erwarten gespannt die Auflosung der durch das Pla-
kat aufgeworfenen Ritsel und Erwartungen. Im Schutze der Dunkelheit
und inmitten einer Menge von gleichgesinnten Zuschauern machen wir
es uns im Kinosessel bequem und lehnen uns zuriick. Einzig noch die
Hand, die das Popcorn in den Mund stopft, erinnert an unsere aufSerfil-
mische Existenz, wihrend wir mehr und mehr in das innere Geschehen
des Films, die >Diegese«, hineingezogen werden. Das Bild erwacht zum
Leben und verwandelt sich in einen gemeinsamen, geteilten, kollektiven
Traum: Die Kinomasse wird zur Sehgemeinschaft.

Im Zentrum des kollektiven Kinotraums steht der Superheld Batman,
die wichtigste Identifikationsfigur und der Sympathietrager des Films.
Eine paradigmatische Darstellung dieser Hauptfigur findet sich zu Be-
ginn des zweiten Filmdrittels, kurz nachdem der Antagonist Batmans,
der Joker, zum ersten Mal als ernstzunehmende Bedrohung etabliert und
als unberechenbarer und hochgefihrlicher Superschurke vorgestellt wur-
de. Die Szene ist kurz, etwa 16 Sekunden lang, und besteht nur aus ei-
ner einzigen Einstellung, die mit einem weiten Panorama auf die Skyline
Gothams einsetzt. Durch eine geschwungene Gleitfahrt der Kamera nach
vorne wird die EinstellungsgrofSe kontinuierlich verengt, um sich schliefs-
lich in eine Halbtotale zu arretieren. Im Verlauf dieser Bewegung erken-
nen wir nach und nach den Superhelden Batman, wie er auf dem Dach
eines Hochhauses steht (Abb. 22—24).

Wihrend der gesamten >Hochhausszene« steht Batman aufrecht und
nahezu bewegungslos auf dem Dach. Den rechten Arm halt er angewin-
kelt an der Schlife; erst ganz am Ende senkt er den Kopf nach unten
hin ab. Der Hintergrund ist in ein nichtliches Blau getaucht, vor dem
sich die Figur als schwarzer Schattenriss in Profilansicht abzeichnet. Die
Tonspur prasentiert Gerdusche und Stimmen, die nicht direkt aus der
Umgebung stammen konnen, sodass wir einen Knopfsender im rech-
ten, dem Zuschauer abgewandten Ohr Batmans als Tonquelle anneh-
men diirfen. Dazu passt sowohl die Haltung des rechten Arms als auch

25 Endgiiltig geschlossen wird die Unbestimmtheitstelle iibrigens erst im drit-
ten Teil der Trilogie, in welchem sich herausstellt, dass Batman das Feuer am
Hochhaus tatsichlich selbst gelegt hat — jedoch nicht als Terrorakt, sondern
als visuelles Hoffnungszeichen an die Bevolkerung Gothams.

220

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 22—24: Batman iiber den Déchern. THE DARK KNIGHT (2008). 0:56.

Hittps://dol.org/10.5771/9783748965506 - am 19.01.2026, 11:50:24. hitps://www.Inlibra.com/de/agh - Open Access


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

die Absenkung des Kopfes, die auf eine konzentrierte Lauschhaltung hin-
deutet. Die Tonspur enthilt unter anderem den Dialog eines Polizeinot-
rufs; das Absenken des Kopfes fillt mit einem Anruf zusammen, in dem
der Joker die Entfihrung des Staatsanwalts Harvey Dent bekannt gibt.

Der erste Seheindruck vermittelt ein Gefiihl von spannungsgeladener
Ruhe. Batmans Korperhaltung ist kontemplativ; er scheint geduldig ab-
zuwarten. Keine groflere Bewegung im Bild hilt das Auge davon ab, den
Blick fur einen kurzen Moment zu entspannen und den Handlungsver-
lauf zu vernachléssigen. So lasst sich die Hochhausszene trotz der Ka-
merabewegung geniefSen wie ein stilles Bild; fast wird der Film in die-
ser Szene fir einen kurzen Moment zum Gemilde. Zu diesem Eindruck
passt die auffallend >dsthetisierte< Gestaltung, welche die Bildkomposi-
tion und die Pose der Figur in den Vordergrund treten lasst, um die Re-
prasentationsfunktion des Bildes zugunsten seiner Prasenzwirkung abzu-
schwiichen. Das Bild vermittelt uns eher eine >Wie-Information« als eine
»Was-< oder >Warum-Information« Es zeigt nicht, dass oder gar warum
Batman tuber den Dichern der Stadt posiert, sondern vielmehr, wie er po-
siert bzw. wie es aussieht, wenn er posiert. Auf diese Weise ladt uns das
Bild zur dsthetischen Rezeptionshaltung ein, also zu jener Art der Bild-
betrachtung, die wir normalerweise Kunstwerken entgegenbringen. Sie
entspricht aber auch einer bestimmten Sorte filmischer Bilder, die man
als >Unterbrechungsbilder« bezeichnen konnte, weil sie den Handlungs-
fluss unterbrechen und anstatt auf Informationsgewinn auf die Befriedi-
gung von »Schaulust« (Freud 1905b: 66) abzielen.

Im klassischen Hollywood-Kino fungiert insbesondere das erotische
Bild der schonen Frau als derartige Lustquelle mit Unterbrechungscha-
rakter. Es soll den Blick des Zuschauers auf sich ziehen, sein Begeh-
ren stimulieren und zugleich seinen Voyeurismus befriedigen. In ihrem
Aufsatz iiber »Visuelle Lust und narratives Kino« (1975) schreibt Lau-
ra Mulvey uiber diese Art des erotischen Kontemplationsbildes, das aus
dem Erzihlfluss des Films wie ein stillgestellter Augenblick herausragt:

»Die Frau als Sexualobjekt ist das Leitmotiv jeder erotischen Darstel-
lung: von Pin-ups bis zum Striptease, von Ziegfeld bis Busby Berkley.
Der Blick ruht auf ihr, jedenfalls fiir das mannliche Verlangen, das sie
bezeichnet. [...] Die Prisenz der Frau ist ein unverzichtbares Element
der Zurschaustellung im normalen narrativen Film, obwohl ihre visu-
elle Prisenz der Entwicklung des Handlungsstrangs zuwiderliuft, den
Handlungsfluf$ in Momenten erotischer Kontemplation gefrieren laf3t. «

(Mulvey 1975: 55)

Auf dhnliche Weise konnen auch andere, nicht-erotische Arten von Bil-
dern den filmischen Fluss zugunsten von >Schauwerten< unterbrechen.
Dafiir eignen sich in besonderem MafSe statische Aufnahmen, in denen

222

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

der Zuschauer moglichst wenig durch Bewegungen der Figuren von
der Komposition und dem Symbolgehalt des Bildes abgelenkt wird, um
sich stattdessen ganz auf seinen visuellen Genuss einzulassen. So befrie-
digt das Bild zwar nicht unbedingt eine erotische, aber eine asthetische
Schaulust.

Auch die Szene auf dem Hochhaus gehort dieser Gattung von Bildern
an. Hier jedoch speist sich die Asthetik des Kontemplationsbildes nicht
aus den Bildervorriten des klassischen Hollywoodkinos, sondern aus
dem Bildervorrat der Comics. Die Hochhausszene evoziert Ahnlichkeit
mit einer genuin dem Comic eigenen Bildgattung: dem grofsformatigen,
zumeist textlosen Panel, das aus dem Fluss der Erzahlung heraussticht
und den Betrachter dazu einlddt, seine gewohnte, auf schnellen Infor-
mationsgewinn ausgerichtete, >textuelle« Rezeptionshaltung zu unterbre-
chen und in den dsthetischen Rezeptionsmodus zu wechseln (Abb. 25).
Das Hochhausbild ist also eine filmische Reminiszenz an die Printco-
mics; es versucht, die Asthetik der stillen Comic-Bilder ins Medium der
bewegten Kinobilder zu tibertragen. Dieser Reminiszenz des Filmbildes
an die Comic-Asthetik entspricht insbesondere die schemenhafte Dar-
stellung der Figur als Schattenriss, bei der es sich um eine comictypische
Darstellungsweise handelt, fur die sich auf der abgebildeten Doppelseite
gleich mehrere Beispiele finden.

Auch das auffillig leuchtende Blau, in das die Hochhausszene einge-
taucht ist, scheint direkt aus dem Comic entnommen zu sein. Zugleich
verbindet es die Hochhausszene mit dem ebenfalls in Blau getauchten
Plakatbild. Gemeinsam verleihen die beiden Bilder aufgrund ihrer pro-
minenten Stellung diesem Blau den Charakter eines farblichen Leitmo-
tivs. Dieser hervorgehobenen Stellung entspricht in der Hochhausszene
eine tiberaus aufwendige Farb- und Lichtinszenierung. Nicht allein ist
die Lichtquelle in besonders effektvoller Weise als Gegenlicht positio-
niert, auch ihre Stirke erhoht sich im Verlauf der Szene schrittweise wie
durch ein Aufdrehen des Lichtschalters. Dadurch wird die mimetische
Bindung des Bildes durchbrochen: Wihrend sich das Blau auf dem Pla-
katbild noch als realistische Darstellung einer bestimmten Tages- bzw.
Nachtzeit — Abenddimmerung oder Morgengrauen — interpretieren lief,
lasst sich die Farbgebung der Hochhausszene keinesfalls mehr realistisch
erkldren. Sie erinnert eher an den Effekt eines Blaufilters oder eine Vira-
gierung aus dem Stummfilm als an eine natiirliche Farbe. So weist sich
das Blau an dieser Stelle als kiinstliches, kiinstlerisches und damit als ab-
sichtsvoll gewihltes Stilmittel aus.

Was hat dieses Blau als farbliches Leitmotiv des Films dann aber zu be-
deuten, wenn es sich nicht durch mimetischen Realismus erkliren lasst?
Einen ersten Anhaltspunkt gibt die ikonische Differenz. Ganz anders als
auf dem Plakatbild, wo die ikonische Differenz zwischen zwei in etwa
gleich stark prasenten Elementen oszillierte, verlduft sie hier zwischen

223

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Abb. 25: Doppelseite aus Frank Miller: The Dark Knight Returns (1986: 96 f.).

einem einzigen dominanten Element — Batman — und seiner Umgebung.
Wir sehen nur auf Batman, vor dessen Prisenz alles andere als blofSer
Hintergrund erscheint, anstatt sich, wie noch das Hochhaus auf dem Pla-
kat, selbst in den Vordergrund zu dringen. Mit dieser maximalen Asym-
metrie zwischen thematischer Figur und unthematischem Hintergrund
entspricht das Hochhausbild einem vergleichsweise konventionellen Ge-
brauch der ikonischen Differenz. Umso unkonventioneller ist jedoch die
visuelle Erzeugung dieser Differenz im Verlauf der Einstellung. Batman,
darin liegt der inszenatorische Kniff der Hochhausszene, steht nicht von
vornherein im Bildvordergrund. Erst im Verlauf der Szene tritt er lang-
sam aus der Umgebung hervor. Die Umwelt selbst bildet am Anfang den
Vordergrund, wihrend Batman beinahe unsichtbar bleibt. In gewissem
Sinne besitzt das Ausgangsbild also gar keine ikonische Differenz; diese
wird erst durch die Gleitfahrt der Kamera subtil hergestellt.

Das nur bildmégliche Hervortreten der Figur aus dem unbestimmten
Panorama und mit ihm das Umschlagen der ikonischen Differenz spielt
sich zunichst auf der Priasenzebene des Bildes ab. Aber es besitzt auch
eine inhaltliche Dimension auf der Reprasentationsebene, denn es ist
eine bildliche Metapher fir die Art und Weise, wie Batman tiberhaupt
auftritt. Der Dunkle Ritter agiert grundsatzlich aus dem Hintergrund
heraus: In vielen Szenen des Films — und auch in vielen anderen Bat-
man-Filmen und Comics — verbirgt er sich zuerst in den unbeleuchteten

224

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Schattenpartien des Raumes oder schleicht sich im Riicken der Akteure
an sie heran, um sich dann mit einem plétzlichen Uberraschungseffekt
zu erkennen zu geben. Ahnlich wie in der Hochhausszene wird dieses
Hervortreten Batmans zumeist durch einen Fokuswechsel erzeugt, indem
ein zunichst kaum sichtbarer, im Dunkel gehaltener Hintergrund optisch
scharfgestellt oder beleuchtet wird (vgl. z.B. die >Verhorszene, 1:27).

Das Blau der Hochhausszene steht also fiir das Dunkel, in dem Bat-
man sich versteckt, das heifst fiir die Nacht, in der er operiert. Sofern die
Szene tatsichlich zur Nachtzeit spielt, ist die direkte, primare Bedeutung
des Blaus als Nacht nicht hinfallig, doch sie gewinnt eine metaphorische
Dimension, einen uibertragenen Sinn, indem sie >etwas in etwas<, etwas
in dieser Nacht zum Ausdruck bringt. Sie steht nicht nur fiir die Nacht
als solche, sondern konnotiert die Affinitdt Batmans zur Nacht. Sie sym-
bolisiert seine Existenzweise als Phantom, sein Operieren im Dunkel, im
Schatten, im Geheimen und Verborgenen, seinen Hang zu Versteck und
Verhiillung. Das Blau der Nacht, so konnte man auch sagen, reprasen-
tiert den Dracula-Anteil der Batman-Figur, also seine dimonischen, ab-
grundigen, antigesellschaftlichen Eigenschaften, die von der Normalwelt
abgekehrte »Anderwelt< des Dunklen Ritters.>

Die Szene auf dem Hochhaus zeigt Batman nicht nur in diese sym-
boltrichtige Farbe eingehiillt; sie verbindet diese Farbe zugleich mit einer
spezifischen Raumposition tiber den Dachern, die ebenfalls die Qualitit
eines visuellen Leitmotivs besitzt. Denn gerade die erhobene Position ist
typisch fiir die Darstellung des Superhelden im Genre, wie Martin Hen-
nig — seinerseits am Beispiel der Hochhausszene — erlautert:

»Generell werden Superhelden gerne in der Beobachter- und Beschiit-
zerposition tiber den Dichern einer schlafenden Metropole abgebildet.
Selbst Figuren ohne Flugfihigkeiten, wie Batman, positionieren sich un-
hinterfragt am hochsten Punkt der Stadt« (Hennig 2010: 98).

Batman steht iiber den Dichern, weil er tiber der Welt steht, wie wir sie
kennen und alltaglich bewohnen. Auf den Hausern thronend oder mit sei-
nen Schwingen durch die Hauserschluchten gleitend wie ein Segelflieger,
dringt er in jene schwer zuganglichen Riume vor, die den gewohnlichen

26 Vgl. ganz in diesem Sinne auch die Charakterisierung der Farbe Blau als fil-
misches Motiv bei Marschall (2005: 61): »Filmasthetisch gilt Blau als Far-
be der Nacht, der Kalte, des Damonischen, des Todes, der Erinnerung, der
Trauer, der Melancholie. In seinem Vampirfilm NOsrFerRATU (D 1922) vira-
gierte Friedrich Wilhelm Murnau die Nachtszenen [...] in Blau, erreichte al-
lerdings mit diesem Blau [...] viel mehr als nur eine Darstellung der Tages-
zeit. Das kalte Nachtblau kehrt als Farbe der Vampire immer wieder, zum
Beispiel in Werner Herzogs Remake NOSFERATU: PHANTOM DER NACHT
(D/F 1979) oder in Kathryn Bigelows NEAR DARK (USA 1987).«

225

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Akteuren versperrt bleiben. Batman auf den Dachern, das ist ein Super-
held mit Lufthoheit.*” Nicht selten ist sein Versteck der Raum iiber den
Kopfen seiner Gegner, die er von oben aus angreift und gerade dadurch so
effektiv iberwiltigt. Schon auf der Titelseite der allerersten Batman-Story
hatte er seine Gegner aus der Luft attackiert (vgl. Abb. 13).

Batmans Hoheit tiber den Luftraum ist nur eine besonders sinnfalli-
ge, symbolisch pragnant zugespitzte Ausformung seiner raumgreifenden
Macht. Neben der vertikalen beherrscht er auch die horizontale Ausdeh-
nung des Raums. Batman ist schlichtweg tiberall; seine Handlungssphare
wird durch keinerlei dufSeres Hindernis begrenzt. Keine Mauer kann ihm
widerstehen, kein Raum, auch kein virtueller Kommunikationsraum, ist
seinem Zugriff verschlossen. In der Hochhausszene hort er den Poli-
zeinotruf ab; spater verwandelt er mit Hilfe eines eigens entwickelten
Sonar-Systems simtliche Mobiltelefone Gothams in Uberwachungska-
meras, die ihm ein visuelles Bild der gesamten Stadt auf eine Bildschirm-
wand projizieren. Batman ist nicht nur Gothams Dunkler Ritter, sondern
auch, um ein gefligeltes Wort aus George Orwells dystopischem Roman
Nineteen Eighty-Four (1949) aufzugreifen, sein >Big Brother-.

Mit Hilfe seiner Macht- und Uberwachungstechniken agiert der Su-
perheld zunachst als Beschiitzer der Stadt. Er ist ihr »silent guardian«
und »watchful protector« (2:24), wie der Polizist James Gordon ihn
nennt.>® Zugleich aber ist er, auch das steckt in der Figur des >Big Bro-
thers, ein politischer Souveran. Er reifSt das Gewaltmonopol des Staa-
tes an sich und iibernimmt selbst dessen Schutzfunktion. Als »avenger
of evil« zieht er die Verbrecher zur Rechenschaft und pflanzt »terror
into their hearts«, wie es die »Legend of the Batman< (Detective Comics
33, 1939: 63; vgl. 4.1.1) formuliert. Hobbes, jener Theoretiker des star-
ken Staates, hatte den Souverin in seinem Leviathan ganz dhnlich be-
schrieben, wenn er ihn als »Gewalt« (Hobbes 1651: 162) charakteri-
siert, die die von Natur aus kriegerischen Biirger »im Zaume« halten und
»durch Furcht vor Strafe« (ebd.) vom Krieg aller gegen alle abschrecken
soll. Auch in Gotham kann nur noch ein gewalttdtiger Souverdn den

27 »Nothing like a little air superiority«, heifSt es lapidar treffend im dritten
Teil der Trilogie, THE DARK KNIGHT RISES (2:24), als Batman in einem neu
entwickelten Fluggerit den Schauplatz betritt.

28 Diese Beschiitzerfunktion des Superhelden ldsst sich auch mythologisch oder
religios deuten, wie es Wolfgang J. Fuchs und Reinhold C. Reitberger vor-
schlagen: »[A]ls Nachfolger und Reinkarnationen der antiken Heroen ver-
korpern alle Superhelden den auch heute noch vorhandenen Wunschgedan-
ken nach dem Paraklet, dem Helfer, der gottergleich (als Schutzengel) den
Sterblichen wunderbare Rettung bringt.« (Fuchs/Reitberger 1971: 133; vgl.
Hennig 2010: 99) Ich komme auf die religiose Dimension der Batman-Figur
in der Analyse des Finales (4.2.5) noch einmal zuriick.

226

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

allgemeinen Kriegszustand beenden; er allein verfugt tiber die Macht-
mittel, dem Chaos des Verbrechens Herr zu werden.

Gerade die Tatsache, dass Batman zu diesem Zweck die Grenzen des
Rechts verlasst und an mehreren Stellen des Films sogar vor physischer
Folter nicht zuriickschreckt, macht ihn dabei zum Souverin im eigentli-
chen Sinne. »Souveran ist, wer tiber den Ausnahmezustand entscheidet«,
heift es in Carl Schmitts Politischer Theologie (1922: 13), und dieser
Ausnahmezustand liegt »aufserhalb der normal geltenden Rechtsord-
nung« (ebd.: 14). Auch Batman ist eine derartige Grenzfigur des Rechts.
Einerseits steht er im Dienste des Gesetzes, bedient sich andererseits aber
der aufSerrechtlichen Mittel eines »outlaw« (1:11), wie er im Film ge-
nannt wird. Und auch er besitzt, wie Schmitts Souverin, das autoritire
Privileg einer absoluten Entscheidungsmacht: »He can make the choice
that no one else can make.« (1:10)

Indem Batman als Souverin die hichste Stelle im Gemeinwesen ein-
nimmt — auch dies symbolisiert seine raumliche Position tber den Di-
chern der Stadt —, bringt er freilich den offiziellen Souverdn in Bedring-
nis. Jedesmal aufs Neue ist sein Eingreifen ein Sinnbild fiir die Schwiche
des Staates, dessen Aufgaben Batman ibernimmt. Seine blofSe Existenz
ist ein Symbol staatlichen Scheiterns, wie Dietmar Dath konstatiert:

»Wo der dunkle Ritter auftritt, ist die Moderne schon schiefgegangen,
namlich das Vertrauen darauf verschwunden, daf$ so etwas wie ein Ge-
sellschaftsvertrag, schriftliche und fiir alle verbindliche strafrechtliche
Bestimmungen, Gewaltenteilung und aus alledem folgende sogenannte
Rechtssicherheit moglich sind. Batman verhdngt den Ausnahmezustand
nicht; er verkorpert ihn.« (Dath 2005: 8)

Das Erscheinen des Dunklen Ritters auf der Bithne des Politischen hat
demnach eine ambivalente Funktion. Einerseits rettet er die aus den Fugen
geratene Ordnung, andererseits bringt gerade sein Eingreifen den Staat
noch weiter in die Defensive, weil es dessen Scheitern sichtbar macht.

»]Je stirker Batman die Kriminalitit reduziert und fiir 6ffentliche Ord-
nung sorgt, desto stirker bedroht er den Staat, weil er ihn als ineffizient
entlarvt.« (Spanakos 2008: 56)

Ausdricklich thematisiert der Film das ethische Dilemma dieser
»Kampfansage an das Gewaltmonopol des Staates« (ebd.: 47), wenn
er Batmans Chefingenieur und engen Vertrauten Lucius Fox den Ein-
satz der Sonar-Uberwachung als »unethical« kritisieren ldsst, weil sie
»too much power for one person« mit sich bringe (1:55-1:56). Ein an-
derer Dialog vergleicht Batman gar mit Julius Caesar, der eingesetzt wur-
de, um die romische Demokratie zu retten, und dann selbst zu ihrem

227

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Totengraber wurde (0:20). Erst im Nachhinein wird das Dilemma ent-
schirft, wenn die Sonar-Uberwachung nach erfolgreichem Einsatz durch
ein Selbstzerstorungsprogramm wieder aus der Welt geschafft wird. Der
Ausnahmezustand war wirklich nur ein Ausnahmezustand, die Ubertre-
tung des Rechts nur eine voriibergehende Notmafsnahme. Batman, der
sich eigentlich schon zu Beginn des Films aus dem Beruf des Superhel-
den zuriickziehen wollte (vgl. 1:07—1:10), um den rechtsstaatlich legiti-
mierten Staatsanwalt Harvey Dent als » White Knight« (0:17) an seine
Stelle treten zu lassen, gibt seine Souveranitat freiwillig wieder auf und
ubertragt sie an den Staat zuriick.

Bis zu diesem versohnlichen Ende aber muss Batman alle ihm zur Ver-
fugung stehenden Machtmittel aufbieten, um die Kontrolle tiber den Aus-
nahmezustand nicht an die Verbrecher zu verlieren. Die Mittel, die er da-
fiir einsetzt, sind Technik und Waffengewalt; seine Macht kommt aus den
Gewehrldufen. Mit seinen Feinden verhandelt er nicht, er schligt sie nie-
der, wie ein Staat einen Aufstand niederschligt. Wenn Batman ein Souve-
ran ist, so dhnelt er weder den prunkvollen Monarchen der hofischen Ge-
sellschaft noch den zivilen Regierungschefs der westlichen Demokratien.
Er ist ein kampfender Souverin, der sich selbst aufs Schlachtfeld begibt.

Batman als iibermiachtiger Herrscher tiber den Dachern, das ist folg-
lich nicht nur ein Superheld, sondern auch ein Supersoldat. Nicht alles,
aber doch vieles an ihm entspricht dem Grundmuster des >soldatischen
Subjekts, wie es Klaus Theweleit im zweiten Band seiner Mdannerphan-
tasien (1978) so materialreich beschrieben hat. Theweleit selbst hatte an
einer Stelle die Abbildung des Comic-Superhelden Spider-Man benutzt,
um seine Analyse der soldatischen »Stahlnaturen« (Theweleit 1978: 1671)
zu illustrieren. Wie alle Soldaten — und alle klassischen Superhelden — ver-
birgt Batman seine Individualitdt und Identitat unter einer Uniform, von
der man in der Hochhausszene nur den Umiriss sieht und die scharfkan-
tigen Widerhaken an den Unterarmen, die sich bei Bedarf als Geschosse
abfeuern lassen. Seit dem Raubuiberfall auf seine Eltern ist sein Leben von
Rachephantasien und Vergeltungswiinschen gepragt, vor allem aber von
hartem korperlichen Training und eiserner Selbstdisziplin, die sich nicht
zuletzt in seiner auffallend strammen Haltung auf dem Hochhausdach
widerspiegelt. Batman ist eine »Drillmaschine« (ebd.), sein mit Narben
ubersiter Korper ertrigt jeden Schmerz. Sein Element ist der Faustkampf,
aber er ist auch, wie es bei Ernst Junger in Der Kampf als inneres Erleb-
nis (1922, zit. n. Theweleit 1978: 160) heifdt, ein » Meister des Sprengstof-
fes und der Flammen«. Das einzige, was ihn vom echten Soldaten unter-
scheidet und eben zum Super-, das heifdt zum Uber-Soldaten macht, ist die
Einsamkeit seines Kampfes: Batman braucht keine Kameraden, er kimpft
stets alleine; er ist Herrscher, nicht Befehlsempfinger.

Vielleicht liegt nicht zuletzt in dieser soldatischen Subjektposition,
wie sie in der Hochhausszene zum Ausdruck kommt, der Grund dafiir,

228

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

warum der Superheld Batman vor allem ein mannliches Publikum an-
zieht.* Batman erfillt nicht nur den autoritiren Wunsch nach einem
starken Souverin, sondern auch den Wunsch nach Soldat-Werden: nach
Kampf, korperlicher Konfrontation und dem damit verbundenen Tri-
umphgefiihl; nach der Allmacht, ungestraft verletzen zu diirfen. Zwar
folgt Batman im Gegensatz zu den echten Soldaten einem strikten T6-
tungsverbot; das hindert ihn gleichwohl nicht daran, alle anderen For-
men korperlicher Gewaltanwendung geradezu exzessiv auszuleben,
wenn er seine Gegner brutal zusammenschlagt oder mit seinem hoch-
gertisteten Batmobil gleich zu Beginn des Films ganze Autos in die Luft
jagt. Womoglich muss sein Totungsverbot darum eher als Entstellungs-
mafsnahme gedeutet werden, welche die MitgeniefSbarkeit des Helden
erhohen soll, indem es den eigentlichen Wunschgehalt verschleiert oder
zumindest abschwicht.

Nicht erst seit Nolans Filmen ist Batman ein militarisch hochgeruste-
ter Supersoldat. Seit jeher macht der Technik- und Waffenfetischismus
einen Hauptcharakterzug der Figur aus.3° Batmans liebstes Hobby sind
seine »tools and toys of war« (Toh 2010: 136), die der Multimilliar-
dar in der Forschungsabteilung von Wayne Enterprises eigens fiir sich
produzieren ldsst. Nicht selten entstammen sie inoffiziellen Prototypen
aus staatlichen Rustungsauftragen (vgl. Abb. 26): »In Batman Begins,
both the Batsuit and Batmobile are military prototypes that emerge
from the Applied Sciences division of Wayne Enterprises.« (Ebd.: 128)

29 Zur Zusammensetzung des Publikums vgl. Parsons (1991: 78—80) sowie Ba-
con-Smith/Yarbrough (1991: 92-96).

30 Zu Batmans Technikfetischismus vgl. Toh (2010) und Bordoloi (2012: 96).
In den frithen Comic-Heften beschrinkt er sich noch auf vergleichswei-
se unauffillige low budget gadgets, steigert sich im Verlauf der Erzihlun-
gen aber kontinuierlich. Auf dem Titelbild der allerersten Story (vgl. Abb.
13) greift er seine Gegner an, indem er sich an einem Seil — dem spater
so genannten >bat-rope« — durch die Luft schwingt. Zwei Ausgaben spi-
ter wird der »utility belt< eingefiihrt, ein Waffengiirtel, der kleine Ampul-
len mit »choking gas« (Detective Comics 29, 1939: 23) aufbewahrt. Das
tbernidchste Heft stellt den »Baterang« (Detective Comics 31, 1939: 42;
spater als >Batarang:) vor, eine Weiterentwicklung des australischen Bume-
rangs, sowie das bereits recht aufwendig konstruierte »Batgyro« (ebd.),
einen Gyrokopter als Fluggerit. Der grofite Stolz des schwerreichen Su-
perhelden aber sind standesgemif$ die schnellen Autos — noch lange, be-
vor sie in Gestalt des >Batmobils< (ab Detective Comics 48, 1941) zu ei-
nem feststehenden Attribut des Dunklen Ritters aufsteigen. » Towards the
Jones home drives the Batman in his specially built high-powered auto«,
schwirmt bereits die vierte Batman-Story in einer Bildiiberschrift (Detec-
tive Comics 30, 1939: 30) von der Leistungskraft seines damals noch rot
lackierten Gefahrts.

229

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Abb. 26: Militirischer Prototyp des >Batmobils«. BATMAN BEGINS (2005). 0:57.

Im wahrsten Sinne des Wortes sind seine Spielzeuge ein »MifSbrauch
von Heeresgerit«, wie die bertihmte Formulierung bei Friedrich Kitt-
ler (1986: 149) lautet, dort auf die Produkte der Unterhaltungsindus-
trie bezogen. Einem Parasiten gleich partizipiert Batman an den tech-
nischen Innovationen des >militarisch-industriellen Komplexes<, doch
streift sein Heeresgerit, anders als die gewohnlichen Unterhaltungs-
techniken, den militdrischen Charakter nie ab. Die Spielzeuge bleiben
todliche Waffen.

Batmans ausgepragtes »consumer desire« (Toh 2o010: 127) weckt auch
das Begehren des Zuschauers. Nicht nur Batman, dieser »grim master
of machines« (Lewis 2009), sondern auch der Zuschauer berauscht sich
an der technischen Uberlegenheit von Batmans futuristisch anmutenden
Superwaffen. Die Innovationen der Forschungsabteilung, narrativ und
visuell eingefiihrt in den Gesprachen mit Batmans Chefingenieur Luci-
us Fox, sollen uns in antizipierende Vorfreude versetzen: »Wir sehen uns
wieder<, versprechen diese Produktprasentationen, darin den Einfithrun-
gen der Geheimagenten-Gadgets durch die Figur Q in den James-Bond-
Filmen verwandt (vgl. Hennig 2010: 106).

Obgleich Batmans Superwaffen zumeist nur innerhalb des filmischen
Universums existieren, weisen sie zugleich tiber den Rahmen dieses Uni-
versums hinaus, indem sie auf das filmexterne, kulturelle Wissen des Pu-
blikums Bezug nehmen. Der Zuschauer namlich weif§ — obwohl er es
soffiziell< gar nicht wissen kann —, dass jedes einzelne dieser Gadgets,
nachdem es einmal vorgestellt wurde, im Verlauf des Films wiederkeh-
ren und zum Einsatz kommen wird. Dafur birgt allein schon das bekan-
nte Tschechow’sche Dramengesetz:

»One must never place a loaded rifle on the stage if it isn’t going to go

off. It’s wrong to make promises you don’t mean to keep.« (Tschechow,
zit. n. Goldberg 1976: 163)

230

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Jedes eingefithrte Objekt ist also ein Versprechen; es weckt das Begeh-
ren, das eingefihrte Objekt tatsichlich in Aktion zu sehen. Der Zu-
schauer wiinscht sich den Einsatz der Kriegstechnik, ganz so wie er sich
im Theater den Gebrauch des Gewehres wiinscht, sobald er es auf der
Biihne sieht.

Auf diese Weise gelingt es dem Film, den Zuschauer in eine Position
des Begehrens zu locken, die er aufSerhalb des Kinos vielleicht nie — zu-
mindest nicht bewusst — betreten wiirde. Batmans Kriegsspielzeuge we-
cken das »desire to see them engaged in action« (Toh 2010: 127), sie ent-
ziinden eine perverse Lust am Krieg, einen Wunsch nach Waffengewalt,
lauten Explosionen, nach Zerstorung der innerfilmischen Welt. Auch da-
rin liegt, das hatte sich am Plakat bereits angedeutet, einer der Wiinsche,
die der Film uns — ganz im Sinne der Spieltheorie der Kultur (vgl. 2.3.2)
— zu erfillen verspricht. »Some men just want to watch the world burn«
(0:55), mutmafSt Batmans Butler Alfred an einer Stelle tiber den Joker,
aber die Beschreibung trifft mindestens ebenso sehr auf die Zuschauer
zu. Auch wir mochten die Welt brennen sehen, und geniefSen den Augen-
blick, in dem sie in Flammen aufgeht: »[M]uch pleasure is derived from
watching Batman’s gadgets in action« (Toh 2010: 128).

4.2.3 Der Joker verbrennt das Geld:
Der anarchische Traumwunsch des Films

Batman und seine Zuschauer sind vereint im Wunsch, die Welt in Flam-
men zu sehen. Der wahre Zerstorer des Films aber ist der Joker; auf ihn
war ja die Aussage, manche Menschen wollten die Welt in Flammen se-
hen, urspringlich gemiinzt. Und auch der Joker besitzt eine ansehnliche
Sammlung von >war tools¢, obgleich sein Spielzeuggeschmack markant
von jenem des Multimilliarddrs abweicht. Wahrend Batman mit tiberas-
thetisierten Designerspielzeugen in dezent mattschwarzer Einheitsaus-
fithrung spielt, wihlt der Joker, ein »guy of simple taste« (1:42), die Waf-
fen der Strafse und der Popkultur, grellbunt und laut wie er selbst (vgl.
Abb. 27-29). Eine Szene zeigt ihn mit einer Bazooka (vgl. 1:16), einer
uber den Schultern getragenen Panzerbuchse, die kleine Explosivrake-
ten abfeuert und am ehesten zu einem raubeinigen, bildungsfernen Un-
derdog wie Rambo passen wiirde.’* Eine andere Szene offenbart die um-
fangreiche Messersammlung, die er mit sich herumtrigt — auch dies die
Waffen der Underdogs aus den Armenvierteln. Und tatsdchlich ist der
Joker ein Underdog; selbst noch die Mafia, ihrerseits eher am unteren

31 Vgl. FiIrsT BLoOD (USA 1982, Regie: Ted Kotchef) mit Silvester Stallone in
der Rolle des John Rambo, eines Vietnam-Veteranen, der nach seiner Riick-
kehr aus dem Vietnamkrieg zum Outlaw wird.

231

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

"FTi1 *(§00T) LHOINY MYV(J 4H], Ul 4030[ S|p 4a3paT qivaH :s1¢4224 ‘6T *qqy
*LT:0 (9961) NVINLY{ Ul 493O[ S|P 04out0y vsa7) 111N ‘8T "qqy
uadung |pig :1x3], ‘ouvy] Qog :Sunugo1oz (T :0¥61) T uvuipg snv jourd :syui] LT ‘qqy

29 QL AF2VATod TG LsTF b
ATHLYTION"FHL LSNIY W AV Y
QL L2FANT T 7O FHL 7/

232

0:24.

18.01.2026, 11:5¢



https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Ende der Sozialleiter angesiedelt, behandelt ihn wie einen Aussitzigen
und beschimpft ihn als »freak« (o:24, 1:43).

Batman und sein Gegenspieler sind so unterschiedlich wie Tag und
Nacht. Wenn Batman das oberste Ende der gesellschaftlichen Hierarchie
einnimmt, dann der Joker das unterste; wenn Batman als regulirer Sol-
dat agiert, dann der Joker als irreguldrer >Partisan<*; wenn Batman die
Staatsgewalt vertritt, ist der Joker ein Terrorist. Und wenn Batman trotz
der Gewalt, die er ausiibt, von Regeln geleitet ist, so agiert der Joker re-
gellos: »You got rules«, sagt einer der Protagonisten zu Batman. »The
Joker, he’s got no rules. « (1:06) Gleichzeitig sind die beiden Figuren aber
mehr als nur antagonistische Feinde; sie sind feindliche Briider, die sich
gerade in ihrem Antagonismus aufeinander beziehen.?* Batman und der
Joker gehoren zusammen wie komplementire, symmetrische Halften.
Zwei heroischen Duellanten gleich sind sie einander ebenbiirtig, wie ih-
nen kein anderer Akteur je ebenbiirtig ist; gemeinsam und exklusiv be-
wohnen sie die >Anderwelt< der Superhelden und Superschurken, zu der
niemand sonst Zugang hat.

Und doch ist es eine tiefe »philosophische Differenz« (Hennig 2010:
107), welche die beiden Figuren voneinander trennt: der Unterschied
zwischen Recht und Unrecht, Moralitit und Amoralitit, zwischen Lie-
be zur Gesellschaft und Hass auf die Welt. Auch Batman geniefst zwar
die Gewalt, die er ausiibt — jedoch nur, solange sie einem guten Zweck
dient, im Regelfall mafsvoll bleibt und ausschliefSlich Schuldige trifft.
Der Joker dagegen geniefSt die von ihm vertibte Gewalt ganz um ih-
rer selbst willen und schreckt dabei auch vor der Ermordung Unschul-
diger nicht zurtick. Im Verlauf des Films totet er mindestens vierzehn
Menschen direkt durch eigene Hand oder durch seine Handlanger. Fast
immer zelebriert er sein Toten dabei und empfindet sichtbare Lust am
Quilen und Beherrschen seiner Opfer.3* Seine Gewalt ist nicht maf$voll,

32 Zur politischen Figur des Partisanen vgl. die Charakterisierung bei Carl
Schmitt (1963).

33 Vor allem der Joker weif§ um diese Verbindung, wihrend Batman sie ver-
leugnet, um sich von seinem verhassten Gegenspieler abzugrenzen: » You’re
garbage who kills for money« (1:28), wirft er dem Joker in der »Verhorsze-
ne< vor. Dessen Antwort betont einerseits zu Recht die Gemeinsamkeit der
beiden Figuren, deutet andererseits aber auch den tiefen Hass des Jokers auf
die Gesellschaft an, der ihn von Batman unterscheidet: »Don’t talk like one
of them. You’re not! Even if you’d like to be. To them, you’re just a freak
... like me. They need you right now, but when they don’t ... they’ll cast you
out like a leper.« (1:28).

34 Martin Stiglegger (2008) hat fiir diesen Figurentypus des »allmidchtigen
Gewalttiters« den Begriff des »dunklen Souverdns« geprigt und die mo-
ralische »Selbstermachtigung« (ebd.: 271) als ihren Faszinationskern aus-
gemacht; die Formulierung bringt ein weiteres Mal die spiegelbildiche

233

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

sondern exzessiv. Er ist eine >Figur des entgrenzten Bosen<, wie Sabrina
Eisele (2016) in ihrer Studie zu solchen Figuren unter anderem am Bei-
spiel des Jokers herausarbeitet.s

Der Name des Jokers verweist auf einen SpafSmacher, der sein Han-
deln als >joke« begreift. Er ist ein Scherzbold, dem nichts heilig ist. Im Co-
mic The Killing Joke (Moore 1988) wird er als erfolgloser Berufskomi-
ker eingefiihrt, der sich dem Verbrechen zuwendet, um iiber die Runden
zu kommen, im Verlauf der Geschichte jedoch dem Wahnsinn verfillt,
nachdem er eine Reihe dufSerst schmerzhafter Traumata erlitten hat.>¢
Als gleichnamige Spielkarte, die er im Film wie eine Art Visitenkarte be-
nutzt, bringt sein Name zugleich eine triumphale Gréffenphantasie zum
Ausdruck, die ebenfalls zu seinem Wesen passt: Der Joker sticht alle an-
deren Karten aus, er behilt gegentiber jedem Gegner die Oberhand.3”
Nur darauf namlich zielen die unzdhligen Verbrechen ab, die er im Lau-
fe des Films begeht. Der Joker will gewinnen, triumphieren, seine Macht
genieflen; davon abgesehen verfolgt er keine lingerfristigen Ziele. Sein
Handeln sei planlos, betont er gegeniiber Harvey Dent:

»Do I really look like a guy with a plan? You know what I am? ’'m a dog
chasing cars. I wouldn’t know what to do with one if I caught it! You
know, I just do things. The mob has plans, the cops have plans, Gordon’s
got plans. You know, they’re schemers. Schemers trying to control their
little worlds. Pm not a schemer. I try to show the schemers how pathe-
tic their attempts to control things really are.« (1:48)

Komplementaritat zum >hellen, gleichwohl ebenfalls mit Dunkeltonen ver-
sehenen Souverin Batman zum Ausdruck.

35 Eisele macht vier »Merkmale entgrenzter Figuren« (2016: 64—90) aus: den
Status einer »Zwischenfigur in einer bestehenden antagonistischen Kon-
fliktstruktur« (ebd.: 65—72) bzw. einer »Figur des Dritten« (ebd.: 69 f.);
den »Gestus der Selbstermichtigung« (ebd.: 72—75); das Fehlen einer
»motivierende[n] Vorgeschichte« (ebd.: 76-86); und schlieflich den Aspekt
der »Entgrenzung« (ebd.: 86—90) selbst, den sie mit Georges Bataille und
Michel Foucault als moralische » Transgression« (ebd.: 87 f.) beschreibt.

36 Zu diesen Traumata zdhlen u.a. berufliche Demitigungen, der plotzliche
Verlust seiner schwangeren Frau durch einen Unfall sowie die Entstellung
bzw. Verdtzung seines Gesichts durch chemisch verseuchte Abwisser (vgl.
Moore 1988; zur Gesichtsentstellung erstmals Detective Comics 168, 1951).
Auch THE Dark KNIGHT beschreibt den Joker als traumatisierte Figur, ob-
gleich er die Ursache des Traumas offen lisst. Uber die Entstellungen seines
Gesichts erzahlt der Joker im Film gleich mehrere, widerspriichliche Ge-
schichten, denen jedoch allesamt gemeinsam ist, dass sie um einen trauma-
tischen Kern kreisen.

37 Fir eine ausfihrlichere Charakterisierung der Spielkarte im Kontext von
Tue Dark KniGHT vgl. Eisele (2016: 202 f.).

234

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Der Joker, so beschreibt er selbst sich jedenfalls, lebt ganz und gar im
und fiir den Moment. Wenn er trotz allem nicht vollig planlos handelt,
dann nur, um die bereits bestehenden Pline anderer zu durchkreuzen
und sie in ihr Gegenteil zu verkehren; und selbst dann ist er jederzeit be-
reit, seine Strategie aufzugeben und durch eine andere zu ersetzen (vgl.
z.B. 1:44). Sein Handeln ist reaktiv, spontan, automatisch wie das ei-
nes >Hundes, der Autos verfolgte er ist wild, ungeziigelt und naturhaft
wie ein blutriinstiges Tier. Nicht im sexuellen, wohl aber im Sinne der
Aggressions- und Triumphlust reprisentiert der Joker den Inbegriff des
entfesselten Lustprinzips. So erscheint er auch in diesem Sinne als Anti-
pode Batmans, der als parastaatlicher Souverin das Realitatsprinzip der
Gesellschaft vertritt.

Randolph Lewis erkennt im Joker des Films sogar eine »fantasy of
rupture and revolution« (Lewis 2009). Der Joker ist ein »rupture artist«,
der »in the spirit of Bakhtin’s medieval carnival [...] wants to reverse the
normal order of things«3* (ebd.). Als »raw political force« (ebd.) lebt er
im Aufsen der gesellschaftlichen Ordnung, die er aktiv bekampft. Sein
Ziel sind die »core institutions« (ebd.) der Gesellschaft: Zum Auftakt des
Films uberfillt er eine Bank, spiter totet er eine Richterin und mehre-
re Polizisten; auch den Staatsanwalt und Hoffnungstrager Harvey Dent
entfiihrt er und zieht ihn am Ende gar auf seine Seite.

Starker als in jeder anderen Batman-Erzihlung weist der Joker in THE
Dark KnigHT Ahnlichkeiten zum realgeschichtlichen Terrorismus auf.
Seine Videobotschaften sind an die Entfiihrungs- und Hinrichtungsvi-
deos islamistischer Terrorgruppen angelehnt; mit einem Sprengstoff-
giirtel unter dem Mantel inszeniert er sich in einer Szene als potentiel-
ler Selbstmordattentiter; und auch die Sprengung eines Krankenhauses
lasst sich als visuelle Anspielung auf die Terroranschlige vom 11. Sep-
tember deuten. Tatsdchlich agiert der Joker terroristisch im stirksten
Sinne des Wortes. Er verstofst gegen die Rechtsordnung nicht, wie ein
gewohnlicher Verbrecher quasi im Vorbeigehen das Gesetz verletzt, um
an sein Ziel zu gelangen; vielmehr bekampft er die Rechtsordnung als
solche.

Im Unterschied zu den >Normalverbrechern« der Mafia interessiert
sich der Joker darum nicht fiir Geld und personliche Bereicherung. »It’s
not about money«, versichert er, bevor er einen Geldhaufen im Wert von
mehreren Milliarden Dollar in Brand steckt, »it’s about sending a messa-
ge: Everything burns.« (1:43-1:44) Auch in keinem anderen Sinne geht
es dem Joker um seinen Vorteil. Gelegentlich driickt er seinen Feinden
sogar geladene Schusswaffen in die Hand und gibt auf diese Weise sein

38 Zu Michail Bachtins Beschreibung des mittelalterlichen Karnevals als »um-
gestiilpte Welt«, die in Lewis’ Zitat angesprochen wird, vgl. Bachtin (1965;
hier: 48).

235

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Schicksal aus der Hand.?* Worum es ihm geht, ist der Nachieil, den er
anderen zufigt: Er verbreitet Angst und Schrecken um ihrer selbst wil-
len. Eben dadurch wirkt sein Handeln so terroristisch, denn es zerstort
jedwede Erwartungssicherheit und erschiittert so die Grundlagen des ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens.+ Explizit zielen seine Terroranschlige
darauf, die Gesellschaft ins Chaos zu stiirzen. So bezeichnet er sich an
einer zentralen Stelle des Films im Dialog mit Harvey Dent als >Agenten
des Chaos< und der >Anarchie«

»Introduce a little anarchy. Upset the established order and everything
becomes chaos. ’'m an agent of chaos.« (1:50)

Es ist vor diesem Hintergrund kein Zufall, dass THE DARK KNIGHT gera-
de mit einer Attacke auf das Privateigentum beginnt, also auf die funda-
mentalste Ordnungsinstitution der biirgerlichen Gesellschaft iberhaupt.
In der Mitte des Films geht der Joker aber noch einen Schritt weiter: Er
verbrennt einen gigantischen Geldhaufen. Das ist die radikalste Attacke
auf das Privateigentum, weil sie nicht nur den Eigentumer trifft, son-
dern die Institution des Geldes als solche. Der Joker hat das Geld aus sei-
nem Bankiiberfall nicht etwa geraubt, um es sich anzueignen, wie man
es den Panzerknackern aus Entenhausen, die es auf den Inhalt von Da-
gobert Ducks Geldspeicher abgesehen haben, einst noch kritisch vor-
halten konnte (vgl. Gans 1970: 35-37). Der Joker zerstort das Geld fiir
jedermann, also auch fiir sich selbst. Es ist sein eigenes Geld, das er ver-
brennt, nicht etwa das Geld anderer — ein aus 6konomischer Sicht denk-
bar irrationaler, geradezu antiokonomischer Akt.

Die >Geldverbrennungsszene<« (Abb. 30-32) ist eine der Schlussel-
szenen fiir das Verstandnis des Jokers und seiner Faszinationswirkung
auf den Zuschauer. Eingebettet ist sie in ein Tauschgeschift, das er kurz
zuvor mit den Mafia-Bossen abgeschlossen hatte. Einerseits, so laute-
te sein Angebot, wiirde er ihnen helfen, den lidstigen Batman aus dem
Weg zu raumen; andererseits wiirde er das Geldvermogen der Mafia
wiederbeschaffen, dass einer ihrer >Geldwischer« unterschlagen hatte.
Als Gegenleistung forderte er die Halfte des wiederbeschafften, meh-
rere Milliarden Dollar umfassenden Vermogens. Nachdem es ihm ge-
lungen ist, seinen Teil der Vereinbarung zu erftllen, Batman (scheinbar)
aus dem Weg zu raumen und das Geld wiederzubeschaffen, tiirmt er

39 So gegentiber Harvey Dent im Krankenhaus (vgl. 1:50); ahnlich gegeniiber
Batman, dessen Gewalt er regelrecht herbeizusehnen scheint (vgl. 1:21-
1:22).

40 Vgl hierzu auch Kothenschulte (2008): »Seine Mission ist die Anarchie. Sei-
ne Raubziige in der finstersten Version von Gotham City, die es jemals auf
der Leinwand gab, dienen nicht der Bereicherung des Bosewichts. Seine Bot-
schaft ist die Verunsicherung. «

236

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 30-32: Die>Geldverbrennungsszene«. THE DARK KNIGHT (2008). 1:42-1:44.

das Mafia-Vermogen zu einer meterhohen Pyramide auf. Oben auf de-
ren Spitze sitzt der gefesselte Geldwascher, ein chinesischer Unterneh-
mer; unten rechts sehen wir einen Gangster der Mafia, unten links den
Joker und einige seiner Helfer.

Auffillig an der Szene ist zunichst die Choreographie des Ablaufs.
Zuerst erklimmt der Joker den riesigen Geldhaufen und stellt sich mit
triumphal ausgebreiteten Armen auf ihre Spitze, wihrend er das Ge-
sicht des gefesselten Unternehmers verdchtlich zur Seite driickt (Abb.
30); anschlieflend rutscht er den Haufen herab (Abb. 31); nachdem er

237

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

unten angekommen ist, bewirft er den gefesselten Buchhalter mit Geld-
biindeln; dann erst lisst er den Haufen — bzw. >seine Hilfte<, wie er be-
tont — mit Benzin tiberschiitten und setzt ihn mit der brennenden Zigarre
aus dem Mund des Mafia-Gangsters in Brand (Abb. 32). Es diirfte nicht
allzu gewagt sein, in dieser Choreographie mit ihrem Wechselspiel zwi-
schen oben und unten eine bildliche, genauer gesagt eine politische Me-
tapher zu erkennen: Der Joker kommt >von unten<, und obwohl er die
Moglichkeit besitzt, die »Geldspitze« der gesellschaftlichen Hierarchie zu
erklimmen, verweilt er nur kurz auf dieser Spitze, um seinen Triumph zu
zelebrieren, bevor er sich umgehend wieder nach unten begibt. Der Jo-
ker bleibt seiner proletarischen Herkunft treu; er verschmiht den sozia-
len Aufstieg ebenso, wie er all jene verachtet, die ihn bereits hinter sich
haben. Die Intensitit seines Hasses fur die Oberen der Gesellschaft sym-
bolisieren die Geldbiindel, die er von unten aus verachtlich gegen den ge-
fesselten >Finanzbuirokraten«< schleudert.

Vielleicht steckt im Bild des riesigen Geldhaufens zudem noch eine
weitere Bedeutungsfacette. Der Joker besteigt den riesigen Geldhaufen,
wie man einen Berg oder eine Pyramide besteigt; er bezwingt ihn regel-
recht. Man muss nicht erst die philosophisch naheliegende Assoziation
zum Begriff des »Erhabenen< bemiihen, um in diesem gigantisch-kolossa-
len, >schlechthin grofSen< Geldhaufen ein Symbol der Ubermacht des Gel-
des uiber den Einzelnen im gesellschaftlichen Leben zu erkennen.4* Der
riesige Geldhaufen ldsst sich als Sinnbild lesen fiir die von Simmel, aber
auch von Marx und Lukdcs beschriebene Tragodie der Kultur, deren Pro-
dukte ihren Schopfern — hier im wahrsten Sinne des Wortes — tiber den
Kopf wachsen (vgl. 2.1.2). Denn wie kaum eine andere Institution for-
dert das Geld unsere bedingungslose Unterwerfung: Leben in kapitalis-
tischen Gesellschaften heif$t Leben mit Geld, von Geld, fiir Geld. Im Sin-
ne dieser Unterwerfung des Einzelnen unter die Institution ist das Geld
unendlich grofer als der Einzelne; und so klein, wie der Mensch gegen-
iiber der gesellschaftlichen Ubermacht des Geldes erscheint, so klein er-
scheint er auch gegeniiber dem Geldhaufen im Bild, der ihn um ein Viel-
faches iiberragt und bereits vom blofen Zahlenwert her die menschliche

41 Vgl. hierzu die Passage tiber das Erhabene in Kants Kritik der Urteilskraft
(1790: § 25): »Erhaben nennen wir das, was schlechthin grofs ist. [...] Er-
haben ist das, mit welchem in Vergleichung alles andere klein ist. [...] Erha-
ben ist, was auch nur denken zu konnen ein Vermogen des Gemiits beweist,
das jeden Maf3stab der Sinne tibertrifft.« Als Beispiel dafiir nennt Kant u.a.
die dgyptischen Pyramiden (vgl. § 26), aber auch »[k]ithne, tiberhangende,
gleichsam drohende Felsen, am Himmel sich auftiirmende Donnerwolken,
mit Blitzen und Krachen einherziehend, Vulkane in ihrer ganzen zerstoren-
den Gewalt, Orkane mit ihrer zuriickgelassenen Verwiistung, der grenzen-
lose Ozean in Emporung gesetzt, ein hoher Wasserfall eines machtigen Flus-
ses etc.« (§ 28).

238

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Vorstellungskraft sprengt. Der Joker aber wagt es, Hand an diesen Ko-
loss zu legen: Er besteigt, bezwingt und zerstort den gigantischen Berg
an kultureller Ubermacht. Die Geldverbrennungsszene ist die metaphori-
sche Darstellung einer Zerstorung von Kultur — und fugt ihr gleich zwei
visuelle, nur bildmogliche Pointen hinzu.

Die erste dieser nur bildmoglichen Pointen bezieht sich auf die iko-
nische Differenz des Bildes. Vergleicht man den brennenden Geldhau-
fen (Abb. 32) mit dem Plakatbild (Abb. 16), so zeigt sich eine gewis-
se Strukturanalogie zwischen den beiden Bildern. Hier wie dort steht
eine menschliche Figur im Vordergrund vor einem grofen Objekt im
Hintergrund, das sie tiberragt. Beim Plakatbild lief§ sich an dieser Stelle
ein Oszillieren der ikonischen Differenz beobachten, in deren Zuge das
Hochhaus im Hintergrund mindestens ebenso sehr den Blick auf sich ge-
zogen hatte wie die Figur des Superhelden im Vordergrund. In der Geld-
verbrennungsszene ist die ikonische Differenz auf dhnliche Weise or-
ganisiert; hier ist es der Geldhaufen im Hintergrund, der unseren Blick
auf sich zieht. Er hat selbst die AusmafSe eines Gebiaudes, und wie beim
Hochhaus auf dem Plakat sind es auch hier die Flammen, die unseren
Blick anziehen.

Dennoch fillt, darin liegt die zweite Pointe, ein wichtiger Unter-
schied zwischen dem Plakatbild und der Geldverbrennungsszene ins
Auge. Wihrend die Flammen auf der Hochhausfassade zu einer klar
umrissenen, streng symmetrischen Fledermausgestalt geformt waren
und auch das Hochhaus selbst mit seinen geraden Kanten und rechten
Winkeln einen klar strukturierten Anblick bot, erscheint der Geldhau-
fen eher als unformiges und amorphes Gebilde, das aus den Begrenzu-
ngen des Bildes formlich herausquillt. Die Geldverbrennungsszene ist in
dieser Hinsicht geradezu eine Umkehrung der Hochhausszene. Auch die
Farbgebung ist invertiert: Das Gelb des Feuers, das auf dem Plakatbild
nur einen kleinen Farbtupfer inmitten der blauen Leitfarbe des Plakats
gebildet hatte, steigt in der Geldverbrennungsszene selbst zur Leitfar-
be auf. In einem dhnlichen Gegensatz stehen die Texturen der jewei-
Is dominanten Farbflichen. Wo das dominante Blau auf dem Plakat
gleichmifsig und monochrom war, erscheint das Gelb der Flammen in
der Geldverbrennungsszene durch unregelmifSige schwarze Flecken
durchlochert, die der Darstellung einen Eindruck des Schmutzigen ver-
leihen. Das wiederum passt zur allgemeinen Asthetik des Jokers, der
sich ja gerade in seiner unzivilisierten, schmutzigen Art vom kiihlen
und sauberen High-Tech-Helden Batman unterscheidet. Und es passt
zur gedrungenen, leicht gekriimmten, beinahe anti-heroischen Kérper-
haltung des Jokers, die einen Kontrapunkt zum aufrecht und stramm
stehenden Batman des Plakats bildet. Die beiden Szenen sind Kontrast-
bilder, an denen sich der Gegensatz zwischen den feindlichen Figuren
sinnbildlich ablesen lasst.

239

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Aber Worter wie >amorph¢, »unformig« und >schmutzig« sind im Hin-
blick auf den brennenden Geldhaufen womoglich noch zu schwach for-
muliert. Der Geldhaufen ist nicht einfach nur >schmutzigs, sondern viel-
mehr ein geradezu fikales Ding: Er siecht wie brennende Scheifle aus.
Der Joker, so scheint es, legt nicht nur Hand an den Koloss der Kultur,
er degradiert ihn zugleich auf das niedrigste Objekt, das unsere Kultur
uberhaupt kennt, indem er das wertvolle Geld in wertlosen Kot verwan-
delt.#* Auch auf dieser symbolischen Ebene begeht der Joker also einen
radikalen Affront gegen die Kultur und ihr Heiligtum, den »Gott unter
den Waren«, wie Marx (1857-1858: 148) das Geld einmal genannt hat.
Dass mit dem Geld zugleich der Unternebhmer und Geldwidischer ver-
brennt, der nach wie vor gefesselt auf der Spitze des Haufens sitzt, auch
wenn er langst ins unsichtbare Off des Bildes verbannt wurde, fugt sich
nahtlos in die Logik dieses Affronts.

Emotional steht der Zuschauer wihrend der gesamten Szene auf der
Seite des Jokers, mit dem er in diesem Moment vielleicht so intensiv sym-
pathisiert wie in keinem anderen Moment des Films. Es stimmt auch
und gerade fiir die Geldverbrennungsszene, was Daniel Kothenschulte
(2008) tiber den Film insgesamt schreibt, dass namlich »das Chaos in sei-
ner Verkorperung durch Heath Ledger [den Darsteller des Jokers] immer
ein Stuick weit attraktiver bleibt als alle Ordnung«. Mit dieser Einschat-
zung steht Kothenschulte keineswegs allein; auch andere Kritiker haben
den Bosewicht des Films als derart attraktiv wahrgenommen. Randolph
Lewis vergleicht ihn mit dem schillernden Satan aus John Miltons Para-
dise Lost (1667):

» Just as Milton scholars have complained that the God of Paradise Lost
was never as compelling as Milton’s vision of Satan, The Dark Knight
suffers the same fate. Grimfaced Batman is a snooze compared to the
wildhaired Joker [...]. Not surprisingly, we miss the Joker when he is
not onscreen: he is so terrifyingly alive, despite (because of?) his luridly
theatrical violence.« (Lewis 2009)

Nicht zuletzt die Dialogzeilen der Geldverbrennungsszene stitzen diese
Lesart des Jokers als einer positiven Identifikationsfigur. Denn die Ver-
nichtung des Geldes geht mit einem verbalen und moralischen Triumph
des Jokers einher. » All you care about is money« (1:43), attestiert er dem
Mafiosi abfillig, bevor er ihm die Zigarre — ein symbolisches Attribut
der geldbesitzenden Klasse — aus dem Mund nimmt und sie in den mit

42 Vgl. in diesem Zusammenhang Freuds These von der psychischen Aquiva-
lenz von Geld und Kot, die er an zahlreichen Beispielen aus Mythos, Mir-
chen und Folklore belegt: Geld und Kot gehoren zusammen und sind durch
eine Assoziationskette miteinander verbunden — der Goldesel scheifst Gold,
das Gold des Teufels aber verwandelt sich nach einer Weile zu Kot (vgl.

240

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Benzin getrankten Geldhaufen wirft. » This city deserves a better class of
criminal« (1:43), lautet im Kontrast zu der auf Geldvermehrung ausge-
richteten Normalkriminalitit der Mafia sein Programm.

Die Geldverbrennungsszene ist der moralische Sieg des Jokers, sie
markiert den Augenblick seiner grofsten und im weiteren Verlauf des
Films nie wieder erreichten Machtfiille. »This is my city« (1:39), pro-
klamiert er siegestrunken vor dem brennenden Geldhaufen im Hinter-
grund. Woraus speist sich dieser moralische Sieg? Ein ungeschriebenes
Gesetz des Hollywoodfilms — vielleicht des gesellschaftlichen Imagindren
uberhaupt - lautet, dass die Giite des guten Menschen sich gerade darin
beweist, dass er sich fiir Geld nicht interessiert. Stets sind es die Bosen,
die dem Geld hinterher laufen, wihrend die Guten aus Altruismus, Lie-
be oder wenigstens Pflichtgefihl agieren. Wo immer sie mit Geld kon-
frontiert werden, besteht ihre entscheidende Prifung darin, tugendhaft
seiner Verlockung zu widerstehen. Der Joker besteht diese Priifung, in-
dem er sich uber das Prinzip der Geldvermehrung erhebt und es licher-
lich macht.

Zugleich erhebt er sich mit seiner Verachtung des Geldes uber uns, die
Zuschauer, die der verlockenden Aussicht auf ein Milliardenvermogen
zweifellos nachgegeben hitten. Denn das ungeschriebene Hollywood-
gesetz von der tugendhaften Indifferenz gegeniiber dem Geld ist keine
Widerspiegelung der gesellschaftlichen Wirklichkeit, sondern maximal
kontrafaktisch; in Wirklichkeit interessiert sich die iberwiegende Mehr-
heit der Gesellschaftsmitglieder geradezu obsessiv fur Geld. Wir erwar-
ten von unseren Filmhelden eine antickonomische Tugendhaftigkeit, die
wir selbst nicht zu leben imstande sind, obwohl wir sie — das zeigt die
Existenz des filmischen Gesetzes zweifelsfrei an — als moralische Norm
zumindest unbewusst durchaus anerkennen. Insofern ist der Joker — »the
one man in the film that stands outside of capitalism« (Lewis 2009) —
gerade in seiner radikalen Opposition gegen die kulturelle Ordnung die
Wiederkehr einer gesellschaftlich ausgeschlossenen, insgeheim aber be-
gehrten Moglichkeit.

»Perverse as he is, the Joker offers relief from our quivering life in >Blub-
berland,« the depressingly soft and unsatisfying experience sold to us un-
der the guise of the >good life.<[...] [T]he Joker is not just a devil but also
a postmodern messiah who inveighs against the discreetly authoritarian
order of late consumer capitalism in which brands and regulations have
eclipsed the soul. It is a world that even Batman has grown reluctant to
defend; the Joker, on the other hand, offers crazed salvation in a future
shorn of dull certainties.« (Ebd.)

Freud 1908a: 28). Allgemein zur Psychoanalyse des Geldes vgl. Bornemann
(1973); zur Psychoanalyse des Feuers auch Bachelard (1949).

241

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Mit seiner anarchistischen Revolte gegen die Zentralinstanzen der ka-
pitalistischen Kultur bietet uns der Joker »relief« und »salvation« ge-
genuber einer durch die mechanisierten Regelkreislaufe aus Arbeit und
Konsum bestimmten Welt. Er verschafft uns, so konnte man im Modell
des Kulturmechanismus formulieren, Entlastung von der als >dumpfe Si-
cherheit« empfundenen Entlastung der Kultur; er re-injiziert — wie schon
Batmans >war tools< — die ausgeschlossenen Moglichkeiten des Chaos
und des Abenteuers in eine miide gewordene Welt. Die Resonanz, die er
in seinen Zuschauern auslost, ldsst sich als Anzeichen fiir diese Miidig-
keit interpretieren: Die Geldverbrennungsszene aktiviert und artikuliert
unser tief sitzendes Unbebagen in der Geldkultur. Aber sie leistet noch
mehr, indem sie uns eine lustvolle Antwort auf dieses Unbehagen pri-
sentiert und die verhasste Kultur in einer nur bildmoglichen Pointe zu
einem lichterloh brennenden Kothaufen degradiert — zur Freude des Zu-
schauers, der es blasphemisch geniefst, seinen eigenen Gotzen in Flam-
men zu sehen.

4.2.4 Briiderliche Massen: Der utopische Traumwunsch des Films

Der Joker ist ein antigesellschaftlicher Rebell, der uns gerade durch sei-
nen Radikalismus fir sich einnimmt. Aber er ist und bleibt eine Figur
des Bosen mit niedertrachtigen, menschenverachtenden Ziigen. Er strebt
nach einer Welt, in der die Zerstorung zum allgemeinen Prinzip gewor-
den ist; er sucht die riicksichtslose Emanzipation des Chaos und der Un-
vernunft, er will die allumfassend >umgestulpte Welt« eine Anarchie ohne
Ordnung, Herrschaft und Souveranitit; eine Gesellschaft ohne Gesell-
schaftsvertrag und damit des Krieges aller gegen alle. Auf seine eigene,
durchaus rationale, vor allem aber nihilistische Weise hangt er dem pes-
simistischen Menschenbild Thomas Hobbes” an, wie er im Dialog mit
Batman ausfuhrt:

»You see, their morals, their code ... it’s a bad joke. Dropped at the first
sign of trouble. They’re only as good as the world allows them to be. ll
show you. When the chips are down these, uh, these civilized people,
they’ll eat each other.« (1:28)

Was der Joker mit diesem »I’ll show you« ankiindigt, fihrt im weite-
ren Verlauf zum dramaturgischen Hohepunkt des Films, der >Schiffs-
szene<. Um Batman von seiner Weltsicht zu tiberzeugen, inszeniert er
im letzten Drittel des Films eine Art Wette auf die angebliche Nieder-
tracht der Menschen — ein grof§ angelegtes »social experiment« (2:01),
das zugleich als »battle for Gotham’s soul« (2:14) fungiert und tber die
Zukunft des Gemeinwesens entscheiden soll. In gewissen Ziigen dhnelt

242

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

dieses >Sozialexperiment<« dem klassischen »>Gefangenendilemmac (vgl.
Kollock 1988), bei dem zwei Personen entscheiden miissen, ob sie sich
der jeweils anderen Person gegeniiber kooperativ verhalten sollen, ohne
zu wissen, wie die andere sich verhilt. Es weist aber auch Ahnlichkei-
ten zum >Milgram-Experiment« (vgl. Milgram 1974) auf, in welchem die
Versuchspersonen entscheiden miissen, ob sie auf Befehl einer Autori-
tat anderen Menschen Leid zufiigen oder ob sie den Befehl verweigern.

Vorbereitet und eingeleitet wird das Experiment durch eine im Fern-
sehen ausgestrahlte Videobotschaft des Jokers, die sich direkt an die
Bevolkerung Gothams richtet (Abb. 33-34). Die Ausstrahlung ist im
Schuss-Gegenschuss-Verfahren inszeniert, bei dem die Bilder aus dem
Fernsehgerat mit Aufnahmen von Zuschauern in einem Pub abwechseln.
So wiederholt der Film auf intradiegetischer Ebene als >re-entry<, was
er im Wechselspiel mit dem Kinopublikum auf extradiegetischer Ebene
ohnehin erzeugt: eine stddtische Sehgemeinschaft, die sich durch das ge-
meinsame Sehen von Bildern zu einem Publikum zusammenschliefst. Und
er fithrt bereits in dieser Szene die Instanz der Masse ein, die im Fort-
gang der Handlungssequenz den Hauptakteur bilden wird, wenngleich
sie hier noch als blof$ passive Masse von Fernsehzuschauern erscheint.

Das Entfuhrungsopfer ist der Sprecher einer Nachrichtensendung, den
der Joker zwingt, einen vorbereiteten Text in die Kamera zu sprechen.
Die Botschaft kiindigt weitere Terroranschlige an, vor allem aber soll
sie die Bevolkerung noch stirker als bisher in das »game« des Jokers hi-
neinziehen:

»What does it take to make you people wanna join in? [...] I've gotta get
you off the bench and into the game. Come nightfall, this city is mine,
and anyone left here plays by my rules.« (1:53)

Diese Ankiindigung verbindet sich mit der Androhung weiterer Terror-
anschlage und der Aufforderung, die Stadt zu verlassen:

»If you don’t wanna be in the game, get out now ... But the bridge-and-
tunnel crowd are sure in for a surprise.« (1:53-1:54)

Der letzte Satz dient dazu, die Bevolkerung auf einen bestimmten Flucht-
weg zu lenken. Wenn Briicken und Tunnel unsicher sind, bleibt nur die
Flucht iiber das Wasser, das den Innenbereich Gothams von den umlie-
genden Bezirken abtrennt. So werden Fahrschiffe organisiert, um die Be-
volkerung vor der drohenden Gefahr in Sicherheit zu bringen und die im
Verlauf des Films verhafteten Mafia-Mitglieder dem Einflussbereich des
Jokers zu entziehen. Eine erste Gruppe von etwas mehr als finfhundert
Zivilisten wird auf eine Fihre namens »Spirit« verfrachtet, eine ahnli-
che grofse Zahl an Hiftlingen auf eine zweite, die »Liberty« (vgl. 2:00).

243

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Abb. 33: Das Publikum beim Betrachten der Vid

(2008). 1:54.
Abb. 34: Die Videobotschaft. THE DARK KNIGHT (2008). 1:54.

eobotschaft. THE DARK KNIGHT

Gerade mit dem Ausweichen auf die Schiffe aber geht die Stadt dem
Joker in die vorbereitete Falle seines >Sozialexperiments<. In den La-
derdumen der beiden Schiffe sind Bomben deponiert sowie je ein elekt-
ronischer Fernziinder, mit dem die Bombe auf dem jeweils anderen Schiff
zur Explosion gebracht werden kann. Der Joker, der das Geschehen aus
einem Versteck in sicherer Distanz beobachtet, besitzt einen dritten Ziin-
der. Die Handlungsanweisungen an die beiden »Versuchsgruppen< wer-
den durch einen iiber Lautsprecher gesendeten Funkspruch des Jokers
ubermittelt:

»Tonight, you’re all gonna be a part of a social experiment. ... Through
the magic of diesel fuel and ammonium nitrate, I’'m ready right now to
blow you all sky-high. [...] Each of you has a remote to blow up the
other boat. ... At midnight, I blow you all up. If, however, one of you
presses the button, I’ll let that boat live. So, who’s it gonna be? Harvey
Dent’s most-wanted scumbag collection, or the sweet and innocent ci-
vilians? You choose.« (2:01-2:02)

244

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 35: Frau mit Kind wihrend der Durchsage des Jokers. THE DARK KNIGHT
(2008). 2:02.

Die Biihne ist bereitet, das Experiment in Stellung gebracht. Der Ausgang
hingt vom Verhalten der auf den Schiffen gefangenen Gruppen ab, denen
eine zwanzigminiitige Frist gesetzt wird, bevor um Punkt Mitternacht bei-
de Sprengsitze geztindet werden. Sobald eine der beiden Besatzungen —
die »most-wanted scumbag collection« der Mafia oder die »sweet and in-
nocent cilvilians« — der Forderung nachkame, hitte der Joker seine Wette
gewonnen. Er setzt darauf, dass eine der beiden Gruppen die jeweils an-
dere in die Luft sprengen wird, um das eigene Uberleben zu sichern. Sie
hitte sich dann von einem Terroristen in einen Massenmord verstricken
lassen; aus Notwehr zwar, zugleich aber aus moralischer Schwiche. Denn
die moralisch richtige Handlung ware zweifellos — so legt der Film es je-
denfalls nahe —, der Forderung des Jokers sogar um den Preis des eigenen
Lebens nicht nachzugeben. Dann wire es der Joker, der den Mord bege-
hen musste, wihrend die Menschen auf den Schiffen unschuldig blieben.

Von den vielen Untaten, die der Joker im Verlauf des Films begeht,
wiegt diese am schwersten. War er bislang ein >sympathischer Bose-
wicht¢, mit dessen triebhaftem Anarchismus sich der Zuschauer zumin-
dest teilweise identifizieren konnte, so beendet die Schiffsszene diese
Identifikation. Der Joker wird zur >ungeniefSbaren< Figur, deren Nieder-
lage wir erwarten und erhoffen. Zu diesem Identifikationswechsel tragt
nicht zuletzt die visuelle Inszenierung bei, die sich wahrend der Schiffs-
szene immer wieder auf die Gesichter der Menschen konzentriert und
durch GrofSaufnahmen eine emotionale Nihe zwischen Figuren und Zu-
schauer erzeugt. Die verangstigten Blicke der vom Tod bedrohten Men-
schen — darunter eine Mutter mit Kind (Abb. 35) — verdeutlichen nicht
nur den Ernst der Lage, sondern lenken die Emotionen des Zuschauers
vom Joker weg in Richtung seiner Opfer. Auf diese Weise wird zugleich
der letzte grofSe Auftritt Batmans emotional vorbereitet, dessen Suche
nach dem Versteck des Jokers durch eine Parallelmontage in den Hand-
lungsstrang auf den Schiffen eingeschoben wird.

245

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Auf den Schiffen entbrennen hitzige Diskussionen dartiber, wie mit
der Forderung des Jokers umzugehen sei. Wahrend die Fithrungsoffizie-
re auf beiden Schiffen jedwede Diskussion tiber ein Betétigen des Ziin-
ders zunachst verweigern, kommt es zu tumultartigen Szenen: Die ver-
sammelten Menschen fordern die Entscheidungsmacht tiber das weitere
Vorgehen ein: »Why shouldn’t we discuss it?«, fordert einer der Zivi-
listen, und ein anderer pflichtet ihm bei: »Let’s put it to a vote!«, was
die umstehenden Menschen mit einem lautstarken » Yes!« unterstiitzen
(2:02). So einigt man sich zumindest auf dem Zivilistenschiff auf die
Durchfithrung einer demokratischen Abstimmung, wihrend die Gefan-
genen auf dem anderen Schiff durch die Androhung von Waffengewalt
ruhiggestellt werden.

Die Abstimmung unter den Zivilisten erfolgt per Stimmzettel in gehei-
mer Wahl. Das Ergebnis bestitigt zundchst das negative Menschenbild des
Jokers: 396 Personen stimmen fiir die Sprengung des anderen Schiffs, 140
sprechen sich dagegen aus (vgl. 2:07). Dennoch wird die Bombe nicht ge-
ziindet, weil der Steuermann, der die Abstimmung organisiert, sich wei-
gert, das Abstimmungsergebnis zu vollziehen. Anstatt den Ziinder zu be-
tatigen, halt er nachdenklich inne. » We’re still here«, antwortet er in einer
Grofsaufnahme (Abb. 36) finf Minuten vor Ablauf der Frist auf einen
drangenden Zuruf aus der Gruppe. » And that means«, so fiigt er hinzu,
»they haven’t killed us yet either.« (2:07) In der Logik des Gefangenen-
dilemmas gesprochen, an welches das Experiment des Jokers angelehnt
ist: Der Steuermann geht das Risiko ein und vertraut — angesichts der be-
reits verstrichenen Zeit nicht vollig blind, aber doch ohne Garantie — auf
die Kooperationsbereitschaft der anderen Gruppe. Sollte er sich mit die-
sem Vertrauen geirrt haben, wire er indirekt nicht nur fir seinen eigenen,
sondern fur den Tod von mehr als finfhundert Menschen verantwortlich.

Wie als Bestitigung aller aufkommenden Befiirchtungen spitzt sich
derweil die Lage auf dem Gefangenen-Schiff zu, dem das Recht auf de-
mokratische Abstimmung verweigert wurde. Einer der Haftlinge 1ost
sich aus der Gruppe der Sitzenden und fordert den Kommandanten des
Schiffes zur Herausgabe des Ziinders auf (Abb. 37):

»You don’t want to die, but you don’t know how to take a life. Give it
to me. These men will kill you and take it anyway. [...] Give it to me.
You can tell them I took it by force. Give it to me, and I'll do what you
should’ve did [sic!] 1o minutes ago.« (2:10-2:11)

Die massive korperliche Uberlegenheit des Mannes, gepaart mit der zah-
lenmifigen Ubermacht der Hiftlinge iiber die bewachenden Soldaten,
verleiht seiner dreifach wiederholten Aufforderung die notige Autoritit.
Dabei lasst die visuelle Inszenierung keinen Zweifel an seiner Bereit-
schaft, die Bombe zu ztinden. Seine Darstellung weckt das ikonografische

246

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 36: Steuermann auf dem Zivilisten-Schiff. THE DARK KNIGHT (2008).
2:07.

Klischee des >Knastbruders<, auf das neben dem orangefarbenen Haift-
lingsanzug unter anderem die dunkle Hautfarbe, der muskulose Korper-
bau, die zahlreichen Narben und Tatowierungen sowie der einschiich-
ternde Blick hindeuten, dessen bedrohliche Wirkung durch ein leblos
schielendes Auge noch zusitzlich verstiarkt wird. Doch die geweckte Er-
wartungshaltung wird enttduscht: Sobald ihm der Ziinder uberreicht
wird, wirft er ihn tiberraschend aus dem geo6ffneten Fenster hinaus und
verhindert damit das Ziinden der Bombe.

So verlagern sich die Befurchtungen des Zuschauers wieder auf das
Schiff mit den »sweet and innocent civilians«. Einer der Zivilisten, der
sich besonders lautstark dafiir eingesetzt hatte, das andere Schiff zu spren-
gen, nimmt seinerseits den Ziinder an sich. Offenkundig ein gut situiertes
Mitglied der Gesellschaft, wohlhabend gekleidet und mit einem Ehering
am Finger, rechtfertigt er seine geplante Tat, indem er die Berufsverbre-
cher auf dem anderen Schiff zu weniger wertvollen Menschen degradiert:

»No one wants to get their hands dirty. Fine! I’ll do it. Those men on
that boat? They made their choices. They chose to murder and steal. It
doesn’t make any sense for us to have to die, too.« (2:10)

Doch auch dieser Inbegriff des konservativen Kleinbiirgers, so unbarm-
herzig er argumentiert, bringt es nicht tiber sich, die Bombe zu detonie-
ren; im letzten Moment ldsst er von seinem Vorhaben ab.

Der Dialog liefert keine Erklarung fiir den unerwarteten Meinungs-
umschwung, aber eine GrofSaufnahme des Gesichts (Abb. 38—40) deu-
tet den inneren Denkprozess immerhin vage an. Im ersten Bild ist sein
Blick nach unten auf den Ziinder in seiner Hand gerichtet, den er be-
tatigen will (Abb. 38); dann halt er inne, wendet den Blick ins Off des
Bildes und wird nachdenklich (Abb. 39); im letzten Bild kehrt sich der

Blick nach innen; die Augenbrauen schieben sich sorgenvoll zusammen,

247

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Abb. 37: Hiftling auf dem Gefangenen-Schiff. THE DARK KNIGHT (2008). 2:10.

die Nasenflugel spannen sich, er presst die Lippen aufeinander (Abb. 40).
Wortlos gibt er uns zu verstehen: >Ich kann es nicht tun.«

So unzugianglich uns das genaue Innenleben aller drei Akteure letzt-
endlich auch sein mag, so zweifelsfrei steht doch fest, dass es nicht ra-
tionale Abwigung und egoistische Nutzenmaximierung im Sinne der
Rational-Choice-Theorie waren, die sie angetrieben haben.# Jeder von
ihnen hatte aus egoistischer (bzw. gruppenegoistischer) Sicht rationaler
gehandelt, wire er das Risiko nicht eingegangen und hitte stattdessen
den Zinder betitigt; der Joker hatte ja ausdriicklich angekiindigt, bei-
de Schiffe in die Luft zu jagen, falls bis Ablauf der Frist keine Entschei-
dung gefallen sein sollte.

Sich toten lassen, anstatt selbst zu toten: In allen drei Fallen scheint es
eine moralische Hemmung, eine elementare Empfindung von richtig und
falsch gewesen zu sein, die den Ausschlag gab. Der Nahblick auf die Ge-
sichter ist ein Blick auf die tief verwurzelte Moralitit und Sozialitdt des
Menschen. Gerade in ihrer wortlosen Direktheit sind diese GrofSaufnah-
men der lebendige, anschauliche Beweis dafiir, dass der Joker seine Wette
verloren hat. Die moralische Zwickmiihle, die er mit seinem Sozialexpe-
riment konstruiert hat, ist nicht aufgegangen. Keiner der Menschen auf
den Schiffen hat Schuld auf sich geladen, Gotham hat seine grofse Prii-
fung bestanden. Entsprechend fasst Batman den Ausgang der Wette ge-
gentuber dem Joker zusammen:

»What were you trying to prove? That deep down, everyone’s as ugly as
you? You’re alone. [...] This city just showed you that it’s full of people
ready to believe in good.« (2:12—-2:14)

43 Zum okonomisch geprigten Modell menschlichen Handelns als konsequent
auf Nutzenmaximierung ausgerichtete >rationale Wahl< vgl. Becker (1976);
zum damit verwandten Bild des Menschen als »Homo Oeconomicus« auch
Kirchgassner (1991).

248

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 38—40: Mann auf dem Zivilisten-Schiff. THE DARK KNIGHT (2008). 2:12.

So liegt in der Schiffsszene eine tief humanistische, wenn nicht utopi-
sche Dimension: Die Menschen sind einander keine Wolfe. Sie fech-
ten den Krieg aller gegen alle auch dann nicht aus, wenn keine dufSe-
ren Umstdnde sie daran hindern oder wenn die Umstiande sie gar dazu
drangen. Die Schiffsszene ist der moralische Triumph der Menschen
uber die Amoralitit, die der Joker ihnen im Dialog mit Batman unter-
stellt hatte.

Die Bedeutung dieser Schlisselszene tritt noch klarer hervor, wenn
man sich verdeutlicht, wie stark sie vom Bild abweicht, das der

249

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Hollywoodfilm normalerweise von solchen Situationen zeichnen wiir-
de. Die Schiffsszene ist eine Massenszene; ihre Akteure sind zu Hunder-
ten auf engstem Raum versammelt. Im Verlauf der Filmhandlung kom-
men noch einige andere Massenszenen zur Darstellung: ein entfesselter,
mordliusterner Lynchmob im Rahmen einer fritheren, kleineren Wette
des Jokers, bei der ein Anwalt getotet werden sollte; die ruhige, passive
Sehgemeinschaft im Pub bei der Ausstrahlung der Videobotschaft; die
aufmipfige Protestmasse auf den Schiffen, die ihr demokratisches Mit-
spracherecht einfordert und durch kollektive Akklamation bekraftigt;
sowie zuletzt die ruhig sitzende Wartemasse, die sich in ihr Schicksal fugt
wie nach der Niederschlagung der Tumulte auf dem Mafia-Schiff bzw.
die burgerliche Abstimmungsmasse, die sich den Prozeduren der demo-
kratischen Auszihlung unterwirft, auf dem Zivilisten-Schiff.

In keiner dieser Szenen — aufSer beim Public Viewing im Pub — handelt
es sich jedoch um eine anonyme Masse, in der sich die einzelnen Mit-
glieder vollkommen verlieren. Jedesmal 16st sich eine individuelle Per-
son aus der Menge heraus, um dem Handlungsverlauf einen entscheiden-
den Dreh zu geben. Nachdem der Lynchmob auf den StrafSen erfolglos
bleibt, wird ein einzelner Autofahrer gezeigt, der den Mord an dem An-
walt ausfihren will und nur im letzten Moment gestoppt werden kann;
und auch auf den beiden Schiffen sind es Einzelpersonen, die sich durch
ihr individuelles Handeln exponieren und eine Entscheidung treffen, wo
die Masse als ganze nicht zu entscheiden imstande ist wie auf dem Ma-
fia-Schiff oder wo sie sich falsch entscheidet wie bei der Abstimmung auf
dem Zivilisten-Schiff.

Auf den ersten Blick konnte man darum meinen, es sei die klassische
Dialektik von Masse und Individuum, die hier in Szene gesetzt wird
— der vernuinftige Einzelne als Gegensatz zur irrationalen Masse. Aber
keine der Massendarstellungen des Films, noch nicht einmal die des
Lynchmobs, baut tatsiachlich auf diesem Gegensatz auf. Der Zivilist auf
dem Schiff, der den Ziinder betitigen will, ist selbst ein Teil der Masse
und kehrt am Ende wieder in sie zuriick; der dunkelhdutige Haftling un-
terscheidet sich in nichts von seinen Kollegen aufSer darin, dass er sich
von seinem Platz erhebt, wihrend die anderen sitzenbleiben; dasselbe gilt
fiir den zum Mord bereiten Autofahrer, der als Einzelner exakt dieselbe
unmoralische Handlung ausfiihren will wie die Masse als Lynchmob. In
jeder dieser Szenen sind die Einzelnen die exemplarischen Stellvertreter
einer Masse, der sie selbst angehoren. Sie sind nicht singuldre Einzelne
wie Batman, der Joker oder Harvey Dent, sondern stehen pars pro toto
fiir die Gesamtheit der Bevolkerung — von den einfachen Biirgern bis hin
zu den Kriminellen auf dem Mafia-Schiff. Masse und Individuum bilden
keinen Gegensatz, sondern handeln vollkommen kongruent. Das zeigt
sich besonders deutlich auf dem Zivilisten-Schiff, wo keine der tibrigen
Personen fur den zogernden Mann einspringt, um die Tat an seiner Stelle

250

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

umzusetzen. Das Hervortreten der Individuen aus der Masse ist kein Zei-
chen fur eine Differenz, sondern die Form, in der die Masse handelnd
in Erscheinung tritt.

Die Schiffsszene inszeniert die Teilhabe des Einzelnen an der Masse
nicht als irrationale Verfiihrung, sondern stellt die Masse als moralfihig
dar. Darin weichen die Bilder des Films grundlegend vom gingigen Hol-
lywood-Klischee ab. Wo Massen im Mainstream-Kino fur gewohnlich
als irrational entfesselte Gewaltmasse gezeigt werden oder als unmiin-
dige Verfiihrungsmasse, die sich von zwielichtigen Fihrern lenken lasst,
bietet die Schiffsszene in THE DARK KNIGHT das seltene Bild einer sittli-
chen, verniinftigen und briiderlichen Masse. Damit bricht der Film nicht
nur mit dem gingigen Menschenbild des Unterhaltungskinos, sondern
auch und vor allem mit dem Selbstbild der buirgerlichen Gesellschaft,
von dem das Hollywood-Klischee nur eine von vielen Ausdrucksformen
darstellt. So bemerkt Christian Borch in seiner Studie zum Bild der Mas-
sen im biirgerlichen Denken:

»From its very inception, the notion of crowds has referred to the
dark side of modern society: to something which is intrinsic to the
edifice of this social order, and which is associated with all sorts of
negative features — and therefore looked upon with terror. Of course,
there are notable exceptions of this image, but it is remarkable how
seldom crowds are conceived as a solution to the challenges of mo-
dern society rather than as the embodiment of its immanent dangers. «
(Borch 2012: 15)

Seit dem Sturm auf die Bastille in der Franzosischen Revolution, durch
die sie zum ersten Mal in ihrer spezifisch modernen Gestalt die Biithne
der Geschichte betraten, erscheinen die Massen in den Beschreibungen
ihrer Kritiker als witender, entfesselter Mob. Sie sind beherrscht von ar-
chaischen Leidenschaften, unfahig zu rationalen Urteilen, ergehen sich in
gewalttitigen Orgien oder ergiefSen sich bestenfalls in einer Art von blin-
dem Menschenstrom durch die Strafsen der Stadte. Gustave Le Bons Psy-
chologie der Massen (1895), die sie als instinktgetriebene Herde mit ver-
minderter Intelligenz portratiert, ist nur die bekannteste, aber bei weitem
nicht die einzige dieser biirgerlichen, letztlich von der politischen Angst
vor den Massen geleiteten Beschreibungen.+

Der Film hingegen zeichnet ein anderes Bild der Massen. An die Stel-
le des pessimistischen >Standardbildes« setzt er die Vision einer von sich
aus zur Sittlichkeit fahigen Masse, der eben jene Vernunft zukommt, die

44 Fir eine umfassende Diskurs- und Imaginationsgeschichte der Menschen-
menge von 1765 bis 1930 vgl. Gamper (2007); daneben Moscovici (1981),
Genett (1999), Sloterdjik (2000), Borch (2012) und Jonsson (2013). Auch
Freud hatte in Massenpsychologie und Ich-Analyse (1921) seinen Anteil

251

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

ihr normalerweise abgesprochen wird. Der Film betont die Bedeutung
dieser Vision noch eigens, wenn er die Schiffsszene in den Worten des
Jokers zum »battle for Gotham’s soul< und damit zum handlungsent-
scheidenden Wendepunkt des Films erhebt. In dieser >Schlacht um die
Seele Gothams« sind es tatsachlich die Massen, die dem Joker die ent-
scheidende Niederlage zuftigen, indem sie die Ausfithrung seines unmo-
ralischen Befehls verweigern. Vollig entgegen ihrer tiblichen Darstellung,
wie Borch sie beschrieben hatte, fungieren die Massen in der Schiffss-
zene nicht als Problem, sondern vielmehr als Losung des Problems. Sie
sind die emanzipatorische, humanistische Antwort auf die Krise einer
auseinanderfallenden, von Anomie, chaotischer Gewalt und Terror be-
drohten Gesellschaft.

Dem filmischen Stilmittel der GrofSaufnahme kommt in diesem Bild
der imaginiren Losung eine Schliisselrolle zu. Die GrofSaufnahmen der
menschlichen Antlitze mit ihrer Evokation innerer Gedankenprozesse
wahren und bekriftigen die Individualitat der Einzelnen; kein Mensch
gleicht hier dem anderen. Die Massen weigern sich gewissermafsen, zur
irrationalen, anonymen Masse der burgerlichen Massenpsychologie zu
werden. So erweisen sie sich sogar der demokratisch organisierten, durch
formale Prozeduren strukturierten Masse tiberlegen, wie das moralische
Scheitern der Abstimmung unter den Zivilisten zeigt. Die Menschen auf
den Schiffen benotigen keine Fiihrer und keine Organisation, ja sie beno-
tigen noch nicht einmal die politische Institution der Demokratie. Auch
in diesem Sinne handelt THE Dark KNIGHT also vom Topos der Anarchie
— diesmal jedoch nicht als drohender Verfall des Gemeinwesens oder als
sinnlose Zerstorung, sondern als utopische Hoffnung auf eine briiderli-
che, solidarische Gesellschaft, die auch jenseits politischer Reprasenta-
tion und ohne Regierungsgewalt zu sittlichem Handeln fahig ist, ohne
katastrophisch auseinanderzufallen.

Nattirlich spinnt der Film diese utopische Dimension nicht zum Bild
einer anderen Gesellschaft aus. Dennoch aber formuliert er einige mehr
oder weniger unmissverstandliche Anspielungen auf die politische Auf-
ladung der Schiffsszene. Noch nicht vollig eindeutig, aber logisch gut be-
grindbar ist beispielsweise eine metaphorische Lesart der Schiffsfahrt als
Metapher eines utopischen Aufbruchs. SchliefSlich ist jede Schiffsfahrt
bereits per definitionem ein Aufbruch zu anderen Ufern (vgl. Abb. 41),
ein Ubergang von einer zuriickgelassenen Gegenwart des Hier und Jetzt
in die Zukunft des Anderswo. Ikonografisch — also im Sinne einer Ver-
kniipfung des Bildes mit kulturell iiberlieferten Texten — lasst sich aufSer-
dem eine Verbindung zur biblischen Arche Noah herstellen, auf der die
Lebewesen der Erde aus dem Elend einer untergehenden, in Gewalt und

zum herrschenden Diskurs tiber die Massen beigesteuert. Ich komme auf
diesen zentralen Themenkomplex im Fazit noch einmal zuriick.

252

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 41: Die beiden Fibrschiffe »Spirit« und »Liberty«. THE DARK KNIGHT
(2008). 1:59.

Niedertracht versunkenen Welt hinaus in eine neue, hellere Zukunft be-
fordert werden.+ Die Schiffsszene tibernimmt aus der tiberlieferten Vor-
stellung dabei vor allem die Imagination einer Neugriindung des Ge-
meinwesens. Diese kommt im biblischen Text darin zum Ausdruck, dass
Gott nach dem Ende der Sintflut den Uberlebenden die zukiinftigen Re-
geln des neuen Gemeinwesens diktiert und einen Bund »auf alle kom-
menden Generationen« ausspricht:

»Seid fruchtbar, vermehrt euch und bevolkert die Erde! [...] Wenn aber
euer Blut vergossen wird, fordere ich Rechenschaft, und zwar fiir das
Blut eines jeden von euch. [...] Wer Menschenblut vergiefst, dessen Blut
wird durch Menschen vergossen. [...] Hiermit schliefSe ich meinen Bund
mit euch und mit euren Nachkommen [...]: Nie wieder sollen alle We-
sen aus Fleisch vom Wasser der Flut ausgerottet werden; nie wieder soll
eine Flut kommen und die Erde verderben. Und Gott sprach: Das ist
das Zeichen des Bundes, den ich stifte zwischen mir und euch und den
lebendigen Wesen bei euch fir alle kommenden Generationen« (Gen

9,1-9,13).

45 Fir diese Deutung sprechen die auffilligen Parallelen zwischen der bibli-
schen Ausgangssituation und der Situation im Film: »Die Erde aber war in
Gottes Augen verdorben, sie war voller Gewalttat.« (Gen. 6,11) Dass im bi-
blischen Text nur von einer Arche die Rede ist, wihrend im Film zwei Schiffe
in See stechen, widerspricht dieser Verbindung nur vordergriindig; tatsiach-
lich findet sich ja gerade die Doppelung bereits im urspriinglichen Text, der
davon berichtet, dass auf der Arche, die Noah und seine Angehorigen vor
der Sintflut retten soll, von jeder Tierart zwei Exemplare, ein mannliches und
ein weibliches, mitgenommen werden (vgl. Gen. 6,19-6,20). Die Schiffssze-
ne verteilt also lediglich auf zwei Schiffe, was in der Bibel auf einem Schiff
Platz findet, aber auch dort schon zweigeteilt war.

253

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Vollends unmissverstandlich zeigt sich die politische Dimension der
Schiffsszene zuletzt an den Namen der beiden Fihrschiffe, »Spirit«
und »Liberty«. Denn der »spirit of liberty« ist ein im Imagindren der
US-amerikanischen Gesellschaft tief verwurzelter politischer Signifikant,
mit dem Hoffnungen auf eine bessere, moralisch fundierte Gesellschaft
verbunden sind. Die Formulierung wurde geprigt durch eine 6ffentli-
che Rede des Judge Learned Hand, einem in den USA einflussreichen
Richter und Rechtsphilosophen des 20. Jahrhunderts (vgl. die Biogra-
fie von Gunther 1994), am 21. Mai 1944 im New Yorker Central Park.
Sie wurde ihrerseits vor einer Versammlungsmasse von rund eineinhalb
Millionen Menschen gehalten und zahlt zu den kanonischen Texten der
US-amerikanischen Geschichte. Uber den »spirit of liberty « heifSt es dort:

»The spirit of liberty is [...] the spirit of Him who, near two thousand
years ago, taught mankind that lesson it has never learned, but has ne-
ver quite forgotten — that there may be a kingdom where the least shall
be heard and considered side-by-side with the greatest. And now in that
spirit, that spirit of an America which has never been, and which may
never be [...]; in that spirit of liberty and of America so prosperous, and
safe, and contented, we shall have failed to grasp its meaning, and shall
have been truant to its promise, except as we strive to make it a signal,
a beacon, a standard to which the best hopes of mankind will ever turn«
(Judge Learned Hand, zit. n. Ryan/Schlup 2006: 549).

Der >Geist der Freiheit« ist der >Geist eines Amerikas, das noch nie war
und vielleicht niemals sein wird«. Seine Erfullung ist im strengen Sinne
des Wortes utopisch, sofern er auf eine noch nicht verwirklichte, viel-
leicht niemals wirkliche Zukunft verweist. Gleichzeitig leuchtet der »spi-
rit«, der Geist dieser Zukunft, als regulative Idee schon jetzt in die Ge-
genwart hinein und gibt ihr moralische Orientierung als »standard to
which the best hopes of mankind will ever turn«. Die Schiffsszene, so
lasst sich aus dieser Anspielung auf den »spirit of liberty« schlussfol-
gern, versteht sich offenbar als ein solches Hineinleuchten der Utopie
in die Wirklichkeit; als >Vor-Schein<, wie Ernst Bloch es genannt hatte
(vgl. 3.3.2), im Medium der kuinstlerischen Fiktion. Auch in diesem Sin-
ne handelt sie von einem Sozialexperiment.

Das Gelingen dieses utopischen Experiments, darin liegt die entschei-
dende Pointe, wird nicht durch die eigentlichen Helden und Fuhrerfigu-
ren des Batmans-Universums eingelost, sondern durch die alltaglichen,
ganz normalen Menschen. Gerade die Intimitdt erzeugenden GrofSauf-
nahmen der Gesichter betonen die Normalitit der Figuren, die eben
nicht auflergewohnlich sind, sondern tatsachlich nur >Masse< im Sinne
von »einfacher Bevolkerung«:

254

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

»The timely rub is that none of our protagonists — not Batman, not Dent
and not virtuous policeman Jim Gordon [...] — can leverage his public
image into the utopia they all seek. Each one suffers more than a little
for his dreams. Instead, the film movingly illustrates that only Gotham
can save Gotham - that, as Patti Smith once observed, >People Have the
Power.<« (S. Schneider 2008)

Die Bevolkerung, so konnte man auch sagen, hat sich in der Schiffssze-
ne selbst gerettet — ohne fremde Hilfe durch einen maskierten Superhel-
den, der tiber den Ausnahmezustand gebieten musste.

In dieser Selbstrettung der Massen liegt vielleicht die grofite Beson-
derheit von THE DARK KNIGHT, die ihn vom Gros der Unterhaltungskul-
tur, aber auch von allen anderen Batman-Erzahlungen abhebt. Erstmals
wird hier die politische Macht erfolgreich auf die Massen iibertragen,
wird ihnen die Wahl tiber die moralische Verfassung des Gemeinwesens
uberlassen. » You choose«, verspricht der Joker den Gefangenen auf den
Schiffen. Und tatsichlich spielt der Joker eine Schliisselrolle in diesem
Akt der Emanzipation, der nur durch sein Sozialexperiment ermoglicht,
ja uberhaupt erst erforderlich wird. Damit die Bruderlichkeit der Mas-
sen aufscheinen kann, braucht es zuerst den Zusammenbruch jener In-
stitutionen, die den Mangel an Briiderlichkeit normalerweise kompensie-
ren. Erst die radikale Zertriimmerung aller institutionellen Haltepunkte,
erst der absolute Ernstfall der Entscheidung im Moment des Totens oder
Nicht-Totens, setzt die sittlichen Regungen frei. Einem teuflischen Ver-
sucher gleich wird der Joker somit zur Bewahrungsprobe derer, die er zu
verfuhren sucht. Die Zerstorungen, mit denen er die ersten zwei Drittel
des Films zubringt, sind insofern schopferische Zerstorungen. Sie ma-
chen Platz firr Neues, indem sie Liicken ins Bollwerk der alten Ordnung
reifSen, die dann von den Massen neu ausgefiillt werden — wenn auch
ganzlich anders, als es sich der Joker mit seinem pessimistischen Men-
schenbild zuvor ausgemalt hatte.

In Tim Burtons BATMAN wurde dasselbe Thema noch wesentlich kon-
ventioneller und in geradezu entgegengesetzter Weise verhandelt. Dort
hatte der Joker eine ganz dhnliche Wette auf die Niedertracht der Men-
schen abgeschlossen, sie damals aber noch gewonnen. Der Film von 1989
inszeniert eine »stumpfe Masse, die nicht in der Lage ist, sich ein eigenes
Urteil tiber die Geschehnisse zu bilden« (Hennig 2010: 59), und sich von
»Egoismus« und » Geldgier« (ebd.) antreiben ldsst. Die Menschen in THE
Dark KN1GHT hingegen, und zwar die >guten«< wie die >schlechtens, ver-
korpern an sich selbst den >spirit of liberty<, nach welchem ihre Schiffe
benannt sind, auf denen sie vor der Sintflut des Terrors flichen. So sind
die beiden Schiffe nicht nur Symbole einer erfiillten Utopie, sondern auch
Symbole in jenem tiefen Sinne, den Freud diesem Begriff in seiner Ana-
lyse der Traumarbeit und der >Riicksicht auf Darstellbarkeit< beigelegt

255

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

hatte (vgl. 3.1.2). Sie sind bildliche Darstellungen, in denen etwas so Un-
anschauliches wie der >spirit of liberty< und damit die imaginare Bedeu-
tung eines Signifikanten wie >Briderlichkeit« konkret und anschaulich
erfahrbar wird. Zugleich, und auch das macht sie zu Symbolen im Sin-
ne Freuds, kniipfen sie an bildgeschichtlich tief verwurzelte Bedeutungs-
gehalte wie die biblische Arche an, in deren Bild die Menschheit bereits
vor rund 3000 Jahren ein Sinnbild fiir den Wunsch nach einem kollek-
tiven Neubeginn gefunden hat.

4.2.5 Erlosung und Himmelfabrt:
Der religiose Traumwunsch des Films

Warum die Welt Superman nicht braucht, hat Martin Hennig (2010)
seine filmwissenschaftliche Studie zum Superheldengenre mit einem Zi-
tat aus SUPERMAN RETURNS (USA/Australien 2006, Regie: Bryan Sin-
ger) uberschrieben. Auch Batman wird von ihr nicht gebraucht, zumin-
dest nicht nach der Schiffsszene aus THE DARK KNIGHT. Die Menschen
auf den Schiffen haben ihre Rettung selbst ibernommen. Andererseits
jedoch, und dieses entscheidende Detail wurde in keiner Deutung des
Films bislang berticksichtigt, beldsst es der Film nicht bei diesem fiir
das Superheldengenre allzu untypischen Ausgang. Ein tberflussig ge-
wordener Superheld ndmlich, der an der Losung des zentralen Kon-
flikts nicht einmal beteiligt war, wirde die Genrekonvention verletzen
und den Film dessen berauben, was ihn als Teil des Batman-Universums
allererst auszeichnet: dass Batman es ist, der die Welt rettet, und dass
nur er es ist, der sie retten kann. Der Film hitte sich selbst dekonstru-
iert, dadurch aber die Erwartungen der Zuschauer enttiuscht, denen
ein Superheldenspektakel versprochen wurde, das am Ende auch gelie-
fert werden muss.

Zum Glick fur alle Beteiligten hat der Joker noch einen letzten
Trumpf im Armel. Zum Auftakt seines >Sozialexperiments« wihrend der
Schiffsszene hatte er gefordert, dass eines der beiden Schiffe das andere
in die Luft sprengen miusse; andernfalls wiirde er beide Schiffe explodie-
ren lassen. Als die erwartete Explosion um Mitternacht dann ausbleibt,
will der enttduschte Versuchsleiter folgerichtig selbst zur Tat schreiten
und seinen eigenen Ziinder betatigen. Einzig Batman kann ihn in letzter
Sekunde davon abhalten. Er uberwiltigt den Joker im Kampf von Mann
gegen Mann, totet ihn jedoch nicht, sondern tberlasst ihn kopfiber an
einem Seil baumelnd der Polizei — wohl wissend, dass keine Gefangnis-
mauer der Welt, sondern nur der Tod den genialen Schurken jemals auf-
halten konnte. So bleibt der Konflikt auch tiber das Ende des Films hi-
naus offen. »You and I are destined to do this forever« (2:14), fasst der
Joker die Situation treffend zusammen.

256

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

»You and I«, das heifSt aber auch: Das Spiel wird zwischen den bei-
den >Superfiguren«< des Films ausgemacht. Alle anderen Akteure spielen
keine Rolle mehr oder werden zu Nebenakteuren degradiert. Das gilt
insbesondere fiir die Bevolkerung, die aus dem Finale des Films regel-
recht verbannt wird. Kaum dass die Massen den Schauplatz betreten
und sich so gldnzend auf ihm bewihrt haben, sind sie schon wieder von
der Bithne gestofSen. Der utopisch-egalitare Gehalt der Schiffsszene wird
zugunsten einer Re-Personalisierung des Konflikts riickgangig gemacht,
die kollektive Selbstrettung der Massen in den althergebrachten Kampf
zwischen dem singuldren Superhelden und seinem singuldren Widersa-
cher zurtickverwandelt. Freiwillig oder unfreiwillig steckt darin eine wei-
tere politische Metapher: Die selbst errungene Autonomie der Massen
wird erneut an politische Reprasentanten delegiert. Denn sowohl Bat-
man als auch der Joker sind Stellvertreter der Massen und verkorpern
jeweils eine unterschiedliche Seite derer, die sie reprisentieren. So steht
Batman trotz aller Ambivalenz fir ihre gute, gesellschaftliche und auf
das Gemeinwohl gerichtete, der Joker hingegen fur ihre bose, antige-
sellschaftliche und destruktive Seite. Mit der Schiffsszene siegt die gute
iiber die bose Gesellschaft, das solidarische Gemeinwesen iiber das Cha-
os. Aber sie siegt am Ende nicht fiir sich selbst, sondern fiir Batman, ih-
ren politischen Reprisentanten, der an ihrer Stelle den Kampf entschei-
den muss. Erst Batman kann den Sieg der Massen endgiiltig vollenden
— nachdem er ihn zu seinem eigenen Sieg gemacht hat und ihn in seine
personliche Fehde mit dem Joker tibersetzt hat. Er vereinnahmt den Tri-
umph der Massen, indem er ihn zu einer blofSen Etappe seines eigenen
Heldenkampfes degradiert.

Auch damit freilich endet der Film nicht. Kurz vor Ende des Films be-
tritt noch einmal Harvey >Two-Face< Dent die Bithne — jener ehemalige
Hoffnungstrager der Stadt und ihr >weifSer Ritter<, der nach dem trau-
matischen Verlust seiner Geliebten auf die Seite des Jokers gewechselt
war und in einem nihilistischen Rachefeldzug mehrere, zum Teil unschul-
dige, Menschen ermordet hatte. Er ist so etwas wie der gefallene Engel
des Films: ein ehemaliger Heiliger, der sich unter dem Einfluss dufSerer
Umstinde, aber auch aus moralischer Schwiache, vom Bosen verfithren
lasst. Hatte der Joker seine Wette an ihm anstatt an den Massen festge-
macht, so hitte er sie gewonnen, denn Dent verhalt sich tatsachlich so,
wie es der Joker vorausgesagt hat; er hilt der moralischen Herausforde-
rung nicht stand. So zeigt ihn das Ende des Films im Begriff, die Familie
des Polizisten James Gordon zu ermorden, um sich an ihm fiir den Ver-
lust seiner Geliebten zu richen, den Gordon — schuldlos, wohlgemerkt
— nicht verhindern konnte. Einzig durch die Intervention Batmans kann
Dent gestoppt werden und stirbt durch einen Sturz.

Im anschlieSenden Gesprich einigen Batman und Gordon sich darauf,
die Verbrechen des ehemaligen Staatsanwalts vor der Offentlichkeit zu

257

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

verheimlichen. Der Hoffnungstrager soll Hoffnungstrager bleiben, auch
und gerade uiber den Tod hinaus als Symbol der Tugendhaftigkeit und
Standfestigkeit dienen. An seiner Stelle nimmt Batman die Morde Dents
auf sich. Bemerkenswert ist, wie der Dialog diesen unerwarteten Gang
der Handlung begriindet — namlich mit der Behauptung einer morali-
schen Schwiche der Massen. So rasonniert Gordon gegeniiber Batman:

»Harvey’s prosecution, everything he fought for, everything Rachel died
for ... undone. Whatever chance Gotham had of fixing itself ... whatever
chance you gave us of fixing our city ... dies with Harvey’s reputation.
[...] People will lose all hope.« (2:21)

Die Bevolkerung, so Gordon, darf die Wahrheit tiber Dent nicht erfah-
ren, sonst verliere sie endgiiltig den Glauben an das Gute und damit die
eigene Bereitschaft zum Gutsein. Als Antwort auf diese Argumentation
schlagt Batman vor, die Verbrechen Dents auf sich zu nehmen und die
Offentlichkeit iiber den tatsichlichen Hergang der Dinge zu beliigen. »I
killed those people« (2:22), legt er Gordon die kiinftige offizielle Versi-
on der Erzdhlung in den Mund. » Because sometimes the truth isn’t good
enough« (2:22), wie er zur Begriindung ausfuhrt.

Eine Gedenkveranstaltung zu Ehren Harvey Dents (Abb. 42) zeigt da-
raufhin die bildmachtige, beinahe personenkultartige Inszenierung des-
sen, was >besser« als die Wahrheit sein soll, nachdem diese »not good
enough« sei. Gordon spricht einen Nachruf auf den Weifsen Ritter, der
im Kampf gegen das Bose heldenhaft sein Leben gelassen habe und der
Bevolkerung Gothams als moralisches Vorbild fir die Zukunft voran-
leuchte. Im Hintergrund des Rednerpults fiillt eine tiberlebensgrofie, ein-
gerahmte Erinnerungsfotografie des vermeintlichen Helden die Liicke
aus, die der Tote hinterlassen hat, ergdnzt um eine zweite, identische,
aber kleinere Fotografie rechts neben dem Pult. Die Verdoppelung des
Portrits unterstreicht den personenkultartigen Charakter, vor allem aber
die Funktion des Bildlichen in dieser Inszenierung. Die visuelle Prasenz
des charismatischen Staatsanwalts soll einer unwahren Erzdhlung die
notige Glaubwiirdigkeit vermitteln, indem sie die sprachliche Informati-
on durch bildliche Evidenz verstarkt und untermauert. Gleichzeitig lasst
sich die Redundanzgeste der Bildverdoppelung als Anzeichen dafiir in-
terpretieren, wie gering Gordon die Uberzeugungskraft seiner Liige ein-
zuschitzen scheint: Die visuelle Verdoppelung wirkt wie eine verzwei-
felte Bekraftigung.

Die nichsten Einstellungen zeigen, auf wessen Kosten der Personen-
kult geht. Die Stadt wendet sich von Batman ab, der fortan als Mor-
der gesucht und verfolgt wird. Batman muss vor der Polizei flichen, die
ihn mit klaffenden Spurhunden jagt wie einen gewohnlichen Verbrecher.
Auf diese Weise wird er schliefSlich doch noch zu jenem Aussitzigen, als

258

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Abb. 42: Pressekonferenz zum Tod von Harvey Dent. THE DARK KNIGHT (2008).
2:22.

welchen ihn der Joker in der Verhorszene beschrieben hatte. »Because
he’s not a hero« (2:24), kommentiert Gordons Stimme die Erniedrigung
des Superhelden — geradezu kontrafaktisch — aus dem Off. Denn zumin-
dest in den Augen des Zuschauers wird Batman durch eben diese Ernied-
rigung und Demiitigung erst eigentlich zum Helden erhoht und beweist
gerade im freiwilligen Reputationsverzicht seine moralische GrofSe. Bat-
man hat sich geopfert fiir das Wohl der Stadt, er ist zum Martyrer gewor-
den, der durch sein Martyrium die Menschen von ihrer vermeintlichen
Schwiche erlost. So wird er zu einer messianischen Figur, deren »sacri-
fice« (1:12) an das Opfer erinnert, das der gekreuzigte Jesus Christus fiir
die Menschen erbringt.+

Batmans Selbstopfer gibt der Handlung des Films eine komplett
neue Wendung. Die Utopie der sich selbst rettenden Masse wird ein-
getauscht gegen das Bild einer erlosungsbedurftigen Masse, die betro-
gen und manipuliert werden muss. Dabei hatte sich eben diese Mas-
se nur wenige Augenblicke zuvor noch als Ansammlung solidarischer,
vernunftiger und moralisch stabiler Menschen erwiesen. Der Film leng-
net den Triumph der Massen geradezu, wenn er Gordon wider alle
Evidenz behaupten ldsst: »The Joker won.« (2:21) Das letzte Bild,
in dem die Massen erscheinen oder vielmehr nicht mehr erscheinen,
sondern nur noch impliziert sind, ist das Bild der Besucher auf der

46 Zum Motiv der »Opferbereitschaft« als Thema des Films — auch die Men-
schen auf dem Schiff sind ja bereit, sich fiir ihre Werte zu opfern und den
eigenen Tod in Kauf zu nehmen - sieche Hennig (2010: 106, 108), zu Bat-
mans »supreme act of self-sacrifice« auch Kerstein (2008: 143); allgemein
zur religiosen Aufladung von Superhelden vgl. Hennig (2010: 5, 98 f.).

259

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Gedenkveranstaltung: Am Ende hat der Film sie doch wieder in jene
passiven Zuschauer zuriickverwandelt, die sie vor dem Ereignis der
Schiffsszene waren.

So wirft die letzte Wendung des Films die Frage nach der inneren Plau-
sibilitit der Handlung auf. Muss Batman wirklich zum Messias werden,
wo doch der Joker bereits aus dem Verkehr gezogen und die akute Be-
drohung der Gesellschaft langst abgewendet ist? Mussen die Massen
wirklich belogen werden, kann ihnen die Wahrheit nicht zugemutet wer-
den? Ist die politische Neubegriindung des Gemeinwesens auf den Schif-
fen so unbedeutend, dass sie durch die Verbrechen Dents hinfillig wird?
Im Grunde spricht nichts Zwingendes fiir diesen bemerkenswert pessi-
mistischen Ausgang des Films. Ohne nachvollziehbaren Grund verwei-
gert der Film die narrative Konsequenz dessen, was er in der Schiffssze-
ne selbst angelegt hatte.

Eben an den >schwachen Stellen< und Widerspriichen aber, so hatten
wir bei Freud gelernt (vgl. 3.1.2), pflegt sich der Einfluss der Traumar-
beit zu verraten. Unmotivierte Briiche miissen nicht, konnen aber ein In-
diz fur Entstellungen und damit fur Verdrangungen sein. Schon darum
lohnt es sich, den finalen Bruch im Narrativ von THE DARK KNIGHT be-
sonders aufmerksam zu analysieren — nicht nur im Hinblick auf seinen
narrativen Inhalt, sondern auch im Hinblick auf seine visuelle Form, an
der sich exemplarisch studieren lasst, wie filmische Traumarbeit funktio-
niert. Dabei zeigt sich namlich, wie der Film die von Freud beschriebenen
Mechanismen der Traumarbeit nicht einfach nur iibernimmt, sondern
wie er auch einen ganz eigenen Mechanismus entwickelt, um die aufge-
stiegenen Inhalte wieder ins Unbewusste zu driicken — namlich durch die
Errichtung von ablenkenden Gegenbildern.

Das erste Bild, das diese Ablenkung vollfiihrt, ist die Degradierung
und Selbstopferung Batmans. Die visuelle Erniedrigung des Superhel-
den, von Hunden durch enge Gassen gehetzt, versetzt den Zuschau-
er augenblicklich in eine neue, andere Szene mit eigenen Gesetzen und
Handlungslogiken. Nicht mehr die Frage der Souveranitit, die politi-
schen Implikationen der Schiffsszene oder auch nur der philosophische
Aufeinanderprall der beiden Antagonisten stehen >vor Augen¢, sondern
die viel einfacher gestrickte Frage, ob der Sympathietrdger Batman sei-
nen Verfolgern unversehrt entwischen kann. Die Energien des Zuschau-
ers werden in ein neues Spannungsgefiige umgelenkt, das die bisheri-
gen Themen des Films in den Hintergrund drangt. Man konnte dies den
»Gegenbildmechanismus« der filmischen Traumarbeit nennen: Unliebsa-
me Bilder werden aus dem Bewusstsein gedrangt, indem man ihnen an-
dere Bilder entgegensetzt.+

47 Am ehesten liefSe sich dieser »Gegenbildmechanismus< mit Freuds Begriff
der »Deckerinnerungen« in Verbindung bringen, den er gebraucht, um das

260

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

Auch ein Ende mit Batman auf der Flucht aber lieSe den Zuschauer
unbefriedigt zurtick. Die dauerhafte Erniedrigung des Superhelden wi-
derspriche ein weiteres Mal den Genrekonventionen und damit den Er-
wartungen des Zuschauers, der zudem der Moglichkeit beraubt wiirde,
sich dank der Identifikation mit dem Superhelden auf der Siegerseite des
Films zu fithlen. Batman darf nicht untergehen, sondern muss selbst im
Martyrium noch den Triumph davontragen. So bleibt Batman bei seiner
Flucht siegreich, indem er gerade rechtzeitig sein >Batpod< — ein blitz-
schnelles Motorrad — erreicht, mit dem er sich miihelos von seinen Ver-
folgern absetzt.

Die Schlusseinstellung des Films (Abb. 43) zeigt Batman, wie er nicht
nur seinen Verfolgern, sondern auch der Kamera enteilt, die ihm auf sei-
ner Fahrt nachfolgt. In einem unterirdischen Tunnel fihrt er auf eine
hell strahlende Lichtquelle zu, deren intradiegetischer Ursprung unklar
bleibt, und verschmilzt im Arrangement der Szene mit der ratselhaften
Quelle des Lichts, das seinen Kopf iiberstrahlt. Zusatzlich zu dieser Ver-
schmelzung produziert die Brechung des Lichts ein religioses Symbol:
Batman wird von einer Gloriole umgeben, also einem den gesamten Kor-
per umschliefSenden Heiligenschein.

Die Symbolik des Heiligenscheins ist ebenso tief im kollektiven Bild-
gedachtnis der Gesellschaft verankert wie die Symbolik der Verschmel-
zung von Figur und Licht, ja iiberhaupt die Symbolik des Lichtscheins.
Der durchschnittliche Zuschauer mag sich beim Betrachten der Szene
an die populire Vorstellung vom >Licht am Ende des Tunnels< erinnern,
wie es im Zusammenhang mit Nahtoderfahrungen beschrieben wird,;
der philosophisch Gebildete konnte an die christliche Lichtmetaphysik
des Mittelalters denken, in der Gott als erleuchtender« Lichtschein vor-
gestellt wird (vgl. Dettloff 1986); der Kunsthistoriker schlieflich wird
an die religiosen Darstellungen der Auferstehung Christi zurtickdenken,
in denen der Messias von gleiflendem Licht umgeben ist (Abb. 44—45).
In allen drei Fillen steht das Licht fiir die Priasenz einer transzendenten,
gottlichen Instanz.

Die religiose Bedeutung der Szene wird durch die tibrigen Gestaltungs-
elemente des Bildes bestitigt, die sich nahtlos in das Deutungsschema
einfugen. Die vertikale Differenz etwa, die der aufsteigende Neigungs-
winkel der Fahrbahn etabliert, macht aus der Flucht Batmans eine Fahrt
nach oben - in religiosen Termini gesprochen: eine Himmelfabrt, eine

»>Verdecken« einer psychisch bedeutsamen (verdriangten) Erinnerung durch
eine unbedeutsame Erinnerung zu bezeichnen (vgl. Freud 1899). Anders als
dort handelt es sich beim Gegenbildmechanismus jedoch nicht um eine Ver-
schiebung, bei der eine assoziative Verkntipfung zur urspriinglichen Erinne-
rung gewahrt bleibt (vgl. ebd.: §36), sondern um die Einfithrung eines kom-
plett neuen, inhaltlich unverbundenen Bildes.

261

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Abb. 43: Das letzte Frame des Films. THE DARK KNIGHT (2008). 2:24.

Auffahrt in das erlosende Himmelreich. Dass er sich, anders als in den
traditionellen Darstellungen, vom Betrachter abwendet und ihm den Rii-
cken zukehrt, verstiarkt diese Bedeutung sogar. Batman lasst das Elend
der Welt hinter sich, indem er eine andere, hohere Welt betritt.

In einer nur bildmoglichen Wendung fugt das Filmbild dem religi-
6sen Motiv noch eine weitere Bedeutungsdimension hinzu. Batmans
Fluchtweg fithrt durch einen Tunnel, also ein System, das sich von ei-
nem offenen Straflennetz darin unterscheidet, dass es nur einen einzigen
Weg erlaubt. Die visuelle Gestaltung betont gerade diese Eindimensi-
onalitit des Weges. Die Fahrbahn wird durch elektrische Lampen be-
leuchtet, die Batman wie an Orientierungspunkten entlang durch den
Tunnel fihren und ihn auf geradem Wege zum Ziel dirigieren. Die Auf-
fahrt ins Heil, so legt es das Bild der Tunnelfahrt nahe, ist alternativlos,
der Heilsweg vorbestimmt. Langst ist Batman nicht mehr nur auf der
Flucht vor der Polizei, die er bereits abgeschuittelt hat; er bewegt sich
vorwirts, einer hoheren Bestimmung entgegen. »Because that’s what
needs to happen« (2:22), bringt er selbst seine Schicksalsergebenheit
auf den Punkt.

Der vorgezeichnete Schicksalsweg macht Batman einerseits unfrei, er-
hebt ihn andererseits aber tiber die profane Welt. In Anbetracht der Tat-
sache, dass die Analogie zwischen Batman und Jesus Christus durch das
Motiv des erlosenden Opfers sowie durch die symbolische Bedeutung
des Heiligenscheins lingst etabliert wurde, dirfte die Schlussfolgerung,
dass Batman in dieser Szene geradewegs zum Sohn Gottes wird, der sich
auf ahnliche Weise in sein Schicksal der Kreuzigung fiigen musste, durch-
aus nicht gewagt sein. Das Finale ist nicht weniger als eine Apotheose,
eine Gottwerdung des Helden — was wiederum vollig im Einklang mit

262

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINZELBILDANALYSEN

\J

R f %

=

Abb. 44, links: Matthias Griinewald: Auferstehung Christi. Fliigel des Isenhei-
mer Altars (Ausschnitt). Zwischen 1512 und 1516. Colmar, Musée Unterlinden.
Abb. 45, rechts: Marco Pino: Auferstebung Christi. Um 1555. Ol auf Leinwand.
131 x 97 cm. Galleria Borghese, Rom.

der klassischen Struktur des Heldenmythos steht, an dessen narrativer
Struktur auch die Superheldenerzihlungen partizipieren.+

So ersetzt das Finale die politisch-emanzipatorische StofSrichtung der
Schiffsszene durch einen religiosen Fatalismus, der sich bereits auf der
visuellen Ebene als alternativlos prisentiert. Die Menschen auf dem
Schiff hatten eine alles entscheidende Wahl, in der sie sich aus freien
Stiicken fiir das Gute entschieden haben. Batman dagegen, so scheint
es, hat keine Wahl, sondern ist dem Schicksal unterworfen. Mehr noch:
Gerade sein vermeintliches Schicksal beraubt auch die Einwohner Go-
thams ihrer gerade erst errungenen Freiheit. Batman nimmt ihnen die
Entscheidung ab; als selbsternannter Reprisentant der Gesellschaft

48 Vgl. zu dieser transkulturell verbreiteten, vielleicht sogar universalen Struk-
tur des >monomythischen« Heldenschemas die umfassenden Analysen in Jo-
seph Campbells Der Heros in tausend Gestalten (1949), die ihrerseits einen
betrachtlichen Einfluss auf das Hollywoodkino ausiibten (am bekanntesten
auf den Regisseur George Lucas, vgl. Larsen/Larsen 1991: 540-543). Zum
analogen Schema im Mirchen vgl. Propp (1928), zur allgemeinen serzihl-
6konomischen< Funktion solcher Erzihlschemata auch Koschorke (2012:
27-71). Einen Uberblick iiber die Bildtradition der Apotheose im Kontext
der >politischen Tkonografie« bietet Matsche (2011).

263

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

entscheidet er an ihrer Stelle. Wenn schon der finale Kampf gegen den
Joker einer Uberfithrung der Massen in ein Schema personaler Stellver-
tretung gleichkam, so wird die Personalisierung durch die Apotheose
Batmans erst recht auf die Spitze getrieben. Am Ende bleibt nur noch
eine einzige Subjektfigur ubrig, von der alles abhiangt und die alles re-
présentiert.

4.3 Wunsch und Wirklichkeit:
Warum traumt wer wovon?

Die Einzelbildanalysen haben eine Reihe von verschiedenen Wunsch-
angeboten zu Tage gefordert, die THE DARK KNIGHT seinen Zuschauern
als Einladung zum gemeinsamen Tagtraum unterbreitet: soldatisch-au-
toritire, anarchisch-destruktive, aber auch utopisch-emanzipatorische
und schliefSlich sogar religios-messianische Bedeutungsgehalte. Sie
sind objektiv in den Bildern enthalten, vom Kiinstler bzw. dem Kiinst-
lerkollektiv, das an der Entstehung des Films mitgewirkt hat, sichtbar
in diese eingeschrieben, sei es gewollt oder ungewollt. Mindestens ge-
nauso objektiv ist aber auch der gesellschaftliche Erfolg dieser Bilder
in einer globalen Sehgemeinschaft, die diese Wunschangebote bereit-
willig, ja enthusiastisch angenommen hat. Um sie, die versammelte
Sehgemeinschaft, geht es im Folgenden. Wir abstrahieren von den ge-
wonnenen Einsichten der Einzelbildanalysen, um tber sie hinweg zum
Publikum selbst durchzudringen. Denn die Bilder verraten uns nicht
nur etwas iiber sich selbst, sondern auch uber die Zuschauer, die sich
von ihnen verzaubern und verfithren haben lassen. THE DARK KNIGHT
hat auf die Gesellschaft gewirkt; die Gesellschaft hat ihn aber auch
auf sich wirken lassen wie nur wenige der zahllosen Filme, die jedes
Jahr in die Kinos kommen. Dafiir muss es Griinde geben, die sich ih-
rerseits aus den Bildern wenn schon nicht direkt, so doch indirekt ab-
lesen lassen.

Einer dieser Griinde ist die Mimesis der Bilder, also ihr Wirklich-
keitsbezug. Nur dann, wenn sie uns etwas tiber unsere eigene Lebens-
wirklichkeit zu sagen haben, wenn sie Antworten auf unsere Prob-
leme sind, vermogen uns die Bilder in Resonanz zu versetzen. Auf
welches Problem, so lautet demnach die Frage, antworten die Bilder
des Films? Welche unerledigten gesellschaftlichen Erfahrungen kom-
men in ihnen zum Ausdruck, werden bearbeitet und umgearbeitet?
Oder anders gefragt: Warum traumt wer wovon? Um diese Frage zu
beantworten, missen wir die Bilder des Films in jenem Spannungs-
feld zwischen Phantasie und Wirklichkeit verorten, innerhalb dessen
sich der gesellschaftliche Bildgebrauch, ja der Bildgebrauch tiberhaupt,

264

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRAUMT WER WOVON?

vollzieht. Wir miissen die Bilder auf ihre mimetischen Anteile hin be-
fragen, aber auch auf jene >Freiheit des Bildens< hin, mit der sie sich
nicht auf eine bloffe Wiederholung der Wirklichkeit beschranken, son-
dern ihr eine andere Szene gegeniiberstellen im Dienste des Wunsches
und der Phantasie.

Den offenkundigsten Wirklichkeitsbezug in THE Dark KNIGHT stel-
len die zahlreichen Anspielungen auf die Terroranschlige vom 11. Sep-
tember 2001 dar, die insbesondere am Filmplakat, aber auch am Film
selbst, rekonstruiert wurden. Als mimetisches Erinnerungsbild reflektiert
der Film die kollektive Erschiitterung der Anschldge und wiederholt sie
im Sinne eines >traumatischen Traums« (vgl. 3.1.3). Dem Mechanismus
des Fort-Da-Spiels folgend, re-inszeniert er die zunichst passiv erlittene
Zerstorung in eigener Regie und macht so den Traumenden zum akti-
ven >Herren der Situation«. So wird der Zuschauer beispielsweise in der
Eingangssequenz des Films mittels Kamerafithrung selbst zum Terroris-
ten, der in ein Hochhaus fliegt; er wirft, in der Logik des Fort-Da-Spiels
gesprochen, selber die Holzspule von sich, anstatt geworfen zu werden.
Daruber hinaus vollzieht der Film aber auch eine inhaltliche Umkehrung
der Situation im Sinne von Freuds Wunscherfillungsthese. Sowohl durch
die Selbstrettung der Massen als auch durch Batmans finalen Rettungs-
akt werden die terroristischen Krifte besiegt; das reale Trauma wird in
einen imaginidren Triumph verwandelt.#> Unschwer ist in dieser Umkeh-
rungsphantasie das Muster der gesellschaftlichen Wunscherfiillung zu er-
kennen, das Lévi-Strauss am Beispiel der Caduveo-Kunst als >imaginare
Losung« beschrieben hatte (vgl. 3.3.2): Im Medium ihrer Bilder imagi-
niert sich eine verunsicherte Gesellschaft die phantastische Bewailtigung
ihrer realen Probleme und Sorgen.

Der durch diesen Befund eroffnete Horizont erweitert sich, wenn wir
den Blick darauf lenken, dass nicht erst THE DARk KNIGHT nach die-
sem Muster der imaginaren Losung funktioniert. Im Gegenteil bildet die
Wunscherfiillungsfunktion des Superhelden von Anfang an den narra-
tiven Kern der Batman-Erzahlungen. In immer neuen Konstellationen
handeln sie davon, wie der Superheld eine aus den Fugen geratene Ge-
sellschaft rettet. Schon in seinem Geburtsjahr 1939 war Batman die ima-
gindre Antwort auf eine reale Krise. Uniibersehbar war die fiktive Stadt
Gotham ein mehr oder weniger direktes Abbild der US-amerikanischen
Wirklichkeit mit ihren von organisiertem Verbrechen und Bandenkrie-
gen beherrschten, durch Chaos und Anomie gepragten Metropolen. Und

49 Im Sinne dieser Umkehrung trigt THE DARK KNIGHT in gewisser Weise die
Zige eines » Therapiefilmes«, wie Marcel Hartwig (2011: 129) solche fil-
mischen Antworten auf kollektive Traumata einmal genannt hat. Vgl. dazu
am Beispiel zweier anderer filmischer Reaktionen auf die Terroranschlige
vom 11. September 2001 auch die Ausfithrungen bei Zizek (2008).

265

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

auch die Weltpolitik erschien heillos aus den Fugen, wie Dietmar Dath
bemerkt:

»Ganze Volker wurden unter Verweis auf grellste und aberwitzigste
Mythologien von Leuten beherrscht, die auch zehnjihrige Comic-
Leser ohne Miihen als Verbrecher erkennen konnten. Nicht nur die
Gangsterwelt, auch die Weltbithne war 1939 grofSes Theater.« (Dath

2005: 4)

Von Anfang an waren Superhelden wie Batman oder Superman Ange-
bote an das Publikum, sich aus einer als problematisch und krisenhaft
erlebten Wirklichkeit in eine andere, alternative, imaginare Welt ent-
fithren zu lassen, in der die Verbrecher bestraft, die Bosen besiegt und
die Guten belohnt werden. Dass die Superheldencomics im Allgemei-
nen und Batman im Besonderen gerade in der Kriegszeit bis 1945 einen
enormen Popularititsschub erfuhren, nach Kriegsende jedoch zumin-
dest zeitweise an Popularitit einbiifSten, passt nahtlos in diesen Zu-
sammenhang:

»Comic books surged in popularity during the war years. [...] The DC
superheroes reflected the nationalism and war-fervor of those times.
But with the end of the conflict, their popularity dwindled.«s° (Parsons

199T1: 69)

Im Vergleich zu den traditionellen Batman-Erzdhlungen tibernimmt der
Dunkle Ritter seine Rolle in THE DARK KN1GHT jedoch nicht vollig un-
gebrochen. Gegeniiber dem Superheldennarrativ der 1930er und 4oer
Jahre wirkt der Batman des Jahres 2008 politisch geschwicht. Auch in
THE Dark KNIGHT ist er zwar noch der unumschriankte Herrscher tiber
Gothamy; seine >war tools« sind schlagkriftiger denn je. Doch der Film
hinterfragt und problematisiert die Selbstermachtigung des Superhelden
zum parastaatlichen Souveran zugleich, wenn er Batman beispielsweise
mit Julius Caesar vergleicht (vgl. 0:20). Sogar Batman selbst will in die-
sem Film eigentlich kein Superheld mehr sein, sondern traumt davon,
seine Verantwortung fiir das Gemeinwesen an den rechtsstaatlich legiti-
mierten Staatsanwalt Harvey Dent abzugeben.

Gerade an dieser veranderten politischen Stellung des Superhelden
zeigt sich der historische Wirklichkeitsbezug. In der politischen Selbst-
problematisierung wird die tiberlieferte Batman-Figur an eine verander-
te gesellschaftliche Situation angepasst und in den Dienst der Gegenwart
gestellt. So setzt der Film nicht nur Erinnerungen an die Terrorangriffe

so Vgl. dhnlich auch Knigge (1996: 130): »Der Zweite Weltkrieg hatte zu ei-
nem Boom der Superhelden gefiihrt, und mit seinem Ende verschwanden
auch die kostiimierten Kampfer.«

266

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRAUMT WER WOVON?

des 11. September frei, sondern auch eine Reflexion ihrer innenpoliti-
schen Folgen. Einige Rezensenten haben in Batman mit seinen hochent-
wickelten Kriegswaffen sogar eine direkte Anspielung auf den damali-
gen US-Prasidenten George W. Bush erblickt, der sich fiir seinen >war on
terror< massiver Kritik ausgesetzt sah.s* Auch der Batman in THE DARK
KNIGHT muss sich fiir den Einsatz seiner Sonar-Uberwachungsanlage
kritischen Riickfragen aussetzen, die ihn an die Illegalitdt und Illegiti-
mitit seines Handelns mahnen (vgl. 1:55-1:56). So wurde der Film mit
gutem Recht als politische Kritik am >war on terror« gelesen.s*

Aufschlussreicher noch als diese weit verbreitete Deutung ist aller-
dings die Tatsache, dass derselbe Film zumindest von einigen Zuschau-
ern auch in der vollig entgegengesetzten Richtung interpretiert werden
konnte: nicht als Kritik, sondern als Affirmation des >war on terror«.
Andrew Klavan etwa beschreibt die Handlung des Films als »paean of
praise to the fortitude and moral courage that has been shown by Ge-
orge W. Bush« (Klavan 2008), das heif$t als Loblied auf die Regierung.
Und auch fiir diese Deutung lassen sich plausible Argumente anfiihren,
bleibt doch der George W. Bush des Films am Ende trotz allem der mo-
ralische Sieger. Aus eigenen Stiicken wechselt Batman von der allerhochs-
ten auf die allerunterste Position im Gemeinwesen, wenn er sich zum
Stndenbock macht und die Verbrechen Harvey Dents auf sich nimmt,
obwohl er selbst ganz unschuldig an ihnen ist. Anstatt seine Souverani-
tdt zu missbrauchen, gibt er seine Macht bereitwillig wieder ab. Wiirde
man Batmans Handeln auf Bushs echte Politik tibertragen, so lautete die
Botschaft: >Lasst ihn nur machen, der Mann weif was er tut; er weifS es
sogar besser als wir, darum konnen wir ihm blind vertrauen und selbst
den Gesetzesiibertritt noch verzeihen.«

Beide Lesarten, so unvereinbar sie sind, haben also ihre objektive Be-
rechtigung — und verraten uns darum umso mehr tiber die subjektiven An-
teile an diesen Deutungen, also tiber die >Eigenfrequenz« der jeweiligen Re-
zipienten im Resonanzgeschehen. So zeigt der Widerstreit der Deutungen,
wie sehr die gesellschaftliche Resonanzwirkung der Bilder niemals vom
objektiven Bildmaterial alleine ausgeht, sondern aus dem Zusammentref-
fen von Objekt und Subjekt resultiert (vgl. 1.3.1, 3.2.1). Einerseits sind
es die objektiven Inhalte des Films, die Anhaltspunkte fiir beide Lesarten

51 Zur Identifizierung Batmans mit George W. Bush vgl. Klavan (2008), Toh
(2010: 132) und Brooker (2012: 201). Zur Kritik an der Antiterrorgesetz-
gebung seit 2001 vgl. Chang (2002); fiir eine rechtssoziologische Reflexion
vgl. Opitz (2012, insb. 229-384).

52 Zu dieser Lesart des Films als Kritik am >war on terror« vgl. zum Beispiel S.
Schneider (2008), Toh (2010) und Hennig (2010: 136); auch Kothenschul-
te (2008) bezeichnet den Film als »Parabel« iiber den »Sicherheitswahn ei-
ner vom Terror bedrohten Gesellschaft«.

267

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

liefern, andererseits ist es der jeweilige Betrachter, der sich seinen eigenen
Bedurfnissen gemafs auf die eine oder die andere Lesart einschwingt.s3

Vielleicht beruht der Erfolg des Films zu einem nicht unwesentlichen
Teil auf eben dieser Bedeutungsoffenheit. Denn sie erlaubt nicht nur ver-
schiedenen Gruppen mit unterschiedlichen Wiinschen den Eintritt in die-
selbe Sehgemeinschaft, sondern verstiarkt auch die individuellen Genuss-
moglichkeiten des Einzelnen. So kann sich beispielsweise ein politisch
links orientierter, regierungskritischer Zuschauer vom schlechten Gewis-
sen Uber seinen Genuss an der autoritiren Bilderwelt des Films >freispre-
chenq, solange er den Film als Kritik dessen interpretiert, was er sieht.s
Die Verhuillung des Unbewussten vollzieht sich in diesem Fall auf der
Subjektseite anstatt auf der Objektseite der Bilder, obgleich sie wieder-
um nicht ohne die objektive Unbestimmtheit der Bilder denkbar wire.

In einen dhnlichen >Entlastungsgenuss< kommt ein konservativer Zu-
schauer, der sich von seiner anarchischen Gewaltlust freisprechen muss,
die er in Gestalt des Jokers befriedigt. So ist der Joker einerseits ein
»Agent des Chaoss, der anstelle des Zuschauers ausagiert, was dieser sich
unbewusst wiinscht: die radikale Zerstorung der Kultur und ihrer Zwin-
ge. Andererseits wird auch hier ein Mechanismus der Distanzierung ein-
gebaut, um die Wiederkehr dieser verdrangten Winsche mitgeniefSbar zu
machen. Als Antagonist namlich ist der Joker keine Identifikationsfigur
wie der gute Held Batman, mit dem der Zuschauer bewusst mitfiebert.
Der Zuschauer will nicht, dass der Joker gewinnt, vielmehr wiinscht er
sich seine Niederlage; dafur sorgt schon die Dramaturgie des Films. In-
dem er die Gewalt des Jokers offiziell ablehnt, muss er sich seiner Sym-
pathien fur den Joker nicht explizit bewusst werden; das Unbewusste
darf unbewusst bleiben.

Freud wiirde diesen Vorgang im Zuschauer vermutlich als Verleug-
nung bzw. als Verneinung beschreiben (vgl. Freud 1925). Unser bewuss-
tes Ich verleugnet und negiert die psychische Verbindung mit dem Jo-
ker; wir erleben die Wiinsche, die er uns erfiillt, als etwas, mit dem wir
scheinbar nichts zu tun haben. Womoglich liegt auch darin eine Funktion
seines fremdartigen Erscheinungsbildes mit der Schminke im vernarbten

53 Am zutreffendsten diirfte vor diesem Hintergrund die Lesart Benjamin Ker-
steins (2008) sein, wonach THE DARK KNIGHT eine ambivalente, letztlich
also unentschiedene Position zum >war on terror< einnimmt.

54 Ich habe diesen Entlastungsmechanismus am Beispiel des Spielfilms THE
Martrix (USA 1999, Regie: Andy & Larry Wachowski) an anderer Stelle als
>Subversionsfiktion« (Strehle 2014: 201) zu beschreiben versucht: als »hoch-
wirksame Mischung aus Identifizierung und Verleugnung« (ebd.: 202), die
uns zum Genuss auch noch die subversive Kritik an diesem Genuss mitlie-
fert. Vgl. dazu aus psychoanalytischer Sicht auch meine Andeutungen zur
filmischen Funktion des »externalisierten Uber-Ichs« (Strehle 2011b: 63) in
Alfred Hitchcocks RoPE (USA 1948).

268

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRAUMT WER WOVON?

Gesicht und den griinen Haaren auf dem Kopf. Sie exotisiert den Joker,
entriickt ithn aus der Welt des Zuschauers, macht ihn zum Freak, wie
er im Film so oft genannt wird, und verleugnet auf diese Weise unseren
eigenen >Freak-Anteil¢, den wir in der Figur allenfalls unbewusst noch
wiedererkennen. Die Darstellung des Jokers entspricht insofern exakt
jenem Beziehungs- bzw. Verbindungsabbruch zwischen dem Bild und
seiner Bedeutung — das heif$t hier: zwischen dem Joker und seinem Zu-
schauer —, in welchem Freud die Grundbewegung der Traumarbeit aus-
gemacht hatte (vgl. 3.1.2).

In der Bilderwelt des Unbewussten aber gibt es keine Verneinung und
keine Verleugnung, ganz so wie es im Bild keine Verneinung und keine
Verleugnung gibt: Was wir seben, ist da. Die Verleugnung des Gesehe-
nen durch das Subjekt verandert nicht dessen Erlebnisqualitat; die Ne-
gation bleibt dufSerlich wie ein negatives Vorzeichen, das dem Negier-
ten vorangestellt wird, ohne es zum Verschwinden zu bringen. Und doch
kommt auf dieses Vorzeichen zumindest fiir die Verdrangung alles an.
Eben weil wir uns nicht bewusst mit dem Joker identifizieren, konnen
wir seine Verbrechen so ungestraft geniefSen. Der Bosewicht nimmt un-
seren Wunsch fiir uns auf sich und befreit uns von ihm. Im Grunde ist es
nicht Batman, sondern der Joker, der sich fiir die Massen opfert.

Spitestens an dieser Stelle offenbart sich der tiefere psychoanalytische
Kern der Analogie von Bild und Traum. Im Bild sehen wir, was wir sonst
nur traumen; und im Sehen traumen wir unsere eigenen Phantasien. Ent-
scheidend ist aber auch die mediale Differenz von Bild und Traum: Wir
traumen unsere Phantasien, als ob sie nicht unsere eigenen wiren, weil
wir sie als fremdes Bild erleben, mit dem wir uns nicht identifizieren mis-
sen. Diese Verleugnung der eigenen Phantasie wird dadurch begiinstigt,
dass wir die Phantasie nicht selbst produzieren, wie es der Wolfsmann
einst noch tun musste (vgl. 3.1.3), sondern sie nur passiv wiedererkennen
im gebrauchsfertig gelieferten Konsumangebot. Wir erleben den Traum
als Traum eines Anderen, namlich des Kunstlers, der uns den Traumvor-
gang abnimmt. Die Externalisierung der eigenen Phantasie in der Figur
des Jokers ist insofern nur eine Art zusatzlicher Wiederholung dieser all-
gemeinen Grundbewegung des Bilderkonsums: Der innere Wunsch wird
auf etwas Aufleres, Ich-Fremdes abgewilzt, dadurch aber zugleich um
seinen anstofligen Sinngehalt gebracht — um die Wahrheit namlich, dass
es unser eigener Wunsch ist, den wir da sehen und geniefSen.

Etwas anders liegt der Fall bei der Schiffsszene. Bei den Wunschange-
boten der autoritiren Krisenlosung durch Batman und der Zerstorung
der Kultur durch den Joker handelt es sich um negative, aggressive, >ge-
fahrliche« Wiinsche; kein Wunder, dass sie verdrangt werden miissen. Der
positive Wunsch, den uns die Schiffsszene anbietet, scheint demgegen-
tiber ganz ungefihrlich zu sein. Darum wird hier auch nichts externali-
siert, zumindest nicht im moralischen Sinne: Wir distanzieren uns nicht

269

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

von den Massen auf dem Schiff, am allerwenigsten von den Zivilisten.
Die gesamte Anlage des Sozialexperiments, aber auch die formale Insze-
nierung mit ihren Nahaufnahmen der Menschen und ihrer bildlichen Af-
fektwirkung, ist auf ungebrochene Identifikation angelegt. Wir sind die
Massen auf dem Schiff. Sie repriasentieren uns alle, die einfachen Men-
schen im Kinosaal oder zuhause. Und tatsdchlich zeigen sie uns so, wie
wir uns selbst gerne sehen mochten: friedlich, sittlich, briiderlich.

Warum aber musste die Schiffsszene dann derart stark verdriangt wer-
den, dass die nachtragliche Entstellung durch Errichtung filmischer Ge-
genbilder sogar als narrative Inkonsistenz sichtbar werden konnte? Nir-
gendwo sonst im Film wird dem eigentlichen Traumgedanken mehr
Gewalt angetan, nirgendwo sonst knirscht es derart stark im Gebalk
der filmischen Konstruktion. Warum ist es gerade die Utopie der Mas-
sen, an der die filmische Traumarbeit scheitert und sich in Widersprii-
che verstrickt? Was offenbart sich in diesem Widerstreit der Bilder zwi-
schen Schiffsszene und Finale? Auch in diesem Fall handelt es sich um
einen Konflikt zwischen Verdringung und Wiederkehr des Verdring-
ten; aber das Unbewusste, das hier wiederkehrt und verdrangt wird, ist
nicht jenes Unbewusste, an das Freud zuerst denkt, wenn er das Unbe-
wusste als Reservoir des >Es¢, der archaischen Leidenschaften und wil-
den Triebe beschreibt. Was die filmische Traumarbeit verdringt, ist eher
das Bloch’sche Unbewusste — nicht etwa eine >bose<, sondern eine >gutes,
genauer: eine utopische Seite unserer selbst.

Das Utopische an ihr —und das heifSt, ihr Charakter als »Noch-nicht-Sei-
endes« — ist zweifacher Art: einerseits als radikale Abweichung vom eta-
blierten Bilderkanon des Hollywoodkinos, andererseits und grundlegen-
der aber als Abweichung von der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Nicht
nur demontiert die Schiffsszene das filminterne Superheldennarrativ,
wenn sie die Massen als Losung zeigt, wo sie sonst nur als Problem
auftauchen; auch die politische Wirklichkeit auflerhalb des Films wird
durch die Schiffsszene in Frage gestellt. Das Bild der bruderlichen Mas-
sen widerspricht der burgerlichen Vorstellung von Staatlichkeit und Re-
gierung. Die Massen auf den Schiffen missen nicht nur nicht tberwacht
und kontrolliert werden, sie mussen auch nicht regiert werden. Sie blei-
ben moralisch integer auch ohne die Zwangsapparaturen des Staates und
der souverdanen Gewalt.

Im Bild der briiderlichen Massen traumt die Gesellschaft von sich
selbst demnach als einer anderen Gesellschaft. Wenn sie mit diesem
Wunschangebot in Resonanz gerit, so »denkt« sie einen utopischen
Traumgedanken: Die Gesellschaft konnte auch ganz anders funktionie-
ren; gebaut nicht auf der Angst vor dem Souverin, der uns vor dem Krieg
aller gegen alle retten muss, sondern auf der Briiderlichkeit aller gegen-
tiber allen, die uns auch ohne Staatsgewalt zusammenzuhalten vermag.
Im Modell des Kulturmechanismus (vgl. 2.1.2) gesprochen, wird der

270

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRAUMT WER WOVON?

dysfunktionalen >autoritiaren< Problemlosung von oben eine alternative
Vision der gesellschaftlichen Krisenlosung von unten entgegengestellt.

Um zu verstehen, was der Resonanzerfolg dieses Wunschangebots
uber die Gesellschaft verrit, die mit ihm in Resonanz getreten ist, miis-
sen wir uns noch einmal Freuds Theorie des Traums und der Phanta-
sie vergegenwirtigen, wonach der Mensch traumen muss, was er nicht
besitzt, was ihm fehlt, woran es ihm mangelt. Im Aufsatz »Der Dichter
und das Phantasieren« bringt Freud diese Auffassung besonders poin-
tiert zum Ausdruck:

»Man darf sagen, der Gliickliche phantasiert nie, nur der Unbefriedig-
te. Unbefriedigte Winsche sind die Triebkrifte der Phantasien, und jede
einzelne Phantasie ist eine Wunscherfillung, eine Korrektur der unbe-
friedigenden Wirklichkeit.« (Freud 1908b: 173 f.)

Die Phantasie ist eine »Korrektur der unbefriedigenden Wirklichkeit«,
und auch THE DarRk KNIGHT ist eine solche Korrektur der Wirklichkeit
— an der sich etwas uber das Korrigierte ablesen ldsst. Die Resonanz-
punkte des Films sind die Problemstellen unserer eigenen Wirklichkeit:
Der Traum der Briderlichkeit wird von einer Gesellschaft getraumt, der
es an Briderlichkeit und Gemeinschaftlichkeit gerade mangelt; die Zer-
storung der Ordnung von einer Kultur, die unter ihrer erstarrten Ord-
nung leidet; die Verbrennung des Geldes von einem Publikum, das die
Zwinge des Kapitalismus tagtaglich am eigenen Leib erfihrt; die auto-
ritire Krisenlosung und die religiose Erlosung von einem Gemeinwesen,
das sich nach starken Fithrern und erlésenden Heilsfiguren zwar sehnt,
sie aber nicht besitzt.

Die Gesellschaft des 21. Jahrhunderts, so zeigt sich an ihren Trdu-
men vielleicht mehr noch als an allem anderen, ist trotz ihres materi-
ellen Uberflusses eine Gesellschaft des Mangels. Weder genief3t sie die
briiderliche Warme eines solidarischen Gemeinwesens noch die repres-
sive Sicherheit einer autoritaren Herrschaft; weder lebt sie die anarchi-
sche Lust an Chaos und Gewalt aus, noch findet sie religiose Erlosung
in einem rettenden Opfer, das alle Schuld auf sich nimmt und so das
Gemeinwesen >kittet<. Gerade ihr liberaler Individualismus, das biirger-
liche Ideal des einerseits radikal egoistischen, andererseits zivilisierten
und friedlichen Biirgers, hilt sie in einer Art »ungliicklichen Mitte< zwi-
schen diesen verschiedenen Moglichkeiten gefangen.ss Unsere Gesell-
schaft ist blockiert, sie findet keine Auswege aus ihrer Misere; ihr Kul-
turmechanismus hat sich >verhakt« und lauft heifS. THE DaRk KNIGHT

55 Vgl. zu diesem Gedanken auch die Deutung der Figur des Jokers als >Symp-
tomc« eines entfremdeten Individualismus bei Bordoloi (2012: 92): » The psy-
chopathic villain The Joker appears to be a symptom of the urban malaise
afflicting alienated/fractured individuals. «

271

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

ist das Produkt dieser Erhitzung: Sein Resonanzerfolg driickt aus, was
unsere Gesellschaft im Innern umtreibt und als ungelostes Problem be-
schiftigt. Die Krise Gothams, auf die der Film mit seinen so verschiede-
nen Wunschangeboten antwortet, ist unsere eigene Krise, und nur dar-
um ergreift sie uns so.

So erweisen sich die Bilder als Seismmogramme der Gesellschaft — als
hochst sensible Anzeiger fur die untergriindigen Erschiitterungen und
krisenhaften Verunsicherungen des Gemeinwesens. Und sie verraten uns
zugleich etwas tiber den spezifischen Charakter dieser Krise. Was uns
THE DARK KNIGHT vor Augen stellt, ist eine anomische Gesellschaft, der
es an sozialem Zusammenhalt fehlt; eine lose Assoziation von isolier-
ten Einzelnen mit egoistischen Interessen, die kein zusammenhangen-
des Ganzes bilden. Er zeichnet das Bild einer verstreuten Masse, die al-
lenfalls noch als passive Sehgemeinschaft zusammenkommt wie beim
Betrachten der Videobotschaften des Jokers. Auch in diesem Sinne sind
die Massen im Film, die in der Schiffsszene zuallererst als schweigende
Fernsehzuschauer eingefiihrt werden, ein Sinnbild fiir die Massen au-
Berhalb des Films.

Dass eine solche Problemschilderung mitsamt ihren Problemlosun-
gen auf gesellschaftliche Resonanz stofSt, bedeutet, dass wir in der fikti-
ven Stadt Gotham und ihrem anomischen Ausnahmezustand den Zerfall
unserer eigenen Lebenswelt wiedererkennen konnen. Auch die aufSer-
filmische Gesellschaft scheint sich als auseinanderfallendes, von Chaos
bedrohtes, mit einem Wort: als erl6sungsbediirftiges Gemeinwesen zu er-
leben. » Batman only really works as a character if the world is essential-
ly a malevolent, frightening place«, hat der Batman-Autor Frank Miller
(1986, zit. n. Uricchio/Pearson 1991: 206) diesen Wirklichkeitshinter-
grund des Batman-Mythos ganz im Sinne Freuds einmal in einem Inter-
view formuliert.5¢ So erklidren sich die auf- und abschwellenden Kon-
junkturen des Superhelden Batman im Laufe seiner langen Geschichte,
aber auch die jeweils neuen Akzentsetzungen, mit denen das iiberlieferte
Bild an die wechselnden Gegenwarten angepasst wird. Im Jahr 2008, so
scheint es, war es das Thema der Massen und ihres Regiertwerdens, das
die kollektive Epochenerfahrung ausdriicken sollte.

Das eigentlich Brisante an diesem bildlichen Seismogramm der Gesell-
schaft jedoch enthillt sich, wenn wir die Traumbilder des Films nicht
mehr nur von ihrem Wirklichkeitshintergrund aus denken, sondern auf
die Wiinsche selbst fokussieren, die als phantastische Antworten auf die-
sen Wirklichkeitshintergrund zirkulieren. Die Bilder des Films zeigen

56 In einem anderen Interview Millers (Sharrett/Miller 1991: 44) heifdt es dhn-
lich: »Batman works best in a society that’s gone to hell. That’s the only
way it ever worked. He was created when the world was going to hell, and
Dark Knight came out when the world went to hell.«

272

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRAUMT WER WOVON?

uns, welche sozialen und politischen >Energien< im Untergrund der Ge-
sellschaft flieffen und welche Auswege und Problemlosungen sich die in
die Krise geratene Gesellschaft ertraumt.s” Die Schiffsszene reprasentiert
die gesellschaftliche Wirklichkeit nicht etwa nur, sondern stellt uns eine
andere Wirklichkeit vor Augen. Im Unterschied zur echten Gesellschaft
gehen die Massen in THE Dark KNIGHT den Schritt tiber das blof$ passive
Sehen hinaus. Sie werden zu politischen Akteuren, die das auseinander-
fallende Gemeinwesen gemeinschaftlich erneuern. Sie belassen es nicht
beim psychosozialen Arrangement der passiv konsumierenden Masse,
sondern kommen, wenn auch unfreiwillig, als Versammlungsmasse phy-
sisch zusammen, um eine gemeinsame Entscheidung tiber ihr Handeln
zu treffen. Fur einen kurzen Moment erhebt der Film die Massen zum
politischen Subjekt, ja zum Souverdn im starken Sinne des Wortes. Sie
sind es, die tiber den Ausnahmezustand und damit tiber die Zukunft des
Gemeinwesens entscheiden.

So verwirklicht sich im Medium der Bilder, was in der Gesellschaft au-
Berhalb eine versperrte Option darstellt. In der Schiffsszene traumt die
Gesellschaft sich selbst nicht nur als andere, sondern spezifischer noch
als sich selbst gestaltende, in gewissem Sinne als revolutiondre Gesell-
schaft, die sich in einem Akt der Autonomie und Selbstbestimmung neu
begriindet. So steht die Schiffsszene dafir ein, dass die Idee der politi-
schen Erneuerung von unten selbst heute noch lebendig ist — und zwar
nicht nur vereinzelt, sondern massenhaft, auf der Makroebene der Ge-
sellschaft. Sie zeigt, dass die politischen und emanzipatorischen Impulse
der Massen unter der Oberfliche des >Postpolitischen< und der >Postde-
mokratie<® noch immer brodeln, auch wenn sie sich nicht direkt in poli-
tische Ideen ummiinzen, sondern nur dunkel getriumt werden und selbst
im Traum noch entstellt oder zuriickgenommen werden.

Derselbe Film zeigt allerdings auch, dass sich das gesellschaftliche Lei-
den an der Gesellschaft nicht automatisch in emanzipatorische Wunsch-
phantasien umsetzen muss. Die politischen Energien konnen ihren Weg
ebenso gut in die entgegengesetzten Richtungen einer destruktiven oder
autoritiren Krisenlosung einschlagen. Auch die Bilder des anomischen
Terrors und der autoritidren Souverdnitit sind gesellschaftliche Mog-
lichkeiten. Dieselbe Gesellschaft, die von der eigenen Emanzipation
traumt, traumt von der autoritiren Erlosung durch den Heilsbringer im

57 Zum Begriff der »sozialen Energien« und ihrer kulturellen »Zirkulation«
im Medium der Kunst — hier am Beispiel von Shakespeares Dramen — vgl.
auch Greenblatt (1988: 7—24) sowie die Ausfithrungen zum Erzihlen als
»Modus der Erzeugung, Gestaltung und Transmission sozialer Energien«
bei Koschorke (2012: 64-66, 101-106; Zitat: 103).

58 Zu diesen Diagnosen vgl. Ranciére (1997), Crouch (2003) und Mouffe
(2005); fiir einen Uberblick iiber den >Postdemokratie-Diskurs« siche Ritzi
(2014).

273

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

Feldermauskostiim oder von der nihilistischen Lust am chaotischen Un-
tergang aller Ordnung. Wenn auch diese Teile des Traums resonanzfi-
hig waren, so muss auch ihnen eine >Eigenfrequenz< im Publikum ent-
sprechen; ja, vielleicht sogar eine wesentlich stirkere, bedenkt man die
langjdhrige Erfolgsgeschichte des Superheldengenres, das seit jeher im
Modus der autoritiren Krisenlosung operiert. Gerade im Interesse die-
ser autoritiren Krisenlosung geschieht es ja, wenn die Utopie der Schiffs-
szene wieder zuriickgenommen und durch das >rettende Finale« ersetzt
wird. Es ist nicht die Utopie, sondern ihre Verdrangung, die das letzte
Wort behalt.

Vor diesem Hintergrund fallt es leicht, den Film von seinem Ende her
als Ideologieprodukt zu kritisieren. Bordoloi etwa zieht diesen Schluss,
wenn er die >rhetorische Operation« von Nolans Filmen in der politi-
schen Affirmation des Kapitalismus erblickt:

»On a political level, it appears as if Nolan is performing a rhetorical
operation where the hegemony of capitalism is not only endorsed, but
valourized as the best mode of social and economic existence. Any ideo-
logy that interrogates/debunks the claims of capitalism is bad/evil, and
represented as proponents of chaos.« (Bordoloi 2012: 92)

In dieser Sichtweise erscheinen diese Filme dann geradewegs als Instru-
ment einer »ideologischen Konditionierung« der Zuschauer:

»What is interesting to note here is that films masked as superhero fran-
chises (and therefore chiefly catering to the young) do play an impor-
tant role in ideologically conditioning particular/targeted subject posi-
tions into accepting/internalizing a particular hegemonic world view.
The task becomes easier if the other is speciously represented as threat
to the stable order, bringers of chaos and destruction to the rational,
public space.« (Ebd.)

Diese Beschreibung ist auf einer bestimmten Ebene vollkommen zutref-
fend; exakt auf diese Weise operiert der Film. Die Kritik der Ordnung
wird durch Figuren des Chaos verkorpert, deren moralische Nieder-
tracht die in den Figuren eingelassene Kritik politisch neutralisiert. So
passen sich die Filme an die gesellschaftlichen Verdrangungsverhiltnisse
an und reproduzieren sie, indem sie sich in vorauseilendem Gehorsam ih-
rer Zensur unterwerfen. Aber, und das ist das Entscheidende, sie eilen der
Zensur doch nicht so weit voraus, dass sie das Zensierte von vornherein
unter den Tisch fallen liefSen. Auch wenn der emanzipatorische Gehalt
der Schiffsszene am Ende zurtickgenommen wird, so wurde er dennoch
artikuliert; auch wenn die utopische Resonanz gezahmt wird, wurde sie
immerhin zeitweise freigesetzt. Bordolois Ideologiekritik entgehen die
utopischen Momente des Films und damit seine inneren Widerspriiche.

274

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WUNSCH UND WIRKLICHKEIT: WARUM TRAUMT WER WOVON?

THE DArRK KNIGHT verdrangt das gesellschaftliche Unbewusste also;
aber nicht, ohne es zuvor auf die Bithne der Offentlichkeit gebracht zu
haben. Anstatt die unbewussten Inhalte von vornherein im Unsichtbaren
zu belassen, riihrt er an die Verdringung, indem er das Verdriangte we-
nigstens vorubergehend sichtbar macht. Gerade durch die Sichtbarkeit
seiner Bruchstellen macht der Film die Arbeit der Ideologie beobachtbar.
Und obgleich er die aufbrechende Utopie am Ende doch wieder abwehrt,
tragt er diese Abwehr auf der Oberfliache des Films selbst aus und bringt
sie dadurch wenigstens potentiell zu Bewusstsein. Utopie und Ideologie
koexistieren in diesem Film, unvereinbar miteinander und doch vereint.
THE DarRk KNIGHT ist nicht nur ein Ausdruck der Gesellschaft im Sinne
ihrer dominanten Ideologie, sondern auch und viel starker noch ein Aus-
druck ihrer Zerrissenheit zwischen dieser Ideologie und den untergriindi-
gen Energien, die ihr entgegenarbeiten. Er prasentiert uns den Zwiespalt
einer Gesellschaft, ihr Hin- und Hergerissensein zwischen emanzipato-
rischen, autoritdren, destruktiven und religiosen Antworten auf die Kri-
se des Gemeinwesens. Die unterschiedlichen Bilder sind gegensatzliche
Antworten auf dasselbe Problem; einander widerstreitende Auswege aus
der Krise einer blockierten Gesellschaft.

Wenn die Widerspruichlichkeit und Zerrissenheit des Films folglich
eine gesellschaftliche Zerrissenheit widerspiegelt — wer oder was ist hier
eigentlich zerrissen? Sind es verschiedene gesellschaftliche Gruppen, die
die verschiedenen Positionen des Films unter sich aufteilen, so dass je-
der Wunsch des Films eine bestimmte Gruppe reprasentiert? Dies wiir-
de zum pluralistischen Modell der >Sehgemeinschaften< passen, wie es im
Zusammenhang mit der Imaginationskollektivierung (2.2.3) entwickelt
und auch im Hinblick auf die widerstreitenden Lesarten der filmischen
Anspielungen auf den >war on terror< implizit vorausgesetzt wurde. Ge-
rade in der Vielfalt der prisentierten Wiinsche lige diesem Modell ge-
mafS dann das Erfolgsgeheimnis des Films, der nicht nur eine, sondern
gleich mehrere Einladungen zum gemeinsamen Kunstgenuss ausspricht,
auf welche die Zuschauer mit ihren jeweils eigenen Erfahrungshinter-
griinden und Phantasien einsteigen konnen. Die unaufgelosten Wider-
spriiche des Films fungieren aus dieser Sicht als Unbestimmtheitsstellen,
die von den Zuschauern mit eigenen Wunschphantasien besetzt wer-
den konnen. Womoglich spricht der Film letzten Endes vollig entgegen-
gesetzte Sehgemeinschaften an, die sich an jeweils anderen Stellen des
Films >einklinken<. In diesem Fall kime alles auf die subjektive Lektiire
des Filmzuschauers an, wiewohl diese nicht ganzlich beliebig ausfallen
kann, sondern ihre objektive Grundlage im prasentierten Material fin-
det, so widerspriichlich dieses auch sein mag.

Eine alternative Deutungsmoglichkeit fur die inneren Widerspruiche
des Films erscheint gleichwohl nicht minder plausibel: dass nimlich der
Film nicht so sehr verschiedene Sehgemeinschaften erzeugt, sondern

275

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIRKLICHKEIT

zumindest einige seiner Widersprichlichkeiten auch innerhalb einer Seh-
gemeinschaft bzw. innerhalb des jeweiligen Zuschauers ausspielt. Wir
identifizieren uns gleichzeitig mit Batman, dem Joker und den Massen,
anstatt uns fur eine dieser Instanzen entscheiden zu miissen. Der Filmge-
nuss gleicht in diesem Sinne weniger einem Nebeneinander als vielmehr
einem Durchlauf durch verschiedene Subjektpositionen und Wunschi-
maginationen. Mal zieht uns der Film auf die Seite unserer destruktiven,
antikulturellen Zerstorungswiinsche, mal auf die Seite der einfachen
Menschen und der mit ihnen verbundenen utopischen Sehnstichte; das
andere Mal wiederum zieht er uns auf die Seite des Superhelden und un-
serer autoritdren Erlosungswiinsche.

Welche der beiden Deutungsmoglichkeiten letztlich zutrifft, lasst sich
an dieser Stelle nicht entscheiden. Wir konnen nur angeben, welche ver-
schiedenen Wunschangebote der Film seinen Zuschauern unterbreitet
hat; welche dieser Angebote tatsachlich im Zuschauer verfangen und Re-
sonanz ausgelost haben, lsst sich allein anhand des Films nicht beurtei-
len. Dazu briuchte es die Erganzung durch Freuds >Technik der Verwer-
tung der Einfille des Traumerss, also die aufwendige Durchfithrung von
psychoanalytischen Tiefeninterviews mit einzelnen oder auch mit Grup-
pen von Filmzuschauern.s® Dergleichen muss kiinftigen Untersuchungen
vorbehalten bleiben.

59 Zur Methode des Tiefeninterviews in der qualitativen Sozialforschung, das
sich u.a. in der psychologischen Marktforschung empirisch bewiahrt hat, vgl.
Friedrichs (1973: 224-236) und Salcher (1995: 67—74); zur Assoziationsme-
thode im Anschluss an Freud vgl. Kirchmair (2007), zum »Bild-Assoziati-
onsverfahren« auch Ahlert/Gutjahr (2007), dort mit Bezug auf C.G. Jungs
Assoziationsexperimente. Zur Methode der Gruppendiskussion fiir die Erfor-
schung »nicht-6ffentlicher Gruppenmeinungen« vgl. aufSerdem Friedrich Pol-
locks Gruppenexperiment (1955), deren Ziel es war »zu ermitteln, [...] was
auf dem Gebiet der politischen Ideologie in der Luft liegt« (Pollock 1955: 34).
Eine Anwendung der Assoziationsverwertung als Methode der psychoanaly-
tischen Rezeptionsforschung in der Literaturwissenschaft findet sich bei Hol-
land (1973), aber auch schon bei Baudouin (1929).

276

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Fazit

Alles, auch das Bild, so hief$ es im ersten Satz dieses Buches tiber Hegels
phantasmagorische Vorstellungen, nimmt seinen Anfang im Dunkel der
Nacht. Die Psychoanalyse hat dieser Aussage einen tieferen und genau-
eren Sinn verliehen: Tatsachlich sind es die nachtlichen Regionen des
Seelenlebens, aus denen sich die Bildtatigkeit des Menschen speist. Aber
das Dunkel der Nacht ist nur der Anfang der Bilder, nicht ihr Ende. Bil-
dermachen, wie es in dieser Kulturtheorie der Bilder verstanden und un-
tersucht wurde, heifdt, uber die inneren Vorstellungen des Traums und
der Phantasie hinauszugehen, sie in dufSere Bilder zu verwandeln und ins
Licht der Offentlichkeit zu stellen. Aus den individuellen werden dann
kollektive, gemeinsame, 6ffentliche Traume, sobald sie auf Betrachter
treffen, die sich von ihnen in Resonanz versetzen lassen. Im Medium der
Bilder wird, bei einigen besonders populdren Bildern wenigstens, die Ge-
sellschaft selbst zum traumenden Subjekt.

Bilder sind die kollektiven Traume der Gesellschaft, lautete darum die
Grundthese, die in diesem Buch verfolgt und aus verschiedenen Blickwin-
keln heraus beleuchtet wurde. Der erste Teil widmete sich der dinglichen
Seite dieser kollektiven Traume, also der Eigenart und Eigenlogik des Bil-
des als der ontologischen Grundlage dessen, was Menschen uiberhaupt
mit einem Bild machen koénnen. >Reprasentations, >Prasenz« und >Wir-
kung< waren die drei Grunddimensionen des Bildlichen, die dabei her-
ausgearbeitet wurden. Vor allem die >Verfiihrungs-< bzw. >Entfithrungs-
theorie des Bildess, in der die Faszinationswirkungen und Lustgewinne
des Bildersehens zu fassen versucht wurden, spielte als Kulminations-
punkt der in diesem Teil prasentierten Bildtheorien eine programmatisch
wichtige Rolle. In ihr wurde bereits ein wichtiger Grundzug der psycho-
analytischen Bildtheorie vorweggenommen, wonach das Bild als >ande-
rer Schauplatz« zu begreifen ist, der uns eben durch seine Andersartig-
keit aus der alltdglichen Wirklichkeit entfiihrt und zum Tridumen anregt.

Der zweite Teil lenkte den Blick auf die Gesellschaft, die das Ding na-
mens Bild gebraucht, um Kulturarbeit bzw. >Verbildlichungsarbeit< mit
ihm zu betreiben. Im programmatischen Zentrum dieses Teils stand der
Abschnitt zur >Imaginationskollektivierung, der sich als materialistische
und prozesshaft pointierte Weiterentwicklung von Cornelius Castoriadis’
Theorie des gesellschaftlichen Imaginaren verstand. Er sollte die Frage
beantworten, wie Gesellschaften kollektiv imaginieren kénnen, obwohl
sie doch keine psychischen Subjekte sind. Die Antwort lag in der Mate-
rialitat der Bilder als Medien einer >Kollektivierung iiber Bande<, wie es
im Anschluss an Régis Debray und Gabriel Tarde hiefs. In den Blick ge-
rickt wurde in diesem Teil aufserdem die kulturelle Ordnungsfunktion

277

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

der Bilder als Verwandlung von Eindruck in Ausdruck bzw. als >symbo-
lische Form«, mit deren Hilfe sich Gesellschaften zu sich selbst und zur
Welt um sie herum in Beziehung setzen. Die >Spieltheorie der Kultur«
thematisierte im Gegenzug aber auch die chaotische Seite der Bilder und
damit die zerstorerischen, rauschhaften, ordnungszersetzenden Impulse
der Gesellschaft, die sich an den Blockierungspunkten der Kulturarbeit,
auch und gerade den selbstgeschaffenen, entziinden. Bilder sind die Kur
gegen das Unbehagen in der Kultur, hief§ es in diesem Zusammenhang:
In den Bildern der Kunst und der Unterhaltung mit ihren erhohten Frei-
heitsgraden tobt sich das Unbehagen in der Kultur auf kulturell geregel-
te Weise aus, um den Individuen wenigstens punktuelle Befreiung von
den Zwingen der Kultur zu verschaffen.

Der dritte Teil beleuchtete daraufhin die psychische Seite der gesell-
schaftlichen Bilderwelt aus Sicht der psychoanalytischen Traumtheo-
rie. Im Zentrum stand die Verwandtschaft des Bildes mit dem Traum,
wie Freud ihn beschreibt: Ganz so wie der nichtliche Traum als Bildge-
schehen begriffen werden muss, ganz so muss auch die gesellschaftliche
Bilderwelt als traumahnlicher Vorgang begriffen werden — primédrpro-
zesshaft und assoziativ wuchernd, affektiv und emotional aufgeladen
durch die wilden Energien des Unbewussten. Hier wie dort betritt das
Subjekt einen >anderen Schauplatz, verlasst es die Wirklichkeit und tritt
stattdessen in den imagindren Raum des Wunsches und der Phantasie
ein. Die Bilder in diesem Raum des Imaginiren sind gleichwohl nicht re-
ferenzlos; sie schopfen nicht etwa >aus dem Nichts¢, wie es Castoriadis
tiber das gesellschaftliche Imaginire behauptet hatte, sondern sind das
Resultat einer psychischen Transformation, die immer auch als Reakti-
on auf die Lebenswirklichkeit des Subjekts und die inneren Zustande,
Wiinsche und Angste, die diese Wirklichkeit im Subjekt produziert, ver-
standen werden muss.

Im systematisch zentralen >Resonanzmodell der Kunst< wurde dieser
psychoanalytische Ansatz mit den Uberlegungen zur Imaginationskol-
lektivierung aus dem zweiten Teil verbunden und in eine Theorie der
Kollektivierung der Triume uberfiihrt. Bilder werden zu gemeinsamen,
geteilten Traumen, wenn die in ihnen abgelegten Wunschangebote mit
den Wiinschen der Rezipienten in Resonanz bzw. Wechselwirkung treten
und ihnen den Ausdruck ihrer eigenen unbewussten Phantasien ermog-
lichen. Erst mit diesem Resonanzmodell konnte erklirt werden, warum
bestimmte Bilder erfolgreicher kollektiviert werden als andere und wo
die tieferliegenden Lustquellen des Bildes zu suchen sind. Die Lust am
Bild ist >Aufhebungslust¢, wie Freud sie in Bezug auf den Witz nannte,
also die Lust an der Wiederkehr des Verdriangten. Sie wird durch das Zu-
sammenwirken zweier Bedingungen ermoglicht bzw. beglinstigt: einer-
seits durch die entlastenden Wirkungen der Kunstarbeit im Sinne einer
Verschiebung anstofSiger Inhalte in den >visuellen Subtext« des >bildlichen

278

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

Unbewussten<, andererseits durch die Sozialform der Bilder, also ihre
stabilisierende Einbettung in das >psychosoziale Arrangement« einer Re-
zeptionsgemeinschaft. Vor diesem Hintergrund wire iibrigens auch die
ratselhafte Phantasmagorie im Klosterkeller aus der Einleitung noch ein-
mal psychoanalytisch zu deuten, was freilich eine ganz eigene Untersu-
chung erfordern wiirde.

Durch die Ausfithrungen zur >Theorie des gesellschaftlichen Unbewuss-
ten« wurden die Uberlegungen zur Kollektivierung der Triume in Rich-
tung einer allgemeinen psychoanalytischen Gesellschaftstheorie erweitert.
Denn nicht nur einzelne Individuen, auch Gesellschaften als ganze kon-
nen bestimmte Wiinsche, Angste oder Realititswahrnehmungen ins Un-
bewusste verdrangen. Da die gesellschaftliche Verdrangung gleichwohl
stets nur uber die psychischen Mechanismen der Einzelnen erfolgt, gilt
auch firr sie das individualpsychologische Gesetz von der Wiederkehr des
Verdrangten: Die »ausgeschlossenen Moglichkeiten< wollen wiederkehren
und sich Ausdruck verschaffen. Die gesellschaftliche Bilderwelt in Kunst
und Unterhaltung ist eines der Medien, das diese Wiederkehr des Ver-
drangten auf gefahrlose Weise erlaubt und ihr sozial gebilligte Gelegen-
heiten zur Verfugung stellt. So konnen sich im Medium der Bilder ganze
Gesellschaften ihre unterdriickten Wunsche erfullen oder ihre verdrang-
ten Angste und Realititswahrnehmungen verarbeiten. Dann werden die
Bilder zu >imaginiren Losungen« fiir jene Konflikte, die im Realen nicht
zu lésen waren und ins gesellschaftliche Unbewusste abwandern mussten.

Der vierte Teil wandte sich schliefSlich der Instanz der Wirklichkeit
zu, die in der Bild-als-Traum-Analogie nur implizit enthalten ist, obwohl
sie aus jeder der drei bisherigen Perspektiven eine wichtige Rolle spielt:
im ersten Teil als ontologische Bezugsgrofse der Bilder, wie sie vor allem
mit der Mimesistheorie thematisch wurde; im zweiten Teil als Wirklich-
keitshintergrund der Kultur- und Verbildlichungsarbeit, die erst aus dem
Problemdruck der Wirklichkeit ihre dynamischen Impulse bezieht; im
dritten Teil als gesellschaftliche Lebenswirklichkeit der Subjekte, deren
Traume und Phantasien sich direkt oder indirekt auf diese Lebenswirk-
lichkeit beziehen. Mehr noch denn als blofle, nun auszubuchstabieren-
de Implikation der tibrigen drei Teile war die Instanz der Wirklichkeit
im vierten Teil jedoch als eigener soziologischer Erkenntnishorizont an-
gelegt: Einerseits sollte das theoretische Programm an der empirischen
Wirklichkeit uberpriift werden, andererseits aber die Wirklichkeit selbst
sich, durch die Brille der Theorie betrachtet, in neuem Licht prasentie-
ren. Exemplarisch wurde hierzu der Spielfilm THE DARK KNIGHT einer
umfassenden >soziologischen Traumdeutung« unterzogen. Deren Ergeb-
nis hat uns nicht nur etwas iiber den filmischen Traum, sondern auch
und vor allem etwas tiber die Gesellschaft verraten, die diesen Traum
hervorgebracht hat und in die er, als kollektivierter Traum, wieder >zu-
rickgegangenc ist.

279

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

Erst in diesem letzten Schritt, also im Einsatz der Theorien zur Er-
kenntnis der Wirklichkeit, erfiillte sich das Programm meiner psycho-
analytisch fundierten Bildsoziologie. Thr geht es darum, die Bilder nicht
nur als Untersuchungsgegenstinde zu behandeln, sondern sie auch als
soziologische Erkenntnisinstrumente anzuerkennen, mit denen sich die
unbewussten Tiefendimensionen des gesellschaftlichen Lebens wie an ei-
nem Seismogramm ablesen lassen. Bildsoziologie heifst darum zualler-
erst, die 6ffentlich zirkulierenden Bilder als gesellschaftliches Ausdrucks-
geschehen ernst zu nehmen. Sie rekonstruiert den tagtiglichen, aber
unausgesprochenen Diskurs der Bilder, indem sie selbst im Medium der
Bilder zu denken lernt, um das >bildliche Denken<der Gesellschaft sozio-
logisch zu verstehen.' Und das wiederum heifSt: um zu verstehen, wie sich
Gesellschaft im Medium ihrer Bilder zu sich selbst und ihrer Wirklich-
keit verhilt; wie sie kollektive, zum Teil untergriindige Wirklichkeitser-
fahrungen verarbeitet, wahrend sie sich in ihren gemeinsamen Traumen
spielerisch aus den Fesseln der alltiaglichen Wirklichkeit befreit, um sich
auf den imagindren >Spielwiesen des Sozialen< umso freier auszutoben.

GemafS diesem bildsoziologischen Forschungsprogramm lag der Fo-
kus der hier unternommenen Bildanalysen konsequent auf dem Publi-
kum der Bilder, nicht auf ihren Produzenten. Im Zentrum stand, was die
Gesellschaft in diesem Film hat seben konnen, nicht die subjektive In-
tention hinter dem Film. Wir haben Traumdeutung nicht als spekulati-
ve Schau der Kiinstlerseele und ihrer moglichen Beweggriinde betrieben,
sondern als empirische, am materiellen Objekt orientierte Analyse des-
sen, was auf den Bildern selbst sichtbar ist. Erst im Anschluss an diese
Analyse des objektiv Sichtbaren haben wir uns auf Spekulationen dar-
uber eingelassen, was das Publikum dazu veranlasst haben konnte, mit
den objektiven Bildern des Films in subjektive Resonanz zu treten und
ihn zu einem der erfolgreichsten und beliebtesten Spielfilme seiner Zeit
zu machen.

Was also hat uns die Analyse des Traums tiber uns selbst, die Zuschau-
er des Films, und damit iiber die Gesellschaft und ihre kollektiven Phan-
tasien verraten? Was haben wir unter der Oberfliche des manifesten

1 Zu dieser Auffassung einer soziologischen Bildforschung als Forschung,
die Bilder nicht nur wie gewohnliche andere Objekte untersucht, sondern
auch ihrerseits >bildlich denkts, vgl. Strehle (2014); dahnlich Schlechtrie-
men (2014a: 383-387, 2014b: 94—96); zur »visualisierenden Soziologie«
auch Beck (2013). Allgemein zur »Bildhaftigkeit« des wissenschaftlichen
bzw. philosophischen Denkens vgl. Guzzoni (20105 2014: 40—44, 88-92,
125-130) sowie Hans Blumenbergs Paradigmen zur einer Metaphorologie
(1960); zur »Einheit von Bild und Begriff« und zur »Intelligenz des Sehens«
im Anschaulichen Denken auch Arnheim (1969). Zum »Denken in Bildern«
in Reinhart Kosellecks Programm einer »politischen Ikonologie«, dort wie-
derum im Anschluss an Gehlen (1960), sieche aufSerdem Locher (2013).

280

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

Traums freigelegt? Zuallererst haben wir latente Erinnerungsbilder,
Wirklichkeitsreste und Wiinsche in ihm entdeckt; hintergriindige Bilder
in den Bildern, verschliisselt im visuellen Subtext, entstellt und doch fiir
jedermann sichtbar auf der Oberflache der Bilder zu Tage liegend. Wir
sahen visuelle Erinnerungen an die Terroranschldge vom 11. September
2001 und die Hoffnungen auf eine heroische Umkehrung der Situation
durch den rettenden Superhelden auf dem Filmplakat; die Erfullung au-
toritarer Sehnstichte und die Einfithlung in eine soldatische Subjektpo-
sition in der Hochhausszene; anarchische Wunschangebote und Angrif-
fe auf das Realitatsprinzip der Kultur in der Geldverbrennungsszene; die
politisch-utopischen Sehnsiichte nach einer emanzipatorischen Erneue-
rung des Gemeinwesens durch die briiderlichen Massen in der Schiffs-
szene; und schliefflich die religiosen Erlosungs- und Erhohungsphanta-
sien als Mittel der »filmischen Traumarbeit« im Finale.

Gerade das unaufgeloste Nebeneinander dieser so verschiedenen
Wunschphantasien offenbarte uns etwas iiber die traumende Gesell-
schaft. So erlosungsbedurftig wie die Stadt Gotham im Film, so erlo-
sungsbedurftig muss sich auch eine Gesellschaft empfinden, die sich in
Gothams imaginidren Losungen wiedererkennt und sich durch sie ihre
Winsche erfiillen lasst; und so widerspriichlich die im Film prasentierten
Losungsangebote fiir die Krise des Gemeinwesens sind, so widerspriich-
lich miissen auch die sozialen Energien sein, die aufSerhalb des Films zir-
kulieren und ihm zum Erfolg verholfen haben. Zwar liefs sich anhand der
Bildanalysen nicht klaren, welche der verschiedenen Wunschangebote in
welchem Zuschauer verfangen und Resonanz ausgeldst haben. Es muss-
te offenbleiben, ob es verschiedene Sehgemeinschaften waren, die den je-
weils unterschiedlichen >Einladungen« des Films zum gemeinsamen Tag-
traum gefolgt waren, oder ob die einzelnen Zuschauer von vornherein
auf mehrere der prisentierten Krisenlosungen gleichzeitig reagierten. In
beiden Fallen jedoch konnen wir auf eine gesellschaftliche Zerrissenheit
schlieflen, ganz gleich ob sie auf der Ebene verschiedenener gesellschaftli-
cher Teilgruppen bzw. Sehgemeinschaften oder auf der intrapsychischen
Ebene der einzelnen Zuschauer zu verorten ist. Eine Gesellschaft, die so-
wohl von der antiautoritiren Neugrindung des Gemeinwesens traumt
als auch von der autoritiren Krisenlosung durch einen tibermachtigen
Souveran, sowohl von heroischer Rettung und religioser Erhohung als
auch von der destruktiv-anarchischen Zerstorung ihrer Ordnung, ist of-
fensichtlich eine Gesellschaft, die nicht weifs, was sie will.

Unter all den vergleichsweise gingigen und aus dem Hollywoodkino
vertrauten Wunschbildern des Films aber ragt eines besonderer Weise he-
raus: die Schiffsszene, in der die einfachen Bevolkerungsmassen die Kri-
se des Gemeinwesens >von untenc« losen. Kein anderes Motiv steht derart
im Widerspruch zur gewohnten Bilderwelt des Hollywoodkinos, in wel-
chem die Massen fiir gewohnlich nur als subjektlose Menge auftauchen

281

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

oder als gewalttatiger Haufen. Die Schiffsszene entfiihrt uns in eine im
wahrsten Sinne des Wortes andere Szene. Anstatt die Massen wie iiblich
als Problem zu inszenieren, werden sie in der Schiffsszene als Losung
prasentiert. Thr verniinftiges, solidarisches Verhalten auf dem Hohepunkt
der Krise zeigt sie als miindige Subjekte, die auch ohne den disziplinie-
renden Eingriff von oben, sei es durch den Staat oder seinen Stellvertre-
ter Batman, zu sittlichen Entscheidungen fihig sind. In diesem Sinne ist
die Schiffsszene ein utopisches Bild im Sinne Ernst Blochs und der The-
orie des gesellschaftlichen Unbewussten: Sie stellt der Gesellschaft eine
radikal andere, noch nicht verwirklichte Moglichkeit ihrer selbst vor Au-
gen. Was lasst sich dieses Wunschbild soziologisch deuten?

Die Moderne sei das »Zeitalter der Massen, lautet ein giangiger Topos
der Historiker und Soziologen seit der Franzosischen Revolution.> Im
politischen Zentrum dieses Zeitalters stand das »Projekt der Moderne,
die Masse als Subjekt zu entwickeln« (Sloterdijk 2000: 30); ein Eman-
zipationsprogramm, das in seiner radikalsten Gestalt die utopische Vi-
sion einer sich selbst regierenden Gesellschaft beinhaltete und als »Ge-
spenst des Kommunismus« (Marx/Engels 1848: 461) historische Form
annahm. Seinen letzten grofSen Auftritt hatte dieses Gespenst in der glo-
balen Revolte der 1960er Jahre, die ein Historiker der US-amerikani-
schen Protestbewegung einmal das Age of Great Dreams (Farber 1994)
genannt hat. In dieser Zeit wurde politisch phantasiert wie vorher nur
selten und seitdem wohl nie wieder — allerdings weniger, wie es die Rede
vom >Zeitalter der grofsen Traume« fiir einen Psychoanalytiker implizie-
ren konnte, im Dunkel der Nacht und des Unbewussten, sondern offen,
im hellen Licht des Tages, als bewusster politischer Wunsch.

Die Geschichte der Massen in der Moderne ist jedoch auch die Ge-
schichte ihrer politischen Niederlagen. Noch jede Revolution, die sich
ihre Befreiung auf die Fahnen schrieb, allen voran die kommunistische
selbst, endete in ihrer erneuten Bevormundung und Entmiindigung.
Selbst in den westlichen, durch Aufklirung und Menschenrechte ge-
pragten Demokratien — ihre Selbstbezeichnung als >reprasentative De-
mokratien« verrat es bereits — herrschen die Massen nicht etwa souve-
ran uber sich selbst, sondern werden durch Stellvertreter reprisentiert.
Die Massen in der burgerlichen Gesellschaft, das sind immer schon die
regierten oder allenfalls die noch oder wieder zu regierenden Massen:
problematisches Objekt, nicht etwa problemlosendes Subjekt der Kul-
turarbeit. Bis heute ist das politische Projekt der Moderne, die Masse als
Subjekt zu entwickeln, ein uneingeloster Traum — und zwar diesmal im
starken, psychoanalytischen Sinne des Wortes. Langst namlich sind die

2 Siehe das gleichnamige Buch von Serge Moscovici (1981), aber auch schon
den entsprechenden Abschnitt in Gustave Le Bons Psychologie der Massen
(1895: 1—7); dariiber hinaus die Angaben auf S. 251 f., Anm. 44.

282

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

an der Wirklichkeit zerschellten Phantasien der revolutioniren Bewe-
gungen ins gesellschaftliche Unbewusste abgewandert; die einstmals so
wirkmaichtigen Utopien nicht nur unverwirklichbar, sondern undenkbar
geworden. Wenn gesellschaftliche Verdrangung immer auch die Unter-
driickung von >Kontingenz-<, also von -Méglichkeitsbewusstsein< impli-
ziert (vgl. 3.3.1), dann bedeutet sie in diesem Fall das kollektive Verges-
sen der Idee, dass Gesellschaft sich — moglicherweise — auch ganz anders
organisieren liefSe als im Hobbes’schen Paradigma der Regierung von
oben durch Staatsgewalt.

Aber die Traume, und mit ihnen die Krifte, die sie antreiben, ver-
schwinden nicht, nur weil sie an der Verwirklichung gehindert werden.
Zwar scheint der Traum der Massen inzwischen, nach dem vieldisku-
tierten Ende der politischen Moderne, zumindest vorlaufig ausgetraumt.
Und doch sind die Massen auch heute noch der implizite Dreh- und An-
gelpunkt des politischen Systems, das sie als Wahlermassen umwirbt
und von ihnen belohnt oder abgestraft wird. Gemessen am Emanzipa-
tionsprogramm der politischen Moderne sind die Massen ohnmachtig,
als ohnmachtige aber durchaus nicht ohne Macht. Die Verachtung, die
sie fiir ihre Stellvertreter empfinden, kann Regierungen stirzen. Dann
kehren die unerfiillten Wiinsche, Enttauschungen und Frustrationen der
Ohnmichtigen wie ein gespenstischer Alptraum in das politische Sys-
tem zuriick, das sie so griindlich auszuschlieflen versucht. Im Hinter-
grund auch der heutigen Gesellschaft droht noch immer das Schreckge-
spenst wenn schon nicht des Kommunismus, so doch das Gespenst der
Revolte der Unteren gegen die Oberen. Seit der Franzosischen Revolu-
tion, daran hat sich bis heute nichts geandert, ist der Wunschtraum der
Massen zugleich der Alptraum des Systems. Denn er rithrt an die Wur-
zel, den innersten Kern der gesellschaftlichen Verhaltnisse und des kul-
turellen Zusammenlebens. Nicht zuletzt darum sind die Massen in der
buirgerlichen Gesellschaft seit jeher und vor allem anderen ein Objekt
der Angst. Sie reprasentieren das bedrohliche Schreckbild eines unkon-
trollierbaren, >wilden< Aggregatzustands von Gesellschaft, das schlecht-
hin Andere der biirgerlichen Kultur.

Das negative Standardbild der Massen im Hollywoodkino ist der di-
rekte Ausdruck dieser Angst. Auch die Filme Nolans, allen voran THE
DARK KNIGHT RisEs, der dritte Teil der Trilogie, partizipieren an ihm. So-
gar THE DARK KNIGHT selbst bietet aufSerhalb der Schiffsszene eine Rei-
he von destruktiven Bildern der Masse auf, wenn er beispielsweise eine
Auflaufmasse auf der Strafle als Lynchmob inszeniert, der im Auftrag des
Jokers einen Mord veriiben will. Einzig die Schiffsszene schlagt einen an-
deren Ton an. In ihr traumt die Gesellschaft nicht nur vom Wiederauf-
tauchen der verdriangten Massen auf der Bithne der Geschichte, sondern
spezifischer noch von ihrem Wiederauftauchen in guter, verniinftiger,
sittlicher Form. So kommt in ihr das gescheiterte politische Projekt der

283

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

Moderne, die Masse als Subjekt zu entwickeln, zuletzt doch noch einmal
zu imagindrer Verwirklichung — und zwar gerade nicht negativ als Alp-
traum des Systems, sondern als positiv aufgeladener, durch den herbei-
zitierten >spirit of liberty« geradezu politisch tiberh6hter Wunschtraum.
Dass die Massen zuletzt doch wieder von der Bithne gestofSen und von
ihren Regierenden belogen und manipuliert werden >miissen, ist ein fi-
naler Triumph des Standardbildes, macht die utopische Imagination aber
nicht ungeschehen.

Wenn es »ein modernes politisches Kino gibt«, mutmafst der Philo-
soph Gilles Deleuze (1985: 279), »dann auf der Basis, dafs das Volk
nicht mehr existiert oder noch nicht existiert«. THE DARK KNIGHT ist
modernes politisches Kino in diesem Sinne; auch in ihm ist das Volk
am Ende abwesend. Aber es ist abwesend in einer Weise, die die Abwe-
senheit selbst thematisch werden ldsst. Die Verdrangung der Massen
aus dem gesellschaftlichen Bewusstsein, ihre Herabsetzung zur passiven
Manovriermasse in den Hianden ihrer politischen Reprasentanten, lasst
sich an ihm in actu beobachten. Darin liegt das soziologisch Interessan-
te an ihm, das ihn aus der Majoritat des Hollywoodkinos herausstechen
lasst, und vielleicht ein weiterer Grund dafiir, warum er den Nerv seiner
Zeit so gut getroffen hat. THE DARK KNIGHT riihrt an das Geheimnis der
Gegenwart des Zuschauers und an den blinden Fleck einer Gesellschaft,
deren Verhiltnisse er zugleich reprisentiert und von denen er abweicht.
Im narrativen Bruch zwischen Schiffsszene und Finale macht er an sich
selbst sichtbar, was den Traum aus psychoanalytischer Sicht auszeich-
net: einerseits etwas Verdriangtes zum Ausdruck zu bringen, es anderer-
seits und zugleich aber auch wieder verschwinden zu lassen und zu ver-
hiillen. Die Angst vor den Massen, die ihn umtreibt, lasst sich hier als
Prozess beobachten; die Traumarbeit sozusagen in flagranti erwischen.

So offen dieser Prozess auf der Oberfliche des Films zu Tage tritt, so
wenig lief§ er sich einfach so, direkt und unmittelbar, beobachten. Es
brauchte erst eine >soziologische Traumdeutung< mit ihrem Blick auf
die visuellen Subtexte und Wunschangebote des Films, um das Sichtba-
re, vielleicht allzu Sichtbare ins rechte Licht zu riicken. Auch darin zeigt
sich ein blinder Fleck der Gesellschaft, die das Sichtbare zwar sieht, aber
nicht automatisch versteht. Das Offensichtliche, das dieser blinde Fleck
verbirgt, ist die spezifische Bedeutung der Film-Massen fur die Publi-
kums-Massen: Im Grunde betrachten die Massen im Kinosaal namlich
ein Bild ihrer selbst, wenn sie die Massen auf der Kinoleinwand betrach-
ten. Dariiber aber denken sie im Regelfall nicht nach, sondern rezipieren
die Bilder als bedeutungslose und >fremde« Bilder, die mit ihnen selbst
und ihren Wiinschen vermeintlich nichts zu tun haben. Die Selbstan-
schauung der Gesellschaft wird nicht nur von unbewussten Wiinschen
durchzogen, sondern bleibt auch ihrerseits, als Beziehung zwischen Bild
und Betrachter, unbewusst und unverstanden.

284

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

Im Grunde scheinen wir gar nicht recht zu wissen, was wir Tag fir
Tag ansehen, wenn wir uns im Schutze der Bildform auf die verdring-
ten Nachtseiten der Gesellschaft begeben; oder zumindest scheinen wir
nur einen Teil davon, und zwar den oberflachlichsten, zu verstehen. An-
dernfalls miissten wir ganz anders tiber die Bilder sprechen, die in un-
serer Gesellschaft tagtiglich zirkulieren. Allein schon die Ubiquitit der
Gewalt, die die massenmedialen Bilderwelten so offenkundig beherrscht
und auch in THE DARK KNIGHT mit seinen mindestens vierzehn Toten eine
prominente Rolle spielt, miisste uns, wenn schon nicht in die hysterischen
Debatten um die angeblichen Handlungsfolgen bildlicher Gewaltdarstel-
lung, so doch immerhin in ein gewisses Griibeln dariiber verfallen lassen,
was es zu bedeuten hat, dass eine Gesellschaft ganze Industriezweige un-
terhalt, die sich nichts anderem widmen als der Gewalt-, Zerstorungs-
und Mordlust ihrer Mitglieder. Man muss diese >perversen< Bildwelten
nicht zwangsldufig kritisieren, ganz so wie man auch den nichtlichen
Traumer nicht fir seine Traume kritisieren kann. Aber ihre bemerkens-
werte Popularitit erlegt uns doch die Aufgabe der soziologischen Deu-
tung auf; zumindest dann, wenn wir die Bilder als gesellschaftliches Aus-
drucksgeschehen ernst nehmen, anstatt sie als sinnloses Zufallsprodukt
abzutun.

Die meiste Zeit indessen sehen wir unsere Bilder gleichsam mit ge-
schlossenen Augen. Wir geniefsen ihre Lustgewinne, durchschauen aber
nicht, woraus sich dieser Genuss eigentlich speist. Der berithmte Satz
tiber den Warenfetisch aus dem Kapital, der mithelos auch von Freud
stammen konnte, passt darum mindestens ebenso gut auf die unbewuss-
ten Begierden der Bildkonsumenten: »Sie wissen das nicht, aber sie tun
es.« (Marx 1867: 88) Freud wiirde erganzen: Eben darum, weil sie es
nicht wissen, konnen sie es tun. Wenn die offentlich zirkulierenden Bil-
der so etwas wie das kollektive Selbstgesprach der Gesellschaft sind,
dann ist es zumindest bisweilen gerade die Unbewusstheit dieses Selbst-
gesprichs, sein im wahrsten Sinne des Wortes >wortloser< Charakter, auf
dem sein Funktionieren beruht. Nicht obwohl, sondern weil die Beteilig-
ten im psychosozialen Arrangement der Bilder nicht wissen, worin ihre
Gemeinschaft mit den anderen eigentlich besteht, ist die Vergemeinschaf-
tung so wirkungsvoll.

Darin liegt, nebenbei bemerkt, kein Widerspruch zu Gabriel Tardes
Beschreibung des Zeitungspublikums als einer reflexiven Gemeinschaft,
die sich erst dann konstituiert, wenn die Beteiligten wissen, dass sie das-
selbe konsumieren (vgl. 2.2.3). Die Bildkonsumenten wissen sehr wohl,
dass sie dasselbe sehen und eine Sehgemeinschaft bilden; sie wissen nur
nicht, warum. Und womaoglich, so wiirden die Psychoanalytiker vermu-
ten, wissen sie es unbewusst sogar durchaus, selbst wenn es ihnen nicht
explizit zu Bewusstsein steigt. Denn auch das Unbewusste ist zur Refle-
xion fahig; der nichtliche Traum, in welchem das Subjekt unbewusst

285

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

uber sich nachdenkt, ohne sich beim Aufwachen tiberhaupt noch daran
zu erinnern, ist das beste Beispiel dafiir.

Die empirische Bildanalyse aber hat das Unbewusste tatsichlich zu Be-
wusstsein gebracht, den Traum gedeutet und seine latenten Bedeutungsge-
halte entziffert. Dadurch verandert sich etwas auch und gerade im bewuss-
ten Denken. »Wo Es war, soll Ich werden«, heifdt es bei Freud (1933: 516)
in einem Zitat, das nicht weniger beriihmt ist als das Marx’sche. Die Be-
wusstmachung des Unbewussten verdndert den psychischen Apparat, sie
verschiebt die innerpsychischen Machtverhaltnisse zugunsten des Bewusst-
seins. Darum ist Traumdeutung stets mehr als eine blofle Dokumentation
des Unbewussten, sondern greift in das Beschriebene ein, sobald sie vom
Traumenden aufgenommen wird. Traum und Traumdeutung, Objekt und
Subjekt der Traumdeutung, treten in eine Wechselwirkung ein.

In seiner Studie Dream-Life (1984a) hat der Psychoanalytiker Donald
Meltzer eine tiefsinnige Formulierung gefunden, um diese Wechselwir-
kung auszudriicken. Sie war diesem Buch als Motto vorangestellt: »While
listening to your dream I had a dream« (Meltzer 1984a: 90). In sinngema-
Ber Ubersetzung: »Wihrend ich deinem Traum zuhérte, kam mir selbst ein
Traums; oder etwas freier und auf das Feld der Bilder uibertragen: >wih-
rend ich dein Traumbild betrachtete, entstand ein ganz eigenes Traum-
bild in meiner Imagination<«. Damit ist im Grunde nichts anderes gemeint
als das, was hier als Kollektivierung der Trdume beschrieben wurde: Der
Traum des einen kann zum Traum eines anderen werden, sobald er ent-
dufSert, geteilt und angenommen wird. Bei Meltzer ist der Ort, an dem
diese Traumkollektivierung stattfindet, die psychoanalytische Situation
zwischen Analytiker und Analysand. Der zitierte Satz wird einem Analy-
tiker in den Mund gelegt, der ihn zu seinem Analysanden spricht. Denn
auch der Analytiker traumt einen Traum, wenn er den Traumbericht sei-
nes Analysanden hort, auch er ist Teil eines Resonanzgeschehens, wenn er
sich von seinen Wahrnehmungseindriicken zu Assoziationen anregen ldsst,
die selbstverstandlich auch etwas mit seiner eigenen Psyche zu tun haben.

Die entscheidende intersubjektive Pointe von Meltzers Gedankengang
kommt freilich erst im Fortgang des Zitats zum Vorschein. Die psycho-
analytische Situation, so zeigt sich dort, ist immer auch als Interaktions-
beziehung zu verstehen, in der zwei Personen in einen wechselseitigen
Austausch miteinander eintreten:

»While listening to your dream I had a dream which in my emotional
life would mean the following, which I will impart to you in the hope
that it will throw some light on the meaning that your dream has for
you.«3 (Meltzer 1984a: 90)

3 In der deutschen Ausgabe (Meltzer 1984b: 107): »Wahrend ich mir Thren
Traum angehort habe, hatte ich einen Traum, der in meinem Gefiihlsleben

286

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

Der Analytiker traumt nicht nur, sondern er gibt dem Traumenden sei-
nen Traum auch >zuriicks, indem er die Wirkungen des ersten Traums
auf ihn selbst und den neuen Traum, der dadurch in seinem Inneren an-
geregt wurde, artikuliert und kommuniziert. Gehlen wiirde sagen, dass
er seinem Analysanden die >»Zuriickempfindung« des urspriinglichen
Traums ermoglicht, wihrend Cassirer den Gewinn an >symbolischer
Priagnanz« betonen wiirde, der mit dieser Zurtickempfindung einhergeht
(vgl. 2.2.1). Denn indem der Analytiker den gehorten Traum seinerseits
bearbeitet und ihn von einem passiven Eindruck in einen aktiven Aus-
druck verwandelt, spitzt er ihn zu, pointiert er ihn auf eigene Weise und
lasst dadurch bestimmte Aspekte des urspriinglichen Traums priagnan-
ter hervortreten. Der zweite Traum ldsst auch den ersten Traum in neu-
em Licht erscheinen.

Zugleich verdeutlicht das Zitat, wie unterschiedlich die beiden Triu-
me des Analysanden und des Analytikers sein konnen. Es ist nicht der-
selbe Traum, den der Analytiker traumt, wenn er sich durch den Traum
des Analysanden zu eigenen Traumbildungen anregen ldsst; andernfalls
brachte sein Traum dem Analysanden keinen Erkenntnisgewinn. Den ei-
nen, gemeinsamen Traum gibt es insofern gar nicht — weder in der ana-
lytischen Situation noch im gesellschaftlichen Imaginiren. Es liegt in der
Natur des Traumvorgangs, auch des gesellschaftlichen, dass jedes Indivi-
duum stets nur seinen eigenen Traum traumt, in welchen nicht nur gesell-
schaftlich geteilte, sondern eben auch hochst individuelle Erfahrungen
und Wiinsche einflieSen. Die Analogie von Bild und Traum darf inso-
fern nicht zu wortlich genommen werden: Das materielle Bild is¢ nicht
der Traum, es regt ihn allenfalls an. Trotz seiner objektiven Eigenschaf-
ten und Wirkungen darf das dufSere Bild nicht mit den subjektiven Ima-
ginationen, die es auslost, verwechselt werden.

Der Traum des Analytikers ist folglich selbst nur ein Traum unter vie-
len moglichen, und ganz so verhalt es sich mit dem Traum, zu dem der
Verfasser dieser Zeilen sich hat anregen lassen, als er den kollektiven
Traum der Gesellschaft zu >erraten< wagte. Er kann bestenfalls hoffen,
nicht aber wissen, ob sein eigener Traum sich mit jenem des Publikums
und damit seiner Leser deckt. Ein Beweis im positivistischen Sinne lasst
sich gerade an diesem entscheidenden Punkt nicht fithren. Nicht einmal
die objektive Richtigkeit der Bildanalyse, sollte sie ihrerseits je beweisbar
sein, ware ein Garant dafiir, die Empfindungen und Resonanzen des Pu-
blikums getroffen zu haben. Das Publikum koénnte in denselben objek-
tiven Bildern schliefSlich ganz andere Bedeutungen erkannt haben — und
sei es nur darum, weil es die objektiven Bedeutungen der Bilder verfehlt
hitte. Dann hitte der Analytiker, so objektiv zutreffend seine Analyse

das Folgende bedeuten wiirde, das ich Thnen in der Hoffnung mitteile, es
moge Licht auf die Bedeutung werfen, die Thr Traum fiir Sie hat.«

287

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

auch sein mag, am Ende zwar die Bilder verstanden, nicht aber die Ge-
sellschaft, die sie missverstanden hat. Ein weiteres Mal zeigt sich daran,
wie sehr der Bildprozess auf einem Zusammentreffen zwischen Objekt
und Subjekt beruht, an welchem die >Eigenschwingungen« des Subjekts
konstitutiv mitbeteiligt sind.

Aus diesem Verifizierungsdilemma deutet Meltzers Zitat wiederum
einen ganz eigenen und genuin psychoanalytischen Ausweg an. »I had
a dream«, heifst es, »which I will impart to you in the hope that it will
throw some light on the meaning that your dream has for you«. Die ei-
gentliche Verifizierungsinstanz wird hier in den Zuhorer verlegt: Die
Hoffnung des Analytikers richtet sich nicht auf die Objektivitit seiner
Deutungen, sondern gerade auf ihre Subjektivitat, und zwar genau in-
soweit, als diese keine blof§ individuelle, sondern eine geteilte Subjekti-
vitdt ist, die den Analytiker zumindest partiell mit seinem Analysanden
verbindet. Als >verifiziert« wire eine Traumdeutung folglich dann zu be-
trachten, wenn sich der Analysand mit seiner eigenen Subjektivitit in
ihr wiedererkennt; wenn der Traum des Analytikers also seinerseits eine
Resonanz auslost.

Auch die bildsoziologische Deutung von THE DARK KNIGHT liefSe sich
auf diese Weise intersubjektiv verifizieren (oder falsifizieren). Sie diirf-
te Giiltigkeit fur sich beanspruchen, wenn sie etwas im Leser >getroffenc
hitte und dieser tatsiachlich etwas aus seinem eigenen Filmgenuss in der
Deutung wiederfinde, und wenn sich nicht nur vereinzelte, sondern vie-
le Leser in dieser Deutung oder wenigstens in Teilen von ihr wiederfan-
den. Daran wiirde sich zeigen, dass es tatsdachlich etwas Gemeinsames
geben muss, das den Verfasser mit dem Rest des Publikums verbindet,
uber das er spekuliert. Dieses Gemeinsame wire in letzter Instanz die
Wirklichkeit, die sie als Gesellschaftsmitglieder gemeinsam bewohnen:
also die Gesellschaft selbst mitsamt ihren unbewussten Tiefendimensio-
nen, ihren kollektiv verdringten Erfahrungen, Angsten und Wiinschen.

Wenn die psychoanalytische Einsicht in dieses Gemeinsame bei alle-
dem nicht trivial war, sondern »some light« auf etwas geworfen hat, das
nicht vorher schon bekannt war, diirfte die unternommene Analyse da-
ruber hinaus soziologische Relevanz fur sich beanspruchen. Dann wire
sie, wie es Georg Lukdcs von der Philosophie gefordert hat, ein Beitrag
zur »Selbsterkenntnis der Gesellschaft« (1923: 377 [243]). Dieser An-
spruch an die Philosophie geht auf Marx zurtick, der ihn nicht nur in
bemerkenswerter Klarheit formuliert, sondern ihm sogar eine explizit
traumtheoretische Wendung gegeben hat. So bedient sich Marx in ei-
nem Brief an seinen Mitstreiter Arnold Ruge gerade der Metapher des
Traums, um die Funktion der Philosophie als »Reform des BewufStseins«
zu beschreiben:

288

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

»Die Reform des BewufStseins besteht nur darin, dafy man die Welt ihr
Bewufltsein innewerden lifSt, daf$ man sie aus dem Traum iiber sich
selbst aufweckt, dafs man ihre eignen Aktionen ihr erkldrt.« (Marx
1843: 346; vgl. Lukdcs 1923: 165 [90])

Nicht nur der Psychoanalytiker Freud, auch der Soziologe Marx erblickt
die Aufgabe der Wissenschaft also in der Aufklirung des Unbewuss-
ten.* Erst Marx jedoch fiigt diesem gemeinsamen Projekt die soziolo-
gisch entscheidende Pointe hinzu. Der Analytiker, der der traumenden
Gesellschaft »ihre eignen Aktionen« erklart, ist selbst ein Teil der trau-
menden Gesellschaft. Die soziologische Traumdeutung ist letztlich eine
Selbstdeutung der Gesellschaft und ihrer » Traumgeschichte« (Marx
1844b: 383). Sie steht nicht aufserhalb dessen, was sie untersucht, son-
dern nimmt teil an jener kollektiven Kultur- und Verbildlichungsarbeit,
in der eine Gesellschaft sich zu sich selbst und ihrer Wirklichkeit verhalt.
Sie partizipiert am gesellschaftlichen Imaginiren, das sie untersucht, und
verdndert dieses Imagindre, anstatt es nur zu interpretieren.’

Die Soziologie der Bilder, die sich als Analyse scheinbar bedeu-
tungsloser Fiktionen und irrealer Szenen an den dufSersten Rand der

4  Fir eine >traumtheoretische« Lektiire des Marx’schen Werks vgl. die — al-
lerdings recht vagen — Andeutungen in Kojin Karatanis History and Repe-
tition (2004), wonach Marx in Der achtzehnte Brumaire des Louis Bona-
parte (1852) die Mechanismen des »dream-work« beschrieben habe, »in
which class unconsciousness is condensed and displaced« (Karatani 2004:
12); daran ankniipfend auch die Ausfithrungen zur » Traumarbeit« politi-
scher Reprisentation« und zur Verschiebung politischer Konflikte in Slavoj
Zizeks Das Jabr der gefibrlichen Triume (2012: 33-56). Vgl. auflerdem die
Bezugnahmen auf den Traumbegriff in Walter Benjamins Passagen- Werk
(1927-1940, vgl. 193 5), in welchem gesellschaftliche Institutionen wie Ein-
kaufspassagen, Fabriken oder Museen als »Traumhauser des Kollektivs«
(Benjamin 1927-1940: L1, 3) beschrieben werden, in denen »die gegenwir-
tige Epoche [...] nicht nur die nichste [traumt] sondern traumend [...] auf
das Erwachen hin [dringt]« (Benjamin 1935: 59).

s Vgl. zu diesem Gedanken auch die verwandten Uberlegungen in Susanne
Lidemanns Metaphern der Gesellschaft (2004) tiber die »epistemologisch
paradoxe, letztlich performative und damit — direkt oder indirekt — politi-
sche Funktion« (ebd.: 25) der Soziologie: »Dabei wire Gesellschaftswis-
senschaft vielleicht mehr als jede andere Wissenschaft gehalten, sich selbst
als Teil jenes sozialen Imagindren zu begreifen, dessen Existenz sie zwar an-
erkennt, ohne sich jedoch zu ihm ins Verhiltnis zu setzen.« (Ebd.: 24) Die
Soziologie »steht [...] der Gesellschaft nicht gegeniiber wie einem (>ihremc)
Gegenstand, den sie blof$ abzubilden oder zu vermessen hitte, sondern un-
ter dem Namen Soziologie erarbeitet die Gesellschaft Selbstbeschreibungen
('Reprisentationen der Gesellschaft innerhalb der Gesellschaft<), die ihr Ob-
jekt —sie selbst« — fiir sie selbst erst erzeugen« (ebd.: 24 f.).

289

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FAZIT

gesellschaftlichen Wirklichkeit begibt, gewinnt gerade durch diesen Blick
vom Rand auf die Mitte ihre besondere Bedeutung. Indem sie der Ge-
sellschaft den unbewussten Diskurs zuriickspiegelt, den diese, ohne es zu
wissen, im Medium ihrer Bilder lingst schon fihrt, bringt sie Licht ins
Dunkel der gesellschaftlichen Verdrangungsverhiltnisse. Sie hebt ausge-
schlossene Denk- und Praxismoglichkeiten ans Licht, um auf diese Weise
auch die Praxis selbst ins Licht des Bewusstseins und damit der bewuss-
ten Gestaltbarkeit riicken zu lassen. In diesem Sinne ist die Analyse der
kollektiven Traume zumindest potentiell ein Eingriff in die gesellschaft-
liche Wirklichkeit selbst:

»Es wird sich dann zeigen, daf§ die Welt lingst den Traum von einer Sa-
che besitzt, von der sie nur das BewufStsein besitzen muf3, um sie wirk-
lich zu besitzen.« (Marx 1843: 346)

Dass es sich dabei, wie die Analyse von THE DARK KNIGHT gezeigt hat-
te, anders als bei Marx nicht nur um eine einzige »Sache« handelt, son-
dern um eine ganze Gemengelage aus widerstreitenden Wiinschen und
Imaginationen, verkompliziert diesen Eingriff der Soziologie in die Welt
einerseits, verleiht ihm andererseits aber umso grofSeres Gewicht. Wire
es nur eine einzige »Sache«, die gesellschaftlich getraumt wiirde, so gibe
es nichts zu entscheiden; die soziologische Traumdeutung konnte an der
traumenden Gesellschaft nichts dndern, ihr allenfalls die Augen 6ffnen.
Sobald es aber mehrere gesellschaftlich getraumte Traume gibt, gewinnt
die Traumdeutung eine Schliisselfunktion. Sie 6ffnet der traumenden Ge-
sellschaft nicht nur die Augen tiber sich selbst, sondern versetzt sie eben
dadurch auch in die Lage, sich bewusst fiir einen ihrer widerstreiten-
den Traume zu entscheiden. Dabei kann die Soziologie der Gesellschaft
ihre Entscheidung selbstverstindlich nicht abnehmen; aber sie kann zur
Aufklarung der verborgenen Krafte und Wunsche beitragen, die in die-
se Entscheidung hineinwirken. Wenn alles, auch das Bild, seinen Anfang
im Dunkel der Nacht nimmt, und wenn auch die Gesellschaft eine un-
bewusste Nachtseite besitzt — dann ist es die Soziologie, die das Licht
anknipst.

290

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Quellenverzeichnis

Literatur

Abraham, Nicolas/Torok, Maria (1976): The Wolf Man’s Magic Word: A
Cryptonymy. Minneapolis: The University of Minnesota Press 1986.

Ackermann, Friedhelm (1994): »Die Modellierung des Grauens. Exemplari-
sche Interpretation eines Werbeplakats zum Film >Der Schlafwandler un-
ter Anwendung der >Objektiven Hermeneutik< und Begriindung einer kul-
tursoziologischen Bildhermeneutik «. In: Detlef Garz/Klaus Kraimer (Hg.):
Die Welt als Text. Theorie, Kritik und Praxis der objektiven Hermeneutik.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 195-225.

Adler, Matthias (1993): Ethnopsychoanalyse. Das UnbewufSte in Wissen-
schaft und Kultur. Stuttgart/New York: Schattauer.

Adorno, Theodor W. (1946): »Die revidierte Psychoanalyse«. In: Bernhard
Gorlich/Alfred Lorenzer/Alfred Schmidt (Hg.): Der Stachel Freud. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 119-138.

Adorno, Theodor W. (1970): Asthetische Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ahlert, Dieter/Gutjahr, Gert (2007): »Markenforschung. Die Psychody-
namik der Marke«. In: Gabriele Naderer/Eva Balzer (Hg.): Qualitative
Marktforschung in Theorie und Praxis. Grundlagen, Methoden und An-
wendungen. Wiesbaden: Gabler, S. 429—450.

Albrecht, Clemens (2007): » Worter liigen manchmal, Bilder immer. Wissen-
schaft nach der Wende zum Bild«. In: Wolf-Andreas Liebert/Thomas Met-
ten (Hg.): Mit Bildern liigen. Koln: Herbert von Halem, S. 29—49.

Albrecht, Clemens (2017): »Kultursoziologie als allgemeine Soziolo-
gie«. In: Frithjof Nungesser/Stephan Moebius/Katharina Scherke (Hg.):
Handbuch Kultursoziologie, Bd. 1: Begriffe — Kontexte — Perspekti-
ven — Autor_innen. Wiesbaden: Springer VS/Springer Reference Sozi-
alwissenschaften. Online: https://link.springer.com/referenceworken-
try/10.1007/978-3-658-08000-6_57-1 (abgerufen am 16.01.2019).

Altman, Leon L. (1975): Praxis der Traumdeutung. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 19871.

Anders, Ginther (1956): »Die Welt als Phantom und Matrize. Philosophi-
sche Betrachtungen tber Rundfunk und Fernsehen«. In: ders.: Die Anti-
quiertheit des Menschen, Bd. 1: Uber die Seele im Zeitalter der zweiten
industriellen Revolution. Miinchen: C.H. Beck 1985, S. 97—211.

Anderson, Benedict (1983): Imagined Communities. Reflections on the Ori-
gin and Spread of Nationalism. London/New York: Verso 1991 (rev. ed.).

Andree, Martin (2005): Archidologie der Medienwirkung. Faszinationstypen
von der Antike bis heute (Simulation, Spannung, Fiktionalitdt, Authentizi-
tat, Unmittelbarkeit, Geheimnis, Ursprung). Miinchen: Fink.

Andriopoulos, Stefan (2013): Ghostly Apparitions. German Idealism, the
Gothic Novel, and Optical Media. New York: Zone Books.

291

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Antoine, Jean-Philippe (2009): »Tardes Asthetik. Kunst & Kunst oder Die
Erfindung des sozialen Gedichtnisses«. In: Christian Borch/Urs Stihe-
li (Hg.): Soziologie der Nachahmung und des Begehrens. Materialien zu
Gabriel Tarde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 164-179.

Aristoteles (Poet.): Poetik. Hg. und tibers. von Manfred Fuhrmann. Stutt-
gart: Reclam 1994.

Arnheim, Rudolf (1954/1974): Art and Visual Perception. A Psychology of
the Creative Eye. Berkeley/Los Angeles/London: University Of California
Press 1974 (erw. u. iiberarb. Aufl.).

Arnheim, Rudolf (1969): Anschauliches Denken. Zur Einheit von Bild und
Begriff. Koln: DuMont 1972.

Asmuth, Christoph (2010): Bilder tiber Bilder. Eine neue Theorie der Bild-
lichkeit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Assmann, Aleida (1999): Erinnerungsraume. Formen und Wandlungen des
kulturellen Gedachtnisses. Miinchen: C.H. Beck.

Assmann, Jan (1990): »Die Macht der Bilder. Rahmenbedingungen ikoni-
schen Handelns im Alten Agypten«. In: Visible Religion, Nr. 7, S. 1—20.
Assmann, Jan (1992): Das kulturelle Gedichtnis, Schrift, Erinnerung und
politische Identitit in frithen Hochkulturen. Miinchen: C.H. Beck 2000

(3. Aufl.).

Augustinus (De dial.): De dialectica (Auszuge). In: Martin Ruef: Augus-
tin iiber Semiotik und Sprache. Sprachtheoretische Analysen zu Augus-
tins Schrift »De Dialectica« mit einer deutschen Ubersetzung. Bern: Wyss
1981.

Augustinus (De doctr. christ.): Die christliche Bildung (De doctrina christia-
na). Ubers. von Karla Pollmann. Stuttgart: Reclam 2013.

Aunger, Robert (2000) (Hg.): Darwinizing Culture. The Status of Memetics
as a Science. Oxford: Oxford University Press.

Bachelard, Gaston (1949): Psychoanalyse des Feuers. Frankfurt a. M.: Fischer
1990.

Bachleitner, Reinhard/Weichbold, Martin: »Zu den Grundlagen der visuel-
len Soziologie: Wahrnehmen und Sehen, Beobachten und Betrachten«. In:
Forum Qualitative Sozialforschung, Nr. 16 (2). Online: https://www.ssoar.
info/ssoar/handle/document/47295 (abgerufen am 16.01.2019).

Bachmann-Medick, Doris (2006): Cultural Turns. Neuorientierungen in den
Kulturwissenschaften. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Bachtin, Michail (1965): »Der Karneval und die Karnevalisierung der Lite-
ratur«. In: ders.: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lach-
kultur. Frankfurt a. M./Berlin/Wien: Ullstein 1990, S. 47—60.

Bacon, Roger (De signis): » An Unedited Part of Roger Bacon’s \Opus Mai-
us< >De Signis<. Hg. von K. M. Fredborg/Lauge Nielsen/Jan Pinborg. In:
Traditio, Nr. 34, 1978, S. 75-136.

Bacon-Smith, Camille/Yarbrough, Tyrone (1991): »Batman: The Ethnogra-
phy«. In: Roberta E. Pearson/William Uricchio (Hg.): The Many Lives
of the Batman. Critical Approaches to a Superhero and His Media. New
York/London: Routledge/BFIL, S. go-116.

292

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Bader, Lena/Gaier, Martin/Wolf, Falk (2010) (Hg.): Vergleichendes Sehen.
Miinchen: Fink 20710.

Baecker, Dirk (2000): Wozu Kultur? Berlin: Kulturverlag Kadmos.

Baecker, Dirk (2007): »Bilderzauber«. In: ders.: Studien zur nachsten Gesell-
schaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 175-190.

Bahn, Paul G. (1988/2016): Images of the Ice Age. Oxford: Oxford Univer-
sity Press 2016 (3., iiberarb. Aufl.).

Balint, Michael (1959): Angstlust und Regression. Beitrag zur psychologi-
schen Typenlehre. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1972.

Barthes, Roland (1964): »Rhetorik des Bildes«. In: ders.: Der entgegenkom-
mende und der stumpfe Sinn. Kritische Essays III. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1990, S. 28—46.

Barthes, Roland (1980): Die helle Kammer. Bemerkung zur Fotografie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989.

Bartz, Christina et al. (2012): Handbuch der Mediologie. Signaturen des Me-
dialen. Miinchen: Fink.

Bataille, Georges (1949): »Der verfemte Teil«. In: ders.: Das theoretische
Werk, Bd. 1: Die Aufhebung der Okonomie. Miinchen: Rogner & Bern-
hard 1975, S. 33-234.

Bataille, Georges (195 5): »Hegel, Death and Sacrifice«. In: Yale French Stud-
ies, Nr. 78, 1990, S. 9—28.

Bauch, Kurt (1960): »Imago«. In: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild?
Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 275-299.

Baudouin, Charles (1929): »Die Kontemplation«. In: Reinhold Wolff (Hg.):
Psychoanalytische Literaturkritik. Miinchen: Fink 1975, S. 154-175.

Baudrillard, Jean (1970): »Fetischismus und Ideologie: Die semiologische
Revolution«. In: Jean-Bertrand Pontalis (Hg.): Objekte des Fetischismus.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972, S. 315-334.

Baudrillard, Jean (1976): Der symbolische Tausch und der Tod. Miinchen:
Matthes & Seitz 1982.

Baudrillard, Jean (1978): »Die Prazession der Simulakra«. In: ders.: Agonie
des Realen. Berlin: Merve, S. 7-69.

Baudrillard, Jean (1979): Von der Verfithrung. Munchen: Matthes & Seitz 1992.

Baudrillard, Jean (1986): »Jenseits von Wahr und Falsch oder Die Hinterlist
des Bildes«. In: Hans Matthdaus Bachmayer/Otto van de Loo/Florian Rot-
zer (Hg.): Bildwelten — Denkbilder. Miinchen: Boer, S. 265-268.

Baudrillard, Jean (1987): »Towards the vanishing point of art«. In: Flori-
an Rotzer/Sara Rogenhofer (Hg.): Kunst machen? Gespriche und Essays.
Miinchen: Boer 1990, S. 201-2710.

Baudrillard, Jean (1994): »Illusion, Desillusion, Asthetik «. In: Stefan Iglhaut/
Florian Rotzer/Elisabeth Schweger (Hg.): Illusion und Simulation. Begeg-
nung mit der Realitit. Ostfildern: Hatje Cantz 1995, S. 9o-T10T.

Baudrillard, Jean (1998): »Denn die Illusion steht nicht im Widerspruch
zur Realitit... «. In: ders.: Fotografien/Photographies/Photographs 198 35—
1998. Hg. von Peter Weibel. Graz/Ostfildern-Ruit: Neue Galerie Graz/
Hatje Cantz 1999, S. 20—-35.

293

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Baudrillard, Jean (1999): Der unmégliche Tausch. Berlin: Merve 2000.

Baudrillard, Jean (2001): »Der Geist des Terrorismus. Herausforderung des
Systems durch die symbolische Gabe des Todes«. In: ders.: Der Geist des
Terrorismus. Wien: Passagen 2002, S. 11-3 5.

Baudrillard, Jean (2004): Die Intelligenz des Bosen. Wien: Passagen 2006.

Baudrillard, Jean/Noailles, Enrique Valiente (2004): Gesprichsfliichtlinge.
Wien: Passagen 2007.

Baudry, Jean-Louis (1970): »Ideologische Effekte erzeugt vom Basisappa-
rat«. In: Robert F. Riesinger (Hg.): Der kinematographische Apparat. Ge-
schichte und Gegenwart einer interdisziplindren Debatte. Minster: No-
dus 2003, S. 27-39.

Baudry, Jean-Louis (1975): »Das Dispositiv: Metapsychologische Betrach-
tungen des Realitatseindrucks«. In: Psyche, Nr. 11, 1994, S. 1047-1074.

Bauerle, Dorothee (1988): Gespenstergeschichten fiir ganz Erwachsene. Ein
Kommentar zu Aby Warburgs Bilderatlas Mnemosyne. Miinster: Lit.

Beck, Gerald (2013): Sichtbare Soziologie. Visualisierung und soziologische
Wissenschaftskommunikation in der Zweiten Moderne. Bielefeld: Tran-
script.

Becker, Anne (2013): 9/11 als Bildereignis. Zur visuellen Bewiltigung des
Anschlags. Bielefeld: Transcript.

Becker, Gary S. (1976): Der 6konomische Ansatz zur Erklarung menschli-
chen Verhaltens. Tubingen: Mohr Siebeck 1993 (2. Aufl.).

Becker, Howard S. (1982): Art Worlds. Berkeley/Los Angeles/London: Uni-
versity of California Press.

Becker, Sabina/Korte, Barbara (2zo011) (Hg.): Visuelle Evidenz. Fotografie im
Reflex von Literatur und Film. Berlin/New York: De Gruyter.

Behnke, Kerstin (1992): »Reprasentation«. In: Joachim Ritter/Karlfried
Grunder (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 790-853.

Bellour, Raymond (2002): »Das Entfalten der Emotionen«. In: Matthias
Briitsch et al. (Hg.): Kinogefiihle. Emotionalitit und Film. Marburg: Schii-
ren 200§, S. §I-TOT.

Belting, Hans (1990): Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem
Zeitalter der Kunst. Miinchen: C.H. Beck 2004 (6. Aufl.).

Belting, Hans (2001): Bild-Anthropologie. Entwiirfe fiir eine Bildwissen-
schaft. Miinchen: Fink.

Belting, Hans (2006): » Der Blick im Bild. Zu einer Ikonologie des Blicks«. In:
Bernd Hiippauf/Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft. Miin-
chen: Fink, S. 121-144.

Belting, Hans (2007a) (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Auf-
bruch. Miinchen: Fink.

Belting, Hans (2007b): »Blickwechsel mit Bildern. Die Bildfrage als Korper-
frage«. In: ders. (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im Aufbruch.
Minchen: Fink, S. 49-75.

Belting, Hans (2008): Florenz und Bagdad. Eine westostliche Geschichte des
Blicks. Miinchen: C.H. Beck 2008

294

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Benjamin, Walter (1927-1940): Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften,
Bd. V. Hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

Benjamin, Walter (193 5): »Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts«.
In: Das Passagen-Werk. Gesammelte Schriften, Bd. V. Hg. von Rolf Tie-
demann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, S. 45-59.

Benjamin, Walter (1936): Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977.

Bensch, Georg (1994): Vom Kunstwerk zum asthetischen Objekt. Zur Ge-
schichte der phanomenologischen Asthetik. Miinchen: Fink.

Berendt, Bettina (2005): »Kognitionswissenschaft«. In: Klaus Sachs-Hombach
(Hg.): Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 21-36.

Bergande, Wolfram (2007): Die Logik des Unbewussten in der Kunst. Sub-
jekttheorie und Asthetik nach Hegel und Lacan. Wien: Turia + Kant.

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas (1966): Die gesellschaftliche Kon-
struktion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frank-
furt a. M.: Fischer 1980.

Bergstein, Mary (2010): Mirrors of Memory: Freud, Photography, and the
History of Art. Ithaca/London: Cornell University Press.

Bernfeld, Siegfried/Feitelberg, Sergei (1930): Energie und Trieb. Psychoana-
lytische Studien zur Psychophysiologie. Leipzig/Wien/Zirich: Internatio-
naler Psychoanalytischer Verlag.

Biatostocki, Jan (1973): »Skizze einer Geschichte der beabsichtigten und der
interpretierenden Ikonographie«. In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.): Iko-
nographie und Ikonologie. Theorien — Entwicklung — Probleme. Koln:
DuMont 1979, S. 15-63.

Blackmore, Susan (1999). The Meme Machine. Oxford: Oxford University Press.

Blackmore, Tim (1991): »The Dark Knight of Democracy: Tocqueville and
Miller Cast Some Light on the Subject«. In: Journal of American Culture,
14 (1), S. 37-56.

Blanke, Borries (2003): Vom Bild zum Sinn. Das ikonische Zeichen zwischen
Semiotik und analytischer Philosophie. Wiesbaden: Springer.

Blanke, Borries/Giannone, Antonella/Vaillant, Pascal (2005): »Semiotik«. In:
Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Me-
thoden. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 149-162.

Blickle, Peter et al. (2002) (Hg.): Macht und Ohnmacht der Bilder. Refor-
matorischer Bildersturm im Kontext der europiischen Geschichte. Miin-
chen: R. Oldenbourg.

Bloch, Ernst (1959): Das Prinzip Hoffnung. Drei Bande. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1976.

Bloor, David (1997): »Collective Representations as Social Institutions«. In:
W. S. E. Pickering (Hg.): Durkheim and Representations. New York/Lon-
don: Routledge 2000, S. 157-166.

Blumenberg, Hans (1957): »Nachahmung der Natur«. Zur Vorgeschichte
der Idee des schopferischen Menschen«. In: ders.: Asthetische und meta-
phorologische Schriften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, S. 9—46.

295

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Blumenberg, Hans (1960): Paradigmen zu einer Metaphorologie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1998.

Blumenberg, Hans (1979): Arbeit am Mythos. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2006.

Bliimle, Claudia (2011): »Gemeinschaft in und vor dem Bild«. In: Beate Fri-
cke/Markus Klammer/Stefan Neuner (Hg.): Bilder und Gemeinschaften.
Studien zur Konvergenz von Politik und Asthetik in Kunst, Literatur und
Theorie. Miinchen: Fink, S. 109-136.

Bliimle, Claudia/von der Heiden, Anne (2005) (Hg.): Blickzahmung und Au-
gentduschung. Zu Jacques Lacans Bildtheorie. Ziirich/Berlin: Diaphanes.

Bockemiihl, Michael (1985): Die Wirklichkeit des Bildes. Bildrezeption
als Bildproduktion: Rothko, Newman, Rembrandt, Raphael. Stuttgart:
Urachhaus.

Boehm, Gottfried (1971): »Einleitung«. In: Konrad Fiedler: Schriften zur
Kunst I. Hg. von Gottfried Boehm. Miinchen: Fink, S. XLV-XCVII.

Boehm, Gottfried (1985) (Hg.): Modernitat und Tradition. Festschrift fir
Max Imdahl zum 60. Geburtstag. Miinchen: Fink.

Boehm, Gottfried (1992): »Sehen. Hermeneutische Reflexionen«. In: Inter-
nationale Zeitschrift fiir Philosophie, Nr. 1, S. 50-67.

Boehm, Gottfried (1994a): »Die Bilderfrage«. In: ders. (Hg.): Was ist ein
Bild? Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 325-343.

Boehm, Gottfried (1994b): »Die Wiederkehr der Bilder«. In: ders. (Hg.): Was
ist ein Bild? Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 11-38.

Boehm, Gottfried (1994c¢) (Hg): Was ist ein Bild? Miinchen: Fink 2006
(4. Aufl.).

Boehm, Gottfried (1996a): »Die Arbeit des Blickes. Hinweise zu Max
Imdahls theoretischen Schriften«. In: Max Imdahl: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 3: Reflexion — Theorie — Methode. Hg. von Gottfried Boechm.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7—41.

Boehm, Gottfried (1996b): »Zuwachs an Sein. Hermeneutische Reflexion
und bildende Kunst«. In: Hans-Georg Gadamer et al. (Hg.): Die Moderne
und die Grenze der Vergegenstiandlichung. Miinchen: Kluser, S. 95-125.

Boehm, Gottfried (2001): »Reprasentation — Prasentation — Prasenz. Auf
den Spuren des homo pictor«. In: ders. (Hg.): Homo Pictor. Miinchen/
Leipzig: Saur, S. 3-13.

Boehm, Gottfried (2004): »Jenseits der Sprache? Anmerkungen zur Logik
der Bilder«. In: Christa Maar/Hubert Burda (Hg.): Iconic Turn. Die neue
Macht der Bilder. Koln: DuMont 2004, S. 28—43.

Boehm, Gottfried (2006): »Unbestimmtheit. Zur Logik des Bildes«. In:
Bernd Hiippauf/Christoph Wulf (Hg.): Bild und Einbildungskraft. Miin-
chen: Fink, S. 244-253.

Boehm, Gottfried (2007): Wie Bilder Sinn erzeugen. Die Macht des Zeigens.
Berlin: Berlin University Press.

Boehm, Gottfried (2008a): » AugenmafS. Zur Genese der ikonischen Evi-
denz«. In: ders./Birgit Mersmann/Christian Spiefs (Hg.): Movens Bild.
Zwischen Evidenz und Affekt. Miinchen: Fink, S. 15-43.

296

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Boehm, Gottfried (2008b): »Das Lebendige. Rothkos Zuginge zum Bild«.
In: Hubertus GafSner/Christiane Lange/Oliver Wick (Hg.): Mark Roth-
ko Retrospektive [Ausstellungskatalog]. Miinchen: Hirmer, S. 180-184.

Bohleber, Werner et al. (2016): »Unbewusste Phantasie und ihre Konzep-
tualisierungen: Versuch einer konzeptuellen Integration«. In: Psyche,
Nr. 70 (1), S. 24-59.

Bohme, Gernot (1999): Theorie des Bildes. Miinchen: Fink.

Bohme, Hartmut (2000): »Der Wettstreit der Medien im Andenken der To-
ten«. In: Hans Belting/Dietmar Kamper (Hg.): Der zweite Blick. Bildge-
schichte und Bildreflexion. Miinchen: Fink, S. 23—42.

Bohn, Cornelia (2012): »Bildlichkeit und Sozialitit. Welterzeugung mit visu-
ellen Formen«. In: Soziale Systeme, Nr. 18 (1+2), S. 40-68.

Boichel, Bill (1991): »Batman: Commodity as Myth«. In: Roberta E. Pear-
son/William Uricchio (Hg.): The Many Lives of The Batman. Critical Ap-
proaches to a Superhero and His Media. New York/London: Routledge/
BFL, S. 4-17.

Bolz, Norbert (1996): »Das grofie stille Bild im Medienverbund«. In: ders./
Ulrich Riffer (Hg.): Das grofSe stille Bild. Miinchen: Fink, S. 16-41.

Borch, Christian (2012): The Politics of Crowds. An Alternative History of
Sociology. Cambridge: Cambridge University Press.

Borch, Christian/Stiheli, Urs (2009): »Einleitung — Tardes Soziologie der
Nachahmung und des Begehrens«. In: dies. (Hg.): Soziologie der Nachah-
mung und des Begehrens. Materialien zu Gabriel Tarde. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, S. 7-38.

Bordoloi, Mridul (2012): »Re-packaging Disaster Post 9/11 and Christopher
Nolan’s The Dark Knight Trilogy«. In: Journal of Creative Communica-
tions, Nr. 7 (1-2), S. 87—100.

Bornemann, Ernest (1973): Psychoanalyse des Geldes. Eine kritische Un-
tersuchung psychoanalytischer Geldtheorien. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bosch, Aida/Mautz, Christoph (2010): »Fiir eine dsthesiologische Bildher-
meneutik, oder: Die Eigenart des Visuellen. Zum Verhailtnis von Text und
Bild«. In: Hans-Georg Soeffner (Hg.): Transnationale Vergesellschaftun-
gen. Verhandlungen des 3 5. DGS-Kongresses der Deutschen Gesellschaft
fiir Soziologie in Frankfurt am Main 2010. Wiesbaden: Springer VS (CD-
ROM).

Bourdieu, Pierre (1970): Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1974.

Bourdieu, Pierre (1980): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987.

Bourdieu, Pierre (1992): Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des li-
terarischen Feldes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2001.

Bourdieu, Pierre (1994): Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1998.

Bourdieu, Pierre (2014): Kunst und Kultur. Zur Okonomie symbolischer
Guter. Schriften zur Kultursoziologie 4. Schriften, Bd. 12.1. Berlin: Suhr-
kamp.

297

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Bourdieu, Pierre et al. (1965): Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchs-
weisen der Fotografie. Hamburg: EVA 2006.

Box Office Mojo (2019a): »The Dark Knight« [Adjuster: Actuals]. Online:
http://www.boxofficemojo.com/movies/?page=main&id=darkknight.htm
(abgerufen am 16.01.2019).

Box Office Mojo (2019b): »The Dark Knight« [Adjuster: Est. Tickets]. http://
www.boxofficemojo.com/movies/?id=darkknight.htm&adjust_yr=1&p-=.
htm (abgerufen am 16.01.2019).

Box Office Mojo (2019¢): »The Dark Knight Rises« [Adjuster: Actuals].
Online: http://www.boxofficemojo.com/movies/?id=batman3.htm (abge-
rufen am 16.01.2019).

Box Office Mojo (2019d): »The Dark Knight Rises« [Adjuster: Est. Ti-
ckets]. http://www.boxofficemojo.com/movies/?id=batman3.htm&ad-
just_yr=1&p=.htm (abgerufen am 16.01.2019).

Brandt, Reinhard (1999): Die Wirklichkeit des Bildes. Miinchen: Hanser.

Breckner, Roswitha (2010): Sozialtheorie des Bildes. Zur interpretativen
Analyse von Bildern und Fotografien. Bielefeld: Transcript.

Breckner, Roswitha/Raab, Jiirgen (2016): »Materiale Visuelle Soziologie:
Einfithrung in den Themenschwerpunkt«. In: Zeitschrift fir Qualitative
Forschung, Nr. 17 (1-2), S. 5—9. Online: http://nbn-resolving.de/urn:nb-
n:de:o168-ssoar-51424-4 (abgerufen am 16.01.2019).

Bredekamp, Horst (1975): Kunst als Medium sozialer Konflikte. Bilderkimpfe
von der Spatantike bis zur Hussitenrevolution. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bredekamp, Horst (2004): »Bildakte als Zeugnis und Urteil«. In: Monika
Flacke (Hg.): Mythen der Nationen. 1945 — Arena der Erinnerungen, Bd.
1. Mainz: Philipp von Zabern, S. 29-66.

Bredekamp, Horst (2010): Theorie des Bildakts. Berlin: Suhrkamp.

Brenner, Charles (1955): Grundziige der Psychoanalyse. Frankfurt a. M.:
Fischer 1972 (erw. Neuaufl.).

Breuer, Josef/Freud, Sigmund (1895): Studien tiber Hysterie. In: Sigmund
Freud: Gesammelte Werke, Bd. 1. Frankfurt a. M.: Fischer 1962,S. 75-312.

Breyer, Thiemo/Creutz, Daniel (2010) (Hg.): Erfahrung und Geschichte. His-
torische Sinnbildung im Pranarrativen. Berlin/New York: De Gruyter.

Bronfen, Elisabeth (1999): Heimweh: Illusionsspiele in Hollywood. Berlin:
Volk und Welt.

Bronfen, Elisabeth (20071): »Der unsagbare Kern«. In: taz, 16.10.2001. On-
line: http://www.taz.de/1/archiv/archiv/?dig=2001/10/16/a013 5 (abgeru-
fen am 16.01.2019).

Bronfen, Elisabeth (2008): Tiefer als der Tag gedacht. Eine Kulturgeschichte
der Nacht. Miinchen: Hanser.

Bronfen, Elisabeth (2009): » Visuelles Lesen als kritische Intervention im kul-
turellen Imagindren«. In: dies.: Crossmappings. Essays zur visuellen Kul-
tur. Ziirich: Scheidegger & Spiess, S. 7—41.

Bronfen, Elisabeth/Erdle, Birgit R./Weigel, Sigrid (1999) (Hg.): Trauma.
Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Koln/Wei-
mar/Wien: Bohlau.

298

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Brooker, Will (2001): Batman Unmasked. Analyzing a Cultural Icon. Lon-
don u.a.: Bloomsbury.

Brooker, Will (2012): Hunting the Dark Knight. Twenty-first Century Bat-
man. London/New York: I. B. Tauris.

Bruhn, Matthias (2003): Bildwirtschaft. Verwaltung und Verwertung der
Sichtbarkeit. Weimar: VDG.

Brumetz, Wolfgang/Ruhs, August (2000): »Uber Traumbildung«. In: RISS,
Nr. 48, S. 149-167.

Brumlik, Micha (1998): » Archiologie als psychoanalytisches Paradigma der
Geschichtswissenschaft«. In: Jorn Risen/Jurgen Straub (Hg.): Die dunkle
Spur der Vergangenheit. Psychoanalytische Zuginge zum Geschichtsbe-
wufStsein. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 70-81.

Brunswick, Ruth Mack (1928): »Ein Nachtrag zu Freuds >Geschichte ei-
ner infantile Neurose««. In: Muriel Gardiner (Hg.): Der Wolfsmann vom
Wolfsmann. Frankfurt a.M.: Fischer 1972 (2., korr. Aufl.), S. 297-346.

Briitsch, Matthias (2009): »Dream screen? Die Film/Traum-Analogie im
theoriegeschichtlichen Kontext«. In: Winfried Pauleit et al. (Hg.): Das
Kino traumt — Projektion. Imagination. Vision. Berlin: Bertz + Fischer,
S. 20—49.

Bubner, Riidiger (1989): Asthetische Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Buchholz, Michael B./Godde, Gunter (2013): »Balance, Rhythmus, Reso-
nanz: Auf dem Weg zu einer Komplementaritat zwischen >vertikaler< und
>horizontaler< Dimension des Unbewussten«. In: Psyche, Nr. 67 (9/10),
S. 844-880.

Bunch, Sonny (2008): »Gotham’s City War on Terror«. In: The Washington
Times, 18.07.2008.

Burri, Regula Valérie (2008): Doing Images. Zur Praxis medizinischer Bil-
der. Bielefeld: Transcript.

Burri, Regula Valérie (2009): » Aktuelle Perspektiven soziologischer Bildfor-
schung. Zum Visual Turn in der Soziologie«. In: Soziologie. Forum der
Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie, Nr. 38 (1), S. 24-39.

Busch, Hans-Joachim (2001): »Gibt es ein gesellschaftliches UnbewufStes? «
In: Psyche, Nr. 55 (4), S. 392—421.

Busch, Kathrin (2007): » Ansteckung und Widerfahrnis. Fiir eine Asthetik
des Pathischen«. In: dies./Iris Dirmann (Hg.): »pathos«. Konturen eines
kulturwissenschaftlichen Grundbegriffs. Bielefeld: Transcript, S. 51-73.

Busch, Kathrin (2011): »Bernhard Waldenfels: Kultur als Antwort«. In:
Stephan Moebius/Dirk Quadflieg (Hg.): Kultur. Theorien der Gegenwart.
Wiesbaden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften (2., iberarb. u. erw. Aufl.),
S. 290-299.

Busche, Hubertus (2000): »Was ist Kultur? 1. Teil: Die vier historischen
Grundbedeutungen«. In: Dialektik. Zeitschrift fir Kulturphilosophie,
Nr. 1, S. 69—90.

Buschmann, Nikolaus/Carl, Horst (2001): Die Erfahrung des Krieges. Er-
fahrungsgeschichtliche Perspektiven von der Franzésischen Revolution
bis zum Zweiten Weltkrieg. Paderborn u.a.: Schoningh.

299

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Bush, Marshall (1967): »Das Formproblem in der psychoanalytischen
Kunsttheorie«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psychoanalyse, Kunst und Kre-
ativitit heute. Die Entwicklung der analytischen Kunstpsychologie seit
Freud. Berlin: MVW 2008, S. 146-179.

Cadiot, Johanna (2012): »Kulturarbeit heute«. In: Anna Tuschling/Erik Po-
rath (Hg.): Arbeit in der Psychoanalyse. Klinische und kulturtheoretische
Beitrage. Bielefeld: Transcript, S. 133-150.

Caillois, Roger (1958): Die Spiele und die Menschen. Maske und Rausch.
Stuttgart: Schwab 1960.

Campbell, Joseph (1949): Der Heros in tausend Gestalten. Frankfurt a. M./
Leipzig: Insel 1999.

Cassirer, Ernst (1923): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1: Die
Sprache. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1977 (7. Aufl.).

Cassirer, Ernst (1925): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2: Das
mythische Denken. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1994
(9. Aufl.).

Cassirer, Ernst (1929): Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3: Phi-
nomenologie der Erkenntnis. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1982 (8. Aufl.).

Cassirer, Ernst (193 1): »Mythischer, dsthetischer und theoretischer Raum«.
In: Schriften zur Philosophie der symbolischen Formen. Hg. von Marion
Lauschke. Hamburg: Meiner 2009, S. 169-190.

Cassirer, Ernst (1944): Versuch iiber den Menschen. Einfiihrung in eine Phi-
losophie der Kultur. Hamburg: Meiner 2007 (2. Aufl.).

Castel, Robert (1965): »Bilder und Phantasiebilder«. In: Pierre Bourdieu et
al.: Eine illegitime Kunst. Die sozialen Gebrauchsweisen der Fotografie.
Hamburg: EVA 2006, S. 23 5-266.

Castle, Terry (1995): The Female Thermometer. Eighteenth-Century Cul-
ture and the Invention of the Uncanny. New York/Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Castoriadis, Cornelius (1975): Gesellschaft als imaginare Institution. Ent-
wurf einer politischen Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990.

Chang, Nancy (2002): Das Ende der Burgerrechte? Die freiheitsfeindlichen
Antiterrorgesetze der USA nach dem 11. September. Berlin: Schwarzer-
freitag 2004.

Chaplin, Elizabeth (1994): Sociology and Visual Representation. London/
New York: Routledge.

Charyn, Jerome (2008): » Amerikas Totenmaske«. In: DIE ZEIT, Nr. 3 4.

Chéroux, Clément (2009): Diplopie. Bildpolitik des 11. September. Kon-
stanz: Konstanz University Press 2o011.

Claessens, Dieter (1980): Das Abstrakte und das Konkrete. Soziologische
Skizzen zur Anthropologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Coleridge, Samuel Taylor (1817): Biographia Literaria, Bd. 2. Edinburgh:
Edinburgh University Press 2014.

Condoleo, Nicola (201 5): Vom Imaginiren zur Autonomie. Grundlagen der
politischen Philosophie von Cornelius Castoriadis. Bielefeld: Transcript.

300

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Conford, Francis Macdonald (1922): The Republic of Plato. London/Ox-
ford/New York: Oxford University Press.

Copeland, Phil (2004): »Future Warrior Exhibits Super Powers«. In: U.S. De-
partment of Defense. Online: http://archive.defense.gov/news/newsarticle.
aspx?id=25636 (abgerufen am 16.01.2019).

Couldry, Nick/Livingstone, Sonia/Markham, Tim (2007): Media Consump-
tion and Public Engagement. Beyond the Presumption of Attention. Bas-
ingstoke/New York: Palgrave Macmillan.

Crespi, Franco (1991): »Kultur und soziale Praxis. Symbolische und ge-
sellschaftliche Ordnung im Widerspruch«. In: Aleida Assmann/Dietrich
Harth (Hg.): Kultur als Lebenswelt und Monument. Frankfurt a. M.:
Fischer, S. 112-122.

Crouch, Colin (2003): Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008.

d’Alembert, Jean Le Rond (1751): Einleitung zur Enzyklopadie. Hg. von
Gunther Mensching. Hamburg: Meiner 1997.

Dablé, Nadine (2012): Leerstellen transmedial. Auslassungsphanomene als
narrative Strategie in Film und Fernsehen. Bielefeld: Transcript.

Dahmer, Helmut (1973): Libido und Gesellschaft. Studien iiber Freud und
die Freudsche Linke. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1982 (2., erw. Aufl.).
Daniels, Les (1999): Batman — The Complete History: The Life and Times of

the Dark Knight. DC Comics/First Chronicle Books 2004.

Danto, Arthur C. (1964): »The Artworld«. In: The Journal of Philosophy,
Nr. 61 (19), S. 571-584.

Danto, Arthur C. (1992): Kunst nach dem Ende der Kunst. Miinchen: Fink 1996.

Darmann, Iris (1995): Tod und Bild. Eine phinomenologische Medienge-
schichte. Miinchen: Fink.

Dath, Dietmar (2005): »Batman oder Ich bin der Ausnahmezustand«. In:
Klassiker der Comic-Literatur, Bd. 7: Batman. Frankfurt a. M.: Frankfur-
ter Allgemeine Zeitung/Panini, S. 3-1o0.

Davis, Whitney (1992): »Sigmund Freud’s Drawing of the Dream of the
Wolves«. In: Oxford Art Journal, Nr. 15 (2), S. 70-87.

Dawkins, Richard (1976): The Selfish Gene. Oxford: Oxford University
Press 1989.

Daxelmiiller, Christoph/Thomsen, Marie-Louise (1982): »Bildzauber im al-
ten Mesopotamien«. In: Anthropos, Nr. 77 (1/2), S. 27-64.

De Saussure, Ferdinand (1916): Grundfragen der allgemeinen Sprachwis-
senschaft. Hg. von Charles Bally/Albert Sechehaye. Berlin: De Gruyter
1967 (2. Aufl.).

Debray, Régis (1992): Jenseits der Bilder. Eine Geschichte der Bildbetrach-
tung im Abendland. Rodenbach: Avinus 2007 (2., tiberarb. Aufl.).

Debray, Régis (2000): Einfiihrung in die Mediologie. Bern/Stuttgart/Wien:
Haupt 2003.

Deleuze, Gilles (1983): Das Bewegungs-Bild. Kino 1. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1997.

Deleuze, Gilles (1985): Das Zeit-Bild. Kino 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp

1997.

30T

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix (1980): Tausend Plateaus. Kapitalismus und
Schizophrenie. Berlin: Merve 1992.

Delitz, Heike (2010): Gebaute Gesellschaft. Architektur als Medium des So-
zialen. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Delitz, Heike (2013): Emile Durkheim zur Einfithrung. Hamburg: Junius.

Deniau, Guy (2007): »Bild und Sprache: Uber die Seinsvalenz des Bildes.
Asthetische und hermeneutische Folgerungen«. In: Giinter Figal (Hg.):
Hans-Georg Gadamer. Wahrheit und Methode. Berlin: Akademie Verlag
20171 (2. Aufl.), S. 51-64.

Derrida, Jacques (1993): Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trau-
erarbeit und die neue Internationale. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2005.
Descola, Philippe (2005): Jenseits von Natur und Kultur. Berlin: Suhrkamp

20TT.

Deserno, Heinrich (1993): »Traum und Ubertragung in der Fallgeschichte
des Wolfsmannes«. In: Herbert Bareuther (Hg.): Der Traum des Wolfs-
mannes. Minster: Lit, S. 32—69.

Deserno, Heinrich (1999) (Hg.): Das Jahrhundert der Traumdeutung. Per-
spektiven psychoanalytischer Traumforschung. Stuttgart: Klett-Cotta.
Devereux, Georges (1970): Normal und anormal. Aufsitze zur allgemeinen

Ethnopsychiatrie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Dewey, John (1922): Human Nature and Conduct. An Introduction to So-
cial Psychology. New York: Henry Holt.

Dewey, John (1927): Die Offentlichkeit und ihre Probleme. Bodenheim: Phi-
lo 1996.

Dewey, John (1934): Kunst als Erfahrung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998
(3. Aufl.).

Dickie, George (1974): Art and the Aesthetic. An Institutional Analysis. Itha-
ca/London: Cornell University Press.

Die Bibel. Einheitsiibersetzung der heiligen Schrift. Gesamtausgabe. Stuttgart
u.a.: Katholische Bibelanstalt u.a. 198o0.

Diels, Hermann/Kranz, Walther (1922): Die Fragmente der Vorsokratiker,
Bd. 1. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung (4. Aufl.).

Diken, Bulent/Laustsen, Carsten Bagge (2007): Sociology through the Pro-
jector. London: Routledge.

Ditschke, Stephan/Anhut, Anjin (2009): » Menschliches, Ubermenschliches.
Zur narrativen Struktur von Superheldencomics«. In: Stephan Ditschke/
Katerina Kroucheva/Daniel Stein (Hg.): Comics. Zur Geschichte und The-
orie eines populiaren Mediums. Bielefeld: Transcript, S. 131-178.

Dotzler, Bernhard (1999): »Leerstellen«. In: Heinrich Bosse/Ursula Ren-
ner (Hg.): Literaturwissenschaft. Einfithrung in ein Sprachspiel. Freiburg:
Rombach, S. 211-229.

Dubois, Philippe (1990): Der fotografische Akt. Versuch tiber ein theoreti-
sches Dispositiv. Amsterdam/Dresden: Verlag der Kunst 1998.

Dumitru, Cristiana (2012): »Rothko’s Secrets Revealed — The Theory Behind
the Illuminating Bands«. In: Artcorner, 16.01.2012. Online: http://www.
artcorner.com/rothkos-secrets-revealed/ (abgerufen am 16.01.2019).

302

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Durkheim, Emile (1893): Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Orga-
nisation hoherer Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992.

Durkheim, Emile (1895): Die Regeln der soziologischen Methode. Berlin/
Neuwied: Luchterhand 197o0.

Durkheim, Emile (1898): »Individuelle und kollektive Vorstellungen«. In:
ders.: Soziologie und Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970,
S. 45-83.

Durkheim, Emile (1912): Die elementaren Formen des religiosen Lebens.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 19871.

Eagleton, Terry (2000): Was ist Kultur? Munchen C.H. Beck 2001.

Ebbinghaus, Hermann (1885): Uber das Gedichtnis. Untersuchungen zur
experimentellen Psychologie. Leipzig: Duncker & Humblot.

Ebeling, Knut (2009): »ilinx. Zur Physik der Sensation in der surrealistischen
Spieltheorie«. In: ilinx, Nr. 1, S. 142-173.

Eberwein, Robert T. (1984): Film and the Dream Screen. A Sleep and a For-
getting. Princeton: Princeton University Press.

Eco, Umberto (1964): »Der Mythos von Supermanc«. In: ders.: Apokalyptiker
und Integrierte. Zur kritischen Kritik der Massenkultur. Frankfurt a.M.:
Fischer 1984, S. 187—222.

Eco, Umberto (1973): Zeichen. Einfihrung in einen Begriff und seine Ge-
schichte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977.

Eder, Jens (2006): »Imaginative Nahe zu Figuren«. In: montage a/v, Nr.
15 (2),S. 135-160.

Ehn, Billy/Lofgren, Orvar (2008): »A Private Theatre? Daydreaming as
a Cultural Practice«. In: Natverket. Kulturforskning i Uppsala, Nr. 15,
S. 38—48.

Ehrenzweig, Anton (1967): Ordnung im Chaos. Das UnbewufSte in der
Kunst. Ein grundlegender Beitrag zum Verstindnis der modernen Kunst.
Miinchen: Kindler 1974.

Eibl, Karl (2009): Kultur als Zwischenwelt. Eine evolutionsbiologische Per-
spektive. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Eisele, Sabrina (2016): Entgrenzte Figuren des Bosen. Film- und tanzwissen-
schaftliche Analysen. Bielefeld: Transcript.

Eisenstein, Sergej (1924): »Montage der Filmattraktionen«. In: ders.: Jenseits
der Einstellung. Hg. von Felix Lenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006,
S. 15—4o0.

Elias, Norbert (1936a): Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische
und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1997.

Elias, Norbert (1936b): Uber den Prozef der Zivilisation. Soziogenetische
und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1997.

Eliot, T. S. (1948): Zum Begriff der Kultur. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Elkins, James (2011): »Reasons Why it Is Not Possible to List Concepts of
the Image«. In: Rheinsprung 11 — Zeitschrift fur Bildkritik, Nr. 1, S. 13—
14.

303

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Elliott, Anthony (2002): »The Social Imaginary: A Critical Assessment of
Castoriadis’s Psychoanalytic Social Theory«. In: American Imago, Nr. 59
(2), S. 141-170.

Emmerich, Marcus (2007): Jenseits von Individuum und Gesellschaft. Zur
Problematik einer psychoanalytischen Theorie der Sozialitdt. GiefSen: Psy-
chosozial-Verlag.

Erdheim, Mario (1982): Die gesellschaftliche Produktion von Unbewuft-
heit. Eine Einfiihrung in den ethnopsychoanalytischen Prozess. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Erikson, Erik H. (1954): »Das Traummuster der Psychoanalyse«. In: Psyche,
Nr. 8 (10), S. §61-604.

Erlich, Victor (1964): Russischer Formalismus. Frankfurt a. M.: Fischer 1987.

Eflbach, Wolfgang (2014): Religionssoziologie, Bd. 1: Glaubenskrieg und Re-
volution als Wiege neuer Religionen. Miinchen: Fink.

Eflinger, Eva (2010) (Hg.): Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftli-
ches Paradigma. Berlin: Suhrkamp.

Falb, Daniel (2015): Kollektivitdten. Population und Netzwerk als Figurati-
onen der Vielheit. Bielefeld: Transcript.

Farber, David (1994): The Age of Great Dreams. America in the 1960s. New
York: Simon & Schuster.

Farzin, Sina (201 1): Die Rhetorik der Exklusion. Zum Zusammenhang von
Exklusionsthematik und Sozialtheorie. Weilerswist: Velbriick.

Fechner, Gustav Theodor (1860): Elemente der Psychophysik, Bd. 2. Leip-
zig: Breitkopf und Hartel.

Fellmann, Ferdinand (1991): Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik
nach Dilthey. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Fellmann, Ferdinand (1995): »Innere Bilder im Licht des imagic turn«. In:
Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven und er-
kenntnistheoretischen Funktion piktorialer Reprisentation. Amsterdam/
Atlanta: Rodopi, S. 21-38.

Fenichel, Otto (1934): »Uber die Psychoanalyse als Keim einer zukiinftigen
dialektisch-materialistischen Psychologie«. In: Zeitschrift fir Politische
Psychologie und Sexualokonomie, Nr. 1 (1), S. 43-62.

Fenichel, Otto (1935): »Schautrieb und Identifizierung«. In: Imago. Zeit-
schrift fiir Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften,
Nr. 11 (4), S. 561-583.

Ferguson, Harvie (1996): The Lure of Dreams: Sigmund Freud and the Con-
struction of Modernity. London/New York: Routledge.

Ferrari, Massimo (2002): »Ist Cassirer methodisch gesehen ein Neukan-
tianer?« In: Detlev Pidtzold/Christian Krijnen (Hg.): Der Neukantianis-
mus und das Erbe des deutschen Idealismus: die philosophische Metho-
de. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 103-120.

Festinger, Leon (1957): Theorie der kognitiven Dissonanz. Bern: Huber 2012
(2. Aufl.).

Fetscher, Rolf (1997): »Ubertragung und Realitit«. In: Psyche, Nr. 51 (3),
S. 195-238.

304

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Fiedler, Konrad (1876): »Uber die Beurteilung von Werken der bildenden
Kunst«. In: ders.: Schriften zur Kunst I. Hg. von Gottfried Boehm. Miin-
chen: Fink 1971, S. 1-79.

Fiedler, Konrad (1887): »Uber den Ursprung der kiinstlerischen Tatigkeit«.
In: ders.: Schriften zur Kunst I. Hg. von Gottfried Boehm. Miinchen: Fink
1971, S. 111-220.

Fingeroth, Danny (2004): Superman on the Couch. What Superheroes Really
Tell Us about Ourselves and Our Society. New York/London: Continuum.

Fischer, Joachim (2006): »Der Dritte/Tertiaritdt. Zu einer Theorieinnovati-
on in den Kultur- und Sozialwissenschaften «. In: Hans-Peter Kruger/Gesa
Lindemann (Hg.): Philosophische Anthropologie im 21. Jahrhundert.
Berlin: Akademie Verlag, S. 146-163.

Fischer-Kern, Melitta (2004): »Uber bildlose Traume«. In: Psyche, Nr. 58
(8), S. 681—706.

Fisher, Mark (2012): »Batman’s political right turn«. In: The Guardian,
22.07.2012.

Fiske, John (1987): Television Culture. Popular Pleasures and Politics. Lon-
don/New York: Routledge 1997.

Fiss, Harry (2002): » Traumforschung nach Hobson und Solms«. In: Stephan
Hau/Wolfgang Leuschner/Heinrich Deserno (Hg.): Traum-Expeditionen.
Tubingen: edition diskord, S. 71—90.

Fleisher, Michael L. (1976): Encyclopedia of comic book heroes, Bd. 1: Bat-
man. New York/London: Macmillan.

Floch, Jean-Marie (1985): Petites mythologie de 'ceil et de Pesprit. Pour
une sémiotique plastique. Paris/Amsterdam: Editions Hadés-Benjamins.

Flusser, Vilém (1983): Fur eine Philosophie der Fotografie. Gottingen: Euro-
pean Photography 1994 (7. Aufl.).

Fontius, Martin (2001): »Einfithlung/Empathie/Identifikation«. In: Karl-
heinz Barck et al. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches
Worterbuch in sieben Bianden, Bd. 2. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 121—
142.

Foucault, Michel (1969): Archiologie des Wissens. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1973.

Foucault, Michel (1970): Die Ordnung des Diskurses. Frankfurt a. M.: Fischer
1991.

Franck, Georg (1989): Okonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf.
Miinchen: Dtv 2007.

Freedberg, David (1989): The Power of Images. Studies in the History and
Theory of Response. Chicago/London: University of Chicago Press.

Freud, Sigmund (1891): Zur Auffassung der Aphasien. Leipzig/Wien: Franz
Deuticke.

Freud, Sigmund (1893): »Uber den psychischen Mechanismus hysterischer
Phinomene«. In: Studienausgabe, Bd. 6. Frankfurt a. M.: Fischer 1971,
S. 9—24.

Freud, Sigmund (1896): »Zur Atiologie der Hysterie«. In: Studienausgabe,
Bd. 6. Frankfurt a. M.: Fischer 1971, S. 51-81.

305

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Freud, Sigmund (1899): »Uber Deckerinnerungen«. In: Gesammelte Werke,
Bd. 1. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 531-554.

Freud, Sigmund (1900): Die Traumdeutung. Studienausgabe, Bd. 2. Frank-
furt a.M.: Fischer 1975.

Freud, Sigmund (1905-1906): »Psychopathische Personen auf der Bithne«.
In: Studienausgabe, Bd. 1o. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 161-168.
Freud, Sigmund (1905a): Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuften.

In: Studienausgabe, Bd. 4. Frankfurt a. M.: Fischer 1970, S. 9—219.

Freud, Sigmund (1905b): Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In: Studien-
ausgabe, Bd. 5. Frankfurt a.M.: Fischer 1972, S. 37-145.

Freud, Sigmund (1907): Der Wahn und die Traume in W. Jensens Gradiva.
In: Studienausgabe, Bd. 1o. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 9-85.

Freud, Sigmund (1908a): »Charakter und Analerotik«. In: Studienausgabe,
Bd. 7. Frankfurt a.M.: Fischer 1973, S. 23-30.

Freud, Sigmund (1908b): »Der Dichter und das Phantasieren«. In: Studien-
ausgabe, Bd. 1o. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 106-179.

Freud, Sigmund (1909): Analyse der Phobie eines funfjihrigen Knaben [»Der
kleine Hans«]. In: Studienausgabe, Bd. 8. Frankfurt a. M.: Fischer 1969,
S.9-123.

Freud, Sigmund (1910a): »Eine Kindheitserinnerung des Leonardo da Vin-
ci«. In: Studienausgabe, Bd. 1o. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 87-159.

Freud, Sigmund (1910b): »Uber den Gegensinn der Urworte«. In: Studien-
ausgabe, Bd. 4. Frankfurt a.M.: Fischer 1970, S. 227-234.

Freud, Sigmund (1911): »Formulierungen tiber die zwei Prinzipien des psy-
chischen Geschehens«. In: Studienausgabe, Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer
1975, S. 13-24. )

Freud, Sigmund (1912): »Zur Dynamik der Ubertragung«. In: Studienausga-
be, Erganzungsband. Frankfurt a.M.: Fischer 1975, S. 157-168.

Freud, Sigmund (1912-19713): Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmungen
im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker. In: Studienausgabe, Bd. 9.
Frankfurt a. M.: Fischer 1974, S. 287—444.

Freud, Sigmund (1913): »Das Interesse an der Psychoanalyse«. In: Gesam-
melte Werke, Bd. 8. Frankfurt a.M.: Fischer 1978, S. 389—420.

Freud, Sigmund (1914): »Der Moses des Michelangelo«. In: Studienausga-
be, Bd. 10. Frankfurt a.M.: Fischer 1969, S. 195—222.

Freud, Sigmund (1915a): »Das Unbewusste«. In: Studienausgabe, Bd. 3.
Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 119-173.

Freud, Sigmund (1915b): »Die Verdrangung«. In: Studienausgabe, Bd. 3.
Frankfurt a.M.: Fischer 1975, S. 103-118.

Freud, Sigmund (1915c): »Metapsychologische Ergdnzung zur Traumleh-
re«. In: Studienausgabe, Bd. 3. Frankfurt a.M.: Fischer 1975, S. 175—
191.

Freud, Sigmund (1915d): »Trauer und Melancholie«. In: Studienausgabe,
Bd. 3. Frankfurt a.M.: Fischer 1975, S. 193—212.

Freud, Sigmund (1915€): »Triebe und Triebschicksale«. In: Studienausgabe,
Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 75-102.

306

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Freud, Sigmund (1916-1917): Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoana-
lyse. In: Studienausgabe, Bd. 2. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 33-445.

Freud, Sigmund (1918): »Aus der Geschichte einer infantilen Neurose«
[»Der Wolfsmann«]. In: Studienausgabe, Bd. 8. Frankfurt a.M.: Fischer
1969, S. 125-232.

Freud, Sigmund (1920): Jenseits des Lustprinzips. In: Studienausgabe, Bd. 3.
Frankfurt a.M.: Fischer 1975, S. 213-272.

Freud, Sigmund (1921): »Massenpsychologie und Ich-Analyse«. In: Studien-
ausgabe, Bd. 9. Frankfurt a.M.: Fischer 1974, S. 61-134.

Freud, Sigmund (1923): Das Ich und das Es. In: Studienausgabe, Bd. 3.
Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 273-330.

Freud, Sigmund (1924a): »Kurzer Abrifs der Psychoanalyse«. In: Gesammel-
te Werke, Bd. 13. Frankfurt a.M.: Fischer 1969, S. 403-427.

Freud, Sigmund (1924b): »Neurose und Psychose«. In: Studienausgabe,
Bd. 3. Frankfurt a. M.: Fischer 1975, S. 331-337.

Freud, Sigmund (192 5): »Die Verneinung«. In: Studienausgabe, Bd. 3. Frank-
furt a.M.: Fischer 1975, S. 371-377.

Freud, Sigmund (1926): Hemmung, Symptom und Angst. In: Studienausga-
be, Bd. 6. Frankfurt a. M.: Fischer 1971, S. 227—308.

Freud, Sigmund (1927): Die Zukunft einer Illusion. In: Studienausgabe,
Bd. 9. Frankfurt a. M.: Fischer 1974, S. 135-189.

Freud, Sigmund (1930): Das Unbehagen in der Kultur. In: Studienausgabe,
Bd. 9. Frankfurt a.M.: Fischer 1974, S. 191-270.

Freud, Sigmund (1933): Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die
Psychoanalyse. In: Studienausgabe, Bd. 2. Frankfurt a.M.: Fischer 1969,
S. 448-608.

Freud, Sigmund (1938): Abriss der Psychoanalyse. In: Gesammelte Werke,
Bd. 17. Frankfurt a.M.: Fischer 1966, S. 63-138.

Freud, Sigmund (1939): Der Mann Moses und die monotheistische Religi-
on: Drei Abhandlungen. In: Studienausgabe, Bd. 9. Frankfurt a. M.: Fischer
1974, S. 455-581.

Friedrich, Thomas/Schweppenhauser, Gerhard (2010) (Hg.): Bildsemiotik.
Grundlagen und exemplarische Analysen visueller Kommunikation. Ba-
sel/Boston/Berlin: Birkhduser.

Friedrichs, Jirgen (1973): Methoden empirischer Sozialforschung. Wiesba-
den: Springer 1990 (14. Aufl.).

Fromm, Erich (1932): »Uber Methode und Aufgaben einer analytischen So-
zialpsychologie«. In: Zeitschrift fur Sozialforschung, Bd. 1, S. 28—54.

Fromm, Erich (1955): Wege aus einer kranken Gesellschaft. Eine sozialpsy-
chologische Untersuchung. Miinchen: Dtv 2003.

Fromm, Erich (1960): Zen-Buddhismus und Psychoanalyse. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1972.

Fromm, Erich (1962): Jenseits der Illusionen. Die Bedeutung von Marx und
Freud. Stuttgart: DVA 19871.

Fromm, Erich (1968-1970): Die Entdeckung des gesellschaftlichen Unbe-
wufSten. Zur Neubestimmung der Psychoanalyse. Miinchen: Heyne 1990.

307

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Fuchs, Wolfgang J./Reitberger, Reinhold C. (1971): Comics. Anatomie eines
Massenmediums. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1973.

Fuery, Patrick (2000): New Developments in Film Theory. Houndmills/Lon-
don: Macmillan.

Gabler, Andrea (2009): Antizipierte Autonomie. Zur Theorie und Praxis der
Gruppe »Socialisme ou Barbarie« (1949-1967). Hannover: Offizin.

Gadamer, Hans-Georg (1960): Hermeneutik I. Wahrheit und Methode.
Grundzuge einer philosophischen Hermeneutik. In: Gesammelte Werke,
Bd. 1. Tuibingen: Mohr Siebeck 1990 (6. Aufl.).

Gadamer, Hans-Georg (1993): Hermeneutik — Asthetik — Praktische Philo-
sophie. Hans-Georg Gadamer im Gesprach. Hg. von Carsten Dutt. Hei-
delberg: Winter.

Gaier, Ulrich (2001): »Naturzeichen. Von Paracelsus bis Novalis«. In: Ger-
hart von Graevenitz/Stefan Rieger/Felix Thirlemann (Hg.): Die Unver-
meidlichkeit der Bilder. Tibingen: Gunter Narr, S. 117-131.

Gamm, Gerhard (2001): »Cornelius Castoriadis: Gesellschaft als imagind-
re Institution (1975)«. In: ders./Andreas Hetzel/Markus Lilienthal (Hg.):
Hauptwerke der Sozialphilosophie. Stuttgart: Reclam, S. 173-194.

Gamper, Michael (2007): Masse lesen, Masse schreiben. Eine Diskurs- und
Imaginationsgeschichte der Menschenmenge 176 5-1930. Miinchen: Fink.

Gans, Grobian (1970): Die Ducks. Psychogramm einer Sippe. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt 1972.

Gardiner, Muriel (1971) (Hg.): Der Wolfsmann vom Wolfsmann. Frankfurt a. M.:
Fischer 1972.

Garncarz, Joseph (2009): »Jahrmarktkino — Eine europiische Institution«.
In: Sacha Szabo (Hg.): Kultur des Vergniigens. Kirmes und Freizeitparks
— Schausteller und Fahrgeschifte. Facetten nicht-alltaglicher Orte. Biele-
feld: Transcript, S. 123-144.

Gebhardt, Winfried (2003): » Vielfiltiges Bemiihen. Zum Stand kultursozio-
logischer Forschung im deutschsprachigen Raum«. In: Barbara Orth/Tho-
mas Schwietring/Johannes Weif§ (Hg.): Soziologische Forschung: Stand
und Perspektiven. Ein Handbuch. Opladen: Leske + Budrich, S. 215-226.

Gehlen, Arnold (1940): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt. In: Gesamtausgabe, Bd. 3. Frankfurt a. M.: Klostermann 1993.

Gehlen, Arnold (1956): Urmensch und Spitkultur. Philosophische Ergebnis-
se und Aussagen. Wiesbaden: AULA 1986.

Gehlen, Arnold (1960a): »Mensch und Institutionen«. In: ders.: Anthro-
pologische Forschung. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1961, S. 69—
77.

Gehlen, Arnold (1960b): Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Asthetik der moder-
nen Malerei. Frankfurt a. M./Bonn: Athendum 1965 (2. Aufl.).

Gehrig, Gerlinde (2009): »Bild«. In: dies./Ulrich Pfarr (Hg.): Hand-
buch psychoanalytischer Begriffe fiir die Kunstwissenschaft. GiefSen:
Psychosozial-Verlag, S. 61-73.

Gehring, Petra (2008): Traum und Wirklichkeit. Zur Geschichte einer Un-
terscheidung. Frankfurt a.M./New York: Campus.

308

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Geimer, Peter (2009): Theorien der Fotografie zur Einfithrung. Hamburg:
Junius.

Gekle, Hanna (1986): Wunsch und Wirklichkeit. Blochs Philosophie des
Noch-Nicht-BewufSten und Freuds Theorie des UnbewufSten. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Gemoll, Wilhelm (1965): Griechisch-deutsches Schul- und Handworterbuch.
Durchges. u. erw. von Karl Vretska. Miinchen u.a.: Freytag u.a. (9. Aufl.).

Genett, Timm (1999): » Angst, Haf§ und Faszination. Die Masse als intel-
lektuelles Problem und die Beharrlichkeit des Projizierten«. In: Neue
Politische Literatur, Nr. 44 (2), S. 193-240.

Gerrig, Richard J. (1993): Experiencing Narrative Worlds: On the Psycho-
logical Activities of Reading. New Haven: Yale University Press.

Gertenbach, Lars (2011): »Cornelius Castoriadis: Gesellschaftliche Praxis
und radikale Imagination«. In: Stephan Moebius/Dirk Quadflieg (Hg.):
Kultur. Theorien der Gegenwart. Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissen-
schaften (2., tiberarb. u. erw. Aufl.), S. 277-289.

Gertenbach, Lars (2017): »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie«.
In: Frithjof Nungesser/Stephan Moebius/Katharina Scherke (Hg.): Hand-
buch Kultursoziologie, Bd. 2: Theorien — Methoden — Felder. Wiesbaden:
Springer VS/Springer Reference Sozialwissenschaften. Online: https:/link.
springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-658-08001-3_7-1 (ab-
gerufen am 16.01.2019).

Giesen, Bernhard (2001): »Social trauma«. In: Neil J. Smelser et al. (Hg.):
International Encyclopedia of the Social and Behavioral Sciences. Cam-
bridge: Cambridge University Press, S. 14473-14476.

Giesen, Bernhard (2010): Zwischenlagen. Das Aufserordentliche als Grund
der sozialen Wirklichkeit. Weilerswist: Velbriick.

Ginzburg, Carlo (1988): »Freud, der Wolfsmann und die Werwolfe«. In: Manfred
Frank/Anselm Haverkamp (Hg.): Individualitit. Miinchen: Fink, S. 217-227.

Glimcher, Marc (1991) (Hg.): The Art of Mark Rothko: Into an Unknown
World. London: Barrie & Jenkins 1992.

Goffman, Erving (1976): Geschlecht und Werbung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1981.

Goldberg, Jeffrey (2016): »The Obama Doctrine«. In: The Atlantic, April
2016. Online: https://www.theatlantic.com/magazine/archive/2016/04/
the-obama-doctrine/471525/ (abgerufen am 16.01.2019).

Goldberg, Lea (1976): Russian Literature in the 19 Century. Jerusalem:
Magnes Press/Hebrew University.

Goldmann, Stefan (2003): Via regia zum UnbewufSten. Freud und die Traum-
forschung im 19. Jahrhundert. GiefSen: Psychosozial-Verlag.

Gombrich, Ernst H. (1960): Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildli-
chen Darstellung. Berlin: Phaidon 2002 (6. Aufl.).

Gombrich, Ernst H. (1970): Aby Warburg. Eine intellektuelle Biographie.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984.

Gondek, Hans-Dieter (2000): »Eine psychoanalytische Anthropologie des
Bildes«. In: RISS, Nr. 48, S. 9—27.

309

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Goodman, Nelson (1968/1976): Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symbol-
theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1995.

Goodman, Nelson (1978): Weisen der Welterzeugung. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1984.

Gorlich, Bernhard/Lorenzer, Alfred/Schmidt, Alfred (1980) (Hg.): Der Sta-
chel Freud. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Grace, Victoria (2000): Baudrillard’s Challenge: A Feminist Reading. Lon-
don/New York: Routledge.

Graeser, Andreas (1994): Ernst Cassirer. Miinchen: C.H. Beck.

Graf, Fritz (1996): Gottesniahe und Schadenzauber. Die Magie in der grie-
chisch-romischen Antike. Miinchen: C.H. Beck.

Green, Melanie C./Brock, Timothy C. (2002): »In the Mind’s Eye. Trans-
portation-Imagery Model of Narrative Persuasion«. In: dies./Jeffrey J.
Strange/ders. (Hg.): Narrative Impact. Social and Cognitive Foundations.
Mahwah, New Jersey/London: Lawrence Erlbaum Associates, S. 315—
341.

Greenblatt, Stephen (1988): Verhandlungen mit Shakespeare. Innenansich-
ten der englischen Renaissance. Berlin: Wagenbach 1990.

Greenlee, Douglas (1973): Peirce’s concept of sign. The Hague/Paris: Mou-
ton.

Greve, Gisela (2009): Bilder deuten. Psychoanalytische Perspektiven auf die
Bildende Kunst. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Greve, Gisela (2015): Das Unbewusste im Bild. Psychoanalytische Kunstbe-
trachtungen. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Grittmann, Elke (2007): Das politische Bild. Fotojournalismus und Pressefo-
tografie in Theorie und Empirie. Koln: Herbert von Halem.

Groupe p (1992): Traité du signe visuel: Pour une rhétorique de Iimage. Paris:
Seuil.

Grubrich-Simitis, Ilse (1999): »Metamorphosen der >Traumdeutung:. Uber
Freuds Umgang mit seinem Jahrhundertbuch«. In: Jean Starobinski/dies./
Mark Solms: Hundert Jahre >Traumdeutung« von Sigmund Freud. Drei
Essays. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 35-72.

Grunewald, Dietrich (2014): » Zur Comicrezeption in Deutschland«. In: Aus
Politik und Zeitgeschichte, Nr. 64 (33-34), S. 42—48.

Gunning, Tom (1986): »The Cinema of Attraction[s]: Early Film, Its Spec-
tator and the Avant-Garde«. In: Wanda Strauven (Hg.): The Cinema of
Attractions Reloaded. Amsterdam: Amsterdam University Press 2006,
S. 381-388.

Gunther, Gerald (1994): Learned Hand: The Man and the Judge. New York:
Alfred A. Knopf.

Guzzoni, Ute (2010): »Das Denken und seine Bilder«. Vortrag an der Kunst-
hochschule Halle, 20. Januar 2010 [unveroffentlichtes Manuskript].

Guzzoni, Ute (2014): Im Raum der Gelassenheit: die Innigkeit der Gegen-
satze. Freiburg/Munchen: Karl Alber.

Haase, Helga (1996) (Hg.): Ethnopsychoanalyse. Wanderung zwischen den
Welten. Stuttgart: Verlag Internationale Psychoanalyse.

310

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Habermas, Jiirgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Halawa, Mark A. (2008): Wie sind Bilder moglich? Argumente fiir eine se-
miotische Fundierung des Bildbegriffs. Koln: Herbert von Halem.

Halbwachs, Maurice (1939): Das kollektive Gedichtnis. Stuttgart: Enke
1967.

Halliwell, Stephen (2002): The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and
Modern Problems. Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Hamm, Heinz (2003): »Symbol«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Astheti-
sche Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in sieben Bidnden,
Bd. 5. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 8o5-807.

Hanich, Julian (2010a): Cinematic Emotion in Horror Films and Thrillers.
The Aesthetic Paradox of Pleasurable Fear. New York/London: Rout-
ledge.

Hanich, Julian (2010b): » Collective Viewing. The Cinema and Affective Au-
dience Interrelations«. In: Passions in Context, Nr. 1 (1), S. 1-18. Online:
http://www.passionsincontext.de/uploads/media/o4_Hanichpdf.pdf (ab-
gerufen am 16.01.2019).

Harper, Douglas (2012): Visual Sociology. London/New York: Routledge.

Hartmann, Heinz (1927): Die Grundlagen der Psychoanalyse. Stuttgart:
Klett 1972.

Hartmann, Heinz/Kris, Ernst/Loewenstein, Rudolph M. (1947): »Notes on
the theory of aggression«. In: The Psychoanalytic Study of the Child,
Nr. 3 (1), S. 9-36.

Hartwig, Marcel (2zo011): Die traumatisierte Nation. »Pearl Harbor« und
»9/11« als kulturelle Erinnerungen. Bielefeld: Transcript.

Hatfield, Elaine/Cacioppo, John T./Rapson, Richard L. (1994): Emotional
Contagion. Cambridge u. a.: Cambridge University Press.

Hau, Stephan (2008): Unsichtbares sichtbar machen. Forschungsprobleme in
der Psychoanalyse. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009 (2., korr.
Aufl.).

Hau, Stephan/Leuschner, Wolfgang/Deserno, Heinrich (2002) (Hg.):
Traum-Expeditionen. Titbingen: edition diskord.

Hauser, Arnold (1953): Sozialgeschichte der Kunst und Literatur. Miinchen:
C.H. Beck 1972.

Hauser, Arnold (1974): Soziologie der Kunst. Miinchen: C.H. Beck 1988
(3. Aufl.).

Hediger, Vinzenz (2004): »Der Film als Tagesrest und Ferment des Symp-
toms. Psychoanalyse, Filmologie und die Nachtriglichkeit der psychoana-
lytischen Filmtheorie«. In: montage a/v, Nr. 13 (1), S. 112-1235.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1805-1806): Naturphilosophie und Phi-
losophie des Geistes. Vorlesungsmanuskript zur Realphilosophie. In: Ge-
sammelte Werke, Bd. 8: Jenaer Systementwirfe III. Hg. von Rolf-Peter
Horstmann. Hamburg: Meiner 1976.

Heidegger, Martin (193 5): Der Ursprung des Kunstwerkes. Frankfurt a. M.:
Klostermann 2012.

311

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Hennig, Martin (2010): Warum die Welt Superman nicht braucht. Die Kon-
zeption des Superhelden und ihre Funktion fir den Gesellschaftsentwurf
in US-amerikanischen Filmproduktionen. Stuttgart: ibidem.

Herder, Johann Gottfried (1772): Abhandlung tiber den Ursprung der Spra-
che. Stuttgart: Reclam 1997.

Herdt, Gilbert (1987): »Selfhood and discourse in Sambia dream sharing«.
In: Barbara Tedlock (Hg.): Dreaming. Anthropological and Psychological
Interpretations. Cambridge u. a.: Cambridge University Press, S. 55-85.

Hef3dorfer, Florian (2013): Griinde im Sichtbaren. Subjektivierungstheoreti-
sche Sondierungen im visuellen Feld. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Hessing, Jakob (2000): »Hundert Jahre Traumdeutung. Freuds Politik der
Psyche«. In: Merkur, Nr. 611, S. 256-259.

Hetzel, Andreas (2007): »Radikale Imagination: Zur Kulturtheorie von Cor-
nelius Castoriadis«. In: Journal Phinomenologie, Nr. 27, S. 22—32.

Hevers, Edda (2002): »Vom Traumtheater zum Gruselkabinett. Schicksale
des Bildes in der Theorieentwicklung Sigmund Freuds«. In: Stephan Hau/
Wolfgang Leuschner/Heinrich Deserno (Hg.): Traum-Expeditionen. Tu-
bingen: edition diskord, S. 289-307.

Hick, Ulrike (1999): Geschichte der optischen Medien. Miinchen: Fink.

Hickethier, Knut (2002): »Synchron. Gleichzeitigkeit, Vertaktung und Syn-
chronisation der Medien«. In: Werner Faulstich/Christian Steininger
(Hg.): Zeit in den Medien — Medien in der Zeit. Miinchen: Fink, S. 111—
129.

Hikock, Gregory (2014): Warum wir verstehen, was andere fithlen. Der My-
thos der Spiegelneuronen. Miinchen: Hanser 2015.

Hirsch, Mathias (2011): Trauma. GiefSen: Psychosozial-Verlag.

Hobbes, Thomas (1651): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und birgerlichen Staates. Berlin: Suhrkamp 2011.

Hobson, J. Allan/McCarley, Robert W. (1977): » The Brain as a Dream-State
Generator: An Activation-Synthesis Hypothesis of the Dream Process«.
In: American Journal of Psychiatry, Nr. 134, S. 1335-1348.

Hofmann, Hasso (1974): Reprasentation. Studien zur Wort- und Begriffsge-
schichte von der Antike bis ins 19. Jahrhundert. Berlin: Duncker & Hum-
blot 2003 (4. Aufl.).

Hofmann, Werner (1996): »Sehendes Sehen. Versuch iiber Max Imdahl«. In:
Merkur, Nr. 50 (12), S. 1145-115T1.

Hogg, Michael A./Abrams, Dominic (1998): Social Identifications. A Social
Psychology of Intergroup Relations and Group Processes. London/New
York: Routledge.

Holland, Norman N. (1968): The Dynamics of Literary Response. New
York: Columbia University Press 1989.

Holland, Norman N. (1973 ): Poems in Persons. An Introduction to the Psycho-
analysis of Literature. New York: Norton.

Holz, Hans Heinz (2003): Widerspiegelung. Bielefeld: Transcript.

Holz, Hans Heinz/Metscher, Thomas (2005): » Widerspiegelung/Spiegel/Ab-
bild«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe (AGB).

312

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Historisches Worterbuch in sieben Binden, Bd. 6. Stuttgart/Weimar:
Metzler, S. 617-669.

Honneth, Axel (1985): »Eine ontologische Rettung der Revolution. Zur Ge-
sellschaftstheorie von Cornelius Castoriadis«. In: Merkur, Nr. 39 (9/10),
S. 807-821.

Horigan, Stephen (1988): Nature and Culture in Western Discourses. Lon-
don/New York: Routledge.

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1944): Dialektik der Aufklirung.
Philosophische Fragmente. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984.

Horning, Karl H. (1999): »Kulturelle Kollisionen. Die Soziologie vor neu-
en Aufgaben«. In: ders./Rainer Winter (Hg.): Widerspenstige Kulturen.
Cultural Studies als Herausforderung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 84—
115.

Hornuff, Daniel (2012): Bildwissenschaft im Widerstreit. Belting, Boehm,
Bredekamp, Burda. Miinchen: Fink.

Horton, Donald/Wohl, Richard R. (1956): »Mass communication and para-
social interaction«. In: Psychiatry, Nr. 19, S. 215-224.

Howard, Dick (1977): The Marxian Legacy. London: Macmillan.

Huber, Hans Dieter (2004a): Bild — Beobachter — Milieu. Entwurf einer all-
gemeinen Bildwissenschaft. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz.

Huber, Hans Dieter (2004b): »Bildhafte Vorstellungen. Eine Begriffskarto-
graphie der Phantasie«. In: ders./Bettina Lockemann/Michael Scheibel:
Visuelle Netze. Wissensraume in der Kunst. Ostfildern-Ruit: Hatje Cantz,
S. 165-216.

Huizinga, Johan (1938): Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1997.

Hiuppauf, Bernd/Wulf, Christoph (2006) (Hg.): Bild und Einbildungskraft.
Miinchen: Fink.

Husserl, Edmund (1901): Logische Untersuchungen, Bd. 2, Erster Teil: Un-
tersuchungen zur Phianomenologie und Theorie der Erkenntnis. In: Hus-
serliana, Bd. 19/1. New York: Springer Science + Business Media, LLC
1984.

Husserl, Edmund (1904-1905): »Phantasie und Bildbewusstsein«. In: Hus-
serliana, Bd. 23. Den Haag/Boston/London: Martinus Nijhoff 1980,
S. 1-108.

Hyman, John (1998): »Bilder betrachten«. In: Klaus Sachs-Hombach/Klaus
Rehkidmper (Hg.): Bild — Bildwahrnehmung — Bildverarbeitung. Interdis-
ziplinare Beitrdage zur Bildwissenschaft. Wiesbaden: Deutscher Universi-
tdts-Verlag, S. 33—47.

Imdahl, Max (1970): »Bildsyntax und Bildsemantik. Zum Centurioblatt im
Codex Egberti«. In: ders.: Zur Kunst der Tradition. Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 2. Hg. von Gundolf Winter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996,
S. 78-93.

Imdahl, Max (1972): »Kunstgeschichtliche Bemerkungen von Max Imdahl«
[Nachwort]. In: Hans Robert Jaufs: Kleine Apologie der dsthetischen Er-
fahrung. Konstanz: Universititsverlag, S. 52—72.

313

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Imdahl, Max (1979): »Uberlegungen zur Identitit des Bildes«. In: ders.: Re-
flexion — Theorie — Methode. Gesammelte Schriften, Bd. 3. Hg. von Gott-
fried Boehm. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, S. 381—423.

Imdahl, Max (1980): Giotto — Arenafresken. Ikonographie — Ikonologie —
Ikonik. Minchen: Fink.

Imdahl, Max (1987): »Sprache und Bild - Bild und Sprache. Zur Mini-
atur der Gefangennahme im Codex Egberti«. In: ders.: Zur Kunst der
Tradition. Gesammelte Schriften, Bd. 2. Hg. von Gundolf Winter. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 94-103.

Imdahl, Max (1994): »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«. In: Gottfried
Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 300-324.

IMDb (2019a): Internet Movie Database: » The Dark Knight: User Ratings«.
Online: http://www.imdb.com/title/tto468 569/ratings?ref_=tt_ov_rt (ab-
gerufen am 16.01.2019).

IMDb (2019b): Internet Movie Database: »Top Rated Movies«. Online:
https://www.imdb.com/chart/top?ref_=ft_250 (abgerufen am 16.01.2019).

Ingarden, Roman (1937): »Das asthetische Erlebnis«. In: ders.: Erlebnis,
Kunstwerk und Wert. Vortrige zur Asthetik 1937-1967. Tiibingen: Nie-
meyer 1969, S. 3—7.

Ingarden, Roman (1962): Untersuchungen zur Ontologie der Kunst. Musik-
werk — Bild — Architektur — Film. Tibingen: Niemeyer.

Internet Movie Poster Awards (2019): »The Dark Knight (2008)«. On-
line: http://www.impawards.com/2008/dark_knight.html (abgerufen am
16.01.2019).

Isaacs, Susan (1948): »Wesen und Funktion der Phantasie«. In: Psyche, Nr.
70 (6), 2016, S. §30—582.

Iser, Wolfgang (1976): Der Akt des Lesens. Theorie asthetischer Wirkung.
Miinchen: Fink 1994 (4. Aufl.).

Iser, Wolfgang (1991): Das Fiktive und das Imaginire. Perspektiven literari-
scher Anthropologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeger, Werner (1936): Paideia. Die Formung des griechischen Menschen.
Bd. 2: Das Zeitalter der grofSen Bildner und Bildungssysteme. Berlin: De
Gruyter 1959 (3. Aufl.).

Jakobson, Roman (1956): »Two Aspects of Language and Two Types of
Aphasic Disturbances«. In: ders.: Fundamentals of Language. The Hague:
Mouton & Co., S. 53-82.

Jameson, Fredric (1971): »Die Ontologie des Noch-Nicht-Seins im Ubergang
zum symbolisch-allegorischen Antizipieren: Kunst als Organon kritisch-uto-
pischer Philosophie«. In: Burghart Schmidt (Hg.): Materialien zu Ernst
Blochs >Prinzip Hoffnung«. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S. 403—439.

Jameson, Fredric (1981): Das politische UnbewufSte. Literatur als Symbol
sozialen Handelns. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1988.

Janaway, Christopher (1995): Images of Excellence. Plato’s Critique of the
Arts. Oxford: Clarendon Press.

Jaufl, Hans Robert (1972): Kleine Apologie der dsthetischen Erfahrung.
Konstanz: Universitdtsverlag.

314

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Jauf, Hans Robert (1977): Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneu-
tik, Bd. 1: Versuche im Feld der asthetischen Erfahrung. Miinchen: Fink.

Joas, Hans (1989): »Institutionalisierung als kreativer Prozefs. Zur Politi-
schen Philosophie von Cornelius Castoriadis«. In: Politische Vierteljah-
resschrift, Nr. 30 (4), S. §85-602.

Joas, Hans (1992): Die Kreativitit des Handelns. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1996.

Jonas, Hans (1961): »Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens«. In: Gott-
fried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.),
S. 105-124.

Jones, Ernest (1916): »Die Theorie der Symbolik«. In: ders.: Die Theorie
der Symbolik und andere Aufsitze. Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein
1978, S. 50-114.

Jones, Gerard (2004): Men of Tomorrow. Geeks, Gangsters, and the Birth of
the Comic Book. New York: Basic Books 2005.

Jonsson, Stefan (2013): Masse und Demokratie. Zwischen Revolution und
Faschismus. Gottingen: Wallstein Verlag 2015.

Jung, Carl Gustav (1906): »Psychoanalyse und Assoziationsexperiment«. In:
Gesammelte Werke, Bd. 2. Olten/Freiburg: Walter, S. 308-337.

Junge, Matthias (2009): Kultursoziologie. Eine Einfiihrung in die Theorien.
Konstanz: UVK.

Junge, Matthias (2015) (Hg.): Metaphern soziologischer Zeitdiagnosen.
Wiesbaden: Springer VS.

Jiirgens, Anna-Sophie (2014): » The Joker, a neo-modern clown of violence«.
In: Journal of Graphic Novels and Comics, Nr. 5 (4), S. 441-454.

Kaegi, Dominic (1995): »Jenseits der symbolischen Formen. Zum Verhalt-
nis von Anschauung und kunstlicher Symbolik bei Ernst Cassirer«. In:
Enno Rudolph/Hans Jorg Sandkiihler (Hg.): Symbolische Formen, mog-
liche Welten — Ernst Cassirer. Hamburg: Meiner, S. 73-84.

Kane, Bob/Andrae, Tom (1989): Batman and Me! Forestville, California:
Eclipse Books.

Kansteiner, Wulf (2004): »Menschheitstrauma, Holocausttrauma, kultu-
relles Trauma: Eine kritische Genealogie der philosophischen, psycholo-
gischen und kulturwissenschaftlichen Traumaforschung seit 1945 «. In:
Friedrich Jaeger/Jorn Riisen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften,
Bd. 3: Themen und Tendenzen. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 109-138.

Kant, Immanuel (1790): Kritik der Urteilskraft. Hg. von Karl Vorlinder.
Hamburg: Meiner 1968.

Kappelhoff, Hermann (2004): »Unerreichbar, unberithrbar, zu spat. Das
Gesicht als kinematografische Form der Erfahrung«. In: montage a/v,
Nr. 13(2), 2004, S. 29-53.

Kappelhoff, Hermann (2008): » Zuschauergefiihl. Die Inszenierung der Emp-
findung im dunklen Raum des Kinos«. In: Geraldine Spiekermann/Beate
Sontgen (Hg.): Munchen: Fink, S. 195-206.

Karatani, Kojin (2004): History and Repetition. New York: Columbia Uni-
versity Press.

315

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Kardaun, Maria (1993): Der Mimesisbegriff in der griechischen Antike.
Neubetrachtung eines umstrittenen Begriffes als Ansatz zu einer neu-
en Interpretation der platonischen Kunstauffassung. Amsterdam u.a.:
North-Holland.

Karlson, Martin (1987): »Spuren des Sinnlichen. Anndherung an ein szeni-
sches Verstehen gegenstandlicher Bilder«. In: Jirgen Belgrad et al. (Hg.):
Zur Idee der psychoanalytischen Sozialforschung. Dimensionen szeni-
schen Verstehens. Frankfurt a.M.: Fischer, S. 331-346.

Keiner, Mechthild (1977): »Uber den Icon-Begriff und seine Einfiihrung in
die Semiotik bei Peirce«. In: Semiosis Nr. 3, S. 35-44.

Keller, Rudi (1995): Zeichentheorie. Zu einer Theorie semiotischen Wissens.
Tiibingen/Basel: Francke.

Kelly, Cartiona (2004): »Grandpa Lenin and Uncle Stalin: Soviet Leader
Cult for Little Children«. In: Balazs Apor et al. (Hg.): The Leader Cult in
Communist Dictatorships. Stalin and the Eastern Bloc. Basingstoke/New
York: Palgrave Macmillan S. 102-122.

Kemper, Werner W. (1955): Der Traum und seine Be-Deutung. Frankfurt
a.M.: Fischer 1983.

Kerstein, Benjamin (2008): »Batman’s War on Terror«. In: Azure, Nr. 34,
S. 136-144.

Keutzer, Oliver et al. (2014): Filmanalyse. Wiesbaden: Springer VS.

Kiening, Christian (2007): »Mediale Gegenwirtigkeit. Paradigmen — Seman-
tiken — Effekte«. In: ders. (Hg.): Mediale Gegenwirtigkeit. Ziirich: Chro-
nos, S. 9—7o.

King, Vera (2014): »Pierre Bourdieu als Analytiker des Sozialen. Methodo-
logische und konzeptionelle Beziige zur Psychoanalyse sowie sozialpsy-
chologische Perspektiven im Werk Bourdieus«. In: sozialer sinn, Nr. 15
(1), S. 3—28.

Kirchgassner, Gebhard (1991): Homo Oeconomicus. Das 6konomische Mo-
dell individuellen Verhaltens und seine Anwendung in den Wirtschafts-
und Sozialwissenschaften. Tubingen: Mohr Siebeck.

Kirchmair, Rolf (2007): »Indirekte psychologische Methoden «. In: Gabriele Na-
derer/Eva Balzer (Hg.): Qualitative Marktforschung in Theorie und Praxis.
Grundlagen, Methoden und Anwendungen. Wiesbaden: Gabler, S. 321-341.

Kittler, Friedrich (1986): Grammophon, Film, Typewriter. Berlin: Brinkmann
& Bose.

Kittler, Friedrich (1988): »Signal-Rausch-Abstand«. In: Hans Ulrich Gum-
brecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.): Materialitit der Kommunikation. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 342-259.

Kittler, Friedrich (2000): Eine Kulturgeschichte der Kulturwissenschaft.
Miinchen: Fink 2001 (2., verb. Aufl.).

Klammer, Markus (2013): Figuren der Urszene. Material und Darstellung in
der Psychoanalyse Freuds. Wien/Berlin: Turia + Kant.

Klavan, Andrew (2008): »What Bush and Batman Have in Commonc«. In:
Wall Street Journal, 25.07.2008. Online: http://www.wsj.com/articles/
SB121694247343482821 (abgerufen am 16.01.2019).

316

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Klinger, Eric (1990): Daydreaming. Using Waking Fantasy and Imagery for
Self-Knowledge and Creativity. Los Angeles: Jeremy P. Tarcher.

Knigge, Andreas C. (1996): Comics. Vom Massenblatt ins multimediale
Abenteuer. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Koch, Gertrud (2002): »Traumleinwand - filmtheoretische Ausdeutungen
eines psychoanalytischen Konzepts«. In: Stephan Hau/Wolfgang Leusch-
ner/Heinrich Deserno (Hg.): Traum-Expeditionen. Tiibingen: edition dis-
kord, S. 277-288.

Koebner, Thomas (2003): »Schwindel, Sturz, Ekstase. Anmerkungen zum
Vertigo-Motiv in der Filmgeschichte«. In: ders.: Wie in einem Spiegel.
Schriften zum Film. Dritte Folge. Sankt Augustin: Gardez!, S. 322-342.

Koestler, Arthur (1966): Der gottliche Funke. Der schopferische Akt in Kunst
und Wissenschaft. Bern/Miinchen/Wien: Scherz.

Kofman, Sarah (1970): Die Kindheit der Kunst. Eine Interpretation der
Freudschen Asthetik. Miinchen: Fink 1993 [nach der 3., erw. u. erg. Aufl.
1985].

Kohle, Hubertus (2008): »Max Imdahl«. In: Ulrich Pfisterer (Hg.): Klassiker
der Kunstgeschichte, Bd. 2. Miinchen: C.H. Beck, S. 217-225.

Kojeve, Alexandre (1947): Hegel. Eine Vergegenwirtigung seines Denkens.
Kommentar zur Phanomenologie des Geistes. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1975.

Koller, Hermann (1954): Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstel-
lung, Ausdruck. Bern: Francke.

Kollock, Peter (1998): »Social Dilemmas: The Anatomy of Cooperation«.
In: Annual Review of Sociology, Nr. 24 (1), S. 183—214.

Korte, Peter (2009): »Camerons Comeback: >Avatar««. In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 16.12.2009. Online: http://www.faz.net/-gs6-nouw (ab-
gerufen am 16.01.2019).

Koschorke, Albrecht (2009): » Zur Epistemologie der Natur/Kultur-Grenze
und zu ihren disziplindren Folgen«. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fur Li-
teraturwissenschaft und Geistesgeschichte, Nr. 83 (1), S. 9—24.

Koschorke, Albrecht (2012): Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer All-
gemeinen Erzdhltheorie. Frankfurt a.M.: Fischer.

Koselleck, Reinhart (2000): Zeitschichten. Studien zur Historik. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Kothenschulte, Daniel (2008): »Das Land mit der eisernen Maske. Der
beste Fantasy-Film seit >Blade Runner« Christopher Nolans >The Dark
Knight««. In: Frankfurter Rundschau, 20.08.2008. Online: http://www.
fr.de/kultur/batman-das-land-mit-der-eisernen-maske-a-1165156 (abge-
rufen am 16.01.2019).

Kracauer, Siegfried (1926): »Kult der Zerstreuung. Uber die Berliner Licht-
spielhduser«. In: ders.: Das Ornament der Masse. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 1977, S. 311317

Kracauer, Siegfried (1927): »Die kleinen Ladenmadchen gehen ins Kino«.
In: ders.: Das Ornament der Masse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977,

S. 279-294.

317

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Kracauer, Siegfried (1947): Von Caligari zu Hitler. Eine psychologische Ge-
schichte des deutschen Films. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984.

Kracauer, Siegfried (1960): Theorie des Films. Die Errettung der dufSeren
Wirklichkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1985.

Kracke, Waud H. (1991): »Languages of Dreaming: Anthropological Ap-
proaches to the Study of Dreaming in Other Cultures«. In: Jayne Gacken-
bach & Anees A. Sheikh (Hg.): Dream Images: A Call to Mental Arms.
Amityville: Baywood, S. 203—224.

Kracke, Waud H. (1992): » Cultural Aspects of Dreaming«. In: International
Institute for Dream Research. Online: http://www.dreamresearch.ca/pdf/
cultural.pdf (abgerufen am 16.01.2019).

Kraft, Hartmut (2004): Tabu. Magie und soziale Wirklichkeit. Diisseldorf/
Ziirich: Patmos/Walter.

Kramer, Fritz W. (20071): »Praktiken der Imagination«. In: Gerhart von Grae-
venitz/Stefan Rieger/Felix Thiirlemann (Hg.): Die Unvermeidlichkeit der
Bilder. Tubingen: Narr, S. 17-29.

Kriamer, Sybille (2008): Medium, Bote, Ubertragung. Kleine Metaphysik der
Medialitdt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Krimer, Sybille (2011): »Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexio-
nen tiber >Blickakte««. In: Ludger Schwarte (Hg.): Bild-Performanz. Miin-
chen: Fink, S. 63-88.

Kramer, Sybille/Bredekamp, Horst (2003): »Kultur, Technik, Kulturtechnik:
Wider die Diskursivierung der Kultur«. In: dies. (Hg.): Bild, Schrift, Zahl.
Miinchen: Fink, S. 11-22.

Kraus, Karl (1924): Nachts. Aphorismen. Miinchen: Dtv 1968.

Kris, Ernst (1952): Die dsthetische Illusion. Phinomene der Kunst in der
Sicht der Psychoanalyse. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977.

Kris, Ernst/Kaplan, Abraham (1974): »Asthetische Mehrdeutigkeit«. In:
Mechthild Curtius (Hg.): Seminar: Theorien der kiinstlerischen Produk-
tivitat. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976, S. 92-116.

Krois, John Michael (2o11): Bildkérper und Korperschema. Hg. von Horst
Bredekamp/Marion Lauschke. Berlin: Akademie Verlag.

Kuhns, Richard (1982): »Psychoanalytische Theorie als Kunstphilosophie«. In:
Dieter Henrich/Wolfgang Iser (Hg.): Theorien der Kunst. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1993 (4. Aufl.), S. 179-236.

Kuhns, Richard (1983): Psychoanalytische Theorie der Kunst. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1986.

Kuntzel, Thierry (1975): »Die Filmarbeit, 2«. In: montage a/v, Nr. 8 (1),
1999, S. 25-84.

Kurz, Gerhard (1982): Metapher, Allegorie, Symbol. Gottingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2009 (6. Aufl.).

Lacan, Jacques (1957): »Das Driangen des Buchstabens im UnbewufSten oder
die Vernunft seit Freud«. In: Schriften II. Weinheim/Berlin: Quadriga 1991
(3., korr. Aufl.), S. 15-55.

Lacan, Jacques (1964): Seminar XI. Die vier Grundbegriffe der Psychoana-
lyse. Weinheim/Berlin: Quadriga 1987.

318

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemonie und radikale De-
mokratie. Zur Dekonstruktion des Marxismus. Wien: Passagen 2000
(2. Aufl.).

Laing, Ronald D. (1961/1969): Das Selbst und die Anderen. Koln: Kiepen-
heuer & Witsch 1973.

Landmann, Michael (1955): Philosophische Anthropologie. Menschliche
Selbstdeutung in Geschichte und Gegenwart. Berlin: De Gruyter.

Langer, Susanne K. (1942): Philosophie auf neuem Wege. Das Symbol im
Denken, im Ritus und in der Kunst. Frankfurt a. M.: Fischer 1965.

Langley, Travis (2012): Batman and Psychology. A Dark and Stormy Night.
New Jersey: Wiley.

Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand (1964): Urphantasie. Phantasien tiber
den Ursprung, Urspriinge der Phantasie. Frankfurt a. M.: Fischer 1992.
Laplanche, Jean/Pontalis, Jean-Bertrand (1967): Das Vokabular der Psycho-

analyse. Zwei Bande. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1972.

Larsen, Stephen/Larsen, Robin (1991): Joseph Campbell: A Fire in the Mind.
The Authorized Biography. Rochester: Inner Traditions 2002 (3. Aufl.).
Latour, Bruno (1994): »Uber technische Vermittlung«. In: Werner Rammert
(Hg.): Technik und Sozialtheorie. Frankfurt a. M./New York: Campus

1998, S. 483—-529.

Latour, Bruno (2002): Iconoclash. Gibt es eine Welt jenseits des Bilderkrie-
ges? Berlin: Merve.

Latour, Bruno (2005): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Eine
Einfuhrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
20T0.

Lausberg, Heinrich (1963): Elemente der literarischen Rhetorik. Ismaning:
Hueber 1990 (10. Aufl.).

Le Bon, Gustave (1895): Psychologie der Massen. Stuttgart: Kroner 1982.

Le Tensorer, Jean-Marie Le (2001): »Ein Bild vor dem Bild? Die adltesten
menschlichen Artefakte und die Frage des Bildes«. In: Gottfried Boehm
(Hg.): Homo Pictor. Miinchen/Leipzig: K.G. Saur, S. 57-75.

Lebovici, Serge (1949): »Psychoanalyse und Kino«. In: montage a/v, Nr. 13
(1), 2004, S. 160-169.

Lefebvre, Henri (1961): Kritik des Alltagslebens, Bd. 3: Grundrisse einer So-
ziologie der Alltdglichkeit. Miinchen: Hanser 1975.

Leff, Leonard J./Simmons, Jerold L. (2001): The Dame Kimono: Hollywood,
Censorship, Production Code. Lexington: The University Press of Kentu-
cky Press (2. Aufl.).

Lehmann, Harry (2006): Die fliichtige Wahrheit der Kunst. Asthetik nach
Luhmann. Minchen: Fink.

Lenk, Elisabeth (1983): Die unbewufSte Gesellschaft. Uber die mimetische
Grundstruktur in der Literatur und im Traum. Miinchen: Matthes & Seitz.

Leroi-Gourhan, André (1964-1965): Hand und Wort. Die Evolution von
Technik, Sprache und Kunst. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980.

Lesser, Simon O. (1957): »Die Funktionen der Form«. In: Wolfgang Beutin
(Hg.): Literatur und Psychoanalyse. Ansétze zu einer psychoanalytischen

319

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Textinterpretation. Miinchen: Nymphenburger 1972, S. 277-299.

Leuschner, Wolfgang/Hau, Stephan (1995): »Die Traumzeichnung des
Wolfsmannes im Lichte experimenteller Befunde«. In: Psyche, Nr. 49 (7),
S. 609-632.

Leuzinger-Bohleber, Marianne (2005): »Der Bildbegriff in der Psychoanaly-
se«. In: Stefan Majetschak (Hg.): Bild-Zeichen. Perspektiven einer Wis-
senschaft vom Bild. Miinchen: Fink, S. 193-214.

Lévi-Strauss, Claude (1955): Traurige Tropen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1978.

Lévi-Strauss, Claude (1960): »Das Feld der Anthropologie«. In: ders.: Struk-
turale Anthropologie II. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975, S. 11-44.

Lewin, Bertram D. (1946): »Sleep, the Mouth and the Dream Screen«. In:
Psychoanalytic Quarterly, Nr. 15, S. 419-43 4.

Lewin, Bertram D. (1953): »Reconsideration of the Dream Screen«. In: Psy-
choanalytic Quarterly, Nr. 22, S. 174-199.

Lewis, Randolph (2009): » The Dark Knight of American empire«. In: Jump
Cut. A Review of Contemporary Media, Nr. 1. Online: http://www.
ejumpcut.org/archive/jcsr.2009/DarkKnightBloch/index.html (abgeru-
fen am 16.01.2019).

Lewis-Williams, David (2002): The Mind in the Cave: Consciousness and
the Origins of Art. London: Thams & Hudson.

Licht, Petra/Schmidt, Lisa-Marian/Tuma, Peter (2013) (Hg.): Visuelles Wis-
sen und Bilder des Sozialen. Aktuelle Entwicklungen in der Soziologie des
Visuellen. Wiesbaden: Springer VS.

Liebman, Michael (1966): »Ikonologie«. In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.):
Ikonographie und Ikonologie. Theorien — Entwicklung — Probleme. Koln:
DuMont 1979, S. 301-328.

Liesbrock, Heinz (1996) (Hg.): Die Unersetzbarkeit des Bildes. Zur Erinne-
rung an Max Imdahl. Minster: Westfilischer Kunstverein Miinster.

Link, Jirgen (1996): Versuch tiber den Normalismus. Wie Normalitit pro-
duziert wird. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Liptay, Fabienne (2006): »Leerstellen im Film. Zum Wechselspiel von Bild
und Einbildung«. In: Thomas Koebner/Thomas Meder/dies. (Hg.): Bild-
theorie und Film. Miinchen: edition text + kritik/Richard Boorberg,
S. 108-134.

Locher, Hubert (2009): »Denken in Bildern. Reinhart Kosellecks Programm
Zur politischen Tkonologie«. In: Zeitschrift fir Ideengeschichte, Nr. III
(4), S. 81—96.

Lohmann, Roger Ivar (2007): »Dreams and Ethnography«. In: Deirdre Bar-
rett/Patrick McNamara (Hg.): The New Science of Dreaming, Bd. 3: Cul-
tural and Theoretical Perspectives. Westport/London: Praeger, S. 3 5-69.

Lorblanchet, Michel (1995/2000): Hohlenmalerei. Ein Handbuch.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2000 (2., aktual. Aufl.).

Lorenzer, Alfred (1970): Kritik des psychoanalytischen Symbolbegriffs.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lorenzer, Alfred (1971): »Symbol, Interaktion und Praxis«. In: ders. et al.:

320

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Psychoanalyse als Sozialwissenschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 9—59.

Lorenzer, Alfred (1986): »Tiefenhermeneutische Kulturanalyse«. In:
Hans-Dieter Konig et al.: Kultur-Analysen. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 11—
98.

Lotman, Jurij M. (1990): Die Innenwelt des Denkens. Berlin: Suhrkamp
20710.

Lotman, Jurij M. (2000): Kultur und Explosion. Berlin: Suhrkamp 20710.

Lotz, Christian (2010): »Im Bilde sein. Husserls Phinomenologie des Bild-
bewusstseins«. In: Simone Neuber/Roman Veressov (Hg.): Das Bild als
Denkfigur. Funktionen des Bildbegriffs in der Philosophiegeschichte von
Platon bis Nancy. Miinchen: Fink, S. 167-181.

Lubar, Steven/Kingery, W. David (1993) (Hg.): History from Things: Essays
on Material Culture. Washington/London: Smithsonian Institution Press.

Liidemann, Susanne (2004): Metaphern der Gesellschaft. Studien zum sozio-
logischen und politischen Imagindren. Munchen: Fink.

Lidemann, Susanne (2009): »Die imaginire Gesellschaft. Gabriel Tardes an-
ti-naturalistische Soziologie der Nachahmung«. In: Christian Borch/Urs
Staheli (Hg.): Soziologie der Nachahmung und des Begehrens. Materiali-
en zu Gabriel Tarde. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 107-124.

Luhmann, Niklas (1962): »Funktion und Kausalitdt«. In: Kélner Zeitschrift
fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Nr. 14, S. 617-644.

Luhmann, Niklas (1986): Okologische Kommunikation. Kann die moderne
Gesellschaft sich auf okologische Gefihrdungen einstellen? Wiesbaden:
Springer 2004 (4. Aufl.).

Luhmann, Niklas (1990): » Weltkunst«. In: ders.: Schriften zu Literatur und
Kunst. Hg. von Niels Werber. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2008, S. 189—245.

Luhmann, Niklas (1995): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Luhmann, Niklas (1996): Die Realitit der Massenmedien. Wiesbaden: VS
Verlag fiir Sozialwissenschaften 2009 (4. Aufl.).

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Zwei Biande.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lukacs, Georg (1913): »Gedanken zu einer Asthetik des Kinos«. In: Anton
Kaes (Hg.): Kino-Debatte. Texte zum Verhiltnis von Literatur und Film.
Miinchen/Tibingen: Dtv/Niemeyer 1978, S. 112-118.

Lukdcs, Georg (1923): Geschichte und KlassenbewufStsein. Studien tiber ma-
terialistische Dialektik. Darmstadt/Neuwied: Luchterhand 1970 [Seiten-
zdhlung der Erstausgabe in eckigen Klammern].

Lukacs, Georg (1938): »Es geht um den Realismus«. In: ders.: Essays tiber
Realismus. Berlin (DDR): Aufbau-Verlag 1948, S. 128-170.

Lukécs, Georg (1986): Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins, 2. Halb-
band. In: Georg Lukacs Werke, Bd. 14. Darmstadt/Neuwied: Luchterhand.

Liitkehaus, Ludger (1989) (Hg.): »Dieses wahre innere Afrika«. Texte zur
Entdeckung des UnbewufSten vor Freud. Frankfurt a. M.: Fischer.

Maag, Georg (2001): »Erfahrunge«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Asthe-
tische Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in sieben Banden,

321

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Bd. 2. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 260-275.

Maar, Christa/Burda, Hubert (2004) (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der
Bilder. K6ln: DuMont.

Maasen, Sabine/Mayerhauser, Torsten/Renggli, Cornelia (2006): »Bild-Dis-
kurs-Analyse«. In: dies. (Hg.): Bilder als Diskurse — Bilddiskurse. Weilers-
wist: Velbriick, S. 7—26.

Maercker, Andreas (1997) (Hg.): Posttraumatische Belastungsstorungen.
Berlin/Heidelberg: Springer 2013 (4., vollst. tiberarb. u. aktual. Aufl.).
Mahony, Patrick J. (1984): Cries of the Wolf Man. New York: Internatio-

nal University Press.

Majetschak, Stefan (2005): »Sichtbare Metaphern. Bemerkungen zur Bild-
lichkeit von Metaphern und zur Metaphorizitit in Bildern«. In: Richard
Hoppe-Sailer/Claus Volkenandt/Gundolf Winter (Hg.): Logik der Bilder.
Priasenz — Reprisentation — Erkenntnis. Berlin: Reimer, S. 239-253.

Majetschak, Stefan (2009): »Die Sichtbarkeit des Bildes und der Anblick der
Welt. Uber einige Anregungen Konrad Fiedlers fiir die Bild- und Kunst-
theorie«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildtheorien. Anthropologi-
sche und kulturelle Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, S. 165-180.

Mannoni, Laurent (1996): » The Phantasmagoria«. In: Film History, Nr. 8 (4),
S.390—415.

Marc, Franz (1915): »Die oo Aphorismen/Das zweite Gesicht«. In: ders.:
Schriften. Hg. von Klaus Lankheit. Koln: DuMont 1978, S. 185-213.
Marchart, Oliver (2000): »Das unbewufSte Politische. Zum psychoanalytic
turn in der politischen Theorie: Jameson, Butler, Laclau, Zizek «. In: Jiirgen
Trinks (Hg.): BewufStsein und UnbewufStes. Wien: Turia + Kant, S. 196-23 4.

Marchart, Oliver (2013): Das unmogliche Objekt. Eine postfundamentalis-
tische Theorie der Gesellschaft. Berlin: Suhrkamp.

Marcuse, Herbert (1937): »Uber den affirmativen Charakter der Kultur«.
In: ders.: Kultur und Gesellschaft, Bd. 1. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1963,
S. 56-10T.

Marinelli, Lydia/Mayer, Andreas (2002): Traume nach Freud. Die » Traum-
deutung« und die Geschichte der psychoanalytischen Bewegung. Wien:
Turia + Kant.

Marschall, Susanne (2005): Farbe im Film. Marburg: Schiiren.

Marx, Karl (1843): »[Briefe aus den >Deutsch-Franzosischen Jahrbiichern<]«.
In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 1. Berlin (DDR): Dietz 1976, S. 337—
346.

Marx, Karl (1844a): »Okonomisch-philosophische Manuskripte aus dem
Jahre 1844«. In: Marx-Engels-Werke (MEW), Ergdnzungsband I. Berlin
(DDR): Dietz 1981, S. 465-588.

Marx, Karl (1844b): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einlei-
tung«. In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 1. Berlin (DDR): Dietz 1977,
S.378-391.

Marx, Karl (1852): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In:
Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 8. Berlin (DDR): Dietz 1960, S. 111-207.

322

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Marx, Karl (1857-1858): Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie.
In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 42. Berlin (DDR): Dietz 1983, S. 47—
768.

Marx, Karl (1867): Das Kapital, Bd. 1: Der Produktionsprozefs des Kapitals.
In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 23. Berlin: Dietz 1982.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1848): Manifest der Kommunistischen Par-
tei. In: Marx-Engels-Werke (MEW), Bd. 4. Berlin (DDR): Dietz 1977,
5. 459-493.

Massumi, Brian (1995): »The Autonomy of Affect«. In: Cultural Critique,
Nr. 31 (2), S. 83-109.

Matsche, Franz (2011): » Apotheose«. In: Uwe Fleckner/Martin Warnke/
Hendrik Ziegler (Hg.): Handbuch der politischen Tkonographie, Bd. 1.
Miinchen: C.H. Beck, S. 66-75.

Mauss, Marcel (193 5): »Die Techniken des Korpers«. In: ders.: Soziologie und
Anthropologie, Bd. 2. Hg. von Wolf Lepenies/Henning Ritter. Frankfurt a. M./
Berlin/Wien: Ullstein 1978, S. 197—220.

Maye, Harun (2010): »Was ist eine Kulturtechnik?« In: Zeitschrift fir Me-
dien- und Kulturforschung, Nr. 1, S. 121-1335.

McDougall, William (1920): Group Mind. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press 1927.

McLuhan, Marshall (1964): Die magischen Kanile. >Understanding Media«.
Diusseldorf/Wien/New York/Moskau: Econ 1992.

Meehan, Eileen R. (1991): »»Holy Commodity Fetish, Batman!«: The Politi-
cal Economy of a Commercial Intertext«. In: Roberta E. Pearson/William
Uricchio (Hg.): The Many Lives of The Batman. Critical Approaches to a
Superhero and His Media. New York/London: Routledge/BFI, S. 47-65.

Meier-Oeser, Stephan (1997a): Die Spur des Zeichens. Das Zeichen und sei-
ne Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der frithen Neuzeit.
Berlin/New York: De Gruyter.

Meier-Oeser, Stephan (1997b): »Zeichenkonzeptionen in der lateinischen
Philosophie des Mittelalters«. In: Roland Posner/Klaus Robering/Thomas
A. Sebeok (Hg.): Semiotik. Ein Handbuch zu den zeichentheoretischen
Grundlagen von Natur und Kultur, Bd. 1. Berlin/New York: De Gruyter,
S. 984-1022.

Meltzer, Donald (1984a): Dream-Life. A Re-Examination of the Psychoan-
alytic Theory and Technique. London: Karnac.

Meltzer, Donald (1984b): Traumleben. Eine Uberpriifung der psychoanaly-
tischen Theorie und Technik. Miinchen/Wien: Verlag Internationale Psy-
choanalyse 1988.

Menke, Christoph (2010): »Die Kraft der Kunst. Sieben Thesen«. In: ders.:
Die Kraft der Kunst. Berlin: Suhrkamp 2013, S. 11-14.

Mentzos, Stavros (1976/1988): Interpersonale und institutionalisierte Ab-
wehr. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1988 (erw. Neuausg.).

Mentzos, Stavros (1982): Neurotische Konfliktverarbeitung. Einftihrung in
die psychoanalytische Neurosenlehre unter Berticksichtigung neuer Per-
spektiven. Frankfurt a. M.: Fischer 1984.

323

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Mersch, Dieter (2002): Was sich zeigt. Materialitit, Prasenz, Ereignis. Miin-
chen: Fink.

Mertens, Wolfgang (1999): Traum und Traumdeutung. Miinchen: C.H. Beck
2003 (3., aktual. Aufl.).

Metz, Christian (1975): »Der fiktionale Film und sein Zuschauer«. In: Psy-
che, Nr. 11, 1994, S. 1004-1046.

Metz, Christian (1977): Der imaginire Signifikant. Psychoanalyse und Kino.
Miinster: Nodos 2000.

Meyers Konversations-Lexikon (1888): Band 12: Nathusius — Phlegmone.
Leipzig/Wien: Verlag des Bibliographischen Instituts (4. Aufl.).

Michaud, Philippe-Alain (1999): »Zwischenreich. Mnemosyne oder die sub-
jektlose Expressivitat«. In: Trivium, Nr. 1, 2008, S. 1—21. Online: http:/
trivium.revues.org/index373.html (abgerufen am 16.01.2019).

Milburn, Colin (2005): »Nanowarriors: Military Nanotechnology and
Comic Books«. In: Intertexts, Nr. 9 (2), S. 77-103.

Milgram, Stanley (1974): Das Milgram-Experiment. Zur Gehorsamsbereit-
schaft gegentiber Autoritit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Milton, John (1667): Paradise Lost. London: Penguin Books 2003.

Mitchell, W. J. T. (1992): »Pictorial Turn«. In: ders.: Bildtheorie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2008, S. T01-135.

Mitchell, W. J. T. (1994): Bildtheorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

Mitchell, W. J. T. (2005): Das Leben der Bilder. Eine Theorie der visuellen
Kultur. Miinchen: C.H. Beck 2008.

Moebius, Stephan (2009): Kultur. Bielefeld: Transcript.

Monaco, James (1977): Film verstehen. Kunst, Technik, Sprache, Geschichte
und Theorie des Films. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1993.

Montani, Angelo/Pietranera, Giulio (1938): »First Contributions of the Psy-
choanalysis and Aesthetics of Motion-Picture«. In: Psychoanalytic Re-
view, NI. 33, 1946, S. 177-196.

Moraux, Paul (1955): »La >mimesis< dans les théories anciennes de la danse, de
la musique et de la poésie«. In: Les Etudes Classiques, Nr. 23 (3), S. 3-13.

Morin, Edgar (1956): Der Mensch und das Kino. Eine anthropologische Un-
tersuchung. Stuttgart: Klett 1958.

Morrison, Grant (2011): Supergods. What Masked Vigilantes, Miraculous
Mutants, and a Sun God from Smallville Can Teach Us About Being Hu-
man. New York: Spiegel & Grau.

Moscovici, Serge (1981): Das Zeitalter der Massen. Eine historische Ab-
handlung tiber die Massenpsychologie. Frankfurt a. M.: Fischer.

Mouffe, Chantal (2005): Uber das Politische. Wider die kosmopolitische
Illusion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

Mouroutsou, Georgia (2010): »Eikdv bei Platon: Die Metaphysik des Bil-
des«. In: Simone Neuber/Roman Veressov (Hg.): Das Bild als Denkfigur.
Funktionen des Bildbegriffs in der Geschichte der Philosophie. Miinchen:
Fink, S. 33—49.

Miihlhoff, Rainer (2018): Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und
Foucault. Frankfurt a.M./New York: Campus.

324

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Miihlmann, Wilhelm Emil (1962): Homo Creator. Abhandlungen zur So-
ziologie, Anthropologie und Ethnologie. Wiesbaden: Otto Harrassowitz.

Mukatovsky, Jan (1936): Kapitel aus der Asthetik. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1970.

Miiller, Michael R. (2012): »Figurative Hermeneutik. Zur methodologischen
Konzeption einer Wissenssoziologie des Bildes«. In: sozialer sinn, Nr. 13 (1),
S. 129-161.

Miiller, Michael R./Soeffner, Hans-Georg (2018) (Hg.): Das Bild als sozio-
logisches Problem. Herausforderungen einer Theorie visueller Sozialkom-
munikation. Weinheim/Basel: Beltz Juventa.

Miiller-Braunschweig, Hans (1977): » Aspekte einer psychoanalytischen Kre-
ativitatstheorie«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psychoanalyse, Kunst und Kre-
ativitdt heute. Die Entwicklung der analytischen Kunstpsychologie seit
Freud. Berlin: MVW 2008, S. 122-145.

Miiller-Doohm, Stefan (1997): »Bildinterpretation als struktural-hermeneu-
tische Symbolanalyse«. In: Ronald Hitzler/Anne Honer (Hg.): Sozialwis-
senschaftliche Hermeneutik. Eine Einfiihrung. Opladen: Leske & Budrich,
S. 81-108.

Miiller-Funk, Wolfgang (2006): Kulturtheorie. Einfithrung in Schliisseltexte
der Kulturwissenschaften. Tibingen/Basel: Francke.

Muiller-Strahl, Gerhard (2007): »Zur Ontologie des Bildes«. In: Dominik
Grof$/Stefanie Westermann (Hg.): Vom Bild zur Erkenntnis? Visualisie-
rungskonzepte in den Wissenschaften. Kassel: Kassel University Press,
S. 17-26.

Mulvey, Laura (1975): »Visuelle Lust und narratives Kino«. In: Liliane
Weissberg (Hg.): Weiblichkeit als Maskerade. Frankfurt a.M.: Fischer
1994, S. 48-65.

Natorp, Paul (1902): Platons Ideenlehre. Eine Einfithrung in den Idealismus.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1961 (3. Aufl.).

Naumann, Barbara (1998): Philosophie und Poetik des Symbols. Cassirer
und Goethe. Miinchen: Fink.

Nehamas, Alexander (1988): »Plato and the Mass Media«. In: The Monist,
Nr. 71 (2), S. 214-234.

Némedi, Dénes (2000): »A Change in Ideas. Collective Consciousness, Mor-
phology and Collective Representations«. In: W. S. E. Pickering (Hg.):
Durkheim and Representations. New York/London: Routledge, S. 83—

97.

Neumeyer, Alfred (1964): Der Blick aus dem Bilde. Berlin: Mann.

Nietzsche, Friedrich (1872/1886): Die Geburt der Tragodie. In: Kritische
Studienausgabe, Bd. 1. Berlin/New York: De Gruyter 1988 (2., durchges.
Aufl.), S. 9-156.

Nietzsche, Friedrich (1886): Jenseits von Gut und Bose. Vorspiel einer Philo-
sophie der Zukunft. In: ders.: Kritische Studienausgabe (KSA). Miinchen/
Berlin/New York: Dtv/De Gruyter 1988 (2., durchges. Aufl.), S. 9-243.

Nobleman, Marc Tyler (2012): Bill the Boy Wonder. The Secret Co-Creator
of Batman. Watertown: Charlesbridge.

325

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Nohr, Rolf E. (2004) (Hg.): Evidenz — »das sieht man doch!« Miinster: Lit.

Nolan, Christopher (2012): »»Dark Knight Rises<Isn’t Political « [Interview].
In: Rolling Stone, 20.07.2012. Online: http://www.rollingstone.com/mo-
vies/news/christopher-nolan-dark-knight-rises-isn-t-political-20120720
(abgerufen am 16.01.2019).

Noth, Winfried (1997): »Can pictures lie?« In: ders. (Hg.): Semiotics of
the Media. State of the Art, Projects, and Perspectives. Berlin/New York:
Mouton de Gruyter, S. 133-146.

Noth, Winfried (2009): »Bildsemiotik«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.):
Bildtheorien. Anthropologische und kulturelle Grundlagen des Visualistic
Turn. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 23 5-254.

Noth, Winfried/Santaella, Lucia (2005): »Bild, Malerei und Photographie
aus der Sicht der Peirceschen Semiotik«. In: Uwe Wirth (Hg.): Die Welt
als Zeichen und Hypothese. Perspektiven des semiotischen Pragmatismus
von Charles. S. Peirce. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 354-374.

Nowosadtko, Jutta (2001): »Erfahrung als Methode und als Gegenstand
wissenschaftlicher Erkenntnis. Der Begriff der Erfahrung in der Sozio-
logie«. In: Nikolaus Buschmann/Horst Carl (Hg.): Die Erfahrung des
Krieges. Erfahrungsgeschichtliche Perspektiven von der Franzosischen
Revolution bis zum Zweiten Weltkrieg. Paderborn u. a.: Schoningh, S. 27—
50.

Noy, Pinchas (1979): »Die formale Gestaltung in der Kunst: Ein ich-psycho-
logischer Ansatz kreativen Gestaltens«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psycho-
analyse, Kunst und Kreativitit heute. Die Entwicklung der analytischen
Kunstpsychologie seit Freud. Berlin: MVW 2008, S. 180—205.

Nutz, Walter (1979): »Ernst Cassirer«. In: Alphons Silbermann (Hg.): Klas-
siker der Kunstsoziologie. Miinchen: C.H. Beck, S. 137-1535.

Nyberg, Amy Kiste (1998): Seal Of Approval: The History of the Comics
Code. Jackson: University Press of Mississippi.

Oatley, Keith/Jenkins, Jennifer M. (1996): Understanding Emotions. Cam-
bridge u. a.: Cambridge University Press.

Obholzer, Karin (1980): Gesprache mit dem Wolfsmann. Eine Psychoanaly-
se und die Folgen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Opitz, Sven (2012): An der Grenze des Rechts. Inklusion/Exklusion im Zei-
chen der Sicherheit. Weilerswist: Velbriick.

Opitz, Sven (2014): »Zur Soziologie der Affekte: Resonanzen epidemischer
Angst«. In: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.): Kultursoziologie im
21. Jahrhundert. Wiesbaden: Springer VS, S. 269—280.

Orwell, George (1949): Nineteen Eighty-Four. London: Secker & Warburg.
Osterland, Martin (1970): Gesellschaftsbilder in Filmen. Eine soziologische
Untersuchung des Filmangebots der Jahre 1949-1964. Stuttgart: Enke.
Otto, Jiirgen H./Euler, Harald A./Mandl, Heinz (2000): » Begriffsbestimmun-
gen«. In: dies. (Hg.): Emotionspsychologie. Ein Handbuch. Weinheim:

Beltz/Psychologie Verlags Union, S. 11-18.

Paetzold, Heinz (1998): »Die Frage nach Ernst Cassirers Neukantianismus

mit Blick auf Cohen und Natorp«. In: Christian Krijnen/Ernst Wolfgang

326

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Orth (Hg.): Sinn, Geltung, Wert. Neukantianische Motive in der moder-
nen Kulturphilosophie. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 219—
235.

Panagl, Oswald (20071): »Bezeichnung und Bedeutung. Wortgeschichtliche
Streifziige im Sinnbezirk des Bildes«. In: Gottfried Boehm (Hg.): Homo
Pictor. Munchen/Leipzig: Saur, S. 341-352.

Panofsky, Erwin (1927): »Die Perspektive als >symbolische Form««. In: ders.:
Aufsitze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft. Hg. von Hariolf Oberer/
Egon Verheyen. Berlin: Volker Spiess 1980, S. 99— 167.

Panofsky, Erwin (1939/1955): »Ikonographie und ITkonologie«. In: Ekke-
hard Kaemmerling (Hg.): Ikonographie und Ikonologie. Theorien — Ent-
wicklung — Probleme. K6ln: DuMont 1979, S. 207-225.

Parin, Paul (1977): »Das Ich und die Anpassungsmechanismen«. In: Psyche,
Nr. 31 (6), S. 481—-515.

Parsons, Patrick (1991): »Batman and His Audience: The Dialectic of Cul-
ture«. In: Roberta E. Pearson/William Uricchio (Hg.): The Many Lives of
The Batman. Critical Approaches to a Superhero and His Media. New
York/London: Routledge/BFIL, S. 66-89.

Patterson, Richard (1985): Image and Reality in Plato’s Metaphysics. Indi-
anapolis: Hackett.

Pauwels, Luc (2015): Reframing Visual Social Science. Towards a More
Visual Sociology and Anthropology. Cambridge: Cambridge University
Press.

Pearson, Roberta E./Uricchio, William (1991) (Hg.): The Many Lives of the
Batman. Critical Approaches to a Superhero and His Media. New York/
London: Routledge/BFI.

Pearson, Roberta E./Uricchio, William/Brooker, Will (2015) (Hg.): The
Many More Lives of the Batman. London: British Film Institute/Palgrave.

Pechriggl, Alice (2011): » Cornelius Castoriadis«. In: Kathrin Busch/Iris Dar-
mann (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich. Ein Handbuch. Miinchen: Fink,
S. 95-100.

Peirce, Charles S. (1903a): »Speculative Grammar«. In: Collected Papers of
Charles Sanders Peirce (CP), Bd. 2: Elements of Logic. Hg. von Charles
Hartshorne/Paul Weiss. Cambridge: Harvard University Press 1932,
2.219-2.444.

Peirce, Charles S. (1903b): »Spekulative Grammatik «. In: ders.: Phinomen
und Logik der Zeichen. Hg. von Helmut Pape. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1983, S. 64-97.

Pelc, Jerzy (1986): »Iconicity: Iconic Signs or Iconic Uses of Signs?« In: Paul
Bouissac/Michael Herzfeld/Roland Posner (Hg.): Iconicity. Essays on the
Nature of Culture. Tiibingen: Stauffenburg, S. 7-15.

Perrig, Walter J./Wippich, Werner/Perrig-Chiello, Pasqualina (1993): Unbe-
wufSte Informationsverarbeitung. Bern u.a.: Huber.

Peters, Kathrin (2009): »Nicht-Denken, Nicht-Wissen. Uber das visuelle Un-
bewusste«. In: Winfried Pauleit et al. (Hg.): Das Kino traumt — Projekti-
on. Imagination. Vision. Berlin: Bertz + Fischer, S. 9-19.

327

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Petocz, Agnes (1999): Freud, Psychoanalysis, and Symbolism. Cambridge/
New York/Port Melbourne: Cambridge University Press.

Pfaller, Robert (2008): Das schmutzige Heilige und die reine Vernunft. Symp-
tome der Gegenwartskultur. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Pfeiffer, Joachim (2006): »Literatur«. In: Hans-Martin Lohmann/ders. (Hg.):
Freud-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S.319-347.

Pichler, Wolfram/Ubl, Ralph (2014): Bildtheorie zur Einfithrung. Hamburg:
Junius.

Pieper, Hans-Joachim (1998): »>Von Schonheit ist hier keine Rede«. Husserl
und das Problem der dsthetischen Einstellung«. In: Phinomenologische
Forschungen. Neue Folge, Nr. 3 (1), S. 3-33.

Pinedo, Isabel (1996): »Postmodern Elements of the Contemporary Horror
Film«. In: Journal of Film and Video, Nr. 48 (1/2), S. 17—31.

Plantinga, Carl (1999): »Die Szene der Empathie und das menschliche Ge-
sicht im Film«. In: montage a/v, Nr. 13(2), 2004, S. 7—27.

Platon (Krat.): Kratylos. In: Simtliche Werke, Bd. 3. Hg. von Ursula Wolf,
tibers. von Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1994, S. 11-89.

Platon (Pol.): Politeia. In: Simtliche Werke, Bd. 2. Hg. von Ursula Wollf,
ubers. von Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1994, S. 195-537 .

Platon (Soph.): Sophistes. In: Samtliche Werke, Bd. 3. Hg. von Ursula Wolf,
tibers. von Friedrich Schleiermacher. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
1994, S. 253-335.

Platon (Ti.): Timaios. In: Samtliche Werke, Bd. 4. Hg. von Ursula Wolff, tibers.
von Hieronymus Miiller. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 11-103.

Plumpe, Gerhard (1995): Epochen moderner Literatur. Ein systemtheoreti-
scher Entwurf. Wiesbaden: Springer.

Pochat, Gétz (1983): Das Symbol in der Asthetik und Kunstwissenschaft.
Koéln: DuMont.

Poe, Edgar Allan (1844): »Der entwendete Brief«. In: ders.: Erzahlungen in
zwei Bianden, Bd. 1. Miinchen: Nymphenburger 1965, S. 331-358.

Polanyi, Michael (1966): Implizites Wissen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1985.

Pollock, Friedrich (1955): Gruppenexperiment. Ein Studienbericht. Frank-
furt: EVA.

Pontalis, Jean-Bertrand (1972): »Zwischen Traum als Objekt und Traum-
text«. In: ders.: Zwischen Traum und Schmerz. Frankfurt a. M.: Fischer
1998, S. 23-72.

Popitz, Heinrich (1953): Der entfremdete Mensch. Zeitkritik und Geschichts-
philosophie des jungen Marx. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 1980.

Popitz, Heinrich (1994): Spielen. Gottingen: Wallstein.

Popitz, Heinrich (1997/2000): Wege der Kreativitidt. Tubingen: Mohr Sie-
beck 2000 (2., erw. Aufl.).

328

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Popper, Karl (1945): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. I: Der Zau-
ber Platons. Miinchen: Francke 1975 (4. Aufl.).

Posner, Ronald (1991): »Kultur als Zeichensystem. Zur semiotischen Expli-
kation kulturwissenschaftlicher Grundbegriffe«. In: Aleida Assmann/Die-
trich Harth (Hg.): Kultur als Lebenswelt und Monument. Frankfurt a. M.:
Fischer, S. 37-74.

Posner, Roland (2003): »Ebenen der Bildkompetenz«. In: Klaus Sachs-Hom-
bach (Hg.): Was ist Bildkompetenz? Studien zur Bildwissenschaft. Wies-
baden: Deutscher Universitits-Verlag, S. 17—-23.

Posner, Roland/Schmauks, Dagmar (1998): »Die Reflektiertheit der Dinge
und ihre Darstellung in Bildern«. In: Klaus Sachs-Hombach/Klaus Reh-
kdmper (Hg.): Bild — Bildwahrnehmung — Bildverarbeitung. Interdiszi-
plindre Beitridge zur Bildwissenschaft. Wiesbaden: Deutscher Universi-
tits-Verlag 2004 (2. Aufl.), S. 15-32

Propp, Vladimir (1928): Morphologie des Marchens. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1975.

Quiles, Anita et al. (2016): »A high-precision chronological model for
the decorated Upper Paleolithic cave of Chauvet-Pont d’Arc, Ardeéche,
France«. In: Proceedings of the National Academy of Sciences (PNAS),
Nr. 113 (17), S. 4670-4675.

Quintilianus, Marcus Fabius (Inst. orat.): Ausbildung des Redners [Institu-
tio oratoria]. Zwolf Biicher. Ubers. von Helmut Rahn. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 2011 (5. Aufl.).

Raab, Jiirgen (2008): Visuelle Wissenssoziologie. Theoretische Konzeption
und materiale Analysen. Konstanz: UVK.

Racker, Heinrich (1958): Ubertragung und Gegeniibertragung. Studien zur
psychoanalytischen Technik. Miinchen u.a.: Reinhardt 2002 (6. Aufl.).
Ranciére, Jacques (2001): Das dsthetische UnbewufSte. Ziirich/Berlin: Dia-

phanes 2008 (2. Aufl.).

Rank, Otto/Sachs, Hanns (1913): Die Bedeutung der Psychoanalyse fiir die
Geisteswissenschaften. Wiesbaden: J. E. Bergmann.

Ransdell, Joseph (1986): »On Peirce’s Conception of the Iconic Sign«. In:
Paul Bouissac/Michael Herzfeld/Roland Posner (Hg.): Iconicity. Essays on
the Nature of Culture. Tiibingen: Stauffenburg, S. 51-74.

Rapaport, David (1960): Die Struktur der psychoanalytischen Theorie. Ver-
such einer Systematik. Stuttgart: Klett 1970.

Rattner, Josef/Danzer, Gerhard (2010): Kunst und Psychoanalyse. Wirzburg:
Konigshausen & Neumann.

Rauscher, Josef (2006): »Philosophie des Bildes — die Herausforderung
Platons«. In: Thomas Koebner/Thomas Meder/Fabienne Liptay (Hg.):
Bildtheorie und Film. Miinchen: edition text + kritik/Richard Boorberg,
S.135-157.

Rechtschaffen, Allan/Buchignani, Cheryl (1992): The Visual Appearance of
Dreams«. In: John S. Antrobus/Mario Bertini (Hg.): The Neuropsycholo-
gy Of Sleep And Dreaming. Hillsdale/Hove/London: Lawrence Erlbaum,

S. 143-155.

329

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Reck, Hans Ulrich (2005): » Traum/Vision«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.):
Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in sieben Ban-
den, Bd. 6. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 171—20T.

Recki, Birgit (2004): Kultur als Praxis. Eine Einfuhrung in Ernst Cassirers
Philosophie der symbolischen Formen. Berlin: Akademie Verlag.

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Ent-
wicklung eines Theorieprogramms. Weilerswist: Velbriick.

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjekt-
kulturen von der biirgerlichen Moderne zur Postmoderne. Weilerswist:
Velbriick.

Reed, Robby (2007): » The Haunting of Robert Kane!«. In: Dial B for Blog,
Nr. 391. Online: http://www.dialbforblog.com/archives/391/ (abgerufen
am 16.01.2019)

Rehkamper, Klaus (1991): Sind mentale »Bilder« bildhaft? Eine Frage zwischen
Philosophie und Wissenschaft. Hamburg: Universitit Hamburg (Diss.).
Reiche, Reimut (2001): Mutterseelenallein. Kunst, Form und Psychoanalyse.

Frankfurt a.M./Basel: Stroemfeld /Nexus.

Reiche, Reimut (2004): Triebschicksal der Gesellschaft. Uber den Struktur-
wandel der Psyche. Frankfurt a.M./New York: Campus.

Reiche, Reimut (2006): »Kunst und Kunsttheorie«. In: Hans-Martin Loh-
mann/Joachim Pfeiffer (Hg.): Freud-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung.
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 307-318.

Reiche, Reimut (2008): »Der Vorrang des Objekts. Versuch einer Neubestim-
mung der psychoanalytischen Kunsttheorie mit Blick auf Copyshop von
Thomas Demand«. In: WestEnd. Neue Zeitschrift fir Sozialforschung,
Nr. 5 (1), S. 23—43.

Reiche, Reimut (2011): Mutterseelenallein # 2. Das Tabu der Schonheit in
Kunst und Psychoanalyse. Frankfurt a.M./Basel: Stroemfeld/Nexus.

Reichertz, Jo (2007): »Der marodierende Blick. Uberlegungen zur Aneig-
nung des Visuellen«. In: sozialer sinn, Nr. 8 (2), S. 267-286.

Reichmayr, Johannes (1995/2003): Ethnopsychoanalyse. Geschichte, Kon-
zepte, Anwendungen. GiefSen: Psychosozial-Verlag 2003 (erw. u. grund-
legend tiberarb. Ausg.).

Reik, Theodor (1929): »Kiinstlerisches Schaffen und Witzarbeit«. In: Ima-
go. Zeitschrift fiir Anwendung der Psychoanalyse auf die Geisteswissen-
schaften, Nr. 15 (2), S. 200-23 1.

Reimann Bruno W. (1973): Psychoanalyse und Gesellschaftstheorie. Darm-
stadt/Neuwied: Luchterhand.

Reynolds, Richard (1992): Super Heroes: A Modern Mythology. Jackson:
University Press of Mississippi.

Richter, Horst-Eberhard (1970): Patient Familie. Entstehung, Struktur und The-
rapie von Konflikten in Ehe und Familie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Ricceur, Paul (1965): Die Interpretation. Ein Versuch tiber Freud. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1974.

Rimmele, Marius (2011): »>Metapher< als Metapher. Zur Relevanz eines
libertragenen Begriffs in der Analyse figurativer Bilder«. In: kunsttexte.de,

330

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Nr. 1. Online: http://edoc.hu-berlin.de/kunsttexte/2011-1/rimmele-mari-
us-2/PDF/rimmele.pdf (abgerufen am 16.01.2019).

Ripa, Cesare (1593a): Iconologia. Fiinf Bande. Perugia: Nella Stamperia di
Piergiovanni Costantini 1764—1767.

Ripa, Cesare (1593b): Iconologia, Bd. 3. Perugia: Nella Stamperia di Pier-
giovanni Costantini 1766.

Ritzi, Claudia (2014): Die Postdemokratisierung politischer Offentlichkeit.
Kritische Studien zur Demokratie. Wiesbaden: Springer VS.

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado (2006): Empathie und Spiegelneuro-
ne. Die biologische Basis des Mitgefiihls. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

Robertson, Etienne-Gaspard (183 1): Mémoires récréatifs scientifiques et an-
ecdotiques. Paris: Chez I’auteur et a la Librairie de Wurtz.

Roeck, Bernd (2003): »Visual Turn? Kulturgeschichte und die Bilder«. In:
Geschichte und Gesellschaft, Nr. 29 (1), S. 294-3715.

Rollin, Bernard E. (1976): Natural and Conventional Meaning: An Exam-
ination of the Distinction. Den Haag/Paris: Mouton.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin:
Suhrkamp.

Rosa, Hartmut (2018): Unverfiigbarkeit. Wien/Salzburg: Residenz.

Rose, Gilbert J. (1980): The Power of Form. A Psychoanalytic Approach to
Aesthetic Form. Madison, Connecticut: International Universities Press.

Rosenberg, Robin S. (2008) (Hg.): The Psychology of Superheroes. An Un-
authorized Exploration. Dallas: Benbella Books.

Rosenberg, Robin S. (2z013) (Hg.): Our Superheroes, Ourselves. New York:
Oxford University Press.

Rosengren, Mats (2012): Cave Art, Perception and Knowledge. Basingstoke/
New York: Palgrave Macmillan.

Rossell, Deac (2002): »Die Laterna Magica«. In: Bodo von Dewitz/Werner
Nekes (Hg.): Ich sehe was, was Du nicht siehst! Sehmaschinen und Bild-
erwelten. Die Sammlung Werner Nekes. Gottingen: Steidl, S. 134-145.

Ruhs, August (2010): Lacan. Eine Einfithrung in die strukturale Psychoana-
lyse. Wien: Locker.

Ryan, James G./Schlup, Leonard (2006): Historical Dictionary of the 1940s.
London/New York: Routledge 2015.

Sachs, Hanns (1924): Gemeinsame Tagtraume. Leipzig/Wien/Zirich: Inter-
nationaler psychoanalytischer Verlag.

Sachs-Hombach, Klaus (1995) (Hg.): Bilder im Geiste. Zur kognitiven und
erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Reprasentation. Amster-
dam/Atlanta: Rodopi.

Sachs-Hombach, Klaus (2003 ): Das Bild als kommunikatives Medium. Ele-
mente einer allgemeinen Bildwissenschaft. Koln: Herbert von Halem.
Sachs-Hombach, Klaus (2005) (Hg.): Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen,

Methoden. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Sachs-Hombach, Klaus/Rehkamper, Klaus (1998) (Hg.): Bild — Bildwahrneh-
mung — Bildverarbeitung. Interdisziplindre Beitrdge zur Bildwissenschaft.
Wiesbaden: Deutscher Universitits-Verlag 2004 (2. Aufl.).

331

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Salcher, Ernst E (1995): Psychologische Marktforschung. Berlin: De Gruyter.

Samida, Stefanie/Eggert, Manfred K.H./Hahn, Hans Peter (2014): Hand-
buch Materielle Kultur. Bedeutungen, Konzepte, Disziplinen. Stuttgart/
Weimar: Metzler.

Sandkaulen, Birgit (2010): » Bilder sind<«. Zur Ontologie des Bildes im Dis-
kurs um 1800«. In: Johannes Grave/Arno Schubbach (Hg.): Denken mit
dem Bild. Philosophische Einsitze des Bildbegriffs von Platon bis Hegel.
Miinchen: Fink, S. 130-15T1.

Sandler, Joseph (1976): »Traume, unbewufSte Phantasien und >Wahrneh-
mungsidentitit«. In: Psyche, Nr. 30 (9), S. 769-785.

Sartorti, Rosalinde (2003): » GrofSer Fiithrer, Lehrer, Freund und Vater«. Sta-
lin in der Fotografie«. In: Martin Loiperdinger (Hg.): Fuhrerbilder. Hit-
ler, Mussolini, Roosevelt, Stalin in Fotografie und Film. Miinchen: Piper,
S. 189—209.

Sartre, Jean-Paul (1943): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phianome-
nologischen Ontologie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1962.

Sauer, Martina (2010): »Bild- versus Kunstbegriff Cassirers«. In: Simone
Neuber/Roman Veressov (Hg.): Das Bild als Denkfigur, Funktionen des
Bildbegriffs in der Philosophiegeschichte. Miinchen: Fink, S. 183-198.

Savan, David (1976): An introduction to C. S. Peirce’s semiotics, Part 1.
Toronto: Toronto semiotic circle.

Schifer, Christian (2007): »Idee«. In: ders.: (Hg.): Platon-Lexikon. Be-
griffsworterbuch zu Platon und der platonischen Tradition. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 157-165.

Scheler, Max (1912): Wesen und Formen der Sympathie. Bern: Francke 1973
(6., durchges. Aufl.).

Scheler, Max (1928): Die Stellung des Menschen im Kosmos. Bern/Miin-
chen: Francke 1947.

Schelske, Andreas (1997): Die kulturelle Bedeutung von Bildern. Soziologi-
sche und semiotische Uberlegungen zur visuellen Kommunikation. Wies-
baden: Deutscher Universitits-Verlag.

Schelske, Andreas (2005): »Soziologie«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.):
Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 257-267.

Scheuermann, Arne (2004): »Moving Picture Audience — Affektkommunika-
tion im populiren Film. Ein Beitrag zur Theorie des Filmemachens«. In:
Anna Zika (Hg.): the moving image. Beitrige zu einer Medientheorie des
bewegten und bewegenden Bildes. Weimar: VDG, S. 113-130.

Schiemann, Gregor (2004): »Natur — Kultur und ihr Anderes«. In: Fried-
rich Jaeger/Jurgen Straub (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften, Bd.
1: Grundlagen und Schliisselbegriffe. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 60—
75.

Schiller, Friedrich (1795): Uber die 4sthetische Erziehung des Menschen in
einer Reihe von Briefen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009.

Schirra, Klaus (2000): »Tauschung, Ahnlichkeit und Immersion: Die Vo-
gel des Zeuxis«. In: Klaus Sachs-Hombach/Klaus Rehkdmper (Hg.): Vom

332

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Realismus der Bilder. Interdisziplindre Forschungen zur Semantik bildhaf-
ter Darstellungsformen. Magdeburg: Scriptum, S. 119-135.

Schlechtriemen, Tobias (2014a): Bilder des Sozialen. Das Netzwerk in der
soziologischen Theorie. Miinchen: Fink.

Schlechtriemen, Tobias (2014b): »Pladoyer fiir eine soziologische Imaginati-
on«. In: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.): Kultursoziologie im 21.
Jahrhundert. Wiesbaden: Springer VS, S. 87—98.

Schmid, Hans Bernhard/Schweikard, David P. (2009) (Hg.): Kollektive Inten-
tionalitdt. Eine Debatte tiber die Grundlagen des Sozialen. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der
Souverinitit. Berlin: Duncker & Humblot 2015 (10. Aufl.).

Schmitt, Carl (1963): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Be-
griff des Politischen. Berlin: Duncker & Humblot 1975 (2. Aufl.).

Schmuckli, Lisa (2006): Begehren nach Bildern. Freuds Bildkonzept — Spu-
ren der piktoralen Wende. Wien: Turia + Kant.

Schneider, Gerhard (1999) (Hg.): Psychoanalyse und bildende Kunst. Ttibin-
gen: Edition diskord.

Schneider, Gerhard (2000): »Psychoanalytisches Sehen«. In: Psychoanalyse
im Widerspruch, Nr. 12 (24), S. 15-28.

Schneider, Gerhard (2008): » Filmpsychoanalyse — Zugangswege zur psycho-
analytischen Interpretation von Filmen«. In: Parfen Laszig/ders. (Hg.):
Film und Psychoanalyse. Kinofilme als kulturelle Symptome. Gief3en: Psy-
chosozial-Verlag, S. 19-38.

Schneider, Steve (2008): »Cape, Cowl, Camelot«. In: Orlando Wee-
kly, 24.07.2008. Online: http://www.orlandoweekly.com/orlando/ca-
pe-cowl-and-camelot/Content?0id=2275008 (abgerufen am 16.01.2019).

Schnettler, Bernt (2007): » Auf dem Weg zu einer Soziologie visuellen Wis-
sens«. In: sozialer sinn, Nr. 8 (2), S. 189—210.

Schnitzler, Norbert (1996): Ikonoklasmus — Bildersturm. Theologischer Bil-
derstreit und ikonoklastisches Handeln wihrend des 15. und 16. Jahr-
hunderts. Miinchen: Fink.

Scholz, Oliver R. (1991/2009): Bild, Darstellung, Zeichen. Philosophische The-
orien bildlicher Darstellung. Frankfurt a.M.: Klostermann 2009 (3. Aufl.).

Scholz, Oliver R. (2000): »Bild«. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.): Asthetische
Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in sieben Bianden, Bd. 1.
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 618-669.

Schiilein, Johann August (2006): »Soziologie«. In: Hans-Martin Lohmann/
Joachim Pfeiffer (Hg.): Freud-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stutt-
gart/Weimar: Metzler, S. 417—422.

Schiilein, Johann August (2016): Soziologie und Psychoanalyse. Perspektiven
einer sozialwissenschaftlichen Subjekttheorie. Wiesbaden: Springer VS.
Schulz, Martin (2005): Ordnungen der Bilder. Eine Einfiihrung in die Bild-

wissenschaft. Miinchen: Fink.

Schumpeter, Joseph A. (1942): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie.
Tiibingen/Basel: Francke 1993 (7., erw. Aufl.).

333

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Schiittpelz, Erhard (2013): »Elemente einer Akteur-Medien-Theorie«. In:
Tristan Thielmann/ders. (Hg.): Akteur-Medien-Theorie. Bielefeld: Tran-
script, S. 9-67.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt. Kon-
stanz: UVK.

Schwan, Stephan (2005): »Psychologie«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.):
Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp, S. 124-133.

Schwarte, Ludger (2015): Pikturale Evidenz. Zur Wahrheitsfahigkeit der Bil-
der. Paderborn: Fink.

Schweizerhof, Barbara (2008): »Batman-Verfilmung >Dark Knight< Fet-
tiger Agent des Chaos«. In: taz, 19.08.2008. Online: http://www.taz.
de/!'s177133/ (abgerufen am 16.01.2019).

Schwendtner, Rolf (1973): Theorie der Subkultur. Hamburg: EVA (4. Aufl.).

Segal, Hanna (19971): Traum, Phantasie und Kunst. Stuttgart: Klett-Cotta
1996.

Seidler, Gunter H. (2003): »Terror und Trauma. Gedanken zum 11. Sep-
tember aus der Sicht eines Psychotraumatologen«. In: Michael Bothe et
al.: Der 11. September. Ursachen und Folgen. Heidelberg: Winter, S. 03—
124.

Seja, Silvia (2009): Handlungstheorien des Bildes. Koln: Herbert von Halem.

Setzwein, Monika (1997): Zur Soziologie des Essens. Tabu. Verbot. Mei-
dung. Opladen: Leske + Budrich.

Seyfert, Robert (2012): »Beyond Personal Feelings and Collective Emo-
tions: Toward a Theory of Social Affect«. In: Theory, Culture & Society,
Nr. 29 (6), S. 27—46.

Sharrett, Christopher/Miller, Frank (1991): »Batman and the Twilight of the
Idols: An interview with Frank Miller«. In: Roberta E. Pearson/William
Uricchio (Hg.): The Many Lives of the Batman. Critical Approaches to a
Superhero and His Media. New York/London: Routledge/BFL S. 33—46.

Shevrin, Howard/Eiser, Alan S. (2003): » Continued vitality of the Freudian
theory of dreaming«. In: Edward F. Pace-Schott et al. (Hg.): Sleep and
Dreaming. Scientific Advances and Reconsiderations. Cambridge u.a.:
Cambridge University Press, S. 216-218.

Simmel, Georg (1908): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der
Vergesellschaftung. Gesamtausgabe, Bd. 11. Hg. von Otthein Rammstedt.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1992.

Simmel, Georg (1911): »Der Begriff und die Tragodie der Kultur«. In: ders.:
Hauptprobleme der Philosophie. Philosophische Kultur. Gesamtausgabe,
Bd. 14. Hg. von Rudiger Kramme/Otthein Rammstedt. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1996, S. 385—416.

Simmel, Georg (1916): »Die Krisis der Kultur«. In: ders.: Das individuelle Ge-
setz. Philosophische Exkurse. Hg. von Michael Landmann. Frankfurt a. M.
Suhrkamp 1987, S. 232-236.

Singer, Jerome L. (1976): Daydreaming and Fantasy. London: Allen & Un-
win.

334

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Singer, Wolf (2004): »Das Bild in uns — Vom Bild zur Wahrnehmung«. In:
Christa Maar/Hubert Burda (Hg.): Iconic Turn. Die neue Macht der Bil-
der. Koln: DuMont, S. 56—74.

Sklovskij, Viktor (1916): »Die Kunst als Verfahren«. In: Jurij Striedter (Hg.):
Russischer Formalismus. Texte zur allgemeinen Literaturtheorie und zur
Theorie der Prosa. Miinchen: Fink 1994 (5. Aufl.), S. 4-35.

Sloterdijk, Peter (2000): Die Verachtung der Massen. Versuch iiber Kultur-
kampfe in der modernen Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Smelser, Neil J. (2004): »Psychological Trauma and Cultural Trauma«.
In: Jeffrey C. Alexander et al.: Cultural Trauma and Collective Identity.
Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press, S. 31-59.

Soboczynski, Adam (2012): »Der Milliardar lebe hoch!« In: DIE ZEIT,
26.07.2012. Online: http://www.zeit.de/2012/3 1/Film-Dark-Knight-Ri-
ses (abgerufen am 16.01.2019).

Soeffner, Hans-Georg (2004): »Protosoziologische Uberlegungen zur Sozio-
logie des Symbols und des Rituals«. In: Rudolf Schlogl/Bernhard Giesen/
Jurgen Osterhammel (Hg.): Die Wirklichkeit der Symbole. Grundlagen
der Kommunikation in historischen und gegenwirtigen Gesellschaften.
Konstanz: UVK, S. 41-72.

Soeffner, Hans-Georg/Raab, Jiirgen (2004): »Bildverstehen als Kulturverstehen
in medialisierten Gesellschaften«. In: Aleida Assmann/Ulrich Gaier/Gisela
Trommsdorf (Hg.): Positionen der Kulturanthropologie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 249-274.

Sokolowski, Robert (2000): Introduction to Phenomenology. Cam-
bridge u.a.: Cambridge University Press.

Soldt, Philipp (2006): »Das Verdringte im Bild. Zum Verhiltnis des bild-
lich-anschaulichen Denkens zum Unbewussten«. In: Zeitschrift fir psy-
choanalytische Theorie und Praxis, Nr. 21 (1), S. 29—47.

Soldt, Philipp (2007): »Bildbewusstsein und >willing suspension of disbelief.
Ein psychoanalytischer Beitrag zur Bildrezeption«. In: Image. Zeitschrift
fiir interdisziplindre Bildwissenschaft, Nr. 5, S. 52-66.

Solms, Mark (1999): » Traumdeutung« und Neurowissenschaften«. In: Jean
Starobinski/llse Grubrich-Simiti/ders.: Hundert Jahre >Traumdeutungs
von Sigmund Freud. Drei Essays. Frankfurt a. M.: Fischer, S. 73-89.

Sonesson, Goran (1989): Pictorial concepts. Inquiries into the semiotic her-
itage and its relevance for the analysis of the visual world. Lund: Lund
University Press.

Sonesson, Goran (1993): »Zur Semiotik des Bildes: Zum Forschungsstand am
Anfang der goer Jahre«. In: Zeitschrift fiir Semiotik, Nr. 15 (1-2),S. 127-160.

Sonesson, Goran (2003): »Uber Metaphern in Bildern«. In: Zeitschrift fiir
Semiotik, Nr. 25 (1-2), S. 25-38.

Spanakos, Tony (2008): »Gotham regieren«. In: Mark D. White/Robert
Arp (Hg.): Die Philosophie bei Batman. Eine Reise in die Seele des Dark
Knight. Weinheim: Wiley-VCH 2012, S. 45-56.

Speck, Stefan (1997): Von Sklovskij zu de Man. Zur Aktualitit formalisti-
scher Literaturtheorie. Miinchen: Fink.

335

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Spector, Jack J. (1972): Freud und die Asthetik. Psychoanalyse, Literatur und
Kunst. Miinchen: Kindler 1973.

Stagl, Justin (1993): »Der Kreislauf der Kultur«. In: Anthropos, Nr. 88 (4/6),
S. 477-488.

Stiheli, Urs (2000): Sinnzusammenbriiche. Eine dekonstruktive Lektiire von
Niklas Luhmanns Systemtheorie. Weilerswist: Velbriick.

Stdheli, Urs (2007): »Die Sichtbarkeit sozialer Systeme. Zur Visualitit von Selbst-
und Fremdbeschreibungen«. In: Soziale Systeme, Nr. 13 (1+2), S. 70-83.

Stiheli, Urs (2012): »Infrastrukturen des Kollektiven: alte Medien — neue
Kollektive?« In: Zeitschrift fir Medien- und Kulturforschung, Nr. 2,
S. 99-116.

Stiheli, Urs (2015): »Die Zukiinftigkeit der Masse« [Nachwort]. In: Ga-
briel Tarde: Masse und Meinung. Konstanz: Konstanz University Press,
S. 189—201.

Stavrakakis, Yannis (2007): The Lacanian Left. Psychoanalysis, Theory, Po-
litics. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Steinbrenner, Jakob (2009): »Bildtheorien der analytischen Tradition«. In:
Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildtheorien. Anthropologische und kulturel-
le Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 284-315.

Stiegler, Bernd (2006): Theoriegeschichte der Photographie. Miinchen: Fink.

Stiglegger, Marcus (2008): »Der dunkle Souveran: Die Faszination des all-
machtigen Gewalttiters im zeitgenossischen Thriller und Horrorfilm«. In:
Werner Faulstich (Hg.): Das Bose heute. Formen und Funktionen. Miin-
chen: Fink, S. 271-2871.

Stiglegger, Martin (2006): Ritual & Verfithrung. Schaulust, Spektakel &
Sinnlichkeit im Film. Berlin: Bertz + Fischer.

Stiglegger, Martin (2014): » Verfihrung — Wunsch — Begehren. Die Seduk-
tionstheorie des Films am Beispiel von Darren Aronofskys BLAck SwaN
(USA 2010)<«. In: Astrid Lange-Kirchheim/Joachim Pfeiffer (Hg.): Film
und Filmtheorie. Freiburger literaturpsychologische Gespriche/Jahrbuch
fiir Literatur und Psychoanalyse, Bd. 33. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, S. 49-64.

Stokes, Adrian (1965): The Invitation in Art. New York: Chilmark Press.

Stowasser (1974): Der kleine Stowasser. Lateinisch-deutsches Schulworter-
buch. Bearb. von Michael Petschenig. Miinchen/Ziirich: Freytag/Orell
Fuifsli.

Strauven, Wanda (2006) (Hg.): The Cinema of Attractions Reloaded.
Amsterdam: Amsterdam University Press.

Strehle, Samuel (2008a): »Evidenzkraft und Beherrschungsmacht. Bildwis-
senschaftliche und soziologische Zuginge zur Modellfunktion von Bil-
dern«. In: Ingeborg Reichle/Steffen Siegel/Achim Spelten (Hg.): Visuelle
Modelle, Miinchen: Fink, S. 57—70.

Strehle, Samuel (2008b): »Fortsetzung des Aufstands mit anderen Mitteln?
Eine kultursoziologische und medientheoretische Analyse des Graffiti-Wri-
tings«. In: ders./Sacha Szabo (Hg.): Unterhaltungswissenschaft. Popular-
kultur im Diskurs der Cultural Studies. Marburg: Tectum 2008, S. 11-36.

336

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Strehle, Samuel (2011a): »Hans Belting. >Bild-Anthropologie« als Kulturthe-
orie der Bilder«. In: Stephan Moebius/Dirk Quadflieg (Hg.): Kultur. The-
orien der Gegenwart. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften (2.,
uberarb. und erw. Aufl.), S. s07-518.

Strehle, Samuel (201 1b): » There must have been something deep inside you
...« — Eine psychoanalytische Deutung von Alfred Hitchocks Rope«. In:
sozialer sinn, Nr. 12 (2), S. 55-80.

Strehle, Samuel (2012): Zur Aktualitit von Jean Baudrillard. Einleitung in
sein Werk. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Strehle, Samuel (2014): »Infantilzustinde in der Megamaschine. Zur Funkti-
on des Fiktiven in der Konsumgesellschaft — zugleich ein Pladoyer fiir eine
Kultursoziologie des Populidren«. In: Joachim Fischer/Stephan Moebius:
Kultursoziologie im 21. Jahrhundert. Wiesbaden: Springer VS, S. 193—
205.

Strehle, Samuel (2017): »Jean Baudrillard«. In: Christian Steuerwald (Hg.):
Klassiker der Soziologie der Kiinste. Prominente und bedeutende Ansit-
ze. Wiesbaden: Springer VS, S. 703-727.

Suter, Tilman (2005): » Vergesellschaftung durch Medienkommunikation als
Inklusionsprozess«. In: Michael Jiackel/Manfred Mai (Hg.): Online-Verge-
sellschaftung? Mediensoziologische Perspektiven auf neue Kommunikati-
onstechnologien. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften, S. 13—32.

Szabo, Sacha (2006): Rausch und Rummel. Attraktionen auf Jahrmarkten
und in Vergniigungsparks. Eine soziologische Kulturgeschichte. Bielefeld:
Transcript.

Tappenbeck, Inka (1999): Phantasie und Gesellschaft. Zur soziologischen
Relevanz der Einbildungskraft. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.
Tarde, Gabriel (1890): Die Gesetze der Nachahmung. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2003.

Tarde, Gabriel (1898): Die sozialen Gesetze. Skizze einer Soziologie. Mar-
burg: Metropolis 2009.

Tarde, Gabriel (19o1): Masse und Meinung. Konstanz: Konstanz Univer-
sity Press.

Tate, Chuck (2008): »An Appetite for Destruction: Aggression and the Bat-
man«. In: Robin S. Rosenberg (Hg.): The Psychology of Superheroes. An
Unauthorized Exploration. Dallas: Benbella Books, S. 135-145.

Taylor, Charles (2004): Modern Social Imaginaries. Durham/London: Duke
University Press.

Tedlock, Barbara (1987) (Hg.): Dreaming. Anthropological and Psychologi-
cal Interpretations. Cambridge u. a.: Cambridge University Press, S. 1o5—
131.

Tedlock, Barbara (1991): »The New Anthropology of Dreaming«. In: Dre-
aming, Nr. 1 (2). Online: http://asdreams.org/journal/articles/1-2ted-
lockt991.htm (abgerufen am 16.01.2019).

Tenbruck, Friedrich H. (1979): »Die Aufgaben der Kultursoziologie«. In:
ders.: Perspektiven der Kultursoziologie. Gesammelte Aufsitze. Opladen:
Westdeutscher Verlag 1996, S. 48-74.

337

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Tenbruck, Friedrich H. (1989): Die kulturellen Grundlagen der Gesellschaft.
Der Fall der Moderne. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag 1990 (2. Aufl.).

Tenbruck, Friedrich H. (1996): Perspektiven der Kultursoziologie. Gesam-
melte Aufsitze. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Thévoz, Michel (1990): Art brut. Kunst jenseits der Kunst. Aarau: AT.

Theweleit, Klaus (1978): Mannerphantasien, Bd. 2: Mannerkorper. Zur Psy-
choanalyse des weiflen Terrors. Miinchen: Dtv 1995.

Thiel, Detlef (1997): »Der Phinomenologe in der Galerie. Husserl und die
Malerei«. In: Phinomenologische Forschungen. Neue Folge, Nr. 2 (1),
S. 61-103.

Thiirlemann, Felix (1990): Vom Bild zum Raum. Beitrige zu einer semioti-
schen Kunstwissenschaft. Kéln: DuMont.

Thiirlemann, Felix (2009): »Ikonographie, Ikonologie, Ikonik: Max Imdahl
liest Erwin Panofsky«. In: Klaus Sachs-Hombach (Hg.): Bildtheorien. Anth-
ropologische und kulturelle Grundlagen des Visualistic Turn. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 214-234.

Thurn, Hans Peter (1973): Soziologie der Kunst. Stuttgart u.a.: Kohlham-
mer.

Thurn, Hans Peter (1979): »Kultursoziologie. Zur Begriffsgeschichte der
Disziplin«. In: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie,
Nr. 31 (3), S. 422—449.

Thurn, Hans Peter (2008): »Das Projekt >Kultur« — destruktionsanalytisch
betrachtet«. In: Dirk Baecker/Matthias Kettner/Dirk Rustemeyer (Hg.):
Uber Kultur. Theorie und Praxis der Kulturreflexion. Bielefeld: Transcript,
S. 45-68.

Thurnwald, Richard C. (1936-1937): »Beitrage zur Analyse des Kulturme-
chanismus«. In: Wilhelm Emil Mihlmann/Ernst W. Muller (Hg.): Kul-
turanthropologie. Koln/Berlin: Kiepenheuer & Witsch 1966, S. 356-391.

Tisseron, Serge (2005): »Unser Umgang mit Bildern. Ein psychoanalytischer
Zugang«. In: Hans Belting (Hg.): Bilderfragen. Die Bildwissenschaften im
Aufbruch. Miinchen: Fink 2007, S. 307-315.

Titzmann, Michael (1979): » Allegorie« und >Symbol« im Denksystem der
Goethezeit«. In: Walter Haug (Hg.): Formen und Funktionen der Allego-
rie. Symposion Wolfenbiittel. Stuttgart: Metzler’sche Buchhandlung 1978,
S. 642-665.

Toh, Justine (2zo010): » The Tools and Toys of (the) War (on Terror): Consumer De-
sire, Military Fetish, and Regime Change in Ba#man Begins«. In: Jeff Birken-
stein/Anna Froula/Karen Randell (Hg.): Reframing 9/t 1. Film, Popular Cul-
ture and the » War on Terror«. New York/London: Continuum, S. 127-139.

Tomberg, Friedrich (1968): Mimesis der Praxis und abstrakte Kunst. Ein
Versuch iiber die Mimesistheorie. Darmstadt/Neuwied: Luchterhand.

Torok, Maria (1997): »Phantasie. Versuch einer begrifflichen Klirung ihrer
Struktur und Funktion«. In: Psyche, Nr. 51 (1), S. 33—45.

Traue, Boris/Blanc, Mathias (2018): »Visuelle Diskursanalyse«. In: Leila
Akremi et al. (Hg.): Handbuch Interpretativ forschen. Weinheim/Basel:
Beltz Juventa, S. 708—740.

338

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Tuomela, Raimo (2007): The Philosophy of Sociality. The Shared Point of
View. New York: Oxford University Press.

Tuomela, Raimo/Miller, Kaarlo (1988): »We-Intentions«. In: Philosophical
Studies, Nr. 53 (3), S. 367-389.

Tiircke, Christoph (2002): Erregte Gesellschaft. Philosophie der Sensation.
Miinchen: C.H. Beck.

Tiircke, Christoph (2008): Philosophie des Traums. Miinchen: C.H. Beck.

Tylor, Edward B. (1871): Die Anfinge der Kultur. Untersuchungen iiber die
Entwicklung der Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst und Sitte. Hil-
desheim/Zurich/New York: Olms 2005.

Ueding, Gert (1969): »Schein und Vorschein in der Kunst. Zur Asthetik Ernst
Blochs«. In: Burghart Schmidt (Hg.): Materialien zu Ernst Blochs >Prinzip
Hoffnung:«. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S. 446—464.

Uhrig, Meike (2015): Darstellung, Rezeption und Wirkung von Emotionen
im Film. Eine interdisziplinare Studie. Wiesbaden: Springer VS.

Uricchio, William (2010): »The Batman’s Gotham City™: Story, Ideology,
Performance«. In: Jorn Ahrens/Arno Meteling (Hg.): Comics and the City.
Urban Space in Print, Picture and Sequence. New York/London: Contin-
uum, S. 119-132.

Vajda, Mihdly (1983): »Philosophie der absoluten Schopfung. Cornelius
Castoriadis: Durchs Labyrinth. Seele, Vernunft, Gesellschaft« [Rezensi-
on]. In: Philosophische Rundschau, Nr. 30 (3/4), S. 271-277.

Van Heusden, Barend (2003): »Kunst — die vierte symbolische Form?« In:
Hans Jorg Sandkiihler/Detlev Pitzold (Hg.): Kultur und Symbol. Ein
Handbuch zur Philosophie Ernst Cassirers. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S. 191-2710.

Van Laer, Tom et al. (2014): » The Extended Transportation-Imagery Model: A
Meta-Analysis of the Antecedents and Consequences of Consumers’ Narrative
Transportation«. In: Journal of Consumer Research, Nr. 40 (5), S. 797-817.

Varendonck, Julien (1921): Uber das vorbewufite phantasierende Denken.
Leipzig/Ziirich/Berlin: Internationaler psychoanalytischer Verlag 1922.

Veressov, Roman (2010): »Das bildliche Unbewusste — Zur bildlichen Figu-
rierung des Subjekts bei Jacques Lacan«. In: Simone Neuber/ders. (Hg.):
Das Bild als Denkfigur. Funktionen des Bildbegriffs in der Geschichte der
Philosophie. Miinchen: Fink, S. 257-272.

Vischer, Friedrich Theodor (1887): »Das Symbol«. In: ders. et al: Philosophi-
sche Aufsitze. Eduard Zeller zu seinem fiinfzigjahrigen Doctor-Jubilium
gewidmet. Leipzig: Fues’s Verlag, S. 153-193.

Vismann, Cornelia (2010): »Kulturtechniken und Souverinitit«. In: Zeit-
schrift fiir Medien- und Kulturforschung, Nr. 1, S. 171-181.

Von Grunebaum, G. E./Caillois, Roger (1966) (Hg.): The Dream and Human
Societies. Berkeley/Los Angeles: University of California Press.

Von Uexkiill, Jakob (1909): Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Julius
Springer.

Voss, Christiane (2006): »Die leibliche Dimension des Mediums Kino«. In:
Frank Bosch/Manuel Borutta (Hg.): Die Massen bewegen. Medien und

339

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Emotionen in der Moderne. Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 63—
8o.

Waldenfels, Bernhard (1994): »Ordnungen des Sichtbaren. Zum Gedenken
an Max Imdahl«. In: Gottfried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? Munchen:
Fink 2006 (4. Aufl.), S. 233-252.

Waldenfels, Bernhard (2002): Bruchlinien der Erfahrung. Phinomenologie —
Psychoanalyse — Phinomenotechnik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (2006): Grundmotive einer Phinomenologie des Frem-
den. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Bernhard (2010): Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Modi as-
thetischer Erfahrung. Berlin: Suhrkamp.

Warburg, Aby (1929): »Mnemosyne. Einleitung«. In: ders.: Der Bilderatlas
Mnemosyne. Hg. von Martin Warnke. Berlin: Akademie Verlag 2000, S. 3-6.

Warner, Marina (2006): Phantasmagoria. Spirit Visions, Metaphors, and
Media into the Twenty-first Century. Oxford/New York: Oxford Uni-
versity Press.

Warnke, Martin (1985): Hofkuinstler. Zur Vorgeschichte des modernen
Kunstlers. Koln: DuMont.

Weber, Max (1904): »Die >Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und so-
zialpolitischer Erkenntnis«. In: ders.: Gesammelte Aufsitze zur Wissen-
schaftslehre. Tubingen: Mohr 1922, S. 146—214.

Weber, Samuel (1978): Riickkehr zu Freud. Jacques Lacans Ent-stellung der
Psychoanalyse. Frankfurt a. M./Berlin/New York: Ullstein.

Wegener, Mai (2004): Neuronen und Neurosen. Der psychische Apparat bei
Freud und Lacan. Ein historisch-theoretischer Versuch zu Freuds Entwurf
von 1895. Miinchen: Fink.

Wenzel, Harald (2001): Die Abenteuer der Kommunikation. Echtzeitmas-
senmedien und der Handlungsraum der Hochmoderne. Weilerswist: Vel-
briick.

Werber, Niels (2003): »Reprisentation/reprisentativ«. In: Karlheinz Barck
et al. (Hg.): Asthetische Grundbegriffe (AGB). Historisches Worterbuch in
sieben Bianden, Bd. 5. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 264—290.

Werner, Christoph/Langenmayr, Arnold (2005): Der Traum und die Fehlleis-
tungen. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Wertham, Fredric (1954): Seduction of the Innocent: The Influence of Comic
Books on Today’s Children. New York/Toronto: Rinehart.

White, Mark D./Arp, Robert (2008) (Hg.): Die Philosophie bei Batman. Eine
Reise in die Seele des Dark Knight. Weinheim: Wiley-VCH 20712.

Whitebook, Joel (1995): Perversion and Utopia. A Study in Psychoanalysis
and Ciritical Theory. Cambridge/London: MIT Press.

Widmer, Peter (1990): Subversion des Begehrens. Eine Einfiihrung in Jacques
Lacans Werk. Wien: Turia + Kant 2004 (4. Aufl.).

Wiegand, Michael H./von Spreti, Flora/Forstl, Hans (2006) (Hg.): Schlaf
& Traum: Neurobiologie, Psychologie, Therapie. Stuttgart: Schattauer.
Wiesing, Lambert (1998): »Sind Bilder Zeichen? « In: Klaus Sachs-Hombach/

Klaus Rehkdmper (Hg.): Bild — Bildwahrnehmung — Bildverarbeitung.

340

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Interdisziplindre Beitrage zur Bildwissenschaft. Wiesbaden: Deutscher
Universitits-Verlag, S. 95-101.

Wiesing, Lambert (2000a): Die Sichtbarkeit des Bildes. Geschichte und Per-
spektiven der formalen Asthetik. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Wiesing, Lambert (2000b): Phanomene im Bild. Miinchen: Fink.

Wiesing, Lambert (2005): Artifizielle Priasenz. Studien zur Philosophie des
Bildes. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Wiesing, Lambert (2013): Sehen lassen. Die Praxis des Zeigens. Berlin: Suhr-
kamp.

Willems, Gottfried (1989): Anschaulichkeit. Zu Theorie und Geschichte der
Wort-Bild-Beziehungen und des literarischen Darstellungsstils. Tubingen:
Niemeyer.

Willi, Jiirg (1975): Die Zweierbeziehung. Spannungsursachen, Stérungsmuster,
Klarungsprozesse, Losungsmodelle. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1990.

Williams, Raymond (1958): Culture and Society 1780-1950. Garden City/
New York: Anchor Books/Doubleday 1960.

Winkler, Hartmut (1992): Der filmische Raum und der Zuschauer. »Appara-
tus< — Semantik —>Ideology«. Heidelberg: Carl Winter.

Winnicott, Donald W. (1971): »Kreativitdt und ihre Wurzeln — Das Konzept
der Kreativitat«. In: Hartmut Kraft (Hg.): Psychoanalyse, Kunst und Kre-
ativitdt heute. Die Entwicklung der analytischen Kunstpsychologie seit
Freud. Berlin: MVW 2008, S. 64—77.

Winter, Rainer (1991): »Zwischen Kreativitit und Vergniigen. Der Gebrauch
des postmodernen Horrorfilms«. In: Stefan Miiller-Doohm/Klaus Neu-
mann-Braun (Hg.): Offentlichkeit, Kultur, Massenkommunikation. Bei-
trage zur Medien- und Kommunikationssoziologie. Oldenburg: Biblio-
theks- und Informationssystem der Universitait Oldenburg, S. 213-229.

Wittkower, Rudolf (195 5): »Die Interpretation visueller Symbole in der bilden-
den Kunst«. In: Ekkehard Kaemmerling (Hg.): Ikonographie und Ikonolo-
gie. Theorien — Entwicklung — Probleme. K6ln: DuMont 1979, S. 226-256.

Wolf, Harald (1998): »Die Revolution neu beginnen.« Uber Cornelius Cas-
toriadis und >Socialisme ou Barbarie«. In: Archiv fir die Geschichte des
Widerstandes und der Arbeit, Nr. 15, S. 69-112.

Wolfenstein, Martha/Neites, Nathan (1950): Movies. A Psychological Study.
Glencoe: MacMillan.

Wolff, Reinhold (1975) (Hg.): Psychoanalytische Literaturkritik. Miinchen:
Fink.

Wollheim, Richard (1982): Objekte der Kunst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wollheim, Richard (1991): »Die Metapher in der Malerei«. In: Richard
Heinrich/Helmuth Vetter (Hg.): Bilder der Philosophie. Reflexionen iiber
das Bildliche und die Phantasie. Wien/Miinchen: Oldenbourg, S. 17-31.

Wood, Robin (1986/2003): Hollywood from Vietnam to Reagan ...and Beyond.
New York: Columbia University Press 2003 (erw. u. iberarb. Neuausg.).

Worth, Sol (1975): »Pictures Can’t Say Ain’t«. In: Versus, Nr. 12 (3), S. 8 5-108.

Wulf, Christoph (2006): »Bilder des Sozialen«. In: Bernd Huppauf/ders.
(Hg.): Bild und Einbildungskraft. Miinchen: Fink, S. 203-2135.

341

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

Wundt, Wilhelm (1896): Grundriss der Psychologie. Leipzig: Wilhelm En-
gelmann 1897 (2. Aufl.).

Wundt, Wilhelm (1900): Volkerpsychologie. Eine Untersuchung der Ent-
wicklungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte, Bd. 1: Die Sprache. Ers-
ter Teil. Leipzig: Wilhelm Engelmann 1904 (2., umgearb. Aufl.).

Wyss, Beat (2006): Vom Bild zum Kunstsystem. Koln: Verlag der Buchhand-
lung Walther Konig.

Yinger, J. Milton (1960): » Contraculture and Subculture«. In: American So-
ciological Review, Nr. 25 (5), S. 625-635.

Zaboura, Nadia (2009): Das empathische Gehirn. Spiegelneurone als Grund-
lage menschlicher Kommunikation. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwis-
senschaften.

Zelle, Carsten (2002): »Die stete Neuerfindung des Alten. Konstellationen
asthetischer Erfahrung: Baumgarten/Bouhours — Jauf$/Bubner/Welsch/
Bohrer«. In: Gregor Schwering/ders. (Hg.): Asthetische Positionen nach
Adorno. Munchen: Fink, S. 31—47.

Zepf, Siegfried (2001): » Trauma, Reizschutz und traumatische Neurose. Ver-
such einer Klirung der Konzepte Freuds«. In: Forum Psychoanalyse, Nr.
17, 5. 332-349.

Zepf, Siegfried/Weidenhammer, Brigitte/Baur-Morlock, Jutta (1986): »Rea-
litit und Phantasie. Anmerkungen zum Traumabegriff Sigmund Freuds«.
In: Psyche, Nr. 40 (2), S. 124-144.

Zeul, Mechthild (1994): »Bilder des UnbewufSten. Zur Geschichte der psy-
choanalytischen Filmtheorie«. In: Psyche, Nr. 48 (7), S. 975-1003.

Zeul, Mechthild (2003): »Bausteine einer psychoanalytischen Filmtheorie.
Zur Verhiltnisbestimmung von Psychoanalyse und Film am Beispiel des
Traums«. In: Charles Martig/Leo Karrer (Hg.): Traumwelten. Der filmi-
sche Blick nach innen. Marburg: Schiiren, S. 45-58.

Zielinski, Siegfried (2002): Archdologie der Medien. Zur Tiefenzeit des tech-
nischen Horens und Sehens. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Ziemann, Andreas (2006/2012): Soziologie der Medien. Bielefeld: Transcript
(2., iberarb. u. erw. Aufl.).

Ziemann, Andreas (2011): Medienkultur und Gesellschaftsstruktur. Soziolo-
gische Analysen. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Zizek, Slavoj (1998): Die Nacht der Welt. Psychoanalyse und deutscher Ide-
alismus. Frankfurt a.M.: Fischer.

Zizek, Slavoj (1999): Die Tiicke des Subjekts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
200T.

Zizek, Slavoj (2002): »Passionen des Realen, Passionen des Scheins«. In:
ders.: Willkommen in der Wiste des Realen. Wien: Passagen 2014 (2.,
durchges. Aufl.), S. 15-39.

Zizek, Slavoj (2007): »Projector in the heart of the social« [Vorwort]. In:
Biilent Diken/Carsten Bagge Laustsen: Sociology Through the Projector.
London: Routledge, S. iix—xi.

Zizek, Slavoj (2012): Das Jahr der gefihrlichen Traume. Frankfurt a.M.:
Fischer.

342

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

COMICS

Comics

Action Comics, Nr. 1. New York: Detective Comics 193 8.

Batman, Nr. 1. New York: Detective Comics 1940. In: The Batman Chroni-
cles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 137-190.

Batman, Nr. 351. New York: Detective Comics 1982.

Detective Comics, Nr. 27. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-
man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 3-9.

Detective Comics, Nr. 29. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-
man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2003, S. 17-27.

Detective Comics, Nr. 30. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-
man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2003, S. 28-38.

Detective Comics, Nr. 31. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-
man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 39—49.

Detective Comics, Nr. 33. New York: Detective Comics 1939. In: The Bat-
man Chronicles, Bd. 1. New York: DC Comics 2005, S. 61-73.

Detective Comics, Nr. 43. New York: Detective Comics 1941.

Detective Comics, Nr. 48. New York: Detective Comics 1941.

Detective Comics, Nr. 168. New York: Detective Comics 195T.

Loeb, Jeph (1996-1997): Batman: The Long Halloween (gem. mit Tim Sale).
New York: DC Comics 1998.

Miller, Frank (1986): Batman: The Dark Knight Returns (gem. mit Klaus
Janson und Lynn Valley). London: Titan Books.

Miller, Frank (1986-1987): Batman: Year One (gem. mit David Mazzuc-
chelli). New York: DC Comics 1988.

Moench, Doug et al. (1993-1994): Batman: Knightfall, Vol. 1. New York:
DC Comics 2012.

Moore, Alan (1988): Batman: The Killing Joke (gem. mit Brian Bolland). The
Deluxe Edition. New York: DC Comics 2008.

O’Neil, Dennis/Giordano, Dick (1989): Batman: The Man Who Falls. New
York: DC Comics.

Filme

AvaTaR (USA 2009, Regie: James Cameron).

Batman (USA 1966, Regie: Leslie H. Martinson; DVD-Fassung, totr Min.).

BaTtmAN (USA 1989, Regie: Tim Burton).

BatmaN & RoBIN (USA 1997, Regie: Joel Schumacher).

BaTMAN BEGINS (USA 2005, Regie: Christopher Nolan ; Blu-ray-Fassung/
Kinofassung, 140 Min.).

Dracutra (USA 1931, Regie: Tod Browning).

FirsT BLoOD (USA 1982, Regie: Ted Kotchef).

GoNE WiTH THE WIND (USA 1939, Regie: Victor Fleming).

NEAR DARk (USA 1987, Regie: Kathryn Bigelow).

3453

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

NOSFERATU — EINE SYMPHONIE DES GRAUENS (D 1922, Regie: Friedrich
Wilhelm Murnau).

NOSFERATU — PHANTOM DER NACHT (D/F 1979, Regie: Werner Herzog).

RorE (USA 1948, Regie: Alfred Hitchcock).

SUPERMAN RETURNS (USA/Australien 2006, Regie: Bryan Singer).

THE BAT WHISPERS (USA 1930, Regie: Roland West).

THE DARK KNIGHT (USA 2008, Regie: Christopher Nolan; Blu-ray-Fassung/
Kinofassung, 153 Min.).

THE DArRKk KNIGHT RiSEs (USA 20712, Regie: Christopher Nolan; Blu-ray-
Fassung/Kinofassung, 164 Min.).

THE MARK OF ZORRO (USA 1920, Regie: Fred Niblo).

THE MATRIX (USA 1999, Regie: Andy & Larry Wachowski).

THE Texas CHAINSAW MassAcCRE (USA 1974, Regie: Tobe Hooper).

VERTIGO (USA 1958, Regie: Alfred Hitchcock).

Abbildungen

T Louis-Frangois Lejeune: Fantasmagorie de Robertson dans la Cour
des Capucines en 1797. Aus: Etienne-Gaspard Robertson: Mémoires
récréatifs scientifiques et anecdotiques. Paris: Chez I’auteur et a la
librairie de Wurtz 1831 (Frontispiz).

2 Panneau der Pferde. Ca. 29-3 5 ooo v. Chr. Holzkohle auf Felswand.
Hohle von Chauvet, bei Vallon-Pont-d’Arc Ardéche, Frankreich.

3 René Magritte: Das Reich der Lichter (CEmpire des lumiéres). 1954.
Ol auf Leinwand, 146 x 114 cm. Musées royaux des Beaux-Arts de
Belgique, Briissel.

4 Codex Egberti, cod. 24, fol. 22r. Buchillustration (Ausschnitt). Um
980. Stadtbibliothek Trier. Aus: Teilfaksimile-Ausgabe des Ms. 2.4
der Stadtbibliothek Trier. Hg. von Gunther Franz. Wiesbaden: Lud-
wig Reichert 1983.

3 Max Imdahl (1994): »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«. In: Gottfried
Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.), S. 303.

6 Max Imdahl (1994): »Ikonik. Bilder und ihre Anschauung«. In: Gott-
fried Boehm (Hg.): Was ist ein Bild? Miinchen: Fink 2006 (4. Aufl.),

S. 304.

7 Edward Hopper: Summer Evening. 1947. Ol auf Leinwand, 76 x 107 cm.
Privatsammlung.

8 Mark Rothko: Blue, Orange, Red. 1961. Ol auf Leinwand, 229 x 206
cm. Hirshhorn Museum, Washington D.C.

344

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I0

II

I2

13

14

15
16

17

18

19

20

21

ABBILDUNGEN

Grandpville: Second réve. — Une promenade dans le ciel. Aus: Le
Magasin Pittoresque, 1847, S. 213.

Sergej Pankejeff: Ohne Titel [Die Traumzeichnung des Wolfsmannes].
Aus: Sigmund Freud: » Aus der Geschichte einer infantilen Neurose«
(1918).In: Studienausgabe, Bd. 8. Frankfurt a. M.: Fischer 1969, S. 149.

Sergej Pankejeff (signiert als » Wolfmann«): Ohne Titel. 1964. Ol auf
Leinwand, 38 x 36 cm. London, Freud Museum. Aus: Markus Klam-
mer: Figuren der Urszene. Material und Darstellung in der Psycho-
analyse Freuds. Wien/Berlin: Turia + Kant 20713 (0. S.).

Action Comics, Nr. 1, Titelseite. New York: Detective Comics 193 8.
Cover art: Joe Shuster.

Detective Comics, Nr. 27, Titelseite. New York: Detective Comics
1939. Cover art: Bob Kane.

Detective Comics, Nr. 33. New York: Detective Comics 1939, S. 63.
Zeichnung: Bob Kane, Text: Gardner Fox.

THE DARK KNIGHT (USA 2008). 1:36. Screenshot.

THE DARK KNIGHT (USA 2008). Filmplakat. Gestaltung: BLT Com-
munications, LLC, Hollywood.

TIME, Titelblatt der Ausgabe vom 14.09.2001. Fotografie: Lyle
Owerko.

Wie Abb. 16.

Ede Marg6: Janos Hunyadi. 1906. Statue, Bronze. Budapest, Hel-
denplatz. Aus: Wikimedia Commons. Online: https://commons.wi-
kimedia.org/wiki/File:Statue_of_John_Hunyadi.png (abgerufen am
16.01.2019).

Wie Abb. 16 (Ausschnitt).

Unbekannt: Josef Stalin. 1952. Statue, Bronze. Gori, Georgien. Aus:
Wikimedia Commons. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Sta-
lin_monument_gori.jpg (abgerufen am 16.01.2019) (Ausschnitt).

22—24 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 0:55. Screenshots.

25

26

27

Frank Miller: The Dark Knight Returns (gem. mit Klaus Janson und
Lynn Valley). London: Titan Books 1986, S. 96. Story und Zeich-
nung: Frank Miller.

BatmAN BEGINS (USA 2005). 0:57. Screenshot.
Batman, Nr. 1. New York: Detective Comics 1940, S. 142. Zeich-

nung: Bob Kane, Text: Bill Finger.

345

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

QUELLENVERZEICHNIS

28 BaTMAN (USA 1966). 0:17. Screenshot (Ausschnitt).

29 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 1:24. Screenshot (Ausschnitt).
30—32 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 1:42-1:44. Screenshots.
33 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 1:54. Screenshot.

34 THE DarRKk KNIGHT (USA 2008). 1:54. Screenshot.

35 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 2:02. Screenshot.

36 THE DArRk KNIGHT (USA 2008). 2:07. Screenshot.

37 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 2:10. Screenshot.
38—40 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 2:12. Screenshots.

41 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 1:59. Screenshot.

42 Tue DARK KNIGHT (USA 2008). 2:22. Screenshot.

43 THE DARK KNIGHT (USA 2008). 2:24. Screenshot.

44 Matthias Griinewald: Auferstehung Christi. Fliigel des Isenheimer
Altars (Ausschnitt). Zwischen 1512 und 1516. Musée Unterlinden,
Colmar.

45 Marco Pino: Auferstehung Christi. Um 1555. Ol auf Leinwand. 131
x 97 cm. Galleria Borghese, Rom.

346

19.01.2026, 11:50:24. [


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2026, 11:50:24.


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19.01.2026, 11:50:24.


https://doi.org/10.5771/9783748965596
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	1 Bild
	1.1 Die Repräsentationstheorie des Bildes
	1.2 Die Präsenztheorie des Bildes
	1.3 Die Wirkungstheorie des Bildes

	2 Kultur
	2.1 Kulturarbeit
	2.2 Verbildlichungsarbeit
	2.3 Spiel

	3 Traum
	3.1 Am Schauplatz der Träume
	3.2 Kollektivierung der Träume
	3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten

	4 Wirklichkeit
	4.1 The Dark Knight – Hintergründe und Überblick
	4.2 Einzelbildanalysen
	4.3 Wunsch und Wirklichkeit: Warum träumt wer wovon?

	5 Fazit
	Quellenverzeichnis

