MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

SABINE OFFE

Ich trat in dieses Heiligtum, und meine Verwunderung iiberstieg jeden Beg-
riff, den ich mir gemacht hatte. Dieser in sich selbst wiederkehrende Saal, in
welchem Pracht und Reinlichkeit bei der groften Stille herrschten, die blen-
denden Rahmen, alle der Zeit noch niher, in der sie verguldet wurden, der ge-
bohnte FuBboden, die mehr von Schauenden betretenen als von Arbeitenden
benutzten Riume gaben ein Gefiihl von Feierlichkeit, einzig in seiner Art, das
um so mehr der Empfindung dhnelte, womit man ein Gotteshaus betritt, als
der Schmuck so manches Tempels, der Gegenstand so mancher Anbetung hier
abermals, nur zu heiligen Kunstzwecken aufgestellt schien.

Goethes Erinnerung an einen Besuch in der Dresdner Gemildegalerie
bestitigt eine oft konstatierte Affinitit zwischen ,,Heiligtum®, ,,Gottes-
haus®, ,,Tempel®, sakralen Rdumen also, und dem profanen Museum.
Das ist keineswegs selbstverstindlich, sind doch Museen Gebédude, die
nicht zur hoheren Ehre Gottes oder der Gotter, sondern fiir eine sich in
doppeltem Sinne bildende biirgerliche Offentlichkeit eingerichtet wur-
den. Museen entstehen im Prozess der Aufkldrung. Sie sind eine Institu-
tion, die Rdume nicht nur fiir Ausstellungen, sondern fiir 6ffentliche De-
batten iiber Wissens- und Wertebestinde biirgerlicher Kultur, iiber Ver-
nunft und Legitimation politischer und religioser Autorititen bereitstellt.
Ihre Entstehung und Einrichtung ist Teil gesellschaftlicher Selbstver-
standigung iiber die Konstruktion und Rekonstruktion von Vorstellungen
iber Glauben und Aberglauben, Kunst und Wissenschaft, Geschichte
und Gedichtnis. Sie sind durchaus keine Gotteshiduser, sondern ,,moder-
ne“ Institutionen, die den Geltungsanspruch von Religion, deren An-
spruch auf die Besetzung einer hegemonialen Position verbindlicher
Wabhrheit, der Kritik aussetzen.

Aber die Reminiszenz des Sakralen, die Goethe beim Betreten des
Museums verzeichnet, verweist auf die komplexere Genealogie der Insti-
tution. Zwar entstechen Museen im Verlauf und als Ergebnis von Erosion
und Substitution der Autoritédt religioser (und feudaler) Einrichtungen.
Aber sie 16sen religiose Einrichtungen nicht nur ab, sondern sie treten in
einem mehrfachen Sinne deren Erbe an.

119

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Zum einen sind Kirchen, Tempel, Kloster, ,,Heiligtiimer* aller Art
seit jeher nicht lediglich ,,Gotteshduser”, Rdume jenseits der profanen
Welt, sondern sie sind Museen avant la lettre, in denen neben den Gliu-
bigen auch die Neugierigen ihrer Schaulust an kultischen Merkwiirdig-
keiten aus den Kunst- und Wunderkammern der einheimischen Religion
und an ganz profanen Merkwiirdigkeiten aus exotischen Weltgegenden
fronen konnten.

,,EBinige Kirchen besalien riesige Eier, Zahne und Knochen, die an Mauern und
Decken aufgehingt waren. Beispiele dafiir sind das Horn des Einhorns von
Saint-Denis auf seiner Saule; drei ,,Zdhne eines Riesen®, die im vierzehnten
Jahrhundert in der Kirche der Annunziata in Trapani ausgestellt wurden (der
Rest des Riesen war Boccaccio zufolge zu Staub zerfallen); zwei Walrippen,
die der Schlosskirche zu Allerheiligen in Wittenberg im Jahre 1331 vom Her-
zog von Pommern geschenkt worden waren; sowie die unzéhligen Strauf3enei-
er, die zum Standardrepertoire solcher Ausstellungen gehorten™ (Daston/Park
2002, 93).

Mit der Erfindung des biirgerlichen Museums wurde das ehrfiirchtige
Staunen angesichts solcher Beispiele fiir die Vielfalt von Gottes Schop-
fung auch in den Gotteshdusern zunehmend sikularisiert, auch sie wur-
den, wie Museen, Ziele eines internationalen Tourismus biirgerlicher
Bildungseliten.

Zum anderen beerben Museen seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
die Héuser Gottes bekanntlich auch in durchaus nicht-metaphorischem
Sinne: Das Eigentum von Kirchen und Klostern wird mit den Bilder-
stiirmen in der Folge der Franzosischen Revolution in groBem Umfang
Raubgut und Beute der Museen und damit zu dem, was die Représentan-
ten der Institution bis heute unter der Bezeichnung ,,Sammlung” gern
verharmlosen. Weniger revolutionir als kommerziell, aber ebenfalls sehr
ertragreich fiir Museen ist der im 19. Jahrhundert einsetzende Giiter-
transfer zwischen Museen, Kunstmarkt und Mizenaten und kirchlichen
Einrichtungen, in dem Liebe zur Kunst mit Geschéftssinn, Frommigkeit
mit Habgier und dhnliche Leidenschaften je nach Situation wechselseitig
kooperieren oder konkurrieren konnen. Die scheinbare Profanierung
kirchlicher Giiter, die diesen Weg nehmen, wird wieder aufgehoben,
wenn sie mit der Exposition im Museum erneut dem Tausch entzogen,
aus sakralen zu profanen Reliquien und als solche in neue, aber durchaus
kultische Praktiken eingebettet werden.

Denn in einem dritten Sinne sind Museen nicht nur Erben (legitime
und illegitime) von ,,Gotteshdusern® und Heiligtiimern, die zu Teilen de-
ren funktionalen und materialen Hinterlassenschaften iibernehmen, son-

120

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

dern treten als Rivalen auf, verdringen die Kirchen aus zentralen gesell-
schaftlichen Positionen, die sie nun ihrerseits usurpieren. Die profanen
Museen werden selbst Orte kultischer Handlungen und Erfahrungen, die
geschiitztes, geheiligtes Privileg von Kirchen und Tempeln gewesen wa-
ren. Museumsbauten ilibernehmen zentrale Konzepte sakraler Architek-
tur, die, wie das Eingangszitat zeigt, ihnen nicht duflerlich, bloBe Fassa-
de, bleiben, sondern Verhalten, Wahrnehmung und Empfindungen der
Besucher steuern. Diese sakralen ,,Raumprogramme*, wie ich sie in An-
lehnung an Aby Warburgs Bildprogramme nennen will, lassen sich be-
schreiben und lesen als eine kulturelle Praxis, die die Bedeutung von
Museen iiber ihre Funktion als Ausstellungsorte hinaus erschlieBbar
macht. ,,Raum* bezeichnet im folgenden weder nur physische Rdume
noch lediglich soziale Konstruktionen, sondern das Ergebnis einer
Wechselwirkung zwischen der Materialitit des einen und den Erfahrun-
gen, die Subjekte damit machen im Prozess von Praktiken der Bebau-
ung, der Begehung, der Wahrnehmung, der Benennung, der Inszenierung
von Ritualen.

Die soziale und materiale Konstruktion von traditionell sakralen
Réiumen ist zundchst und vor allem ausgerichtet auf die Unterscheidung
und Abgrenzung von profanen. Sie markiert Machtverhiltnisse, ent-
scheidet iiber Inklusion und Exklusion von Glidubigen und Nicht- oder
Andersgldaubigen. Am Beispiel christlicher Sakralbauten ebenso wie an
denen anderer religioser Traditionen ldsst sich zeigen, dass das Ziel to-
pographischer und gesellschaftlicher Markierungen zunichst die Stand-
ortwahl bestimmt. Kirchen und Tempel besetzen das Zentrum von Dor-
fern und Stddten oder werden an prominenten ex-zentrischen Orten er-
richtet, die von der Natur wie dafiir vorgesehen erscheinen, auf einem
Hiigel oder Berg, in Grotten oder Hainen. Himmelwirts ragende Tiirme
oder monumentale Kuppeln unterscheiden sakrale Gebédude architekto-
nisch von profanen Wohnbauten, dringen sich der Wahrnehmung un-
iibersehbar auf, dienen der lokalen Orientierung bis heute. Hohe Schwel-
len grenzen sakrale Innenrdume ab gegen profane AuBenrdume. Deren
Uberschreiten oder Uberwindung ist bereits Teil einer rituellen Trans-
formation, einer Passage, und Voraussetzung fiir eine veridnderte Selbst-
und Raumerfahrung. Das symbolische Programm sakraler Rdume ver-
weist die Lebenden auf ein Jenseits der profanen Welt und vergéinglicher
Korper, bildet Zentren, in denen transzendentes ,,Heiliges* und empiri-
sche Realitit einander beriihren und in den Rahmen kosmogoner Ord-
nungsvorstellungen gestellt werden. Ob das Kreuz, der menschliche
Korper oder geometrische Modelle der Welt das Maf fiir den Grundriss

121

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

sakraler Rdume bilden, immer setzen sie die Orientierung auf eine rdum-
liche und symbolische Mitte, die ihre AuBenansicht charakterisiert, im
Innenraum fort. In christlichen Kirchen bilden Altar und Kreuz das
rdumliche ebenso wie das Zentrum des religiosen Weltbildes, die Passi-
on Jesu. Das Opfer des Gottessohns ist Vorbild und Sinnbild individuel-
ler und kollektiver Leidenserfahrungen und Lebensvorstellungen. Die
Bereitschaft zum Opfer — in der Askese, der Nichstenliebe, aber auch im
Martyrium — wird im rituellen Vollzug des Abendmahls bestitigt. Die
Erzdhlung von Opfern und Opferungen als Ursprungsmythos von Kultur
bleibt auch dort, wo das Opfer Jesu als stellvertretendes und damit myt-
hische Griindungsopfer iiberwindendes gedeutet wird, im Zentrum
christlicher Uberlieferung und in der den Gliubigen iibereignete Aufga-
be der Leidensnachfolge erhalten. Bereits im frithen Christentum werden
Altdre liber Gribern christlicher Mirtyrer errichtet, fundiert das Geden-
ken an die Opfer die Identitit der religiosen Gedichtnisgemeinschaft
(Hoffmann-Curtius 1989, 283).

Das symbolische Zentrum, das das (abwesende) ,,Heilige* einnimmt,
materialisiert sich in der Anlage und Ausstattung sakraler Rdume. Gliu-
bige und Priester folgen der Orientierung in Liturgie und Ritual, in Pro-
zessionen, auf Kreuzwegen, durch Gebete, Kniefall, Priesterzeremonien.
Solchen Ritualen kommt bei der Konstitution von Raumen als Erfah-
rungsrdume, seien sie profane oder sakrale, eine hervorragende Rolle zu,
denn Rituale vermitteln zwischen materialem Raum und menschlichen
somatischen, kognitiven, emotionalen Erfahrungen. Sie markieren und
begrenzen einen Raum, innerhalb dessen besondere Regeln gelten und
schaffen offentlich sichtbare Bedeutung, die sie performativ in Szene
setzen. Die korperliche Beteiligung am Ritual im Raum bestitigt die Be-
ziehung zwischen Beteiligten und Erfahrung oder Ereignis als eine ein-
deutig affirmative. Die neuere Ritualforschung sieht Rituale nicht in ers-
ter Linie als Ausdruck von (Glaubens-)Uberzeugungen, also als ,,authen-
tische” Reprisentation innerer Uberzeugungen. Vielmehr lassen sie sich
ganz unabhingig davon lesen, denn die korperliche Teilnahme allein
setzt bereits kulturelle Bedeutungen, die ohne den Akt der Teilnahme
nicht existieren wiirden. Was immer diejenigen, die zu Altdren stromen
oder vor Heiligenbildern niederknieen, dabei glauben oder nicht glauben
mogen — zu sehen ist, dass sie mitmachen. Rituale demonstrieren Kon-
sens.

Die Moglichkeiten raumlicher Symbolisierungen ,heiliger* Orte sind
variantenreich, aber doch begrenzt. Licht und Dunkel, Schrein und Altar,
auf- oder absteigende Treppen, Dome, Tiirme und Katakomben, Sédulen

122

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

und Podeste bilden ein sich wiederholendes Repertoire in der europii-
schen und auflereuropidischen Reprisentationsgeschichte von Religionen.
Sowenig sich daraus auf fundamentale Gemeinsamkeiten der Religio-
nen, anthropologisch existentielle Religionsbediirfnisse oder eine Uni-
versalitdt der Erfahrung des ,,Heiligen*, wie sie die dltere Religionspha-
nomenologie voraussetzte, schliefen lédsst, sowenig wiirde allein die U-
bernahme oder Inanspruchnahme dieses Repertoires rechtfertigen, Mu-
seen kurzerhand als sakrale Riume zu bezeichnen. Es kommt vielmehr
darauf an, diese Raumprogramme auf ihre jeweiligen historisch und kul-
turell spezifischen Aktualisierungen zu befragen. Erst im Kontext einer
situationsbezogenen Deutung lésst sich der kulturelle Sinn der Verwen-
dung und des Einsatzes solcher Raumprogramme und -programmatik
verstehen. Anders gesagt: das Erbe sakraler Raumprogramme, das das
biirgerliche Museum iibernimmt, verweist nicht auf die Konstanz ihrer
Bedeutungen, sondern darauf, dass sie geeignet sein konnten, verdnderte
Welt- und Selbstdeutungen im Medium des Vertrauten zu vermitteln.

Ubersiedeln mit der Aufklirung Tremendum und Faszinosum des
»Heiligen* aus den ,,Tempeln*“ in die profanen Riume des Museums?
Welche Elemente sakraler Architektur werden von Museumsbauten ii-
bernommen und in welcher Weise kodieren diese deren traditionellen
Botschaften neu, entwickeln eine eigene Semantik? Welche Affinititen
und Differenzen zwischen sakralen Rdumen und den profanen des Mu-
seums lassen sich ausmachen? Diesen Fragen gehe ich im folgenden am
Beispiel von drei Museen nach, deren erstes am Anfang der Konzeptua-
lisierung biirgerlicher Museen stand, deren zweites deren Hohepunkt und
Ausformulierung bildet, und deren drittes diese heute riickblickend in-
frage stellt. Das erste Beispiel ist Etienne Boullées Museumsentwurf von
1783, das zweite Schinkels ,,Altes Museum‘ von 1830, das dritte Daniel
Libeskinds Jiidisches Museum in Berlin.

Etienne Boullées Vision gebliebener Museumsentwurf von 1783 steht,
wie gesagt, am Beginn der biirgerlichen Museumsidee und nimmt cha-
rakteristische Elemente sakraler Raumprogramme auf. Die Aulenansicht
zeigt einen gewaltigen quadratischen Bau, dessen diagonale Achsen au-
Ben von hoch aufragenden Sédulen markiert werden. Sédulenarkaden vor
den AuBlenfronten vermitteln zwischen Innen und Auflen, eine leicht an-
steigende, sich nach oben verjiingende Freitreppe bestirkt die dominie-
rende Funktion des Baus gegeniiber dem Stadtraum. Seinen Standort

123

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

hitte man sich zweifellos im Zentrum der Stadt vorzustellen, benachbart
zu Schloss und Justizpalast, einen offenen zentralen Platz dominierend.

Im Innern ist dem quadratischen Grundriss ein fast das gesamte Vo-
lumen einnehmender Kuppelbau im Stil des romisch-antiken Pantheons
eingezeichnet, der als Ruhmestempel zur Aufnahme der Statuen beriihm-
ter Ménner vorgesehen war. Der Entwurf ldsst erkennen, dass das Ge-
bdude ein hierarchisches Arrangement von Réumen und Passagen insze-
niert. Innen und auflen strebt alles nach oben, die Sdulen der AuB3enfront,
die sich wolbende Kuppel des Pantheons und die axial-symmetrisch
aufwirts fiihrenden Treppen. Mitte und Ziel bildet die gewaltige Kuppel,
in deren Zentrum durch ein Opaion Licht in den Raum fillt.

Gebidude und Riume dieses Museums sind Biihne einer Auffiihrung
von Ritualen. Die Entwurfszeichnungen von Boullée zeigen

»eine zusammenstromende Menschenmenge, die iiber gewaltige Treppen-
anlagen weit iibermenschliche, auf méchtigen, vielfach gegliederten Brandal-
taren lodernde Opferfeuer passiert. Nach dieser Passage erhilt das Publikum
Zugang zum zentralen, iiberkuppelten, vom einbrechenden Licht nur halb und
halb erhellten Innenraum* (vgl. Fliedl/Pazzini 1996, 133 und passim).

Der Regie der Korper und des Lichts entspricht die Regie der Blicke.
Die am Ziel aller Wege erreichte Mitte versammelt die Blicke in der
Kuppel, der erhobene Blick trifft auf das unbestimmte Licht des Opaion.
Architektur und Korperbewegungen, der Standort des Museums (im
Zentrum der Stadt), das AuBere des Gebiudes, der Innenraum, die Kup-
pel, das Kollektiv und individuelle Korper bilden ein konzentrisches
System der Reprisentation. Es suggeriert Einheit und Ubereinstimmung
von individueller, kollektiver und kosmischer Ordnung. Im Blick auf das
Opaion, in den Himmel, weif} sich das historische Subjekt mit der Gat-
tungsgeschichte vereint.

Boullées Entwurf eines Museums lisst sich lesen als Ubernahme und
Transformation zahlreicher Elemente eines Programms, wie ich es oben
fiir sakrale Raume skizziert habe, sein Museum lasst sich als Erbe in die-
se Herkunftsgeschichte einriicken. Aber das Zentrum dieses Museums ist
leer. Kein Kreuz, keine Statue dienen der Markierung. Nicht eine fiir die
soziale Gemeinschaft verbindliche zentrale Instanz, seien es Gotter,
Gott, Konig, Helden, wird hier gefeiert, sondern in der von den Rdumen
vorgegebenen Aufwirtsbewegung wird in der gemeinsamen Orientie-
rung von Blicken und Korpern alles einer zentralen Leerstelle zugefiihrt.

Aber auch in Boullées Museum bildet das leere Zentrum einen Raum
der Verheilungen. An prominenter Stelle der Passagen, auf ,,zweimal

124

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

vier monumentalen Pyramidenstiimpfen brennen die Opferfeuer (Hein-
rich 1980, 7), an denen alle Weg vorbeifiihren. Auch hier wird, wie in
den ,Heiligtiimern®, die communio zwischen Lebenden und Toten, die
Uberwindung der Differenz zwischen Individuum und Gemeinschaft ii-
ber die Einfiihrung des Opfers ermdglicht. Das Museum ist, so der Reli-
gionswissenschaftler Klaus Heinrich, ein ,kristallinischer Totentempel
von unmenschlichem Ausmal, [...] von halb von Feuer erhellten, halb
von Rauch verdunkelten Saulenreihen iiberwacht®, der, wie die Skizzen
erkennen lassen, die eingezeichneten kleinen menschlichen Korper stei-
nern iiberwiltigen wiirde. Der Museumsraum evoziert Bilder mythischer
Opferkulte. Mit diesen wird die Schuld der Gattung in den Raum des
Museums hineingenommen, deren rituelle Bewiltigung im Opfer der
Gemeinschaft Sinn und Erlésung, die Uberwindung alles Trennenden
verheifit. Auch Boullées Museum bewahrt mithin die zentrale Position
und Faszination — religioser? — Opfererzihlungen.

Nun lieBe sich einwenden, diese Deutungen seien sehr spekulative,
weil Boullées Museum nicht gebaut wurde. Man konnte die Entwiirfe
vielleicht lesen als eine pomp0ose, aber lediglich dsthetisch-fiktionale Re-
Inszenierung sakraler Raumprogramme, die das Opfer nur noch als Ku-
lisse verwendet. Ich meine jedoch, dass Boullées Entwurf eines Raum-
programms, das Elemente von sakraler Architektur nicht nachahmt, son-
dern neu kombiniert, sich lesen lisst als ein Skript, das in den politischen
und militdrischen Opferkulten der Folgezeit realisiert wurde. Denn we-
nige Jahre nach der Entstehung von Boullées Museumsvision lésst sich
am Beispiel der Opferkulte wihrend und nach der franzosischen Revolu-
tion ermessen, welche zentrale Rolle fiir die Selbstlegitimation der
(nach)revolutionaren Gesellschaft sie einnehmen. Kathrin Hoffmann-
Curtius hat in ihrer brillanten Untersuchung iiber ,,Altdre des Vaterlan-
des, der ich hier folge, gezeigt, wie Elemente sakraler Opfersemantiken
seit der Franzosischen Revolution fiir Heldenkulte iibernommen und neu
kodiert wurden. Mit der Errichtung des ,,autel de la patrie auf dem
Champ de Mars wurde bereits am 14. Juli 1790 die ,,Fete de la Fédérati-
on“ gefeiert. Diese Feier war noch wesentlich katholisch geprigt, der
Schwur fiir Verfassung und Nation wurde auf die Bibel geleistet, 400000
Franzosen — darunter zwei Drittel der Pariser Bevolkerung — nahmen
daran teil, 200 Priester und der Bischof von Autun, Talleyrand, zeleb-
rierten die Messe. Noch war auch der Konig dabei und leistete seinen
Eid.

Das Raumprogramm, das der vaterlindische Altar inszeniert, ent-
spricht, so meine ich, durchaus dem Modell Boullées: eine Treppen-

125

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Passage, die von vier Seiten zur Hohe des Altars fiihrte, wurde flankiert
von vier Sockeln, auf denen Opferschalen standen. Die Indienstnahme
von Opferkulten entsprach dem Bedarf an der Erfindung einer Genealo-
gie und Geschichte fiir die nachrevolutionidre Gegenwart, die die Zeit
neu berechnen und den Raum neu besetzen wollte. Die Symbole der Un-
terdriickung, darunter die traditionellen Orte der Religion, die Kirchen,
wurden zwar Ziele eines wiitenden und weitreichenden Ikonoklasmus.
Aber die massenhaften Enthauptungen von Skulpturen brachten mit der
Zerstorung sakraler Bilder auch deren fortwirkende Macht zur Darstel-
lung, und die Macht des Sakralen kehrte wieder in den Altdren und Kul-
ten fiir das Vaterland — und in der Erfindung der Museen. Das erste biir-
gerliche Museum Frankreichs wurde zwar in einem Profanbau, im Louv-
re, 1793 eingerichtet, auf dem Hohepunkt der terreur. Aber im Zentrum
des zentralen Museumssaals stand auch hier eine Opfererzihlung. In ei-
ner Vitrine wurden die Insignien der Monarchie ausgestellt, deren Triger
der enthauptete Konig gewesen war. Damit waren im Raum des Muse-
ums, das diese Beute zum unantastbaren Schaustiick transformierte, Er-
innerung, Schrecken und Faszination der Opferungen durch die Guilloti-
ne implizit gegenwirtig. Der Schauder, den sie ausgelost haben mogen,
wird — das Repertoire menschlicher Gefiihle ist vielleicht so begrenzt
wie das Repertoire sakraler Raumprogramme — dem heiligen Schauder
vielleicht nicht undhnlich gewesen sein.

Die katholische Semantik der ersten Massenveranstaltung von 1790
tritt in den Jahren darauf zuriick. Seit 1792 hief es in der Verfassung, es
seien im ganzen Land Altire aufzustellen mit der Inschrift: ,,Le citoyen
nait, vit et meurt pour la patrie”“. Die Altire wurden Orte des Helden-
und Mirtyrergedenkens fiir die in den Revolutionskriegen Gefallenen,
,der vaterlindische Altar wird in der konsequenten Nutzung seiner
Funktion als heiliger Stitte und als Opferstein auch zum ersten Krieger-
denkmal der entstehenden biirgerlichen Demokratie. Auch der moderne
Staat braucht das Menschenopfer” (Hoffmann-Curtius 1989, 288). Die
Heldenverehrung findet statt vor sakraler Raumkulisse, folgt dem christ-
lichen Modell von Opfer und Auferstehung, aber die patrie verdringt
und usurpiert das Heilsversprechen der Religion, die Aufhebung irdi-
schen Leidens in der Transzendenz, und transformiert dieses Leiden in
den Heldentod. Das leere Zentrum, Ziel der Opferpassagen im Museum
von Boullée, hat, so konnte man sagen, nach 1790 eine — jedenfalls vor-
laufige — Besetzung gefunden: la patrie, die in den biirgerlichen Museen
reprisentiert und priasentiert wird in der Annexion und Sammlung des
nationalisierten kulturellen Erbes, des patrimoine.

126

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

II.

Der Zusammenhang zwischen Boullées Entwurf, dem Louvre und den
Altédren des Vaterlandes schirft den Blick fiir die auch fiir Museen kon-
stitutive Dialektik von Mythos und Aufkldrung. Was aber hat nun das
eingangs angefiihrte Goethezitat zu tun mit dieser Dialektik? Zwar sind
Goethes Bemerkungen iiber die Affinitdt zwischen Museen und Heilig-
tiimern geprigt von dem Programm, welches im Umfeld der Weimarer
Klassik die Autonomiedsthetik einer ,biirgerlichen Institution Kunst*
verkiindete und die ,,Kunst“ aus den Zwingen von Lebenspraxis und
Wirklichkeit zu entbinden trachtete, damit aber umso mehr sich als ge-
eignet erwies, sie ,,nur zu heiligen Kunstzwecken* in neue Zwénge kulti-
scher Verehrung einzubinden (vgl. Biirger 1977). Aber in Goethes Re-
miniszenz geht es zwar um Gefiihle heiligen Erschauerns, doch kaum
ums Schaudern vor den Abgriinden des Heiligen und der menschlichen
Geschichte, vielmehr um durchaus erhebende, ja heitere Gefiihle, die
sich angesichts von Pracht und Stille, aber auch ganz diesseitig ange-
sichts von Reinlichkeit und gebohnerten Fubdden der Rdume einstellen.

Nicht dieses Zitat selbst jedoch, sondern sein Kontext, der Text eines
anderen Autors, bezeugt Affinititen und Differenzen zwischen sakraler
und Museumsarchitektur in einem historisch ganz anderen Zusammen-
hang. Das Zitat aus ,,Dichtung und Wahrheit* findet sich in einem Auf-
satz iiber das ,,Alte Museum® in Berlin. Das Alte Museum kann als Pro-
totyp des modernen Museums in Deutschland gelten, sowohl ,,Bauges-
taltung als Museumskonzeption wirkten auf die weiteren Museumsgriin-
dungen des 19. Jahrhunderts — der ,sakrale Ort* Museum nahm von hier
seinen Ausgang® (Hochreiter 1994, 34). Der Aspekt des Sakralen ist
denn auch das zentrale Thema des genannten Aufsatzes, der Schinkels
Museumsbau unter dem Titel ,,Die dsthetische Kirche* feiert.! Mit dem
,,Alten Museum®, so Hubert Schrade, der Autor, habe Schinkel sich end-
giiltig emanzipiert von Museumskonzeptionen, die die Priasentation von
Kunst mit Zielen wissenschaftlicher Forschung und didaktischen Zwe-
cken verbidnden, ideologische (Akademien) oder bauliche (Schldsser)
,Bilindnisse und Abhingigkeiten* mit anderen Institutionen eingingen.
Schinkel habe erkannt, dass das Museum sein eigener Zweck sei, und ei-
nen ,,Bau von sakraler Wiirde* entworfen. Das duflere sich im ,,Pathos
antiker Tempelfronten” und insbesondere in der ,,Betonung der Mitte*

1 Fiir den Hinweis auf den Aufsatz von H. Schrade danke ich Gottfried
Fliedl, Wien.

127

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

durch einen zentralen runden Raum. Dieser Mittelraum sollte mit Schin-
kels eigenen Worten ,,das Heiligtum sein, in welchem das Kostbarste
bewahrt wird. Diesen Ort betritt man zuerst, wenn man aus der dullersten
Halle hineingeht, und hier muss der Anblick eines schénen und erhabe-
nen Raumes empfinglich machen und eine Stimmmung geben fiir den
Genuss und die Erkenntnis dessen, was das Gebidude iiberhaupt be-
wahrt.“

Wihrend Schrade einen dhnlichen Museumsentwurf des franzosi-
schen Architekten Durand, der 1803 ebenfalls einen Rundraum vorsah,
kritisiert wegen seines ,,geometrischen Schematismus®, preist er den
Kuppelraum Schinkels, denn dieser sei ,,innerhalb des Gesamtgrundris-
ses unnotwendig, nur irrational begriindbar. Aber gerade diese Irrationa-
litdt seines Daseins ist es, die ihm einen eigenen Sinn verleiht, die ihn
heraushebt, zum Heiligtum macht.” Denn anders als der Raum bei Du-
rand solle dieser Raum bei Schinkel ,nicht ein Ort der Versammlung
sein, sondern eine Stitte der Sammlung, nicht ein Raum der Gesellschaft
und des Verkehrs, sondern der Ort der Einkehr und der Vorbereitung des
Einzelnen auf die Geheimnisse, die ihn erwarten, und insofern ein Ort
der Entgesellschaftung®. Dem neuen, auf Erbauung und Verklidrung zie-
lenden Kunstgefiihl habe Goethe mit der oben angefiihrten AuBerung,
hitten auch Romantiker wie Wackenroder und Schleiermacher Ausdruck
geben wollen. Schinkel habe ,,in dem Tempel einen Raum geschaffen,
der, als Nachbildung einer durch ihre wunderbare Vollkommenheit fiir
geheiligt gehaltene Kunstform, berufen war, den Besucher gleichsam zu
lautern, ihn in diejenige Stimmung zu bringen, die ihn beféhigt, das Ho-
he, das ihn erwartet, mit reinen Sinnen und gldubigem Geiste aufzuneh-
men. Schinkel hat, um es nun mit einem Wort Holderlins zu sagen, die
,asthetische Kirche‘ geschaffen.*

Im Unterschied zur christlichen Kirche, die Ort der Gegenwart Gottes
sei, gebe es im Museum keinen Gott und keine Gétter, sondern ein un-
spezifisch und unhistorisch Goéttliches offenbare sich in den Kunstwer-
ken. In der Kunstschopfung groBer Individuen wiirde der Gegensatz
zwischen profaner Welt und Religion aufgehoben, ,erst durch solche
Heiligung des Lebens- und des Weltganzen* wurde das ,,religiose Erleb-
nis der Kunst als solcher moglich®. Sie setze die ,,Vergéttlichung der
Kiinstler und der Kunst* voraus.

Vergebens sucht man konkrete Hinweise auf die Konzeption des Mu-
seums, auf die Sammlungen, die Ausstellungen, — das Gebdude wird hier
zur einzigen Botschaft. Was bei Schinkel Zitat antiker Tempelarchitektur
im Kontext der Antikenrezeption und des Historismus der Architektur-

128

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

geschichte des 19. Jahrhunderts ist, verteidigt Schrade als authentischen
Ausdruck, den er als Erfiillung der ,,Forderung eines neuen Sakralstils*
sieht. Mit diesem, ,,so hofft man, werde die lang erwartete Wende der
Kunst zur Wirklichkeit werden.“ Die Semantik des Begriffs ,,sakral ver-
fliichtigt sich im Verlauf der Darstellung, 14dt sich auf mit der vagen Be-
schworung einer differenzlos mit der ,,Vergottlichung” des Kiinstlers
und der Kunst identifizierten Vergemeinschaftung, wie sie mit dem po-
lemisch gegen franzosischen Rationalismus verwendeten Begriff ,Ent-
gesellschaftung vorgestellt wird. Das Museum, das reale Alte Museum
von Schinkel, wird zum Vehikel von Heils- und Erlésungserwartungen,
die weder in Erfahrungen noch Traditionen von Religion oder Geschich-
te oder Kunstgeschichte, weder sozial noch kulturell eingebunden er-
scheinen. Der Wunsch nach einer zunichst nicht benannten Gemein-
schaft und Gemeinde beruft sich zwar auf kirchliche Traditionen, aber
nicht eine Religion, auch nicht eine sidkulare Ersatz-Religion, sondern
ein vages Kunsterlebnis soll sakrale und profane Welt vereinen, die Feier
eines unbestimmt ,,Irrationalen.

Erst das Erscheinungsjahr des Artikels, 1936, lehrt uns, riickblickend,
das Fiirchten vor dem Erbe der ,,Heiligtiimer” und Kirchen, das einem
Museum hier iibertragen wird. Der Text tiber die ,,dsthetische Kirche*
kennt und nennt explizit keine Opfer. Aber sie sind ihm dennoch einge-
schrieben, zunichst als symbolische dem Museum von Schinkel, auch
wenn der Autor darauf nicht eingeht. Vor der Tempelfront des Muse-
ums, im Zentrum des Lustgartens, der den Raum zwischen (ehemaligem)
Schloss und Museum einnimmt, steht eine aus einem riesigen Findlings-
block gemeifelte Granitschale, die urspriinglich fiir den genannten Mit-
telraum vorgesehen war. Die Opferschale verstirkt die sakrale Konzep-
tion des Museumstempels, sie ist bei Schinkel historisierendes Zitat und,
soweit mir bekannt, nicht im Kontext von Opferfeiern verwendet wor-
den. Aber der Text verweist auch auf andere Opfer. Durchaus historisch
und gesellschaftlich konkret lassen sich die Vergemeinschaftungsphan-
tasmen lesen als Formulierung von Selbstpreisgabe und Regression, wie
sie in den Inszenierungen #sthetischer Politik von NS-Massenversamm-
lungen zur offentlichen Auffiihrung gelangten. Im Zentrum von Visio-
nen einer ,,Entgesellschaftung® stehen historisch immer Ausschluss der
,Anderen* und Uberschreitungshandlungen von Gewalt gegen Opfer.
Eine ,,Gemeinde‘ hatte sich bereits formiert: ,,Und wenn sich in unseren
Tagen der ,Kampfbund fiir deutsche Kultur® in die ,Nationalsozialisti-
sche Kulturgemeinde‘ umbenannt hat, so weist schon der religiose Beg-
riff der Gemeinde darauf hin, dass das Problem der dsthetischen Kirche

129

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

noch ein unsriges ist“. Im Jahr seiner Publikation, 1936, hatte die von
Schrade erwihnte ,,NS-Kulturgemeinde* in Miinchen eine Ausstellung
tiber ,,Heroische Kunst“ eingerichtet. Eines der Ausstellungsstiicke war
ein dem Fliigelaltar nachgebildetes Gemilde, das Soldaten des 1. Welt-
kriegs, SA- und SS-Minner als Heilige oder Martyrer und als Opfernde
vereint, ,,um das Sterben im 1. Weltkrieg mit dem angeblich blutigen
Kampf der Nazis zur Erneuerung des Reiches zu verbinden““(Hoffmann-
Curtius 1989, 299f.). Allerdings, so Hoffmann-Curtius weiter, schien
den Nationalsozialisten die christliche Ikonographie des Leidens fiir den
geplanten Angriffskrieg schlieBlich nicht mehr geeignet. Die Mobilisie-
rung der Massen fiir den Krieg und fiir die Vernichtungspolitik brauchte
andere ,,Weihestitten und Rituale als ,,dsthetische Kirchen* alias Muse-
en, andere Raumprogramme und Opfer.

II1.

Die Indienstnahme von Museen fiir die Inszenierungen der NS-Politik,
ihre und ihrer Mitglieder Willfdhrigkeit und Beteiligung an den Verbre-
chen wihrend der NS-Zeit blieben hinter anderen gesellschaftlichen In-
stitutionen nicht zuriick. Eine Auseinandersetzung mit der Rolle von
Museen als Téter und NutznieBer der NS-Verbrechen fand nach 1945
nicht statt, die institutionellen Barrieren gegen die Einsicht in Entschei-
dungsstrukturen und Verantwortung ebenso wie personelle Kontinuité-
ten verhindern in vielen Féllen bis heute deren Erforschung und Doku-
mentation. Dem entspricht die fehlende Auseinandersetzung mit den
baugeschichtlichen Traditionen nicht nur des Museums. Versuche, die
Erfahrung der NS-Verbrechen umzusetzen in verdnderte Konzepte des
Bauens nach 1945 lassen sich zwar ausmachen, wenn man Abstinenz
und Niichternheit als deren Folge wertet, die der Architekturkritiker
Hoffmann-Axthelm den Nachkriegsarchitekten als ,,Ausdrucksangst‘
vorwirft, auch wenn er sie als Reaktion auf die NS-Zeit versteht. Die Er-
innerung an die NS-Geschichte im 6ffentlichen Raum wurde delegiert an
Mahnmale, deren Problematik hier nicht weiter ausgefiihrt werden kann.
Sie ist in einer inzwischen uniiberschaubaren Zahl von Publikationen
und zuletzt in der Debatte iiber das zentrale Holocaustmahnmal in Berlin
ausfiihrlich diskutiert und dokumentiert worden. In letzterem Fall wur-
den iibrigens zunichst Entwiirfe preisgekront, die bruchlos die Tradition
sakraler Raum- und Bildprogramme von Altar und Tempel iibernahmen,
so vor allem die Grabplatte von Jakob-Marcks und das erhohte Tempel-

130

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

areal von Ungers, die in der ersten Ausschreibung den 1. und 2. Preis er-
hielten, dann aber verworfen wurden.

Erst Daniel Libeskind wagte mit seinem Entwurf fiir ein Jiidisches
Museum in Berlin 1988 einen im Kontext der Ausschreibung und der
deutschen Museums-Architektur der Nachkriegszeit einmaligen Ver-
such; namlich die sakral geprigte Baugeschichte des europédischen Mu-
seums und den Zivilisationsbruch des Holocaust in den Bau eines neuen
Museums zu iibersetzen. Er nimmt Elemente traditioneller Ausdrucks-
formen ,,sakraler’ Museumsarchitektur auf, aber dekonstruiert sie, denn
Jiidische Museen in Deutschland nach dem Holocaust stellen diese Tra-
dition und damit die Institution des biirgerlichen Museums infrage. Zwar
sind sie Teil dieser Tradition. Aber sie repridsentieren nicht eine allen
Biirgern gemeinsame Erfolgsgeschichte der Nation, keine Geschichte
von Kontinuitit, Fortschritt und zivilisatorischen Werten, sondern deren
morderische Zerstorung. Sie feiern nicht die fiir das Vaterland gefallenen
Helden, bieten keinen Raum fiir den Rausch der Gemeinschaft, sondern
erzdhlen (wie implizit auch immer) von den Verbrechen, von der Schuld
der Téter und von den Opfern der biirokratisch und industriell organi-
sierten Vernichtung.

Libeskinds Jiidisches Museum steht in keinem Zentrum, sei es einer
Stadt oder Nation, es nimmt nicht die Position ein, die Kirchen oder
Tempeln und in der Folge den Museen wie bei Boullée und Schinkel zu-
kam. In seiner Funktion als Erweiterungsbau des Berlin Museums han-
delt es sich nicht nur um kein zentrales, sondern nicht einmal um ein
selbstindiges Gebidude. Es konfrontiert den Besucher nicht mit der
Breitseite einer Fassade, sondern ist zur eingangslosen Frontseite unauf-
fillig schmal, der Gebdude“kopf™ blickt auf eine StraBengabelung. Das
Volumen des Gesamtgebiudes erscheint dem Blick durch die Zickzack-
Auffaltung immer wieder wie entzogen, in sich zuriickgenommen, die
Fassade offnet sich nicht zum Raum, sondern bildet eine nur von weni-
gen verstreuten Fenstern unterbrochene Mauer. Seine architektonische
Nachbarschaft wird bestimmt von Nachkriegsfragmenten, zur Zeit seiner
Planung stand in der Néhe noch die Berliner Mauer.

Anders als das in jedem Detail der Mitte zugeordnete Raumpro-
gramm auch der Innenrdume bei Boullée oder Schinkel bildet Libeskinds
Gebidude auch im Ausstellungsbereich weder Symmetrien noch Zentren.
Die Besucher treten ein durch das Barockpalais des Berlin Museums, in
dem nun Eingangsbereich und Dienstleistungsrdume untergebracht sind,
und erreichen iiber eine Treppe ins Untergeschoss ein Geldnde verwir-
rend sich kreuzender Korridorachsen in Libeskinds Neubau. Eine breite

131

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Treppe fiihrt nach dieser Passage zwar geradeswegs aufwirts, aber alle
Geschosse miinden jeweils seitlich auf die Stufen, und die Treppe endet,
ohne erkennbaren Grund und ohne Ziel, im Obergeschoss vor einer
Wand. Licht fillt wenig und verstreut ein, aus vieleckig-asymmetrischen
Fensterlochern.

Libeskind hat sein Projekt ,,between the lines* genannt. Konstitutives
Element des Gebdudes und seiner Konzeption sind die sogenannten
voids. Die voids sind leere Ridume, die als hidngende Schichte in den
Zickzackbau eingelassen sind, angeordnet auf einer imaginidren Geraden,
die die reale Zickzacklinie schneidet. Dort, wo die imaginidre Gerade auf
das reale Gebadude trifft, also ,,between the lines®, wird dieses vertikal
von den iiber alle Geschosse reichenden Hohlkorpern geschnitten. Diese
Hohlkorper enden zum Untergeschoss auf dem Niveau der Raumdecken
und sind von unten her einsehbar, wihrend sie in den oberen Aus-
stellungsgeschossen wie versiegelt, nur gelegentlich durch Offnungen
einsehbar und nicht zugénglich sind.

Diese voids sind das ausdrucksstérkste und das meistberedete archi-
tektonische Element des Museumsbaus. Mit ihnen nimmt der Architekt
das traditionelle Motiv der ,heiligen” Leere als Ort der Gottesverehrung
und des Totengedenkens auf, ein Motiv also der sakralen Architektur.
Aber die Leere bei Libeskind fiigt sich nicht in das klassische Modell der
Korrespondenzen von Raum und Kosmos, Natur, Geschichte, Gott. An-
stelle von Korrespondenzen legt Libeskind dem Gebdude ein ,,irrationa-
les Liniensystem* zugrunde. Das Untergeschoss korrespondiert nicht mit
dem zickzackférmigen Grundriss des Baukorpers, quer zum Baukdrper
schneidet diesen die Gerade, die nur in den voids sichtbar wird und noch
diese Gerade ist nur als zerstiickelte denkbar, sie bietet keine Orientie-
rung, sie ist weder fiir den Blick noch fiir die Korper der Museumsbesu-
cher im Raum erfahrbar. Auf dieser imagindren Geraden reihen sich die
leeren Rdume aneinander, nicht nach oben strebend, sondern horizontal
in — potentiell endloser — Wiederholung. Libeskinds Gebédude hat kein —
auch kein leeres — Zentrum, das die menschlichen Korper oder Blicke
hinlenkt auf eine Mitte. Die dreifach im Gebidude und auf jedem Stock-
werk sich wiederholenden voids sind Rdume, die sich nur dem vereinzel-
ten Blick, nicht dem eines Kollektivs 6ffnen. Sie sind nicht das Ziel ei-
ner aufwirts fiihrenden Bewegung von Menschenstromen, sondern sie
bilden Hindernisse, Storungen. In Libeskinds Museumsbau gibt es weder
Anfang noch Ende, weder Zentrum noch Hierarchie noch eine verbindli-
che panoptische Perspektive, die Einheit und Ordnung suggerieren.

132

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

Libeskinds voids lassen sich deuten als Versuch, das Trauma des Ho-
locaust in eine rdumliche Metapher zu iibersetzen. In rdumliches Neben-
einander wird iibertragen, was psychisch als Gegenwart nicht bewiltig-
barer Vergangenheit im Trauma erhalten bleibt. Nicht als die Gattung
einende Geschichte gemeinsamen Ursprungs und gemeinsamer Ziele,
wie bei Boullée, sondern in dieser den Museumsbesucher somatisch be-
dringenden Simultaneitit einer starren Leere trifft die Geschichte der
Toten bei Libeskind auf die der Lebenden. Die voids 6ffnen sich nicht
einer projektiven Transformation der Geschichte des Holocaust in eine
sinnstiftende, sondern bleiben gegen nachtriglichen Sinn und damit ge-
gen identitdtsstiftende Konstruktionen im gemeinsamen Gedenken ver-
schlossen. Sie entziehen sich einer Vereinnahmung der Opfer fiir Kon-
struktionen im Interesse der Lebenden, wie sie typisch war vor allem fiir
den ,,philosemitischen Habitus* (Stern 1991, 356) der Nachkriegszeit. In
der Einleitung zu einer Gedichtnisausstellung in Koln, Monumenta Ju-
daica, 1964, hiel} es: Die ,,Lehre der Geschichte birgt den Trost und die
Aufgabe in sich, dass der Tod der Opfer fiir die Uberlebenden nicht sinn-
los gewesen sein darf. Gerade das Schicksal der Juden im nationalsozia-
listischen Einheitsstaat macht den absurden Anspruch des totalitdren
Staates auf den ,,ganzen“ Menschen in erschreckender Weise deutlich,
einen Anspruch, dem nur mit der Wiederherstellung des ganzen Men-
schen begegnet werden kann.* Das Wort Jude stehe ,,als Begriff fiir eine
bestimmte menschliche Situation tiberhaupt, in der der Mensch dem Un-
recht und dem Terror hilflos ausgeliefert ist“ (Monumenta Judaica 1964,
640). Die Verfolgungs- und Leidensgeschichte der Opfer wird hier zu
einem heilsgeschichtlichen Auftrag iiberhoht, mit dem noch dem Tod in
den Vernichtungslagern ein Versprechen universaler Humanitét fiir die
Zukunft abgenotigt wurde. Solcher Appell an Humanitét und Zuversicht
prigte Inhalte und Ausdrucksformen zeitgendssischer Erinnerung nicht
nur in Deutschland. Auch die 1957 gegriindete Anne-Frank-Stichting in
Amsterdam hob die universelle Botschaft der Menschenrechte als zentra-
le Lehre aus Anne Franks Tagebuch und Schicksal hervor, machte sie zu
einer existenziellen und idealistischen, ohne auf politische und soziale
Bedingungen ihrer Verletzungs- oder Realisierungsmoglichkeiten einzu-
gehen.

Das Berliner Jiidische Museum verwirft die Verbindlichkeit eines
Zentrums, einer gemeinsamen Perspektive, der Sinnstiftung ,,groBer Er-
zdhlungen™ der Geschichte. Aber gelingt es Libeskinds Museum, ver-
standen als Gegenentwurf gegen die sakralen Raumprogramme traditio-
neller Museumsarchitektur, als deren Dekonstruktion und Infrage-

133

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

stellung, auch die Faszination von Opfererzihlungen zu dekonstruieren?
Eine mogliche Antwort auf diese Frage gibt ein Text, den Libeskind sei-
nen Entwiirfen fiir das Museum als Kommentar beigegeben und mehr-
fach veroffentlicht hat:

»Das Ereignis der Geschichte schlechthin ist der Holocaust. Die Juden konsti-
tuieren sozusagen die Avantgarde der Menschheit, die in ihrer eigenen Ge-
schichte zu Asche verbrannt wurde. Miissen wir nicht Nagasaki und Hiroshi-
ma im Lichte dieses Avantgardetums sehen, in dem die Menschheit und die
Geschichte zusammenzufallen scheinen? Dieses Ereignis der Geschichte mit
seinen Konzentrationslagern und der Ausrottung bedeutet meiner Ansicht
nach die Ausloschung, schlicht und einfach die Ausloschung einer bedeu-
tungsvollen Entwicklung der Stadt Berlin und der Menschheit. Ich mochte
nicht nur auf der materiellen Ebene zeigen, dal es eine Ausloschung gibt,
sondern auch auf anderen Ebenen, denn sie zerschligt jeden Ort, wihrend sie
zugleich etwas gibt, was keiner zu geben vermag. Eine Gabe von niemandem
und fiir niemanden — die Bewahrung des Opfers; die Opfergabe, die die schiit-
zende Nachtwache iiber nichtvorhandenen Sinn ist. Darin liegt die Aufgabe
der Architektur, der Kiinste und der Wissenschaften. Die Opfergabe einer
Nachtwache iiber Sinn, der nicht da ist, sowie iiber Sinn, den es vielleicht —
keiner weil3 es — hitte geben konnen. Aus der Katastrophe, aus der Geschich-
te, erhebt sich, was nicht historisch ist. Und dem fiirchterlich Entfernten ent-
springt das vertraute Fliistern* (Libeskind 1994, 101f.).

In dieser Textsequenz stiirzen die Verbrechen des 20. Jahrhunderts alle
in den Abgrund derselben Katastrophe, in der ,,die Menschheit und die
Geschichte zusammenzufallen scheinen®. Die historischen Katastrophen
expandieren zu einer ontischen Gesamtkatastrophe, die, von diesem En-
de her gesehen, zum einzig moglichen Ausgang der Geschichte und des
Textes zu werden scheint. Die Metaphorik der Geschichtsverbrennung,
der Zerschlagung jeden Ortes, der Ausloschung und Ausrottung fasst die
Geschichte in Bildern einer Apokalypse, die auf die Lokalisierung in ei-
nem politischen, geographischen und zeitlichen Kontext verzichtet und
keine spezifischen Fragen nach den Tétern, den Opfern, nach den beson-
deren Bedingungen dieser Katastrophen mehr stellt, sondern sie in einen
globalen Kontext riickt.

Uberwindet diese Universalisierung den Mythos der Sinnstiftung und
Erlosung im Opfer? Die Rede einer ,,Opfergabe der Nachtwache iiber ei-
nen Sinn, der nicht da ist* legt diese Deutung nahe. Dennoch bleibt der
Text, so meine ich, befangen in einer zwar negativ gewendeten Faszina-
tion einer die Gemeinschaft — als Schicksalsgemeinschaft der ,,Mensch-
heit” — begriindenden Vorstellung von Opfer, indem er diese Faszination
durch die suggestive Kryptik des Bildes selbst erzeugt. Sie entspricht der

134

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

kryptischen Verschlossenheit der voids, die erinnern an die Opfer, aber
ohne Taten und Titer, ohne Orte und Zeiten zu benennen, und die damit
tendieren zu einer Sakralisierung, die ahistorisch bleibt und stumm.

Die Globalisierung der Erinnerung an den Holocaust, die der zitierte
Text von Libeskind 1988 vorgefiihrt hat, schreitet weiter voran. Das his-
torische Ereignis tritt zuriick, in seiner Folge jedoch hat sich eine Kultur
des Opfer-Gedenkens entwickelt, die sich nicht am Modell der Heroisie-
rung des Opfers fiir die Nation und andere Ziele, sondern am Modell des
Holocaustgedenkens, an der Erinnerung an die Leiden der Opfer orien-
tiert. Die postkonventionelle Erinnerungskultur gedenkt nicht der Hel-
dentaten, sondern der Verbrechen der Nation, baut seltener Helden-
denkmiler, sondern Mahnmale und Museen fiir die Opfer von Volker-
morden. In ihrem Buch zur ,Erinnerung im globalen Zeitalter” sehen
Levy und Sznaider die Globalisierung der Erinnerung an den Holocaust
als Moglichkeit, das ,,leiden Fremder in der Gegenwart* zu integrieren
in Strukturen der Erinnerung an ,fremdes Leiden®. ,Katastrophen der
Vergangenheit konnten so relevant fiir die Gegenwart werden und damit
eine Zukunft bestimmen, die jenseits nationalstaatlicher Koordinaten ge-
dacht wird“ (Levy/Sznaider 2001, 191). Dieser Gedanke ist dem zitierten
Text von Libeskind durchaus verwandt, und in diesem Zusammenhang
sehen die Autoren auch das Jiidische Museum Berlin als Zeichen einer
,-kosmopolitischen Zeit*.

Aber konnen die Formen des Gedenkens an den Holocaust fiir die
traumatischen Geschichten in aller Welt als globale Metapher dienen?
Fiihrt nicht das Angebot der kathartischen Einfiihlung in die Opfer zu ei-
ner problematischen Vergemeinschaftung im Gedenken, die durchaus in
der Tradition christlicher Leidensnachfolge gesehen werden kann, einer
religiosen Tradition, auf die — wie auf andere religiose Traditionen — die-
jenigen sich beriefen und berufen, die die Opfer in der Geschichte be-
griinden und rechtfertigen? Bleibt nicht auch die Dekonstruktion der
Tradition und Semantik sakraler Museumsachitektur in Libeskinds Mu-
seum mit Gebdude und Text im Banne eben des Opfer-Pathos, das sie
dekonstruieren will?

Einer der voids, die ,,entleerte Leere” im Berliner Jiidischen Museum,
ist als Raum des Gedenkens vorgesehen, Besucher konnen ihn von der
sogenannten Achse des Holocaust aus betreten, eine schwere Tiir féllt
hinter ihnen zu, der Raum ist dunkel bis auf einen Spalt hoch iiber den
Kopfen, durch den Tageslicht fillt, die Winde sind in rohem Beton be-
lassen. Ich habe an anderer Stelle die Zumutung dieses Raums, die Auf-
forderung zur Einfiihlung in die Opfer kritisiert (Offe 2002, 15). Aber

135

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

nicht nur die ganz verschiedenen Reaktionen anderer, vor allem auch
jiingerer Besucher, auf diesen Raum lassen mich meiner eigenen Kritik
gegeniiber inzwischen skeptisch sein, sondern auch die Frage, wie an-
ders denn als unter Riickgriff auf Elemente sakraler Raumprogramme,
auf liturgische Rituale des Totengedenkens und andere Traditionsbe-
stinde offentliches Gedenken an die Opfer des Holocaust mdglich sein
kann angesichts der Beschrinktheit des gesellschaftlichen Repertoires
solcher Formen und der Beschrinktheit unserer Gefiihlsrepertoires von
Trauer, Schmerz, Schuld, oder deren Abwesenheit.

Ermoglichen ,,sakrale” Raumprogramme trotz ihrer Traditionen neue
Inhalte und Wahrnehmungen? Einige abschlieBende Uberlegungen las-
sen das vermuten. Museen und Kirchen oder Tempel stehen nicht isoliert
im Raum, sondern ihre Botschaften verschrinken sich mit deren radumli-
chen, materiellen und diskursiven (und vielen anderen) Kontexten. Mo-
gen auch Raum- und Opfersemantik noch in der Geste ihrer Dekonstruk-
tion an die Traditionen des biirgerlichen Museums ankniipfen, die Ad-
ressaten des Jiidischen Museums sind andere als die, fiir die um 1800
und 1850 gebaut wurde. Sie sind keine Gemeinde, keine Gemeinschaft,
keine Nation, sondern Biirger unterschiedlicher Herkunft in einer funkti-
onal differenzierten Gesellschaft, in der die traditionelle zentrale Binde-
kraft von Religion und Kultur oder ihrer Ausdrucksmedien nicht mehr
wirkt, sondern in der die Pluralisierung von Informationen, Medien,
Szenen zu ganz neuen Formen der Individualisierung, Fragmentierung
und Lokalisierung einerseits, Globalisierung andererseits gefiihrt hat.
Die rdumlichen und diskursiven Kontexte des Berliner Museums sind
heterogene, mehrdeutige, sie zerfallen, allen zentrierenden baulichen
Anstrengungen und Grandiositéts-Phantasien in der Berliner Stadtpla-
nung der letzten Jahre zum Trotz. Die Struktur heutiger Stadtraume 14sst
sich, anders als fiir die Museen von Boullée und Schinkel, nicht mehr
beschreiben in Kategorien von Zentrum und Peripherie, verschiedene
Religionen und Kulturen haben viele dezentrale Orte der Représentation
entstehen lassen, Museen ebenso wie neue und andere Tempel und Hei-
ligtlimer, die nun ihrerseits die Autoritit von Museen und deren An-
spruch auf Reprisentation eigener und fremder Kulturen infragestellen.
Die heutigen Innen- und AuBlenrdume sind Rdume konkurrierender Zei-
chen und konkurrierender Deutungen. Wenn sich iiber Trauer- und Ge-
denkrituale und sakrale Raumprogramme eine rituelle community her-
stellt, so nur zeitweilig und kaum in einer Weise, die identitdtssichernde
Botschaften fiir alle ermdglicht.

136

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSEEN. TEMPEL. OPFER.

Vielleicht hat dieser Befund dazu gefiihrt, dass im Gebédude des Jiidi-
schen Museums Schilder die Besucher darauf aufmerksam machen, was
der Architekt wollte, dass die Besucher empfinden sollten. Vor dem Ein-
gang zum Holocaust-Turm steht:

Daniel Libeskind sagt: ,,Jm Holocaust-Turm sind wir isoliert: Zwar konnen
wir Gerdusche horen und Licht sehen, doch wir sind abgeschnitten vom Leben
drauBlen und von einer Sicht auf die Stadt. So erinnert der Holocaust-Turm an

all die Menschen, die wihrend der Deportation und in den Konzentrationsla-
gern eingesperrt waren.*

Man konnte sich kaum eine wirkungsvollere Dekonstruktion des ,,Sakra-
len” vorstellen als diese Gebrauchsanweisung. Mit kontrollierendem
Gestus wird hier eingefordert, was doch an Gedéchtnis an die Opfer we-
der institutionell noch individuell verfiigbar ist. Die Fallhohe zwischen
der Banalitit dieser Aufforderung und dem, was geschehen ist, stellt je-
doch diese Unverfiigbarkeit zugleich wieder her. Der in dieser Beschil-
derung sich duBlernde Entzug an Vertrauen in Deutungskonsens und Ge-
dichtnisgemeinschaft enthebt allerdings niemanden der Frage danach,
wie denn Museen und deren Raumprogramme aussehen konnten, in de-
nen den Frommen ebenso wie den Nicht-Frommen ein Gedenken an die
Opfer ermoglicht wiirde: ein Gedenken, das die Opfer nicht in den
Dienst anderer Ziele stellt, das sie nicht der vordergriindigen Identifika-
tion preisgibt, ihnen kein Trostversprechen abringt, das die Differenzen
ihrer Todes- und ihrer Lebensgeschichten erhilt, ein Gedenken, das der
unhintergehbaren ,,anamnetischen Solidaritit* mit den Opfern verpflich-
tet bleiben und die Sinnstiftung von Opfererzihlungen iiberwinden wiir-
de.

,,Es ist nicht wahr, dafl die Opfer mahnen, bezeugen, Zeugenschaft fiir etwas
ablegen, das ist eine der furchtbarsten und gedankenlosesten, schwichsten Po-
etisierungen. [...]

Auf das Opfer darf keiner sich berufen. Es ist Milbrauch. Kein Land und kei-
ne Gruppe, keine Idee, darf sich auf ihre Toten berufen.

Aber die Schwierigkeit, das auszudriicken. Manchmal fiihl ich ganz deutlich
die eine oder andere Wahrheit aufstehen und fiihle, wie sie dann niedergetre-
ten wird in meinem Kopf von anderen Gedanken oder fiihle sie verkiimmern,
weil ich mit ihr nichts anzufangen weil3, weil sie sich nicht mitteilen 14t, ich
sie nicht mitzuteilen verstehe oder weil gerade nichts diese Mitteilung erfor-
dert, ich nirgends einhaken kann und bei niemand* (Bachmann 1993, 335).

137

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SABINE OFFE

Eine geringfiigig verdnderte Fassung des Textes findet sich in Brigitte Luchesi/Kocku
von Stuckrad (Hg.): Religion im kulturellen Diskurs. Festschrift fiir Hans G. Kippen-
berg zu seinem 65. Geburtstag. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2004

Literatur

Bachmann, Ingeborg (1993): Auf das Opfer darf keiner sich berufen. In:
Werke, Bd. 4. Miinchen, Ziirich

Biirger, Christa (1977): Der Ursprung der biirgerlichen Institution Kunst.
Frankfurt/M.

Daston, Lorraine/Katharine Park (2002): Wunder und die Ordnung der
Natur. Berlin

Fliedl, Gottfried/ Karl-Josef Pazzini (1996): Museum-Opfer-Blick. Zu
Etienne Boullées Museumsphantasie von 1783. In: Fliedl, G. (Hg.):
Die Erfindung des Museums. Wien, 131-158

Heinrich, Klaus (1980): Museumsgesellschaft. Ein Interview mit K.H.
In: Kurnitzky, Horst (Hg.): Kunst-Gesellschaft-Museum. Berlin

Hochreiter, Walter (1994): Vom Musentempel zum Lernort. Zur Sozial-
geschichte deutscher Museen 1800-1914. Darmstadt

Hoffmann-Axthelm, Dieter (1995): Die Rettung der Architektur vor sich
selbst. Zehn Polemiken. Braunschweig/Wiesbaden

Hoffmann-Curtius, Kathrin (1989): Altire des Vaterlandes. Kultstitten
nationaler Gemeinschaft in Deutschland seit der Franzosischen Re-
volution. In: Anzeiger des Germanischen Nationalmuseums Niirn-
berg, 283-308

KudraBl, Eva (2002): Integration, Identifikation, Versohnung? Zur Kon-
zeption und Realisierung des Jiidischen Museums Berlin. Magister-
arbeit (unveroffentlicht), Bremen

Levy, Daniel/Natan Sznaider (2001): Erinnerung im globalen Zeitalter:
Der Holocaust. Frankfurt/M.

Libeskind, Daniel (1994): Between the Lines. In: Miiller, Alois M.
(Hg.): Daniel Libeskind. Radix-Matrix. Miinchen, New York, 100-
102

Monumenta Judaica (1964): 2000 Jahre Geschichte und Kultur der Juden
am Rhein. Katalog, Ko6ln

Offe, Sabine (2000): Ausstellungen, Einstellungen, Entstellungen. Jiidi-
sche Museen in Deutschland und Osterreich. Berlin

Offe, Sabine (2002): Jiidische Museen. Uber geschiitzte und ungeschiitz-
te Rdume. In: transversal, 3. Jg., 1/2002, 3-17

Schrade, Hubert (1936): Die asthetische Kirche. In: Schicksal und Not-
wendigkeit der Kunst. Leipzig, 53-77

Stern, Frank (1991): Im Anfang war Auschwitz. Antisemitismus und
Philosemitismus im deutschen Nachkrieg. Gerlingen

138

14.02.2026, 22113:39. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839402252-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

