
Pellegrino Favuzzi

Kulturphilosophie und Politischer Mythos

Ernst Cassirers Kritik der mythisch-politischen Vernunft

1. Einleitung

Die Philosophie der Politik Ernst Cassirers ist noch immer ein umstrittenes Thema in
der Forschung,1 und das gilt insbesondere für seine letzte politische Studie The Myth
of the State, eine kulturphilosophische Analyse der intellektuellen Voraussetzungen
des ›Totalitarismus‹, die wiederholt wegen des »Ausweichens der grundsätzlichen Fra-
gen« Bedenken erweckt hat, sogar als »unangemessene Antwort« und »unschlüssige
Diskussion« des modernen politischen Mythos auf heftige Kritik gestoßen ist.2

* Abkürzungen: Ernst Cassirer, Gesammelte Werke, hg. v. Birgit Recki, 25 Bde., Hamburg
1998-2008 (=ECW); ders., Nachgelassene Manuskripte und Texte, hg. v. Klaus Christian
Köhnke / John Michael Krois / Christian Möckel / Oswald Schwemmer, 18 Bde., Hamburg
1995ff (=ECN); ders., The Myth of the State, hg. v. Charles William Hendel, New Haven/
London 1946, parallel zitiert auf Englisch nach ECW 25 bzw. auf Deutsch nach ders., Vom
Mythus des Staates, übers. v. Franz Stoeßl, Zürich 1949 (=MS S./S.).

1 Vgl. David Lipton, Ernst Cassirer. The Dilemma of a Liberal Intellectual in Germany
1914-1933, Toronto 1978; Barbara Henry, Libertà e mito in Cassirer, Napoli 1986; John Mi-
chael Krois, Ernst Cassirer. Symbolic Forms and History, New Haven/London 1987; Enno
Rudolph / Bernd-Olaf Küppers, (Hg.), Kulturkritik nach Ernst Cassirer, Hamburg 1995; En-
no Rudolph, (Hg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik, Hamburg 1999; Dirk Lüddecke,
Staat – Mythos – Politik. Überlegungen zum politischen Denken bei Ernst Cassirer, Würzburg
2003; Christian Möckel, »Ernst Cassirers Philosophie der Politik. Rationalität, Unveräußer-
lichkeit natürlicher Rechte, ethisches Primat« in: Mirko Wischke, (Hg.), Erster Jahresband des
Deutschsprachigen Forschungszentrums für Philosophie Olomouc, Olomouc 2005; Roman
Parkhomenko, Cassirers politische Philosophie. Zwischen allgemeiner Kulturtheorie und Tota-
litarismus-Debatte, Karlsruhe 2007; Dirk Lüddecke / Felicia Englmann, (Hg.), Das Staatsver-
ständnis Ernst Cassirers, Baden Baden 2015. Für eine Rezeptionsgeschichte dieser Aspekte
auch außerhalb der Cassirer-Forschung siehe Pellegrino Favuzzi, Cultura e stato. Fonti e con-
testo del pensiero politico di Ernst Cassirer – Kultur und Staat. Quellen und Kontext des politi-
schen Denkens Ernst Cassirers, elektronisch publizierte Dissertation, Padua/Berlin 2013,
S. 11-46.

2 Erich Voegelin, »Review of ›The Myth of the State‹ by Ernst Cassirer« in: Journal of Politics 9,
Nr. 3 (1947), S. 445f (eigene Übersetzung) und Leo Strauss, »The Myth of the State by Ernst
Cassirer« in: Social Research 14 (1947), S. 127f (eigene Übersetzung). Für bibliographische
Angaben zu den wichtigsten Rezensionen zu The Myth of the State siehe Walter Eggers / Sig-
rid Mayer, (Hg.), Ernst Cassirer. An Annotated Bibliography, New York/London 1988,
S. 358-363. Wieder von einer »müßigen philosophisch-geschichtlichen, statt politisch-ge-
schichtlichen Übung« sprach vor einigen Jahren Jacob Mali, »The Myth of the State Revisited.
Ernst Cassirer and Modern Political Theory« in: Jeffrey Andrew Barash, (Hg.), The Symbolic
Construction of Reality. The Legacy of Ernst Cassirer, Chicago 2008, S. 145f. (eigene Überset-

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Zweifellos hat man es mit einem problematischen Werk zu tun: The Myth of the Sta-
te erschien im Oktober 1946 postum, und zwar mehr als ein Jahr nach dem Tod Cassi-
rers, und obwohl es lange Zeit als fertige Arbeit präsentiert und rezipiert wurde, stellt
sich infolge der Edition nachgelassener Materialien immer mehr die dringende Frage
nach ihrer philologischen Überprüfung.3 Bereits die Gliederung und die Proportionen
der einzelnen Teile im Vergleich zueinander erwecken den Eindruck, dass es sich um
die ersten wichtigen Schritte innerhalb eines größeren Plans handelt: Die entscheiden-
de Frage nach dem »Mythos des 20. Jahrhunderts« wird entgegen der anspruchsvollen
Überschrift des letzten Teils erst im kurzen Schlusskapitel über die »Technik moderner
politischer Mythen« erörtert, während die ersten beiden größeren Teile zu Mythos und
Staat, auch wegen ihrer anscheinend ideengeschichtlichen Darstellungsweise, eher als
eine Einführung in das Grundthema wirken.4

zung). Fokussiert auf The Myth of the State sind auch die Studien von Fabien Capeil-
lières, »Cassirer penseur politique. ›The Myth of the State‹ contre ›Der Mythus des 20.
Jahrhunderts‹« in: Cahiers de Philosophie politique et juridique 24 (1994), S. 175-204; Christo-
pher G. Flood, »Case Studies in Mythopoietic Narrative. A Note on Cassirer as Mythmak-
er« in: ders., Political Myth. A Theoretical Introduction, New York 1996, S. 257-275; Chiara
Bottici, »Philosophies of Political Myth. A Comparative Look Backwards. Cassirer, Sorel and
Spinoza« in: European Journal of Political Theory 8 (2009), S. 365-382; Andreas Jürgens, Hu-
manismus und Kulturkritik. Ernst Cassirers Werk im amerikanischen Exil, München 2012;
Karl Acham, »Die Mythisierung des Staates. Ernst Cassirers Kritik des Totalitarismus«, in: Jo-
anna Giel (Hg.), Ernst Cassirer zwischen Mythos und Wissenschaft, Breslau 2015, S. 19-56.

3 Gemeint ist vor allem das Manuskript »The Myth of the State. Its Origin and Its Meaning.
Third Part. The Myth of the Twentieth Century« [redaktioneller Titel] in: Beinecke Rare
Book and Manuscript Library, Bestand »Ernst Cassirer’s Papers«, Signatur GEN MSS 98/
Series II/Box 20/Folder 384-385, publiziert in ECN 9, S. 167-225 (der Text wird im Folgenden
immer in eigener Übersetzung zitiert). Dieser umfassende Text geht auf die früheste Phase der
Ausarbeitung von The Myth of the State 1943-1944 zurück und dem Titel zum Trotz enthält
inhaltliche und textliche Bezüge auch auf den ersten und den zweiten Teil des Buches. Vgl.
»Editorischen Hinweise« in: ECN 9, S. 343-347 und Jürgens, Humanismus und Kulturkritik,
aaO. (FN 2), S. 118ff. Das Problem der Entstehungsgeschichte von The Myth of the State hat
bisher in der Forschung kaum Interesse erweckt. Ziemlich sicher ist allerdings, dass der dritte
Teil des 1946 erschienen Werkes nach einer intensiven Revision publiziert wurde. Brisant ist in
dieser Hinsicht die Streichung von Absätzen, in denen sich Cassirer explizit über die ethisch-
politischen Probleme des Nationalsozialismus äußert. Ob und inwieweit die amerikanischen
Herausgebern oder der Philosoph selbst aus systematischen oder editorischen Gründen auf
diese Teile verzichteten, bleibt immer noch aufzuklären. Zweifellos hat aber diese Umarbei-
tung dazu beigetragen, die Rezeption des Werkes zu schwächen und die der politischen Philo-
sophie Cassirers lange Zeit zu verhindern, da viele Kommentatoren die scheinbare Unzeitge-
mäßheit und Unschlüssigkeit seiner Reflexionen über den politischen Mythos betonten. Auf
die sich nahezu zwingend stellende Frage, ob angesichts dieser Situation nicht eine partielle
oder gar vollständige kritische Edition von The Myth of the State anzustreben ist – ein Vorha-
ben, an dem der Autor des vorliegenden Beitrags zusammen mit dem Herausgeber des Cassi-
rer-Nachlasses Christian Möckel schon lange interessiert ist – kann aber ohne sorgfältige Be-
rücksichtigung der einschlägigen Nachlassmaterialien in New Haven keine endgültige Ant-
wort geben werden.

4 Vgl. die kritischen Bemerkungen von Edward Skidelsky, Ernst Cassirer. The Last Philosopher
of Culture, Princeton 2008, S. 222f.

422 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 422

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Mit der Feststellung dieser angeblichen Unstimmigkeiten wird man Cassirers spä-
tem politischen Denken allerdings nicht gerecht. Die scheinbare Unvollkommenheit
seiner Auseinandersetzung mit der modernen Politik sollte nicht dazu verleiten, ihm
seine systematische Intention abzuerkennen oder sogar als vergeblich anzusehen. Wie
bei seiner gesamten Philosophie angesichts ihrer komplexen Rezeptionsgeschichte5, so
ist eine gewisse Vorsicht umso mehr für sein politisches Denken geboten. Der Ertrag
der ›Cassirer-Renaissance‹ und der ›Cassirer-Philologie‹ der vergangenen zwanzig Jah-
re muss auch hier fruchtbar gemacht werden, um die Betrachtung des politischen My-
thos als Problem der Kulturphilosophie zu rekonstruieren und zu interpretieren, wie
sie sich in The Myth of the State und in einer Vielzahl kleiner Texte der 1940er Jahre
darstellt.6

In der Tat stellt Cassirers Untersuchung von Anfang an die Beziehungen zwischen
den Kulturformen Mythos, Staat und Technik ins Zentrum. Ihr Fokus liegt »historisch
und systematisch« auf dem »Prozess der Mythisierung der Politik«, der im technisch-
wissenschaftlichen Zeitalter am Anfang des 20. Jahrhunderts »den Höhepunkt erreicht
hat« und dessen »praktischen Folgen« immer mehr sichtbar waren.7 Sie geht von der
Zeit zwischen den beiden Weltkriegen aus, einer Umbruchphase des politischen und
sozialen Lebens, in der die Macht des mythischen Denkens wieder aufkommt, das ra-
tionale Denken im Ringen um die Vorherrschaft zusehends in den Hintergrund drängt
und zuletzt den Sieg davonträgt.8 Diese »Kapitulation« führt zu einem »Niedergang«
und »Umsturz der bisherigen ethischen Werte«, den die damaligen mythisch-politi-
schen Theorien exemplarisch wiederspiegeln, und zwar ein intellektuelles Milieu, das
Cassirer in einer ungewöhnlichen Schärfe in einem Manuskript als »Hexensabbat« und
»Orgie des Denkens« bezeichnet.9

5 Vgl. Krois, Symbolic Forms and History, aaO. (FN 1), S. 2-12; Massimo Ferrari, »La Cassirer-
Renaissance in Europa« in: Studi Kantiani 7 (1994), S. 111-139.

6 Gemeint sind die publizierten Aufsätze Judaism and the Modern Political Myths (1944A), The
Myth of the State (1944), Albert Schweitzer as Critic of Nineteenth-Century Ethics (1946),
nachgedruckt in: ECW 24, S. 197-208, 251-266, 321-334, sowie die Manuskripte Philosophy
and Politics (1944), Judaism and the Modern Political Myths (1944B), The Technique of Our
Modern Political Myths (1945), Hegel’s Theory of the State (WS 1941-1942), veröffentlicht
zum ersten Mal in: Ernst Cassirer, Symbol, Myth and Culture. Essays and Lectures 1935-1945,
hg. v. Donald Philip Verene, New Haven/London 1979, S. 219-232, 233-241, 242-270, 108-120
(die Texte werden im Folgenden immer in eigener Übersetzung zitiert). Zur kritischen Edition
der Abhandlungen Judaism and the Modern Political Myths (1944B) und Hegel’s Theory of the
State siehe ECN 9, S. 267-273 und ECN 16, S. 178-193.

7 Vgl. den Brief Cassirers an Malte Jacobsson in: ECN 18, S. 225. Das Schreiben ist ohne Da-
tum, geht aber wahrscheinlich auf den Zeitraum 1942-1943 zurück.

8 Vgl. MS, S. 7/7.
9 ECN 9, S. 167. Diese Ausdrucke verweisen grundsätzlich auf Shakespeare und seine Tragödie

Macbeth, denn Cassirer zitiert zweimal den bekannten Einsatz der Drei Hexen »fair is foul
and foul is fair«, um die im Nationalsozialismus stattgefundene politische Umwandlung und
kulturelle Regression ins Mythische zu charakterisieren: »Deutschland verzichtete auf alle
Ideen, die die formgebenden Kräfte seiner Kultur ausgemacht hatten. […] Es ist ein echter
Hexensabbat – eine Wiederbelebung der primitivsten Auffassungen, ein Ausbruch der gewalt-
samen Leidenschaften, eine Orgie des Hasses und der Wut« (ebd., S. 193). In diesem Zusam-

423 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 423

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Aber »wie war dieser Sieg möglich?«10 – so lautet die Grundfrage von The Myth of
the State, die nicht ohne eine gewisse Selbstkritik formuliert wird.11 Methodisch ist
diese Art der Problemstellung noch im Sinne einer transzendentalen Philosophie der
Kultur zu interpretieren, die nun das Ziel verfolgt, die Möglichkeitsbedingungen des
Erfolgs der mythischen Politik in ihrem gegenwärtigen Gegensatz zur rationalen Poli-
tik zu beleuchten. Damit bleibt Cassirers systematische Leistung wie stets kulturphilo-
sophisch, und seine Analyse des politischen Mythos erfolgt als eine ›Kritik der mythi-
schen Politik‹, die immer noch im Sinne der in der Philosophie der symbolischen For-
men vollzogenen Erweiterung der »Kritik der Vernunft« zu einer »Kritik der Kultur«
zu verstehen ist.12

Vor diesem Hintergrund lassen sich drei Grundrichtungen dieser kulturphilosophi-
schen Fragestellung erkennen, die mit der dreiteiligen Disposition von The Myth of the

menhang zählt Cassirer zu den modernen mythisch-politischen Theorien die von Alfred Ro-
senberg, Adolf Hitler, Houston Stewart Chamberlain und Leopold Ziegler (vgl. ebd., S. 198,
215).

10 MS, S. 7/7. In einem Brief an Susanne Langer vom 8. April 1944 fasste Cassirer die Problem-
stellung seines geplanten Buches »über den Ursprung und Charakter der modernen politi-
schen Mythen« auf diese Weise zusammen: »Wie es möglich war, dass das mythische Den-
ken, das allgemein als ›primitiv‹ oder ›prälogisch‹ angesehen wurde, plötzlich einen so enor-
men Einfluss auf die Gestaltung unseres politischen und sozialen Lebens gewinnen konnte«
(ECN 18, S. 232).

11 Cassirer selbst wollte sich zu denjenigen zählen, die »dafür verantwortlich« waren, »die Stär-
ke« des Mythos »unterschätzt zu haben« (MS, S. 291/388). In diese Richtung vgl. Cassirer,
Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 243f, 235.

12 Für diese programmatische Bestimmung vgl. ECW 11, S. 9. Cassirer versteht lebenslang seine
Kulturphilosophie als eine nach transzendentaler Methode angestellte Reflexion über die un-
terschiedlichen Modalitäten der geistigen Produktivität, die in ihrer Gesamtheit ein Kultur-
system bilden und kraft derer die Grundrelation zwischen Subjektivität und Objektivität je
nach Richtung der symbolischen Formung erzeugt wird. Von der Lehre der Marburger
Schule ausgehend erblickt er die transzendentalphilosophische Aufgabe daher in der analy-
tisch-rekonstruktiven Feststellung der Möglichkeitsbedingungen bestimmter Kulturphäno-
mene. Siehe dazu Massimo Ferrari, Ernst Cassirer. Dalla Scuola di Marburgo alla filosofia
della cultura, Florenz 1996, S. 289-332 und Pellegrino Favuzzi, »Die Kulturphilosophie in
den frühen Schriften Ernst Cassirers« in: Christian Krijnen / Massimo Ferrari / Pierfrances-
co Fiorato, (Hg.), Kulturphilosophie. Probleme und Perspektiven des Neukantianismus,
Würzburg 2014, S. 255-277. Eine alternative Lesart vertritt John Michael Krois, nach dem
sich Cassirer deutlich vom Neukantianismus als Subjektphilosophie bzw. von der transzen-
dentalen »Erkenntniskritik« distanziert, um eine neue, semiotische »Kritik der Bedeutung«
zu entwickeln. Vgl. Krois, Symbolic Forms and History, aaO. (FN 1), S. 44, 56, 63 und ders.,
»Aufklärung und Metaphysik. Zur Philosophie Cassirers und der Davoser Debatte mit
Heidegger« in: Internationale Zeitschrift für Philosophie 1, Nr. 2 (1992), S. 273-290. Für eine
differenzierte Interpretation argumentiert Michael Friedman: die transzendentale Methode
und ihre allgemeine Anwendung auf die verschiedenen Kulturfakten sind zwar für Cassirer
von Bedeutung, aber seine Kulturphilosophie stellt insgesamt »einen entscheidenden Bruch
mit dem Marburger Neukantianismus« dar. Sie erkennt nämlich drei »primitiven Formen der
Weltpräsentation« wie Sprache, Mythos und Technik, die nicht durch eine bloße Erweite-
rung der Erkenntniskritik, sondern allein durch eine Art von Phänomenologie im Hegel-
schen Sinne erfasst werden können. Vgl. Michael Friedman, A Parting of the Ways. Carnap,
Cassirer, and Heidegger, Chicago 2000, S. 89ff., 99ff., 132ff. (eigene Übersetzung).

424 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 424

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


State nahezu übereinstimmen. Um zu erklären, wie eine derart umwälzende Mythisie-
rung der zeitgenössischen politischen Kultur stattfinden konnte, betrachtet Cassirer
erstens den Mythos als solchen und zweitens die Geschichte des Staatsbegriffs in der
europäischen politischen Philosophie und Wissenschaft. Einerseits klingt in der als
Überschrift des ersten Teils fungierenden Frage »Was ist der Mythos?« die alte sokra-
tisch-platonische Suche nach dem Wesen eines Dinges an: Im Gegensatz zu den vielen
Erklärungsversuchen des Mythosbegriffs in der damaligen Anthropologie und Religi-
onswissenschaft sieht Cassirer eine erste Aufgabe darin, seine innere Form durch eine
»Theorie des Mythos« zu bestimmen.13 Andererseits ist die Rede vom jahrhunderteal-
ten Kampf zwischen den Mächten der mythischen und der rationalen Politik, deren
problemgeschichtliche Rekonstruktion im Mittelpunkt des zweiten voluminösen Teils
über den »Streit gegen den Mythos in der Geschichte der politischen Theorie« und der
Abschnitte des dritten Teils über Carlyle, Gobineau und Hegel steht: Diese Untersu-
chung soll insbesondere auf die Frage antworten, warum dieser Konflikt entstand, wel-
che wichtigen Phasen ihn charakterisieren, inwieweit der Sieg des politischen Mythos
im 20. Jahrhundert schon lange vorbereitet worden war und von der Überzeugung be-
gleitet wurde, dass im Bereich des politischen Lebens keine feste rationale Normierung
möglich ist.14 Drittens und letztens wird im Schlusskapitel das Problem angegangen,
was den Sieg einer scheinbar ›primitiven‹ Kraft wie dem mythischen Denken in der
Zeit der großen technisch-wissenschaftlichen Entwicklungen ermöglichte, und zwar
was die strukturellen Wesensmerkmale und Erfolgsfaktoren sind, die zuletzt in eine ei-
genartige, unbekannte Koordination der Kulturformen Mythos, Politik und Technik
eingehen.

Im Hinblick auf diese dreiteilige Fragestellung ist nun der kulturphilosophische Ein-
stieg Cassirers in die Struktur des politischen Mythos im Detail zu erörtern. Im Fol-
genden werden die drei Momente des Mythos, des Staatsproblems und der mythisch-
politischen Technik gesondert analysiert und anhand von Cassirers Argumenten re-
konstruiert, um sich der systematische Intention seiner späten Philosophie der Politik
anzunähern.15

2. Der Mythos als Kulturform

Obwohl der Mythos seit den frühen 1920er Jahren einen festen Platz im systemati-
schen Programm der Kulturphilosophie Cassirers innehat, bleiben sein Charakter und
seine Bewertung problematisch.16 Einerseits ist der Mythos als Denkform eine Art der

13 MS, 8ff/8ff. Dazu vgl. ebd., 37/49f., 39 f./52f. und ECW 12, S. 1-8, insb. 15f.
14 Vgl. MS, S. 7/7f.
15 In diese Richtung siehe den luziden Beitrag von Thomas Knoppe, »Philosophische Regressi-

onsanalyse. Ernst Cassirers Mythos des Staates« in: Krijnen / Ferrari / Fiorato, (Hg.), Kul-
turphilosophie. Probleme und Perspektiven des Neukantianismus, aaO. (FN 12), S. 239-254.

16 Zur Mythosphilosophie Cassirers siehe Andrea Poma, Il mito nella filosofia delle forme sim-
boliche di Ernst Cassirer, Turin 1981; Ivan Strenski, »Ernst Cassirer’s Mythical Thought in
Weimar Culture« in: History of European Ideas 5 (1984), S. 363-383; Esther Oluffa Pedersen,

425 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 425

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Begriffsbildung im Sinne der erweiterten Erkenntniskritik17, eine geistige Ausdrucks-
funktion nach Maßgabe der Philosophie der symbolischen Formen, und steht unter die-
sem Gesichtspunkt neben anderen Kulturformen wie Sprache und Wissenschaft,
Kunst, Religion und Recht.18 Andererseits gilt das mythische als das früheste Entwick-
lungsstadium all dieser Kulturformen: Kann man aus dieser Perspektive von einer my-
thischen Phase der Sprache oder der Wissenschaft reden, so ist der Mythos der »Mut-
terboden« der Kultur, und zwar die ursprünglichste Stufe der symbolischen Formen
im Sinne ihrer historischen Genesis sowie ihres immanenten Triebes, in diesen undiffe-
renzierten Urzustand zurückzukehren.19 Ein weiteres Spannungselement tritt insbe-
sondere in den 1940er Jahren in Cassirers erneuter Auseinandersetzung mit der dama-
ligen Anthropologie hervor. Dabei stellt der Philosoph fest, dass der Mythos nicht nur
mit der Mythologie bzw. einer Erzählung, sondern ursprünglicher mit einer mythi-
schen Handlungs- und Lebensform zu identifizieren ist, solange sich seine eigentliche
Urdimension erst bei der Ausführung von Ritualen zeigt.20 Bereits im zweiten Band
der Philosophie der symbolischen Formen war diese praktisch-pragmatische Dimension
Teil der Charakterisierung des Mythos. In The Myth of the State stellt sich nun erneut
das Problem, die beiden Einsichten miteinander zu verbinden, da der Mythos zugleich
eine Begriffs- und Denkform bleiben soll und transzendentalphilosophisch immer
noch als eine Art der »Einheit in der Vielfalt« zu erfassen ist.21

Zur Klärung dieser ›Paradoxie‹ können die Hauptstationen der Cassirerschen Ana-
lyse des Mythos im ersten Teil von The Myth of the State wieder herangezogen und
systematisch geordnet werden.22 Der Wesenszug der mythischen Objektivierungsform
wird hier zunächst in seinem einschlägigen eigentümlichen Erfahrungsbegriff erkannt,
dessen Inhalt wesentlich aus Gefühl besteht: Zwar ist der Mythos eine Denkform und
eine Art der Begriffsbildung, aber seine apriorische Synthesis zielt allein auf die For-
mung des Fühlens ab. Als »Ausdruck des Gefühls« ist der Mythos »Gefühl in Bild ge-
wandelt«23, und diese Auffassung bezeugt Cassirers bedeutsames Bemühen, im Rah-

Die Mythosphilosophie Ernst Cassirers. Zur Bedeutung des Mythos in der Auseinander-
setzung mit der Kantischen Erkenntnistheorie und in der Sphäre der modernen Politik.
Würzburg 2009. Den transzendentalphilosophische Charakter der Betrachtung des Mythos
bei Cassirer, sowie die Kontinuität zwischen seinen Reflexionen der 20er und der 40er Jahre
betont Ursula Renz, »From philosophy to criticism of myth. Cassirer’s concept of myth« in:
Synthese 179, Nr. 1 (2011), S. 135-152.

17 Vgl. ECW 16, S. 3-74, insb. 8-12, 60, wo die Feststellung einer mythischen Art der Begriffs-
bildung als Prüfstein zum gesamten funktionsbegrifflichen Ansatz dienen soll.

18 Vgl. ebd., S. 268-315, insb. 303 und ECW 23, S. 76-118.
19 Vgl. ECW 16, S. 227-312, insb. 266. Zum Problem des Nachlebens des Mythos in den ande-

ren Kulturformen siehe Krois, Symbolic Forms and History, aaO. (FN 1), S. 185f. Die Am-
bivalenz des Mythos erörtert Birgit Recki, Kultur als Praxis. Eine Einführung in die Philoso-
phie Ernst Cassirers, Berlin 2004, S. 85ff.

20 Zum mythischen Ritus als das ursprüngliche »dramatische Element« vgl. MS, S. 31f/41.
21 MS, S. 39/53.
22 Wiederholt bezieht sich Cassirer auf das Problem des Mythos mit dem Ausdruck »Parado-

xie« (MS, S. 17/23, 277/367). In diese Richtung siehe auch ECW 23, S. 80 und ECW 16, S. 8f.
23 MS, S. 45/60.

426 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 426

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


men seiner Kulturphilosophie ein Verständnis für die Emotionalität zu entwickeln, das
sich einerseits vom traditionellen intellektualistischen, andererseits vom modernen bio-
logischen Reduktionismus distanzieren soll.24

Cassirer unterscheidet dann zwischen einer »physischen« und einer »symbolischen«
Ausdrucksform, um zu beleuchten, wozu die mythische Objektivierung geleistet
wird.25 Zwar wird in beiden Ausdrucksweisen eine besondere emotionale Spannung
hervorgerufen, doch löst sich diese im Falle der symbolischen Formung des Mythos
nicht bloß auf, sondern wird in einer »beharrlichen und dauernden«26 Gestalt konden-
siert. Auf diese Weise dient die mythische Objektivierung als Steuerungsfunktion der
Emotionen durch ihre ›Institutionalisierung‹ und damit als Schwelle zwischen dem
Natürlichen und dem Geistigen, zwischen den emotionalen Wurzeln des Menschen
und seiner sich allmählich entfaltenden idealisierenden Tätigkeit. Als solches verbin-
dendes und vermittelndes Element muss der Mythos die Grundaspekte beider Welten
teilen, und auf diese doppelte Zugehörigkeit ist unter anderen zurückzuführen, dass es
dem mythischen Bewusstsein nicht gelingt, eine feste Bestimmung der Grundrelation
zwischen Subjekt und Objekt zu gewinnen, und dass folglich alle mythischen Produk-
te in einem Schwebezustand zwischen Differenziertheit und Undifferenziertheit ver-
harren.27

Diese Eigenschaft der mythischen Objektivierungsform erklärt außerdem, welches
Subjekt beim Mythos betroffen ist,28 denn nicht das Individuum, sondern eine sympa-
thetische »Gemeinschaft des Lebens«29 ist die eigentliche Trägerin der mythischen Ge-
fühlswelt. Deswegen ist der Mythos als ein ursprüngliches Instrument zur institutiona-
lisierenden Steuerung der Emotionen zu verstehen, das in archaischen Gesellschafts-
formen die soziale und politische Grundfunktion der Ordnungsherstellung über-
nimmt. Diese kulturstiftende Leistung wird jedoch von einer bestimmten emotionalen,
gewaltigen Grunderfahrung veranlasst, und zwar von der Angst vor dem Tod, vom Be-
wusstsein der eigenen Sterblichkeit. Eingedenk dessen bezeichnet Cassirer die ur-
sprünglichen Riten und späteren Mythologien als Formen einer ursprünglichen »Meta-
morphose der Furcht«: Jene soll eine mythisch institutionalisierte Bewältigung der To-
desangst in der Gemeinschaft ermöglichen und für deren Stabilisierung insofern sor-
gen, als der Mensch im Mythos »seine am tiefsten verwurzelten Instinkte, seine Hoff-
nungen und seine Furcht« organisiert.30 Diese mythische Sublimierung ist als sozial-
politische Theodizee eine erste unersetzbare Kulturentwicklung, aber ihr Preis ist die

24 Vgl. das Kapitel über »den Mythos und die Psychologie der Emotionen« in: ebd.,
S. 27-38/34-51.

25 Ebd., S. 46/63.
26 Ebd., S. 48/65.
27 Dieser Aspekt wurde bereits in den 1920er Jahren im Hinblick auf die mythischen Raum-

und Zeitbegriffe hervorgehoben (vgl. ECW 12, S. 42ff, 97, 161) und dann in den 1940er Jah-
ren bestätigt (vgl. ECW 23, 89ff).

28 MS, 48f/66.
29 Ebd., S. 40/55.Vgl. ECW 12, S. 205-257, wo der Ausdruck »Gemeinschaft des Lebendigen«

vorkommt.
30 MS, S. 49/66.

427 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 427

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Behauptung der Gemeinschaft als dem zentralen menschlichen Lebensraum, in dem je-
de weitere Differenzierung und Individualisierung wegen der für den Mythos charak-
teristisch nivellierenden Tendenz verhindert wird.31

Anhand der ethnologischen Forschungsergebnisse Malinowskis hebt Cassirer letzt-
lich die spezifische Zeitkonjunktur hervor, in der sich diese Funktion des Mythos aus-
wirkt. Denn die in diesen mythischen Strukturen gebundenen Gemeinschaften werden
nicht ständig von gewaltigen Emotionen getrieben: Erst wenn das Leben der Gemein-
schaft von außerordentlichen Affekten überwältigt wird, erst in Krisenzeiten und Aus-
nahmezuständen, wenn die emotionalen Spannungen zunehmen und alle »ordentlichen
Mittel« versagen, taucht der Mythos wieder auf, um als letzte Instanz die soziale Ord-
nung wiederherzustellen.32 Ihn charakterisiert Cassirer in diesem Sinne als eine ur-
sprüngliche, soziale Funktion für die Bewältigung von Krisen durch eine gemein-
schaftliche Institutionalisierung des Lebensgefühls, um zu erklären, wie eine Rückkehr
des Mythos in der Kulturgeschichte immer möglich ist und niemals endgültig abge-
wehrt werden kann. Die Macht der Emotionen wird nämlich nicht durch die symboli-
sche Objektivierung des Mythos vernichtet, sondern nur im Zaum gehalten und in
Kulturwerke umgewandelt, da der Mensch »ein mythischer Tier bleibt« und deshalb
der Mythos »ein dauerndes Element in der menschlichen Kultur« ist.33 Sooft eine Ge-
sellschaft in eine Krise gerät und sie ihre konventionellen Methoden zur Bewältigung
der Probleme als zu schwach oder unbrauchbar erachtet, setzt das Risiko einer erneu-
ten Regression in ihre mythische Phase ein.34

Bekanntlich konnte Cassirer deswegen zu dem Schluss kommen, dass man »immer
auf vulkanischem Boden« lebt, dass »in allen kritischen Augenblicken des sozialen Le-
bens« »die rationalen Kräfte ihrer selbst nicht mehr sicher« sind und »die Zeit für den
Mythos«35 immer wieder kommen kann. Eine solche Überlegung wirkt dann als Bestä-
tigung einer gewissen Doppeldeutigkeit des Mythosbegriffs im Rahmen der Cassirer-
schen Kulturphilosophie, die auf seine Gefährlichkeit Bezug nimmt, aber ihn gleich-
zeitig als die unerschöpfliche, unersetzbare Quelle ansieht, aus der alle Kulturformen
ihre Lebenskraft schöpfen. Diese Auffassung des Mythos führt jedenfalls an die zweite
Frage zum Staatsproblem heran: Cassirer verknüpft seine vorherigen, auf die Zeit des

31 Zum Problem der politischen Theodizee in Bezug auf den Mythosbegriff siehe Henry, Li-
bertà e mito in Cassirer, aaO. (FN 1), S. 151-177.

32 MS, S. 274ff/361ff. Diesen neuen Aspekt betonte Cassirer anhand der Forschungen von Bro-
nisław Malinowski, The Foundations of Faith and Morals. An Anthropological Analysis of
Primitive Beliefs and Conduct with Special Reference to the Fundamental Problems of Reli-
gion and Ethics, London 1936.

33 ECN 9, S. 172. Vgl. Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 246f: »In allen Ge-
bieten der menschlichen Kultur […] ist der Mythos immer noch als aufgehobener Moment
präsent« (eigene Übersetzung).

34 In seinen unveröffentlichten Überlegungen spricht Cassirer von einem niemals gesicherten,
»labilen Gleichgewicht« zwischen den mythischen Elementen und »den neuen konstruktiven
Mächten des Denkens, den neuen ethischen Kräfte, den neuen kreativen Energien der künst-
lerischen Einbildungskraft«, die sich im »Organismus der menschlichen Kultur« in seinen
späteren Phasen entwickeln (ECN 9, S. 172f).

35 MS, S. 275/364.

428 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 428

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Ersten Weltkrieges zurückgehenden Reflexionen zum Staatsbegriff und dessen idealis-
tische Bestimmung36 mit der Brisanz des modernen politischen Mythos, um aufzuzei-
gen, dass sich das Grundmotiv der gesamten politischen Geschichte in einem dialekti-
schen Kampf zwischen einer mythischen und einer rationalen Form erkennen lässt.

3. Mythisches und rationales Denken in der Geschichte der Politik

Anhand seines kulturphilosophisch bestimmten Mythosbegriffs betrachtet Cassirer die
politische Geschichte als einen polarisierten dialektischen Prozess: Ihr wohnt einerseits
eine Tendenz zur Entmythisierung und Rationalisierung der politischen Begrifflichkeit
inne, die sowohl die theoretische Begründung der Politikwissenschaft als auch die
praktische Durchsetzung eines Staatsbegriffs als Vernunft- und Kulturform anvisiert,
andererseits eine Tendenz zur Mythisierung und Emotionalisierung des politischen Le-
bens, die sich in allen mythisch-religiösen Auffassungen der Politik widerspiegelt. Un-
ter dieser historisch-systematischen Annahme kann Cassirer die Geschichte des politi-
schen Denkens in Europa von der Antike bis zur Gegenwart rekonstruieren und zu-
gleich ihre unterschiedlichen Entwicklungen als Phasen der Involution oder des Fort-
schritts in die Richtung einer idealistischen Bestimmung des Staatsbegriffs betrachten.

Die griechische Zivilisation ist die erste, die sich von den früheren, mythischen Ge-
meinschaftsformen distanziert37, und damit einen Weg kultureller Entmythisierung er-
lebt, der von Vorsokratikern geebnet wird und den Höhepunkt in der platonischen
Philosophie erreicht. Denn obwohl Plato die Rolle des »Mythos« und des »Pathos«
niemals unterschätzt, plädiert er im Falle der Politik für eine Ausrottung der mythi-
schen Elemente und eine Rationalisierung des Staatsbegriffs.38 In der Politeia zeigt sich
insbesondere sein Versuch, »eine ›Theorie‹ des Staates« als »zusammenhängendes Sys-
tem des Denkens«39 zu entwickeln, die auf eine »Idee des Gesetzesstaates« bzw. des
»Staates der Gerechtigkeit« fokussiert und in der »kein Raum für die Auffassungen der
Mythologie«40 bleibt. In diesem Kontext erkennt Cassirer den ersten, symbolischen
Kontrast der Geschichte der politischen Kultur, und zwar die Auseinandersetzung Pla-
tos mit Dichtern und Sophisten, die trotz ihrer scheinbar gegenteiligen Weltanschau-
ungen einen gemeinsamen Widerstand gegen diese Idee des Vernunftstaates leisten. Die
Dichter sind einerseits Vertreter der mythischen Tradition und insofern Gegner der
politischen Vernunft, als ihr Polytheismus zum ständigen Konflikt führt und ihre
Rechtsauffassung auf einem mythischen Zeitbegriff bzw. auf jener »Macht des ›Ewig
Gestrigen‹« basiert, die Plato mit seiner politischen Theorie »zu brechen«41 beabsich-

36 Vgl. Massimo Ferrari, »Zur politischen Philosophie im Frühwerk Ernst Cassirers« in: Ru-
dolph, Cassirers Weg zur Philosophie der Politik, aaO. (FN 1), S. 43-62 und Favuzzi, Cultu-
ra e Stato, aaO. (FN 1), S. 115-222.

37 MS, S. 53ff/70ff.
38 Zur platonischen Kritik am Mythos vgl. ebd., S. 66f/87f.
39 Ebd., S. 68/91.
40 Ebd., S. 70f/94f.
41 Ebd., S. 71f/96f.

429 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 429

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


tigt. Die Sophisten sind andererseits Vertreter eines machtpolitischen Staatsbegriffs,
der auf dem Boden eines »unerschöpflichen Willens zur Macht« gründet42, und zwar
der zerstörerischen Emotion der Pleonexia, die keine Grenze, keine Mäßigkeit und
keine Differenzierung anerkennt und deshalb von Cassirer durch ›mythische‹ Kontu-
ren porträtiert wird.43

Gilt Plato in diesem Sinne als Urheber eines rein idealistischen Staatsbegriffs im Al-
tertum, wird das Mittelalter als eine Epoche der Wiederbelebung mythisch-religiöser
Politik- und Lebensauffassung dargestellt.44 Die mythische Vorstellung des Sündenfalls
ist Cassirer zufolge das einzige der mittelalterlichen Kultur zugrunde liegende Faktum,
das zu einer Legitimierung des Staates als Ausdruck des göttlichen Willens und Instru-
ment der Erlösung der verfallenen menschlichen Natur führen muss.45 Der neue, vom
Aquinat eingeschlagene Weg, die Autonomie der natürlichen Welt erneut geltend zu
machen, wird aber erst in der Renaissance wieder aufgenommen, um eine Rehabilitie-
rung der irdischen Wirklichkeit und der Vernunft in ihrer Selbständigkeit zu errei-
chen.46 Die Gedankenwelt der Moderne geht davon aus, dass die gleichen allgemein-
gültigen und notwendigen Gesetze überall walten und in ihrer Bestimmung unabhän-
gig von Gott selbst gedacht werden müssen.47 Zwar geht es um eine Rationalisierung
der Welt, die nun gedanklich durchdrungen werden kann und kein mythisch-religiöses
Geheimnis mehr toleriert, aber diese rationalisierende Tendenz im Weberschen Ver-
ständnis bleibt ein allmählicher Prozess, bei dem Zwischenphasen und Vermischungen
zwischen mythischen und rationalen Denkweisen immer möglich sind.48 Cassirer gilt
in diesem Sinne Machiavelli einerseits als der Galilei der Politik, und zwar als der
Theoretiker, der »die ganze Basis des mittelalterlichen politischen Systems«49 und »alle
früheren theokratischen Ideen«50 aufgibt, um den Grund zu einer rationalen Begrün-
dung der politischen Wissenschaft zu legen, welche nicht mehr auf die Macht der Tra-
dition oder mythisch-religiöser Vorstellungen angewiesen ist, sondern den Staat als au-
tonome Kultursphäre begreift.51 In dieser Lehre sind aber andererseits noch immer
mythische Elemente vorhanden, wie die Idee eines nicht zu begrenzenden Machtwil-

42 Cassirer bezieht sich mehrmalig implizit oder explizit auf Nietzsche (vgl. MS, S. 43f/57f,
206/271f, 232/306, 265/349).

43 Ebd., S. 74/99. In dieser Hinsicht ist bedeutsam, dass Cassirer auf »andere Impulse« anspielt,
deren Überwältigung »notwendig zu Verderbnis und Zerstörung« führt, und nicht aus-
schließt, dass solche ›positiven‹ Kulturformen und Emotionen eine Ausgleichsfunktion ha-
ben und die totalitäre Durchsetzung der ›negativen‹ vermeiden können (vgl. ECW 24, S. 264
und den letzten Abschnitt des vorliegenden Aufsatzes).

44 Vgl. MS, S. 77-82/104-109.
45 Vgl. ebd., S. 108-112/142-148.
46 Vgl. ebd., S. 113-116/149-153.
47 Vgl. ebd., S. 163ff/213ff.
48 Vgl. Heinz Paetzold, »Mythos und Moderne in der Kulturphilosophie Cassirers« in: Ru-

dolph / Küppers, (Hg.), Kulturkritik nach Ernst Cassirer, aaO. (FN 1), S 159-176, insb.
167ff.

49 MS, S. 137/179.
50 Ebd., S. 139/182.
51 Vgl. ebd., S. 134-138/174-182.

430 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 430

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


lens zur Selbsterhaltung und Selbstbehauptung des Staates, die amphibische Natur der
halb menschlichen, halb tierischen Politikwelt, sowie die Rolle der mythischen »Fortu-
na« in der Gewinnung und Erhaltung der Macht bezeugen.52

Trotz dieser Beschränkungen fängt mit Machiavelli eine neue Entmythisierung der
politischen Kultur an, die nach Cassirers Ansicht in der Lehre des Naturrechts und in
dessen Kampf gegen den politischen ›Absolutismus‹ kulminiert. Der Ausgangspunkt
der naturrechtlichen Theoretiker ist derselbe wie bei Machiavelli: Die Politik ist zwar
»ein Leben von Affekten und Leidenschaften«, die das »abstrakte Denken« nicht »be-
herrschen« zu können scheint, aber die Forderung einer Idealisierung dieser Verhält-
nisse durch eine rein rationale Begründung des Staatsbegriffs muss auch in dieser Kul-
turrichtung im Geist der Moderne geltend gemacht werden. Allein in diesem Sinne in-
terpretiert Cassirer den systematischen Versuch von Denkern wie Grotius oder Leib-
niz, »eine ›Mathematik der Politik‹ zu finden« und »das soziale Leben der Menschen«
auf Normen zurückzuführen, die »dieselbe objektive Gültigkeit und dieselbe feste Be-
weisbarkeit wie jeder mathematische Satz« haben53.

Dies wird insbesondere im Gegensatz zu denjenigen angeblich ›heteronomen‹
Staatstheorien hervorgehoben, die Cassirer in der Hobbesschen Lehre exemplarisch
zusammengefasst sieht.54 Er erkennt zwar die Verankerung von Hobbes in der moder-
nen naturrechtlichen Tradition, weil er den methodischen Anspruch auf die Rationali-
sierung der politischen Wissenschaft mit seiner »genetischen« Deduktion und seiner
Vertragslehre teilt.55 Jedoch wird diese prinzipielle Übereinstimmung von gegenteili-
gen und unvereinbaren Deutungen derselben Vertragslehre endgültig gebrochen: Spielt
der Gedanke der unveräußerlichen Menschenrechte bei Grotius und Leibniz eine un-
ersetzbare Rolle, indem er die politische Macht beschränken und keineswegs von ihr
abgeschafft werden können, beschwört der ursprüngliche Staatsvertrag bei Hobbes da-
gegen einen Leviathan bzw. einen ›sterblichen Gott‹ herauf, dessen »Wille« »unbe-
schränkt« ist und dessen Macht die individuellen Grundfreiheiten so aufhebt, dass »die
Individuen nicht mehr als unabhängige Wesen existieren«. Diese Anspielung auf die
Unmöglichkeit, Macht begrenzen und Differenzen zwischen den Individuen sicher be-
stimmen zu können, verweist, wie schon im Falle der Sophisten, auf den Rückfall der
Theorie ins Mythisch-Politische: In seiner Transzendenz wird der hobbessche »absolu-
te Souverän« zum unwiderruflichen und unwiderstehlichen allumfassenden Repräsen-
tanten des Volkes, »der soziale Wille« wird »im Herrscher des Staates verkörpert«, und
in dieser Identität zwischen dem Körper des Staates und der Realität der Individuen
verschwindet mythisch jede Differenz, die Individualität mit ihren Rechten wird er-
neut, wie in der mythischen Gemeinschaftsform, aufgehoben.56

52 Vgl. ebd., S. 152-161/200-213.
53 Ebd., S. 164f/216f. Diese positive Rolle des ›idealistisch‹ verstandenen Naturrechts betonte

Cassirer bereits 1902 in seinem frühen Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grundla-
gen (vgl. ECW 1, S. 403-411).

54 Vgl. MS, S. 165ff/216ff.
55 Ebd. S. 172/227.
56 Ebd., S. 173/229.

431 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 431

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Dieser Ideenkampf zwischen Naturrecht und politischer Theologie geht im folgen-
den Jahrhundert in den Streit zwischen der aufklärerischen und der romantischen poli-
tischen Theorie über. Bekanntlich hält Cassirer die Aufklärung für den historisch-in-
tellektuellen Gipfel der modernen Rationalisierung der Kultur und damit der Entmy-
thisierung der Politik, wobei er präzisiert, dass die ethisch-politischen Ideen der Auf-
klärungszeit nicht neu sind, sondern vielmehr aus der naturrechtlichen Tradition stam-
men. Die aufklärerischen Intellektuellen haben allerdings versucht, diese Ideen in
Wirklichkeit umzusetzen, durch sie der sozial-politischen Praxis eine neue Form zu
geben und die mythisch-religiösen Wurzeln der Politik auszurotten.57

Die Romantik bringt jedoch eine entscheidende Umwälzung mit sich, denn mit ihr
findet eine Rehabilitierung des Mythos in allen Bereichen des Kulturlebens statt, vor
allem in den Auffassungen von Geschichte und Politik: Hier wird er nicht mehr als
bloße Halluzination eines primitiven Geistes, sondern als Organ der Welterkenntnis
und der Wahrheit erfasst.58 Auf diese, die politische Kultur wieder mythisierende Gä-
rung sind nicht nur die idealisierenden und poetisierenden Nationalismen von Novalis
und Friedrich Schlegel zurückzuführen, sondern auch diejenigen Lehren, die Cassirer
im dritten Teil von The Myth of the State anspricht: Der Mythos des Führertums bei
Carlyle und der Mythos der Rasse als totalitäre, alle anderen vernichtende oder unter-
drückende Kulturkraft bei Gobineau59; die Rechts- und Staatsphilosophie Hegels als
Wiederbelebung der politischen Theologie und schließlich die Rückkehr des Kulturfa-
talismus in der »Astrologie der Geschichte« Oswald Spenglers sowie in der Existenzi-
alphilosophie der »Geworfenheit« Martin Heideggers.60

Als den symbolischen Höhepunkt dieser erneuten Mythisierung des Staatsbegriffs
erachtet Cassirer aber das politische Denken Hegels, der ihm als Urheber des moder-
nen »Mythos des Staates« insofern gilt, als seine gesamte Philosophie als Säkularisie-
rung der religiösen Transzendenz und als »christlicher Rationalismus« anzusehen ist.61

In diesem Zusammenhang kann Hegel vom Staat als Inkarnation Gottes in der Weltge-
schichte sprechen, und zwar als das Wesen, in dem alle subjektiven und intersubjekti-
ven Bestimmungen übergreifend erfasst werden und das eine nicht zu begrenzende

57 Vgl. ebd., S. 175f/231f.
58 Vgl. ebd., 178ff/234ff und Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 224ff. Zur

politischen Romantik als historischen Rückfall und systematische Entfernung vom idealisti-
schen Staatsbegriff siehe bereits die Überlegungen von Freiheit und Form (1916): ECW 7,
S. 373f. Aber dies hindert Cassirer nicht daran, die romantische Philosophie der Mythologie
in seine in den 20er Jahren entwickelten kulturphilosophischen Auffassung des Mythos posi-
tiv zu integrieren (vgl. ECW 9, S. 352ff und ECW 12, S. 6-18).

59 In seinen unveröffentlichten Reflexionen skizziert Cassirer eine Genealogie des »Rassemy-
thos« »von Gobineau über Houston Stewart Chamberlain bis hin zu Hitler und Rosenberg«
(vgl. ECN 9, S. 198). Im kleinen Manuskript Racen-Mythos ist die Rede von einem »deutli-
chen und erschrecklichen Abstieg«, denn Chamberlain und sein Werk Die Grundlagen des
19. Jahrhunderts 1899 haben eine wichtige Rolle gespielt, um die Ideen von einem »echten
Historiker« wie Carlyle, sowie das »viel Fantastische« von Gobineau politisch zu instrumen-
talisieren und zu propagieren (vgl. ECN 9, S. 225-227).

60 Vgl. MS, S. 286ff/381ff.
61 Vgl. ebd., S. 256f/339.

432 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 432

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Macht nach innen und außen bzw. in Bezug auf seine Mitglieder und auf andere Staa-
ten besitzt.62

Der Verweis auf diese erneute Kehrtwendung in der modernen Kulturgeschichte ist
für Cassirers gesamte Argumentationsstrategie entscheidend, insofern alles, was im 19.
Jahrhundert theoretisch erarbeitet wird, im folgenden 20. Jahrhundert in der totalitä-
ren Politik aufgenommen, potenziert und instrumentalisiert wird, vor allem »der hefti-
ge Angriff gegen die Theorie der natürlichen Rechte«.63 Die ausführliche Rekonstruk-
tion dieser verschiedenen Beiträge gilt daher unmissverständlich als historisch-syste-
matische Genealogie der politischen Mythen des 20. Jahrhunderts. Dennoch endet
Cassirers Darstellung überraschend mit einem Freispruch der politischen Romantik64,
davon ausgehend, dass all diese Autoren und ihre Lehren für die gewaltigen Konse-
quenzen des Totalitarismus nicht verantwortlich sind.65 Wenngleich die Mythisierung
der Kultur seit dem 19. Jahrhunderts eine wichtige Komponente zur Erklärung des
Grundproblems in The Myth of the State ist, wird sie Cassirer zufolge von keiner
praktisch-politischen Absicht getragen und ihre ›unpolitische‹ Prägung erfüllt gleich-
sam eine paradoxe, ›immunisierende‹ Funktion66: Aus dieser Perspektive ist der ro-

62 Ebd., S. 264f/348f.
63 Ebd., S. 142/186.
64 Auf die Besonderheit dieser Argumentationsstrategie bezog sich polemisch Hermann Lübbe,

»Cassirer und die Mythen des 20. Jahrhunderts« in: ders., Die Aufdringlichkeit der Geschich-
te. Herausforderung der Moderne vom Historismus bis zum Nationalsozialismus, Graz/
Wien/Köln 1989, S. 275-285, insb. S. 283f.

65 Vgl. MS, S. 183f/239f und ECN 9, S. 181. Hierbei polemisiert Cassirer gegen die in der
»neueren Literatur« verbreitete These, dass »die Romantik den Begriff des ›totalitären Staa-
tes‹ hervorgebracht hat«, und verweist auf Peter Viereck, Metapolitics. From the Romantics to
Hitler, New York 1941 und Arthur Lovejoy, »The Meaning of Romanticism for the Histori-
an of Ideas« in: Journal of the History of Ideas 2 (1941), S. 257-278. In dieselbe Richtung,
aber deutlich ausführlicher als in The Myth of the State, gehen die Überlegungen im Manu-
skript über »Den historischen Hintergrund des modernen Staatsmythos. Die deutsche Ro-
mantik« (ECN 9, S. 180-193), in denen Cassirer seine These in Bezug auf Alfred Rosenberg
formuliert: »es ist unmöglich, das Denken der Romantik unmittelbar mit dem ›Mythus des
20. Jahrhunderts‹ zu verknüpfen […] das politische Ideal der Romantik ist weit entfernt vom
Ideal des ›totalitären Staates‹. Kein Romantiker hätte die Konsequenzen des modernen Tota-
litarismus akzeptieren können« (ebd., S. 188).

66 In dieser Hinsicht bleibt die Frage offen, ob auch bei Cassirer der politische Mythos »dem
Faschismus entrissen« und »humanisiert« werden kann, wie sich Thomas Mann in derselbe
Zeit in seiner Roman-Tetralogie Joseph und seine Brüder vornahm (vgl. Thomas Mann, »The
Theme of the Joseph Novels. Text of an Address Delivered in the Coolidge Auditorium in
the Library of Congress on the Evening of November 17, 1942« in: ders., Thomas Mann’s
Addresses Delivered at the Library of Congress 1942-1949, Washington 1963, S. 17, eigene
Übersetzung). Im Gegensatz zur Geschichtsschreibung von Ernst Kantorowicz ist der Cas-
sirerschen Kulturphilosophie bisher ein solches Interesse nicht zugeschrieben worden (vgl.
Joseph Mali, Mythistory. The Making of a Modern Historiography, Chicago 2003, S. 221).
Dass aber Cassirer Manns Intention zumindest nicht unbekannt gewesen sein dürfte, bezeu-
gen sein damaliger Briefwechsel mit dem Schriftsteller (vgl. ECN 18, S. 208f, 220) und eine
kurze Bemerkung in seinem Aufsatz über Lotte in Weimar von 1945 (vgl. ECW 24, S. 287).
Der Philosoph David Baumgardt stellte in einem Brief vom 20. Juli 1944 genau diese Frage
an Cassirer: »Ist Mythologie an sich notwendig ethisch wertlos? Gibt es keinen Mythos, kei-

433 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 433

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


mantische Nationalgedanke ein poetisches Programm der Rehabilitierung der nationa-
len Differenzen in ihrem Bezug auf eine gemeinsame weltbürgerliche Aufgabe;67 die
Helden Carlyles sind keine Machiavellisten, sondern Figuren, die hauptsächlich von
moralischen und intellektuellen Motiven angetrieben werden, und für die eine Apolo-
gie des Betruges wie beim Hitlerschen Führertum unvorstellbar ist;68 sogar Gobineaus
Rassentheorie, die scharf kritisiert wird, bleibt ein bloßer reduktionistischer Versuch,
Geschichte und menschliche Natur materialistisch zu begründen.69

Dem Staatsgedanken Hegels widmet Cassirer eine ähnliche Betrachtung: Obwohl
»kein anderes philosophisches System so viel zur Vorbereitung des Faschismus und
Imperialismus getan hat« – wegen seiner Idee, dass »es in jeder Epoche der Geschichte
eine und nur eine Nation gibt, die die wirkliche Repräsentation des Weltgeistes ist«
und »das Recht hat, über alle anderen zu herrschen« –, sind in ihm nichtsdestoweniger
wichtige Gegentendenzen nicht-totalitärer Art zu erkennen. Denn wird das Mythische
als Tendenz zur Undifferenziertheit und Gleichschaltung der kulturellen und politi-
schen Besonderheiten bestimmt, kann die Philosophie der Differenz Hegels eine totali-
täre Abschaffung der Vielfältigkeit überhaupt nicht billigen. Insbesondere diejenigen
Kulturkräfte wie Kunst, Religion und Philosophie, die zum absoluten Geist gehören
und ihrem eigentlichen Wert nach über jedes historisch-empirische Gebilde hinausra-
gen, dürfen nicht von der Staatsordnung vereinnahmt und für ihre Ziele instrumentali-
siert werden, sondern sie sollen ihre spezifische Autonomie und ihre wegweisende
Funktion als ethisch-ideelle Normen behalten. Die Ansicht, dass die von der List der
Vernunft geleiteten Emotionen und Interessen die Geschichte und die Politik bewegen,
mündet nicht in eine Auffassung, der zufolge die Unbegrenzbarkeit dieser Impulse
und vor allem die Maßlosigkeit des Machtwillens toleriert oder angenommen werden,
weil das Ziel der Weltgeschichte – so schließt Cassirer seine Darstellung – allein ein
ethisch-kulturelles Gut bleiben soll.70

4. Politischer Mythos und Technik

Aus Cassirers Auseinandersetzung mit dem Staatsproblem und dem Mythosbegriff er-
geben sich zwei Grundelemente seiner Diagnose der totalitären Politik. Zum einen
wird darauf hingewiesen, dass seit Anfang des 19. Jahrhunderts eine unaufhaltsame
Wiederbelebung des Mythischen in allen Kulturrichtungen stattfand, vor allem in der

ne Mystik oder mythische Religiosität, die nur eine besondere Einkleidung und Art der Prä-
sentation unserer –, rein, theoretisch, abstrakt zu formulierenden – ethischen Prinzipien dar-
stellt? Ist aller Mythos notwendig mit gesinnungslosem Ritualismus und nationalistischer
Enge verknüpft?« (ECN 18, S. 233).

67 Vgl. MS, S. 183f/241f.
68 Vgl. ebd., S. 215/283 und S. 220/289: »Er verstand den Begriff ›Macht‹ immer mehr in mora-

lischem als in physischem Sinne. Heldenverehrung bedeutete für ihn immer Verehrung einer
moralischen Kraft«. Zu Hitler und seiner in Mein Kampf angesprochenen Theorie der »Un-
vermeidbarkeit der politischen Lüge« siehe ECN 9, S. 198f.

69 Vgl. MS, S. 221f/290f, 241ff/318ff.
70 Vgl. ebd., S. 270f/356f.

434 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 434

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Politik71, wie die historisch-systematische Rekonstruktion der Mythisierung der mo-
dernen politischen Kultur belegen soll. Zum anderen scheint die Rezeption der von
Malinowski eingebrachten Idee der Krisenbewältigungsfunktion des Mythos dafür ge-
eignet, den sozial-politischen und historischen Gang zum Aufbau der europäischen to-
talitären Staaten zu beleuchten: Weltkriegs- und Nachkriegszeit waren schwere Um-
bruchszeiten, am Ende der 1920er Jahre stürzte die Welt in eine globale Wirtschafts-
und Finanzkrise, die nicht mehr mit ›normalen‹ Mitteln der Politik bewältigbar zu sein
schien, und die Wahrnehmung der Unüberwindbarkeit dieser Krisen machte zuletzt
einige Völker für mythisch-politische anstelle rational-politischer Lösungen empfäng-
lich.72

Obwohl Cassirers Analyse dieser zwei Voraussetzungen des politischen Mythos im
Mittelpunkt von The Myth of the State steht, bleibt ein dritter, entscheidender Faktor
zu untersuchen, ohne den seine spezifische Form nicht vollständig zu verstehen ist.
Zwar hatten sich Prozesse der kulturellen Mythisierung und Krisenzeiten immer wie-
der ereignet, aber die Gestalt der gegenwärtigen Kultur war »ein absolut neues Phäno-
men«, »ein noch nie vorgekommenes Faktum«73, weil der Mythos zum allerersten Mal
durch eine neuartige Technik74 planvoll zu besonderen politischen Zwecken ins Leben
gerufen wurde. Das Entscheidende an den politischen Mythen des 20. Jahrhunderts
besteht nach Cassirer darin, dass die Regression ins Mythische technisch gefördert
wird und in dieser neuartigen virulenten Verbindung zwischen den Kulturformen My-
thos, Politik und Technik ein künstlich inszeniertes und simuliertes mythisches Be-
wusstsein erschaffen wird.75

71 In einer kurzen, unveröffentlichten Bemerkung schreibt Cassirer der Politik außerdem eine
strategische und zugleich fragile Position im Kultursystem zu: »Ergibt sich das politische
Denken dem mythischen Denken, ist die Überlegenheit und Vorherrschaft des Mythos in al-
len anderen Gebieten entschieden: Die Mythisierung des politischen Lebens bedeutet zu-
gleich die Mythisierung von allen anderen menschlichen Tätigkeiten« (ECN 9, S. 173).

72 Vgl. MS, S. 274f/361f.
73 ECN 9, S. 198ff.
74 Zur Technikphilosophie Cassirers siehe John Michael Krois, »Ernst Cassirers Theorie der

Technik und ihre Bedeutung für die Sozialphilosophie« in: Ernst Wolfgang Orth, (Hg.), Stu-
dien zum Problem der Technik, Freiburg 1983, S. 68-93; Christian Bermes, »Technik als Pro-
vokation zur Freiheit. Cassirers Konzeption einer Anthropologie der Technik« in: Birgit Re-
cki, (Hg.), Philosophie der Kultur – Kultur des Philosophierens. Ernst Cassirer im 20. und 21.
Jahrhundert, Hamburg 2012, S. 583-600; Birgit Recki, »Ernst Cassirer über Selbstbewusst-
sein« in: Stefan Lang / Lars-Thade Ulrichs, (Hg.), Subjektivität und Autonomie. Praktische
Selbstverhältnisse in der klassischen deutschen Philosophie, Berlin/Boston 2013, S. 365-381.

75 Von einer »Inszenierung mythischer Elemente« spricht Recki, Kultur als Praxis, aaO. (FN
19), S. 106. In der Cassirer-Forschung versuchte man, den Begriff der Pathologie des symbo-
lischen Bewusstseins (vgl. ECW 13, S. 234-323) auf den des politischen Mythos zu übertra-
gen, wie bei Parkhomenko, Cassirers politische Philosophie, aaO. (FN 1), S. 192 ff; Tobias
Bevc, Kulturgenese als Dialektik von Mythos und Vernunft. Ernst Cassirer und die Kritische
Theorie, Würzburg 2005, S. 141ff, 182-210; Deniz Coskun, »The Politics of Myth. Cassirers
Pathology of the Totalitarian State« in: ders., Law as Symbolic Form. Ernst Cassirer and the
Anthropocentric View of Law, Dordrecht 2007, S. 135-172. Zu erwähnen ist aber zugleich die
kritische Stellungnahme von Lüddecke, Staat – Mythos – Politik, aaO. (FN 1), S. 374ff.

435 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 435

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


Das im ersten Teil von The Myth of the State und früher im zweiten Band der Philo-
sophie der symbolischen Formen untersuchte mythische Denken gilt als spontane, geis-
tige Aktivität der Formung und Institutionalisierung des gemeinschaftlichen Lebens-
gefühls, deren Fortwirkung auch in späteren Bewusstseins- und Kulturstufen mitein-
bezogen ist: Es handelt sich demgemäß um die emotionale Basis aller Kulturprodukte
und um eine ›natürliche Technik‹ zur Steuerung von gewaltigen Emotionen innerhalb
sozialer Gemeinschaften. 76 Dagegen haben politische Gruppen wie die Nationalsozia-
listen in Deutschland, die Faschisten in Italien oder die Bolschewisten in Russland77

mythische Denk- und Handlungsformen wieder zum Leben erweckt, indem sie neue
Mythologien zur politischen Umstrukturierung der Gemeinschaft ausgearbeitet und
das Mythische in allen Lebensbereichen für politische Zwecke instrumentalisiert ha-
ben. Der moderne technisierte Mythos ist deshalb nicht mit dem ursprünglichen-hi-
storischen identisch, weil er nur diejenigen Aspekte des mythischen Bewusstseins re-
aktiviert, die für die Durchsetzung einer bestimmten totalitären politischen Hegemo-
nie zweckmäßig sind.78

Im letzten Kapitel von The Myth of the State, sowie eingehend in den zeitgenössi-
schen Manuskripten weist Cassirer auf den paradoxen Charakter dieses »völlig ratio-
nalisierten« Mythos hin, den »geschickte und kluge Handwerker« »erfunden und pro-
duziert« haben, um ihn wie »alle anderen modernen Waffen« im politischen Kampf zu
mobilisieren.79 Die politischen Mythen werden in diesem Sinne durch den kalkulierten
Einsatz einer spezifischen Technik bewusst benutzt, um die Stimmung einer von har-
ten Zeiten erschütterten Bevölkerung zu erregen und sie in höchste Spannung zu ver-
setzen. Ihre Funktion besteht darin, einen gewaltigen Gefühlsausbruch zu bewirken
und einen emotionalen Ausweg für diesen dramatischen Erregungszustand im Sozial-
wesen zu bieten, um die enthaltenen Kräfte zu kanalisieren und politisch zu nutzen.
Auf diese Weise ist diesen neuen politischen Bewegungen kraft ihrer technisch und

76 Vgl. Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 246f.
77 Cassirer erwähnt diese drei politische Bewegungen im Hegel-Kapitel (vgl. MS, S. 245/323).
78 Zu diesem künstlichen, technischen Charakter der modernen politischen Mythen siehe ebd.,

S. 277f, und dazu vgl. ECW 24, S. 198f; Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6),
S. 235ff., 253; ECN 9, S. 198-203. In diesem Zusammenhang vgl. auch Peter Eli Gordon,
Continental Divide. Heidegger, Cassirer, Davos, Cambridge MA/London 2012, S. 234-245,
300-323, der das Verhältnis zwischen Mythos, Politik und Religion im Rahmen einer aus-
führlichen Auseinandersetzung mit Heidegger und Cassirer erörtert. Gordon bezeichnet den
Cassirerschen Begriff des Mythos als »transzendentales Framework für die menschliche Er-
fahrung«, dessen Bedeutung allerdings erst im Lichte des »dialektischen Fortschritts des
menschlichen Ausdrucks« bis hin zur »modernen Wissenschaft« zu verstehen ist (ebd.,
S. 301f, eigene Übersetzung). In dieser Hinsicht stellt der moderne politische Mythos »ein
zentrales Paradox« insofern dar, als er »eine Regression in eine primitive Gesinnung« und
zeitgleich »ein zynischer Mittel der Massenpropaganda« ist. Die Lösung findet Cassirer aber
in der strengen Unterscheidung zwischen dem Mythos als »spontanen Ausdruck« des Ge-
meinschaftsgefühls und dem Mythos als technischen Produkt, welche die Resultate der Phi-
losophie des Mythos der 20er Jahre nicht in Frage stellt, sondern ergänzt (S. 307f, eigene
Übersetzung).

79 ECN 9, S. 200. Cassirer spricht von einem »kriegerischen Mythos«, der »zum Angriff und
zur Aggression« konzipiert wird (ebd., S. 202).

436 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 436

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


mythisch gesteuerten Politik einerseits gelungen, alle anderen kulturellen Kräfte der
Gesellschaft in den Hintergrund zu drängen bzw. sogar zu vernichten, um statt Plura-
lität eine Gleichschaltung zu bewirken; andererseits sind gewisse primitive Kräfte und
ursprüngliche Emotionen potenziert und auf politische Ziele gelenkt worden.80

Bekanntlich nennt Cassirer vier Grundelemente dieser raffinierten Technik, derer
sich die politischen Gruppierungen bedienten, um den Mythos für ihre machtpoliti-
schen Zwecke einzusetzen. Erstens wurde eine mythisch regredierte Form der Sprache
genutzt, um Emotionen wie »Hass, Angst, Wut, Hochmut, Verachtung, Anmaßung
und Geringschätzung« anzuheizen.81 Zweitens wurden kollektive Riten in der Gesell-
schaft organisiert, um die Regression in eine Form der Gemeinschaft zu fördern, in der
das Individuum seinen Sinn für Freiheit als Autonomie und persönliche Verantwor-
tung zugunsten seiner eigenen Instrumentalisierung für das Kollektiv verliert82, in der
auch »Menschen von Erziehung und Intelligenz« wie »Marionetten in einem Puppen-
spiel« handeln.83 Drittens war ein Führer unabdingbar, der als Repräsentant der my-
thisch wiederhergestellten Gemeinschaftsordnung, gewissermaßen als politischer Zau-
berer und neuer Leviathan, die Wirklichkeit und den Willen der Massen personifiziert,
um die emotionale Spannung wirksam kanalisieren und ihre Macht auf einen Punkt fo-
kussieren zu können.84 Viertens wurde die Figur eines Todfeindes eingeführt, die jedes
Drama, und damit erst recht der Mythos, benötigt, um wirksam zu sein: Im National-
sozialismus wurde diese Rolle den Juden zugeschrieben,85 denn sie galten Cassirer zu-
folge als die Vertreter der ersten historischen Macht, die in der Religion der Propheten
im Sinne Hermann Cohens eine entscheidende Distanzierung von der mythischen
Auffassung gefordert und damit das erste Prinzip einer ethischen Persönlichkeit zum
Ausdruck gebracht hatte.86

80 Vgl. Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 234-238, 244f, 251ff, sowie ECN 9,
S. 196-202. Skeptisch in Bezug auf diese Charakterisierung sind die Bemerkungen von Mali,
Mythistory, aaO. (FN 66), S. 188-191.

81 MS, S. 279/370.
82 Vgl. ebd., S. 280/371f, und ECN 9, 209f.
83 Ebd., S. 281/373.
84 Vgl. ebd., S. 276/364f., wo sich Cassirer in diesem Zusammenhang auf den Gedanken von

»désir collectif personnifié« von Edmond Doutté, Magie et religion dans l’Afrique du Nord,
Algier 1908. Im Manuskript weist Cassirer darauf hin, dass »dieser kollektive Wunsch des
deutschen Volkes« lediglich es war, »sich vom Versailler Vertrag zu befreien« (vgl. ECN 9,
S. 196).

85 Dieses vierte Element bleibt in The Myth of the State im Hintergrund, wird aber in zeitge-
nössischen Aufsätzen angesprochen wie in: ECW 24, S. 207ff und Cassirer, Symbol, Myth
and Culture, aaO. (FN 6), S. 238f. Zu den Verhältnissen zwischen dem Mythos und der idea-
listischen Kraft der jüdischen Religion siehe auch ECW 24, S. 161-174, insb. 170f, und auch
früher ECW 12, S. 141ff, 200f. Im Manuskript charakterisiert Cassirer eingehend diese tech-
nisch vollzogene Mythisierung am Beispiel der Gebiete der Geschichte und des Rechts, der
Wissenschaft, der Religion und der Ethik (vgl. ECN 9, S. 202-208).

86 Zur Bedeutung dieses »ethischen-politischen Status des Monotheismus« vgl. Gordon, Conti-
nental Divide, aaO. (FN 78), S. 317-321. Eine Bekenntnis zur deutschen und jüdischen Kul-
tur mit bedeutsamen politisch-biographischen Implikationen enthält der vor kurzem aufge-
fundene Brief Cassirers an Paul Tillich vom 19. März 1944, publiziert in Friedrich Wilhelm

437 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 437

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


All diese Merkmale zusammengenommen konstituieren eine technische Form der
Manipulation der Emotionen zu politischen Zwecken, die sich zwar des mythischen
Bewusstseins als einer Objektivierungsform des Lebensgefühls bedient, welche aller-
dings nun künstlich und gezielt mobilisiert wird. In den 1920er und 1930er Jahren ging
es aber nicht mehr darum, kleine primitive Gemeinschaften zu stabilisieren, sondern
vielmehr darum, Millionen von Menschen in sich stürmisch entwickelnden Massenge-
sellschaften zu organisieren. Diese technisierte mythische Politik war deshalb so er-
folgreich, weil es den politischen Bewegungen gelang, die Urfunktion des Mythos
technisch wiederzubeleben und den Vorteil zu nutzen, dass sich die Technik bereits als
die mächtigste Kulturform der Gegenwart gegen alle anderen durchgesetzt hatte.87

Cassirer zieht daraus den Schluss, dass ohne technische Unterstützung eine totalitäre
politische Mythisierung nicht wirksam gewesen wäre, dass ohne Technik der politische
Mythos nicht zu erklären ist. Diese Technik ist demnach der dritte, entscheidende
Grundfaktor, der für die totalitäre Politik nach der ideengeschichtlichen Wiederbele-
bung des Mythos im 19. und 20. Jahrhundert und der Entdeckung seiner Funktion zur
Krisenbewältigung und Emotionssteuerung bestimmend wird. Eine mythische Tech-
nik und ein technisierter Mythos hängen in einer mythischen Politik zusammen: Das
ist die destruktive Seite der dreiteiligen Koordination der Kulturformen Mythos, Tech-
nik und Politik, die Cassirer in seinem Entwurf zur Kritik der mythisch-politischen
Vernunft erkennt.

5. Epilog

Im Mittelpunkt unserer Rekonstruktion stand das Grundproblem von The Myth of
the State als ein Konzept Cassirers, das die Form des Totalitarismus als politischen
Mythos hinterfragt, um den Ursachen seines Erfolges in den modernen politischen
Kämpfen nachzugehen. Dass es sich dabei um ein noch zu entwickelndes Vorhaben
handelt, bezeugen die parallel entstandenen Materialien der 1940er Jahre, anhand derer
sich das ganze Potenzial des Cassirerschen Programms einer kulturphilosophischen
Kritik der mythischen Politik erahnen lässt. Es wäre jedoch unvorsichtig, daraus zu
dem Schluss zu kommen, dass dies nur ein ›unschlüssiger‹ Versuch war, denn vielmehr

Graf, »›Meine innere Zugehörigkeit zum Judentum‹. Ernst Cassirer erläutert seine komplexe
deutsch-jüdische Identität« in: Münchener Beiträge zur Jüdischen Geschichte und Kultur 6,
Nr. 2 (2013), S. 53-68.

87 Vgl. Krois, Symbolic Forms and History, aaO. (FN 1), S. 198-208. Bereits am Ende der
1920er Jahre will Cassirer, den Sinn des »Primats der Technik« zu untersuchen (vgl. ECW 17,
S. 139-184, insb. 139ff). Neben diesem Aspekt betont Cassirer, dass die Politik mehr als die
anderen Kulturformen riskiert, vom Mythos besiegt zu werden, weil beide ein besonderes,
enges Verhältnis haben: Der Mythos ist nämlich »die erste Kraft«, die »die menschliche Ge-
sellschaft formt und organisiert« (ECN 9, S. 180). Zu diesem strukturellen Zusammenhang
siehe Volker Gerhardt, »Vernunft aus Geschichte. Ernst Cassirers systematischer Beitrag zu
einer Philosophie der Politik« in: Hans-Jürg Braun / Helmuth Holzhey / Ernst Wolfgang
Orth, (Hg.), Über Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Frankfurt a.M.
1988, S. 220-246, insb. 234ff.

438 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 438

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


lässt sich im Plan von The Myth of the State eine eindeutig systematische Absicht er-
kennen, die die politischen Reflexionen Cassirers in der Mitte des Zweiten Weltkrieges
beseelte und sein andauerndes Interesse für politische Fragestellungen bestätigt.

Die Originalität und Relevanz der Analyse Cassirers bestehen nicht in ihren einzel-
nen Elementen, sondern im systematischen Versuch, die Form der mythischen Politik
im Rahmen einer Kulturphilosophie zu beleuchten, und zwar in diesem Einstieg in die
politischen Phänomene der Gegenwart durch die Methode einer transzendentalen Kri-
tik der Kultur, die letztlich das Ziel verfolgt, jedes Kulturfaktum auf seine Grundfakto-
ren bzw. Möglichkeitsbedingungen zurückzuführen.88 Damit soll nicht geleugnet wer-
den, dass soziale, politische, wirtschaftliche oder historische Elemente eine wichtige
Rolle für eine umfassende Erforschung dieser Probleme spielen können und müssen.
In diesem Zusammenhang liegt allerdings die spezifische Leistung der Kulturphiloso-
phie darin, die entscheidenden intellektuellen Voraussetzungen des politischen Mythos
und seine eigene Denk- und Handlungsformen in ihrer höchsten Wirksamkeit zu the-
matisieren.89

Trotz einer grundsätzlich real-pessimistischen Einstellung bleibt Cassirer zwischen
1943 und 1945 in seinem methodischen Optimismus ungebrochen. Dies belegen seine
philosophische Beurteilung der damaligen Zeit und die Aufforderung seines kulturphi-
losophischen Engagements, den Kampf um die Kultur trotz der Niederlage des ratio-
nal-politischen Denkens wieder aufzunehmen und seinerseits einen Ausweg aus der
Krise aufzuzeigen. Wie sich aus den letzten Seiten von The Myth of the State ergibt,
soll die Aufgabe der Philosophie vor allem im Erklären bestehen, und zwar im Ant-
worten auf die Frage nach der Form des politischen Mythos und nach den Vorausset-
zungen seiner besonderen Kulturgestaltung. Die Kulturphilosophie kann der mythi-
schen Politik nämlich nicht auf der pragmatischen Ebene widersprechen, weil sie selbst
keine politische Praxis, sondern vor allem eine Form der Erkenntnis ist. Indem sie je-
doch ihre eigentümliche Rolle und ihre Stellung im Kulturganzen versteht, leistet sie

88 Auf die Fruchtbarkeit dieses Ansatzes für die Politikwissenschaft und insbesondere für die
Totalitarismus-Forschung verwiesen Barbara Henry, »Der Ort der Politik im Werk Cassi-
rers« in: Rudolph, (Hg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik, aaO. (FN 1), S. 1-17;
Theo Stammen, »Ernst Cassirers Kritik der politischen Romantik« in: Wolfgang Leidhold,
(Hg.), Politik und Politeia. Formen und Probleme politischer Ordnung. Festgabe für Jürgen
Gebhardt zum 65. Geburtstag, Würzburg 2000, S. 219-220; Ingeborg Villinger, Ernst Cassi-
rers Philosophie der symbolischen Formen und die Medien des Politischen. Mit einer Studie
zum Demonstrationsritual im Herbst 1989, Würzburg 2005; Parkhomenko, Cassirers politi-
sche Philosophie, aaO. (FN 1), S. 117f., 153-169. Cassirer ist zwar ein der ersten Intellektuel-
len, die sich mit dem Totalitarismus beschäftigen, aber sein Beitrag ist im Vergleich mit Klas-
sikern wie Hannah Arendt, Karl Popper, Franz Neumann, Carl Joachim Friedrich und
Zbigniew Brzezinski, Max Horkheimer und Theodor Adorno, wenig rezipiert. Bedeutsam
bleiben in dieser Hinsicht sein Festhalten an der frühen Auffassung des Mythos als Form der
Kultur, seine differenzierte Interpretation von umstrittenen politischen Klassikern wie Plato,
Machiavelli oder Hegel, sowie seine Fokussierung auf den technischen und emotional-mani-
pulativen Charakter des politischen Mythos.

89 In der methodischen Unterschätzung dieses Aspekts erkennt Cassirer das Fehler der »deut-
schen führenden Staatsmänner« der Weimarer Republik, insbesondere der Sozialdemokraten
(ECN 9, S. 201f).

439 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 439

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


einen entscheidenden Beitrag zum Ausgleich und zur Harmonisierung seiner inneren
und äußeren Spannungen. Deshalb liegt eine weitere Aufgabe der Philosophie darin,
auf die gesamte Rationalisierung der Kultur einzuwirken und insbesondere im Bereich
der Politik eine Bestimmung des Staatsbegriffs als Kulturbegriff zu gewinnen. Das geht
aus dem politisch-philosophischen Schaffen Cassirers insgesamt hervor: Die Philoso-
phie soll immer wieder den Weg einer ständigen Ethisierung und Kultivierung der Ver-
hältnisse fördern und zugleich das Befreiungspotenzial aller Kulturformen gegen jede
mythische Regressionsversuchung entfalten.90

Der Kulturphilosophie ist jedoch bei der Erfüllung dieser Aufgaben keineswegs
gleichgültig, von welchen theoretischen Voraussetzungen sie ausgeht und welche prak-
tische Grundhaltung sie einnimmt. In der Tat wollte Cassirer am Beispiel Platos darauf
hinweisen, dass der Philosoph seine eigene Pflicht erkennen und ihr nachkommen
muss,91 und bekanntlich verband er dieses Element in der Exilzeit mit einer gewissen
Form der Selbstkritik, obwohl er schon lange als engagierter Philosoph im kulturphi-
losophischen Sinne gewirkt hatte.92 Das Leben und das Werk Albert Schweitzers boten
ihm nun ein konkretes Vorbild, inwiefern sich die Philosophie zu keinem Verzicht auf
eine aktive verantwortliche Beteiligung des Menschen in der kulturellen und politi-
schen Gesellschaftsgestaltung bekennen soll, wie das Bild der »Wache der Kultur« und
die Polemik gegen den Fatalismus eines Spenglers oder eines Heideggers exemplifizie-
ren.93

Aber nicht in The Myth of the State, sondern in einer kleinen, gleichnamigen Ab-
handlung von 1944 schließt Cassirer, dass die Philosophie ihren Beitrag zu dieser uner-

90 Vgl. MS, S. 293f/389f und Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 266f. In diese
Richtung vgl. auch Donald Philip Verene, »Cassirer’s Political Philosophy« in: Rudolph,
(Hg.), Cassirers Weg zur Philosophie der Politik, aaO. (FN 1), S. 19-41.

91 Vgl. MS, S. 63/84.
92 In der Göteborger Antrittsvorlesung von 1935 weist Cassirer auf das Engagement Albert

Schweitzers hin und reiht sich selbst unter diejenigen ein, die »um den Schulbegriff der Phi-
losophie bemüht, in seine Schwierigkeit versenkt, in seiner subtilen Problematik wie gefan-
gen […] ihren wahren Weltbegriff allzu sehr aus den Augen verloren« haben (ECN 9,
S. 155f). Diese Behauptung wurde als Zeichen einer Zäsur und ethisch-politischen Wende in
seiner späteren Philosophie interpretiert, wie bei Verene in Cassirer, Symbol, Myth and Cul-
ture, aaO. (FN 6), S. 9f oder Jürgens, Humanismus und Kulturkritik, aaO. (FN 2), S. 73-77.
Dennoch hatte Cassirer bereits in der Zeit des Ersten Weltkrieges eine eindeutige Auffassung
des intellektuellen und politischen Engagements der Kulturphilosophie gezeigt. Dazu vgl.
ECW 7, S. 43 und S. 151 zum frühen, bekannten Bezug auf den »Weltbegriff der Philoso-
phie«, sowie die Anmerkung Nr. 36 im vorliegenden Aufsatz.

93 Vgl. Cassirer, Symbol, Myth and Culture, aaO. (FN 6), S. 226-232. Cassirer nimmt auf
Spengler und Heidegger Bezug, um am Beispiel ihrer Konzeptionen die heikle Frage des Ver-
hältnisses zwischen Philosophie und Nationalsozialismus anzusprechen: Zwar haben diese
Autoren einen intellektuellen Beitrag dazu geleistet, ein Nährboden für jene politische Um-
wälzung vorzubereiten, aber wie im Falle der deutschen Romantik ist eine »direkte Verbin-
dung« auszuschließen und deshalb sind sie für den Aufbau des totalitären Staates nicht »ver-
antwortlich« (vgl. MS, S. 288 und ECN 9, S. 219f). In diesem Zusammenhang rezipiert Cassi-
rer besonders: Albert Schweizer, Kulturphilosophie. Verfall und Wiederaufbau der Kultur.
Kultur und Ethik, München 2007 (Bern 19231), S. 22: »In der Stunde der Gefahr schlief der
Wächter, der uns wach erhalten sollte. So kam es, dass wir nicht um unsere Kultur rangen«.

440 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 440

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421


müdlichen Rationalisierung und Entmythisierung der Kultur nur dadurch leisten
kann, dass sie nicht nur eine umfassende Kenntnis der höheren intellektuellen Kultur-
kräfte gewinnt, sondern auch ein Verständnis für die basale Macht der Emotionen, und
zugleich die positiven Formen gegen die zerstörerischen, im Mythos enthaltenen för-
dert. Die Paradoxie eines ›Pathos der Vernunft‹ ist zuletzt das, was die Kulturphiloso-
phie in ihrer Auseinandersetzung mit allen Kulturformen, auch und insbesondere mit
dem heiklen Phänomen des politischen Mythos, immer wieder motivieren soll: »Eine
Emotion kann niemals durch ein rationales Argument überwunden werden. Sie kann
erst durch eine mächtigere und gegensätzliche Emotion zerstört werden […] Erst
wenn wir lernen, unsere aktiven Emotionen zu entwickeln, zu kultivieren und zu in-
tensivieren, können wir darauf hoffen, die wilden Triebe unserer passiven Emotionen
zu zäumen und unser soziales und kulturelles Leben umzugestalten«.94

Zusammenfassung

Der Artikel verfolgt das Ziel, die Theorie des politischen Mythos Ernst Cassirers im
Rahmen seiner Kulturphilosophie systematisch zu rekonstruieren. Im Mittelpunkt die-
ser Analyse steht sein letztes posthumes Werk The Myth of the State, das als Entwurf
einer unvollendet gebliebenen ›Kritik der mythisch-politischen Vernunft‹ interpretiert
wird. In diesem Zusammenhang wird gezeigt, inwiefern die Kulturformen Mythos,
Politik und Technik in eine eigenartige, unbekannte Konfiguration eingehen, die die
gedankliche Voraussetzung des politischen und kulturellen Totalitarismus bildet.

Summary

The aim of the present article is to systematically reconstruct Ernst Cassirer’s theory
of political myth in the context of his philosophy of culture, focusing on his last,
posthumous work The Myth of the State as the outline of an unfinished ›Critique of
Mythic-Political Reason‹. The analysis points out how – according to Cassirer – myth,
politics, and technology combine with each other in an unprecedented unity, generat-
ing the form of political and cultural totalitarianism.

Pellegrino Favuzzi, Philosophy of Culture and Political Myth. Ernst Cassirer’s Cri-
tique of mythic-political Reason

94 ECW 24, S. 264f. Vgl. den ähnlichen Abschnitt in ECN 9, S. 223f.

441 Pellegrino Favuzzi · Kulturphilosophie und Politischer Mythos 441

ZfP 62. Jg. 4/2015

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 09:26:47. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2015-4-421

	Ernst Cassirers Kritik der mythisch-politischen Vernunft
	1. Einleitung
	2. Der Mythos als Kulturform
	3. Mythisches und rationales Denken in der Geschichte der Politik
	4. Politischer Mythos und Technik
	5. Epilog
	Zusammenfassung
	Summary


