
Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule

Reaktionen und Ressourcen

Nina Mühe

Im Folgenden werden Erfahrungen mit antimuslimischer Diskriminierung an

Schulen, und deren Auswirkungen auf betroffene Schüler/innen betrachtet. Der

Fokus liegt dabei besonders auf solchen Aspekten der Diskriminierung, die sich

verstärkt auf die wahrnehmbare religiöse Praxis beziehen und die von den mus-

limischen Jugendlichen, die in diesem Zusammenhang interviewt wurden, als

starker Auslöser von (zusätzlichen) Diskriminierungserfahrungen erlebt wur-

den. Diese Erfahrungen sind natürlich nicht von antimuslimischem Rassismus,

welcher sich in erster Linie auf Markierungen eines (vermeintlichen) ethnischen

Hintergrunds bezieht und eine Rassifizierung von Religion und Kultur in den

Blick nimmt, zu trennen, werden aber in der Regel zu wenig fokussiert. Grundlage

dieses Artikels sind qualitative Interviews mit 25 Jugendlichen, die sich selbst

als religiöse Muslim/innen bezeichneten und Erfahrungen mit Diskriminierung

in der Schule gemacht hatten. Aus der Analyse dieser Interviews wird deutlich,

dass zwar Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen aufgrund eines zuge-

schriebenen muslimischen Hintergrunds auch dann zum Alltag der Schüler/innen

gehören, wenn diese nicht als religiöse Muslim/innen wahrnehmbar sind. Ein

Sichtbarmachen religiöser Praxis durch Anlegen eines Kopftuchs, die Bitte um

eine Gebetsmöglichkeit in der Schule oder das Fasten im Ramadan verstärken

diese Erfahrungen aber sichtlich. Die Diskriminierung aufgrund wahrnehmbarer

islamisch-religiöser Praxis wird in diesem Kontext als Stigma betrachtet. Manche

Strategien des Umgangs mit der Stigmatisierung sind erfolgversprechender als

andere, und verschiedene Ressourcen, auf die Jugendliche zurückgreifen können

– wie starke Eltern, verständnisvolle Lehrkräfte oder auch für einige die Reli-

giosität – spielen bei der Abschwächung der negativen Stigmawirkungen eine

entscheidende Rolle. Selbst wenn die Abschaffung des Stigmas nur von einem ge-

samtgesellschaftlichen Umdenken und entsprechenden strukturellen Maßnahmen

ausgehen kann, ist es möglich, Betroffene von Stigmatisierung durch verschiedene

Ressourcen zu stärken und die negativen Auswirkungen abzuschwächen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Nina Mühe

1 Islamfeindliche Diskriminierung an Schulen

Die Problematik von antimuslimischen Diskriminierungs- und Rassismuserfah-

rungen in der Schule als einem sehr fragilen, weil von Hierarchien und Abhän-

gigkeiten geprägten Kontext fiel mir immer wieder durch allgemeiner angelegte

Forschungsprojekte1 ins Auge. Viele Muslim/innen erzählten mir in Interviews von

regelmäßigen Diskriminierungserfahrungen und nicht wenige bezogen sich dabei

auch auf den Raum Schule, entweder in der Begegnung von Eltern mit Lehrkräften

oder bei Erfahrungen von muslimischen Schüler/innen, die sich mit antimuslimi-

schen Haltungen ihrer Mitschüler/innen, aber auch ihrer Lehrkräfte konfrontiert

sahen. In den Interviews, die ich daraufhin konkret zu den Erfahrungen (religiös)

muslimischer Jugendlicher mit Diskriminierung an Schulen führte, wurde deut-

lich, dass sogar einzelne stigmatisierende Lehrkräfte an einer Schule so nachhaltig

destruktive Auswirkungen haben konnten, dass der ganze Raum Schule und in der

Folge die schulische Bildung für die Betroffenen negativ konnotiert waren und sich

dies tendenziell auch auf den Bildungsverlauf nachteilig auswirkte. Im folgenden

Zitat einer Schülerin, deren Eltern während des Krieges aus Bosnien in der ersten

Hälfte der 1990er Jahre nach Berlin gekommen waren und die ein Kopftuch trägt,

wird dies deutlich. Ein Lehrer, den sie eigentlich mochte, machte immer wieder

vor der Klasse Witze über ihre Religionszugehörigkeit, unter anderem sagte er ihr

vermeintlich im Spaß: ›nicht dass Sie noch Wasserstoffbomben bauen‹. Ihre Reaktion

beschreibt das junge Mädchen wie folgt:

Na das ist schon ein bisschen komisch, also Lehrer sollten ja eigentlich auch Vor-

bilder sein für die Schüler, oder nicht? Und wenn du etwas Schlechtes von deinem

Lehrer erlebst, dann denkst du, das ist der Mensch, von dem ich das nicht erwar-

tet hätte. Also jeder andere ja, auf der Straße, jemand den ich nicht kenne. Aber

ein Lehrer, der mich unterrichtet vielleicht über mehrere Jahre, der mich kennt,

der haut dann so was raus, dann denkt man sich so: Alles klar. Also das ist schon

enttäuschend, wirklich. […] Na man geht halt bisschen auf Distanz, man vertraut

den Lehrern nicht mehr so wirklich, wenn man so was selbst erlebt. (NM: Allen

Lehrern oder nur diesem bestimmten, der das gesagt hat?) Eigentlich allen. Also

vorher dachte ich mir immer so: ›Oh Lehrer, tolle Menschen, ganz schlau.‹ Aber

wenn dann Lehrer kommen und solche Vorurteile oder solche Sachen raushauen

wie Wasserstoffbomben oder keine Ahnung, dann denk ich: ›Okay, das sind auch

1 Dies waren insbesondere die StudieMuslime in Berlin, die ich 2007-2010 für das Open Society

Institute erstellte (Mühe 2010a), und die Forschung zu Toleranz und Akzeptanz von Minder-

heiten in verschiedenen Ländern der EU und Türkei für das EU-Projekt ACCEPT PLURALISM,

in deren Rahmen ich zwischen 2010 und 2013 zur Toleranz gegenüber religiösen Minderhei-

ten in Deutschland gearbeitet habe (Mühe 2010b; 2011; 2012).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 121

nur Menschen, wie jeder andere und die denken genau so. Die sind genauso be-

einflusst.‹

Dass abgesehen von einzelnen Lehrkräften auch das gesamte Verhältnis zwischen

Schule und muslimischem Elternhaus belastet sein kann, beschreiben Schiffauer

u.a. in ihrem Buch über das Projekt »Brücken im Kiez« und dessen Bemühen, die

verschiedenen Lebenswelten Moscheegemeinde, Schule und muslimisches Eltern-

haus zusammenzubringen. Die Autor/innen beschreiben, dass viele Lehrer/innen

und Schulleiter/innen in ihrem Projekt sichtlich gestresst auf die Präsenz von prak-

tizierendenMuslim/innen reagierten, denen sie per se mit einer Vielzahl an Vorbe-

halten und Stereotypen begegneten, dass aber auch muslimische Eltern im Projekt

generellesMisstrauen gegenüber Schule äußerten,wo sieDiskriminierung undAb-

wertung des eigenen kulturellen Hintergrundes befürchteten (Schiffauer u.a. 2015,

4).

Auch immermehr Antidiskriminierungsorganisationen – staatliche und nicht-

staatliche – haben in den letzten Jahren auf das Problem von Diskriminierung und

Rassismus an Schulen aufmerksam gemacht und dabei vereinzelt auch Hinwei-

se auf die Diskriminierung speziell muslimischer Jugendlicher gegeben. Im No-

vember 2018 stellte Saraya Gomis, die Antidiskriminierungsbeauftragte der Berli-

ner Senatsverwaltung für Bildung, Jugend und Familie, zum ersten Mal Zahlen zu

Diskriminierung an Schulen in Berlin vor. Für das Schuljahr 2016/17 waren bei ihr

170 Diskriminierungsfälle gemeldet worden, die allerdings aufgrund verschiedener

Beschwerdehindernisse an Schulen nicht das tatsächliche Ausmaß des Problems

wiedergeben. Was sie aber zeigen ist, dass nur in zwanzig der 170 Fälle in Berlin

die Diskriminierung von Schülerinnen und Schülern ausging und in weiteren 19

von Schüler/innen und Lehrer/innen gleichzeitig. In allen anderen Fällen ging das

Fehlverhalten von Erwachsenen aus, von Schulpersonal, aber auch Beschäftigten

von Polizei und Jugendamt, und 24 Fälle betreffen strukturelle Diskriminierung

in Bildungsmaterialien oder Schulregeln etwa zur Aufnahme an eine weiterfüh-

rende Schule (Memarnia 2018; vgl. auch den Artikel von Yegane in diesem Band).

Der Großteil der Erfahrungen hatte mit Rassismus zu tun. 36 der gemeldeten Fälle

betrafen antimuslimischen Rassismus, 24 Rassismus gegen Schwarze, zwölf Anti-

ziganismus, neun Antisemitismus2 und 25 Fälle wurden unter »Sonstiges« erfasst

(Sprache, Religion, Nationalität und mehrfache Rassifizierung).

2 Bezüglich der relativ kleinen Zahl von Antisemitismus wird im Artikel einschränkend er-

wähnt, dass die Zahl der jüdischen Schüler/innen sehr viel kleiner ist als beispielsweise die

der muslimischen Kinder und die Fallzahlen daher nichts über die Relationen zwischen den

Diskriminierungskategorien aussagen, sondern nur auf das bisher wenig beachtete Problem

des antimuslimischen Rassismus an Schulen verweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Nina Mühe

2 Religiosität als Diskriminierungsgrund

Die gesellschaftlichen Islamdebatten der letzten Jahre entzünden sich immer wie-

der an religiöser Praxis oder dem,was als solche gesehen wird, wie etwa demKopf-

tuch, Moscheebauten, rituellen Gebeten, die außerhalb der Privatheit der eigenen

Wohnung durchgeführt werden, Beschneidung von Jungen oder dem Verzehr von

geschächtetem Fleisch. Aber nicht nur verbale Ablehnung, sondern auch physische

Übergriffe richten sich häufig gegen äußerlich wahrnehmbare Zeichen religiöser

Praxis, wie sichtbare Moscheen oder auch muslimische Frauen, die ein Kopftuch

tragen. Erst Anfang 2019 wurden junge Mädchen und in einem Fall eine schwange-

re Frau, die alle Kopftücher trugen, derart angegriffen, dass sie in Krankenhäuser

eingeliefert werdenmussten (BerlinerMorgenpost 2019; Nestmann 2019). Auch der

bisher beispiellose Mord an der jungen Ägypterin Marwa El Sherbini in Dresden

im Jahr 2009 entzündete sich ursprünglich an ihrer äußeren Erscheinung, die der

Mörder als (religiös) islamischwahrnahmund die ihn dazu brachte, die ihm fremde

schwangere Frau als »Islamistin« und »Terroristin« zu beschimpfen und schließlich

zu töten (Dernbach 2009).

Auch wenn die religiös begründete Ablehnung natürlich nicht von der (kultur-)

rassistischen zu trennen ist und Muslim/innen oder Menschen, die als solche

wahrgenommen werden, meist von mehreren sich überlagernden Diskriminie-

rungsgründen, also von intersektionaler oder Mehrfachdiskriminierung betroffen

sind, so scheint es wichtig, den spezifisch religiösen Aspekt antimuslimischer

Haltungen einmal gesondert zu betrachten.

2.1 Islamische Religiosität als Stigma

Die spezifisch antireligiöse Form antimuslimischer Diskriminierungs- und Rassis-

muserfahrungen wird hier als Stigma gefasst, entsprechend der Stigma-Theorie,

wie sie von Erving Goffman konzipiert wurde. Ein Stigma erklärt Goffman folgen-

dermaßen:

»Während der Fremde vor uns anwesend ist, kann es evident werden, dass er ei-

ne Eigenschaft besitzt, die ihn von anderen in der Personenkategorie, die für ihn

zur Verfügung steht, unterscheidet; und diese Eigenschaft kann vonweniger wün-

schenswerter Art sein […]. In unserer Vorstellung wird sie so von einer ganzen und

gewöhnlichen Person zu einer befleckten, beeinträchtigten herabgemindert. Ein

solches Attribut ist ein Stigma, besonders dann, wenn seine diskreditierendeWir-

kung sehr extensiv ist; […] Es konstituiert eine besondere Diskrepanz zwischen

virtualer und aktualer sozialer Identität.« (Goffman 2012, 10f.).

Diese diskreditierende Eigenschaft ist jedoch nicht generell vorhanden, sondern

eher als »eine besondere Art von Beziehung zwischen Eigenschaft und Stereotyp«

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 123

(Goffman 2012, 12) zu verstehen, da sie nur zum Teil aus dem besteht, was den

betroffenen Menschen (äußerlich) kennzeichnet und zum anderen – wenn nicht

wichtigeren – Teil aus den Vorannahmen bzw. Stereotypen der Anderen über den

Betroffenen und seine Eigenschaften.

Die islamische Religiosität bzw. der gesellschaftliche Blick auf diese entspricht

der Definition eines Stigmas. Der stigmatisierende Blick, der sich je nach Konstel-

lation ändern kann, wertet diejenigen, die ihm ausgesetzt sind, ab und beschädigt

ihre soziale Identität, weil diese von dem,was gesellschaftlich gefordert wird –hier

der Unsichtbarkeit religiöser Praxis und Zugehörigkeit – abweicht. In dem Maße,

in dem Menschen mit dem Stigma konfrontiert werden – durch den Schuleintritt

an sich oder erst das Anlegen des Kopftuchs –wird ihnen bewusst, dass das,was sie

bisher als positiv für sich werteten, von Teilen der Gesellschaft als negativ gesehen

wird. Dies kann sich bei einem gleichzeitigen Mangel an stärkenden Ressourcen

negativ auf das eigene Selbstbild auswirken.

Ein Stigma betrifft und schädigt auch diejenigen, die nicht äußerlich markiert

sind, sondern das Wissen um die eigene Zugehörigkeit nur in sich selbst tragen.

Damit machen diese zwar keine direkten Diskriminierungs- und Rassismuserfah-

rungen, werden aber noch stärker als direkt markierte Stigmatisierte Zeug/innen

von negativen oder sogar feindlichen Äußerungen gegen die eigene Gruppe. Außer-

dem kommt als psychisch belastende Komponente hinzu, dass sie oft mit einem

schlechten Gewissen zu kämpfen haben, vermeintliche Vorteile gegenüber Anderen

zu genießen, die ihre Stigmazugehörigkeit nicht verbergen (können).

2.2 Verstärkung der Diskriminierungs- und Ausgrenzungserfahrungen

durch offen gelebte Religiosität

Diejenigen der interviewten Jugendlichen, die sich während der Schulzeit für ein

Sichtbarmachen ihrer religiösen Zugehörigkeit entschieden, erlebten eine Verstär-

kung vonDiskriminierung undRassismus, und einige erfuhren dies sogar zumers-

ten Mal. Viele hatten auch ohne sichtbar markierte Religionszugehörigkeit schon

Diskriminierungserfahrungen aufgrund rassistischer Zuschreibungen erlebt, al-

lerdings wurden die Äußerungen gegen sie klarer und spezifischer gegen ihre re-

ligiöse Zugehörigkeit gerichtet, nachdem sie diese sichtbar machten.

Besonders deutlich wurde dies bei einer jungen Frau, deren Eltern aus der Tür-

kei nach Baden-Württemberg gekommen waren und die selbst in Deutschland ge-

boren ist. Schon von Kindheit an nahm sie eine Ungleichbehandlung ihrer Familie

wahr, und auch sie selbst sah sich schon kurz nach der Grundschule nicht mehr

als selbstverständlich dazugehörig an, was sie in erster Linie mit einem Status-

unterschied zu ihren Mitschüler/innen erklärte, den sie aber schon damals in der

Außenwahrnehmung alsmit ihrer Religion und ihrem türkischenHintergrund ver-

bunden beschreibt. Mit der Entscheidung, eines Tages mit Kopftuch in die Schule

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Nina Mühe

zu kommen, verstärkt sich diese Mehrfachdiskriminierung aber so stark, dass sie

ihr kaum mehr etwas entgegensetzen kann:

»Dann am ersten Tag war ich dann aufgeregt. Ich hatte keine Angst, aber ich war

halt aufgeregt. Und ich hab mir dann gesagt: Gott ist bei mir. Also wieso bin ich

aufgeregt, ja? Ich kann gar nicht verlieren. Und das hatmir dannmeine Angst, also

meine Aufregung genommen. Und es war halt dann auch wirklich so elhamdülil-

lah [Gott sei Dank]. Der erste, der mich gesehen hat, war ein Bekannter meines

Bruders und der hat mich angelächelt. Und das war übertrieben wichtig für mich.

Weil, wenn die erste Reaktion schlimm gewesen wäre, ich weiß nicht, ob ich an

dem Tag überhaupt noch weiter in die Schule reingehen könnte. Aber der, der hat

mich angelächelt und da hab ichmir gedacht: ›Okay, die erste Reaktion ist gut, […]

das baut dich jetzt auf‹. Dann ging ›s halt nur noch bergab. Ich wurde an meinem

Kopftuch gezogen, ich wurde nur noch Ayşe genannt. Ich wurde ständig gemobbt,

aber ständig. Egal, wo ich war.«

Eine andere junge Frau aus Hamburg, deren Eltern aus Togo stammen, beschreibt

die Erlebnisse nach dem Anlegen des Kopftuchs sehr ähnlich:

»In der Schulzeit habe ich ganz stark gemerkt […] am Anfang der Schulzeit habe

ich ja kein Kopftuch getragen, da war ich mit offenen Haaren ganz normal. Da

wurde man auch anders behandelt, als ich dann [Ende der zweiten Klasse] ange-

fangen habe, mein Kopftuch zu tragen. Ich fand das immer schön; wenn ich in die

Gemeinde, also in dieMoschee ging, habe ich das ja getragen und dannwollte ich

das die ganze Zeit tragen. Dann fing das auch amAnfang an, dass die Lehrer dann

meinten ›Nein, das darfst du nicht.‹ Das würde sie stören im Unterricht. Dann ka-

men auch immer wieder so Kommentare wie ›Wieso trägst du das denn? Wirst

du gezwungen das zu tragen?‹ Über dieses Selbstverständliche, wenn ein Mäd-

chen gesehen wird mit Kopftuch, dass dann sofort gedacht wird, wahrscheinlich

häuslicher Druck, oder Gewalt, oder vielleicht so etwas in der Richtung.«

Schon sehr früh erlebt das Mädchen, dass die Selbstverständlichkeit, mit der sie

sich das Kopftuchtragen durch die Besuche in der Gemeinde als etwas für sie Posi-

tives aneignet, bei ihren Lehrer/innen ebenso selbstverständlich als negatives Er-

gebnis von Druck oder Zwang aus eben diesem Bereich ihres Lebens, der Familie

und Gemeinde gewertet wird.

2.3 Verschiedene Umgangsweisen mit dem Stigma

Im Folgenden werden aus den verschiedenen Erfahrungen und Umgangsweisen

mit der Stigmatisierung, die in den Interviews deutlich wurden, exemplarisch die

beiden Möglichkeiten beschrieben, einerseits das Stigma zu verbergen mit der

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 125

Konsequenz, indirekte Diskriminierungserfahrungen zu machen, und anderer-

seits, das Stigma bewusst zu offenbaren, um Handlungsmacht zu erlangen.

2.3.1 Indirekte Diskriminierungserfahrungen

Ein junger Mann, dessen Eltern während des Bosnienkrieges nach Berlin gekom-

menwaren und dermit seiner Familie regelmäßig eine bosnischeMoscheegemein-

de besucht, erzählt, dass er selbst seine Religiosität in der Schule nicht offen lebe

und außer seinen muslimischen Freund/innen dort niemand etwas davon wüss-

te. Dennoch fühlt er sich aber indirekt von Diskriminierung anderer muslimischer

Schüler/innen betroffen.

»Wir hatten erst da so einen Tag der offenen Tür, also, hat mich die stellvertreten-

de Direktorin gefragt, ob ich da mitmachen würde, weil ich die Schule auch sehr

gut kenne. Und da hatten wir Schüler zu Besuch, die sich gerade anmelden woll-

ten. Es sind auch sehr viele muslimische Schüler gekommen. Und ich hab da sehr

viele gekannt, und die haben erzählt, dass sie das Kopftuch ablegen musste, das

eine Mädchen, wenn sie auf die Schule kommen würde. Was ich eigentlich sehr

unfair fand, weil sie eigentlich ihre Religion ja ausleben soll und deswegen, weil

sie ein Kopftuch trägt nicht angenommen wird.«

Auf die Frage, ob er sich davon auch betroffen fühle, antwortete er:

»Ja, weil ich hab ʼne Cousine und so. Die leben in Bosnien. Und die trägt Kopftuch

und da hat keiner ein Problem in der Schule. Und das hier ist Deutschland, was ja

schon sehr weit, sehr entwickelt ist auch in Religion und auch in Migration, und

dass es dann hier zu ʼner Benachteiligung kommt, find ich echt schade. Ich hätte

es mehr in anderen Ländern erwartet als in Deutschland.«

Da der junge Mann den Eindruck hat, dass die Lehrer/innen eigentlich kein Pro-

blem mit einem Mädchen mit Kopftuch hätten, spricht er mit einem Vertrauens-

lehrer über die Angelegenheit. Der Lehrer bestätigt ihm, dass ein Verbot an der

Schule bestünde, auch wenn er selbst damit nicht glücklich sei.Wie anderen Inter-

viewpartner/innen war auch diesem jungen Mann nicht bewusst, dass ein solches

Verbot bei Schülerinnen in Deutschland rechtlich nicht zulässig ist. Die Offenheit

des Lehrers gegenüber seinem Schüler in Bezug auf das Verbot lässt sogar vermu-

ten, dass diesem die Unzulässigkeit dieses Umgangs der Schule mit dem Kopftuch

von Schülerinnen möglicherweise nicht voll bewusst ist. Hier mag das Kopftuch-

verbot für Lehrerinnen und andere Beschäftigte des Öffentlichen Dienstes, das in

Berlin seit 2005 besteht, eine Rolle dabei spielen, dass auch Verbote in anderen Be-

reichen als weniger problematisch angesehen werden, als sie es tatsächlich sind.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Nina Mühe

2.3.2 Entscheidung für sichtbares Stigma, um Handlungsmacht zu erlangen

Eine andere Interviewte erzählt, dass sie sich unter anderem deshalb für das Tra-

gen eines Kopftuchs entschieden habe, weil sie und andere nicht sichtbar Religiöse

immer wieder Zeugin antimuslimischer Äußerungen wurden und den Eindruck

hatten, wenn sie selbst nicht als religiös nach außen aufträten, Lehrer/innen ge-

genüber weniger berechtigt zu sein, gegen diese Äußerungen zu argumentieren.

»Ich hatte vor das Kopftuch nach dem Abi zu tragen, weil ich mir vorgestellt hab,

dass die Reaktion einfach zu hart sein kann, aber subhanAllah3 an dem Tag war

es so, ich bin mit meiner Cousine seit der ersten Klasse in einer Schule gewesen,

und an dem Tag kam sie [aus ihrem Politik-Leistungskurs] raus und hat geweint.

Normalerweise ist sie eine Person, die nicht so ihre Emotionen zeigt und […] es hat

sich herausgestellt, dass es wieder einmal Diskussionen im Politikunterricht gab

wo der Islam extrem schlechtgemacht wurde. […] Sie ist sehr schüchtern und des-

wegen hat sie sich einfach nicht getraut.Weil sie auch kein Kopftuch trägt denken

sie so ›ja, keine Ahnung, dass ich auch so eine Sicht hab.‹ Es hat sie an dem Tag

einfach so sehr aufgeregt, sie konnte nicht mehr, sie hat geweint.«

Das Tragen des Kopftuchs scheint für die Mädchen also schon zu diesem Zeitpunkt

mit der Frage von Handlungsmacht verknüpft zu sein. Erst mit einer vermeintli-

chen Positionierung über das Anlegen eines Kopftuchs scheint auch eine eindeutige

Stellungnahme gegenüber dem Lehrer möglich zu sein.

»Auf dem Nachhauseweg, war es dann für mich so dieses ›das will ich nicht, vor

allem inmeiner Position als Schülervertretung‹ […].Wenn ich wirklich zeigen will,

was ich wirklich fühle, hat das einfach mal dazugehört und ich wollte zeigen. Ich

wollte auch wirklich repräsentieren, ein Zeichen gegen dieses Negative setzen

und da habe ich mich entschieden, bin nach Hause gegangen und dann wieder

zum Unterricht und hab dann das Kopftuch angezogen.«

2.4 Verbindung von emanzipatorischen mit antireligiösen Haltungen

Einer der Gründe, warum antimuslimische Haltungen in westeuropäischen Ge-

sellschaften heute so weit verbreitet sind, ist, dass sie sich nicht auf rechtsextreme

oder rechtspopulistische Einstellungen reduzieren lassen, sondern auch emanzi-

patorische, traditionell links verortete Positionen an bestimmte Aspekte der Is-

lamfeindlichkeit anknüpfen können, besonders mit Bezug auf eine vermeintliche

Rückschrittlichkeit und antiemanzipatorische Wirkung von Religion im Allgemei-

nen und islamischer Religion im Besonderen. Die Erfahrungen der Interviewten

geben Grund zur Annahme, dass das, was sie an Diskriminierung auch vonseiten

3 Der islamische Ausspruch kann in etwa mit »Gott ist über alles erhaben« übersetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 127

mancher Lehrkräfte erleben, nicht in erster Linie und ausschließlich mit allgemein

rassistischen und rechtsextremen Einstellungen begründet werden kann, sondern

oft einer eher subtilen Ablehnung entspringen, die sich im Kern als emanzipato-

risch versteht und nicht selten mit einem Duktus der Rettung der muslimischen

Kinder und Jugendlichen aus einem als konservativ religiös verstandenen Umfeld

verbunden ist.

Die junge Frau, die auch aus demBedürfnis einer verstärktenHandlungsmacht

gegenüber islamfeindlichen Haltungen angefangen hatte, ein Kopftuch zu tragen,

machte beispielsweise die Erfahrung, dass bestimmte Lehrkräfte sie ab diesemMo-

ment einerseits als die Anderemarkierten und ihren arabischenHintergrund stärker

problematisierten als ohne Kopftuch, und andererseits verstärkt versuchten, sie

aus einer vermeintlich rückschrittlichen Ideologie zu befreien. Sie erzählte, wie

ihr Englischlehrer im Unterricht oft ohne Zusammenhang zum Unterrichtsstoff

Diskussionen über das Kopftuch beginne und davon ausgehend die politische Si-

tuation in arabischen Ländern anspreche. Diese Assoziationskette hinterließ bei

ihr ein ›Ihr seid ja von dort‹-Gefühl, das sie ohne Kopftuch so vorher nicht kannte.

Auch wenn sie sich schon vor ihrer religiösen Entwicklung nie zu hundert Prozent

zugehörig gefühlte hatte, veränderte sich die Qualität der Ausgrenzungswahrneh-

mung noch einmal stark durch das Anlegen des Kopftuchs.

»Er hat mich auch immer als die beste Schülerin so zu sagen bezeichnet, ›aber sie

trägt ein Kopftuch‹. (NM: Hat er dir das so gesagt?) Ja. ›Würden Sie nur nicht das

Kopftuch tragen. Ich mag Ihre Einstellung. Sie sind eine nette Person. Sie können

ja auch Spanierin oder Italienerin sein‹. Irgendwann mal habe ich es aufgegeben

ihm zu sagen, dass ich nicht Spanierin oder Italienerin sein will. Ich bin ich und

ich bin gerne ich und das hat er aber nicht verstanden. Also er hat auch nicht ver-

standen, wie man gerne arabisch sein kann.«

Abgesehen davon, dass der Lehrer ihren arabischen Hintergrund abwertet, kommt

es ihm offensichtlich nicht in den Sinn, seine Schülerin, die seitdem sie 13 Jahre

alt ist, die deutsche Staatsangehörigkeit hat, als Deutsche wahrzunehmen. Zudem

scheinen seine eigenen Stereotype von religiösen und/oder arabischen Muslim/in-

nen derart verfestigt zu sein, dass sie mit einer offenen und selbständigen jun-

gen Frau, die zudem Schülersprecherin ist, nicht überein zu bringen sind, so dass

Zwang aus ihrem Umfeld auch für ihn die einzige schlüssige Erklärung für ihr

Verhalten und ihre äußere Erscheinung ist.

2.5 Religiöse Neutralität im Raum Schule

Ein Grund, warum die oben beschriebene Haltung gegenüber Religion allgemein

und islamischer Religiosität speziell besonders im Raum Schule wirksam wird, ist

ein spezifisches Verständnis von staatlicher Neutralität und Säkularismus. Zwar

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Nina Mühe

gilt in Deutschland ein positives Neutralitätsverständnis, also die gleichmäßige

Unterstützung aller Religions- und Weltanschauungsgemeinschaften durch den

Staat. Nicht selten wird aber im öffentlichen Diskurs, wie etwa in der Forderung

nach Beschränkung religiöser Praxis auf den privaten Raum, ein eher laizistisches

Verständnis von staatlicher Neutralität deutlich.4 Diese Forderung nach Rückzug

von Religiosität in den privaten Raum wiederum wirkt auf verschiedene Religio-

nen unterschiedlich. Während beispielsweise das protestantische Christentum in

seinen Praktiken mit weniger Schwierigkeiten auf die private Sphäre zu begrenzen

ist, ist dies für stärker auf sichtbarer und teilweise auch gemeinschaftlicher Praxis

beruhende Religionen, wie etwa den Islam und in Teilen auch das Judentum, mit

größeren Einschränkungen verbunden. Die staatliche Neutralität ist also dann in

der Praxis oft nicht neutral, wenn ungleiche Ausgangsbedingungenmit demselben

Maßstab bewertet nicht dieselben Konsequenzen nach sich ziehen.

Dass diese ungleichen Konsequenzen für verschiedene Religionsgemeinschaf-

ten in einem spezifischen Verständnis von Säkularismus schon angelegt sind, kri-

tisiert die Islamwissenschaftlerin Schirin Amir-Moazami, indem sie hervorhebt,

dass dieses auf einem christlichen Verständnis fuße und auch aus dieser Perspek-

tive nicht neutral sei. Amir Moazami verweist in diesem Zusammenhang auf To-

moko Masuzawa (2005), die herausarbeitete,

»wie im 19. Jahrhundert die wissenschaftliche Formierung eines säkularisierten

Religionsbegriffs als Emanzipationsbestrebung innerhalb europäischer National-

staaten zugleich mit einer Hierarchisierung anderer ›Weltreligionen‹ als Freun-

de oder Feinde einherging. […] Während dem Christentum und seinen buddhisti-

schen Freunden ›weltreligiöser‹ Universalitätsanspruch zugesichert wurde, wurde

das Judentum seiner universellen Ambitionen entledigt und zur ›Diaspora‹, ›Min-

derheit‹ bzw. nach und nach zur naturalisierten ›Rasse‹. Der Islam indes wurde als

unbeweglicher, inhärent politischer und zivilisationsbedürftiger Gegenpart zum

universalisierbaren Christentum entworfen, das durch Selbstkritik und Reflexivi-

tät die Regeln der Aufklärung verinnerlicht und verdaut zu haben meint.« (Amir-

Moazami 2016, 30)

Die historische Einordnung anderer als christlicher Religionen in eine säkulare

Ordnung definiere diese somit als anders als die Norm und setze sich bis heute

fort in »Religionsnormen, die der liberal-säkulare Rahmen ermöglicht und zugleich

begrenzt« (Amir-Moazami 2016, 29).

4 Siehe hierzu auch die Abhandlung über denUmgangmit religiöser Praxis an Schulen: (In)To-

lerance towards religious minorities in German schools: Religious diversity challenges in re-

gard to Muslim religious practice and education für das EU-Projekt ACCEPT Pluralism (Mühe

2010b).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 129

Der Islam und Muslim/innen werden also per se als anders und von der Norm

abweichend konzeptionalisiert, aber nicht allein durch rassistische Zuschreibun-

gen, sondern auch aus der Perspektive eines historisch gewachsenen Säkularis-

musverständnisses. Um diese strukturell verankerte Ausgrenzung von Muslim/in-

nen zu verstehen, müssen zunächst die Normen, die sie begründen oder verstär-

ken, aber in der Regel unsichtbar bleiben, in den Blick genommen und sichtbar

gemacht werden.

»Wenn wir also […] davon ausgehen, dass das dämonisierende oder einverleiben-

deWir abstrakt, universal und unmarkiert bleibt, so sollte eine Aufgabe darin be-

stehen, das vermeintlich Universale, Abstrakte und Unmarkierte in seinen Parti-

kularitäten und verkörperten Formen offenzulegen.« (Amir-Moazami 2016, 28)

Ein gutes Beispiel für eine solche unsichtbare, aber wirkmächtige Norm, die ein

spezifisches Verständnis von Schule als säkularem Raum offenbart, ist die Frage

nach einem Ort, der Schüler/innen tägliche Gebete auch in der Schule ermöglicht

(hierzu auch Willems 2015). Für alle Interviewten spielte diese Frage eine Rolle,

da das Gebet zu ihrem Alltag gehörte, dieser aber unterschiedlich stark an ihren

Schulen akzeptiert wurde. Es ist zu beobachten, dass die Interviewten an Schulen,

die als allgemein eher ablehnend gegenüber (islamischer) Religionspraxis einge-

stellt wirkten – wie etwa die oben erwähnte Schule des jungen Mannes, die keine

Mädchen mit Kopftuch akzeptierte – gar nicht erst nach einer Gebetsmöglichkeit

fragten, da die unausgesprochene Normalität an der Schule dies nicht als mög-

lich erscheinen ließ. Derselbe junge Mann besuchte allerdings später eine andere

Schule, auf der es viele Kopftuch tragende Mädchen gab und wo er im Unterschied

zu vorher seine eigene Religiosität gegenüber den Lehrkräften nicht verbarg. In

dieser anderen gefühlten Normalität wagte er es auch, nach einer Möglichkeit für

sein tägliches Gebet zu fragen: »Also ich hab schon mal angefragt, bei uns, bei der

Direktorin. Die meinte: ›Leider geht es nicht.‹ Also, wennʼs ʼn Raum gäbe, hätte sie

uns den zu Verfügung gestellt. Aber den gibtʼs leider nicht.«

Auch wenn selbst dort kein Raum für das Gebet zur Verfügung gestellt wurde,

so wurde allein durch seine offene Frage danach deutlich, dass die Normalität an

dieser Schule in Bezug auf muslimische Religiosität eine andere ist und ihm damit

ein offenerer Umgang mit seiner Religiosität ermöglicht wurde. Die andere At-

mosphäre an der Schule im Zusammenspiel mit seiner persönlichen Entwicklung,

die er als hin zu mehr Ruhe beschreibt, führten möglicherweise dazu, dass er zum

Zeitpunkt des Interviews sogar Schulsprecher war und erklärte, Führungsqualitäten

zu entwickeln. Hieraus wird deutlich, dass verschiedene Normalitäten an Schulen

zu unterschiedlichen Stigmawahrnehmungen führen und damit zu verschiedenen

Möglichkeiten, die eigene Religiosität offen leben zu können. Der unterschiedlich

offene Umgang mit diesem wichtigen Aspekt der eigenen Identität wiederum be-

einflusst die persönliche Entwicklung der betroffenen Jugendlichen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Nina Mühe

3 Resilienz

Trotz der diversen negativen Stigmawirkungen schienen manche Interviewten

besser als andere damit umgehen zu können, was offensichtlich zumindest zum

Teil an den unterschiedlichen Ressourcen lag, die ihnen zur Verfügung stan-

den und die den Jugendlichen unterschiedlich starke Resilienz gegenüber der

Stigmawirkung ermöglichten. Resilienz liegt dann vor, wenn ein Individuum

wesentlicher Gefahr oder Widrigkeiten ausgesetzt ist oder war und dennoch eine

positive Anpassung verzeichnet (Luthar, Cicchetti & Becker 2000). Die erwarteten

negativen Folgen des Erlebten bleiben aus oder sind weniger gravierend als zu

erwarten gewesen wäre. Die Ressourcen, die Resilienz stärken können, werden

in personale, familiäre und soziale Schutzfaktoren unterteilt (Bengel 2009). Zu

diesen gehören zum Beispiel kognitive Fähigkeiten wie die, ein negatives Erlebnis

positiv zu bewerten, das Selbstwertgefühl oder die Wahrnehmung von Selbstwirk-

samkeit, eine positive Bindung zu Eltern und Geschwistern oder die Anwesenheit

eines unterstützenden Erwachsenen auch außerhalb der Familie.

Diese Faktoren tauchen in unterschiedlicher Konstellation und Stärke auch bei

den hier Interviewten auf, und in den biographischen Erzählungen wird deut-

lich, wie sich diese jeweils auf die Verarbeitung des Erlebten auswirken. Entspre-

chend der Erkenntnisse der Resilienzforschung ist auch hier zu beobachten, dass

die Situation der Betroffenen oft dann besonders schwer zu meistern ist, wenn

verschiedene Diskriminierungsfaktoren und -gründe zusammenkommen, also ei-

ne Mehrfach- oder intersektionale Diskriminierung vorliegt. Entsprechend wirken

aber auch positive Ressourcen, die in der Resilienzforschung als Schutzfaktoren

bekannt sind, akkumulativ, und Jugendliche, die auf mehrere solcher Ressourcen

zurückgreifen können, haben weitaus größere Chancen, weniger geschädigt aus

dem Erlebten hervorzugehen oder auch eine gewisse Stärke aus dessen Verarbei-

tung zu ziehen.

3.1 Mehrfachdiskriminierung

Am Beispiel einer Familie, die vor acht Jahren aus Afghanistan nach Deutschland

geflohen war, wird besonders gut deutlich, wie verschiedene Diskriminierungs-

faktoren zusammenkommen und ihren negativen Einfluss auf die Jugendlichen

gegenseitig verstärken. Zum Zeitpunkt des Interviews mit drei Schwestern und

einem Bruder waren die Eltern schon wieder zurück nach Afghanistan gegangen,

und die Geschwister waren auf sich allein gestellt. Die beiden ältesten Schwestern

waren erwachsen, eine studierte und eine arbeitete, aber die jüngste Schwester und

der Bruder, der noch zur Schule ging, hatten es sichtlich schwer, der Situation von

Mehrfachdiskriminierung, in der sich unterschiedliche Diskriminierungsgründe

miteinander verbinden und gegenseitig verstärken, genug entgegen zu setzen. Al-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 131

le erzählten von religionsspezifischer Diskriminierung durch ihre Lehrer/innen,

die sie direkt auf den Islam ansprächen. Alle drei sprachen beispielsweise davon,

im Spaß oder Ernst als Terrorist/innen bezeichnet worden zu sein, teils von den

Mitschüler/innen, teils von den Lehrkräften. Ihr Herkunftsland Afghanistan wird

von ihrer Umgebung in Deutschland, abgesehen von der Religion, oft noch mit

besonderer Armut, aber auch mit Unterdrückung von Frauen und Terror assozi-

iert. Das Diskriminierungsmerkmal sozialer Status tritt auch dadurch auf, dass

sie einige Jahre in einem Flüchtlingsheim wohnen mussten und die Eltern zudem

nicht genug Deutsch sprachen, um sich bei Problemen in der Schule Respekt zu

verschaffen. Die jüngste Schwester erzählt beispielsweise von einer Mitschülerin,

die auch ein Kopftuch trug, aber ein deutsches Elternteil hatte und perfekt deutsch

sprach. Sie sei von ihren Eltern unterstützt worden und habe von den Lehrer/innen

wegen des besseren sozialen Status der Eltern und deren Teilnahme an Elternaben-

den trotz ihres Kopftuches nicht dieselben Probleme bekommen wie sie selbst. Die

Schwestern werden als muslimische Frauen mit ihrem Kopftuch auch aus Gender-

gründen diskriminiert, und die jüngere erzählt von übergriffigem Verhalten eines

Lehrers, der beim Abschlussball ihr Kleid berührt und ihr gesagt hätte, mit dieser

Kleidung hätte sie bei ihm immer gute Noten bekommen. Aber auch der Bruder

hat eigene Schwierigkeiten aufgrund der Geschlechtszugehörigkeit, da er von Mit-

schüler/innen als Selbstmordattentäter bezeichnet wird und zudem meint, seine

Probleme als 18-jähriger junger Mann allein lösen zu müssen. Die einzige Lösung,

die ihm zu dem Zeitpunkt einfiel, ist ein Karatekurs, um mit seiner Wut umzu-

gehen. Gleichzeitig spielte er mit dem Gedanken, die Schule zu verlassen, hatte

aber Angst, dass es ihm bei einer Ausbildung auch nicht besser erginge. Diese Ver-

bindung von Diskriminierungen und Problemen aufgrund nationaler Zugehörig-

keit, Religion, Geschlecht und sozialem Status ist besonders verheerend, und nur

wenige Resilienzfaktoren stehen dem entgegen, was die Jugendlichen besonders

verletzlich macht.

3.2 Resilienzfaktoren

Aus den verschiedenen Resilienzfaktoren, die in den Interviews beschrieben wur-

den, werden im Folgenden exemplarisch die Faktoren Eltern, unterstützende Lehr-

kräfte und Religiosität kurz beschrieben und wie sie sich auf die Betroffenen aus-

wirkten.

3.2.1 Starke Eltern

Ein Beispiel für Resilienz durch unterstützende Eltern sind zwei Schwestern aus

Hamburg, deren Eltern aus der Türkei eingewandert sind. Die Mutter beschreibt

im Interview, wie sie durch verschiedene empowernde Projekte und Workshops

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Nina Mühe

erst in die Lage versetzt worden sei, um ihre Rechte zu kämpfen und ihren Kindern

den Rücken stärken zu können:

»Damals bin ich auch zu dem Stadtteilmutter-Projekt hingegangen. […] Ich war so

aufgebracht immer. Und sie hat mir gesagt ›Es gibt so ne Gruppe. Man kann die

Kinder stärken‹ und so weiter. Ich hab den Eltern alles Bescheid gesagt ›Kommt,

lasst uns unsere Kinder dann dahin schicken. Was der Lehrer sagt stimmt auch

nicht immer. Die dürfen nicht alles sagen.‹ Aber die haben immer Angst bekom-

men. Das hab ich auch an dem Tag [der Workshop-Leitung] gesagt. Für die Eltern

muss auch was gemacht werden, weil die wissen vieles überhaupt nicht. Ich hab

es auch nicht gewusst vorher.«

Ein Resultat dieser Empowerment-Workshops ist ein selbstbewusstes Auftreten

der Mutter gegenüber den Lehrkräften ihrer Kinder, wenn diese irgendwelche Pro-

bleme haben. Als die Mädchen den Eindruck haben, dass sie aufgrund ihres Kopf-

tuchs von einem Lehrer schlechter behandelt werden als die anderen, geht sie di-

rekt auf ihn zu und trägt den Konflikt aus. Dieses gestärkte Selbstbewusstsein und

auch der unerschrockene Einsatz der Mutter führt bei den Mädchen wiederum da-

zu, dass sie keine Bedenken angesichts einer anstehenden Praktikumssuche oder

weiterer beruflicher Pläne haben, da sie sich durch ihre Mutter gestärkt fühlen.

»Wir haben ja hier das Recht Kopftuch zu tragen, und wenn man einen Prakti-

kumsplatz sucht, dürfen die ja gar nicht sagen, dass das wegen dem Kopftuch ist.

Es gibt auch so ein Recht oder sowas. […] Da meine Mutter sich auskennt mit den

ganzen Rechten und so, glaube ich nicht, dass es irgendeine Schwierigkeit wird

für mich.«

Während sich andere stigmatisierte Schüler/innen durch Diskriminierungserfah-

rungen bezüglich ihrer beruflichen Zukunftsplanung entmutigen oder zumindest

stark einschränken lassen, sind sich die Schwestern der Schwierigkeiten zwar be-

wusst, aber trotzdem davon überzeugt, jeden Beruf ergreifen zu können, den sie

wollen.

3.2.2 Unterstützende Lehrkräfte

Von Stärkung durch Lehrer/innen berichten einige Interviewte, wobei es sich nie

um eine konkrete Vertrauenslehrkraft handelt, sondern einzelne Lehrer/innen, die

sich stärkend und ermutigend äußern. Als besondersmotivierendwird es von einer

jungen Frau empfunden, als an ihre Schule eine Lehrerin mit Kopftuch kommt.

»Vertrauenslehrer gab es, aber ich weiß nicht, ich glaube, wenn man so jung ist,

braucht man Bezug auf eine Person, die ähnliche Situationen erlebt hat. Wenn

man dann sieht, der Vertrauenslehrer, der hat ja nichts, was wir vielleicht gemein-

sam hätten, dann fühlt man auch gar keinen Bezug zu dieser Person.«

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 133

Dementsprechend empfindet sie die Lehrerin mit Kopftuch, die ab der 8. Klasse an

ihre Schule kommt, allein schon dadurch als Stärkung, dass sie auch Trägerin des

Stigmas ist und nach der Wahrnehmung der Schülerin durch ihre bloße Anwesen-

heit darauf hinwirkt, dass andere Lehrer/innen und vielleicht auch Schüler/innen

sich dem Mädchen gegenüber weniger diskriminierend äußerten. Zwar sind auch

Lehrer/innenmitMigrationshintergrund, islamischer Religionszugehörigkeit oder

anderen Diskriminierungsmarkern nicht gegen Ungleichbehandlung an der Schu-

le gefeit, sondern berichten selbst häufig von Diskriminierung und Rassismus,5

dennoch stellen sie aber durch ihre bloße Anwesenheit an der Schule ein Potential

für Empowerment stigmatisierter Schüler/innen dar. Die hier erwähnte junge Frau

hatte lange geglaubt, dass Frauen mit Kopftuch kaum Lehrerinnen werden könn-

ten, und schon gar nicht, wenn sie wie sie selbst schwarz seien. Ein empowernder

Workshop, bei dem sie anderen Betroffenen begegnete sowie die Anwesenheit der

Lehrerin mit Kopftuch sprachen diesen negativen Annahmen entgegen und gaben

ihr das Gefühl, sich auch in ihrer Berufswahl nicht einschränken zu müssen.

3.2.3 Nutzen von Religiosität als Ressource

Die Religiosität spielte für einige eine wichtige Rolle dabei, die teilweise sehr de-

struktiven Erlebnisse mit Ausgrenzung und Rassismus positiv umzudeuten und

sich damit selbst auf gewisse Weise zu ermächtigen. So beschreiben Interviewte,

dass sie in ihrem religiösen Verständnis schwierige Erlebnisse und Lebensphasen

als eine Prüfung deuten,welche eine Art Auszeichnung von Gott darstelle – also ge-

nau das Gegenteil einer gesellschaftlich herabwertenden Stigmatisierung. Tatsäch-

lich schienen diejenigen, denen diese Deutung zur Verfügung stand, nach einer

schwierigen Zeit gefestigter aus dem Erlebten hervorzugehen. Bei einigen zeigte

sich sogar, dass sie nicht nur nicht aggressiv und resigniert auf die Erlebnisse re-

agierten, sondern sogar versuchten, wie sie erklärten, den koranischen Grundsatz

Schlechtes mit Gutem abzuwehren (Sure 41,34) umzusetzen und den Personen, die sie

angriffen, mit Offenheit und Freundlichkeit zu begegnen. Zumindest in einem Fall

schien dieses Vorgehen auch Erfolg gehabt zu haben, so dass das Verhältnis zwi-

schen Lehrer und Schüler durch das konfliktlösende Verhalten des Schülers ver-

bessert wurde.

Die Religiosität ist also einerseits ein starkes Diskriminierungsmerkmal, v.a.

wenn sie offen gelebt und praktiziert wird. Andererseits stellt sie in einigen Fällen

5 Die Studie Vielfalt im Lehrerzimmer analysierte 2011 200 Fragebögen und 60 biografische In-

terviews von LehrendenmitMigrationshintergrundund kamzudemSchluss, dass 22 Prozent

der Befragten Diskriminierung oder Rassismus in der Schule erlebten indem sie sich u.a. An-

spielungen auf ihren Akzent oder ihre Religion gefallen lassen müssten (Georgi, Ackermann

& Karakaş 2011). Vgl. auch den Beitrag von Fereidooni in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Nina Mühe

auch eine stärkende Ressource dar, die es den Betroffenen ermöglicht, ihre Erleb-

nisse für ihre Identität und ihre Lebensentwürfe positiv zu deuten und sich damit

selbst zu stärken sowie der Ohnmacht entgegenzuwirken. Diese positive Umdeu-

tung schwieriger Erlebnisse ist jedoch nicht per se positiv, sondern kann dann pro-

blematisch werden, wenn sie dazu führt, sich gegen das Erlebte nicht zur Wehr zu

setzen, sondern in erster Linie die erlebte Hilflosigkeit damit aufzufangen.

Diejenigen, die nicht so viel religiöses Wissen hatten oder sich nicht so stark

damit beschäftigten, schienen durch verbale Angriffe von Lehrer/innen und Schü-

ler/innen gegen den Islam stärker generell in ihrer Identität verunsichert zu wer-

den. Auch dieWut, welche durch das Gefühl von Ohnmacht und Ausgrenzung aus-

gelöst wird und die manche Betroffene in positives Verhalten und Selbstermäch-

tigung umzuwandeln versuchten, war für andere nur schwer unter Kontrolle zu

halten.

4 Schluss

Die stärkenden Faktoren stehen den Risikofaktoren gegenüber – in diesem Fall

dem Stigma und dessen Auswirkungen in Diskriminierungs- und Rassismuser-

fahrungen, aber auch zusätzlichen möglichen Schwierigkeiten im Leben der Inter-

viewten, wie etwa kürzlicher Migrationserfahrung oder ökonomischer Schwäche

der Familie. Die stärkenden oder Resilienzfaktoren wirken zum Teil auf der Bezie-

hungsebene –wie etwa die Stärkung durch einen unterstützenden Erwachsenen –

und können damit in gewisser Weise dem ebenfalls auf Beziehungsebene stattfin-

denden Stigma entgegenwirken. Diese Resilienzfaktoren können helfen, auch an-

deren Betroffenen von Stigmatisierung stärkende Bewältigungsmechanismen an

die Hand zu geben. Insgesamt muss dabei jedoch immer im Bewusstsein bleiben

und auch erstes Ziel auf der Handlungsebene sein, die gesellschaftlichen Ursachen

des Stigmas zu beheben, sei es mit Hilfe der Antidiskriminierungsgesetzgebung,

wie es Iyiola Solanke in Discrimination as Stigma – A Theory of Antidiscrimination Law

vorschlägt (Solanke 2017), oder der Abschaffung von Gesetzen und Regelungen,

die darauf abzielen, (sichtbare) islamische Religionspraxis aus bestimmten gesell-

schaftlichen Bereichen herauszuhalten und damit als nicht der gesellschaftlichen

Norm entsprechend zu stigmatisieren. In Bezug auf den Raum Schule und eine

Schulkultur, die sich auch auf religiös muslimische Schüler/innen als stärkend,

hemmend oder sogar stigmatisierend auswirken kann, spielt aber wohl die ent-

scheidende Rolle, eine Normalität zu entwickeln, die Diversität – und auch divers

gelebte religiöse Praxis – als selbstverständlichen Teil der Schulkultur begreift und

die betroffene Schüler/innen sich damit frei entfalten lässt, da sie sich selbst nicht

als markiert oder sogar stigmatisiert wahrnehmen und beständig dazu verhalten

müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stigmatisierung junger Muslim/innen in der Schule 135

Literatur

Amir-Moazami, Schirin (2016): Dämonisierung und Einverleibung: Die ›muslimi-

sche Frage‹ in Europa. In: María do Mar Castro Varela & Paul Mecheril (Hg.):

Die Dämonisierung der Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart. Bielefeld,

21-40.

Bengel, Jürgen u.a. (2009): Schutzfaktoren bei Kindern und Jugendlichen – Stand

der Forschung zu psychosozialen Schutzfaktoren für Gesundheit. Köln. Online:

https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-

undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.

pdf [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Berliner Morgenpost (2019): Angreifer boxt schwangere Frau wegen Kopftuch

in den Bauch. Online: https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/

Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-

Bauch.html [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Dernbach, Andrea (2009): Mordprozess im Fall Marwa el-Sherbini – Stiche

ins Herz. Online: https://www.zeit.de/Gesellschaft/Zeitgeschehen/2009-10/

Prozess-Marwa-Dresden [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Georgi, Viola B.; Ackermann, Lisanne & Karakaş, Nurten (2011): Vielfalt im Leh-

rerzimmer. Selbstverständnis und schulische Integration von Lehrenden mit

Migrationshintergrund in Deutschland. Münster.

Goffman, Erving (2012): Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität.

(21. Aufl.) Frankfurt a.M.

Luthar, Suniya S.; Cicchetti, Dante & Becker, Bronwyn (2000): The construct of re-

silience: A critical evaluation and guidelines for future work. Child Development.

Online: https://doi.org/10.1111/1467-8624.00164 [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Memarnia, Susanne (2018): Wenn LehrerInnen rassistisch sind – Diskriminierung

an Berliner Schulen. Online: www.taz.de/!5548895/[letzter Zugriff: 10.09.2019].

Mühe, Nina (2010a): Muslime in Berlin. London. Online: https://www.

opensocietyfoundations.org/publications/muslims-berlin [letzter Zugriff:

10.09.2019].

Mühe, Nina (2010b): Tolerance and Cultural Diversity Discourses in Germany. Flo-

renz. Online: http://hdl.handle.net/1814/19783 [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Mühe, Nina (2011): (In-)Tolerance towards religious minorities in German schools.

Online: https://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/20974/ACCEPT_2011-18_

WP3_Germany.pdf?sequence=1&isAllowed=y [letzter Zugriff: 10.09.2010].

Mühe, Nina (2012): Extending the Limits of Intolerance: The Sarrazin-Debate and

its effect on members of the targeted minority. Florenz. Online: http://hdl.

handle.net/1814/22614 [letzter Zugriff: 10.09.2019].

Nestmann, Alexandra (2019): Angriffe in Marzahn und Neukölln – Drei Mädchen

in Berlin islamfeindlich attackiert. Online: https://www.rbb24.de/Panorama/

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.pdf
https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.pdf
https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.pdf
https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-Bauch.html
https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-Bauch.html
https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-Bauch.html
https://Www.Zeit.de/Gesellschaft/Zeitgeschehen/2009-10/Prozess-Marwa-Dresden
https://Www.Zeit.de/Gesellschaft/Zeitgeschehen/2009-10/Prozess-Marwa-Dresden
https://doi.org/10.1111/1467-8624.00164
https://www.opensocietyfoundations.org/publications/muslims-berlin
https://www.opensocietyfoundations.org/publications/muslims-berlin
http://hdl.handle.net/1814/19783
https://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/20974/ACCEPT_2011-18_WP3_Germany.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/20974/ACCEPT_2011-18_WP3_Germany.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://hdl.handle.net/1814/22614
http://hdl.handle.net/1814/22614
https://www.rbb24.de/Panorama/Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.pdf
https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.pdf
https://www.gutdrauf.net/fileadmin/user_upload/Startseite/Materialien/Ki-undJugendgesundheit/Schutzfaktoren_bei_Kindern_und_Jugendlichen_2009.pdf
https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-Bauch.html
https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-Bauch.html
https://www.Morgenpost.de/Berlin/Polizeibericht/Article216699249/Angreifer-Boxt-Schwangerer-Frau-Wegen-Kopftuch-in-Den-Bauch.html
https://Www.Zeit.de/Gesellschaft/Zeitgeschehen/2009-10/Prozess-Marwa-Dresden
https://Www.Zeit.de/Gesellschaft/Zeitgeschehen/2009-10/Prozess-Marwa-Dresden
https://doi.org/10.1111/1467-8624.00164
https://www.opensocietyfoundations.org/publications/muslims-berlin
https://www.opensocietyfoundations.org/publications/muslims-berlin
http://hdl.handle.net/1814/19783
https://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/20974/ACCEPT_2011-18_WP3_Germany.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://cadmus.eui.eu/bitstream/handle/1814/20974/ACCEPT_2011-18_WP3_Germany.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://hdl.handle.net/1814/22614
http://hdl.handle.net/1814/22614
https://www.rbb24.de/Panorama/Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html


136 Nina Mühe

Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html

[letzter Zugriff: 10.09.2019].

Schiffauer, Werner; Ucan, Meryem; Schwalgin, Susanne & Kurt, Neslihan (2015):

Schule, Moschee, Elternhaus. Eine ethnologische Intervention. Berlin.

Solanke, Iyiola (2017): Discrimination as Stigma. A Theory of Anti-discrimination

Law. Oxford u.a.

Tomoko, Masuzawa (2005): Introduction. In: The Invention of World Religions. Or,

How European Universalism was preserved in the Language of Pluralism. Chi-

cago/London.

Willems, Joachim (2015): Keine Bedrohung, sondern Wahrnehmung eines Grund-

rechts – Muslimische Gebete in der Schule. In: Theo-Web. Zeitschrift für Reli-

gionspädagogik 14 (2015), H. 1, 16-38.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-007 - am 14.02.2026, 06:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.rbb24.de/Panorama/Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html
https://www.rbb24.de/Panorama/Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html
https://doi.org/10.14361/9783839453551-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.rbb24.de/Panorama/Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html
https://www.rbb24.de/Panorama/Beitrag/2019/02/Fremdenfeindliche-Attacken-Berlin-Marzahn-Kopftuch.html

