
Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und 
Ratio

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

Bevor sich die Untersuchung nun dem konkreten Denken von Max Weber 
zuwendet, scheint es sinnvoll, eine kurze Einführung in Webers Leben und 
Lebenskontext zu geben. Als eine Einführung ist das Nachfolgende denn 
auch zu verstehen: Zu jedem der hier angerissenen Themenblöcke besteht 
eine breit gefächerte Literatur, so dass hier nicht mehr als ein Überblick 
möglich und notwendig ist. Vor der Einführung in Max Webers Leben wird 
sein Lebenskontext sozial- und polithistorisch eingebettet und das damali­
ge geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umfeld einführend vorgestellt. 
Nach der kurz umrissenen Biographie Webers wird aufgezeigt, wie nach 
dessen Tod seine Rezeption Fahrt aufnahm und aus Weber ein Klassiker 
konstituiert wurde, als der er heute gilt. Angesichts der umfangreichen 
Literatur zu Weber und seinem Werk wird abschliessend dargelegt, wie die 
vorliegende Untersuchung innerhalb jener zu verorten ist.

10.1 Sozial- und polithistorischer Kontext

Max Webers Lebenszeit war die Zeit des unter Preussen geeinten Deut­
schen Kaiserreichs und der Konstituierung der Weimarer Republik.1 Als 
König Wilhelm I. 1871 zum Kaiser des nun geeinten Deutschen Reichs er­
hoben wurde, war Max Weber sieben Jahre alt und wohnte seit drei Jahren 
mit seinen Eltern und Geschwistern in Berlin. In der künftigen Kaiserstadt 
hielt der Vater eine Beamtenstelle in der Stadtverwaltung inne.2 Nachdem 
die Einigung der deutschen Kleinstaaten den Liberal-Bürgerlichen nach der 
Märzrevolution 1848 in der Frankfurter Nationalversammlung noch miss­

1 Die folgenden Ausführungen haben nicht den Anspruch, eine vollständige Darstellung 
der Zeit des Deutschen Kaiserreiches und der beginnenden Weimarer Republik zu 
sein, sondern dienen einzig der historischen Orientierung, um auf Person und Lebens­
umstände Max Webers hinzuführen.

2 Vgl. Weber, Marianne, Max Weber: Ein Lebensbild. Mit 11 Tafeln und 2 Faksimiles, 
Tübingen 1926, 33–68.

157

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen war, gelang sie als aristokratische Revolution von oben nach dem 
Deutsch-Französischen Krieg 1870–1871. In der von Otto von Bismarck 
geprägten Vereinigung der deutschen Monarchien und republikanisch or­
ganisierten Hansestädte wurde der König von Preussen in der Folge zum 
Deutschen Kaiser.3 Das Deutsche Kaiserreich, formal als Bundesstaat mit 
dem preussischen König als Präsident konstituiert4, verwandelte sich schon 
bald in eine Reichsmonarchie. Zur Etablierung der neuen politischen 
Ordnung und Stärkung des Nationalgefühls gehörten im ersten Jahrzehnt 
auch entsprechende innenpolitische Konflikte unter Bismarcks Führung 
gegen wahrgenommene Abweichler, wie die „Präventivkriege“5 gegen die 
Katholische Kirche im Kulturkampf und gegen die Sozialisten mit dem 
Bismarck’schen Sozialistengesetz.6 Der Reichstag, das Parlament des Deut­
schen Kaiserreichs, war geprägt von den parteipolitischen Richtungen der 
National- und Linksliberalen, Konservativen, katholischem Zentrum und 
Sozialdemokratie. Jede dieser parteipolitischen Ausrichtungen wurde aus 
einem jeweils eigenen sozialmoralischen Milieu gespeist.7 Max Webers Fa­
milie gehörte der Bismarck unterstützenden nationalliberalen Partei an.

Als der Nach-Nachfolger von Wilhelm I., dessen Enkel Wilhelm II., 
1888 den preussischen Thron bestieg, war das Deutsche Reich längst kein 
Bundesstaat mehr, sondern eine monarchische Nation mit imperialem Ex­

3 Art. 11 der Bismarck-Verfassung (16. April 1871): „Das Präsidium des Bundes steht 
dem Könige von Preußen zu, welcher den Namen Deutscher Kaiser führt“ (online 
eingesehen auf der Webseite der Julius-Maximilians-Universität Würzburg: https://ww
w.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magn
a-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871/ [24.6.2024].)

4 Vgl. die Bismarck-Verfassung: Der Kaiser präsidierte den Bund (Art. 11), das oberste 
Staatsorgan war der Bundesrat, bestehend aus Vertretern aller Bundesstaaten (Art. 6–
10), der Bundesrat wird vom Reichskanzler präsidiert, der wiederum vom Bundesprä­
sidenten (Kaiser) bestimmt wird usw.

5 So die Bezeichnung für den Kulturkampf und die Sozialistengesetzgebung von Ull­
rich, Volker, Die nervöse Großmacht 1871–1918. Aufstieg und Untergang des deut­
schen Kaiserreichs, erw. Neuausgabe, Frankfurt 2013, 45–73.

6 Vgl. ebd.
7 Vgl. Lepsius, M. Rainer, Parteiensystem und Sozialstruktur. Zum Problem der Demo­

kratisierung der deutschen Gesellschaft (1966), in: Ders., Demokratie in Deutschland. 
Soziologisch-historische Konstellationsanalysen. Ausgewählte Aufsätze, Göttingen 1993 
(= Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 100), 25–50. Zu dieser Auffassung 
der Vorstrukturiertheit der Parteien vgl. auch Hübinger, Gangolf, „Sozialmoralisches 
Milieu“. Ein Grundbegriff der deutschen Geschichte, in: Sigmund, Steffen / Albert, 
Gert / Bienfait, Agathe / Stachura, Mateusz (Hgg.), Soziale Konstellation und histo­
rische Perspektive. Festschrift für M. Rainer Lepsius, Studien zum Weber-Paradigma, 
Wiesbaden 2008, 207–227.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

158

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871


pansionsdrang. Bereits in den 1880er-Jahren begann unter Bismarck der 
Erwerb deutscher Kolonien. Dieses Weltmachtstreben wurde mit der Amts­
einsetzung von Wilhelm II. noch gesteigert. Der damalige Staatssekretär 
des Auswärtigen Amtes und künftige Reichskanzler Bernhard von Bülow 
formulierte in einer Reichstagsdebatte am 6. Dezember 1897 das Ziel der 
deutschen Kolonial- und Expansionspolitik, wie es klarer nicht hätte for­
muliert werden können: „Mit einem Worte: wir wollen niemand in den 
Schatten stellen, aber wir verlangen auch unseren Platz an der Sonne.“8 Das 
Deutsche Reich wollte von den Weltmächten als gleichwertig angesehen 
und behandelt werden. Dieses Bedürfnis nach Anerkennung als Weltmacht 
zeigte sich auch am formulierten Ziel des deutschen Flottenausbaus unter 
Wilhelm II. und seinem Admiral Alfred von Tirpitz ab Mitte der 1890er-
Jahre. Das Ziel der Vergrösserung der kaiserlichen Marine war damals 
nicht, auch tatsächlich in einem Krieg eingesetzt zu werden, sondern den 
europäischen Weltmächten die Ebenbürtigkeit des Deutschen Reiches zu 
demonstrieren.9 Die kaiserlichen Bestrebungen zur Reichsvergrösserung 
wurden in der Bevölkerung vorrangig von der ökonomisch-sozialen Mit­
telschicht und dem Bürgertum getragen, zu dem sich auch Max Weber 
zählte.10 Stellvertretend für das bürgerliche Weltmachtstreben in jener Zeit 
wird deswegen häufig aus der Freiburger Antrittsrede Max Webers von 1895 
zitiert, „die zugleich auch die Abstiegsängste des Bürgertums einfängt“11: 
Gemäss Max Weber war

„die Einigung Deutschlands ein Jugendstreich […], den die Nation auf 
ihre alten Tage beging und seiner Kostspieligkeit halber besser unterlas­
sen hätte, wenn sie der Abschluß und nicht der Ausgangspunkt einer 
deutschen Weltmachtpolitik sein sollte. Das Drohende unserer Situation 

8 Freiherr von Bülow, Bernhard, Rede an der Reichstagsversammlung vom 6. De­
zember 1897 zur „Ersten Berathung des Entwurfs eines Gesetzes betreffend die deut­
sche Flotte“, in: Stenographische Berichte über die Verhandlungen des Reichstags. 
IX. Legislaturperiode V. Session 1897/98, Erster Band: Von der Eröffnungssitzung am 
30. November 1897 bis zur 30. Sitzung am 1. Februar, Berlin 1898, 60–61, hier 60.

9 Der Admiral Tirpitz schrieb auch nach dem Ersten Weltkrieg noch in seinen „Erin­
nerungen“: „[W]ir mußten [in den 1890er-Jahren] an allgemeiner Macht zunehmen, 
d. h. bündnisfähig mit Weltmächten werden. Bündniswert aber besaß und gab nur 
eine Schlachtflotte“ (Tirpitz, Alfred von, Erinnerungen, Leipzig 1919, 80)

10 „Ich bin ein Mitglied der bürgerlichen Klassen, fühle mich als solches und bin 
erzogen in ihren Anschauungen und Idealen“, stellte sich Weber 1895 in Freiburg vor 
(MWG I/4.2, 568).

11 Freytag, Nils, Das Wilhelminische Kaiserreich 1890–1914, Paderborn 2018 (= UTB 
2892 = Seminarbuch Geschichte, Bd. 7), 219.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

159

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber ist: daß die bürgerlichen Klassen als Träger der Machtinteressen 
der Nation zu verwelken scheinen und noch keine Anzeichen dafür 
vorhanden sind, daß die Arbeiterschaft reif zu werden beginnt, an ihre 
Stelle zu treten.“12

Wie in Grossbritannien und Frankreich war die Belle Époque auch 
im Deutschen Kaiserreich geprägt durch wirtschaftlich-technischen Fort­
schrittsglauben und in dessen Folge durch wirtschaftlichen Aufschwung 
und zeitgleich patriarchal-konservative Gesellschaftsideale, wie sie etwa 
Max Webers Vater als „typischer Repräsentant des traditionalistischen, in­
nerlich erstarrten Nationalliberalismus der Bismarckzeit“13 verkörpert hat­
te. Trotz oder gerade wegen dieser ökonomischen Prosperität bahnte sich 
bereits im Frieden der 1900er-Jahre aussenpolitischer Konflikt an, der mit 
dem ökonomischen und politischen Wettbewerb der Grossmächte zumin­
dest zusammenhing. Der amerikanische Historiker Henry Adams hatte bei 
einem Parisaufenthalt 1897 mit Blick auf die Problematik deutscher Expan­
sion im europäischen Kontext aus amerikanischer Perspektive analysiert:

„In my own opinion, the center of the readjustment, if readjustment is 
to be, lies in Germany […]. [S]ince 1865, Germany has been the great 
disturbing element of the world, and until its expansive force is decidedly 
exhausted, I see neither political nor economical equilibrium possible. 
Russia can expand without bursting anything. Germany cannot.“14

Zudem hatten sich verschiedene Bündnisse gebildet, was im Kriegsfall 
zwischen zwei Nationen stets das Potenzial einer Kettenreaktion mit sich 
bringt. In der Belle Époque bildeten sich die beiden Bündnisblöcke Drei­
bund, bestehend aus dem Deutschen Reich, Österreich-Ungarn und Italien, 
und Triple Entente, bestehend aus Frankreich, Vereinigtes Königreich und 
Russland, aus. Die von Adams vorausgesagte Explosion wurde im Juni 1914 
mit dem Attentat von Sarajevo auf den Erben Österreich-Ungarns durch 
serbische Nationalisten in Gang gesetzt. Es folgte am 28. Juli die Kriegs­
erklärung der Donaumonarchie an Serbien, das wiederum mit Russland 
– und damit der Entente – verbündet war, weshalb wiederum das mit 

12 MWG I/4.2, 571–572.
13 Mommsen, Wolfgang J., Max Weber und die deutsche Politik 1890–1920, 2., überar­

beitete u. erw. Aufl., Tübingen 1974, 458.
14 Adams, Henry, Letter to Brooks Adams (Paris, Friday 11 June 1897), in: Ford, Wort­

hington Chauncey (Ed.), Letters of Henry Adams, Vol. 2: 1892–1918, Boston / New 
York 1938, 129–130, hier 129.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

160

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Österreich-Ungarn verbündete Deutsche Reich in den Krieg eintrat. Aus 
der Perspektive Adams glich das Attentat von Sarajevo am 28. Juni 1914 
dem Anzünden und Fallenlassen eines Streichholzes direkt neben dem von 
Russland und Frankreich eingezwängten „Pulverlager Deutschland“15, das 
deswegen explodierte und den Flächenbrand des Ersten Weltkrieges (1914–
1918) in Gang setzte. Die Bündnisverhältnisse veränderten sich im Laufe 
des Ersten Weltkrieges, so dass anstelle des Dreibundes die Mittelmächte 
bestehend aus dem Deutschen Reich, Österreich-Ungarn und dem Osma­
nischen Reich gegen die um Italien bereicherte Entente Krieg führte, auf 
dessen Verlauf hier nicht weiter eingegangen werden kann.

Zentral ist an dieser Stelle vornehmlich die Entwicklung der Mehrheits­
sicht der deutschen Bevölkerung zum Krieg, da diese im Grossen und Gan­
zen auch die Einstellung Max Webers widerspiegelt: Gespeist aus einem 
überhöhten Selbst- und Sendungsbewusstsein war der Krieg anfänglich 
mit einer Kriegseuphorie in der Bevölkerung ideologisch breit abgestützt. 
Diese anfängliche Begeisterung vom August 1914 ging allerdings mit dem 
immer länger dauernden Krieg verloren, womit auch das Vertrauen der 
Bevölkerung in Wilhelm II. sank. So war denn auch Max Weber zu Beginn 
ein vehementer Befürworter des Krieges, den auch er als gerechten Vertei­
digungskrieg sah,16 seine Einstellung wandelte sich allerdings bereits ab 
1915. Hatte Weber schon vorher Kritik an Wilhelm II. geübt, setzte er sich 
nun für eine demokratische Neuordnung Deutschlands ohne Monarchen 
und erst recht ohne Wilhelm II. ein.17 Die Unbeliebtheit Wilhelms II. in 
der breiten Bevölkerung zeigt sich nach Kriegsende exemplarisch etwa am 
neuen Gassenhauertext des Kaiser-Wilhelm-Marsches, mit dem in der Wei­

15 1901 schreibt Adams aus St. Petersburg in die Heimat: „All the same, the politics of 
eastern Europe are a big affair, awfully complicated, and liable to more convulsion 
than I see likely elsewhere. Germany, from this point of view, becomes a powder-ma­
gazine. All her neighbours are in terror for fear she will explode, and, sooner or later, 
explode she must“ (Adams, Henry, Letter to John Hay (St. Petersburg, 26 August 
1901), in: Ford (Ed.), Letters of Henry Adams, Vol. 2, 343–345, hier 344).

16 „Alle sind so ganz erfüllt in dem Bewußtsein, daß wir gerecht und mit reinem 
Gewissen in diesen Krieg ziehen, daß es ein heiliger Verteidigungskrieg ist“, schreibt 
Marianne Weber an ihre Schwiegermutter am 4. August 1914 (Weber, Marianne, 
Brief an Helene Weber vom 4. August 1914, Bestand Max Weber-Schäfer, Deponat 
BSB München, Ana 446, hier zit. n. MWG II/8, 13).

17 Am 16. Juli 1917 schreibt Weber an Hans Ehrenberg: „Die Staatsform ist mir völlig 
Wurst, wenn nur Politiker und nicht dilettierende Fatzkes wie Wilhelm II. und 
seinesgleichen das Land regieren […]. Ich sehe jetzt keinen anderen Weg als rück­
sichtslose Parlamentarisierung quand même, um diese Leute ‚kaltzustellen‘“ (MWG 
II/9, 707–709, hier 708).

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

161

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


marer Republik an die „gute alte Zeit“ gedacht wurde: „Wir wollen unseren 
alten Kaiser Wilhelm wiederhaben, aber den mit dem Bart, mit dem langen 
Bart.“18 Mit der Hinzufügung „den mit dem Bart“ wird klargemacht, dass 
Wilhelm I. gemeint ist und nicht Wilhelm II., der lediglich einen Schnurr­
bart trug.

Als der Krieg von den Entente-Mächten 1918 gewonnen wurde und 
diese den Mittelmächten im Versailler Vertrag am 28. Juni 1919 die Bedin­
gungen ihrer Kapitulation diktieren konnten, musste sich das Deutsche 
Reich neu konstituieren. Schon seit Kriegsende im Herbst 1918 begannen in 
Deutschland heftige Diskussionen um seine Neuordnung, an dessen Ende 
die Verfassung der Weimarer Republik von 1919 stand. Mit der Weimarer 
Verfassung wurde aus dem deutschen Kaiserreich eine demokratische Re­
publik. An den Diskussionen um die Neuordnung und künftige Verfassung 
Deutschlands beteiligte sich auch Max Weber intensiv.19

10.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung

Wissenschaftshistorisch war das Gebiet des heutigen Deutschlands im 
19. Jahrhundert geprägt von den Bildungsidealen Wilhelm von Humboldts 
und von neuhumanistischen Universitätsideen. Diese fanden in der Grün­
dung der Universität Berlin 1810 ihren institutionellen Niederschlag und 
umfassten Aspekte wie Einheit von Forschung und Lehre, deren Unab­
hängigkeit vor äusseren Einflüssen, die Fokussierung auf Bildung statt 
(Berufs-)Ausbildung und die Einheit der Wissenschaften unter dem Pri­
mat der philosophischen Fakultät. Das Humboldt’sche Bildungsideal ging 
jedoch über den universitären Bereich hinaus: Es sah nicht nur Freiheit 
und Einheit von universitärer Lehre und Forschung vor, sondern betonte 
ebenso scharf die Notwendigkeit lebenslanger individueller Bildung. Trotz 
Kritiken und wissenschaftspolitischen Rückschlägen im Laufe des 19. Jahr­
hunderts war auch das Umfeld Max Webers noch immer die Zeit der 

18 Der Text unbekannter Herkunft wurde zum Fehrbelliner Reitermarsch gesungen, 
der 1893 vom preussischen Hofmusiker Richard Henrion komponiert wurde. Mit 
diesem Zitat beginnt und endet auch der Dokumentarfilm zu den Hohenzollern von 
1967, in dem die Nachkommen Wilhelms selber mitwirkten: Vicas, Victor (Regie), 
Les Hohenzoller / Die Hohenzollern, deutsch (Gregor von Rezorri) / französisch 
(Dominique Eudes), (Erben des Ruhms – Namen, die die Welt bewegten / Les 
Descendants – Les grands Noms d’Histoire Episode 9), Coty & Co. / Inter West Film 
[TV: NDR/RB/SFB II am 4.6.1967].

19 Vgl. Mommsen, Max Weber, 356–415.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

162

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Humboldt’schen Universitätsidee und in dessen Folge einer immer stärker 
werdenden Ausdifferenzierung der Wissenschaften.20 Nur hatten sich die 
vormals kleinen Universitäten in der Zwischenzeit zu Massenuniversitäten 
entwickelt, eine Entwicklung, die mit einer Popularisierung von Wissen 
und Wissenschaft21 einherging.

Die fortschreitende Ausdifferenzierung der wissenschaftlichen Diszipli­
nen, die Popularisierung der Wissenschaften und die Entwicklung der 
Massenuniversitäten führten auch dazu, dass in immer mehr unterschied­
lichen Denkstilen gearbeitet und gedacht wurde. Dies galt nicht nur für 
die immer bedeutender werdenden Naturwissenschaften, sondern auch 
für ältere geisteswissenschaftliche Disziplinen, wie Philosophie, Theologie, 
Geschichte oder Recht.22 Aus den innerdisziplinären Pluralitäten der Denk­
stile resultierten Kontroversen innerhalb der jeweiligen wissenschaftlichen 
Disziplinen. Für Webers wissenschaftliches Rechts- und Herrschaftsdenken 
entscheidend waren vor allem zwei miteinander verknüpfte Kontroversen, 
die hier kurz hervorgehoben werden sollen. Von diesen wurde die eine 
primär innerhalb der Philosophie und die andere primär innerhalb der 
Rechtswissenschaften geführt.23

Der philosophische Diskurs während dem gesamten Jahrhundert war 
vor allem von zwei Denkern geprägt, an denen man sich entweder zu­
stimmend oder kritisch bis ablehnend orientierte: vom 1804 verstorbenen 
Immanuel Kant und vom 1834 verstorbenen Georg Wilhelm Friedrich He­
gel. Während das Denken Hegels über die kritische Auseinandersetzung 
der sogenannten Junghegelianer mit ihm vor allem auf den Vormärz und 
die wissenschaftlichen Grundlagen des Sozialismus (v. a. den historischen 
Materialismus Marx und Engels)24 einwirkte, gewann Kants Denken insbe­

20 Vgl. aus systemtheoretischer Sicht Stichweh, Rudolf, Wissenschaft, Universität, Pro­
fessionen. Soziologische Analysen, 2. Aufl., Bonn 2014, 15–45.

21 Zur Popularisierung von Wissenschaft im 19. Jahrhundert vgl. Daum, Andreas W., 
Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Bürgerliche Kultur, naturwissen­
schaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit, 1848–1914, 2., erg. Aufl., Mün­
chen 2002; Samida, Stefanie (Hg.), Inszenierte Wissenschaft. Zur Popularisierung 
von Wissen im 19. Jahrhundert, Bielefeld 2011 (= Histoire, Bd. 21).

22 Vgl. aus systemtheoretischer Sicht Stichweh, Wissenschaft, 15–45.
23 Vgl. Kaesler, Dirk, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn. Eine Biographie, Mün­

chen 2014, 294–295, 551–556.
24 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 624–667. Schon Lenin betonte wieder­

holt die Bedeutung Hegels für die Entwicklung des wissenschaftlichen Sozialismus; 
so schrieb er z. B.: „[…] berufen wir uns auf die Meinung Ludwig Feuerbachs, der, 
wie man weiß […], Materialist war und über den Marx und Engels bekanntlich vom 
Idealismus Hegels zu ihrer materialistischen Philosophie gekommen sind“ (Lenin, 

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

163

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondere in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wieder an Aktualität. 
Im späten 19. Jahrhundert spaltete sich die kantianische Strömung in un­
terschiedliche Neukantianismen auf.25 Die zwei wichtigsten unter diesen 
waren die Marburger Stossrichtung (v. a. Herman Cohen und Paul Natorp) 
und der südwestdeutsche Neukantianismus, zu dem vor allem Wilhelm 
Windelband, dessen Schüler Heinrich Rickert und Emil Lask gehörten. 
Zu Webers Zeiten fanden sich die neukantianischen Denker in einer Kon­
troverse mit späten Ausläufern der Junghegelianer wieder, den Vertretern 
des Neoidealismus unter der Führung Wilhelm Diltheys und Edmund 
Husserls. „Diese Diskussion ging im Kern um die Bestimmung des Wis­
senschaftscharakters der Geschichtsschreibung und auch um den Konflikt 
zwischen den immer wichtiger werdenden Naturwissenschaften und den 
[…] sich bedroht fühlenden Geisteswissenschaften.“26 Dementsprechend 
fanden vor allem in geisteswissenschaftlichen Disziplinen Kontroversen um 
verschiedene Historismen statt. In der Nationalökonomie stritten sich etwa 
historische und theoretische Nationalökonomen im älteren nationalökono­
mischen Methodenstreit.27 In der Rechtswissenschaft bahnten sich nach 
der Etablierung der historischen Rechtsschule durch Friedrich Carl von 
Savigny Spannungen zwischen dem romanistischen Zweig und der germa­
nistischen Richtung an. Zur zweiten gehörten im Nachgang an dessen Be­
gründer Karl Friedrich Eichhorn auch Webers Lehrer Otto von Gierke und 
Rudolf von Gneist.28 Weber zeigte sich von beiden Richtungen beeinflusst29 

Wladimir Iljitsch, Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemerkungen 
über eine reaktionäre Philosophie (1909), hg. vom Institut für Marxismus-Leninis­
mus beim ZK der KPdSU, 7. Aufl., Berlin 1975 (= Lenin Werke, Bd. 14), 76).

25 Vgl. Noras, Andrzej J., Geschichte des Neukantianismus, übers. v. Tomasz Kubalica, 
Berlin / Bern / Brüssel / New York / Oxford / Warschau / Wien 2020 (= Polish Con­
temporary Philosophy and Philosophical Humanities Vol. 19), 169–202.

26 Kaesler, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn, 551.
27 Im sog. älteren Methodenstreit der Nationalökonomie diskutierten vor allem Gustav 

Schmoller und Carl Menger, während der jüngere Methodenstreit vor allem zwischen 
Gustav Schmoller und Max Weber ausgetragen wurde. Vgl. dazu Backhaus, Jürgen / 
Hansen, Reginald, Methodenstreit in der Nationalökonomie, in: Journal for General 
Philosophy of Science / Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie, Vol. 31/2 
(2000), 307–336.

28 Diese Kontroverse ist mittlerweile mit dem Bedeutungsverlust der Germanistischen 
Schule innerhalb der Rechtsgeschichte am Abklingen. In anderen Disziplinen, wie 
etwa der Soziologie, wird hingegen die Germanistische Richtung noch immer stark 
beachtet und rezipiert.

29 Vgl. etwa am Beispiel von Webers Dissertation Dilcher, Gerhard, Von der Rechts­
geschichte zur Soziologie: Max Webers Auseinandersetzung mit der Historischen 
Rechtsschule, in: Juristenzeitung, Vol. 62/3 (2007), 105–112.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

164

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– so rezipierte er in seiner Arbeit sowohl Romanisten bzw. Pandektisten 
wie den Vorkämpfer der Interessen- und Begriffsjurisprudenz Rudolf von 
Ihering als auch Germanisten wie Gierke. In der Rechtsphilosophie und 
Rechtstheorie fanden ausserdem Kontroversen zwischen einem immer stär­
ker werdenden Rechtspositivismus, sowohl einem normativen (etwa: Hans 
Kelsen) als auch einem soziologischen (etwa: Eugen Ehrlich), und natur­
rechtlichen Ideen statt. Auch in dieser Kontroverse kann Max Weber als 
von beiden Seiten beeinflusst betrachtet werden. Während Weber den wohl 
bekanntesten normativen Rechtspositivisten Kelsen nur marginal rezipier­
te, widmete er seine Aufmerksamkeit bis zu seinem Tod dem Neukantianer 
Rudolf Stammler.30 Weber kritisierte sowohl Stammlers Verständnis der 
geschichtsphilosophischen Theorie und Methode als auch dessen rechts­
theoretische Auffassung, dass es zwar richtiges und unrichtiges Recht geben 
könne, nicht aber gesetzliches Unrecht.31

10.3 Biographische Notizen

Maximilian Carl Emil Weber32 kam am 21. April 1864 als ältestes von 
acht Kindern des nationalliberalen Politikers Dr. iur. Max Weber sen. und 

30 Vgl. Gephart, Werner / Hermes, Siegfried, Einleitung, in: MWG I/22.3, 1–133, 17–23.
31 Vgl. v. a. MWG I/7, 487–571, 577–617; MWG II/5, 690–691. Webers Kritik gilt vor 

allem dem Inhalt der beiden Werke: Stammler, Rudolf, Wirtschaft und Recht nach 
der materialistischen Geschichtsauffassung. Eine sozialphilosophische Untersuchung, 
2., verbesserte Aufl., Leipzig 1906 (1. Aufl. 1896); Ders., Die Lehre von dem richtigen 
Rechte, Berlin 1902.

32 Seit Webers Tod sind eine Vielzahl von biographischen Monographien erschienen, 
beginnend mit jener seiner Ehefrau Marianne Weber (1926). An dieser Stelle sei 
nur auf einige wenige verwiesen (nach Ersterscheinungsjahr geordnet): Weber, 
Marianne, Max Weber [719 S.]; Jaspers, Karl, Max Weber. Deutsches Wesen im 
politischen Denken, im Forschen und Philosophieren, Oldenburg 1932 (spätere Aufl.: 
Max Weber. Politiker, Forscher, Philosoph, München 1958) [89 S.]; Kaesler, Dirk 
(Hg.), Max Weber. Sein Werk und seine Wirkung, München 1972 [366 S.]; Fügen, 
Hans Norbert, Max Weber mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Hamburg 
1985 [156 S.]; Sukale, Michael, Max Weber – Leidenschaft und Disziplin. Leben, 
Werk, Zeitgenossen, Tübingen 2002 [642 S.]; Radkau, Joachim, Max Weber. Die 
Leidenschaft des Denkens, München 2005 [1008 S.]; Kaesler, Max Weber: Preuße, 
Denker, Muttersohn [1007 S.]; Lepsius, M. Rainer, Max Weber und seine Kreise. 
Essays, Tübingen 2016 [324 S.]; Kaube, Jürgen, Max Weber. Ein Leben zwischen den 
Epochen, Berlin 2014 [496 S.]; Hübinger, Gangolf, Max Weber. Stationen und Im­
pulse einer intellektuellen Biographie, Tübingen 2019 [419 S.]; Müller, Hans-Peter, 
Max Weber. Eine Spurensuche, Berlin 2020 (= stw 2317) [484 S.]. Der Umfang dieser 

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

165

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Helene Weber geb. Fallenstein33 auf die Welt. Beide Eltern entstammten 
einer Linie von Kaufmannsfamilien,34 wobei die Familie väterlicherseits 
eher dem deutschen Besitzbürgertum, jene mütterlicherseits eher dem kul­
turprotestantischen Bildungsbürgertum zuzuordnen ist.35 Als Kind und 
Jugendlicher wird Max Weber als bücherversessen und wissensdurstig 
beschrieben.36 Schon mit zwölf Jahren berichtet er beispielsweise seiner 
Mutter von der Lektüre Machiavellis und Voltaires „Anti-Machiavelli“.37 

Insbesondere Geschichte, antike Klassiker und Philosophie, hierbei vor 
allem Kant, Schopenhauer und Spinoza, interessierten ihn.38 Das enorme 
Lesepensum tritt beispielhaft in Briefen nach Weihnachten 1878 an seinen 
Cousin Fritz Baumgarten und kurz darauf an seine Grossmutter zutage: 
Alleine das vom 14-Jährigen als Hauptgeschenk gewünschte Werk von Ernst 
Curtius über die Geschichte der Griechen umfasst 2362 Seiten.39 Nach 
dem Abitur am Königlichen Kaiserin-Augusta-Gymnasium Berlin-Charlot­
tenburg 1882 begann Weber ein Studium der Jurisprudenz, daneben hörte 
er Vorlesungen in Nationalökonomie, Geschichte, Philosophie und evange­
lischer Theologie an der Universität Heidelberg. Das Studium fand seine 
Fortsetzung in Strasbourg, Göttingen und Berlin. Zu Webers Professoren 
gehörten unter anderen namhafte Wissenschaftler wie der neukantianische 
Philosoph Kuno Fischer, der Nationalökonom Carl Knies, der Kirchen­
rechtler Rudolph Sohm, der Rechtswissenschaftler Rudolf von Gneist, 
der antisemitische Historiker Heinrich von Treitschke, der germanistische 

Biographien zeigt bereits auf, wie viel zur Person Max Webers zu sagen wäre, die 
folgenden „Biographischen Notizen“ sollen daher lediglich eine erste Annäherung an 
die Person ermöglichen. Einen ersten Überblick über das Leben vermag daneben 
in aller Kürze auch das Heidelberger Gelehrtenlexikon zu geben (vgl. Drüll, Heidel­
berger Gelehrtenlexikon 1803–1932, 870–873).

33 Die Nennung des Mädchennamens ist empfehlenswert, um etwaigen Verwechslungs­
gefahren mit der bekannten Frauenrechtlerin Helene Weber (Zentrum, später CDU; 
eine der vier Mütter des Grundgesetzes) vorzubeugen.

34 Vgl. zur Familiengeschichte Webers ausführlich und detailliert Roth, Günther, Max 
Webers deutsch-englische Familiengeschichte 1800–1950. Mit Briefen und Dokumen­
ten, Tübingen 2001.

35 Vgl. Kaesler, Dirk, Max Weber. Eine Einführung in Leben, Werk und Wirkung, 4., 
aktual. Aufl., Frankfurt 2014, 16–44.

36 Vgl. Hübinger, Gangolf / Gerhards, Thomas / Hinz, Uta, Einleitung, in: MWG 
II/1, 1–26, hier 10–13.

37 Vgl. MWG II/1, 43–44.
38 Vgl. Weber, Marianne, Max Weber, 48.
39 Vgl. MWG II/1, 139–142, 143–146. Gemeint: Curtius, Ernst, Griechische Geschichte, 

3 Bde., Berlin 1857–1867.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

166

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtshistoriker Otto von Gierke und der Altertumswissenschaftler Theo­
dor Mommsen.40

Nach dem juristischen Referendarexamen 1886 nahm Weber die Promo­
tion beim deutschjüdischen Handelsrechtler Levin Goldschmidt in Berlin 
in Angriff. Im Zweijahrestakt verfolgt er die zentralen Wegstücke einer 
akademischen Karriere: 1889 konnte er seine historisch angelegte Magna-
cum-laude-Promotion über die „Entwicklung des Solidarhaftprinzips und 
des Sondervermögens der offenen Handelsgesellschaft aus den Haushalts- 
und Gewerbegemeinschaften in den italienischen Städten“ verteidigen und 
erhielt, wie sein Vater, den Doktorgrad in beiden Rechten (Dr. iur. utr.). 
Nach erneut zwei Jahren folgte 1891 die Habilitation unter dem Titel 
„Die römische Agrargeschichte in ihrer Bedeutung für das Staats- und 
Privatrecht“. 1893 tritt Weber als Vertreter seines erkrankten Doktorvaters 
seine erste Professur an – eine ausserordentliche Professur für deutsches 
Recht und Handelsrecht in Berlin. Aufgrund der Berufung als ordentlicher 
Professor für Nationalökonomie und Finanzwissenschaft siedelt er 1894 
nach Freiburg um. Ab dem Sommersemester 1897 wirkte er als Nachfolger 
von Carl Knies in Heidelberg als Ordinarius für Nationalökonomie und 
Direktor des neuen Volkswirtschaftlichen Seminars.

Neben seiner akademischen Tätigkeit war Weber auch politisch und pri­
vat stark eingespannt. Politisch beschäftigten ihn in den 1890er-Jahren vor 
allem die Landarbeiter im Osten des Reiches, wo eine Polonisierung und 
Vertreibung der deutschstämmigen Personen befürchtet wurde.41 Weber 
schloss sich der Meinung der Nationalökonomen Max Sering und Gus­
tav Schmoller an,42 wonach zwischen Deutschen, preussischen Polen und 
ausländischen Polen ein Leistungsgefälle bestand.43 Als Lösung für die 
Verdrängung der deutschen durch polnische Landarbeiter schlug Weber 
eine deutsche Ansiedlungspolitik und eine straffe Begrenzung polnischer 

40 Vgl. Weber, Marianne, Max Weber, 69–111; Hübinger, Gangolf / Gerhards, 
Thomas / Hinz, Uta, Anhang II: Von Max Weber besuchte Lehrveranstaltungen 
1882–1886, in: MWG II/1, 637–638.

41 Vgl. die Auswertung der Landarbeiter-Enquete im Auftrag des Vereins für Socialpol­
tik (1892), in: MWG I/3.1 + 3.2. Zu Webers Position zur sog. „Polenfrage“ vgl. 
ausführlicher Konno, Hajime, Max Weber und die polnische Frage (1892–1920). 
Eine Betrachtung zum liberalen Nationalismus im wilhelminischen Deutschland, Ba­
den-Baden 2004; Riesebrodt, Martin, Einleitung, in: MWG I/3.1, 1–17; Mommsen, 
Wolfgang J./ Aldenhoff, Rita, Einleitung, in: MWG I/4.1, 1–68, hier 53–63.

42 Vgl. Konno, Max Weber, 54.
43 Vgl. dazu neben MWG I/3.1 + 3.2 ebenfalls die Antrittsrede zur Professur Webers in 

Freiburg (D) in MWG I/4.2, 542–574.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

167

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuzüger vor.44 Die Polen-Frage ermutigte ihn wohl auch zum Eintritt 
in den Alldeutschen Verband, einer Ansammlung patriotisch orientierter 
Persönlichkeiten aus Wirtschaft, Politik und Wissenschaft, die sich unter 
anderem für ein völkisches Grossdeutschland einsetzten. Auf alle Fälle trat 
Weber wegen der „Haltung des Verbandes in der Frage der polnischen 
Landarbeiter“45 im Frühjahr 1899 aus dem Alldeutschen Verband aus, lange 
bevor der Verband sich immer stärker zu radikalisieren begann und zu 
einem Anheizer des Antisemitismus und einem der Kriegstreiber des Ersten 
Weltkrieges wurde.46

Ausserdem engagierte sich Weber im Ausschuss des Vereins für Social­
politik und ab 1896 zudem im Nationalsozialen Verein.47 Im Auftrag des 
Vereins für Socialpolitik erstellte er 1892 eine empirische Studie zur Land­
arbeiterfrage im ostelbischen Deutschland.48 In den 1890er-Jahren nahm 
er zudem mehrfach als Redner an Tagungen des Evangelisch-sozialen Kon­
gresses teil.

Auch im privaten Leben spielte sich in den 1890er-Jahren einiges Be­
deutsames ab, vor allem familienintern. 1893 heiratete Max Weber seine 
Cousine Marianne Schnitger. Neben diesem freudigen Ereignis war das 
Jahrzehnt aber vor allem geprägt von einem schwieriger werdenden Ver­
hältnis zu seinem Vater: Max Weber sen., beschrieben als patriarchal-auto­
ritärer Mann, bestimmte in den Augen seines ältesten Sohnes übermässig 
stark über das Leben seiner Ehefrau (Mutter von Max Weber jun.). Die 
divergierenden Ansichten über die Behandlung der Ehefrau bzw. Mutter 
führten zum Eklat. Marianne Weber schreibt dazu: „Der Sohn kann den 
aufgespeicherten Grimm nicht mehr an sich halten. […] Es geht um die 
Freiheit der Mutter, sie ist die Schwächere, niemand hat das Recht, sie see­
lisch zu vergewaltigen.“49 All dies forderte vom frisch gebackenen Professor 
seinen Tribut. Weber erkrankt an einem Nervenleiden, das heute wohl als 
Burnout bezeichnet würde. Nach mehrfachem Zusammenbruch trotz Leh­
rentlastungen und Aufenthalten in Heilanstalten und Kliniken beantragt 

44 Vgl. MWG I/4.2, 555–556.
45 MWG II/3, 658–660, hier 658. Dies ist Webers Austrittsschreiben aus dem Verband.
46 Vgl. dazu ausführlich Peters, Michael, Der Alldeutsche Verband am Vorabend des 

Ersten Weltkrieges (1908–1914). Ein Beitrag zur Geschichte des völkischen Nationalis­
mus im spätwilhelminischen Deutschland, 2., korr. Aufl., Frankfurt 1996.

47 Vgl. zum Verhältnis Webers zum Nationalsozialen Verein Mommsen, Max Weber, 
132–146.

48 Abgedruckt in zwei Halbbänden in: MWG I/3.1 + 3.2.
49 Weber, Marianne, Max Weber, 243.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

168

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weber am 7. Januar 1900 zum ersten Mal die komplette Entlassung aus 
dem Universitätsdienst. Die Universität Heidelberg lehnt das allerdings ab 
und bewilligt stattdessen einen längeren Urlaub. Erst dem zweiten Entlas­
sungsgesuch 1903 wird stattgegeben, und Weber tritt in den universitären 
Ruhestand, wobei er aber zeitgleich zum Honorarprofessor ernannt wird.50 

Die krankheitsbedingte Abwesenheit vom universitären Alltagsbetrieb dau­
erte 15 Jahre an.

Als Therapie gegen die Nervenkrankheit setzte Weber, neben medizini­
scher Behandlung, auf Reisen. Diese hatten nicht nur einen positiven Effekt 
auf die Genesung, sondern lieferten ihm zeitgleich Erkenntnisse und Im­
pulse für weitergehende wissenschaftliche Beschäftigungen. So lernte er in 
seinen Aufenthalten in Rom und Italien51 den Katholizismus kennen und 
bemerkte die andersartige Organisation gesellschaftlichen Lebens Italiens 
im Vergleich zur deutschen Lebenswelt.52 Nach der dauerhaften Freistel­
lung reiste Weber mit seiner Ehefrau und einem Freund, dem Theologen 
Ernst Troeltsch, im Herbst 1904 drei Monate durch die USA, wo er die 
demokratische Gesellschaft und das kapitalistische Wirtschaftssystem Ame­
rikas und ihre Entwicklungsmuster kennenlernte.53 Die Amerikareise, wäh­
rend der er unter anderen den afroamerikanischen Wissenschaftler W. E. B. 
Du Bois traf, führte wohl auch zur definitiven Ablehnung rassischer Theo­
rien.54

Auf den Reisen kehrte Webers akademischer Arbeitseifer zurück. 1904 
übernahm er als Co-Redaktor das „Archiv für Sozialwissenschaft und Sozi­
alpolitik“, in dem er schon bald seine bekannten Artikel über „Die ‚Objekti­
vität‘ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis“ und „Die 
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus“ veröffentlichte. Wäh­
rend der erstgenannte Artikel Webers künftige Forschung wissenschafts­
theoretisch fundierte, war der zweite im Wesentlichen eine Übertragung 

50 Zum Krankheitsverlauf vgl. ebd., 246–272.
51 Weber hielt sich von 1899 bis 1913 in 13 Besuchen gesamthaft eineinhalb Jahre in 

Italien auf. Zu Webers Italienreisen vgl. als Überblick Lepsius, M. Rainer, Max Weber 
in Italien, in: Ders., Max Weber und seine Kreise, 117–126.

52 Vgl. Hersche, Peter, Max Weber, die Ökologie und der Katholizismus, Basel 2021, 
hier v. a. 17–28, 81–102.

53 Vgl. zur Amerikareise Lepsius, M. Rainer, Max Weber in Amerika, in: Ders., Max 
Weber und seine Kreise, 127–140; Kaube, Max Weber, 190–224; Scaff, Lawrence A., 
Max Weber in America, Princeton 2011. Lepsius vergass zu erwähnen, dass auf der 
Reise neben Max und Marianne Weber auch „Ernst Troeltschs köstlicher Humor“ 
(Weber, Marianne, Max Weber, 292) dabei war.

54 Vgl. etwa Kaube, Max Weber, 210–224.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

169

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Jellinek-These über den Ursprung der modernen Menschen- und Bür­
gerrechte in den puritanischen Sekten in den ökonomischen Bereich.55 

Nicht nur die Entwicklungen im rechtlichen Bereich, so das Ansinnen 
von Weber und Troeltsch, sondern auch die ökonomische Entwicklung sei 
aufs engste mit religiösen und konfessionellen Bedingungen verschränkt. 
Dass neben Jellineks Werk die Amerikareise zur sog. Weber-Troeltsch-The­
se56 geführt hat, kann wohl nicht negiert werden, während der Beitrag 
der Eindrücke Webers im katholischen Rom zu dieser erst seit kurzem 
diskutiert wird.57 Wie Jellineks These über den puritanischen Ursprung 
der Menschenrechte gilt allerdings auch Webers und Troeltschs These des 
(alleinigen) Ursprungs des modernen Kapitalismus in der Wirtschaftsethik 
des Protestantismus mittlerweile als empirisch überholt.58

55 Erstmalig formuliert in Jellinek, Georg, Die Erklärung der Menschen- und Bür­
gerrechte. Ein Beitrag zur modernen Verfassungsgeschichte, Leipzig 1895. Zur Jelli­
nek-These vgl. neben dem Primärtext Meier, Annabelle, Die „Jellinek-These“ vom 
religiösen Ursprung der Grundrechte, Tübingen 2023 (= Grundlagen der Rechtswis­
senschaft, Bd. 47). Die These, dass die modernen Menschen- und Bürgerrechte in 
Amerika historisch allein auf die amerikanischen Puritaner zurückzuführen seien, 
gilt inzwischen als überholt. Siehe dazu nur das Beispiel der historischen Entwick­
lung der Religionsfreiheit im katholischen Maryland in Stüssi, Marcel, Models of 
Religious Freedom. Switzerland, the United States, and Syria by Analytical, Methodo­
logical, and Eclectic Representation, Münster 2012, 86.

56 Auch genannt: Protestantismus-These, Protestantismus-Kapitalismus-These, Weber-
These. Am korrektesten wäre wohl die Bezeichnung Jellinek-Weber-Troeltsch-These, 
da Webers Untersuchung „Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus“ 
im Wesentlichen von Jellineks These angeregt wurde. So sprach Weber über Jellineks 
Einfluss an der Hochzeit von dessen Tochter: „Nur darf gerade ich vielleicht erwäh­
nen, wie sehr zu dem, was mir das Schicksal überhaupt vergönnte zu leisten, wesent­
lichste Anregungen mir gerade aus seinen großen Arbeiten kamen“, zum Beispiel „der 
Nachweis religiöser Einschläge in der Genesis der ‚Menschenrechte‘ für die Untersu­
chung der Tragweite des Religiösen überhaupt auf Gebieten, wo man sie zunächst 
nicht sucht“ (MWG I/13, 249–255, hier 252; vgl. ferner auch MWG I/9, 311–314 
Anm. 78). Zum Verhältnis Weber und Troeltsch sowie der Entwicklung der These vgl. 
v. a. Schluchter, Wolfgang / Graf, Friedrich Wilhelm (Hg.), Asketischer Protestan­
tismus und der „Geist“ des modernen Kapitalismus. Max Weber und Ernst Troeltsch, 
Tübingen 2005; Graf, Friedrich Wilhelm, Fachmenschenfreundschaft. Studien zu 
Troeltsch und Weber, Berlin 2019 (= Troeltsch-Studien, Neue Folge, Bd. 3).

57 Vgl. zu dieser These v. a. Kaube, Max Weber, 134–144; Hersche, Max Weber, 131–166.
58 Vgl. beispielsweise die empirischen Studien von Delacroix, Jacques / Nielsen, 

François, The Beloved Myth: Protestantism and the Rise of Industrial Capitalism in 
Nineteenth-Century Europe, in: Social Forces, Vol. 80/2 (2001), 509–553; Cantoni, 
Davide, The Economic Effects of the Protestant Reformation: Testing the Weber 
Hypothesis in the German Lands, in: Journal of the European Economic Association, 
Vol. 13/4 (2015), 561–598. Andere stimmen Weber zwar im Ergebnis, dass protestan­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

170

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein zentrales Jahr für Webers weiteres wissenschaftliches Wirken war 
1909: Zum einen wurde er vom Verleger Paul Siebeck mit der Neukonzep­
tion des „Handbuchs der politischen Ökonomie“ (später: „Grundriss der 
Sozialökonomik“) betraut, zum anderen gehörte er zum Gründungskomi­
tee der „Deutschen Gesellschaft für Soziologie“. Während ihn das erstge­
nannte Projekt noch über den Tod hinausbegleitete – Webers unvollständig 
bleibender Beitrag zum Handbuch mündete in das postum veröffentlichte 
Werk „Wirtschaft und Gesellschaft“ –, zog er sich aus der Deutschen Gesell­
schaft für Soziologie bald wieder zurück.59

Ab spätestens 1910 herrschte im Weber’schen Hause in Heidelberg reger 
Betrieb. Vor allem am Sonntag, den das Ehepaar Weber als Jour fixe defi­
nierte, trafen sich „Menschen, die das intellektuelle, wissenschaftliche und 
künstlerische Heidelberg formten“60. Zum Weber-Kreis, wie die Heidelber­
ger Gruppe um Max Weber seit einem Essay von Paul Honigsheim61 ge­
nannt wird, gehörten nicht nur etablierte Intellektuelle wie Georg Jellinek, 
Ernst Troeltsch, Edgar und Else Jaffé, Georg und Gertrud Simmel oder 
das Ehepaar Gothein, sondern auch in der Ansicht Webers vielversprechen­
de Nachwuchswissenschaftler wie Ernst Bloch, Karl Jaspers, Emil Lask, 
Georg Lukács, Theodor Heuss, Paul Honigsheim und Gustav Radbruch. 
Für die Karrieren dieser Nachwuchswissenschaftler setzte sich Weber denn 
auch persönlich stark ein; sie wurden im Allgemeinen früher oder später 
zu Professoren. Im Umfeld so vieler Gelehrten arbeitete Weber bis zum 
Ausbruch des Ersten Weltkrieges an seinem Beitrag zum „Grundriss für 
Sozialökonomik“, wozu auch die für die hier vorliegende Schrift zentralsten 
Teile seines Œuvres über Recht und Herrschaft gehören.

Wie für so viele deutsche Gelehrte war der Krieg auch für Weber 1914 
noch „groß und wunderbar“62. Er meldete sich sofort bei Kriegsausbruch 
als Freiwilliger zum Armeedienst, wurde zu seinem grossen Bedauern auf­
grund seines hohen Alters aber nicht an die Front geschickt, sondern mit 
dem Aufbau von Lazaretten in Heidelberg betraut. Im Oktober 1915 erfolgte 

tische Gebiete wirtschaftlich fortschrittlicher als katholische seien, zu, führen dies 
aber nicht primär auf die Arbeitsethik, sondern auf andere Faktoren, wie etwa höhere 
Bildung und Alphabetisierung, zurück; so z. B. Becker, Sascha O. / Woessmann, 
Ludger, Was Weber wrong? A Human Capital Theory of Protestant Economic Histo­
ry, in: The Quarterly Journal of Economics, Vol. 124/2 (2009), 531–596.

59 Vgl. vertieft: Kaesler, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn, 647–666.
60 Ebd., 676.
61 Vgl. Honigsheim, Paul, Der Max-Weber-Kreis in Heidelberg, in: Kölner Viertelsjahr­

hefte für Soziologie, Bd. 5 (1926), 270–287.
62 MWG II/8, 782.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

171

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Entlassung aus der Armee. Von nun an setzte er sich auch öffentlich 
für ein Kriegsende durch Verhandlungen (Verständigungsfrieden) sowie 
für eine Demokratisierung und Parlamentarisierung des Deutschen Reichs 
ein.63 Nach dem Weltkrieg gehörte Weber zu den Gründungsmitgliedern 
und Aushängeschildern der Deutschen Demokratischen Partei, die in der 
Ausarbeitung der Weimarer Verfassung eine entscheidende Rolle spielte 
und sich besonders stark mit der Weimarer Republik identifizierte.64

Erst 1918 fühlt sich Weber den Herausforderungen einer Professur wieder 
gewachsen und übernimmt testweise für das Sommersemester eine Profes­
sur für politische Ökonomie an der Universität Wien.65 Diese wollte „alles 
nach seinen Wünschen einrichten, Umfang und Art der Lehrtätigkeit soll 
er selbst bestimmen – wenn er nur kommt.“66 Es war in dieser Zeit, in der 
sich Weber erneut und vertieft seinen religionssoziologischen Studien zu 
den Wirtschaftsethiken der Weltreligionen zuwandte. Der in Wien als „Sen­
sation“67 geltende Professor Weber zog es allerdings bald wieder zurück 
nach Deutschland.68 Universitäten in Heidelberg, Göttingen, Berlin, Frank­
furt, München und Bonn wollten den bekannten Wissenschaftler teilweise 
schon seit längerer Zeit für sich gewinnen. Zum Sommersemester 1919 
hin nahm er schliesslich den Ruf als Ordinarius für „Gesellschaftswissen­
schaft, Wirtschaftsgeschichte und Nationalökonomie“ der Ludwig-Maximi­
lians-Universität München an. Das Feld und die Bezeichnung der Professur 
hatte Weber selbst der Universität vorgegeben.69 Mittlerweile war er in 
Akademikerkreisen so bekannt, dass sogar die Professorenkollegen seinen 
Vorlesungen folgten. In München hielt er unter anderem seine bekannten 
Reden „Wissenschaft als Beruf “ und „Politik als Beruf “. Schliesslich erliegt 

63 Zu Webers politischem Einsatz in und nach dem Weltkrieg vgl. vertieft Bruhns, 
Hinnerk, Max Weber und der Erste Weltkrieg, Tübingen 2017, hier v. a. 1–28.

64 Zu Max Weber als Berater der Versailler Verhandlungen und seine Beteiligung an der 
Weimarer Verfassung vgl. Mommsen, Max Weber, 328–407.

65 Vgl. Webers Berichterstattung an die Universität Heidelberg dazu in MWG II/10.1, 
70–71, 72.

66 Weber, Marianne, Max Weber, 616.
67 So die Beobachtung von Theodor Heuss während seines zweiwöchigen Aufenthalts in 

Wien (Heuss, Theodor, Deutsche Gestalten. Studien zum 19. Jahrhundert, Tübingen 
1951, 471–478, insb. 477–478).

68 Vgl. die Begründung für den Rücktritt vom Ruf im Brief an das Ministerium für 
Kultus und Unterricht in Wien vom 5. Juni 1918 (MWG II/10.1, 179–182), und die 
Kurzzusammenfassung davon gegenüber dem Grossherzoglichen Ministerium des 
Kultus und Unterricht in Heidelberg vom 16. Oktober 1918 (MWG II/10.1, 266–268).

69 Vgl. MWG II/10.1, 423–426.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

172

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Weber am 14. Juni 1920 mit 56 Jahren in München der Spanischen 
Grippe.

10.4 Bemerkungen zur Weberrezeption

Max Weber gehört heute zu den meistrezipierten Geistes- und Sozialwis­
senschaftlern. In sämtlichen geisteswissenschaftlichen Disziplinen gilt er als 
anschlussfähig und wird entsprechend breit rezipiert. Neben seinem Werk 
spricht auch dies dafür, Weber als Universalgelehrten zu sehen. Für den 
Weberforscher Hans-Peter Müller gilt Weber aufgrund seiner bleibenden 
Bedeutung gar als „Klassiker der Klassiker“70. Dabei war zum Zeitpunkt 
von Webers Tod gar nicht voraussehbar, dass er einigen einmal als „Gali­
lei der Geisteswissenschaften“71 und „größte menschliche und wissenschaft­
liche Erscheinung der Deutschen nach der Jahrhundertwende“72 gelten 
würde. Schliesslich hatte Weber zum Zeitpunkt seines Todes nur seine wis­
senschaftlichen Qualifikationsarbeiten als Bücher publiziert und daneben 
lediglich Artikel in Zeitschriften und Zeitungen veröffentlicht.

Inhaltlich divergieren die dominierenden Rezeptionslinien je nach Dis­
ziplin.73 So wird Weber in der Philosophie vor allem als Neukantianer74 

70 Müller, Hans-Peter, Klassiker der Klassiker? Max Weber im 21. Jahrhundert, in: 
Soziologie. Forum der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, Vol. 49/4 (2020), 395–
409.

71 Jaspers, Karl, Ein Selbstporträt (1966/67), in: Ders., Schicksal und Wille. Autobio­
graphische Schriften, hg. v. Hans Saner, München 1967, 15–38, hier 33.

72 Heuss, Theodor, Brief an Konrad Adenauer vom 3. April 1958, in: Heuss – Adenauer: 
Unserem Vaterland zugute. Der Briefwechsel 1948–1963, bearb. v. Hans Peter Men­
sing, Berlin 1989 (= Adenauer Rhöndorfer Ausgabe, Erg.-Bd. 1), 253–254, hier 253. 
Adenauer antwortete darauf am 11. April 1958: „Max Weber sagt mir viel. Er ist – 
ich weiß nicht, ob ich sagen würde – die größte menschliche und wissenschaftliche 
Erscheinung […], aber er ist sicher – auch nach meiner Meinung – einer der größten. 
Er wird es auch bleiben, obgleich man neuerdings von seinen Anschauungen doch 
abrückt“ (Adenauer, Konrad, Brief an Theodor Heuss vom 11. April 1958, in: Heuss 
– Adenauer: Unserem Vaterland zugute, 255.)

73 Vgl. zum Folgenden in Kürze Ottmann, Henning, Geschichte des politischen Den­
kens. Bd. 4.1: Das 20. Jahrhundert. Der Totalitarismus und seine Überwindung, 
Stuttgart 2010, 49–53.

74 So z. B. Merz, Peter-Ulrich, Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskriti­
schen Grundlagen der verstehenden Soziologie, Würzburg 1990 (= Epistemata Würz­
burger wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie, Bd. 43); Weiss, Johannes, Max 
Webers Grundlegung der Soziologie, 2., überarb. und erw. Aufl., München 1992, 

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

173

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder praktischer Philosoph75 gelesen, in der Politikwissenschaft wird er als 
Denker der empirisch-analytischen Linie gewürdigt76 und von der normati­
ven Linie abgelehnt und kritisiert77, in der Geschichtswissenschaft wird er 
sowohl als historische Persönlichkeit untersucht78 als auch mit seinen Be­
griffen für eigene Analysen genutzt79. In der weltlichen Rechtswissenschaft 
wird Weber vorwiegend in rechtssoziologischen und rechtshistorischen 
Kontexten rezipiert. In der kirchenrechtswissenschaftlichen Auseinander­
setzung ist sein Einfluss sehr gering.80

Eine besondere Wirkung entfaltete Weber in der Soziologie, deren Ge­
schichte in der Rezeption ihres Klassikers und Gründervaters Max Weber 

20–32; Jacobsen, Bjarne, Max Weber und Friedrich Albert Lange. Rezeption und 
Innovation, Wiesbaden 1999.

75 So z. B. Hennis, Wilhelm, Max Webers Fragestellung, Tübingen 1987; Ders., Max 
Webers Wissenschaft vom Menschen, Tübingen 1996; Ders., Max Weber und Thuky­
dides. Nachträge zur Biographie des Werks, Tübingen 2003.

76 So z. B. Dahl, Robert, Die politische Analyse, München 1973 (= List-Taschenbücher 
der Wissenschaft, Bd. 1561).

77 So z. B. Bergstraesser, Arnold, Max Webers Antrittsvorlesung in zeitgeschichtlicher 
Perspektive, in: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte, Vol. 5/3 (1957), 209–219; Hennis, 
Wilhelm, Zum Problem der deutschen Staatsanschauung, in: Vierteljahrshefte für 
Zeitgeschichte, Vol. 7/1 (1959), 1–23; Sternberger, Dolf, Max Weber und die Demo­
kratie, in: Ders., Schriften. Bd. 3: Herrschaft und Vereinbarung, Frankfurt 1980, 135–
159; Voegelin, Eric, Die neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung, hg. v. Peter 
J. Opitz, München 2004, 30–42.

78 So z. B. Meinecke, Friedrich, Drei Generationen deutscher Gelehrtenpolitik, in: 
Historische Zeitschrift, Vol. 125 (1922), 248–283; Mommsen, Max Weber.

79 So z. B. Lepsius, M. Rainer, Das Modell der charismatischen Herrschaft und die An­
wendbarkeit auf den „Führerstaat“ Adolf Hitlers, in: Ders., Demokratie in Deutsch­
land, 95–118.

80 Während erst seit kurzem Versuche unternommen werden, Rechtssoziologie als 
Subdisziplin auch in der Kanonistik zu etablieren, in dessen Rahmen auch Weber 
seinen Platz findet (vgl. etwa Hahn, Judith, Grundlegung der Kirchenrechtssoziolo­
gie. Zur Realität des Rechts in der römisch-katholischen Kirche, Wiesbaden 2019), 
ist Kirchenrechtsgeschichte schon länger Teil des Curriculums in den anerkannten 
Kirchenrechtsstudiengängen. So wird Weber hier vor allem als Rechtshistoriker re­
zipiert (etwa: Loretan, Adrian / Tollkühn, Martina, „Führer auf dem Weg zur 
Rationalität“. Philosophische Beiträge der Theologie und der kirchlichen Rechtswis­
senschaft für die Entwicklung der Rechtswissenschaften, in: Pahud de Mortanges, 
René (Hg.), Staat und Religion in der Schweiz des 21. Jahrhunderts. Beiträge zum 
Jubiläum des Instituts für Religionsrecht, Zürich / Basel / Genf 2020 (= Freiburger 
Veröffentlichungen zum Religionsrecht, Bd. 40), 31–55).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

174

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gespiegelt wird.81 Webers Spuren lassen sich in fast allen grossen soziologi­
schen Theorieansätzen des 20. Jahrhunderts wiederfinden.82 Die Bedeutung 
Webers für die internationale Soziologie zeigte sich beispielhaft in einer 
Umfrage im Vorfeld des „World Congress of Sociology 1998“ der „Interna­
tionalen Soziologischen Gesellschaft“. Mitglieder der Gesellschaft wurden 
gebeten, die fünf wichtigsten Bücher des 20. Jahrhunderts für die gegenwär­
tige Soziologie zu nennen – mit Abstand am häufigsten wurde Webers 
„Wirtschaft und Gesellschaft“ genannt.83 Mit Blick auf die Soziologie schlug 
Thomas Schwinn eine Einteilung in drei Rezeptionsphasen vor: Die erste 
Phase von Webers Tod bis Ende der 1960er-Jahre ist geprägt von Schlüssel­
personen und Schlüsselereignissen, es folgt ab den 1970er-Jahren die zweite 
Phase als Zeit der institutionalisierten Rezeption und schliesslich die dritte 
Phase als Klassikerdämmerung.84 Dem Schema dieser drei Rezeptionspha­
sen folgt auch die nachfolgende Kurzdarstellung, die mit der Selbstpositio­
nierung der vorliegenden Untersuchung endet. Die Darstellung mag eine 
Idee der allgemeinen Rezeptionswege geben.

10.4.1 Phase 1 (1920–1970): Schlüsselpersonen und Schlüsselereignisse

Es ist vor allen anderen Webers Ehefrau Marianne Weber zu verdanken, 
dass sein Werk Beachtung fand und sein fragmentarisches Gesamtwerk 
veröffentlicht wurde. So erschien bereits ein Jahr nach Webers Tod die erste 
Auflage von „Wirtschaft und Gesellschaft“, die eine Zusammenstellung Ma­
rianne Webers aus verschiedenen unveröffentlichten Manuskripten ihres 

81 Vgl. etwa Schwinn, Thomas, Klassikerdämmerung. 100 Jahre Max Weber im Kontext 
der Soziologiegeschichte und des aktuellen Zustandes unserer Disziplin, in: Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Bd. 72 (2020), 351–381.

82 Eine breitangelegte Untersuchung zu Webers Beitrag zu den soziologischen Paradig­
men und Theorieansätzen der vergangenen 100 Jahre ist, so weit dem Autor bekannt, 
noch ausstehend.

83 Vgl. International Sociological Society (ISA), Books of the XX Century, online: 
https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/r
anking-order [18.6.2024].

84 Vgl. Schwinn, Thomas, Max Weber 1920–2020: Rezeptions- und Aufmerksamkeits­
konjunkturen, in: Runde, Ingo / Hawicks, Heike (Hgg.), Max Weber in Heidelberg. 
Beiträge zur digitalen Vortragsreihe an der Universität Heidelberg im Sommersemes­
ter 2020 anlässlich des 100. Todestages am 14. Juni 2020, Heidelberg 2022 (= Heidel­
berger Schriften zur Universitätsgeschichte, Bd. 11), 353–379.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

175

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/ranking-order
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/ranking-order


verstorbenen Gatten darstellte.85 Ab 1925 wurde sie vom Juristen Johannes 
Winckelmann, einer weiteren Schlüsselperson, in ihrer Arbeit unterstützt. 
Gleichzeitig setzte bereits in den 1920er-Jahren die Internationalisierung 
des Weber’schen Werks ein: zuerst in Japan, dann durch Talcott Parsons 
und deutsche Migranten im angloamerikanischen Sprachraum, gegen Ende 
des Jahrzehnts durch Raymond Aron auch in der französischsprachigen 
Welt; in den 1930er-Jahren folgten Übersetzungen ins Spanische und Italie­
nische.86 Heute sind Webers Schriften zumindest in Teilen in fast allen 
Schriftsprachen übersetzt.87

In Deutschland lernte man den aus dem Wilhelminischen Zeitalter 
stammenden Wissenschaftler indes vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg 
durch die Auseinandersetzung mit neueren Ansätzen aus Amerika wieder 
neu zu schätzen. Zwar gab es auch im nationalsozialistischen Deutschland 
vereinzelt Anknüpfungen an Webers Werk – er galt immerhin als „zitier­
fähiger Name“88, wenngleich es mit Weber als politisch Liberalem doch 
schwierig war, den Nationalsozialismus zu begründen.89 Zudem wäre es 
mehr als nur herausfordernd gewesen, mit dem Denken einer Person, die 
sich immer wieder gegen den seinerzeit populären akademischen Antisemi­
tismus und gegen damalige Rassentheorien aussprach, eine rassische und 
antisemitische Gesellschaftsordnung zu fundieren.90 Ausserhalb des deut­

85 Vgl. dazu Meurer, Bärbel, Marianne Weber. Leben und Werk, Tübingen 2010, 478–
500 („Die Edition der Werke Max Webers und das ‚Lebensbild‘“).

86 Zur Ausbreitung und fremdsprachigen Rezeption vgl. tiefergehend die Sammelbände 
Ay, Karl-Ludwig / Borchardt, Knut (Hgg.), Das Faszinosum Max Weber. Die Ge­
schichte seiner Geltung, Konstanz 2006 (= Theorie und Methode, Bd. 39), 55–218; 
Max Weber Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt. Rezeption und Wirkung, 
bearbeitet v. Kaiser, Michael / Rosenbach, Harald, Tübingen 2014.

87 Vgl. Hanke, Edith, Max Weber in Zeiten des Umbruchs. Zur Aktualität und weltwei­
ten Rezeption eines Klassikers, in: Max Weber Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt, 
1–21 [= Hanke, Edith, Max Weber worldwide: The reception of a classic in times of 
change, in: Max Weber Studies, Vol. 16/1 (2016), 70–88.] Hanke hielt bereits 2014 über 
600 Übersetzungen fest.

88 Schwinn, Max Weber 1920–2020, 355.
89 Karl Jaspers schrieb seine Weber-Biographie 1932 gemäss seinem 1946 auf Betreiben 

der amerikanischen Militärbehörden geschriebenen Lebenslauf „in der Hoffnung, 
dem Unheil unwahrhaftigen und barbarischen politischen Geschehens zu einem 
kleinen Teil entgegenzutreten“, indem er Max Weber als vorbildlichen Deutschen por­
trätierte (Jaspers, Karl, Lebensbeschreibung (1946), in: Ders. / Bauer, Karl Heinrich, 
Briefwechsel 1945–1968, hg. u. erläutert v. Renato de Rosa, Berlin / Heidelberg 1983, 
1–7, Zitat: 4).

90 Zum damaligen Antisemitismus vgl. Hübinger, Max Weber, 143–157. Zu Webers 
Position zur Rassentheorie vgl. v. a. seine Diskussionsbeiträge dazu am Ersten Deut­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

176

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Sprachraums ist Max Weber seit den 1930er-Jahren, unter anderem 
aufgrund der Gelehrtenmigration aus dem nationalsozialistischen Staat, 
zu einem Klassiker in verschiedenen Disziplinen geworden. Nach dem 
Ende des NS-Regimes wiederum setzte sich das geringe Interesse an Weber 
der Weimarer Zeit, wenngleich aus anderen Gründen, fort. Erst auf dem 
Heidelberger Soziologentag 1964 wurde nun auch den deutschsprachigen 
Gelehrten die immense Bedeutung, die Weber international inzwischen 
zukam, vor Augen geführt: Die internationale Prominenz der Sozialwissen­
schaften kam nach Heidelberg und gedachte in Referaten und Diskussio­
nen des 100. Geburtstags Max Webers. In diesen wurde Max Weber in einer 
sonderbaren Mischung gleichzeitig gewürdigt und entwürdigt, indem er 
von den einen wie ein Held verehrt, zeitgleich aber von anderen ein zweites 
Mal begraben wurde.91 So war es etwa an jener Tagung, in der Jürgen 
Habermas und Wolfgang Mommsen in Max Webers Denken eine geistige 
Nähe zum späteren Nationalsozialismus zu entdecken meinten. Habermas 
deklarierte Carl Schmitt, den rechtswissenschaftlichen Legitimierer des 
Nationalsozialismus, als Webers „legitime[n] Schüler“ und „natürliche[n] 
Sohn“.92 „Diesmal waren es insbesondere die Marxisten, die sich an ihm 
[Weber] austobten, ohne auch nur den leisesten Versuch einer sachlichen 
Würdigung zu unternehmen, wie auch als Diskussionsleiter ausnahmslos 
ausgemachte Gegner Max Webers gewählt worden waren“93, schrieb im 
Nachgang zum Kongress eine Gruppe Teilnehmende in der „Kölner Zeit­
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie“. Am Kongress selbst hatte be­
reits der amerikanische Professor Benjamin Nelson auf die lange Tradition 
solcher Angriffe hingewiesen:

„Weber has been attacked from every side in the name of every mili­
tant faith of the contemporary era. Stalinist Communism, non-Stalinist 
Marxism, German Nazism, International Neo-Thomism, Parisian Exis­

schen Soziologentag 1910 (MWG I/12, 243–260) und am Zweiten Deutschen Soziolo­
gentag 1912 (MWG I/12, 322–328) sowie Müller, Hans-Peter, „Rasse“ und „Nation“ 
– Max Weber als politischer Denker, in: Leviathan, Vol. 48/4 (2020), 548–571.

91 Vgl. Aich, Prodosh / Cunis, Reinmar / Kaupen, Wolfgang / König, René / Kunz, 
Gerard / Luthe, Heinz Otto / Mayer, Maria / Opp, Karl-Dieter / Sack, Fritz / 
Schmelzer, Horst / Stuhlmann, Horst / Ziegler, Rolf, 15. Deutscher Soziologen­
tag, in: IV. Nachrichten und Mitteilungen, Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie, Bd. 16/2 (1964), 404–424, hier 423–424.

92 Vgl. Habermas, Jürgen, Diskussionsbeitrag, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und 
die Soziologie heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 
1965, 74–81; Mommsen, Wolfgang J., Diskussionsbeitrag, in: ebd., 130–138.

93 Aich et al., 15. Deutscher Soziologentag, 423.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

177

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tentialism, American Neo-Anarchism, have all been relentlessly critical of 
Weber.“94

Gleichzeitig wurde Webers Ansatz, etwa von Talcott Parsons und Hans 
Albert, als Grundlage moderner Soziologie gewürdigt.95 So entwickelte sich 
der 15. Deutsche Soziologentag in Heidelberg zu einem „Wendepunkt der 
Rezeptionsgeschichte Max Webers“96 im deutschsprachigen Raum.

10.4.2 Phase 2 (ab 1970): Institutionalisierung

Seit den 1970er-Jahren gehört Max Weber nicht nur zu den meistrezipierten 
Soziologen, sondern er gilt als einer der prägendsten Denker in sozialwis­
senschaftlichen Studiengängen.97 Dies lag auch daran, dass das Studium 
der Schriften von Karl Marx zurückgegangen war und so eine Lücke ent­
stand. Weber, schon seit Parsons als bürgerlicher Marx gelesen,98 konnte 
diese Lücke schliessen. Ausserdem war inzwischen die Soziologie als eigene 
wissenschaftliche Disziplin so weit anerkannt und an Universitäten institu­
tionalisiert, dass ein „Bedarf für klassische Texte und ihre Interpretation“99 

entstand. Dominant für die internationale Weberforschung wurden die 
angloamerikanischen und deutschsprachigen Interpretationen, während et­
wa die japanische oder italienische Weberforschung nur wenig Bedeutung 
zugesprochen bekam. Je nach politischen Verhältnissen wurden Webers 
Werke zudem in einigen Weltregionen wechselhaft und anders gelesen 
und interpretiert. So waren seine Schriften etwa während des Kalten 
Krieges in den Ostblockstaaten verboten, und die persische Übersetzung 

94 Nelson, Benjamin, Diskussionsbeitrag, in: Stammer (Hg.), Max Weber und die 
Soziologie, 192–201, 192.

95 Vgl. Albert, Hans, Diskussionsbeitrag, in: ebd., 70–74; Parsons, Talcott, 
Schlußwort, in: ebd., 94–98.

96 Vgl. Gerhardt, Uta, Der Heidelberger Soziologentag 1964 als Wendepunkt der Re­
zeptionsgeschichte Max Webers, in: Dies. (Hg.), Zeitperspektiven. Studien zu Kultur 
und Gesellschaft. Beiträge aus der Geschichte, Soziologie, Philosophie und Literatur­
wissenschaft, Wiesbaden 2003, 232–266.

97 Vgl. Lenger, Alexander / Rieder, Tobias / Schneickert, Christian, Theoriepräfe­
renzen von Soziologiestudierenden. Welche Autor*innen Soziologiestudierende tat­
sächlich lesen, in: Soziologie, Bd. 43/4 (2014), 450–467.

98 Vgl. Lambruschini, Patricia, Introduction to One Hundred Years after Max Weber’s 
Death, in: Max Weber Studies, Vol. 20/2 (2020), 238–239.

99 Schwinn, Max Weber 1920–2020, 364.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

178

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der „Protestantischen Ethik“ ist im Iran derzeit nicht lieferbar.100 Trotz 
solcher kontextbedingten Unterbrüche war „die Institutionalisierung der 
Weber-Forschung […] sehr erfolgreich. Sie hat in Gestalt des Klassikers 
eine akademische Währung mit einem enormen symbolischen Kapital ge­
prägt“101. Allein mit Blick auf die deutschsprachige Rezeptionsgeschichte 
von Webers Macht- und Herrschaftssoziologie konstatierte der Soziologe 
Arnold Zingerle bereits 1972, dass diese Bände fülle.102 Webers Machtdefini­
tion ist heute denn auch „in der Literatur die bei weitem am häufigsten 
anzutreffende“103.

Ab 1973 wurde damit begonnen, systematisch sämtliche Schriften Webers 
historisch-kritisch zu bearbeiten und herauszugeben. Anders als die Mari­
anne-Weber- und Winckelmann-Ausgaben setzte sich die Gesamtausgabe 
nicht das Ziel, die losen Textsammlungen Webers zu einem Gesamtwerk 
zu komponieren, sondern folgte dem „Primat einer dokumentierenden vor 
einer interpretierenden Edition“104. In der Gesamtausgabe wurden in drei 
Reihen nicht nur die bereits bekannten akademischen Schriften und politi­
schen Reden, sondern auch Webers Briefe und Vorlesungsmanuskripte der 
Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Der erste Band fand 1984 den Weg in 
die Verkaufsregale.

100 Vgl. ebd., 365; Leder, Stefan, Max Weber in der arabischen Welt, in: Max Weber 
Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt, 23–32.

101 Schwinn, Max Weber 1920–2020, 367.
102 Vgl. Zingerle, Arnold, Max Webers historische Soziologie. Aspekte und Materialien 

zur Wirkungsgeschichte, Darmstadt 1981 (= Erträge der Forschung, Bd. 163), 103–
108, 103.

103 Anter, Andreas, Theorien der Macht zur Einführung, 5., vollständig überarb. Aufl., 
Hamburg 2020, 53. Vgl. dazu ebenfalls die repräsentative Zusammenstellung zum 
Thema Macht von 1990 bis 2018 von Anter, Andreas, Macht und Herrschaft: Max 
Webers Perspektive, in: Becher, Matthias / Conermann, Stephan / Dohmen, Linda 
(Hgg.), Macht und Herrschaft transkulturell. Vormoderne Konfigurationen und 
Perspektiven der Forschung, Göttingen 2018 (= Macht und Herrschaft, Schriftenrei­
he des SFB 1167, Bd. 1), 43–58, hier 44, Anm. 5. Anter stellt in dieser Anmerkung 
repräsentativ 22 wissenschaftliche Arbeiten zum Thema Macht mit Bezug auf We­
bers Definition zusammen.

104 Hübinger, Gangolf, Die Max Weber-Gesamtausgabe. Potenziale einer Großedition, 
Essay veröffentlicht am 15.06.2020 auf dem sozialwissenschaftlichen Nachrichten­
portal Soziopolis, online: https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe
.html [24.6.2024].

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

179

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.html


10.4.3 Phase 3 (seit ca. 2000): Klassikerdämmerung

Entsprechend der enormen Popularität ist die Literatur zu Max Weber 
und seinem Werk inzwischen sowohl international als auch im deutsch­
sprachigen Raum kaum mehr zu überblicken. Die beiden Bibliographen 
Constans Seyfarth und Gert Schmidt zählten 1977 international bereits 2371 
Sekundärliteratureinträge,105 deren Zahl allein im englischen Sprachraum 
bis 2004 auf 4888 Einträge stieg.106 2000 wurde gar eine Zeitschrift mit 
Double-Peer-Review-Verfahren gegründet, die sich allein mit Max Weber 
beschäftigt, und es wurden in verschiedenen Sprachen etliche Max-Weber-
Handbücher herausgegeben. Seit 2020 der letzte der 54 (Teil-)Bände der 
„Max Weber-Gesamtausgabe“ veröffentlicht wurde, kann nun davon aus­
gegangen werden, dass sämtliche nicht verloren gegangenen Schriften We­
bers, inklusive Briefverkehr und Vorlesungsmanuskripte, der Öffentlichkeit 
zugänglich sind.

Für die Soziologie diagnostiziert Schwinn heute indes eine Klassiker­
dämmerung Webers, die geprägt sei durch einen Interessenrückgang. 
Weber werde vor allem routinemässig verwendet, ohne dass von ihm 
oder seinem Werk ausgehend Neues etabliert werde. Die soziologische 
Weberforschung wiederhole hauptsächlich, ohne wesentlich Neues zutage 
zu fördern. Zusätzlich werde im Studium kaum mehr ein Denker in der 
vollen Tiefe behandelt, sondern lediglich thematisch und fragmentarisch 
gelesen.107 Droht mit dem Abschluss der Gesamtausgabe Max Weber, „auf 
einen Denkmalssockel“108 gestellt, der „Rezeptionstod“109? Die Antwort 
auf diese Frage wird nur die Zukunft geben können. Was allerdings die 
kirchenrechtswissenschaftliche Forschung betrifft, so steht die Rezeption 
Webers hier erst am Anfang.

105 Vgl. Seyfarth, Constans / Schmidt, Gert, Max Weber Bibliographie. Eine Doku­
mentation der Sekundärliteratur, Stuttgart 1977. Die Bibliographen inkludierten 
nicht nur explizit soziologische Rezeptionen, sondern auch jene in anderen Diszi­
plinen, wie etwa in der Wirtschafts-, Politik-, Geschichts-, Rechts- und Religions­
wissenschaft, in Wissenschaftstheorie und Philosophie (vgl. ebd., III).

106 Vgl. Sica, Alan, Max Weber. A Comprehensive Bibliography, 2. Aufl., New York 2017.
107 Vgl. Schwinn, Max Weber 1920–2020, 368–377.
108 Müller, Klassiker, 395.
109 Ebd.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

180

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10.4.4 Rezeptionsweisen und Selbstverortung

Die Rezeption Max Webers reicht schon seit der Institutionalisierungspha­
se vom routinemässigen Erwähnen110 über eine Auseinandersetzung mit 
seinem Denken zur Grundierung eines eigenen Ansatzes111 bis hin zu 
einer ganzen Reihe von „Max-Weber-Exegesen“112. Daneben gibt es immer 
wieder Studien zu Max Weber als Person und Quellenstudien zu seinem 
Werk.113 Vor allem Letztere untersuchen, von welchen Denkern und Denk­
traditionen Weber selbst beeinflusst war und von welchen er sich abgrenzte 
– sie tragen Titel wie zum Beispiel „Max Weber und Karl Marx“114, „Nietz­

110 Hier besteht die Gefahr, dass Weber bloss als Autoritätsargument für andere Ar­
gumentationen genutzt wird, wie dies auch mit anderen Denkern immer wieder 
geschehen ist.

111 Beispiele hierfür wären etwa Jürgen Habermas’ Theorie des kommunikativen Han­
delns (Habermas, Jürgen, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1: Hand­
lungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung. Bd. 2: Zur Kritik der funk­
tionalistischen Vernunft, Frankfurt 1981) oder Harold Bermans „Law and Revoluti­
on“ (Berman, Law and Revolution).

112 So die Bezeichnung für diesen Typus von Kaufmann, Franz-Xaver, Der europäi­
sche Sonderweg der Religion (2018), in: Ders., Katholische Kirchenkritik. „… man 
muss diese versteinerten Verhältnisse dadurch zum Tanzen zwingen, dass man 
ihnen ihre eigne Melodie vorsingt?“, Luzern 2022, 21–32, hier 21. Solche Interpre­
tationen wollen aufzeigen, was Weber wirklich gemeint habe. Am Beispiel von 
Johannes Winckelmann machte Dirk Kaesler in seinem Referat zum 100. Todestag 
von Max Weber auf die Gefahr zunehmender Verschmelzung von Interpretation 
und Interpretandum aufmerksam (vgl. Kaesler, Dirk, Mein Weg zu Weber [Audio], 
Vortrag an der Universität Heidelberg der Reihe „Im Fokus: Max Weber“, Tagung 
des Universitätsarchivs Digital, online: https://www.uni-heidelberg.de/de/heionli
ne/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber [24.6.2024], Min. 6.52–7.07: „Jedoch, 
allmählich wurde es [in Winckelmanns Weberseminaren] problematisch. Winckel­
mann hatte sich derart mit Max Weber identifiziert, dass er sehr häufig nicht zwi­
schen seiner persönlichen Interpretation von Weber und den Weber-Originaltexten 
unterschied“).

113 Zur Verwendung von Weber vgl. auch Hübinger, Gangolf, Max Weber und die 
Zeitgeschichte, in: Docupedia-Zeitgeschichte vom 4.12.2019, online: https://docupe
dia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019 [24.6.2024].

114 Löwith, Karl, Max Weber und Karl Marx (1932), in: Ders., Gesammelte Abhand­
lungen zur Kritik der geschichtlichen Existent, Stuttgart 1946, 1–67 [= Ders., Sämtli­
che Schriften Bd. 5, Stuttgart 1988, 324–407].

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

181

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber
https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber
https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019


sche in Weber“115, „Max Weber und Thukydides“116 oder „Max Weber und 
Heinrich Rickert“117.

Obgleich in der vorliegenden Abhandlung in Anbetracht der umfang­
reichen Max-Weber-Forschung nicht der Anspruch bestehen kann, „der 
umfangreichen Max-Weber-Exegese ein weiteres Kapitel“118 hinzuzufügen, 
sollen doch auch eigene Akzente gesetzt werden, die in der Literatur bislang 
teilweise nur wenig Beachtung gefunden haben. Dies betrifft beispielsweise 
Max Webers Sicht auf das kanonische Recht. Zudem werden aufgrund 
der behandelten Themenfelder die wohl am häufigsten rezipierten Artikel 
Webers nur in geringer Häufigkeit Verwendung finden. Insbesondere wer­
den Webers ökonomische Abhandlungen, wie etwa die bekannten Artikel 
„Die protestantische Ethik und der Geist des Protestantismus“ oder „Wirt­
schaftsethik der Weltreligionen“, nur am Rande verwendet. Der Fokus der 
vorliegenden Arbeit liegt auf den Überlegungen zu den Themenfeldern 
Herrschaft und Recht, die zwar im Weber’schen Denken aufs engste mit 
ökonomischen und religiösen Aspekten verknüpft sind, deren Hauptschrif­
ten aber von den ökonomischen divergieren. Angesichts des immensen 
Berges unterschiedlicher Interpretationen des Werkes von Max Weber steht 
die Primärliteratur mit dem Fokus auf den Themenbereichen Recht und 
Herrschaft119 im Vordergrund der nachfolgenden Darstellung. Gleichwohl 
wird für deren Einordnung in Anbetracht des fragmentarischen Schaffens 
Webers ausgewählte Sekundärliteratur hilfreich zu Rate gezogen.

115 Stauth, Georg / Turner, Bryan S., Nietzsche in Weber oder die Geburt des mo­
dernen Genius’ im professionellen Menschen, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 15/2 
(1986), 81–94. So aber auch etwa: Fleischmann, Eugène, De Weber à Nietzsche, 
in: Archives Européennes de Sociologie, Vol. 5/2 (1964), 190–238; Eden, Robert, 
Political Leadership and Nihilism: A Study of Weber and Nietzsche, Tampa 1983; 
Hennis, Max Webers Fragestellung.

116 Hennis, Max Weber und Thukydides.
117 Merz, Max Weber und Heinrich Rickert.
118 Kaufmann, Der europäische Sonderweg, 21.
119 Dies sind insbesondere, aber nicht abschliessend: „Politik als Beruf “ (MWG I/17, 

157–252), „Die Wirtschaft und die Ordnungen“ (MWG I/22.3, 191–248), „Die Ent­
wicklungsbedingungen des Rechts“ (MWG I/22.3, 274–642), „Herrschaft“ (MWG 
I/22.4, 126–149), „Bürokratismus“ (MWG I/22.4, 157–234), „Patrimonialismus“ 
(MWG I/22.4, 247–370), „Feudalismus“ (MWG I/22.4, 380–453), „Charismatismus“ 
(MWG I/22.4, 460–472), „Umbildung des Charisma“ (MWG I/22.4, 481–535), „Er­
haltung des Charisma“ (MWG I/22.4, 542–563), „Staat und Hierokratie“ (MWG 
I/22.4, 579–680), „Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft“ (MWG I/22.4, 
726–744), „Die Stadt“ (MWG I/22.5, 59–302) und „Wirtschaft und Gesellschaft. 
Soziologie, Unvollendet“ (MWG I/23, 147–600).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

182

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 Macht und Herrschaft

Für Max Weber stellt eine Herrschaft ein „Sonderfall von Macht“120 dar. 
Herrschaft ist bei ihm begrifflich eng verzahnt mit Macht. Eine Darlegung 
seiner Rechts- und Herrschaftskonzeption wird daher sinnvollerweise mit 
seinen Überlegungen zum Begriff der Macht begonnen, bevor der Herr­
schaftsbegriff fokussiert wird. Aus diesem Grund wird im Folgenden zuerst 
der Frage nachgegangen, was für Max Weber der Begriff der Macht bedeu­
tet. Von diesen Bestimmungen ausgehend wird dann untersucht, wie der 
Begriff der Macht mit jenem der Herrschaft zusammenhängt, wodurch 
sich Macht und Herrschaft unterscheiden und wieso Weber in seinen Über­
legungen hauptsächlich die Herrschaft behandelt. Erst dann wird eine Ant­
wort auf die Fragen gesucht, wodurch Herrschaft in Max Webers Denken 
charakterisiert wird und wie Herrschaft zustande kommen kann.

11.1 Max Webers Machtdefinitionen

Der Zusammenhang von Macht und Herrschaft in Webers Denken wird 
bereits dadurch sichtbar, dass Webers Machtdefinitionen an die Definition 
von Herrschen seines Staatsrechtskollegen Georg Jellinek angelehnt zu sein 
scheint. Dieser definierte Herrschen als Besitz der „Fähigkeit […] seinen 
Willen anderen Willen unbedingt zur Erfüllung auferlegen, gegen andern 
Willen unbedingt durchsetzen zu können.“121 Von dieser Bestimmung des 
Begriffs Herrschen als Durchsetzung des eigenen Willens inspiriert, formu­
lierte Weber im Laufe seines Schaffens zwei unterschiedliche Definitionen 
von Macht. Beide wurden im postum von seiner Ehefrau Marianne Weber 
zusammengestellten Werk „Wirtschaft und Gesellschaft“ (WuG) erstmalig 
1921 veröffentlicht. Aus der Arbeitsphase vor dem Ersten Weltkrieg stammt 
folgende Definition von Macht, die im zweiten Teil der WuG-Ausgaben von 
Marianne Weber und später von Johannes Winckelmann zu finden ist:

„Unter ‚Macht‘ wollen wir dabei hier ganz allgemein die Chance eines 
Menschen oder einer Mehrzahl solcher verstehen, den eigenen Willen in 

120 MWG I/22.4, 127.
121 Jellinek, Georg, Allgemeine Staatslehre, 3. Aufl., Berlin 1922, 180. Zum Verhältnis 

von Georg Jellinek und Max Weber vgl. Anter, Andreas, Max Weber und die Staats­
rechtslehre, Tübingen 2016, 24–46 („Max Weber auf den Spuren Georg Jellineks“).

11 Macht und Herrschaft

183

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Gemeinschaftshandeln auch gegen den Widerstand anderer daran 
Beteiligter durchzusetzen.“122

Diese Auffassung revidierte Weber im Laufe seiner Arbeit und setzte an ihre 
Stelle eine kürzere Fassung. Die nach dem Ersten Weltkrieg formulierte 
Definition ist denn auch jene, die bis heute weitaus häufiger rezipiert wird. 
Sie wurde im ersten Teil von WuG in den „Soziologischen Grundbegriffen“ 
veröffentlicht und noch von Weber selbst für die Publikation vorbereitet123:

„Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den 
eignen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel worauf 
diese Chance beruht.“124

Einander gegenübergestellt liegt der Unterschied zwischen der älteren und 
der jüngeren Definitionsfassung vor allem darin, dass mit der Verortung 
des Machtgeschehens „innerhalb einer sozialen Beziehung“ statt „in einem 
Gemeinschaftshandeln“125 der mögliche Rahmen des Zustandekommens 
von Macht weiter gefasst und nicht mehr auf eine Gemeinschaft beschränkt 
wird.126 In Max Webers richtungsweisender Machtdefinition lassen sich 
fünf Elemente ausmachen, die im Folgenden näher umrissen werden. Es 
sind dies 1) die notwendige Voraussetzung von sozialer Beziehung, 2) das 
Momentum der Chance, 3) der subjektive Wille, 4) die Möglichkeit der 

122 MWG I/22.1, 252.
123 Vgl. zur Werkgeschichte Hanke, Edith, Max Webers „Herrschaftssoziologie“. Eine 

werkgeschichtliche Studie, in: Dies. / Mommsen, Wolfgang J. (Hgg.), Max Webers 
Herrschaftssoziologie. Studien zu Entstehung Wirkung, Tübingen 2001, 19–46.

124 MWG I/23, 210.
125 Im Laufe seines Lebens verzichtet Weber zunehmend auf den Begriff Gemeinschafts­

handeln und ersetzt ihn durch den Begriff des sozialen Handelns. So definiert 
Weber das Gemeinschaftshandeln 1913 folgendermassen: „Von ‚Gemeinschaftshan­
deln‘ wollen wir da sprechen, wo menschliches Handeln subjektiv sinnhaft auf 
das Verhalten anderer Menschen bezogen wird“ (MWG I/12, 389–440, hier 406). 
Orientierungsmöglichkeiten für ‚soziales Handeln‘ sah er später (1920) wie folgt: 
„Soziales Handeln (einschließlich des Unterlassens oder Duldens) kann orientiert 
werden am vergangenen, gegenwärtigen oder für künftig erwarteten Verhalten an­
derer“ (MWG I/23, 172). In einigen der früheren Texte ersetzte Weber zudem im 
Laufe der Arbeit den Begriff Gemeinschaftshandeln durch die Begriffe „Einverständ­
nis“-, „Gesellschafts“-, „Verbands“- und „Anstaltshandeln“ (vgl. Gephart, Werner / 
Hermes, Siegfried, Die Wirtschaft und die Ordnungen: Editorischer Bericht, in: 
MWG I/22.3, 175–189, 180).

126 Vgl. Kaven, Carsten, Sozialer Wandel und Macht. Die theoretischen Ansätze von 
Max Weber, Norbert Elias und Michel Foucault im Vergleich, Marburg 2006 
(= Hochschulschriften, Bd. 100), 43–44.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

184

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ablehnung und des Widerstands und 5) die Machtmittel bzw. die Quellen 
von Macht.127

11.1.1 Die notwendige Voraussetzung von sozialer Beziehung

Macht kann sich, so Weber, nur innerhalb von sozialen Beziehungen ent­
wickeln. In seiner Umkehrung bedeutet dies ebenso, dass dort, wo keine 
soziale Beziehung besteht, sich per definitionem gar keine Macht herausbil­
den kann. Da Weber mit der Setzung als Grundbedingung für das mögliche 
Auftreten von Macht der sozialen Beziehung einen dermassen hohen Stel­
lenwert einräumt, muss zunächst genauer betrachtet werden, was denn eine 
soziale Beziehung in Max Webers Terminologie überhaupt umfasst. In den 
„Soziologischen Grundbegriffen“ definiert er:

„Soziale ‚Beziehung‘ soll ein seinem Sinngehalt nach aufeinander gegen­
seitig eingestelltes und dadurch orientiertes Sichverhalten mehrerer hei­
ßen. Die soziale Beziehung besteht also durchaus und ganz ausschließ­
lich: in der Chance, daß in einer (sinnhaft) angebbaren Art sozial gehan­
delt wird, einerlei zunächst: worauf diese Chance beruht.“128

Eine soziale Beziehung ist demgemäss dort vorzufinden, wo sich Akteure 
in ihrem Verhalten und ihrem Handeln am Verhalten und Handeln der 
anderen Akteure orientieren und umgekehrt.129 Anders als blosses soziales 

127 In der Sekundärliteratur zu Webers Machtdefinition ist häufig eine vierteilige Ana­
lyse anzutreffen. So behandelt etwa Anter, Theorien der Macht, 55–57, den hier 
präsentierten Punkt der Grundlagen der Macht nicht als zentrale Kategorie der 
Definition, sondern als von Weber erkanntes methodisches Problem der soziologi­
schen Machtanalyse. Andererseits fasst etwa Kaven, Sozialer Wandel, 45–57, in 
seiner Analyse die voluntaristischen Elemente und das Widerstreben als ‚widerstrei­
tender Wille‘ in einem Punkt zusammen.

128 MWG I/23, 177.
129 Die methodologische Orientierung am Individuum (methodologischer Individua­

lismus) zieht sich durch die gesamte Soziologie Webers. Noch in seinem Todesjahr 
schreibt Weber in einem Brief an Robert Liefmann: „[W]enn ich jetzt nun ein­
mal Soziologe geworden bin (laut meiner Anstellungsurkunde!) dann wesentlich 
deshalb, um dem immer noch spukenden Betrieb, der mit Kollektivbegriffen [wie 
z. B. Emile Durkheim] arbeitet, ein Ende zu machen. Mit anderen Worten: auch 
Soziologie kann nur durch Ausgehen vom Handeln des oder der, weniger oder 
vieler Einzelner, strikt ‚individualistisch‘ in der Methode also, betrieben werden“ 
(MWG II/10.2, 946–954, hier 946).

11 Macht und Herrschaft

185

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handeln130, in dem das Handeln Einzelner einseitig auf das Verhalten an­
derer bezogen ist, äussert sich das Spezifische einer sozialen Beziehung 
darin, dass mehrere Akteure aktiv darin involviert sind. Erst durch die 
Gegenseitigkeit des Sich-Orientierens am Anderen wird eine soziale Bezie­
hung konstituiert. Damit ist allerdings noch kein konkreter Inhalt, sondern 
erst die nüchterne Feststellung der Existenz einer Beziehung gegeben. In­
haltlich kann sich eine soziale Beziehung äusserst unterschiedlich gestalten. 
Sie kann etwa die Form einer platonischen Freundschaft, einer erotischen 
Geschlechterliebe oder einer wirtschaftlichen Beziehung, aber auch von 
Kampf, Feindschaft oder Konkurrenz annehmen.131 Je nachdem wird sich 
die soziale Beziehung im Handeln der Einzelnen anders zeigen. So sagt 
denn der Begriff der sozialen Beziehung „nichts darüber: ob ‚Solidarität‘ der 
Handelnden besteht oder das gerade Gegenteil [von Solidarität].“132 Die in 
ihrem Handeln und Verhalten aufeinander orientierten Akteure messen 
der Beziehung und dem Sichverhalten der Anderen einen bestimmten 
Sinngehalt zu, wodurch sowohl das Handeln der Anderen für den Einzel­
nen als auch das Verhalten des Einzelnen für die Anderen erwartbarer 
wird. Die Beteiligten erwarten etwas Bestimmtes voneinander und gehen 
davon aus, dass auch die Anderen etwas Bestimmtes von ihnen erwarten. 
Neben der Tatsache, dass dieser Sinn sich im Laufe der Zeit ändern kann, 
müssen auch nicht alle Beteiligten der Beziehung exakt denselben Sinn 
zumessen. Die in der sozialen Beziehung Handelnden können der Bezie­
hung unterschiedliche Sinngehalte geben. Voneinander divergierende sub­
jektive Sinngebungen ändern nichts an der Tatsache, dass alle Beteiligten 
ihrem Handeln eine bestimmte Bedeutung zumessen, diese den Anderen 
gegenüber ausdrücken möchten und zeitgleich davon ausgehen, auch das 

130 MWG I/23, 149: „‚Soziales‘ Handeln aber soll ein solches Handeln heißen, welches 
seinem von dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhalten 
anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist.“ Orientierungs­
punkte für soziales Handeln können vergangene, gegenwärtige oder für die Zu­
kunft erwartete Verhaltensweisen anderer sein (vgl. MWG I/23, 172). Weber macht 
vier idealtypische Formen des sozialen Handelns aus: zweckrationales Handeln 
(Zweck-Mittel-Orientierung), wertrationales Handeln (Orientierung an ethischen, 
ästhetischen oder religiösen Ideen), affektuelles Handeln (unreflektierte Reaktion, 
Orientierung am Gefühl) und traditionales Handeln (Gewohnheitsorientierung) 
(vgl. MWG I/23, 175).

131 Vgl. MWG I/23, 177. Eine saubere Zusammenstellung und Analyse der Typen so­
zialer Beziehungen bietet u. a. Allerbeck, Klaus, Zur formalen Struktur einiger 
Kategorien der verstehenden Soziologie, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie, Bd. 34/3 (1982), 665–676.

132 MWG I/23, 177.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

186

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenüber wolle mit seinen Handlungen etwas Bestimmtes anzeigen.133 

Bisweilen kommt es vor, dass die Beteiligten den Sinngehalt der Beziehung 
miteinander vereinbaren wollen, womit die Erwartung verknüpft ist, dass 
sich fortan alle Beteiligten an der getroffenen Vereinbarung orientieren. In 
diesem Fall machen sich „die daran Beteiligten für ihr künftiges Verhalten 
[…] Versprechungen“134.

Auf den Machtbegriff bezogen bedeutet die Knüpfung an den Begriff 
der sozialen Beziehung, dass Macht nur und ausschliesslich dann aufzu­
treten vermag, wenn eine wechselseitige Beziehung mehrerer Personen 
vorhanden ist und diese Gegenseitigkeit durch Handlungen angezeigt wird. 
Nur dann, wenn die beteiligten Personen sich insofern zueinander in eine 
Beziehung setzen, als sich die Einzelnen am subjektiv erwarteten Verhalten 
der Anderen orientieren, kann ein Machtverhältnis entstehen. Darin impli­
ziert ist ein handlungszentrierter und personaler „Charakter der Machtbe­
ziehung“135. Macht ist nicht etwas, das jemand besitzen oder nicht besitzen 
kann, sondern eine Beziehungseigenschaft, die sich in Handlungen äussert. 
Der handlungszentrierten und relationalen Bestimmung schlossen sich 
nach Weber einige der bekanntesten Machttheorien des 20. Jahrhunderts 
an, wie jene von Michel Foucault136 oder von Hannah Arendt. Letztere 
führt zur Distinktion von Stärke/Kraft und Macht ganz im Weber’schen 
Sinne aus137:

„Stärke [oder Kraft] ist, was ein jeder Mensch von Natur in gewissem 
Ausmaße besitzt und wirklich sein eigen nennen kann; Macht aber 
besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen, wenn sie 

133 Vgl. MWG I/23, 177–179.
134 MWG I/23, 179.
135 Anter, Theorien der Macht, 55–56.
136 So sehr sich Foucault auch von Weber unterscheidet, existiert auch für ihn Macht 

nur „in Form handelnder Einwirkung auf andere“ (Foucault, Michel, Subjekt und 
Macht (1982), in: Ders., Analytik der Macht, hg. v. Daniel Defert und François 
Ewald, übers. v. Reiner Ansén, Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek, Hermann 
Kocyba und Jürgen Schröder, Auswahl u. Nachwort v. Thomas Lemke, Frankfurt 
2005 (= stw 109), 240–263, hier 255).

137 Hannah Arendt verwendet allerdings nicht den Begriff der sozialen Beziehung, son­
dern jenen des Erscheinungsraums, meint damit aber im Wesentlichen zumindest 
etwas Ähnliches wie Weber, denn dieser Erscheinungsraum „entsteht, wo immer 
Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen“ (Arendt, Hannah, Vita 
activa oder Vom tätigen Leben, deutsche Übers., 8. Aufl. München 1994 (= Serie 
Piper, Bd. 217), 193. Für weitere Beispiele von Denkern in jene Richtung vgl. etwa 
Anter, Theorien der Macht, 56–57, der auch Gemeinsamkeiten mit zeitgenössi­
schen Machtverständnissen hervorhebt.

11 Macht und Herrschaft

187

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zer­
streuen.“138

11.1.2 Das Momentum der Chance

Weber schreibt der Macht die Eigenschaft einer „Chance“ zu, womit er 
auf eine Potenzialität von Macht verweist. Mit der Kategorisierung der 
Macht als eine Chance wird ausgesagt, dass Macht nicht ein integraler 
Bestandteil jeder sozialen Beziehung ist, sondern nur in einigen vorkommt. 
In einer sozialen Beziehung ist es aber jederzeit möglich, dass sich Macht 
entwickelt. So kann sich jede soziale Beziehung zu einer Machtbeziehung 
hin umformen. Zusammenfassend lässt sich das Verhältnis von Macht 
und sozialer Beziehung daher folgendermassen ausdrücken: Nicht in jeder 
sozialen Beziehung existiert Macht; aber überall, wo Macht vorkommt, 
ist auch eine soziale Beziehung vorhanden. Die Potenzialität von Macht 
ist erst dann nicht mehr vorhanden, wenn die soziale Beziehung nicht 
mehr als solche konstituiert ist. Dies ist dann der Fall, wenn keine Chance 
mehr besteht, dass „bestimmte Arten von sinnhaft orientiertem sozialem 
Handeln ablaufen“139. Auch in diesem Punkt stimmt Hannah Arendt Weber 
zu und spricht vom „potentiellen Charakter des Phänomens“140, Macht sei 
„immer ein Machtpotential, und nicht etwas Unveränderliches, Meßbares, 
Verläßliches“141.

Mit dem handlungstheoretischen Fokus der Definition einer sozialen 
Beziehung verknüpft, offenbart sich die Potenzialität als unterschiedlich 
stark ausgeprägt. Die Chance zur Entwicklung einer Machtbeziehung kann 
grösser oder kleiner sein, genauso wie die Chance für das soziologische 
Ende einer Machtbeziehung „eine sehr große oder eine verschwindend 
geringe sein“142 kann. In einigen sozialen Beziehungen ist die Chance für 
die Entwicklung einer Machtbeziehung höher als in anderen, da sie vom 
Handeln der an ihr Beteiligten abhängig ist. Macht „entsteht aus dem 
Handeln und bleibt an Handeln gebunden“143.

138 Arendt, Vita activa, 194.
139 MWG I/23, 177.
140 Arendt, Vita activa, 194.
141 Ebd.
142 MWG I/23, 177.
143 Anter, Theorien der Macht, 56.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

188

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.1.3 Der subjektive Wille

Mit dem Element des eigenen Willens webt Weber ein subjektiv-volunta­
ristisches Element in seine Machtdefinition ein. Es reicht nicht aus, dass 
verschiedene Personen in eine soziale Beziehung zueinander treten; es 
muss zeitgleich auch die Möglichkeit vorhanden sein, dass der eine seinen 
Willen durchsetzt. Weber verknüpft damit Macht mit einem zwingenden 
voluntaristischen Element, das seinerseits zugleich mit einer Handlung ver­
knüpft wird: Nicht nur der subjektive, eigene Wille muss vorhanden sein, 
sondern auch das entsprechende Interesse, diesen durch Handlungen in 
der sozialen Beziehung durchzusetzen. Aus der Durchsetzung des eigenen 
Willens in den Handlungen folgt das Machtverhältnis, das deswegen stets 
asymmetrisch ist. Der Weberforscher Andreas Anter schreibt dazu passend: 
„Es handelt sich nicht um eine Beziehung unter Gleichen. Der eine ist 
mächtiger als der andere.“144

Der eine mag ein höheres Interesse daran haben, in einer spezifischen 
sozialen Beziehung seinen Willen durchzusetzen als der andere. Zeitgleich 
kann auch der eine grössere Möglichkeiten (d. h. eine grössere Chance) 
besitzen, seinen Willen auch tatsächlich durchzusetzen, als der andere.145 

Potenziell sind aber alle in die Machtbeziehung Involvierten in der Lage, 
ihren Willen durchzusetzen – „alle denkbaren Qualitäten eines Menschen 
und alle denkbaren Konstellationen können jemand in die Lage versetzen, 
seinen Willen in einer gegebenen Situation durchzusetzen.“146 Macht ist 
demgemäss die „Möglichkeit, den eigenen Willen dem Verhalten anderer 
aufzuzwingen“147, wie es Weber vor dem Weltkrieg ausdrückte. Wird der 
subjektive Wille in Handlungen um- und durchgesetzt, formt sich in der 
intersubjektiven Beziehung ein asymmetrisches Machtverhältnis aus.

11.1.4 Möglichkeit einer Form von Ablehnung und Widerstreben

Diese Asymmetrie zeigt sich spätestens dann, wenn die Durchsetzung des 
eigenen Willens in der sozialen Beziehung auf Widerstand der anderen 

144 Ebd., 59.
145 Vgl. bereits Mitte des 20. Jh. in diese Richtung Mühlmann, Wilhelm Emil, Aspekte 

einer Soziologie der Macht, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, Vol. 40/1 
(1952), 84–114, hier 89–91 („Versuch einer soziologischen Definition“).

146 MWG I/23, 211.
147 MWG I/22.4, 128.

11 Macht und Herrschaft

189

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stösst. Wie Macht stets als Potenzialität verstanden werden muss, so ist auch 
die Möglichkeit, dass gegen die Machtausübung Widerstand geleistet wird, 
potenziell. Die Durchsetzung des eigenen Willens kann, muss aber nicht 
auf einen Gegenwillen treffen. Das von Weber beschriebene Widerstreben 
gehört nicht a priori zu einer Machtbeziehung. Ebenso ist für eine Macht­
beziehung die Zustimmung der an ihr Beteiligten unwichtig. Wenn aber 
in der Machtbeziehung nicht nur Widerstreben auftaucht, sondern dieses 
Widerstreben auch in einen Widerstand mündet, ist eine Machtbeziehung 
zeitgleich auch eine Kampfbeziehung. Einen Kampf sieht Weber in jenen 
sozialen Beziehungen gegeben, in denen „das Handeln an der Absicht der 
Durchsetzung des eignen Willens gegen Widerstand“148 anderer orientiert 
ist. Ob und in welchem Ausmass aber ein Widerstreben auftritt, ändert 
nichts an der Tatsache, dass der eine oder die einen ihren Willen durchset­
zen, während die anderen ihren Willen eben nicht durchsetzen. „Der Un­
terworfene kann opponieren, er kann den Machtausübenden hassen oder 
gegen ihn rebellieren – all das ändert nichts an der Machtbeziehung“149, 
umschreibt es Andreas Anter etwas bildlicher. Wie divergierende subjektive 
Sinngebungen an der Existenz einer sozialen Beziehung nichts ändern, so 
ändert auch etwaiges Widerstreben nichts an der Existenz einer Machtbe­
ziehung. Sollten die Widerstrebenden ihren Willen durchsetzen können, so 
bedeutet dies letztlich nichts anderes, als dass offenbar sie die Mächtigeren 
sind.

11.1.5 Machtmittel bzw. Quellen von Macht

Mit dem am Schluss der Definition angefügten Halbsatz „gleichviel worauf 
diese Chance beruht“150 zeigt Weber an, dass die Durchsetzung des eigenen 
Willens auf etwas beruhe. Worauf genau, lässt er in der Definition aller­
dings offen. In den „Soziologischen Grundbegriffen“ schreibt er lediglich: 
„Alle denkbaren Qualitäten eines Menschen und alle denkbaren Konstel­
lationen können jemand in die Lage versetzen, seinen Willen in einer 
gegebenen Situation durchzusetzen.“151

148 MWG I/23, 192.
149 Anter, Theorien der Macht, 56.
150 MWG I/23, 210.
151 MWG I/23, 211.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

190

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sucht man im Gesamtwerk Webers nun nach Mitteln oder Quellen zur 
Durchsetzung des eigenen Willens, lassen sich zwar solche ausmachen.152 

Sie finden allerdings nicht im Kontext seiner Machtdefinitionen, sondern 
in den Ausführungen zur Herrschaft ihre Erwähnung. Dazu gehören etwa 
physische Gewalt153, Heilsgüter und psychische Gewalt154, ökonomische 
Ressourcen155 und das Verfügen über eine Gruppe anderer Personen.

11.2 Amorphismus

Macht als Eigenschaft einer sozialen Beziehung ist, so Weber, „soziologisch 
amorph“156. Sie kann nicht im Allgemeinen abgehandelt werden, denn sie 
erhält ihre Gestalt im konkreten Handlungszusammenhang in sozialen 
Beziehungen und ist damit stets verschieden. Ein Machtverhältnis erhält 
seine Gestalt und beobachtbare Form durch die Handlungen jener, die als 
Teil der sozialen Beziehung an ihr beteiligt sind – so zumindest die von 
Weber verfolgte handlungstheoretische Perspektive. Ob sich die einzelnen 
Akteure ursprünglich aktiv und freiwillig in diese Beziehung hineinbegeben 
haben, ist dabei unwichtig.157 Die Gestaltlosigkeit macht den Machtbegriff 
für Webers Ansatz der verstehenden Soziologie nicht weiter untersuchbar. 
Diese möchte „soziales Handeln deutend verstehen und dadurch in seinem 
Ablauf und seinen Wirkungen ursächlich erklären“158. Als Wissenschaft 
mit dem Ziel des Aufdeckens von Kausalzusammenhängen mithilfe empi­
rischer Methodologie kann ein gestaltloses Phänomen nicht untersucht 
werden.159

152 So etwa Kaven, Sozialer Wandel und Macht, 52–57.
153 Vgl. MWG I/22.1, 207–215.
154 Vgl. MWG I/22.3, 202; MWG I/22.4, 579–679; MWG I/23, 212, 214–215. Auf diese 

Quelle greifen insbesondere, so Weber, Kirchen zurück (vgl. ebd.).
155 Vgl. MWG I/22.1, 252–253. „‚Ökonomisch bedingte‘ Macht ist natürlich nicht iden­

tisch mit ‚Macht‘ überhaupt. Die Entstehung ökonomischer Macht kann vielmehr 
umgekehrt die Folge der aus anderen Gründen vorhandenen Macht sein“ (MWG 
I/22.1, 252).

156 MWG I/23, 211.
157 Vgl. MWG I/23, 177–179.
158 MWG I/23, 149.
159 Vgl. auch Anter, Theorien der Macht, 57–58.

11 Macht und Herrschaft

191

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.3 Differenzierung von Macht und Herrschaft

Eine der in Webers Augen untersuchbaren Gestalten, die Macht anneh­
men kann, ist Herrschaft. Sie gehört zu den „wichtigsten Elemente[n] des 
Gemeinschaftshandelns“160, das in all seinen Prägungen „die tiefste Beein­
flussung durch Herrschaftsgebilde“161, und daher auch Machtbeziehungen, 
aufweist. Für Weber stellt Herrschaft einen „Sonderfall von Macht“162 dar, 
weshalb auch für den Begriff der Herrschaft zunächst die allgemeinen Be­
stimmungen des Machtbegriffs zutreffen. Auch eine Herrschaft ist, wie jede 
Machtbeziehung, zunächst bestimmt durch die „Möglichkeit, den eigenen 
Willen dem Verhalten anderer aufzuzwingen“163. Wenn Weber zwischen 
Macht und Herrschaft eine Unterscheidung trifft und Herrschaft lediglich 
eine der möglichen Gestalten, die Macht annehmen kann, darstellt, so 
muss der Begriff der Herrschaft, wie er in seiner „Unvollendeten Soziologie“ 
nach 1918 festhält, „ein präziserer sein“164 als jener der Macht. Nicht jede 
Form der Machtausübung und Einflussnahme auf andere ist für Weber 
Herrschaftshandeln.165

In den „Soziologischen Grundbegriffen“ definiert Weber Herrschaft als 
„Chance, für einen Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen 
Gehorsam zu finden.“166 Diese Definition ist insofern genauer als jener 
der Macht, als in ihr die in einer Herrschaft ausgeübten Handlungen defi­
niert sind: Die eine Herrschaft ausmachenden Handlungen sind Befehlen 
und gehorsames Befolgen der Befehle.167 Es sind allein diese repetitiven 
Herrschaftshandlungen des Befehlens und des Befolgens der Befehle, die 
zur Feststellung des Vorliegens einer Herrschaft relevant sind. Die Ansicht, 
dass sich die Tätigkeit des Herrschens aus den beiden Handlungen Befehlen 
und Befolgen der Befehle konstituiert, war die führende Definition von 
Herrschen in der deutschen Staatsrechtslehre im Wilhelminischen Zeitalter. 
So stellte sowohl Paul Laband in seinem Standardwerk zum „Staatsrecht 
des Deutschen Reiches“ als auch Georg Jellinek in seiner Schrift „Gesetz 
und Verordnung“ die Handlung des Befehlens als das zentrale Element von 

160 MWG I/22.4, 126.
161 MWG I/22.4, 127.
162 MWG I/22.4, 127.
163 MWG I/22.4, 128.
164 MWG I/23, 211.
165 Vgl. MWG I/23, 449.
166 MWG I/23, 210; vgl. auch MWG I/23, 449.
167 Vgl. MWG I/23, 211.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

192

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschen dar, dessen Gehorsam vom Staat erzwungen werden kann.168 Mit 
der Betonung des Befehlens als staatlich-politische Grundhandlung stellten 
sich diese Staatsrechtler in eine aristotelische Traditionslinie.169 Die damali­
ge Soziologie war demgegenüber zu sehr auf den für Weber unbrauchbaren 
Begriff der Macht und weniger auf jenen der Herrschaft fokussiert, als dass 
er von ihr viele Anregungen erwarten konnte.170

Für Weber erhält der soziologische Begriff der Herrschaft seine Vervoll­
ständigung durch jenen der Disziplin. Unter Disziplin versteht er die 
„Chance, […] für einen Befehl prompten, automatischen und schemati­
schen Gehorsam […] zu finden“171. Der automatische Gehorsam als Reakti­
on auf die Handlung des Befehlens kommt durch das Einüben von Einstel­
lungen zustande.172 Das die Herrschaft im Gegensatz zur breiter gefassten 
Machtbeziehung bestimmende Momentum liegt in der ganz spezifischen 
Eigenschaft, dass den Befehlen bestimmten Inhalts von klar bestimmbaren 
Personen gehorcht wird.173 Wenn die Fügsamkeit durch Disziplin eingeübt 

168 Laband, Paul, Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, Bd. 1, 4. Aufl., Tübingen / 
Leipzig 1901, 64: „Herrschen ist das Recht, freien Personen (und Vereinigungen 
von solchen) Handlungen, Unterlassungen und Leistungen zu befehlen und sie 
zur Befolgung derselben zu zwingen.“ Jellinek, Georg, Gesetz und Verordnung. 
Staatsrechtliche Untersuchungen auf rechtsgeschichtlicher und rechtsvergleichender 
Grundlage, Freiburg i. Br. 1887, 190: „Herrschen heisst unbedingte Befehle ertheilen, 
die ihren Grund und ihre Schranke nur in der freien Entschliessung des Befehlen­
den finden. Theils die sittliche Überzeugung […], teils der in vielen Fällen […] 
aus der Herrschermacht fliessende Zwang garantiren [sic!] die Umsetzung der Herr­
schergebote in menschliche That.“

169 Vgl. Aristoteles, Politik IV, 15, 1299a. Nach Jellineks Allgemeiner Staatslehre „sieht 
Aristoteles die [staatlichen] Ämter mit Befehlsgewalt ausgerüstet“ (Jellinek, Allge­
meine Staatslehre, 596). Auch der damals bekannte Schweizer Staatsrechtler Johann 
Caspar Bluntschli bemerkte schon ein halbes Jahrhundert vor Jellinek im Kontext 
des Kapitels über „das moderne Princip der Sonderung der Gewalten“, dass bereits 
Aristoteles in seiner „Politik“ „in dem Befehle die Haupteigenschaft der obrigkeitli­
chen Gewalt“ erkannt habe (Bluntschli, Johann Caspar, Allgemeines Staatsrecht 
geschichtlich begründet, München 1852, 263, Anm. 6 [= Ders., Allgemeine Staats­
lehre, 6. Aufl. Stuttgart 1886, 597, Anm. 3]).

170 Vgl. Hanke, Edith / Kroll, Thomas, Einleitung, in: MWG I/22.4, 1–91, hier 15–
16. Noch 1969 betonte Niklas Luhmann, dass sämtliche klassischen Machttheorien 
ungenau blieben: „Die Macht der Macht scheint im Wesentlichen auf dem Umstand 
zu beruhen, daß man nicht genau weiß, um was es sich eigentlich handele“, eröffnet 
er seinen Artikel (Luhmann, Niklas, Klassische Theorie der Macht: Kritik ihrer 
Prämissen, in: Zeitschrift für Politik, Vol. 16/2 (1969), 149–170, hier 149).

171 MWG I/23, 210–211.
172 Vgl. MWG I/23, 210–211.
173 Vgl. MWG I/23, 210–211.

11 Macht und Herrschaft

193

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist und ein Befehl nur bei spezifisch angebbaren Personen Gehorsam fin­
den muss, während im Umkehrschluss also die Befolgung des Befehls von 
anderen Personen nicht erwartet wird, lebt eine Herrschaft von Vorausset­
zungen, die blosse Machtbeziehungen übersteigen. Für den oder die Befeh­
lenden ist klar, wer dem Befehl zu folgen hat, aber auch den Befohlenen 
ist klar, welchen Befehlen sie Folge zu leisten haben. Die Entstehung einer 
Herrschaft im Sinne Webers kann deswegen als Institutionalisierung einer 
Machtbeziehung gesehen werden. In diesem Sinne ist dann Herrschaft 
nichts anderes als „institutionalisierte Macht“, wie es der Soziologe Hein­
rich Popitz in Webers Linie ausdrückte.174

Für die Auffassung, dass Weber Herrschaft als gesteigerte und verfestigte 
Macht sieht, spricht auch die Tatsache, dass für ihn eine Herrschaft und de­
ren Ausübung ein Gemeinschaftshandeln in eine „rationale Vergesellschaf­
tung“175 zu führen vermag. In Fällen, in denen aus einer Herrschaft keine 
„rationale Vergesellschaftung“176 erwächst, „ist es dennoch die Struktur der 
Herrschaft und deren Entfaltung, welche das Gemeinschaftshandeln formt 
und namentlich seine Ausgerichtetheit auf ein ‚Ziel‘ überhaupt erst ein­
deutig determiniert.“177 Herrschaft übersteigt daher blosse Macht178, denn 
Macht alleine vermag nicht in eine „rationale Vergesellschaftung“179 zu 
münden. Eine Vergesellschaftung sieht Weber in Anlehnung an Ferdinand 
Tönnies als (historische) Fortführung einer Vergemeinschaftung.180 In der 

174 Vgl. Popitz, Heinrich, Phänomene der Macht, 2., stark erweiterte Aufl., Tübingen 
1992, 232–260; zu dieser Deutung vgl. ferner Anter, Macht und Herrschaft, 51–53; 
Ders., Theorien der Macht, 63–65.

175 MWG I/22.4, 127.
176 MWG I/22.4, 127.
177 MWG I/22.4, 127.
178 Vgl. Anter, Macht und Herrschaft, 51–52.
179 MWG I/22.4, 127.
180 Vgl. Tönnies, Ferdinand, Gemeinschaft und Gesellschaft, hg. v. Clausen, Bettina / 

Haselbach, Dieter, Berlin / Boston 2019 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, 
Bd. 2), 123–221 (erstmals erschienen 1887 unter dem Titel: Gemeinschaft und 
Gesellschaft. Abhandlung des Communismus und des Socialismus als empirischer 
Culturformen, Leipzig 1887). In Gemeinschaften, so Tönnies, orientieren sich die 
Einzelnen in ihrem Handeln am Kollektiv („Wesenswille“), in Gesellschaften ori­
entiert sich der Einzelne ausschliesslich an seinen Eigeninteressen, benutzt das 
Kollektiv und die anderen also instrumentell („Kürwille“). Gemeinschaft und Gesell­
schaft dienen Tönnies zunächst als Normalbegriffe bzw. später (nach der Etablierung 
des Begriffs Idealtypus durch Weber) als ideelle Typen (vgl. Tönnies, Ferdinand, 
Vorrede, in: Ders., Einführung in die Soziologie (1931), hg. v. Dieter Haselbach, 
Berlin / Boston 2021 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 21), 7–13, hier 
7–8). Auch wenn Weber in Bezug auf die verwendete Terminologie der Vergesell­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

194

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergemeinschaftung beruhen für Weber „die Einstellungen des sozialen 
Handelns […] auf subjektiv gefühlter (affektueller oder traditionaler) Zu­
sammengehörigkeit der Beteiligten“181, während eine Vergesellschaftung auf 
„wert- oder zweckrational motiviertem Interessenausgleich oder auf ebenso 
motivierter Interessenverbindung beruht.“182

Zur Aufrechterhaltung einer Herrschaft ist im Normalfall ein Verband 
notwendig. Als Verband beschreibt Weber „eine nach außen regulierend 
beschränkte oder geschlossene soziale Beziehung“183 mit einer Ordnung, 
zu deren Aufrechterhaltung spezifische Personen abgestellt sind. Bei diesen 
handelt es sich um den oder die Leiter des Verbandes und den Verwaltungs­
stab.184 Unter einer Ordnung ist in Webers Begrifflichkeiten im Kontext 
einer sozialen Beziehung, wie sie eine Herrschaft aufgrund des Machtcha­
rakters ebenfalls darstellt, die Orientierung von „Handeln an angebbaren 
‚Maximen‘“185 zu verstehen. Eine Ordnung gilt, wenn die von der Ordnung 
vorgegebenen Maximen als „verbindlich oder vorbildlich angesehen wer­
den“186 und sich deswegen als Norm auf das Handeln auswirken. Insofern 
ist die Geltung der Ordnung graduell stärker oder schwächer ausgeprägt. 
Nur wenn die Chance der Handlungsorientierung an den Maximen der 

schaftung und Vergemeinschaftung explizit darauf hinweist, dass er den Begriffen 
von Tönnies im Groben folgt (vgl. MWG I/23, 195), ist in der Max-Weber- und 
Ferdinand-Tönnies-Forschung darüber gestritten worden, inwieweit Weber Tönnies 
direkt widerspreche. Der renommierte Tönnies-Forscher Werner Jacob Cahnman 
hält zu diesen Diskussionen fest: „In the older Part II of Economy and Society, 
written […] 1911–1913 as well as in the 1913 essay ‘Some Categories of Interpretive 
Sociology’ […], Weber used the term Gemeinschaft in the pre-Toenniesian general 
sense of ‘social group’; he considers Gemeinschaftshandeln as the equivalent of what 
he later called ‘social action,’ Gesellschaftshandeln as any rationally conceived or 
organized social action. By 1920 […] his terminology had become much more clo­
sely related to Toennies’s categories […]. Weber speaks […] of Vergemeinschaftung 
and Vergesellschaftung […] rather than of Gemeinschaft and Gesellschaft as social 
entities“ (Cahnman, Werner Jacob, Weber and Toennies. Comparative sociology 
in historical perspective, ed. and with an introduction by Joseph B. Maier, Judith 
Marcus und Zoltán Tarr, New Brunswick 2016, 61–65, hier 62–63). Direkt kritisiert 
Weber hingegen Tönnies’ Ansicht zur Bedeutung der Stadt für das Verhältnis der 
mittelalterlichen Kirche (Christentum; hier insbesondere: Sekten und Mönchtum) 
zur Wirtschaft (vgl. MWG I/9, 747–753).

181 MWG I/23, 194–195.
182 MWG I/23, 195.
183 MWG I/23, 204.
184 Vgl. MWG I/23, 204.
185 MWG I/23, 183.
186 MWG I/23, 183.

11 Macht und Herrschaft

195

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ordnung nicht mehr vorhanden ist, gilt eine Ordnung faktisch nicht 
mehr.187 Wenn die in einem Verband geltende Ordnung seine Mitglieder in 
eine herrschaftliche Beziehung zueinander setzt, handelt es sich um einen 
Herrschaftsverband. In solchen Verbänden garantiert der Verwaltungsstab 
demgemäss die Einhaltung und Befolgung von Befehlen.188 In ihrer Poten­
zialität ist eine Herrschaft zwar auch ohne Verband und ohne Verwaltungs­
stab denkbar, aber ohne zumindest eines von beidem ist sie in der Realität 
sehr unwahrscheinlich.189

Herrschaft kann für Weber in vielen verschiedenen Formen auftreten 
und beobachtet werden,190 auch wenn sie die Form eines Verbands mit 
Verwaltungsstab zur Aufrechterhaltung der Ordnung und Durchsetzung 
der Befehle angenommen hat. Im Gegensatz zur damaligen Staatsrechts­
lehre ordnet Weber unter einer Herrschaft nicht nur den Staat und politi­
sche Organisationen ein, sondern er sieht eine Herrschaft in allerlei unter­
schiedlichen Kontexten gegeben. Weber „verbindet soziale, religiöse und 
politische Herrschaftsformen und löst sich vom engeren Staatsbegriff ab“191. 
Weil für Weber Staat und Herrschaft nicht synonym zueinander sind, kön­
nen auch staatliche Regierungs- oder Verfassungsformen auf der Stufe des 
Herrschaftsbegriffs zur Typisierung einer Herrschaft noch nicht sinnvoll 
angewandt werden. Ein Verband ist sowieso aufgrund der Existenz eines 
Leiters des Verbandes und des Verwaltungsstabes zur Durchsetzung der 
Verbandsordnung immer „in irgendeinem Grade Herrschaftsverband“192. 
Herrschaftsverbände von besonderer Bedeutung sind unter anderem der 
politische und der hierokratische Verband. Beide zeichnen sich dadurch 
aus, dass sie regelmässig zur Aufrechterhaltung ihrer Verbandsordnungen 
Zwang androhen und ausüben.193 Im Falle des politischen Verbandes han­
delt es sich um physischen Zwang und physische Gewalt, im Falle des 
hierokratischen Verbandes um psychischen Zwang „durch Spendung oder 

187 Vgl. MWG I/23, 182–185.
188 Vgl. MWG I/23, 211.
189 Vgl. MWG I/23, 211, 449–450.
190 Vgl. MWG I/22.4, 128; MWG I/23, 449–453.
191 Hanke, Edith, Max Webers Rechts- und Herrschaftssoziologie. Anmerkungen zu 

einem komplizierten Verhältnis angesichts der Neuedition in der Max Weber-Ge­
samtausgabe, in: Gephart, Werner / Witte, Daniel (Hgg.), Recht als Kultur? Beiträge 
zu Max Webers Soziologie des Rechts, Frankfurt 2017 (= Schriftenreihe des Käte 
Hamburger Kollegs „Recht als Kultur“, Bd. 19), 439–456, hier 449.

192 MWG I/23, 211.
193 Vgl. MWG I/23, 212–215.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

196

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versagung von Heilsgütern“194. Wenn ein politischer Verband auf einem 
von ihm beanspruchten Territorium „erfolgreich das Monopol legitimen 
physischen Zwanges“195 erlangt, handelt es sich um einen politischen An­
staltsbetrieb, den Weber als Staat bezeichnet. Wenn ein hierokratischer 
Verband „das Monopol legitimen hierokratischen Zwanges“196 über seine 
Mitglieder für sich in Anspruch nehmen kann, handelt es sich um einen 
hierokratischen Anstaltsbetrieb, als den Weber eine Kirche bezeichnet. 
Wenn ein Staat oder eine Kirche nicht das Monopol des legitimen Zwanges 
erfolgreich für sich beanspruchen kann, handelt es sich demgemäss begriff­
lich nicht um einen Staat oder eine Kirche, sondern um einen politischen 
oder hierokratischen Verband.

11.4 Autorität und Interessenkonstellationen

In seinen Arbeiten hat sich Weber dem Herrschaftsbegriff wiederholt auf 
verschiedene Weisen definitorisch angenähert und ihn immer mehr präzi­
siert.197 Die Bestimmung von Herrschaft in den „Soziologischen Grundbe­
griffen“ nach dem Weltkrieg als „Chance, für einen Befehl bestimmten In­
halts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden“198, ist lediglich das Er­
gebnis langjähriger Auseinandersetzungen. Bereits in seiner kurzen und für 
den Druck bestimmten soziologischen Herrschaftsstudie (vor dem Ersten 
Weltkrieg)199 hat er zwei Distinktionen von Herrschaft gezogen, die ange­

194 MWG I/23, 212.
195 MWG I/23, 212; vgl. ferner v. a. MWG I/17, 157–252.
196 MWG I/23, 212.
197 Weber beschäftigte sich in seinem letzten Lebensjahrzehnt (1910–1920) in zwei 

Phasen besonders vertieft mit Herrschaft (und Macht): zuerst von 1910 bis 1914 und 
zum zweiten Mal von 1918 bis 1920. Das Ergebnis aus der ersten Schaffensperiode ist 
als Kapitel IX. unter der Überschrift „Soziologie der Herrschaft“ in den Weber/Win­
ckelmann-Ausgaben von WuG abgedruckt, die Verschriftlichung der zweiten Phase 
in Kapitel III derselben Ausgaben. Vielfach geht daneben ein drittes Textmanuskript 
zur Thematik vergessen, das nicht genau datiert werden kann und nicht in den 
Ausgaben von „Wirtschaft und Gesellschaft“ von Marianne Weber und Johannes 
Winckelmann abgedruckt wurde. Marianne Weber veröffentlichte es stattdessen 
1922 in den „Preußischen Jahrbüchern“: Weber, Max, Die drei reinen Typen der 
legitimen Herrschaft. Eine soziologische Studie, in: Preußische Jahrbücher, Bd. 187/1 
(1922), 1–12; jetzt abgedruckt in MWG I/22.4, 726–742. Vgl. dazu Hanke, Edith / 
Kroll, Thomas, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft: Editorischer 
Bericht, in: MWG I/22.4, 717–725.

198 MWG I/23, 210; vgl. ferner MWG I/23, 449.
199 Jetzt abgedruckt in MWG I/22.4, 126–149.

11 Macht und Herrschaft

197

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, aus welchen Gründen ein bestimmtes Herrschaftsverhältnis zustande 
kommt und aufrechterhalten werden kann: A) „kraft Interessenkonstellati­
on (insbesondere kraft monopolistischer Lage)“200 und B) „kraft Autorität 
(Befehlsgewalt und Gehorsamspflicht)“201. Die beiden herrschaftsbegrün­
denden Elemente sind für Weber „zwei polar einander entgegengesetzte 
Typen von Herrschaft“202. Es handelt sich dabei um Idealtypen, die in 
der Realität nie in ihrer „reinen Form“203 vorkommen, sondern in einer 
gleitenden Durchmischung anzutreffen sind. Auch darf die Bezeichnung 
Ideal-Typus nicht, wie dies in der Alltagssprache häufig gemacht wird, mit 
einer Idealvorstellung im Sinne eines erstrebenswerten Vorbilds verwech­
selt werden. Webers Idealtypologien sind deskriptiv-explikativer und nicht 
ideologisch-normativer Art. Er sagt also nichts darüber aus, wie eine Herr­
schaft sein soll, sondern darüber, wie sie ist oder allenfalls unter bestimm­
ten Bedingungen sein könnte.

11.4.1 „Herrschaft kraft Interessenkonstellation“

Der erste Typus von Herrschaft wird von Weber in seiner reinsten Form in 
der monopolistischen Marktherrschaft ausgemacht. Ausschlaggebend sind 
vor allem wirtschaftliche Faktoren: gesicherter Besitz oder marktgängige 
Fertigkeit, mit denen Einfluss auf „das lediglich dem eigenen Interesse 
folgende formal ‚freie‘ Handeln der Beherrschten“204 genommen wird. Sie 
ist auf den einzelnen Akteur bezogen synonym zu setzen mit der „Markt­
macht“205 des jeweiligen Akteurs. Besitz und Fertigkeiten seien machtbe­
gründend, auch wenn sie nicht aktiv im Markt als Marktmacht ausgespielt 
werden. Bereits das passive Verfügen über für andere relevanten ökonomi­
schen Besitz und relevante Fertigkeiten kann in ein verfestigtes Machtver­
hältnis führen.206

200 MWG I/22.4, 129.
201 MWG I/22.4, 129.
202 MWG I/22.4, 129.
203 Die Bezeichnungen reine Form und reinster Typus verwendet Weber immer wieder 

an verschiedenen Stellen seiner Typologisierung von Macht- und Herrschaftsgebil­
den. Denn seiner Meinung nach ist „nur vom reinen (‚Ideal‘-)Typus her […] sozio­
logische Kasuistik möglich“ (MWG I/23, 169–172, hier 170).

204 MWG I/22.4, 129.
205 MWG I/22.4, 133.
206 Vgl. MWG/22.4, 133. Als Beispiel führt Weber die Autorität von Kreditbanken aus, 

die sich zwar selber nicht als Autorität verstehen, sondern lediglich ihre eigenen 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

198

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie Weber aber aufzeigt, nimmt eine Machtform „kraft Interessenkon­
stellation, dem marktmäßigen Machtverhältnis gleich oder ähnlich“207, häu­
fig Züge der zweiten Herrschaftsform an, indem sie sich „in formell gere­
gelte Autoritätsverhältnisse verwandelt“208. Ein Beispiel für diesen Vorgang 
ist etwa das vertraglich geregelte Angestelltenverhältnis. Dieses wird zwar 
formell unter Gleichen und beiderseitig formell freiwillig eingegangen, be­
wirkt aber, dass der eine Vertragspartner künftig der Autorität des anderen 
unterliegt.209 Die Herrschenden sind im Besitz bestimmter Verfügungsge­
walt über (ökonomische) Ressourcen, wodurch andere in der Verfolgung 
ihrer (zweck-)rationalen Interessen in deren Abhängigkeit geraten. Dies 
macht die von den anderen Abhängigen in gewisser Weise zu Beherrschten, 
die im Eigeninteresse den Anweisungen der Herrschenden folgen. Unter 
anderem aus diesem Grund rückt Weber in seinen weiteren Ausführungen 
von diesem Herrschaftstypus ab.210 Zudem, so Weber später, bedient sich 
nicht jede Herrschaft wirtschaftlicher Mittel, und „noch weit weniger hat 
jede Herrschaft wirtschaftliche Zwecke.“211

11.4.2 „Herrschaft kraft Autorität“

In seinen weiteren Ausführungen zur Herrschaft vertieft Weber nur noch 
den Typus der „Herrschaft kraft Autorität“212 mit autoritärer Befehlsgewalt, 
Gehorsamspflicht und Zwangsapparat.213 Es ist dieser Herrschaftstyp, den 
er in der zweiten Arbeitsphase in den „Soziologischen Grundbegriffen“ als 
Herrschaft auffasste, was ausdrücklich noch einmal im Abschnitt über die 

Interessen vertreten, aber gerade dadurch zur Autorität werden, und zwar insbeson­
dere in der Interaktion mit formell frei Handelnden (vgl. MWG/22.4, 129–130).

207 MWG I/22.4, 135.
208 MWG I/22.4, 135. Vgl. zu diesem Vorgang mit vielen Beispielen auch MWG I/22.4, 

130–135.
209 Vgl. MWG I/22.4, 132–133. Zum Arbeitsvertrag als Vereinbarung zwischen formell 

Gleichen vgl. ferner: MWG I/22.3, 278, 425–427; MWG I/8, 37–61, 40–42 [= Rezen­
sion zu Lotmar, Philip, Der Arbeitsvertrag. Nach dem Privatrecht des Deutschen 
Reiches. In zwei Bänden, Bd. 1, Leipzig 1902, erschienen in: Archiv für soziale 
Gesetzgebung und Statistik. Zeitschrift zur Erforschung der gesellschaftlichen Zu­
stände aller Länder, Bd. 17/3 (1902), 723–734].

210 Vgl. MWG I/22.4, 135.
211 MWG I/23, 449; vgl. ferner MWG I/22.4, 127.
212 MWG I/22.4, 129.
213 Vgl. MWG I/22.4, 135.

11 Macht und Herrschaft

199

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Typen der Herrschaft“ bekräftigt wird.214 In der Phase vor dem Ersten 
Weltkrieg definierte Weber diesen Typus noch folgendermassen:

„Unter ‚Herrschaft‘ soll hier also der Tatbestand verstanden werden: daß 
ein bekundeter Wille (‚Befehl‘) des oder der ‚Herrschenden‘ das Handeln 
anderer (des oder der ‚Beherrschten‘) beeinflussen will und tatsächlich 
in der Art beeinflußt, daß dies Handeln, in einem sozial relevanten 
Grade, so abläuft, als ob die Beherrschten den Inhalt des Befehls, um 
seiner selbst willen, zur Maxime ihres Handelns gemacht hätten (‚Gehor­
sam‘).“215

Die reinste Form einer solchen Herrschaft sieht Weber in der hausväterli­
chen, amtlichen oder fürstlichen Gewalt. In ihrer reinsten Form stützt sie 
sich „auf eine in Anspruch genommene, von allen Motiven und Interessen 
absehende schlechthinnige Gehorsamspflicht“216. Die Gehorsamspflicht der 
Beherrschten hat ihre Entsprechung auf Seiten der Herrschenden in ihrer 
Befehlsgewalt. In den auf Autorität aufbauenden Herrschaftsgebilden kann 
das Verhältnis zwischen mit Befehlsgewalten ausgestatteten Herrschenden 
und durch Gehorsamspflicht daran gebundenen Beherrschten formal oder 
rechtlich festgelegt sein. In diesem Fall sorgt der Verwaltungsstab als 
Zwangsapparat dafür, dass dem rechtlich festgehaltenen Befehl auch tat­
sächlich in Gehorsam entsprochen wird. Dennoch beruht eine autoritäre 
Herrschaft in ihrem Selbstanspruch nicht primär auf den verschiedenen 
Möglichkeiten, Ungehorsam zu sanktionieren, sondern auf der allgemein 
anerkannten Gehorsamspflicht. Der Herrschende hat einen Anspruch auf 
Gehorsam gegenüber seinen Befehlen, weil er das Recht dazu besitzt, dass 
seine Befehle befolgt werden. Damit das auf Gehorsamspflicht aufbauende 
Herrschaftsgehäuse erhalten bleibt, ist von Seiten der Gehorchenden aller­
dings „ein gewisses Minimum von eigenem Interesse [..] daran, daß er [der 
Beherrschte] gehorcht, […] unentbehrliche Triebfeder des Gehorsams.“217

Autorität und Gehorsam sind aufeinander verwiesen und gegenseitig 
in ihrer Potenzialität und Realisierung Bedingung. Den Anweisungen des 
Befehlenden muss nicht aus einem hohen inneren Pflichtgefühl heraus im 
Handeln entsprochen werden. Es reicht aus, wenn von den Gehorchenden 

214 Vgl. MWG I/23, 211, 449: „‚Herrschaft‘ soll, definitionsgemäß (Kap. I, § 16) die 
Chance heißen, für spezifische (oder: für alle) Befehle bei einer angebbaren Gruppe 
von Menschen Gehorsam zu finden.“

215 MWG I/22.4, 135.
216 MWG I/22.4, 129.
217 MWG I/22.4, 133; vgl. ferner MWG I/23, 449.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

200

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angezeigt wird, dass die Befehle als solche akzeptiert werden. Die Pflicht 
zum Gehorsam ist damit eine formale Pflicht, der zwar auch informell und 
psychologisch218 in Form eines Pflichtgefühls entsprochen werden kann, 
aber nicht muss. Überhaupt gibt es für Weber viele unterschiedliche Grün­
de, weshalb den Befehlen gehorcht wird. In der Einführung zum Aufsatz 
über „Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft“ formuliert er zu 
diesen Gründen der Fügsamkeit: 

„Sie kann rein durch Interessenlage, also durch zweckrationale Erwägun­
gen von Vorteilen und Nachteilen seitens des Gehorchenden bedingt 
sein. Oder andererseits, durch bloße ‚Sitte‘, die dumpfe Gewöhnung an 
das eingelebte Handeln; oder sie kann rein affektuell, durch bloße per­
sönliche Neigung des Beherrschten, begründet sein.“219

Notwendige Voraussetzung für eine Herrschaft in dieser Konzeption sind 
zum einen jene, die durch ihre Handlungen anzeigen, dass sie herrschen 
wollen, und zum anderen jene, die sich dieser Befehlsgewalt fügen, gehor­
sam sind, Befehle annehmen und in ihrem Handeln anzeigen, dass sie 
das Herrschaftsverhältnis als asymmetrische Machtbeziehung akzeptieren. 
Gehorsam sind im Weber’schen Sinne zum einen jene, die Befehle und 
Anweisungen strikt befolgen, zum andern aber auch bereits jene, die prin­
zipiell Bereitschaft zeigen, Befehlen nachzukommen;220 beides bringt zum 
Ausdruck, dass alles so „abläuft, als ob die Beherrschten den Inhalt des 
Befehls, um seiner selbst willen, zur Maxime ihres Handelns gemacht 
hätten“221. Selbst wenn Leitung und Verwaltung, wie in einer Demokratie 
üblich, „der Form nach als ‚Diener‘ der Beherrschten auftreten“222, verbleibt 
ihnen ein Minimum an Befehlsgewalt, dem mit Gehorsam entsprochen 
wird.

Weber betont, dass Herrschaftsverhältnisse plural sein können. Gerade 
mit Blick auf eine sich ausdifferenzierende Gesellschaft mit Arbeitsteilung 
sind die Herrschaftsverhältnisse von Situation zu Situation unterschiedlich. 

218 Vgl. MWG I/23, 452. Hierzu sei mit Weber angemerkt, dass „rein psychologisch […] 
die Kausalkette verschieden aussehen, insbesondere: ‚Eingebung‘ oder ‚Einfühlung‘ 
sein [kann]“ (MWG I/23, 452).

219 MWG I/22.4, 726. In der Fassung aus Wirtschaft und Gesellschaft fasst Weber die 
Motive zusammen mit der Formulierung: „von dumpfer Gewöhnung angefangen 
bis zu rein zweckrationalen Erwägungen“ (MWG I/23, 449).

220 Vgl. auch Baumann, Peter, Die Motive des Gehorsams bei Max Weber: eine Rekon­
struktion, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 22/5 (1993), 355–370, hier 356, Anm. 2.

221 MWG I/22.4, 135.
222 MWG I/23, 453; vgl. ferner MWG I/22.4, 139.

11 Macht und Herrschaft

201

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So kann jemand in dem einen Kontext als Herrschender auf die Befolgung 
seiner Befehle zählen, in anderen Kontexten aber seinerseits anderen ge­
horchen müssen. Weber hält fest:

„Wir werden unsererseits dem Dorfschulzen, dem Richter, dem Bankier, 
dem Handwerker [und überhaupt: allen Personen] gleichermaßen ‚Herr­
schaft‘ überall da und nur da zuschreiben, wo sie für gegebene Anord­
nungen […] ‚Gehorsam‘ beanspruchen und (in einem sozial relevanten 
Grade) finden.“223

Der Handwerker mag etwa in der Werkstatt gegenüber seinen Gehilfen 
über Befehlsgewalt verfügen, auf der Anklagebank aber dem Urteil des 
Richters gehorchen müssen. Wann und in welchem Grad in einer jewei­
ligen Situation jemand Befehlsgewalt oder Gehorsamspflicht auszuüben 
hat, ist demgemäss massgeblich von dessen sozialer Rolle im konkreten 
institutionellen Kontext abhängig.224 So unterstehen etwa moderne Beamte 
in ihren jeweiligen Ressorts gegenseitig der Befehlsgewalt des jeweils ande­
ren.225

11.5 Fünfter Halbschluss

Macht ist für Weber die Möglichkeit, in einer sozialen Beziehung den eige­
nen Willen durchzusetzen. Sie ist deswegen relational und potenziell und 
erhält ihre konkrete Manifestierung im Handlungszusammenhang inner­
halb konkreter asymmetrischer Beziehungen, weshalb Macht in mannigfal­
tigen Formen auftreten kann. So gefasst ist der Machbegriff allerdings so 
weit, dass er nicht mehr länger für soziologische Untersuchungen brauch­
bar ist. Macht ist deswegen soziologisch amorph.

Der Begriff der Herrschaft ist demgegenüber ein präziserer und unter­
suchbarer Begriff, da sie eine ganz bestimmte Gestalt einer Machtbeziehung 
darstellt. Eine Herrschaft entsteht durch die Verstetigung einer Machtbezie­
hung. Im Laufe der Verstetigung formen sich normalerweise die Struktur­

223 MWG I/22.4, 138.
224 Den Zusammenhang zwischen sozialer Rolle und Macht hat vor allem der deutsche 

Soziologe Dieter Claessens (1921–1997) ausgearbeitet, sich dabei aber nur zweimal 
auf Weber bezogen: vgl. Claessens, Dieter, Rolle und Macht, 3., überarb. Aufl. 
München 1974. Er beschreibt darin „Machtrollen“ als Macht durch das System (soci­
al power), Macht im System (self imposed power) und Macht über das System.

225 Vgl. MWG I/22.4, 136.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

202

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


elemente des Verbandes, des Leiters und des Verwaltungs- oder Zwangs­
stabes aus, die sicherzustellen haben, dass die sich formierende Ordnung 
eingehalten wird. Eine Herrschaft ist charakterisiert durch die sie ausma­
chenden Handlungen des Befehlens und des gehorsamen Befolgens der 
Befehle. Max Weber sieht in allen möglichen Kontexten des menschlichen 
Zusammenlebens Herrschaftsgehäuse gegeben, in denen die einen befehlen 
und die anderen sich so verhalten, als ob sie den Befehlen allein um des 
Befehls willen nachkommen. Zunächst unterscheidet er zwei Typen von 
Herrschaft auf der Basis ihrer Begründungsmuster: die „Herrschaft kraft 
Interessenkonstellation“226, die vor allem aufgrund von Abhängigkeiten zu­
stande kommt, und die „Herrschaft kraft Autorität“227, in der die höhere 
Autorität über Befehlsgewalt verfügt und die niedrigere Autorität Gehor­
samspflicht hat. Da allerdings der erste Herrschaftstypus starke Tendenzen 
hat, sich in den zweiten umzuformen, gilt für den späten Weber nur noch 
die letztgenannte Herrschaftsform als Herrschaft.

12 Legitimität und Herrschaft

Max Weber kommt in seinen Überlegungen zur Herrschaft vom Allgemei­
nen zum Spezifischen: Er beginnt bei dem allgemeinen Phänomen der 
Macht und grenzt dieses vom spezifischeren Phänomen der Herrschaft ab. 
Herrschaft wiederum definiert er zuerst im Allgemeinen, um sie später 
nur noch als Herrschaft kraft Autorität aufzufassen. Als solche konstituiert 
sich eine Herrschaft in ihrem Handeln in Befehlen und Gehorchen. Die Be­
fehlsgewalt des Herrschenden und die Gehorsamspflicht der Beherrschten 
sind dabei komplementäre Bedingungen. Im Anschluss schränkt er seine 
Überlegungen noch weiter ein und konzentriert sich auf die Frage nach den 
Geltungsgründen von Herrschaftsbeziehungen. In diesem Rahmen führt 
er den Begriff der Legitimität und legitimen Herrschaft ein. Im Folgenden 
wird zuerst danach gefragt, was Max Weber unter Legitimität versteht, um 
im Anschluss der Frage nachzugehen, wann eine Herrschaft in Webers Sin­
ne legitim sein kann. Abschliessend wird die Frage aufgeworfen, ob neben 
den bekannten drei Idealtypen der legitimen traditionalen, charismatischen 
und legalen Herrschaft auch illegitime Herrschaft denkbar ist oder ob es 
sich bei dieser nicht doch um eine spezielle Kategorie legitimer Herrschaft 
handelt.

226 MWG I/22.4, 129.
227 MWG I/22.4, 129.

12 Legitimität und Herrschaft

203

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.1 Legitimität und Geltung

Die Legitimität eines Herrschaftsverhältnisses spielt in Webers Konzeption 
eine zentrale Rolle für die Etablierung und Aufrechterhaltung der herr­
schaftlichen Ordnungsgeltung der Handlungsstruktur von Befehlen und 
Gehorchen. Sie ist deswegen aus der Herrschaftskonzeption Webers nicht 
wegzudenken, sondern als konstitutiv zu betrachten, selbst wenn Legitimi­
tät für eine faktische Herrschaft nicht zwingend notwendig ist. 228

Hinter dem Prinzip der Legitimität steht die Frage, wie es dazu kommt, 
dass Menschen überhaupt anderen Menschen gehorchen.229 Weber nennt 
dafür zunächst drei unterschiedliche Motive, der Gehorsamspflicht nachzu­
kommen und sich fügsam zu verhalten; sie werden anschliessend ergänzt 
durch ein viertes Motiv und können in unterschiedlichen Kombinationen 
auftreten.230 (1) Zunächst wird der Gehorsamspflicht aufgrund der Konstel­
lation subjektiver Interessenlagen nachgekommen: Die einzelnen Personen 
wägen zweckrational Vor- und Nachteile gegeneinander ab. Wenn sie im 
Gehorchen entsprechenden Vorteil oder zumindest einen nur geringen 
Nachteil für sich und die eigenen Interessen sehen, sind sie geneigt, den 
Befehlen nachzukommen. (2) Zweitens kann das gehorchende Nachkom­
men aufgrund von Sitte zustande kommen, also auf der Basis einer dump­
fen „Gewöhnung an das eingelebte Handeln“231: weil eine Person sich 
bestimmte Handlungsmuster angewöhnt und diese aufgrund „langer Ein­
gelebtheit“232 immer wieder repetitiv wiederholt. Im Handlungszusammen­
hang einer Herrschaft heisst das: Weil die Befolgung bestimmter Befehle 

228 Bereits hier eine Vorbemerkung: Der Legitimitätsbegriff Webers unterscheidet sich 
markant von der Verwendungsart des Begriffs in der (normativen) Rechts- und den 
Politikwissenschaften, insbesondere weil Webers Legitimitätskonzeption seinem 
(methodischen) Anspruch nach weder normativ noch ausschliesslich auf politisch-
staatliche Herrschaftsverbände fokussiert ist. Vgl. dazu auch Breuer, Stefan, Das 
Legitimitätskonzept Max Webers, in: Willoweit, Dietmar / Müller-Luckner, Elisa­
beth (Hgg.), Die Begründung des Rechts als historisches Problem, München 2000 
(= Schriften des Historischen Kollegs: Kolloquien, Bd. 45), 1–17, hier 1–2.

229 Zu Beginn der bekannten Rede „Politik als Beruf “ (München 1919) fragt Weber: 
„Damit er [der Staat oder andere Herrschaftsverbände] bestehe, müssen sich also 
die beherrschten Menschen der beanspruchten Autorität der jeweils herrschenden 
fügen. Wann und warum tun sie das? Auf welche inneren Rechtfertigungsgründe 
und auf welche äußeren Mittel stützt sich diese Herrschaft?“ (MWG I/17, 160).

230 Vgl. MWG I/22.4, 136, 726; MWG I/23, 449–450.
231 MWG I/22.4, 726.
232 MWG I/23, 180. Das Beruhen auf langer Eingelebtheit unterscheidet die Sitte von 

ihrer Oberkategorie, dem Brauch (vgl. ebd.).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

204

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von bestimmten Personen eingelebt ist, wird den Befehlen ohne zu erwar­
tende Missbilligung sowie ohne Zwang und/oder Sanktionsandrohung von 
anderen nachgekommen.233 Insofern Disziplin durch die Einübung von 
Einstellungen zustande kommt, ist es der Zweck einer Disziplinierung, 
die Einstellung des sittlichen Gehorsamserweises gezielt zu erreichen.234 

(3) Und letztlich kann die Befolgung der Befehle aus affektuellen und emo­
tionalen Gründen, „durch bloße persönliche Neigung des Beherrschten“,235 

erfolgen. (4) Mit Blick auf den Gehorsam des Verwaltungsstabes gegenüber 
der befehlenden Autorität und seine Bindung an die Herrschenden ergänzt 
Weber die drei Begründungsmotive durch den Gehorsamserweis aus ideell-
wertrationalen Motivationsgründen.236 Diese Motive reichen zwar bereits 
aus, dass eine Herrschaft zustande kommt, vermögen aber nicht eine dauer­
haft stabile Herrschaft aufrechtzuerhalten. Dafür benötigt eine Herrschaft 
zusätzlich das Element der Legitimität.

Mit Blick auf die Bedeutung der Legitimität für die Stabilisierung und In­
nehaltung des breiteren Begriffs der Ordnung beschreibt Weber Legitimität 
als „Prestige der Vorbildlichkeit oder Verbindlichkeit“237. Er schreibt:

„Eine nur aus zweckrationalen Motiven innegehaltene Ordnung ist […] 
weit labiler als die lediglich kraft Sitte, infolge der Eingelebtheit eines 
Verhaltens, erfolgende Orientierung an dieser […]. Aber sie ist noch 
ungleich labiler als eine mit dem Prestige der Vorbildlichkeit oder Ver­
bindlichkeit, wir wollen sagen: der ‚Legitimität‘, auftretende.“238

Legitimität in dieser ersten Bestimmung mit Blick auf Ordnungen im Allge­
meinen ist demgemäss von den Ordnungsbeteiligten positiv konnotiert und 
stärkt die Aufrechterhaltung einer Ordnung stärker als alle anderen Motive. 
Die sich an der Ordnung orientierenden Personen halten die Ordnung 
für eine gute Ordnung. Die legitime Ordnung wird von den Einzelnen als 
normativ prestigeträchtig betrachtet, was sich am Grad des Sich-Orientie­
rens an ihr zeigt. Ähnlich formuliert Weber für den enger gefassten Begriff 
der Herrschaft die Bedeutung der Legitimität. Weil weder zweckrationale 

233 Wenn Missbilligung zu erwarten ist, handelt es sich nicht um eine Sitte, sondern 
um eine Konvention. Wenn physischer oder psychischer Zwang und Sanktionen zu 
erwarten sind, handelt es sich in Abgrenzung davon um Recht (vgl. MWG I/23, 180, 
186–189).

234 Zum Begriff der Disziplin vgl. MWG I/23, 210–211.
235 MWG I/22.4, 726.
236 Vgl. MWG I/23, 449–450.
237 MWG I/23, 183.
238 MWG I/23, 183.

12 Legitimität und Herrschaft

205

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessenabwägungen noch Sitte noch affektuelle oder wertrationale, we­
der materiale noch ideelle Motive genügend stabilisierend wirken, sucht 
sich eine Herrschaft im Normalfall „durch Rechtsgründe, Gründe ihrer ‚Le­
gitimität‘“239 nicht nur äusserlich, sondern auch innerlich zu stützen.240 In 
einer Herrschaft werden, so Weber in seiner Rede „Politik als Beruf “, innere 
Rechtfertigungsgründe dafür gesucht, dass die Herrschaft als vorbildlich 
oder verbindlich erachtet werden soll.241 Die Rechtfertigungsgründe wiede­
rum sind für ihre faktische Geltung darauf angewiesen, dass ihnen Glaube 
geschenkt wird. In der „Unvollendeten Soziologie“ schreibt Weber:

„Aber Sitte oder Interessenlage so wenig wie rein affektuelle oder rein 
wertrationale Motive der Verbundenheit können verläßliche Grundlagen 
einer Herrschaft darstellen. Zu ihnen tritt normalerweise ein weiteres 
Moment: der Legitimitätsglaube.“242

Ähnlich, wie für den Begriff der auf Autorität bauenden Herrschaft auf 
der einen Seite eine autoritäre Befehlsgewalt Anspruch auf Gehorsam er­
heben muss und diesem Fügsamkeitsanspruch zeitgleich auf der anderen 
Seite nachgekommen werden muss, ist für Webers Begriff der legitimen 
Herrschaft ebenfalls eine doppelte Struktur Voraussetzung: Es benötigt 
von Seiten der Herrschen-Wollenden einen Legitimitätsanspruch, dem 
die Beherrschten mit einem Legitimitätsglaube überhaupt erst faktische 
Geltung verschaffen.243 Der Fokus liegt für Weber also, wie bereits beim 
Herrschaftsbegriff im Allgemeinen, nicht allein auf den Herrschenden, son­
dern mindestens ebenso auf den Beherrschten. Legitimität ist für Weber 
in Bezug auf eine Herrschaft lediglich die „Chance, dafür [= als legitim] in 
einem relevanten Maße gehalten und praktisch behandelt zu werden.“244 

Legitim ist so gesehen das, was den Menschen als legitim gilt. Der Legi­
timitätsglaube stellt sicher, dass die Gehorsamsverspflichteten sich weiter­
hin in den ihnen zugewiesenen, niedrigeren Platz des Befehlebefolgens 
in der institutionalisierten asymmetrischen Machtbeziehung faktisch einfü­
gen. In seinem Aufsatz „Über einige Kategorien der verstehenden Soziolo­
gie“ beschreibt Weber dies 1913 als „‚Legitimitäts‘-Einverständnis“245 der 

239 MWG I/22.4, 726.
240 Vgl. auch MWG I/17, 160.
241 Vgl. MWG I/17, 160.
242 MWG I/23, 450.
243 Vgl. MWG I/23, 449–453.
244 MWG I/23, 451.
245 MWG I/12, 437.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

206

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beherrschten mit der als gelten sollend postulierten herrschaftlichen Ord­
nung. Die Beherrschten müssen mit der Herrschaftsbeziehung einverstan­
den sein, damit es sich um eine legitime Herrschaftsbeziehung handelt.246 

Der Legitimitätsglaube der Beherrschten bezieht sich auf die vom Herr­
schenden in Anspruch genommenen „Rechtsgründe“247 bzw. die „inneren 
Rechtfertigungen“248. Die sowohl für Herrschende mit dem Legitimitätsan­
spruch wie auch für die Beherrschten mit ihrem Legitimitätsglaube zentra­
len Fragen lauten demgemäss: Sind die Befehle und Anweisungen auch 
nach Ansicht der Beherrschten rechtens? Decken sich die Rechtfertigungs­
gründe der Herrschaft mit den Rechtfertigungserwartungen der Beherrsch­
ten?

Die grosse Rolle, die dem Legitimitätsglauben zukommt, bedeutet für 
Weber nicht, dass in einer legitimen Herrschaft neben dem Legitimitäts­
glauben keine anderen Motive des Gehorchens vorkommen. Im Kapitel 
über „Die Typen der Herrschaft“ schreibt er in seiner „Unvollendeten 
Soziologie“: „Fügsamkeit kann vom einzelnen oder von ganzen Gruppen 
rein aus Opportunitätsgründen geheuchelt, aus materiellem Eigeninteresse 
praktisch geübt, aus individueller Schwäche und Hilflosigkeit als unver­
meidlich hingenommen werden.“249 Eine Herrschaft kann schliesslich auch 
bestehen, ohne dass sie den Beherrschten als legitim gilt. Wenn aber der 
Legitimitätsglaube schwindet oder nie vorhanden war, bleiben zur Durch­
setzung der Befehle und zur Aufrechterhaltung der Herrschaftsordnung nur 
noch die äusseren Garantien: Zwang und Gewalt. Die Androhung und 
eventuell Anwendung von Gewalt ist für Weber „überall die ultima ratio, 
wenn andre Mittel versagen“250.

Die äusseren Mittel zur Aufrechterhaltung eines Herrschaftsverhältnisses 
und zur Garantie der Einhaltung einer herrschaftlichen Verbandsordnung 
werden durch den Verwaltungsstab zur Anwendung gebracht. Es sind die 
Personen des Verwaltungsstabes, die den Gehorsam der Beherrschten ein­
fordern und mittels der ihnen zugeschriebenen Sanktionsmittel251 auch 

246 Vgl. MWG I/12, 436–437.
247 MWG I/22.4, 726.
248 MWG I/17, 160.
249 MWG I/23, 451.
250 MWG I/23, 212.
251 Als Sanktionsmittel können sowohl Möglichkeiten der direkten Gewalt zur Abstra­

fung von Ungehorsam als auch die blosse „Androhung von Nachteilen“ (MWG 
I/22.3, 295) zählen, wie ein Blick in Webers Überlegungen zur Rechtsentwicklung 
zeigt.

12 Legitimität und Herrschaft

207

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abstrafen können. Deswegen ist die Beziehung zwischen herrschender Au­
torität und ihrem Verwaltungsstab für die Strukturierung und Aufrechter­
haltung einer Herrschaft ungleich wichtiger als die Beziehung zwischen 
herrschender Autorität und Beherrschten. Wenn die Beherrschten eine 
Herrschaft nicht oder nicht mehr als legitim erachten, ist es der Verwal­
tungsstab, der das Obödienzverhältnis mittels der ihm zur Verfügung ste­
henden Zwangs- und Verwaltungsmittel aufrechterhält. Falls aber der Ver­
waltungsstab selbst nicht an die Verbindlichkeit und/oder Vorbildlichkeit 
der Herrschaft glaubt, schwindet die Chance der Zuverlässigkeit seines 
Einsatzes, womit der Fortbestand der Herrschaft aufs Äusserste gefährdet 
wird.252 „Die Art der Legitimitätsbeziehung zwischen Herrn und Verwal­
tungsstab“ wirkt sich daher direkt und „maßgebend für die [Ausgestaltung 
der] Struktur der Herrschaft“253 aus.

12.2 Typen legitimer Herrschaft

Nicht jede Herrschaft ist im selben Ausmass legitim, genauso wie nicht 
jede Ordnung im selben Ausmass gilt oder nicht gilt. Ein Legitimitätsglaube 
ist nicht in einem einfachen Dualismus entweder vorhanden oder nicht 
vorhanden, sondern ist graduell ausgeprägter bzw. weniger ausgeprägt.

Weber unterscheidet in seiner idealtypischen Methodologie drei Typen 
legitimer Herrschaft: (A) die traditionale Herrschaft, (B) die charismatische 
Herrschaft und (C) die legale Herrschaft.254 Es ist diese Dreiertypologie, 
wofür Webers Herrschaftssoziologie besonders bekannt geworden ist. Dass 
es nur und ausschliesslich drei reine Typen legitimer Herrschaft gebe, 
betonte er bis zu seinem Lebensende.255 Da es sich um Idealtypen han­
delt, können sie in der konkreten Empirie kaum in ihrer reinen Form, 
sondern in der Regel nur durchmischt festgestellt werden. „Zu glauben: 
die historische Gesamtrealität lasse sich in das nachstehend entwickelte Be­
griffsschema ‚einfangen‘, liegt hier so fern wie möglich“256, schreibt Weber 

252 Vgl. MWG I/23, 450–452.
253 MWG I/23, 452.
254 Vgl. MWG I/23, 453; MWG I/22.4, 726–742.
255 Vgl. in der zeitlichen Chronologie: „Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft“ 

(MWG I/22.4, 726–742), „Politik als Beruf “ (MWG I/17, 157–252), Mitschriften zur 
Vorlesung „Allgemeine Staatslehre und Politik“ (MWG III/7, 76–77), Kapitel III von 
„Wirtschaft und Gesellschaft“ (MWG I/23, 449–591). Vgl. ferner die Ausführungen 
in Kap. 12.4.

256 MWG I/23, 455.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

208

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Hinführung zum Typenkapitel in „Wirtschaft und Gesellschaft“. Als 
Idealtypen sind auch sie – wie der Legitimitätsbegriff Webers überhaupt – 
lediglich deskriptiv und erklärend, nicht aber normativ und wertend. Wie 
eine legitime Herrschaft für Weber keine normativ bessere Herrschaft ist, 
sondern lediglich eine stabilere, ist auch keiner der drei Typen den jeweils 
anderen normativ irgendwie überlegen. Zudem muss darauf hingewiesen 
werden, dass die Typologie natürlich nur für Herrschaft und innerhalb 
dieses Begriffs wiederum nur für legitime Herrschaft gilt und deswegen vor 
allem nicht mit einer allgemeinen Machtformenlehre verwechselt werden 
sollte.257

12.2.1 Traditionale Herrschaft

Eine Herrschaft traditionalen Charakters beruht „auf dem Alltagsglauben 
an die Heiligkeit von jeher geltenden Traditionen“258. Die Tradition, das 
Gewohnte und die „von jeher vorhandenen Ordnungen und Herrengewal­
ten“259 sind es, die eine oder mehrere Personen zur Autorität legitimieren. 
Den so bestimmten Personen wird aus „Pietät“260 und „auf Grund der Hei­
ligkeit altüberkommener (‚von jeher bestehender‘) Ordnungen und Her­
rengewalten“261 gehorcht. Die durch überlieferte Regeln bestimmten Herren 
erhalten durch die überlieferte Tradition eine bestimmte Eigenwürde zu­
gewiesen, die ihren Legitimitätsanspruch stützt.262 Handlungsanweisend 
sind nicht Satzungen, sondern die Anweisungen und Befehle des durch 
die Tradition bestellten Herrschers. Dieser kann unter Berücksichtigung 
der altüberkommenen Ordnungen wiederum selber Personen bestimmen, 
denen ebenfalls gehorcht werden muss. Somit kann die Tradition direkt 
und indirekt Personen mit Befehlsgewalt versehen: direkt, indem aus 

257 Denn es handelt sich um eine Untertypisierung des Begriffs der Herrschaft, welche 
wiederum lediglich ein „Sonderfall von Macht“ (MWG I/22.4, 127) darstellt. Mit 
Nachdruck verweist etwa Heinrich Popitz auf diese Verwechslungsgefahr, indem er 
schreibt, dass „Legitimierung von Macht keine eigene Machtform“ darstellt, sondern 
„als Gewinn einer zusätzlichen stabilisierenden Qualität, die jede der […] Machtfor­
men“ entwickeln kann, begriffen werden muss (Popitz, Phänomene der Macht, 264 
Anm. 26).

258 MWG I/23, 453.
259 MWG I/22.4, 729.
260 MWG I/23, 454.
261 MWG I/23, 468.
262 Vgl. MWG I/23, 468.

12 Legitimität und Herrschaft

209

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tradition selber Herrschende bestimmt werden, indirekt, indem die 
Tradition Personen dazu legitimiert, andere Personen mit Befehlsgewalt 
auszustatten.263 Auf diese Weise entsteht der Verwaltungsstab in einer tradi­
tionalen Herrschaft. Die Beziehung des Verwaltungsstabes zum Herrscher 
ist dementsprechend ebenfalls eine stark personal gefärbte und ist durch 
„persönliche Dienertreue“264 charakterisiert. Hingegen gibt es keine sach­
lichen Kriterien, wer wieso in welche Position berufen wird. Kompeten­
zen, rationale Hierarchie, voraussehbare Karrierechancen und notwendige 
Fachqualifizierung sind dem traditionalen Verwaltungsstab in seiner reinen 
Form ebenso fern wie das geregelte Gehalt der Beamten.265 Stattdessen 
werden Positionen aufgrund des seit jeher Bestehenden und nach Ansehen 
der Person vergeben. Beispiele für eine legitime Herrschaft hauptsächlich 
traditionalen Typus sind etwa patriarchal, gerontokratisch oder patrimoni­
al organisierte Herrschaftsverbände, von denen es in der Geschichte viele 
gibt.266 Während aber im (primären) Patriarchalismus und in der Geronto­

263 Vgl. MWG I/23, 468–469.
264 MWG I/22.4, 730.
265 Vgl. MWG I/23, 471.
266 Zur Gerontokratie (dt. „Herrschaft der Ältesten“): Der Begriff leitet sich ab vom 

Herrschaftsprinzip des Ältesten-Rates (Gerontes) im antiken Griechenland (in dori­
schem Gebiet und Sparta hiess der Rat Gerusia; vgl. MWG I/22.5, 212; vgl. ferner 
MWG I/23, 547, Anm. 15 von Knut Borchardt, Edith Hanke und Wolfgang Schluch­
ter; Plutarch, Lykurgos, 6, in: Ders., Große Griechen und Römer, Bd. 1, übers. 
u. mit Anm. versehen v. Konrat Ziegler und Walter Wuhrmann, mit einer Einf. 
v. Konrat Ziegler und Hans Jürgen Hillen, 3., rev. Aufl., Mannheim 2010, 151–193, 
hier 157–159) und in der römischen Republik hiess er Senat (Senatus ist abgeleitet 
vom Begriff senex (dt. „alter Mann“); vgl. Plutarch, Romulus, 13, in: Ders., Große 
Griechen und Römer, Bd. 1, 102–142, hier 116–117). Seit der Neuzeit wird der Begriff 
zum Beschreiben von allen Herrschaftsstrukturen angewendet, in dem Alte die 
wichtigsten Entscheidungskompetenzen innehalten, unabhängig davon, ob sich dies 
aufgrund einer Gesetzeslage (z. B. gilt in den USA das Mindestalter von 30 Jahren 
für Senatoren (Constitution of the United States Art. 1 § 3) und 35 Jahren für das 
Präsidentschaftsamt (Art. 2 § 1), in der röm.-kath. Kirche das Mindestalter von 
35 Jahren für Bischöfe (c. 378 § 1.3 CIC/1983) und Päpste (c. 332 § 1 CIC/1983)) 
oder aus anderen Gründen, z. B. aufgrund demographischer Überalterung der 
Gesellschaft oder des Verbands, entwickelt hat. Dabei wird die Bezeichnung als 
Gerontokratie mitunter häufig abwertend angewandt oder aufgefasst, so etwa im 
Fall des Kardinalskollegiums: Papst Franziskus führte in der Predigt zu seinem 
25-jährigen Bischofsweihejubiläum am 27. Juni 2017 aus: „Jemand, der uns nicht 
wohl gesonnen ist, sagt von uns, dass wir die Gerontokratie der Kirche sind. Das 
ist reiner Spott. Er versteht nicht, was er sagt. Wir sind keine Greise, die herrschen: 
wir sind Großväter“ (Franziskus, Predigt, Eucharistiefeier zum 25. Jahrestag der 
Bischofsweihe des Heiligen Vaters, Paulinische Kapelle, Dienstag 27. Juni 2017, on­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

210

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kratie nicht zwingend ein Verwaltungsstab vorhanden sein muss, ist ein 
solcher in einer patrimonialen Herrschaftsordnung unabdingbar.267

Die Inhalte der Anweisungen und Befehle der traditional legitimierten 
Autoritäten bewegen sich zwischen strikter Traditionsgebundenheit und 
freier persönlicher Willkür.268 Der Grund dafür liegt darin, dass allein die 
Tradition den Befehlen der legitimen Herrschenden Grenzen setzen kann. 
Solange die Herrschenden die Schranken der Tradition nicht überschreiten 
und altüberkommene Sitten nicht verletzen, können sie ganz nach persön­
lichem Gutdünken herrschen. Rechtlich kommen damit als mögliche „Ori­
entierungsmittel […] nur […] ‚Präzedenzien und Präjudizien‘ in Frage.“269 

Die Schaffung neuen Rechtes ausserhalb der Tradition ist nicht möglich. 
Der Weberstudent und spätere Professor Hans Ficker schreibt in seine No­
tizen zur Vorlesung „Allgemeine Staatslehre und Politik (Staatssoziologie)“ 
im Sommersemester 1920 in München: „Rechtsschaffung gibt es nicht, das 
Recht kann nur erkannt werden (Weistum)“270.

Aufgrund der Eingelebtheit wissen sowohl die Herrschenden und ihr 
Verwaltungsstab als auch die Beherrschten, welchen Spielraum und welche 
Freiheiten die Tradition dem einzelnen Mitglied im Herrschaftsverband 
zuweist.271 Widerstand in der Herrschaft entsteht, wenn Befehlsgewalten 
die von der Tradition gesetzten und sittlich eingelebten Schranken ihres 
Handlungsspielraums überschreiten. In diesen Fällen wird aber nicht das 
Herrschaftssystem als Ganzes in Frage gestellt, sondern der Widerstand 
richtet sich „gegen die Person des Herren (oder: Dieners [= Mitglied des 
Verwaltungsstabs])“272. Soll sich die im traditionalen Herrschaftsverband 
geltende Ordnung oder das geltende Recht dauerhaft verändern, so muss 
gezeigt werden, dass die neue Ordnung bereits „von jeher geltend und […] 
durch ‚Weistum‘ erkannt“273 und somit legitim ist.274 Die neue Ordnung 
ist aus dieser Warte eigentlich gar nicht neu, sondern gerade das Gegen­
teil davon: altüberkommen und immer schon gewesen. Sie stellt dann 

line: https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa
-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html [14.6.2024]).
Zum Patriarchalismus und Patrimonialismus vgl. Kap. 17.1.

267 Vgl. MWG I/23, 475–477.
268 Vgl. MWG I/23, 469.
269 MWG I/23, 469.
270 Ficker, Hans, Nachschrift, in: MWG III/7, 65–117, 85.
271 Vgl. MWG I/23, 468–469.
272 MWG I/23, 469.
273 MWG I/23, 469.
274 Vgl. MWG I/23, 469.

12 Legitimität und Herrschaft

211

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html


altes dar, das in Vergessenheit geraten sei, oder sie könne die eigentlich 
gelten sollende Ordnung der Tradition besser abbilden als die aktuelle. 
Sie entspricht der Tradition mehr als die bisherige Ordnung. Bei einer 
„traditionalistische[n] Revolution“275 wird „an die Stelle des alten Herrn, 
der die Tradition übertritt, […] ein neuer, aber ebenso traditionaler Beamter 
gesetzt, der die Tradition [stärker] anerkennt!“276 Für die europäischen 
Revolutionen seit dem 11. Jahrhundert bemerkte nach Weber der amerika­
nische Rechtshistoriker Harold J. Berman gar, dass diese alle vom „Mythos 
einer Rückkehr in eine vergangene Zeit“277 mitgeprägt worden seien, womit 
allen Revolutionen in Europa zumindest Anteile einer traditionalistischen 
Revolution zukämen.

Die starke Orientierung an der Tradition sowohl zur Bewahrung der 
Herrschaft als auch, um Veränderungen im legitimen traditionalen Herr­
schaftsverband herbeiführen zu können, legt die Vermutung nahe, dass 
die temporale Dauer einer Herrschaft die Möglichkeiten zu einer aus der 
Tradition schöpfenden Argumentation zur Veränderung innerhalb dersel­
ben begünstigt. Denn je länger eine Herrschaft besteht, desto mehr Argu­
mentationspunkte, Beispiele, Präzedenzien und Präjudizien, die für eine 
Veränderung sprechen, können aus der Tradition des Herrschaftsverbands 
abgeleitet werden.

12.2.2 Charismatische Herrschaft

Der charismatische Charakter278 einer Herrschaft zeigt sich in der „außer­
alltäglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die Heldenkraft oder die Vor­
bildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten oder geschaffenen 
Ordnungen“279. Es handelt sich also um eine spezifisch auf eine Person 
hin ausgerichtete Herrschaftsstruktur. Diese Herrscherpersönlichkeit be­

275 MWG I/23, 469.
276 MWG III/7, 84.
277 Berman, Law and Revolution, 15: „The myth of a return to an earlier time is, in fact, 

the hallmark of all the European revolutions.“
278 Den Charismabegriff entnimmt Weber ganz bewusst dem christlichen Denken: 

„Der Begriff des ‚Charisma‘ (‚Gnadengabe‘) ist altchristlicher Terminologie entnom­
men. […] Er ist also nichts Neues“ (MWG I/23, 454). Allerdings löst er den Begriff 
aus der Diskussion des sog. ‚Urchristentums‘, wie es damals noch genannt und vom 
Kirchenrechtler Rudolph Sohm ausführlich diskutiert wurde, heraus (vgl. MWG 
I/23, 454; MWG 22.4, 462).

279 MWG I/23, 453.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

212

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sitzt in irgendeiner Weise Eigenschaften, die von den Anhängern als nicht 
alltäglich bewertet werden. Charismatische Herrscherpersonen und damit 
charismatische Herrschaftsverbände gibt es für Weber viele: Propheten, 
Zauberer, nordische Berserker, der Heiland, Heroenfiguren und Führer von 
Jagd- oder Beutezügen sind ebenso charismatische Herrscherpersönlichkei­
ten wie Demagogen oder Leiter moderner Parteien.280 Die „übernatürli­
chen oder übermenschlichen oder […] außeralltäglichen“ Eigenschaften 
dieser Person treten „als gottgesandt oder als vorbildlich“281 auf, weswe­
gen ihr Führerqualitäten zugesprochen werden. Über das Ausmass der 
Ausseralltäglichkeit befinden die Anhänger der mit Charisma ausgestatteten 
Person in ihrem Legitimitätsglauben. Durch andauernde „Bewährung“282 

wird die Herrschaft des charismatischen Führers stabilisiert.283 Grund für 
die Legitimität der charismatischen Führerautorität ist zunächst allerdings 
nicht die sichtbare Fügsamkeit seiner Anhänger, sondern die Charismagabe 
selbst. Diese anzuerkennen ist für diejenigen, die zu ihrer Anerkennung 
aufgerufen sind, Pflicht. Im Umkehrschluss bedeutet dies aber auch: Dem 
charismatischen Führer wird nur so lange Gehorsam geschuldet, wie sein 
spezifisches Charisma ihm und ihm alleine zukommt. „Zeigt sich der cha­
rismatische Begnadete von seinem Gott oder seiner magischen [Kraft] 
oder Heldenkraft verlassen, bleibt ihm der Erfolg dauernd versagt […], 
so hat seine charismatische Autorität die Chance zu schwinden.“284 Der 
Herrschaftsverband formiert sich als „emotionale Vergemeinschaftung“285 

280 Vgl. etwa MWG I/22.4, 734–738, 737: „Der manische Wutanfall des nordischen 
‚Berserkers‘, die Mirakel und Offenbarungen irgendeiner Winkelprophetie, die dem­
agogischen Gaben des Kleon sind der Soziologie genau so gut ‚Charisma‘ wie die 
Qualitäten eines Napoléon, Jesus, Perikles.“ Eine breite Auswahl charismatischer 
Herrscherpersönlichkeiten und charismatischer Herrschaften der vergangenen 2500 
Jahre finden sich u. a. in den Sammelbänden Nippel, Wilfried (Hg.), Virtuosen 
der Macht. Herrschaft und Charisma von Perikles bis Mao, München 2000; Rych­
terová, Pavlína / Seit, Stefan / Veit, Raphaela (Hgg.), Das Charisma. Funktionen 
und symbolische Repräsentationen, Berlin 2008 (= Beiträge zu den Historischen 
Kulturwissenschaften, Bd. 2).

281 MWG I/23, 490.
282 MWG I/23, 492. Mit „Bewährung“ ist ein fortdauerndes „Wohlergehen für die 

Beherrschten“ gemeint, das ja gerade eben nur durch die spezifisch Beherrschten 
selbst beurteilt werden kann (vgl. MWG I/23, 492).

283 Vgl. MWG I/23, 492.
284 MWG I/23, 492.
285 MWG I/23, 493.

12 Legitimität und Herrschaft

213

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die charismatische Autoritätsperson herum und wird von Weber als 
„Gemeinde“ bezeichnet.286

Das Charisma der Führerpersönlichkeit befähigt diese dazu, andere 
Personen „nach charismatischen Qualitäten“287 zu bewerten und auszule­
sen. Diese „nach Eingebung des Führers auf Grund der charismatischen 
Qualifikation des Berufenen“288 rekrutierten Personen formieren sich zum 
Verwaltungsstab. Weber bezeichnet sie als Jünger und Gefolge. Während 
es sich bei traditional bestimmten Mitgliedern des Verwaltungsstabes um 
Personen mit Beauftragung durch die Tradition handelt,289 werden charis­
matisch bestimmte Mitglieder durch das Charisma bzw. durch die mit 
Charisma ausgestattete Autoritätsperson berufen. In einer charismatisch 
legitimen Herrschaft sind es Berufene, deren Berufung durch eine bereits 
als berufen anerkannte Person erfolgt. Diese bereits als mit Charisma aus­
gestattet geltende Herrscherperson ist in ihrem Urteil an keinerlei Form 
von Reglement, Rechtssätzen oder Präzedenzien gebunden.290

Die charismatische Herrschaft ist das Gegenmodell zu den beiden ande­
ren Typen legitimer Herrschaft, da die beiden anderen Herrschaftstypen 
„Alltags-Formen“291 darstellen, während im Typus der charismatischen 
Herrschaft diese spezifisch ausseralltäglich legitimiert ist.292 So verschmä­
hen charismatische Herrscher etwa die Formen der „Alltagswirtschaft“293 

sowohl traditionaler als auch rationaler Art.294

Insofern die revolutionäre Umwälzung einer Herrschaft nichts Alltägli­
ches ist, erstaunt es nur wenig, dass bei einer solchen häufig eine charisma­
tische Herrschaftsgründung mit im Spiel ist.295 Denn ein charismatischer 
Führer kümmert sich nicht um bestehende Regelungen und Normen, son­
dern fordert und schafft „neue Gebote […] kraft Offenbarung, Orakel, 
Eingebung oder […] konkretem Gestaltungswillen, der von der […] Ge­
meinschaft um seiner selbst willen anerkannt wird.“296 Eine charismatische 
Revolution bestehender Ordnungen möchte diese nicht durch eine stärkere 

286 Vgl. MWG I/23, 493.
287 MWG I/23, 493.
288 MWG I/23, 493.
289 Vgl. MWG I/23, 468–469.
290 Vgl. MWG I/23, 493–495.
291 MWG I/23, 494.
292 Vgl. MWG I/23, 494; MWG I/22.4, 460
293 MWG I/23, 496.
294 Vgl. MWG I/23, 495–496.
295 Vgl. MWG I/23, 494–495.
296 MWG I/23, 494.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

214

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweck-Mittel-Orientierung (Zweckrationalität) ersetzen. Charisma ist für 
Weber aus der Perspektive einer rationalen Wirtschaft „eine typische Macht 
der ‚Unwirtschaftlichkeit‘“297. Im Gegensatz zur Revolution durch Ratio 
wirkt eine Revolution durch Charisma nicht von aussen durch eine ver­
sprochene Verbesserung und „Veränderung der Lebensumstände“298 oder 
vermittels einer Intellektualisierung, sondern von innen her. Sie fordert 
eine und führt zu einer kompletten „Neuorientierung aller Einstellungen zu 
allen einzelnen Lebensformen und zur ‚Welt‘ überhaupt“299.

Im Vergleich mit den beiden anderen Herrschaftstypen ist ein charis­
matisch legitimierter Herrschaftsverband mit einer nicht zu unterschätzen­
den Herausforderung konfrontiert, sofern sich eine dauerhafte Ordnung 
etablieren soll: Irgendwann wird der erste charismatische Führer, der den 
Herrschaftsverband ja durch sein Charisma erst begründete, als charis­
matische Autoritätsperson wegfallen, entweder aus physischen Gründen 
(Krankheit, Tod) oder aus nicht-physischen Gründen (Wegfall des Charis­
mas). Der genuine Charismenträger kann vor seinem Wegscheiden krank 
werden wie Mohammed300, sich wie Jesus am Kreuz „von seinem Gott ver­
lassen“301 fühlen302 oder wie Napoleon I. nach der Niederlage von Waterloo 
den Wegfall des Charismas von seinem Gefolge attestiert bekommen.303 

Will der Herrschaftsverband die geltende Ordnung weiterhin legitimieren 
können und aufrechterhalten, muss sich diese darum strukturell und ideo­
logisch verändern. Treibende Kraft dafür ist zum einen das Interesse der 
Anhängerschaft und Gemeinde am Weiterbestehen und steten Neubeleben 
der Gemeinschaft. Zum anderen, und dies dürfte noch wichtiger sein, ist 
es im Interesse des Verwaltungsstabes, „die Existenz der [Herrschaft-]Bezie­
hung fortzusetzen – und zwar […] so […], daß dabei die eigne Stellung 
ideell und materiell auf eine dauerhafte Alltagsgrundlage gestellt wird.“304 

Die Mitglieder des Verwaltungsstabes haben ein Interesse daran, zum einen 

297 MWG I/23, 496.
298 MWG I/23, 497.
299 MWG I/23, 497.
300 Vgl. MWG I/22.4, 522.
301 MWG I/22.4, 466. Nach Mt 27,46 und Mk 15,34 schrie Jesus am Tag seiner Kreu­

zigung um die neunte Stunde: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas­
sen?“

302 Vgl. MWG I/22.4, 466; MWG I/23, 492.
303 Vgl. MWG I/23, 495. Das Charisma des „Genies“, das sich Napoleon I. mit Bezug 

auf sein militärisches Geschick selbst attestierte, schien nach der Niederlage bei 
Waterloo definitiv nicht mehr zuzutreffen.

304 MWG I/23, 498.

12 Legitimität und Herrschaft

215

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch künftig eine bestimmte legitime Autorität gegenüber der Gemeinde 
einnehmen und zum anderen auch materiell in eine gesicherte Zukunft 
schreiten zu können. „Die Masse der Jünger und Gefolgen will ihr Leben 
(auf die Dauer) auch materiell aus dem ‚Beruf ‘ [d. h. der Berufung] machen 
und muß dies auch.“305 Zum Zweck der Aufrechterhaltung der Geltung 
der charismatisch legitimierten Herrschaftsordnung wird es deswegen not­
wendig, dass das Charisma aus dem Bereich des Ausseralltäglichen in den 
Bereich des Alltäglichen hinübergeführt wird, was von Weber als Prozess 
der „Veralltäglichung des Charisma“306 beschrieben wird. Durch diesen 
Prozess verliert die charismatische Herrschaft Teile seiner charismatischen 
Eigenschaften zugunsten von Elementen, die sonst typischerweise in legiti­
men traditionalen und/oder rational-legalen Herrschaften zu finden sind. 
Im Zuge der Veralltäglichung muss die ursprüngliche „Wirtschaftsfremdheit 
des Charismas“307 beseitigt und an steuer- und abgabefähige Wirtschaftsbe­
dingungen angepasst werden.308

Eine charismatische Herrschaft mit genuinem Charismenträger ist aus 
all diesen Gründen nur äusserst selten von langer Dauer, vielmehr liegt zu­
meist eine veralltäglichte Form eines charismatischen Herrschaftsverbandes 
vor. Weber nennt die folgenden Möglichkeiten, eine Herrschaft dauerhaft 
auf zumindest teilweise charismatische Grundlagen zu stellen:

• Charisma-Suche: Es wird ein neuer Charismenträger gesucht, der ähn­
liche Merkmale wie der ursprüngliche Charismaträger aufweist.309 In 
dieser Weise wird beispielsweise der tibetische Dalai Lama bestimmt.310

• Offenbarung: Durch eine bestimmte Technik der Auslese (z. B. Orakel, 
Los oder Gottesurteil) wird der neue Führer bestimmt, was eine „Legali­
sierung“311 bedeutet. Die Legitimität des neuen Führers ist aus der Legi­
timität und Geltung des Verfahrens gewonnen.312 Beispiel dafür waren 
etwa die Bestimmungen der israelitischen Richter und Könige.313

• Nachfolgerdesignation durch den Charismaträger mit Anerkennung durch 
die Gemeinde: Der ursprüngliche Charismaträger selber bestimmt seine 

305 MWG I/23, 503.
306 Vgl. dazu MWG I/23, 497–513.
307 MWG I/23, 507.
308 Vgl. MWG I/23, 507–512.
309 Vgl. MWG I/23, 498–499.
310 Vgl. MWG /23, 499.
311 MWG I/23, 499.
312 Vgl. MWG I/23, 499.
313 Vgl. MWG I/23, 499.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

216

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachfolge. Die Legitimität des Nachfolgers ist gebunden an die Legiti­
mitätsgeltung des ursprünglichen Charismaträgers.314 So entstanden bei­
spielsweise die Magistraturen in der Zeit der römischen Republik.315

• Nachfolgerdesignation durch den Verwaltungsstab mit Anerkennung durch 
die Gemeinde: Der charismatisch ausgelesene Verwaltungsstab bestimmt 
den neuen Führer. Die Legitimität wird allerdings nicht durch eine Ma­
joritätsabstimmung bestimmt, sondern es handelt sich um eine „Auslese 
des Richtigen, des wirklichen Charisma-Trägers, den auch die Minder­
heit [..] herausgefunden haben kann.“316 Damit einhergehend ist zumeist 
eine Formalisierung und Verrechtlichung. Als Beispiel nennt Weber hier 
die Einsetzung der Bischöfe und Könige durch den Klerus und die Aris­
tokraten im mittelalterlichen Europa.317

• Erbcharisma: Das Charisma wird vererbt, wozu eine Erbordnung ent­
wickelt werden muss. Der Legitimitätsglaube gilt dann nicht mehr auf­
grund charismatischer Eigenschaften der Person, sondern aufgrund der 
Legitimität des Erwerbs gemäss Erbordnung.318 Dazu gehören beispiels­
weise Erbmonarchien.

• Amtscharisma (Versachlichung des Charismas): Das Charisma wird an 
ein Amt und eine Position gebunden. Der Legitimitätsglaube kommt 
nicht mehr der Person zu, „sondern den erworbenen Qualitäten und der 
Wirksamkeit der hierurgischen [liturgischen] Akte.“319 In der römisch-
katholischen Lehre des Character indelebilis320 zur Anteilnahme am 
Charisma sieht Weber „die radikalste Form der Versachlichung und Um­
wandlung“321 des Charismas, da sie Person und Amt komplett entkopple. 
Die katholische Ämterbestellung funktioniere „ohne Ansehen des Werts 

314 Vgl. MWG I/23, 500.
315 Vgl. MWG I/23, 500.
316 MWG I/23, 500.
317 Vgl. MWG I/23, 500.
318 Vgl. MWG I/23, 501–502.
319 MWG I/23, 502. Rudolph Sohm beschreibt in seinem Kirchenrecht das hierurgische 

Priestertum als eines, das liturgisch mit „geheimnisvollen sakramentalen Kräften“ 
(Sohm, Rudolph, Kirchenrecht, Bd. 1: Die geschichtlichen Grundlagen, München 
1892, 226.) ausgestattet wurde, was Weber von diesem engen und christlichen Kon­
text abstrahiert verwendet.

320 Die Sakramente der Taufe, Firmung und Weihe gelten als unauslöschliche Prägema­
le. So wird beispielsweise noch heute „die einmal gültig empfangene heilige Weihe 
[…] niemals ungültig“, selbst wenn ein Kleriker aus dem Klerikerstand entlassen 
wird (c. 290 CIC/1983).

321 MWG I/22.4, 529.

12 Legitimität und Herrschaft

217

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Person“322 – auch persönlich als unwürdig geltende Amtspersonen 
sind in dieser Perspektive noch charismatisch legitimierte Würdenträ­
ger.323

12.2.3 Legale Herrschaft

Während Weber der traditionalen Herrschaft einen traditionalen Charakter 
und der charismatischen Herrschaft einen charismatischen Charakter attes­
tiert, spricht er der legalen Herrschaft in der „Unvollendeten Soziologie“ 
nicht etwa einen legalen, sondern einen rationalen Charakter zu.324 Häufig 
wird der Typus der legalen Herrschaft in der Sekundärliteratur deswegen 
auch als legal-rationale Herrschaft bezeichnet, auch wenn Weber selber 
diese Bezeichnung nicht verwendet hat.325 In einer solchen Herrschaft wird 
der Legitimität zur Geltung verholfen, indem „an die Legalität gesatzter 
Ordnungen“ und das „Anweisungsrecht[…] der durch sie [die gesatzten 
Ordnungen] zur Ausübung der Herrschaft Berufenen“326 geglaubt wird. 
Den Anweisungen und Befehlen einer Person wird nicht aufgrund der 
Person selber oder der der Person zugeschriebenen Qualitäten gehorcht, 
sondern der Gehorsam kommt alleine „der legal gesatzten sachlichen un­
persönlichen Ordnung und dem durch sie bestimmten Vorgesetzten“327 zu. 
Eine legale Herrschaft ist damit eine komplett unpersönliche Herrschafts­
form, die in ihrer reinsten Form nicht durch Beziehungen zwischen Per­
sonen, sondern durch die Beziehung von Personen und einer Ordnung 
bestimmt ist. Der „unpersönlichen Ordnung“328 ist auch der erfolgreich 
Befehlende als Autoritätsperson unterworfen, was jegliche Willkür auszu­
schliessen scheint. Die Gehorchenden sind dem befehlenden Herrscher nur 
so weit zum Gehorsam verpflichtet, wie dieser „innerhalb der Schranken 

322 MWG I/22.4, 529.
323 Vgl. auch MWG I/23, 502–503.
324 Vgl. MWG I/23, 453.
325 So auch von den Herausgebern der Gesamtausgabe (MWG I/23). Weber selber 

verwendete in seinen Schriften vor dem Weltkrieg noch die Bezeichnung rationale 
Herrschaft. Edith Hanke befand mit Blick auf die Werkgeschichte der Vorbemer­
kungen zur Religionssoziologie, dass Weber erst in der Überarbeitung des Manu­
skripts 1919/1920 die Bezeichnung „legale Herrschaft“ an die Stelle der „rationalen 
Herrschaft“ stellte (vgl. Hanke, Max Webers „Herrschaftssoziologie“, 39–45).

326 MWG I/23, 453.
327 MWG I/23, 453.
328 MWG I/23, 456.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

218

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Rechtsregeln“329 Kompetenzen zugesprochen erhalten hat. Alle Anwei­
sungen, die diese Schranken übersteigen, verpflichten nicht zur Fügsam­
keit.330 Die Befehlsgewalt und die Gehorsamspflicht ruhen auf einem „Sys­
tem gesatzter (paktierter oder oktroyierter) rationaler Regeln, welche als 
allgemein verbindliche Normen Fügsamkeit finden“331. Wenn den Befehlen 
im Rahmen des ihnen durch die Rechtsordnung Zugeschriebenen gehorcht 
wird, wird nicht der Anweisung und Befehl gebenden Person gehorcht, 
sondern allein dem gesatzten Recht.332 Anders als in den beiden anderen 
Typen legitimer Herrschaft ist zudem das Rechtssystem oder Reglement 
stets ein formales Recht. In einer legalen Herrschaft sind die Befehlenden 
Vorgesetzte, die Gehorchenden Genossen, die Mitglieder des Verwaltungs­
stabs sind bürokratische Beamte.333

Im täglichen Handeln der Verbandsmitglieder bedeutet die konsequente 
Orientierung des eigenen Handelns an formalen Regeln und gesatztem 
Recht vor allem eines: Verwaltung.334 Die Verwaltung ist für Weber die

„rationale Pflege von, durch Verbandsordnungen vorgesehenen, Interes­
sen, innerhalb der Schranken von Rechtsregeln, und: nach allgemein 
angebbaren Prinzipien, welche […] zumindest keine Mißbilligung in den 
Verbandsordnungen finden.“335

Um diese Pflege sachlich und reibungslos weiterführen zu können, ent­
wickle sich im Verwaltungsstab ein Fach- und Dienstwissen, das die Ver­
waltung als einen mächtigen Spieler und nicht bloss als Instrumentarium 
erscheinen lasse.336 Die Legitimität der geltenden Herrschaftsordnung wird 
direkt aus der Legitimität der legalen Rechtsordnung gewonnen, die wiede­
rum durch eine rationale Satzung von Rechtsregeln und -sätzen zustande 
kommt. Die rationale Satzung als Handlung kann entweder eher zweck­
rational oder eher wertrational orientiert sein. Die zweckrationale Orien­
tierung beinhaltet eine Abwägung von Zweck und Mittel, während sich 
wertrationale Regelsetzungen an generalisierbaren Ethik- und Moralgrund­

329 MWG I/23, 456.
330 Vgl. MWG I/23, 456–457.
331 MWG I/22.4, 148.
332 Vgl. MWG I/23, 456.
333 Vgl. MWG I/23, 456–457.
334 Vgl. MWG I/23, 456.
335 MWG I/23, 456.
336 Vgl. MWG I/23, 464–467.

12 Legitimität und Herrschaft

219

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätzen orientiert. In legitimen Ordnungen wird „der reinste Typus der 
wertrationalen Geltung […] durch das ‚Naturrecht‘ dargestellt.“337

Das gesatzte Recht eines Herrschaftsverbandes gilt zunächst für die Ge­
nossen, den Verwaltungsstab und die Herrschenden. Sekundär kann es 
aber auch ausserhalb des Verbandes Geltung erlangen, wenn Aussenstehen­
de „innerhalb des Machtbereichs des Verbandes […] in […] von der Ver­
bandsordnung für relevant erklärte soziale Beziehungen geraten oder sozial 
handeln.“338 So können Personen also Teil eines Regel- oder Rechtssystems 
werden, die dieser Zugehörigkeit gar nicht zugestimmt haben. In territoria­
len Herrschaftsverbänden können auch Personen von den Rechtsregeln 
des Territorialverbandes betroffen sein, die nicht ursprünglich zu diesem 
gehörten – beim Betreten des Territoriums werden sie dem Primat der 
geltenden Rechtsordnung des dieses Gebiet beherrschenden Herrschafts­
verbandes unterworfen, sofern die Ordnung des Verbandes dies vorsieht.339

So stark sich der legale Herrschaftstypus aufgrund der Orientierung am 
gesatzten Recht statt an der Person vom traditionalen und vom charisma­
tischen Herrschaftstypus unterscheidet, so verschieden ist im Idealtypus 
auch der Verwaltungsstab. Während in traditionalen Herrschaftsgebilden 
die Mitglieder des Verwaltungsstabes hauptsächlich aus Tradition und 
in dessen Schranken nach „freier Willkür“340 der herrschenden Person 
bestimmt und in der primär charismatischen Herrschaftsstruktur durch 
den Charismaträger „nach Eingebung“341 berufen werden, setzt in einem 
Herrschaftsverband mit Primat der Legitimität kraft Legalität das formale 
Recht fest, wer als Mitglied des Verwaltungsstabes gefasst werden kann. 
Die Mitglieder des Verwaltungsstabes sind Beamte oder Amtsträger, welche 
die legale Herrschaft in ihrer reinsten Form in einer Bürokratie am Leben 
erhalten.342 Gegenüber anderen Formen der Herrschaftsverwaltung verfügt 

337 MWG I/23, 191.
338 MWG I/23, 455–456.
339 Vgl. MWG I/23, 455–456. Im staatlichen Recht kommen etwa auch Bestimmungen 

zu „Ausländern“ vor, im kanonischen Recht Bestimmungen zu „Nicht-Christen“. 
Vgl. zum Status der Nicht-Christen im kanonischen Recht tiefgehend Berkmann, 
Burkhard Josef, Nichtchristen im Recht der katholischen Kirche, 2 Bde., Wien 
2017 (= ReligionsRecht im Dialog, Bd. 23); Meyer, Christoph H. F., Nichtchristen 
in der Geschichte des kanonischen Rechts. Beobachtungen zu Entwicklung und 
Problemen der Forschung, in: Zeitschrift des Max-Planck-Instituts für europäische 
Rechtsgeschichte, Bd. 26 (2018), 139–160.

340 MWG I/23, 471.
341 MWG I/23, 493.
342 Vgl. MWG I/23, 459–463.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

220

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Bürokratie vor allem über einen Vorteil für Herrschende, Mitglieder 
des Verwaltungsstabes und Beherrschte: Die Handlungen von allen werden 
für alle berechen- und voraussehbarer,343 da sie in ihren Möglichkeiten 
in Rechts- und Formalstrukturen festgelegt werden.344 Die gesteigerte Bere­
chenbarkeit des Handelns aller Akteure – gleichviel, auf welcher Leitungs­
ebene diese sich befinden – lässt die Beständigkeitswahrscheinlichkeit des 
Herrschaftsgebäudes wachsen. Im reinsten Typus, demjenigen der mono­
kratischen Bürokratie, zeichnet sich der Verwaltungsstab durch folgende 
Merkmale aus, die diese Form des Verwaltungsstabes von anderen Formen 
der Verwaltung unterscheiden:345 Im Verwaltungsstab gibt es feste und 
sachliche Amtspflichten, feste Amtshierarchien und Amtskompetenzen; die 
Verwaltungsmitglieder sind durch einen Vertrag festgehalten, werden ge­
mäss ihrer (ausgewiesenen) Fachqualifikation rekrutiert und mit Geld für 
ihre Arbeit entlöhnt; ihr Amt kann als Hauptberuf ausgeübt werden, ihre 
Laufbahnmöglichkeiten sind berechenbar, die Amtsdisziplin und Kontrolle 
ist vereinheitlicht und Verwaltungs- und Privatmittel sind getrennt.

Die Bürokratie mit ihren Beamten funktioniert selbst dann nach densel­
ben sachlichen Grundsätzen weiter, wenn sich Herrschaftsstrukturen fun­
damental verändern.346 Einmal mit der Formalisierung und Bürokratisie­
rung begonnen, kann diese als Organisationsform nicht mehr aufgehalten 

343 Vgl. MWG I/23, 463. Daraus leitet Weber auch die Aussage ab, die bürokratische 
Herrschaft sei die rationalste Form der Herrschaftsausübung. Die Steigerung von 
Berechenbarkeit fasst die Steigerung von „Präzision, Stetigkeit, Disziplin, Straffheit 
und Verläßlichkeit“ (MWG I/23, 463) mit ein.

344 Bereits im Aufsatz „Die Wirtschaft und die Ordnungen“ meint Weber mit Blick 
auf „das empirische ‚Gelten‘ einer Ordnung als eines ‚Rechtssatzes‘“, dass daraus 
für Einzelpersonen „berechenbare Chancen erwachsen, ökonomische Güter in ihrer 
Verfügung zu behalten oder künftig, unter bestimmten Voraussetzungen, die Verfü­
gung über solche zu erwerben. Solche Chancen zu eröffnen oder zu sichern, ist bei 
gesatztem Recht naturgemäß normalerweise der Zweck“ (MWG I/22.3, 200).

345 Vgl. MWG I/23, 459–460.
346 Vgl. MWG I/23, 464–467, 530–531. Als Beispiel können die verschiedenen Umfor­

mungen Deutschlands im vergangenen Jahrhundert dienen: Ob im Übergang vom 
Kaiserreich zur Weimarer Republik (vgl. hierzu auch MWG I/23, 530–531), von der 
Weimarer Republik zum NS-Staat (mittels Reichtstagsbrandverordnung vom 28. Fe­
bruar 1933), vom NS-Staat zur BRD und DDR oder auch bei der Eingliederung 
der DDR in die Bundesrepublik – alle diese Änderungen in den Ordnungen waren 
möglich dank einem konstant funktionierenden Verwaltungsstab, der in weiten 
Teilen „an seine sachliche Aufgabe“ (MWG I/23, 531) gebunden war. Ausnahmen 
davon waren einzelne Führungsexponenten, die dann aber nicht zum Verwaltungs­
stab im Sinne der bürokratischen Verwaltung, sondern zur herrschenden Minorität 
zu zählen sind. Vgl. auch Anter, Theorien der Macht, 70–72.

12 Legitimität und Herrschaft

221

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, es sei denn, sie wird unterbrochen durch charismatische Revolten, 
die hernach aber bald selber wiederum bürokratische Tendenzen und Ver­
waltungsstrukturen ausbilden.347 Bürokratie generiert weitere Bürokratisie­
rung. Weber schreibt dazu in der „Unvollendeten Soziologie“:

„Wie die Beherrschten sich einer bestehenden bureaukratischen Herr­
schaft normalerweise nur erwehren können durch Schaffung einer eige­
nen, ebenso der Bureaukratisierung ausgesetzten Gegenorganisation, so 
ist auch der bureaukratische Apparat selbst durch zwingende Interessen 
materieller und […] ideeller Art an sein eigenes Weiterfunktionieren 
gebunden: […] Er funktioniert für die zur [legalen] Gewalt gelangte 
Revolution und für den okkupierenden Feind normalerweise einfach 
weiter wie für die bisher legale Regierung [oder Leitung des Herrschafts­
verbands].“348

Die legale Herrschaft mittels Bürokratie ist zwar nicht die einzige Form 
dieses legitimen Herrschaftstypus, aber gemäss Weber aufgrund dieser Ei­
genschaften jene, die im modernen Okzident am verbreitetsten ist.

„Die Entwicklung ‚moderner‘ Verbandsformen auf allen Gebieten (Staat, 
Kirche, Heer, Partei, Wirtschaftsbetrieb, Interessentenverband, Verein, 
Stiftung und was immer es sei) ist schlechthin identisch mit Entwicklung 
und stetiger Zunahme der bureaukratischen Verwaltung: ihre Entstehung 
ist z. B. die Keimzelle des modernen okzidentalen Staats.“349

347 Vgl. MWG I/23, 528–530. In seiner Rede „Politik als Beruf “ zeigt Weber am Bei­
spiel der Sozialdemokraten (Sozialdemokratische Arbeiterpartei – SDAP, später: 
Sozialistische Arbeiterpartei Deutschlands – SAP, nach der Aufhebung der Sozialis­
tengesetze ab 1890 Sozialdemokratische Partei Deutschlands – SPD), wie sich diese 
nach dem Tod ihres charismatischen Führers Ferdinand August Bebel (1913) in eine 
„Beamtenherrschaft“ umformte (vgl. MWG I/17, 221).

348 MWG I/23, 464. Bereits Tocqueville, Alexis de, L’Ancien Régime et la Révolution 
(1856), in: Ders., Œuvres complètes, Bd. 2, hg. v. Jacob Peter Mayer, Paris 1952, 
243, legte dar, wie die französische Verwaltung vor und nach der Französischen Re­
volution (1789) mehr oder minder dieselbe blieb. Nach Einschätzung von Marianne 
Weber „besteht kein Zweifel daran, dass Max Weber die Werke von Tocqueville 
gekannt hat“ (Weber, Marianne, Brief, zit. n. Jacob Peter Mayer, Alexis de Tocque­
ville. A biographical study in political science. With a new essay, Tocqueville after a 
century, New York 1960, 140–141; Übers. d. Vf.).

349 MWG I/23, 463.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

222

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.3 Umformungen von legitimen Herrschaftsprinzipien

Herrschaftsordnungen kommen nie ausschliesslich als einer der drei von 
Weber skizzierten legitimen Idealtypen vor, zumindest nicht, wenn eine 
längere Zeitdauer betrachtet wird.350 Vielmehr sind in jedem entstandenen 
Herrschaftsverband Strukturen und Elemente des traditionalen, charisma­
tischen und legalen Herrschaftstypus vermischt realisiert.351 Trotz dieser 
empirischen Vermischung der reinen Idealtypen ist aber eine Tendenz aus­
zumachen: Sie zeigt, sowohl in der theoretischen Konstruktion der Idealty­
pen als auch in der historischen Entwicklung, in Richtung der langfristigen 
Zunahme von Elementen der legalen Herrschaftskonstellation.352 Die legiti­
me legale Herrschaft rationalen Charakters mittels Bürokratie ist für Weber 
jener Herrschaftstypus, der in der Moderne zum weitaus dominierendsten 
geworden ist.353 Dennoch wird seine reine Form des Idealtypus kaum je 
erreicht. Auch in den modernen Verbandsformen wird nie dauerhaft ein 
Zustand erreicht, in dem nicht zeitgleich Elemente traditionaler und/oder 
charismatischer Legitimitätsmuster Geltung hätten. Im Folgenden wird 
zum einen aufgezeigt, wie bereits die reinen Idealtypen Elemente der je­
weils anderen Typen annehmen. Zum anderen wird aus diesen Ausführun­
gen klar, wieso die allgemeinen Tendenzen in Richtung einer legalen und 
damit in einem gewissen Masse rationalen Herrschaftsform weisen.

12.3.1 Tendenzen traditionaler Herrschaft

Eine legitime traditionale Herrschaft mit traditionalem Charakter kann 
sich charismatisieren (A) und/oder legalisieren (B).

350 In ihrer reinen Form kommen die Idealtypen von Herrschaft in der Empirie und 
Geschichte zwar potenziell vor, dies aber immer zeitlich begrenzt (vgl. MWG I/23, 
527–532).

351 Vgl. MWG I/23, 527–529.
352 Aus solchen Entwicklungstendenzen können keine Wertungen abgeleitet werden, 

welcher Herrschaftstypus zu bevorzugen sei. Vgl. zum Zusammenhang der empi­
risch wahrscheinlichen Entwicklungstendenz und Wertung v. a. MWG I/12, 476–
483.

353 Vgl. MWG I/23, 463.

12 Legitimität und Herrschaft

223

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(A) Charismatisierung

Ein grundsätzlich nach traditionalen Prinzipien organisierter Herrschafts­
verband, in dem die Legitimität des Befehlenden aufgrund des Immer-so-
Gewesenen von den Gehorchenden geglaubt wird, vermag mittels Präjudi­
zien und Präzedenzien den Alltag auf die Dauer zu ordnen. Allerdings wird 
der Alltag regelmässig von nichtalltäglichen Ereignissen durchbrochen. Die 
alteingesessenen Herren werden nicht für jedes ausseralltägliche Ereignis 
ein Präjudiz finden, das angibt, wie auf welches Ereignis reagiert werden 
soll. Solche ausseralltäglichen Situationen bringen häufig charismatische 
Führungspersönlichkeiten hervor, und es werden Positionen oder Ämter 
geschaffen, die spezifisch auf diese Situationen ausgerichtet sind. In der Fol­
ge wird die Autorität im Herrschaftsverband aufgeteilt für die Bewältigung 
des Alltäglichen auf der einen Seite, des Ausseralltäglichen auf der anderen 
Seite. Als Beispiel für eine solche „Aufteilung der Gesamtheit aller Herr­
schaftsverhältnisse unter Tradition und Charisma“354 nennt Weber etwa 
die beiden Häuptlingspositionen der Irokesen: „Neben dem ‚Wirtschafts­
häuptling‘ (Sachem) der Indianer, einer wesentlich traditionalen Figur, 
steht der charismatische Kriegsfürst […] mit seiner Gefolgschaft.“355 Erstere 
Position wird gemäss Erbfolge vergeben, zweite nach Personenqualifikatio­
nen. Kurz: „Die Alltags-Wirtschaftsbedürfnisse wurden unter Leitung tra­
ditionaler Herren gedeckt, die außeralltäglichen (Jagd, Kriegsbeute) unter 
charismatischen Führern“356.

(B) Legalisierung

Häufig werden solche Ämter zur Bewältigung von ausseralltäglichen Situa­
tionen mit hierokratischen Elementen gekoppelt und sakral legitimiert. 
Sind die Bestellungen der Amtspositionen zunächst nur temporäre Ernen­
nungen, verwandeln sie sich bald zu festen und stehenden Positionen. 
Meist entwickelt sich eine erb- oder amtscharismatische Spitze, die dann 
selber wiederum in Satzungen festgehalten und so legalisiert wird. Beispiele 

354 MWG I/22.4, 736.
355 MWG I/22.4, 736.
356 MWG I/23, 528. Vgl. ebenfalls MWG I/22.4, 460: „[D]ie ‚natürlichen‘ Leiter in 

psychischer, physischer, ökonomischer, ethischer, religiöser, politischer Not waren 
weder angestellte Amtspersonen noch Inhaber eines als Fachwissen erlernten und 
gegen Entgelt geübten ‚Berufs‘ im heutigen Sinne […], sondern Träger spezifischer, 
als übernatürlich […] gedachter Gaben des Körpers und Geistes.“

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

224

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für solche Ämter sind etwa die Bestellung eines Richters oder auch der 
Heerführer. Zur Verstetigung der Richterposition hin zu einem Richteramt 
in traditionalen Herrschaftsverbänden schreibt Weber in „Die Wirtschaft 
und die Ordnungen“:

„[…] der ‚Richter‘ in seiner ursprünglichen, schiedsrichterlichen, nur 
Vermittelung zwischen den Fehdeparteien übernehmenden, gegebenen­
falls einen Wahrspruch abgebenden, aber jeder eigenen Zwangsgewalt 
entbehrenden Stellung […]. In solchen Fällen ist aus der rein amorphen 
Billigung oder Mißbilligung der Umwelt [in Bezug auf einen Sitten- oder 
Konventionsverstoss] ein autoritär formuliertes Gebieten, Verbieten und 
Erlauben geworden, also ein conkret organisierter psychischer Zwang, 
und man wird […] von ‚Recht‘ sprechen […].“357

Besonders wenn Mitglieder des Verwaltungsstabes extrapatrimonial rekru­
tiert werden und so im Herrschaftsverband eine Art Beamtentum einge­
führt wird, ist eine traditionale Herrschaft rein formal häufig nur noch 
schwer von einer legalen Bürokratie zu unterscheiden.358 Dies, obwohl in 
traditionalen Herrschaftsformen häufig ein unformales Recht geschaffen 
wird, in dem theokratische und säkulare, ethische und rechtliche Pflichten, 
sittliche Vermahnung und Rechtsgebote im Rechtssystem vermischt sind.359

12.3.2 Tendenzen in charismatischer Herrschaft

Eine charismatische Herrschaft in Reinform ist im Normalfall, so Weber, 
nicht von langer Dauer. Der Grund dafür sind vor allem weltliche Interes­
sen, die jeder Mensch notwendigerweise und jede Personengruppe natür­
licherweise besitzt und die nicht durch Charisma allein gestillt werden 
können. Damit gemeint sind im Grunde genommen materielle Grundbe­
dürfnisse des Menschen, die vielen heute in Form der Maslowschen Be­
dürfnishierarchie auf der ersten Stufe360 bekannt sein dürften. Weber ver­

357 MWG I/22.3, 219–220.
358 Vgl. MWG I/23, 528. Vgl. auch Kap. 17.1.
359 Vgl. MWG I/22.3, 512–513: „Unformales Recht […] pflegen […] die auf Pietät ge­

stützten autoritären Gewalten zu schaffen, die Theokratie sowohl wie der Patrimo­
nialfürst.“

360 Die auf den US-amerikanischen Sozialpsychologen Abraham Maslow zurückgehen­
de Bedürfnishierarchie umfasst in der klassischen Interpretation fünf Stufen, die 
meist in Form einer Bedürfnis-Pyramide dargestellt werden: 1) physiologische 
Bedürfnisse, 2) Sicherheitsbedürfnisse, 3) soziale Bedürfnisse, 4) Individualbedürf­

12 Legitimität und Herrschaft

225

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist darauf, dass auch Jünger eines Charismaträgers, d. h. Mitglieder des 
Verwaltungsstabes in einer legitimen charismatischen Herrschaft, ihre all­
täglichen Bedürfnisse auf Dauer stillen möchten.361 Kurz: Auch die Gefolg­
schaft eines charismatischen Revolutionärs muss von etwas leben können. 
Das Charisma ist das spezifisch Ausseralltägliche, doch ist für die Fortdauer 
eines Herrschaftsgebildes gerade das Alltägliche zentral. Aufgrund dieser 
Reibung zerfällt spätestens beim Verscheiden des charismatischen Grün­
ders der Herrschaftsverband, oder das Charisma wird veralltäglicht. Im In­
teresse des Verwaltungsstabes liegt normalerweise Letzteres.362 Welche Zü­
ge eine charismatische Herrschaft im Laufe der Veralltäglichung annimmt, 
ist stets verschieden: Es „kann – wie bei Napoleon – direkt striktester 
Bureaukratismus [= legal rationale Herrschaft] hervorgehen oder allerhand 
präbendale und feudale Organisationen [= traditionale Herrschaft]“363 auf 
die charismatische Zeit folgen. Die charismatische Herrschaft wird „tradi­
tionalisiert oder rationalisiert (legalisiert) oder: beides in verschiedenen 
Hinsichten.“364

12.3.3 Tendenzen in legaler Herrschaft

In einer legalen Herrschaft mit rationalem Charakter ist die Tendenz einer 
Traditionalisierung (A) und einer Charismatisierung (B) angelegt.

(A) Traditionalisierung

Auch der Typus der reinen legalen Herrschaft weist Tendenzen auf, die 
eher den beiden anderen Idealtypen von Herrschaft zuzuordnen sind. 
In Webers Herrschaftsdenken nimmt für das dauerhafte Bestehen einer 
Herrschaftsstruktur das doppelte Momentum der Legitimität (Legitimitäts­
anspruch und Legitimitätsglaube) eine zentrale Rolle ein. Schwindet eines 

nisse, 5) Selbstverwirklichung. Vor seinem Tod erweiterte er diese ab Stufe 5: 5) ko­
gnitive Bedürfnisse, 6) ästhetische Bedürfnisse, 7) Selbstverwirklichung, 8) Trans­
zendenz. Vgl. zur klassischen Sicht Maslow, Abraham, A Theory of Human Motiva­
tion, in: Psychological Review, Vol. 50/4 (1943), 370–396; zur erweiterten Hierarchie 
Ders., The Farther Reaches of Human Nature, New York 1971.

361 Vgl. MWG I/23, 497–498.
362 Vgl. MWG I/23, 497–498.
363 MWG I/23, 528.
364 MWG I/23, 498.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

226

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der beiden legitimitätskonstituierenden Elemente, beginnt das Herrschafts­
gehäuse an und für sich zu bröckeln und zerfällt, auch wenn letzte Reste 
eines Legitimitätsanspruchs und -glaubens noch lange in abgeschwächter 
Form erhalten bleiben. Das bedeutet auch, dass vor allem der Legitimitäts­
glaube eingelebt werden muss, was ein genuin traditionales Element jeder 
Herrschaft ist.365 Genauso wie sich in jedem traditionalen Herrschaftsver­
band legale Prinzipien zumindest in Ansätzen entwickeln, gewinnen in 
einer legalen Herrschaft Elemente der traditionalen Herrschaft durch die 
Bedeutung der Eingelebtheit des Glaubens an die Legitimität der gesatz­
ten Ordnung an Einfluss. Noch mehr: Ohne diese Entwicklung hat eine 
Herrschaft auf Dauer kein Fortdauern. Schwindet der eingelebte Glauben 
an die Legitimität der legalen Herrschaftsordnung, wird die Tradition ge­
sprengt und die legale Herrschaft zerfällt.366 Dies zeigt sich noch heute 
verschiedentlich bei Änderungen von gesatzten Prinzipien in der Persistenz 
der Bevölkerung mit Blick auf das Bisherige oder an alltagssprachlichen 
Überresten vergangener Ordnungen.

(B) Charismatisierung

Eine primär legale Herrschaft erfährt häufig auch eine Charismatisierung, 
allerdings nicht im positiv-stabilisierenden Sinne, sondern im negativen. 
Der Legitimitätsglaube an einen charismatisch qualifizierten Führer be­
ginnt zu schwinden, wenn dessen Erfolge ausbleiben oder festgestellt wird, 
dass seine Charismengaben zu schwinden beginnen. Genauso ist es auch in 
einer primär legalen Herrschaft mit rationalem Charakter: Bleibt der Erfolg 
aus, wird der Prestigeglauben an die Rechtsordnung selber abnehmen und 
der ausbleibende Erfolg bereitet den Nährboden für eine charismatische 
Revolution.367 Aus dieser wird sich gleichsam auf der Basis der Veralltäg­
lichungsinteressen bald wieder eine (neue oder gerade altüberkommene) 
legale Herrschaft entwickeln.

365 Vgl. MWG I/23, 528.
366 Vgl. MWG I/23, 528.
367 Vgl. MWG I/23, 528.

12 Legitimität und Herrschaft

227

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.3.4 Spannungen von Alltäglichkeit und Ausseralltäglichkeit

Die Zuordnungsgrenzen sind bereits in der theoretischen Konzeption der 
drei Idealtypen legitimer Herrschaft fliessend. Dafür sorgt vor allem die 
von Weber gezeichnete Unterscheidung der Sphären des Alltäglichen und 
des Ausseralltäglichen: In der Sphäre des Alltäglichen, die zeitgleich auch 
jene ist, die von temporaler Fortdauer ist, wird das Zusammenleben durch 
traditionale und/oder legale Herrschaftselemente geordnet. Der Bereich 
des Ausseralltäglichen wird hingegen unter charismatischer Autorität und 
Befehlsgewalt bestritten.368 Wenn die ausseralltägliche Phase vorüber ist, 
dominieren allerdings bald wieder Herrschaftsprinzipien aus dem alltägli­
chen Bereich (traditional und/oder legal).369 Traditionale Herrschaft ten­
diert dazu, sich zumindest formal zu einer legalen Herrschaft umzuformen 
– „der Gedanke der Möglichkeit von ‚Satzungen‘ ist gleichfalls ziemlich 
alt“370. Vor allem, wenn sich eine Herrschaft mittels einer Bürokratie zu 
organisieren beginnt, wird sie sich nicht so schnell, auch nicht nach 
einer revolutionären Phase, von der bürokratischen Verwaltung als Instru­
ment zur Herrschaftsausübung lossagen. Dies gilt im Wesentlichen für 
alle Herrschaftsverbände, besonders gut dokumentiert ist dies jedoch an 
politischen Herrschaftsverbänden.371 Selbst bei Staaten mit einer vermeint­
lich unverrückbaren Verfassung, wie sie sich in der Moderne zu entwi­
ckeln begannen, ist das Phänomen, dass die Verwaltung nach denselben 
Rechtsprinzipien weiterfährt wie vor einer Revolution, bestens bekannt. 
Schon Alexis de Tocqueville hatte dies ausführlich am Beispiel der Ver­
waltung während und nach der Französischen Revolution geschildert.372 

Zeitgenössische Verhältnisse in Blick nehmend, hatte Weber am „Ersten 
Deutschen Soziologentag“ die These aufgestellt, „daß bei vollem Bestehen­
bleiben des Bürgerlichen Gesetzbuches eine sozialistische Gesellschaftsord­
nung entstehen könnte“373. Nachdem die Weimarer Verfassung 1919 die 
Bismarck-Verfassung abgelöst hatte, konnte der deutsche Jurist Otto Mayer 
1924 in das Vorwort zur dritten Auflage seines Lehrbuchs über das deutsche 
Verwaltungsrecht schreiben: „Verfassungsrecht vergeht, Verwaltungsrecht 

368 Vgl. MWG I/23, 494.
369 Vgl. MWG I/23, 528.
370 MWG I/23, 528.
371 Vgl. MWG I/22.4, 726–729.
372 Vgl. Tocqueville, L’Ancien Régime, Bd. 2, 236–243.
373 MWG I/12, 271.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

228

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht“374. Denn das Lehrbuch benötigte auch nach diesem grundlegenden 
Verfassungswechsel kaum Änderungen. Dasselbe konnte Bernd Rüthers 
auf der Grundlage der Weber’schen Beobachtung der deutschen Rechtsord­
nung in allen „vier einschneidende[n] Änderungen des politischen Systems 
(1918/19; 1933; 1945/49; 1989/90) innerhalb von 70 Jahren“375 feststellen.

12.4 Demokratische Legitimität und illegitime Herrschaft

Weber hat stets betont, dass es nur diese drei Formen als Idealtypen le­
gitimer Herrschaft gebe. Dennoch meinen einige Personen in der Weber­
forschung mittlerweile in dessen Schriften noch einen vierten Idealtypus 
ausmachen zu können: die legitime demokratische Herrschaft.376

Grundlage für die Ansicht, dass es sich bei der demokratischen Legiti­
mität um einen eigenständigen Legitimitätstypus handle, ist vor allem ein 
Zeitungsbericht aus der liberalen Wiener Tageszeitung „Neue Freie Presse“, 
in deren Ausgabe vom 26. Oktober 1917 über einen Vortrag „Max Webers 
über Probleme der Staatssoziologie“377 in der Soziologischen Gesellschaft 
berichtet wird.378 Der unbekannte Autor berichtet in der Zeitung, dass 
Weber nach der Darlegung der drei bekannten Typen legitimer Herrschaft 
auf „das allmähliche Entstehen eines vierten Legitimitätsgedankens“379 zu 
sprechen gekommen sei. Die demokratische Legitimität habe sich, so 

374 Mayer, Otto, Vorwort zur dritten Auflage, in: Ders., Deutsches Verwaltungsrecht, 
I. und II. Band, unveränderter Nachdruck der 1924 erschienen 3. Aufl., Berlin 2004, 
V.

375 Rüthers, Bernd, Rechtstheorie. Begriff, Geltung und Anwendung des Rechts, 4., 
überarb. Aufl., München 2008, 21–22.

376 So etwa Sternberger, Max Weber, 135–159; Schluchter, Wolfgang, Religion und 
Lebensführung. Bd. 2: Studien zu Max Webers Religions- und Herrschaftssoziolo­
gie, Frankfurt 1988, 344–345, 473. Gegen Sternbergers Einschätzung des eigenstän­
digen vierten Typus argumentierte bereits Breuer, Stefan, Bürokratie und Charis­
ma. Zur politischen Soziologie Max Webers, Darmstadt 1994, 176–187.

377 Unbekannter Autor, Ein Vortrag Max Webers über die Probleme der Staatssozio­
logie (Wien, 25. Oktober), in: Neue Freie Presse Wien, Nr. 19102 vom 26. Oktober 
1917, 10. Der Bericht ist ebenfalls in der MWG abgedruckt (MWG I/22.4, 752–756), 
wobei die kurze Einleitung des Zeitungsberichts mit Informationen zur Verbindung 
und Berufung Webers nach Wien und der schliessende Absatz mit Angaben zur 
Zuhörerschaft nicht im Text, sondern im Editorischen Bericht abgedruckt wurde 
(MWG I/22.4, 749).

378 Vgl. Ottmann, Geschichte, Bd. 4.1, 65.
379 MWG I/22.4, 755.

12 Legitimität und Herrschaft

229

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weber im Vortragsbericht, im Stadttypus der „okzidentalen Stadt“380 zuerst 
verwirklicht. Dies lenkt den Blick auf Webers nie fertiggestelltes Manu­
skript über die Stadt. Teile des Manuskripts dürften ursprünglich unter 
dem Titel „Die nichtlegitime Herrschaft. Typologie der Städte“ für seinen 
Beitrag im „Grundriss der Sozialökonomik“ angedacht gewesen sein.381 

Bedeutet dies, dass demokratische Legitimität in Webers Sinne eigentlich 
nicht Legitimität, sondern das gerade Gegenteil, nämlich einen Idealtypus 
der nicht-legitimen Herrschaft, darstellt?

Im in der Gesamtausgabe unter der Überschrift „Die Stadt“ veröffent­
lichten Text untersucht Max Weber zuerst anhand von allgemeinen öko­
nomischen Definitionen, die er um politisch-administrative Definitionsele­
mente ergänzt, Stadtbildungen im universalhistorischen Vergleich. Dabei 
macht er verschiedene Gemeinsamkeiten von Städten im Allgemeinen aus, 
etwa ihre relative Grösse im Vergleich zum Umland382 oder ihre wirtschaft­
liche Bedeutung383. Nach diesen Allgemeinen definitorischen Annäherun­
gen konzentriert er sich auf die Prozesse im antiken und mittelalterlichen 
Okzident. Denn die Stadt im Okzident unterscheide sich markant von 
Städtebildungen beispielsweise in Japan, China oder Indien,384 da sie sich 
„als Massenerscheinung“385 in Form einer eigenständigen „Stadtgemein­
de“386 konstituiert habe. Die okzidentale Stadt sei nicht nur im Mittelalter, 
sondern bereits in der Antike ein Ort für den „Aufstieg aus der Unfreiheit 
in die Freiheit“387 gewesen. Während allerdings der Bürger der antiken 
Polis als Wehrverband vor allem „homo politicus“388 gewesen sei, sei der 
mittelalterliche Stadtbürger vor allem als „homo oeconomicus“389 aufgetre­
ten. Die okzidentale Stadt zeichnen für Weber im Allgemeinen folgende 
Merkmale aus:

„1. die Befestigung – 2. der Markt – 3. eigenes Gericht und mindestens 
teilweise eigenes Recht – 4. Verbandscharakter und damit verbunden 
5. mindestens teilweise Autonomie und Autokephalie, also auch Verwal­

380 MWG I/22.4, 755.
381 Vgl. Nippel, Wilfried, Einleitung, in: MWG I/22.5, 1–43, hier 25.
382 Vgl. MWG I/22.5, 59–60.
383 Vgl. MWG I/22.5, 60–63.
384 Vgl. MWG I/22.5, 85–86.
385 MWG I/22.5, 84.
386 MWG I/22.5, 84.
387 MWG I/22.5, 103–104.
388 MWG I/22.5, 275.
389 MWG I/22.5, 275.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

230

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung durch Behörden, an deren Bestellung die Bürger als solche irgend­
wie beteiligt waren.“390

Den Idealtypus der okzidentalen Stadt fasst Weber demnach als ökonomi­
sche (Markt) und politisch-administrative Grösse (Befestigung, Gericht, 
Verband, Autonomie und Autokephalie) auf.391 Im Fokus steht nun vor 
allem die europäische Stadt des Mittelalters, die am ehesten die obenge­
nannten Eigenschaften aufweise.392 Weber unterscheidet dabei die Entwick­
lungen der „Stadt des Gebiets nördlich der Alpen“393 und die Entwicklung 
in italienischen Städten. Die beiden weisen aber trotz aller Unterschiedlich­
keiten ihrer Entwicklung Ähnlichkeiten bezüglich ihrer Legitimität auf. In 
beiden Regionen hatte die Herrschaft in der Stadt zumeist mittels Privileg 
entweder ein kirchlicher oder adliger Herrscher (Bischof, Fürst) inne, dem 
in langwierigen Prozessen von den Bürgern der Stadt die Herrschaft abge­
rungen wurde. Für Weber stellt dieser Vorgang zunächst eine Usurpation 
dar, dessen Voraussetzung eine Vergemeinschaftung der Stadtbürger in der 
Stadtgemeinde (commune) war. Daraus entwickelte sich eine Herrschaft 
der Honoratioren, der wiederum ihre herrschaftliche Dominanz innerhalb 
der Stadt durch Zunftrevolutionen, deren Voraussetzung die körperschaft­
liche Vereinigung von Kaufleuten und Handwerkern in Zünften und Gil­
den394 war, abgerungen wurde.395

Den Anfang der Entwicklung hin zur autonomen und autokephalen 
Stadt geschah nach Weber im Akt der Eidverschwörung (coniuratio) von 
mehreren Stadtbürgern, worin die Usurpation der bis anhin als legitim 
auftretenden Stadtherren angelegt gewesen sei.396 Mit der coniuratio als 
„Verbrüderungsakt“397 entstand die Kommune der Stadtbürger, die Stadt 
nahm Gemeindecharakter an. Die mittelalterliche okzidentale Stadt konsti­
tuierte sich selbstermächtigend und demokratisch, unabhängig von den 
sie umgebenen Herrschaftsverbänden. Es handelte sich um autonome und 

390 MWG I/22.5, 84.
391 Vgl. dazu auch Isenmann, Eberhard, Max Webers „Stadt“ – Idealtypus und Empirie, 

in: Runde / Hawicks (Hgg.), Max Weber in Heidelberg, 173–212.
392 Vgl. MWG I/22.5, 100.
393 MWG I/22.5, 100.
394 Gilden in England und Zünfte auf dem Kontinent, die beide jeweils unterschiedli­

chen Korporationsrechtssystemen unterworfen waren (vgl. MWG I/22.5, 165–172).
395 Vgl. MWG I/22.5, 148–149.
396 Vgl. MWG I/22.5, 124–126.
397 So Weber gemäss Mit- und Nachschriften in seiner Vorlesung „Wirtschaftsgeschich­

te. Abriß der universalen Sozial- und Wirtschaftsgeschichte“, MWG III/6, 354.

12 Legitimität und Herrschaft

231

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autokephale Gebilde in einer ansonsten heteronomen und heterokephalen 
Umwelt. Die Stadt hatte Anstaltscharakter, ein rational gesatztes öffentliches 
und subjektives Recht, demokratische Strukturen, Markt und Lohnarbeit 
eingeführt, kurzum: viele Merkmale davon, was für Weber als Spezifika 
einer legitimen legalen Herrschaft rationalen Charakters galt.398 Die okzi­
dentale Stadt machte seit der Antike eine Entwicklung hin zur als Korpora­
tion verfassten Grösse durch. Im Mittelalter war sie

„nicht nur ökonomisch Sitz des Handels und Gewerbes, politisch (nor­
malerweise) Festung und eventuell Garnisonort, administrativ ein Ge­
richtsbezirk, und im übrigen eine schwurgemeinschaftliche Verbrüde­
rung. In der Antike galt als ihr Symbol das gemeinsame Mahl der Pryta­
nen. Im Mittelalter war sie ein beschworenes ‚commune‘ und galt als 
‚Korporation‘ im Rechtssinne.“399

Die politischen Herrschaftsverbände in der Umgebung der mittelalterlichen 
europäischen Stadt zogen ihre Legitimität aus Tradition und Charisma. 
Die Stadtgemeinde hingegen zog die Legitimität ihrer Herrschaft haupt­
sächlich aus ihrer Legalität als Korporation. An die Stelle der Einsetzung 
von Herrschenden in legitimitätsbegründenden Zeremonien durch dafür 
Ermächtigte von aussen setzt die korporative Stadt des mittelalterlichen 
Okzidents den „Verbrüderungsakt“400 der coniuratio. In der Folge galten 
ihre Herrschaftsverbände für die Herrschenden der Herrschaftsverbände, 
aus denen sie sich zumindest teilweise gelöst hatten, zunächst als illegitim, 
für die Bürger der Stadtgemeinde aber als legitim. Diese perspektivische 
Interpretation des Legitimitätscharakters der demokratischen Stadt stützt 
Weber im selben Text mit den Beispielen der Sonderentwicklung der Be­
rufsverbände innerhalb der oberitalienischen Stadt401 und der Tyrannis in 
Antike und Mittelalter. Es handelt sich bei diesen historischen Beispielen 
um die einzigen Stellen im Stadtmanuskript, in denen Weber spezifisch von 
illegitimer Herrschaft spricht. Die beiden Fälle verbindet der Umstand, dass 

398 Vgl. auch Scaglia, Antonio, Max Webers Idealtypus der nichtlegitimen Herrschaft. 
Von der revolutionär-autonomen mittelalterlichen Stadt zur undemokratischen 
Stadt der Gegenwart, Opladen 2001 (= Otto-von-Freising-Vorlesungen der Katholi­
schen Universität Eichstätt, Bd. 19), 9–31, zur Legalität v. a. 28–32.

399 MWG I/22.5, 121. Als Prytanen wurden die gewählten Leiter der antiken Polis be­
zeichnet (vgl. Welwei, Karl-Wilhelm, Prytanen, in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie 
der Antike, Bd. 10, Stuttgart 2001, 494–495).

400 MWG III/6, 354.
401 Vgl. MWG I/22.5, 200–208.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

232

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die neuen Herrschenden wussten, dass sie gemäss den in ihrem Kontext 
gängigen Legitimitätsprinzipien als illegitim zu gelten hatten.402

In Oberitalien ging aus der ursprünglichen coniuratio die Gründung 
der Kommune und die Honoratiorenherrschaft hervor, in der sich aber als­
bald einzelne Geschlechter eine Vormachtstellung sichern konnten. Gegen 
diese wiederum haben in einigen oberitalienischen Städten im Mittelalter 
Berufsverbände damit begonnen, sich ebenfalls mittels Verbrüderung zu 
Schutzverbänden (popolo) zusammenzuschliessen. Anders als in deutsch­
sprachigen Städten, in denen zwar auch hin und wieder eine „abermals 
beschworene Einigung von Bürgern“403 und Zünften zu Revolutionen füh­
ren konnte, war die Zusammenschliessung der Popolo häufiger nicht nur 
vorläufig und nicht nur wirtschaftlich, sondern auch politisch nachhalti­
ger.404 Die Popolanen innerhalb der Städte gingen dazu über, sich immer 
stärker selbst zu verwalten, wie dies einst die Stadt selbst tat. Wie einst 
die Stadt gegenüber dem sie umgebenden traditional-charismatischen po­
litischen Herrschaftsverband, so begannen innerhalb der Städte die Popo­
lanen damit, nun ebenfalls umfassende Eigenrechte und Einfluss auf die 
städtischen Gesetzgebungsakte zu verlangen. Der italienische Popolo sei 
eine umfassende „Sondergemeinde innerhalb der Kommune“ geworden, 
„mit eigenen Beamten, eigenen Finanzen und eigener Militärverfassung: im 
eigentlichsten Wortsinn ein Staat im Staate“.405 Der Popolo in der okziden­
talen Stadt im mittelalterlichen Oberitalien wurde auf diese Weise der „erste 
ganz bewußt illegitime und revolutionäre politische Verband“406.

402 Dieses Bewusstsein der Illegitimität unterscheidet die antike Tyrannis von anderen 
Legitimitätskonflikten der Antike, wie etwa jenem zwischen Königen und Prophe­
ten im antiken Israel. „Nie fanden sie [die Propheten und ihre Anhängerschaft] 
Rückhalt beim König. Denn sie waren Träger der jahwistischen […] Tradition. […] 
Die Könige des Nordreichs gelten dem Hosea als illegitime, weil ohne Jahwes Willen 
zum Thron gelangte Usurpatoren. Amos nennt die Nasiräer und Nebijim unter den 
Institutionen Jahwes, aber nicht: den König“ (MWG I/21.2, 624). Vgl. dazu auch die 
Anmerkung Webers: „‚Im Zorn‘ hat (Hosea 13,11) Jahwe Israel den König (es handelt 
sich allerdings hier um die illegitimen Usurpatoren in Nordisrael) gegeben“ (MWG 
I/21.1, 399, Anm. 108b).

403 MWG I/22.5, 172.
404 Vgl. MWG I/22.5, 199–201.
405 MWG I/22.5, 200.
406 MWG I/22.5, 200. Die Einschätzung des Popolo als erste bewusst illegitime revo­

lutionäre Bewegung bezieht sich, wie Nippel, Einleitung, in: MWG I/22.5, 26, 
Anm. 137 anmerkt, wohl auf die für Weber „fünf großen, für das Schicksal des 
Okzidents entscheidenden Revolutionen, die italienische des 12. und 13., die nieder­

12 Legitimität und Herrschaft

233

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bewusstsein, dass er eigentlich illegitim eine Herrschaft errichtet, 
verbindet den Popolo mit dem usurpatorischen Akt der Tyranniserrich­
tung. In der Antike und im Mittelalter galten sowohl Einzel- wie auch Kol­
lektivtyranneien immer als illegitim. Die Tyrannen selbst waren sich ihres 
Verstosses gegen die Legitimität der von ihnen usurpierten Stadt genauso 
bewusst wie die bisherigen Herrschenden in der Stadt: „Überall fühlten 
sich die Tyrannen und galten sie als spezifisch illegitime Herren. Dies 
unterschied ihre ganze Stellung […] vom alten Stadtkönigtum.“407 Anders 
aber als die Sonderverbände des Popolo verblieb die Tyrannis, solange sie 
als Tyrannis galt, in der nicht-legitimen Verfasstheit.

Insofern ist die demokratisch organisierte Herrschaft des Popolo zum 
Zeitpunkt ihrer Errichtung also durchaus illegitim, indem sie bewusst ge­
gen die Legitimitätsansprüche der herrschenden Stadtherren formiert wur­
de.408 Anders aber als die Tyrannis blieb sie aus der Perspektive der an ihr 
Beteiligten allerdings nicht illegitim, sondern lediglich aus der Sicht der bis­
her Herrschenden. Wie die Popolanen gegen die Stadtgemeinde ihre eigene 
Herrschaft durchzusetzen begannen, hatte dies auch die Stadtgemeinde 
vorher gegenüber dem damaligen Territorialverband gemacht. Der Unter­
schied liegt darin, dass der Popolo seine Legitimität aus den grundlegend 
selben Mechanismen zog, während die Kommune der Stadt als Typus sich 
gegen die üblichen Legitimierungsprinzipien stemmte. Das Momentum der 
Verbrüderung des Popolo in einer coniuratio war derselbe Akt, aus dem 
zuvor bereits die Kommune entstanden war. Demgegenüber war die coni­
uratio als Akt der Legitimierung einer neuen Herrschaft innerhalb der Stadt 
gegen die sie umgebenden traditionalen Gewalten neu. Dem von den bis­
her über die Bürger der Stadt Herrschenden ausgebreiteten Legitimitätsan­
spruch waren diese nicht mehr länger bereit, in ihrem Legitimitätsglauben 
zu entsprechen. In Anbetracht der Weber’schen Auffassung, dass für das At­
testieren von Legitimität einer Herrschaft weder Legitimitätsanspruch noch 
Legitimitätsglaube allein ausreiche, sondern beides vorhanden sein müsse, 
ist auch die demokratische Herrschaft der mittelalterlichen europäischen 
Stadt legitim.

In der jüngeren Herrschaftssoziologie spricht Weber von der demokrati­
schen Legitimität im Kontext der herrschaftsfremden und antiautoritären 

ländische des 16., die englische des 17., die amerikanische und französische des 
18. Jahrhunderts“ (MWG I/19, 226).

407 MWG I/22.5, 224.
408 Vgl. MWG I/22.5, 200–209.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

234

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Umdeutung des Charisma[s]“409: Die Anerkennung der charismatischen 
Autorität wird nicht mehr als „Folge der Legitimität“, sondern „als Legiti­
mitätsgrund angesehen“.410 In dieser Sicht wäre die demokratische Legiti­
mität eine Form des legitimen charismatischen Herrschaftstypus, die sich 
im Laufe der Veralltäglichung und Versachlichung des Charismas ergeben 
kann.411 Wenn das Charisma aber veralltäglicht oder versachlicht wird, 
nimmt die charismatisch legitime Herrschaft Charakterzüge der traditiona­
len und/oder legal legitimen Herrschaft an. So kommt denn die demokra­
tische legitime Herrschaft zwar als Typus im Weber’schen Werk vor, es 
handelt sich aber weniger um einen eigenständigen Idealtypus, sondern 
eher um einen Realtypus. In den Texten nach dem Zeitungsbericht zum 
Vortrag in Wien 1917 spricht Weber wiederum von nur drei reinen Typen 
legitimer Herrschaft, die in der Realität durchmischt auftauchen.412

12.5 Sechster Halbschluss

Legitimität bedeutet für Weber die Vorbildlichkeit und Verbindlichkeit 
einer bestimmten Ordnung. Eine legitime Ordnung wird als vorbildlich 
und verbindlich erachtet, weshalb sich Menschen an ihr orientieren, ohne 
dazu gezwungen zu werden. In einer Herrschaft schafft Legitimität die 
inneren Voraussetzungen der Rechtfertigung für das Befolgen von Befeh­
len und Anordnungen der autoritären Befehlsgewalt. Sie konstituiert sich 
aus einem Legitimitätsanspruch von Seiten der Herrschenwollenden und 
einem Legitimitätsglauben von Seiten der Beherrschten. Legitim ist in 
Webers deskriptiver Nutzung des Begriffs, was als faktisch legitim gilt. 
Nimmt die gegenseitige Entsprechung von Legitimitätsanspruch und Legi­
timitätsglaube ab, beginnt auch die Legitimität als innere Rechtfertigung 
der Herrschaft wegzufallen. Zur Aufrechterhaltung der herrschaftlichen Be­
fehls- und Gehorsamsstruktur bleiben dann nur noch die äusseren Mittel 
des physischen und/oder psychischen Zwanges und Gewaltsamkeit. Da 
im Aufbau einer Herrschaft aus befehlender Autorität, Befehle durchsetzen­
dem Verwaltungsstab und gehorchenden Fügsamen der Verwaltungsstab 

409 MWG I/23, 533.
410 MWG I/23, 533.
411 Vgl. etwa Breuer, Stefan, Georg Jellinek und Max Weber. Von der sozialen zur 

soziologischen Staatslehre, Baden-Baden 1999 (= Würzburger Vorträge zur Rechts­
philosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie, H. 25), 25–26.

412 Vgl. MWG I/17, 160–161; MWG I/23, 453–455; MWG III/7, 76–78.

12 Legitimität und Herrschaft

235

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Strukturelement ist, das die äusseren Mittel der Aufrechterhaltung zur 
Anwendung bringt, ist die Legitimitätsbeziehung zwischen herrschender 
Autorität und Verwaltungsstab ungleich wichtiger als jene zwischen herr­
schender Autorität und beherrschten Fügsamen.

Für Weber gibt es ausschliesslich drei reine Typen legitimer Herrschaft. 
Eine Herrschaft kann entweder eine legitime traditionale Herrschaft mit 
traditionalem Charakter, eine charismatische Herrschaft mit charismati­
schem Charakter oder eine legale Herrschaft mit rationalem Charakter 
sein. Die Typen der traditionalen und legalen Herrschaft sind jene des All­
täglichen, die charismatische der Typus der ausseralltäglichen Herrschaft, 
beispielsweise in Revolutionen. Während es sich bei der traditionalen und 
charismatischen Herrschaft um eine spezifisch personale Herrschaftsbezie­
hung handelt, bei der Legitimität kraft des immer so Gewesenen oder 
kraft ausseralltäglicher Kräfte und Begabungen einer spezifischen Person 
oder Personengruppe zukommt, handelt es sich bei der legalen Herrschaft 
rationalen Charakters um eine nicht personalisierte Herrschaft. In dieser 
bestimmt allein das Recht; herrschende Autorität ist nicht eine herrschende 
Person, sondern ein Rechtssystem.

Die drei Idealtypen treten in der historischen Realität immer durch­
mischt auf. In ihren Konzeptionen ist bereits angelegt, dass sie mit der Zeit 
Elemente der jeweils anderen Typen annehmen. So muss beispielsweise 
der Legitimitätsglaube jeder Herrschaft eingelebt werden, um auf Dauer be­
stehen zu können, was ein typisches Element der traditionalen Herrschaft 
ist. Zeitgleich ist irgendeine Form von Rechtssatzung auf Dauer auch in 
einer traditionalen oder charismatischen Herrschaft notwendig. Aufgrund 
des Gegensatzes zwischen Alltäglichkeit und Ausseralltäglichkeit wird auch 
eine traditionale oder legale Herrschaft zur Bewältigung ausseralltäglicher 
Situationen charismatische Herrschaftselemente entwickeln müssen.

Die auf der Basis eines Zeitungsberichts als eventuell vierter Typus ge­
handelte demokratische Legitimität ist kein Idealtypus, sondern lediglich 
ein Realtypus, in dem die drei reinen Typen vermischt auftreten. Die Ent­
wicklungen in der zunehmend korporativ verfassten okzidentalen Stadt des 
Mittelalters können als historische Beispiele dafür fungieren, was gesche­
hen kann, wenn der Legitimitätsglaube zu schwinden und sich eine neue 
Herrschaft innerhalb eines Herrschaftsverbandes zu etablieren beginnt. Ist 
er zunächst illegitim, verwandelt er sich bei beständiger Aufrechterhaltung 
in einen legitimen Verband. Der Begriff der Tyrannis bezog sich demgegen­
über seit der Antike auf eine als spezifisch illegitim geltende Usurpation. 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

236

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl der Tyrann als auch die Beherrschten wussten um ihre illegitime 
Geltung, was sie auch faktisch illegitim macht.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

In der Dreiertypologie legitimer Herrschaft nimmt die legale Herrschaft 
rationalen Charakters mit Blick auf die historische Entwicklung einen spe­
ziellen Platz ein, da es dieser Typus ist, der sich in der Zeitdiagnose Webers 
zumindest im Okzident als dominierender Typus etabliert hat. Es ist allein 
dieser Idealtypus, dem von Weber im reinen Fall ein rationaler Charakter 
attestiert wird und bei dem mit der Bezeichnung als legale Herrschaft die 
Bedeutung der Verbindung von Recht und Ratio anklingt. Die Verbindung 
zwischen Ratio, Recht und Herrschaft muss deswegen vertiefter untersucht 
werden. Was meint Weber, wenn er von Rationalität, Rationalisierung und 
Rationalismus spricht? Wie lässt sich die legitime legale Herrschaft in diese 
einordnen und was macht sie spezifisch rational? Was versteht er unter 
Recht und wie verbindet sich für Weber dieses mit den Begriffen des 
Rationalen? Wo liegt der Ursprung der Durchsetzung des legitimen legalen 
Herrschaftstypus rationalen Charakters im Okzident?

13.1 Die Zunahme des Rationalen im Okzident

Der gesellschaftliche Entwicklungsprozess ganz im Allgemeinen lässt sich 
in seiner Historie – um eine Formulierung von Ferdinand Tönnies aufzu­
greifen – „seinem Wesen nach [als] eine Rationalisierung, und der Wissen­
schaft innerlich verwandt“413, beschreiben. Besonders die Geschichte des 
Okzidents deutet, so Weber, in seinem Entwicklungsprozess in Richtung 
einer zunehmenden Rationalisierung sämtlicher Lebensbereiche. Es ist die 
Entdeckung der Ratio und die Entdeckung, dass die Entwicklung sämtli­
cher Sphären menschlichen Lebens und Handelns im Okzident „durch 
einen spezifisch gearteten Rationalismus bedingt“414 sind, die gemäss sei­

413 Tönnies, Ferdinand, Historismus und Rationalismus I. (1894), in: Ders., Soziologi­
sche Studien und Kritiken. Erste Sammlung, hg. v. Dieter Haselbach, Berlin / New 
York 2000 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 15), 167–195, 177.

414 Weber, Marianne, Vorwort zur zweiten Auflage (1925), in: Weber, Max, Wirtschaft 
und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, 5.. revidierte Aufl., besorgt 
v. Johannes Winckelmann, Tübingen 1972, XXXIII.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

237

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner Ehefrau Max Weber zu immer weiterer Forschung anregte. In dieser 
historischen Entwicklung werden „die irrationalen Bestandteile des konkre­
ten Handelns“ zunehmend zu „‚Abweichungen‘“.415 Im Januar 1914 sagte 
Weber im Rahmen einer Debatte im „Verein für Sozialpolitik“:

„Unser europäisch-amerikanisches Gesellschafts- und Wirtschaftsleben 
ist in einer spezifischen Art und in einem spezifischen Sinn ‚rationali­
siert‘. Diese Rationalisierung zu erklären und die ihr entsprechenden 
Begriffe zu bilden, ist daher eine der Hauptaufgaben unserer Diszipli­
nen.“416

Diese Grundthese Webers, dass rationale Elemente das gesamte Leben 
mehr und mehr durchdringen, gilt im Besonderen auch für Herrschaft, die 
selber eine gesellschaftliche Institution ist.417 Im Kontext dieser Grundthese 
gelesen ist es dann nicht verwunderlich, dass auch im Dreiergespann der 
Herrschaftstypologie diese ebenfalls in Richtung der zunehmenden Durch­
setzung legaler Herrschaftselemente weist. Denn die legale Herrschaft gilt 
im Weber’schen Theoriekonstrukt schliesslich als „die rationalste“ der legi­
timen Herrschaftstypen, da sie der einzige Typus mit spezifisch „rationalem 
Charakter“ ist. Der rationale Charakter dieses Herrschaftstypus macht sie 
den anderen Typen an Effizienz und Erwartbarkeit für ihre Mitglieder 
überlegen. Sowohl Tradition als auch Charisma verlieren angesichts der 
Effizienz der legalen Herrschaft rationalen Charakters an Einfluss. Es „gilt, 
dass das Charisma mit fortschreitender Rationalisierung der Ordnungen 
an Bedeutung verliert.“418 Aber was genau versteht Weber unter rationaler 
Herrschaft? Inwiefern ist gerade die legale Herrschaft rationaler als andere 
Herrschaftstypen? Und wie konnte sich im Abendland dieser spezielle Fall 
von Herrschaft entwickeln?

415 Weber, Marianne, Max Weber, 691.
416 MWG I/12, 492. Der Text wurde 1917 unter dem Titel „Der Sinn der ‚Wertfreiheit‘ 

der soziologischen und ökonomischen Wissenschaften“ in der Zeitschrift „Logos. 
Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur“ abgedruckt. Vgl. Weiss, Jo­
hannes / Frommer, Sabine, Der Sinn der „Wertfreiheit“ der soziologischen und 
ökonomischen Wissenschaften: Editorischer Bericht, in: MWG I/12, 441–444.

417 Vgl. Weber, Marianne, Vorwort zur zweiten Auflage (1925), XXXIII.
418 Breuer, Stefan, Der charismatische Staat. Ursprünge und Frühformen staatlicher 

Herrschaft, Darmstadt 2014, 18.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

238

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.2 Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus

Obschon Weber sich zeitlebens mit dem Begriff des Rationalen beschäftigt, 
bleibt er in Bezug auf den Begriff selbst höchst diffus. Alleine für das Wort 
rational machte Rogers Brubaker 1984 in Bezug auf Webers Beschreibung 
des modernen Kapitalismus und des asketischen Protestantismus „nicht 
weniger als 16 offensichtliche Bedeutungen“419 aus. Rational verwendet 
Weber gemäss dieser Analyse für die Beschreibung eines Sachverhalts als 
„bewusst, systematisch, kalkulierbar, unpersönlich, instrumentell, exakt, 
quantitativ, regelbestimmt, vorhersehbar, methodisch, zielgerichtet, nüch­
tern, gewissenhaft, wirksam, verständlich und widerspruchsfrei“420. Weber 
selber verwendet, so die Analyse Brubakers, die Bezeichnung rational auf 
den ersten Blick kausal willkürlich, häufig ohne an der jeweiligen Stelle 
zu spezifizieren, welche Semantik er im bestimmten Textkontext denn mit 
der Zuschreibung als rational andeuten möchte.421 Diese Pluralität des Be­
griffs war auch Max Weber selber wohl bewusst. „Nun kann unter diesem 
Wort [Rationalismus] höchst Verschiedenes verstanden werden, – wie die 
späteren Darlegungen wiederholt verdeutlichen werden“422, schreibt Weber 
in der Vorbemerkung von „Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus“.

Im Allgemeinen wird Webers Verwendung des Ratiobegriffs heute dank 
der mittlerweile über ein Jahrhundert andauernden internationalen We­
berforschung anhand der Begriffstrias Rationalität, Rationalisierung und 
Rationalismus analysiert, die mittlerweile auch in abgekürzter Form als 
„die drei ‚R‘“423 in Max Webers Werk verwendet werden. Die drei Begriffe 
lassen sich systematisierend und demgemäss stark vereinfachend auf die 
drei Untersuchungsebenen Mikro-, Meso- und Makroebene beziehen. Der 
Weberexperte Wolfgang Schluchter weist diesem Schema folgend der Ratio­
nalität auf der Mikroebene den Begriff „Handlung“, der Rationalisierung 

419 Brubaker, Rogers, The Limits of Rationality. An Essay on the Social and Moral 
Thought of Max Weber, London/New York 1984 (= Controversies in Sociology, 
Vol. 16), 2 (Übers. d. Vf.).

420 Ebd. (Übers. d. Vf.).
421 Vgl. ebd., 1–7.
422 MWG I/18, 116.
423 So bei Müller, Hans-Peter, Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus. Von 

Weber zu Bourdieu?, in: Maurer, Andrea / Schimank, Uwe (Hgg.), Die Rationali­
täten des Sozialen, Wiesbaden 2011, 43–64; Ders., Rationalität, Rationalisierung, 
Rationalismus, in: Ders./ Sigmund, Steffen (Hgg.), Max Weber-Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung, 2. Aufl., Berlin 2020, 139–145.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

239

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der Mesoebene die Bezeichnung „Ordnung“ und dem Rationalismus 
auf der Makroebene den Begriff „Kultur“ zu.424 Rationalität des Handelns, 
Rationalisierung der Organisationen und Ordnungen und der Rationalis­
mus der Kultur werden in Webers Denken jeweils in einem Dualismus 
konstituiert425: auf der Handlungsebene als Zweck- und Wertrationalität, 
auf der Ebene von Ordnungen (Organisationen) als formale und materiale 
Rationalisierung, auf der Ebene von Weltbildern (Kultur) als praktischer 
und theoretischer Rationalismus.

„[D]ie drei ‚R‘“426 sind zutiefst miteinander verflochten, und nur, wenn 
sie alle zusammengedacht werden, lässt sich der Sinngehalt des Prozesses 
einer zunehmend rationalen Gesellschaft erschliessen. Eine ausführliche 
Tiefenanalyse des Begriffs der Ratio ist aufgrund der multiplen Verwen­
dung, erst recht nachdem nun mit der Gesamtausgabe alle Schriften öffent­
lich zugänglich sind, an dieser Stelle nicht möglich. Stattdessen wird hier 
der gängigen Systematisierung folgend eine allgemeine Idee des Rationalen 
in Max Webers Perspektive gegeben.

13.2.1 Zweck- und Wertrationalität der Handlungen

Menschliches Handeln kann für Weber bestimmt sein durch affektuelle 
und emotionale, traditionale, zweckrationale oder wertrationale Beweg­

424 Schluchter, Wolfgang, Handlung, Ordnung und Kultur. Grundzüge eines webe­
rianischen Forschungsprogramms, in: Albert, Gert / Bienfait, Agathe / Sigmund, 
Steffen / Wendt, Claus (Hgg.), Das Weber-Paradigma. Studien zur Weiterentwick­
lung von Max Webers Forschungsprogramm, Tübingen 2003, 42–74; Ders., Hand­
lung, Ordnung, und Kultur. Studien zu einem Forschungsprogramm in Anschluss 
an Max Weber, Tübingen 2005, hier v. a. 7–36.

425 Gerade diese Mehrebenen-Anwendung des Begriffes rational und verwandter Be­
griffe macht Webers Konzeption sowohl anspruchsvoller als auch ergebnisoffener 
als andere Konzeptionen, die rational nur auf einer der Ebenen untersuchen. So 
eröffnet etwa Zenonas Norkus einen Artikel, in dem er Max Weber mit Hartmut 
Esser, einem Vertreter des Rational-Choice-Ansatzes, vergleicht, mit folgenden Wor­
ten: „Den Vergleich, der im Titel des Aufsatzes angekündigt ist, muss ich mit der 
Feststellung beginnen, dass Weber mit den Begriffswörtern ‚rational‘, ‚Rationalität‘ 
usw. […] weniger sparsam umgeht als [der deutsche Soziologe] [Hartmut] Esser, da 
er Rationalität nicht nur dem Handeln, sondern auch institutionellen ‚Ordnungen‘, 
dem Staat, dem Recht, der Musik und anderen ‚Etwassen‘ (Greshoff 1999, S. 20) 
zuschreibt“ (Norkus, Zenonas, Rationales Handeln/Rationalität bei Weber und 
Esser im Vergleich, in: Greshoff, Rainer / Schimank, Uwe (Hgg.), Integrative Sozial­
theorie? Esser – Luhmann – Weber, Wiesbaden 2006, 399–418, hier 399).

426 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 43–64; Ders., Rationalität (2020), 139–145.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

240

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründe.427 Affektuelles und emotionales Handeln genauso wie traditional 
bedingtes Sichverhalten ist häufig bereits nicht mehr ein bewusstes und 
sinnhaft orientiertes Handeln. Wenn sie bewusst geschehen – affektuelles 
Handeln beispielsweise „als bewußte Entladung der Gefühlslage“428 erfolgt 
oder das traditional eingelebte Verhalten „bewußt aufrecht erhalten“429 wird 
–, tendieren sie zu zweck- und/oder wertrational bedingtem Handeln. Ra­
tionalität in Handlungen hat deswegen stets einen Zusammenhang mit 
einem bewussten Sichverhalten, im Bewusstsein darum, dass in einer be­
stimmten Situation und einem bestimmten Kontext auch ganz anders ge­
handelt werden könnte.430 Wenn ein Akteur rational handelt, orientiert er 
sein Handeln bewusst in einem Mix aus Wert- und Zweckrationalität.

Zweckrational ist ein Handeln dann, wenn ein bestimmter Zweck da­
mit verfolgt wird. Zweck definiert Weber in seinem „Objektivitätsaufsatz“ 
(1904) als „die Vorstellung eines Erfolges, welche Ursache einer Handlung 
wird“431. Zweckrational handelt jener Akteur, der „die Mittel gegen die 
Zwecke, […] die Zwecke gegen die Nebenfolgen, wie endlich auch die 
verschiedenen möglichen Zwecke gegeneinander rational abwägt.“432 Die 
zweckrationale Orientierung des Handelns kann deswegen stark vereinfa­
chend auf eine schlichte Zweck-Mittel-Orientierung zurückgeführt werden.

Wertrationale Handlungen auf der anderen Seite orientieren sich nicht 
am Nutzen und möglichen antizipierten Erfolg oder Misserfolg einer 
Handlung, sondern messen der Handlung an und für sich einen bestimm­
ten Eigenwert zu. Der Akteur handelt aus einer inneren Überzeugung 
heraus, dass seine Handlung gut und richtig sei. Die handelnde Person 
orientiert sich an dem, was sie für sich als „Pflicht, Würde, Schönheit, reli­
giöse Weisung, Pietät, oder die Wichtigkeit einer ‚Sache‘“433 erachtet. Der 
Handelnde glaubt, dass an ihn Forderungen oder Gebote bezüglich seines 
Handelns gestellt sind.434 Wolfang Schluchter hat deshalb vorgeschlagen, 
in Parallele zur Zweck-Definition aus dem Objektivitätsaufsatz Wert in 

427 Vgl. MWG I/23, 175.
428 MWG I/23, 175.
429 MWG I/23, 175.
430 Vgl. MWG I/23, 175–176.
431 MWG I/7, 192. Die Bezeichnung „Objektivitätsaufsatz“ ist in der Weberforschung 

die gängige Abkürzung für den Artikel „Die ‚Objektivität‘ sozialwissenschaftlicher 
und sozialpolitischer Erkenntnis“.

432 MWG I/23, 176.
433 MWG I/23, 176.
434 Vgl. MWG I/23, 175–176.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

241

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Webers Sinne als „die Vorstellung einer Geltung, welche Ursache einer 
Handlung wird“435, zu definieren.

Zweck- und Wertorientierung sind als zwei unterschiedliche Kategorien 
der selbstgewählten und rationalisierbaren Handlungsregulierung, d. h. als 
selbstgesetzte Maximen des eigenen Handelns, konzipiert. Zweckrationale 
Orientierung, die auf den Erfolg einer Handlung abgestellt ist, verbinde 
sich – so Schluchter – „mit technischen Regeln (nach Kant Klugheits- und 
Geschicklichkeitsregeln)“ während wertrationale Orientierung „mit norma­
tiven Regeln im weiteren Sinne“ arbeite.436

Im Verhältnis von zweck- und wertrationalem Handeln betont Weber, 
dass Wertrationalität vom Standpunkt der Zweckrationalität aus stets irra­
tional sei. Je stärker die Wertrationalität als gelten sollende Handlungsori­
entierung absolut gesetzt wird und neben ihr keine anderen Rationalitäten 
zur Orientierung der Handlungen duldet, desto irrationaler werde sie aus 
Sicht der Zweckrationalität.437 Denn je stärker der „Eigenwert“438 einer 
Handlung als absoluter Anspruch gesetzt wird, desto weniger werden mög­
liche Folgen und Nebenfolgen bedacht und reflektiert.439 Hingegen werden 
wertrationale Überlegungen bei grundsätzlich zweckrational orientiertem 
Handeln häufig dann ins Spiel gebracht, wenn es „zwischen konkurrieren­
den und kollidierenden Zwecken und Folgen“440 zu entscheiden gilt. In 
solchen Fällen sind nur die Mittel im Handlungsprozess zweckrationaler 
Natur, während der Zweck selber wertrational orientiert ist. Umgekehrt 
kann der Zweck selber nach zweckrationalen Motiven bestimmt werden, 
die Auswahl der Mittel zur Erreichung desselben aber mittels wertrationaler 
Erwägungen erfolgen.441 Dies führt auch dazu, dass weder reine Zweckra­
tionalität noch reine Wertrationalität in der Realität einer Handlung vor­
kommt. Auch die Verwendung der Begriffe der Zweck- und Wertrationalität 
sind idealtypische Begriffsbildungen, in der empirisch gelebten Realität 
treten beide Rationalitäten nur durchmischt auf.442

435 Schluchter, Handlung (2005), 7–36, hier 28; Ders., Handlung (2003), 64.
436 Schluchter, Handlung (2005), 28; Ders., Handlung (2003), 64.
437 Vgl. MWG I/23, 176.
438 MWG I/23, 175.
439 Vgl. MWG I/23, 176.
440 MWG I/23, 176.
441 Vgl. MWG I/23, 176.
442 Vgl. MWG I/23, 177.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

242

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.2.2 Formale und materiale Rationalisierung der Ordnungen

Die zweck- und wertorientierten Handlungen der Einzelakteure bedürfen 
auf einer kollektiven Stufe der Koordination und Abstimmung. Was in 
der aktuellen Literatur als Organisation bezeichnet wird, meint in Webers 
handlungstheoretischem Fokus daher vor allem Handlungsorganisation, 
die es ermöglicht, dass

„der Handelnde vom Partner (vielleicht ganz oder teilweise irrigerwei­
se) eine bestimmte Einstellung dieses letzteren ihm (dem Handelnden) 
gegenüber voraussetzt und an diesen Erwartungen sein eignes Handeln 
orientiert, was für den Ablauf des Handelns und die Gestaltung der 
Beziehung Konsequenzen haben kann und meist [haben] wird.“443

Die Schaffung einer Ordnung bringt den ungemeinen Vorteil für die einzel­
nen Akteure, dass sie selber von dem Berechnungsaufwand des Handelns 
und Verhaltens der anderen Akteure erleichtert werden.444 Als solche be­
zieht sich die Rationalisierung in besonderer Weise auf „eines der wichtigs­
ten Elemente des Gemeinschaftshandelns“445: die Herrschaftsverbände.

Die formale und materiale Rationalisierung behandelt Weber insbeson­
dere in seinen wirtschafts- und rechtssoziologischen Abhandlungen.446 

Formale Rationalität als Ergebnis eines Rationalisierungsprozesses äussert 
sich in der wirtschaftlichen Wertsphäre in Form von „zahlenmäßigen, ‚re­
chenhaften‘, Überlegungen“447, wobei „Geld das ‚vollkommenste‘ wirtschaft­
liche Rechnungsmittel, das heißt: das formal rationalste Mittel der Orien­
tierung wirtschaftlichen Handelns“448 darstellt. Demgegenüber verweist im 
wirtschaftlichen Handeln der Begriff der materialen Rationalität auf eine 
stärker subjektivierte Organisiertheit:

„Er [der Begriff der materialen Rationalität] besagt lediglich dies Ge­
meinsame: daß eben die Betrachtung sich mit der rein formalen (relativ) 
eindeutig feststellbaren Tatsache: daß zweckrational, mit technisch tun­
lichst adäquaten Mitteln gerechnet wird, nicht begnügt, sondern ethische, 
politische, utilitarische, hedonische, ständische, egalitäre oder irgendwel­

443 MWG I/23, 178.
444 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 50–52; Ders., Rationalität (2020), 142.
445 MWG I/22.4, 126.
446 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 48–52; Ders., Rationalität (2020), 140–142.
447 MWG I/23, 251.
448 MWG I/23, 252.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

243

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che anderen Forderungen stellt und daran die Ergebnisse des – sei es 
auch formal noch so ‚rationalen‘, d. h. rechenhaften – Wirtschaftens 
wertrational oder material zweckrational bemißt.“449

Formale Rationalisierung entspricht insofern einer gesellschaftlichen In­
stitutionalisierung von Zweckrationalität, materiale Rationalisierung der 
Institutionalisierung der Wertrationalität. Formale und materiale Rationa­
lisierung stehen in einem seltsamen Verhältnis zueinander. Sie bedingen 
sich gegenseitig, behindern sich mit fortschreitender Rationalisierung aber 
auch. „Ohne materiale Anforderungen – wie materielle Grundversorgung 
oder Rechtssicherheit – machen alle Versuche, Wirtschaft und Recht zu 
formalisieren keinen Sinn, um genau diese materialen Ziele auf Dauer zu 
stellen“450, schreibt der Weberforscher Hans-Peter Müller. Mit zunehmen­
der Formalisierung beginnt diese aber immer mehr einer eigenen Logik zu 
gehorchen und sich von der materialen Grundlage zu entfernen.451 Beson­
ders in der Wirtschaft fallen „materiale und (im Sinn exakter Rechnung:) 
formale Rationalität“452 auseinander, was wiederum grundlegend irrational 
sei. Ähnliches geschieht aber auch im Recht. So gehören zu den grossen 
materialen Anforderungen im Rechtsbereich die Herstellung und Gewähr­
leistung von Gerechtigkeit und Freiheit. Rechtliche Formalisierung behin­
dert zuweilen aber genau diese materialen Rationalitäten. Weber schreibt:

„Denn jene durch formale Justiz gewährte maximale Freiheit der Inter­
essenten in der Vertretung ihrer formal legalen Interessen muß schon 
infolge der Ungleichheit der ökonomischen Machtverteilung, welche 
durch sie legalisiert wird, immer wieder den Erfolg haben, daß materiale 
Postulate der religiösen Ethik oder auch der politischen Räson verletzt 
erscheinen.“453

Gerade durch die zunehmende formale Rationalisierung „verletzt sie [die 
formale Justiz] inhaltliche Gerechtigkeitsideale durch ihren unvermeidlich 
abstrakten Charakter.“454

Rationalisierte Wirtschaftsformen sind sowohl in reiner traditionaler 
Herrschaft als auch in rein legalen Herrschaften anzutreffen. Nur in der 

449 MWG I/23, 251.
450 Müller, Rationalität (2011), 49.
451 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 48–49.
452 MWG I/23, 290.
453 MWG I/22.3, 516.
454 MWG I/22.3, 516.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

244

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reinen charismatischen Herrschaft fehlen sie, da diese bis zum Einsetzen 
des Veralltäglichungsprozesses genuin nicht-wirtschaftlich ist.455 Wenn eine 
Rationalisierung der Wirtschaft sowohl in einer traditionalen Herrschaft als 
auch in einer legalen Herrschaft vorkommen kann, so muss das Unterschei­
dungskriterium, das die legale Herrschaft rationaler macht als die anderen 
beiden Idealtypen, daher auf der Ebene der Rationalisierung im Recht ge­
sucht werden; wenn Weber die legitime legale Herrschaft als die rationalste 
bezeichnet, muss dies darauf zurückzuführen sein, dass in einem legalen 
Herrschaftsverband Recht nach rationaleren Gesichtspunkten geschaffen, 
weiterentwickelt und angewandt wird, als dies in primär traditional orien­
tierten Verbänden der Fall ist.456

13.2.3 Praktischer und theoretischer Rationalismus der Kultur

Weber interessierte sich vor allem für den „spezifisch gearteten ‚Rationalis­
mus‘ der okzidentalen Kultur“457, dessen Feststellung zwar nicht auf Weber 
zurückgeht, wohl aber durch ihn Popularität und Bekanntheit erlangt 
hat. Auf die spezifisch andersgeartete Rationalisierung des Abendlandes 
im Vergleich zu anderen Weltgegenden hatten bereits andere aufmerksam 
gemacht. So hatte beispielsweise Werner Sombart den Begriff des Ratio­
nalismus mit kapitalistischen Entwicklungen458 zusammengebracht und 
glaubte in der modernen doppelten Buchführung und im modernen Rech­
nungswesen einen neuartigen, dem Okzident eigenen Rationalismus zu 
erkennen.459 Wie Sombart später zugab, liess er sich in dieser Feststellung 

455 Vgl. MWG I/23, 507–508.
456 Vgl. MWG I/22.4, 726–729.
457 MWG I/18, 116.
458 Vgl. MWG I/9, 175: „Man hat – so namentlich Sombart in höchst glücklichen 

und wirkungsvollen Ausführungen – als das Grundmotiv der modernen Wirtschaft 
überhaupt den ‚ökonomischen Rationalismus‘ bezeichnet.“

459 Vgl. Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus, Bd. 1: Die Genesis des Kapitalis­
mus, Leipzig 1902, 391–397. Für Sombart mündet das rationalistische Handeln der 
Einzelnen im modernen Kapitalismus in eine „specifisch-moderne Weltauffassung, 
die auf dem Postulat strikter Kausalität aufgebaut ist“ (ebd., 199). Zum Verhältnis 
von Weber zu Sombarts Werk gilt es hier anzumerken, dass Weber Sombarts wirt­
schaftshistorische Arbeiten zwar sehr schätzte, aber an Sombarts Büchern „Die 
Juden und das Wirtschaftsleben“ (Leipzig 1911) und „Der Bourgeois. Zur Geistes­
geschichte des modernen Wirtschaftsmenschen“ (München / Leipzig 1913) dessen 
Unkenntnis des Religiösen heftig kritisierte: „[I]ch hielte an Ihrem ‚Judenbuch‘, 
soweit das Religiöse in Betracht kommt, ‚beinahe jedes Wort für falsch‘“ (MWG 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

245

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


massgebend durch Georg Simmel460 und Ferdinand Tönnies461 beeinflus­
sen, zwei Denker, mit denen Weber ebenfalls regelmässig verkehrte.462 Der 
Okzident zeichne sich durch einen immer stärkeren „Rationalismus der 
Weltbeherrschung“463 aus, so der Titel eines Sammelbands diverser Aufsät­
ze über Webers Rationalisierungsthese von Wolfgang Schluchter (1980). 
Dieser Rationalismus lässt sich bei Weber vor allem als ein sich ausdeh­

II/8, 414–417, 414), schreibt Weber 1913 an Sombart. Zu Webers Verhältnis zu Som­
bart vgl. ansonsten insbesondere Mitzman, Arthur, Persönlichkeitskonflikt und 
weltanschauliche Alternativen bei Werner Sombart und Max Weber, in: Mommsen, 
Wolfgang J. / Schwentker, Wolfgang (Hgg.), Max Weber und seine Zeitgenossen, 
Göttingen / Zürich 1988 (= Veröffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts 
London, Bd. 21), 137–146; Schluchter, Wolfgang, Mit Max Weber, Tübingen 2020, 
92–98; Tyrell, Hartmann, Kapitalismus, Zins und Religion bei Werner Sombart 
und Max Weber. Ein Rückblick, in: Heil, Johannes / Wacker, Bernd (Hgg.), Shy­
lock? Zinsverbot und Geldverleih in jüdischer und christlicher Tradition, München 
1997, 193–217; zudem die nun veröffentlichte Dissertation von Parsons, Talcott, Der 
Kapitalismus bei Sombart und Max Weber, in: Ders., Kapitalismus bei Max Weber 
– zur Rekonstruktion eines fast vergessenen Themas, hg., eingeleitet und kommen­
tiert von Uta Gerhardt, Wiesbaden 2019 (Klassiker der Sozialwissenschaften), 35–
101 [= erstmalige Veröffentlichung der ganzen Dissertation von 1927].

460 Vgl. Sombart, Der moderne Kapitalismus, Bd. 1, 383. Gemeint ist hier Simmel, 
Georg, Philosophie des Geldes, Berlin 1900. Simmel schreibt in sein Tagebuch 
allgemeiner zur unterschiedlichen Geschichte von Okzident und Orient: „Die große 
geistesgeschichtliche Tat Europas gegenüber dem (nicht indischen) Orient ist die 
Entdeckung der Objektivität. Der Orientale kennt keinen objektiven Preis, nur 
die Messung der beiden handelnden Subjekte. Kein objektives Recht, sondern nur 
den Spruch des Richters. Keine objektiv urteilende Moral, sondern: ‚Wer ohne 
Schuld ist, werfe den ersten Stein.‘ [Joh 8,1] Plato hat die Objektivität des Geistes 
entdeckt, das römische Recht die Objektivität des Rechts, der Katholizismus die 
Objektivität der Religion, von der Jesus nichts wußte“ (Simmel, Georg, Aus dem 
nachgelassenen Tagebuche, in: Ders., Fragmente und Aufsätze aus dem Nachlaß 
und Veröffentlichungen der letzten Jahre, hg. u. mit einem Vorwort von Gertrud 
Kantorowitz, München 1923, 1–46, 42–43).

461 Vgl. Sombart, Werner, Der Moderne Kapitalismus. Historisch-systematische Dar­
stellung des gesamteuropäischen Wirtschaftslebens von seinen Anfängen bis zur 
Gegenwart. Bd. 2: Das europäische Wirtschaftsleben im Zeitalter des Frühkapitalis­
mus vornehmlich im 16., 17. und 18. Jahrhundert, 2. Aufl., München / Leipzig 1917, 
1080–1083 („Die Verbürgerlichung“), hier 1081 [der Verweis auf Tönnies findet sich 
erst ab der zweiten Auflage!]; gemeint ist: Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 
Leipzig 1887.

462 Zu Simmel hatte Weber seit den 1890er-Jahren ein freundschaftliches Verhältnis, 
Tönnies und Weber dürften sich 1904 auf dem Weltkongress in St. Louis das erste 
Mal persönlich kennengelernt haben und unterhielten eine kollegiale Beziehung 
zueinander (vgl. etwa Kaube, Max Weber, 159–174, 190–209).

463 Schluchter, Wolfgang, Rationalismus der Weltbeherrschung. Studien zu Max 
Weber, Frankfurt 1980 (= stw 322).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

246

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nender Intellektualismus begreifen, dessen Ursprung in Webers über viele 
wissenschaftliche Disziplinen hinaus bekannter These der „Entzauberung 
der Welt“464 liegt, in deren Zuge das ganze Leben immer berechenbarer 
und planbarer werde. In seiner Rede „Wissenschaft als Beruf “ sagte Weber 
1917 dazu:

„Die zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung bedeutet al­
so nicht eine zunehmende allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, 
unter denen man steht. Sondern sie bedeutet etwas anderes: das Wissen 
davon oder den Glauben daran: daß man, wenn man nur wollte, es 
jederzeit erfahren könnte, daß es also prinzipiell keine geheimnisvollen 
unberechenbare Mächte gebe, die da hineinspielen, daß man vielmehr 
alle Dinge – im Prinzip – durch Berechnen beherrschen könne. Das aber 
bedeutet: die Entzauberung der Welt. Nicht mehr, wie der Wilde, für den 
es solche Mächte gab, muß man zu magischen Mitteln greifen, um die 
Geister zu beherrschen oder zu erbitten. Sondern technische Mittel und 
Berechnung leisten das. Dies vor allem bedeutet die Intellektualisierung 
als solche.“465

Die Intellektualisierung ist daher als Ausgangspunkt für den immer wei­
ter umgreifenden Rationalismus zu begreifen, und als theoretischer Ra­
tionalismus ist sie zunächst den Wissenschaften eigen. Der theoretische 
Rationalismus der Wissenschaften hat allerdings Konsequenzen über die 
wissenschaftliche Wertsphäre hinaus und zieht einen ungemein produkti­
ven praktischen Rationalismus nach sich. „Mit dem ambivalenten Ziel des 
‚Fortschritts‘“ gestaltet der Rationalismus sämtliche Wertsphären unaufhör­
lich nach „wissenschaftlich-technisch-ökonomischen Standards“ um.466 In 
seiner sämtliche Lebensbereiche erfassenden Ausdehnung in die verschie­
densten Weltbilder vermag der Rationalismus nicht nur in traditionell als 
intellektualisiert betrachteten Gebieten wie Politik, Wissenschaft, Technik 
oder Wirtschaft Fuss zu fassen, sondern findet sich auch in häufig als 
irrational bezeichneten Gebiete wie beispielsweise Religion, Musik oder 
Kunst.467 Die Rationalität des einen Gebietes mag aus der Perspektive 
eines anderen Gebietes gänzlich irrational erscheinen; „was von einem [Ge­

464 MWG I/17, 87. Kritisch zum Ausdruck und zur These der „Entzauberung der Welt“ 
vgl. Joas, Hans, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der 
Entzauberung, Berlin 2017.

465 MWG I/17, 87.
466 Müller, Rationalität (2011), 53; vgl. Ders., Rationalität (2020), 142.
467 Vgl. MWG I/18, 116.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

247

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtspunkt] aus ‚rational‘ ist, kann, vom andern aus betrachtet, ‚irrational‘ 
sein.“468

Gerade in solchen ursprünglich irrationalen Gebieten werde, so Weber, 
der immer stärker werdende Einfluss des Denkens aus selbstdeklarierten 
rationalen Gebieten immer wieder Widerstand hervorrufen. Im Artikel 
über den „Sinn der Wertfreiheit“ schreibt er dazu:

„Denn – um nur eins zu erwähnen – hinter der ‚Handlung‘ steht: der 
Mensch. Für ihn kann die Steigerung der subjektiven Rationalität und 
objektiv-technischen ‚Richtigkeit‘ des Handelns als solche über eine gewis­
se Schwelle hinaus – ja, von gewissen Anschauungen aus: ganz generell 
– als eine Gefährdung wichtiger (z. B. ethisch oder religiös wichtiger) 
Güter gelten. […] Diejenigen, welche solchen Rationalisierungen oppo­
nieren, sind durchaus nicht notwendig Narren.“469

Wie aus dem obigen Zitat hervorgeht, ist die Kritik am Rationalismus 
selber nicht zwingend irrational. Vielmehr ist die Kritik eine logische Kon­
sequenz des zunehmenden Rationalismus, der seltsame Widersprüchlich­
keiten zur Folge hat. So schreibt Weber in seinen „Vorbemerkungen“ zur 
„protestantischen Ethik“:

„Es gibt z. B. ‚Rationalisierungen‘ der mystischen Kontemplation, also: 
von einem Verhalten, welches von anderen Lebensgebieten her gese­
hen, spezifisch ‚irrational‘ ist, ganz ebenso gut wie Rationalisierungen 
der Wirtschaft, der Technik, des wissenschaftlichen Arbeitens, der Erzie­
hung, des Krieges, der Rechtspflege und Verwaltung.“470

Aus historischer Perspektive sei die bestimmende Wertsphäre ursprünglich 
die Religion gewesen, an ihr orientierten die Akteure ihre Handlungen, die 
Religion prägte Ordnungen und Kultur.471 In jeder Wertsphäre – Weber 
nennt die ökonomische, politische, religiöse, intellektuelle und ästhetische 

468 MWG I/18, 116.
469 MWG I/12, 497–498.
470 MWG I/18, 116.
471 Eine These, die gleichwohl nicht die einzige historische Evolutionsthese ist und 

bestimmt auch zu Recht angefochten wird; als einflussreiches Gegenbeispiel zu 
Weber sei aus seiner Zeit nur der historische Materialismus im Anschluss an Karl 
Marx und Friedrich Engels erwähnt, der im Wesentlichen die gesamte Menschheits­
geschichte auf wirtschaftliche Klassenkämpfe zurückführt. Vgl. zum Verhältnis von 
Marx und Weber bzw. zur gegenseitigen indirekten Kritik Max Webers und der 
Marxisten: Löwith, Max Weber und Karl Marx; Mommsen, Wolfgang J., Max 
Weber als Kritiker des Marxismus, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 3/3 (1974), 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

248

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– folgen die Menschen anderen Eigengesetzlichkeiten. Dies führt dazu, dass 
jemand, wenn er sein Leben der einen Sphäre verschrieben hat und dem­
gemäss seine Lebensführung an den Rationalitätsanforderungen derselben 
ausrichtet, im Normalfall mit anderen Wertsphären in Konflikt gerät.472

Im Zuge der Rationalisierung beginnen aber alle sozialen Ordnungs­
felder und Wertsphären dieselben Folgemuster auszubilden. Sie werden 
immer differenzierter, spezialisierter, sachlicher, intellektueller, vorherseh­
barer, kalkulierbarer.473 Demgemäss gilt dies auch für den Bereich der 
Herrschaft. In seinen „Zwischenbetrachtungen“ zur „Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen“ schreibt Weber über die Entwicklung in der religiösen und 
der staatlich-politischen Sphäre:

„Und zwar auch hier, wie bei der ökonomischen Sphäre, je rationaler 
die politische Ordnung wurde, desto mehr. Sachlich, ‚ohne Ansehen der 
Person‘, ‚sine ira et studio‘, ohne Haß und daher ohne Liebe, verrichtet 
der bureaukratische Staatsapparat und der ihm eingegliederte rationale 
homo politicus, ebenso wie der homo oeconomicus, seine Geschäfte 
einschließlich der Bestrafung des Unrechts gerade dann, wenn er sie 
im idealsten Sinne der rationalen Regeln staatlicher Gewaltordnung erle­
digt. Auch er ist daher kraft ihrer Verunpersönlichung einer materialen 
Ethisierung, so sehr der Anschein für das Gegenteil besteht, in wichti­
gen Punkten weniger zugänglich als die patriarchalen Ordnungen der 
Vergangenheit, welche auf persönlichen Pietätspflichten und konkreter 
persönlicher Würdigung des Einzelfalls gerade ‚unter Ansehung der Per­
son‘ beruhten“.474

Aufgrund der oben beschriebenen Doppel- und Mehrdeutigkeit des Ratio­
nalen – zum einen als genereller Gesellschaftsprozess auf allen Ebenen, 
zum anderen als spezifisches Charakteristikum okzidentaler Vergesellschaf­
tung – erschien es Weber offenbar angemessener, letztlich als dritten Ide­
altypus neben die traditionale und charismatische Herrschaft die legale 
Herrschaft statt die rationale zu stellen.475

256–278; Weiss, Johannes, Das Werk Max Webers in der marxistischen Rezeption 
und Kritik, Opladen 1981 (= Studienbücher zur Sozialwissenschaft, Bd. 42).

472 Vgl. Müller, Rationalität (2020), 143.
473 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 50–52.
474 MWG I/19, 491.
475 Vgl. Breuer, Stefan, „Herrschaft“ in der Soziologie Max Webers, Wiesbaden 2011 

(= Kultur- und sozialwissenschaftliche Studien, Bd. 8), 203–205.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

249

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.3 Rationales Recht

Bereits die Bezeichnung legal lässt erahnen, dass für Weber Recht in der 
legalen Herrschaft sich irgendwie vom Recht in den anderen beiden Ideal­
typen unterscheidet und eine zentrale Stellung einnimmt. Der rationale 
Charakter muss sich in diesem Herrschaftstypus gleichwohl von den Ratio­
nalitäten der anderen Idealtypen abheben. Im Folgenden wird deswegen 
zunächst geklärt, was Weber im Allgemeinen unter Recht versteht. Im An­
schluss wird der Frage nachgegangen, wie sich das Rationale im Recht und 
in seinem Entwicklungsprozess fassen lässt und mit welchen Rechtskatego­
rien Weber darin argumentiert.

13.3.1 Recht

Für Weber gibt es unterschiedliche, streng voneinander zu unterscheidende 
Zugänge zum Begriff des Rechts. Zum einen ist das die Herangehensweise 
der normativ agierenden Jurisprudenz, zum anderen der deskriptive Begriff 
der verstehenden empirischen Soziologie. Die klare Differenzierung der 
beiden Herangehensweisen ist Ergebnis des neukantianischen Einflusses 
auf das Denken Webers, das sein ganzes Schaffen durchzieht.476 Die juris­
tische Wissenschaft fragt nämlich danach, was ideell als Recht gelten soll 
und „welcher normative Sinn einem als Rechtsnorm auftretenden sprachli­
chen Gebilde logisch richtiger Weise zukommen sollte.“477 Die nüchtern-de­
skriptive Soziologie hingegen stellt die Frage, „was innerhalb einer Gemein­
schaft faktisch um deswillen geschieht, weil die Chance besteht, dass am 
Gemeinschaftshandeln beteiligte Menschen […] bestimmte Ordnungen als 
geltend subjektiv ansehen und praktisch behandeln, also ihr eigenes Han­
deln an ihnen orientieren.“478 Demgemäss ist Recht für Weber als Soziologe 
„eine ‚Ordnung‘ mit gewissen spezifischen Garantien ihrer empirischen 
Geltung“479. Von einer Rechtsordnung spricht Weber in der Fortführung 
da,

476 Vgl. mit allen zentralen Weberstellen zur Unterscheidung der normativen Jurispru­
denz und der deskriptiven Soziologie MWG I/22.3, 191, Anm. 1 von Werner Gephart 
und Siegfried Hermes.

477 MWG I/22.3, 191.
478 MWG I/22.3, 191.
479 MWG I/22.3, 195.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

250

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„wo die Anwendung irgend welcher, physischer oder psychischer, 
Zwangsmittel in Aussicht steht, die von einem Zwangsapparat, d. h. von 
einer oder mehreren Personen ausgeübt wird, welche sich für diesen 
Behuf für den Fall des Eintritts des betreffenden Tatbestandes bereit 
halten, wo also eine spezifische Art der Vergesellschaftung zum Zwecke 
des ‚Rechtszwanges‘ existiert.“480

Zentral für den Begriff des Rechts ist für Max Weber die Möglichkeit, 
seine Geltung durch Zwang durchsetzen zu können. Voraussetzung für den 
Rechtsbegriff, so Weber auch in seinen späteren „Soziologischen Grundbe­
griffen“, ist „die Existenz eines Erzwingungs-Stabes“481. Es gibt eine spezi­
fisch Gruppe Personen, die dafür sorgen, dass die Menschen ihre Hand­
lungen auch tatsächlich an der Rechtsordnung als handlungsanweisender 
Maxime orientieren. Hinter jeder Rechtsordnung steht darum eine Herr­
schaftsordnung. Ohne eine solche kann kein Recht existieren, da ohne eine 
solche kein Erzwingungsstab zur Garantie der Ordnung zur Verfügung ste­
hen würde. Dies unterscheidet das Recht wesentlich von der Konvention. 
Auch eine Konvention ist in Webers soziologischem Denken zwar eine äus­
serlich garantierte Ordnung. Im Gegensatz zu einer Rechtsordnung fehlt 
ihr aber der Erzwingungsstab, der dafür sorgt, im Falle eines Verstosses 
den Verstoss zu ahnden und die Befolgung durchzusetzen. Bei einem Ver­
stoss gegen eine Konvention hat der gegen die beanspruchte Normgeltung 
verstossende Akteur lediglich mit einer fühlbaren „Mißbilligung“482 seitens 
der anderen sich an der Konvention orientierenden Akteure zu rechnen. 
Eine für sich faktische Geltung beanspruchende Ethik tendiert dazu, die 
Form einer Konvention anzunehmen. Hingegen beanspruchen nicht alle 
konventionellen oder rechtlichen Ordnungen, auch ethischen Normen zu 
entsprechen – die rechtlichen noch weniger als die konventionellen.483 

Aus Webers soziologischer Sicht ist denn auch das Völkerrecht eigentlich 
gar kein Recht, weil keine überstaatliche Zwangsgewalt existiert, die dafür 
abgestellt ist, Verstösse gegen das Völkerrecht zu ahnden und zu garantie­
ren. Es ist deswegen lediglich eine Konvention.484 „Für die [normative] 
juristische Terminologie kann dennoch sehr wohl das Gegenteil gelten.“485

480 MWG I/22.3, 204–205.
481 MWG I/23, 187.
482 MWG I/23, 186.
483 Vgl. MWG I/23, 189.
484 Vgl. MWG I/23, 187.
485 MWG I/23, 187.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

251

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.3.2 Rationalisierung im Recht

Wie die Rationalitäten in verschiedenen Wertsphären verschieden sein 
können, so kann auch ein Recht für Weber „in sehr verschiedenem Sin­
ne ‚rational‘ sein, je nachdem, welche Richtungen der Rationalisierung 
die Entfaltung des Rechtsdenkens einschlägt.“486 Die Rationalisierung im 
Rechtsdenken kann sich durch drei voneinander verschiedene, aber mitein­
ander verbundene Techniken vollziehen: durch Generalisieren, juristisches 
Konstruieren und Systematisieren. Mit allen drei einher oder allen drei 
voraus geht eine „Analyse des Thatbestandes“487. Damit folgt Weber im We­
sentlichen der Begriffsjurisprudenz von Rudolf von Ihering, der in den vier 
Kategorien der Analyse, Generalisierung, Konstruktion und Systematisie­
rung die „Fundamental-Operationen der juristischen Technik“488 erkannte.

Unter Generalisieren versteht Weber eine „Reduktion der für die Ent­
scheidung des Einzelfalles maßgebenden Gründe auf ein oder mehrere 
‚Prinzipien‘: diese sind die ‚Rechtssätze‘.“489 Aus Einzelfällen werden Leit­
prinzipien abgeleitet, d. h., sie werden so weit abstrahiert, dass sie auch auf 
andere Einzelfälle angewandt werden können. Dies führt zu einer Kasuis­
tik, die in der Folge weiteres Generalisieren befeuert.

Die analytische Gewinnung von abstrahierten generalisierten Rechtssät­
zen geht Hand in Hand mit einer „‚juristischen Construktion‘ von ‚Rechts­
verhältnissen‘ und ‚Rechtsinstituten‘“490. Es wird festgestellt, welche typi­
schen Elemente eines Gemeinschaftshandeln rechtlich relevant und „recht­
lich geordnet, also als ein ‚Rechtsverhältnis‘“491 konstruiert sind.

Schliesslich führt Weber das Kriterium der Systematisierung ein. Aus der 
Analyse der Tatbestände geht nicht nur die Notwendigkeit einer Kasuistik 
und Konstruktion der Rechtsverhältnisse der einzelnen Prinzipien zueinan­
der hervor, sondern auch die Notwendigkeit, das Gefundene in ein System 
zu bringen. Unter einem systematisierten Recht versteht Weber

„die Inbeziehungsetzung aller durch Analyse gewonnenen Rechtssätze 
derart, daß sie unter einander ein logisch klares, in sich logisch wider­

486 MWG I/22.3, 301.
487 MWG I/22.3, 302.
488 Vgl. Ihering, Rudolf von, Der Geist des römischen Rechts auf den verschiedenen 

Stufen seiner Entwicklung, Bd. 2, Leipzig 1858, 334–388. Vgl. dazu auch MWG 
I/22.3, 301, Anm. 78 von Werner Gephart und Siegfried Hermes.

489 MWG I/22.3, 301–302.
490 MWG I/22.3, 302.
491 MWG I/22.3, 302.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

252

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruchsloses und, vor Allem, prinzipiell lückenloses System von Regeln 
bilden, welches also beansprucht: daß alle denkbaren Thatbestände un­
ter einer seiner Normen müssen logisch subsumiert werden können, 
widrigenfalls ihre Ordnung der rechtlichen Garantie entbehre.“492

Eine solche Systematisierung des Rechts ist stets eine späte Folge der Ratio­
nalisierung eines Rechtsdenkens. Weber selber fügt dazu allerdings an, dass 
selbst vermeintlich moderne Rechtsgebilde – wie etwa dasjenige Englands 
– eine solche Systematisierung nur äusserlich vollzogen hätten, nicht aber 
innerlich. Die Schaffung neuer Rechtssätze bleibt von ihr unberührt.493 In 
diesem Falle kann von einer schwachen Systematisierung die Rede sein, die 
lediglich „eine einfache Ordnung nach äußerlichen Kriterien wie Ähnlich­
keit, Analogie oder Verwandtschaft“494 zum Ausdruck bringt, wie es Stefan 
Breuer ausdrückt. Die Systematisierung gilt Weber auf alle Fälle als „ein 
Spätprodukt“, welches „das urwüchsige ‚Recht“ nicht kenne.495 Insofern 
kann urwüchsiges Recht gar nie im vollen Weber’schen Sinne rational sein.

13.3.3 Material-rationales und formal-rationales Recht

Von diesen Überlegungen zur Rechtstechnik ausgehend nähert sich Weber 
einer Typologie des rationalen Rechts an. Die „rechtstechnischen Mittel“496 

der „Rechtsschöpfung“ und der „Rechtsfindung“, wobei sich an die Rechts­
findung der „Rechtsvollzug“ angliedert, können eher rationaler oder eher 
irrationaler Natur sein.497 Die Schöpfung von Recht bedeutet in den ratio­
nalen Fällen „die Satzung genereller Normen, deren jede […] den Charakter 
eines oder mehrerer rationaler ‚Rechtssätze‘ annahmen.“498 Die Rechtsfin­
dung wiederum sei im modern-rationalen Rechtsdenken die Anwendung 
dieser rationalen und generellen Rechtssätze unter Berücksichtigung der 

492 MWG I/22.3, 303.
493 Vgl. MWG I/22.3, 301–303. Wie seit Weber verschiedentlich hervorgehoben wurde, 

eignet sich als Beispiel für eine Rechtsordnung, die sich nur zum Schein formalisiert 
hat, heute Japan besser als England. Vgl. etwa Sackmann, Reinhold, Herrschaft, Ra­
tionalisierung und Individualisierung. Reformulierung und Kritik der Herrschafts- 
und Rationalisierungstheorie Max Webers, Frankfurt 1990 (= Europäische Hoch­
schulschriften, Bd. 195), 73–75.

494 Breuer, „Herrschaft“, 207.
495 MWG I/22.3, 302.
496 MWG I/22.3, 303.
497 Vgl. MWG I/22.3, 302–304.
498 MWG I/22.3, 299.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

253

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generellen Norm, die sie repräsentieren sollen, auf einzelne Tatbestände. 
Doch sei dies, so Weber, in seiner Historizität noch nicht besonders alt. 
In Herrschaftsverbänden, in welchen Rechtsschöpfung und Rechtsfindung 
nicht derart strikt getrennt seien, werde von Fall zu Fall frei entschieden. 
„Hier fehlt die Rechtsnorm sowohl wie das subjektive Recht auf ihre ‚An­
wendung‘.“499

Überall, wo Handlungsweisen durch formale Richtlinien und Beschrie­
be normiert und standardisiert werden, nähere sich die Regierung der 
Rechtsschöpfung an, denn sie verzichte „auf die ganz freie Verfügung von 
Fall zu Fall“500 und schaffe dementsprechend „Reglements für die Art der 
Erledigung typischer Geschäfte“501, deren Abweichung von den Mitgliedern 
der Verwaltung missbilligt werde.

Aus diesen Überlegungen zu Rechtsschöpfung und Rechtsfindung las­
sen sich in Webers Rechtsdenken zum einen rationales und irrationales 
Recht unterscheiden, zum anderen lässt sich feststellen, ob dieses eher 
formaler oder materialer Natur ist. Dies führt zu einer Typologisierung, in 
der verschiedene Formen des Rechts eingeordnet werden können und de­
ren Rationalisierungsgehalt beschrieben werden kann: material-rationales 
Recht (A), material-irrationales Recht (B), formal-rationales Recht (C) und 
formal-irrationales Recht (D). Die Typologisierung lässt sich verfeinern, in­
dem die Unterscheidungen in formelles und materielles Recht einbezogen 
werden. Demgemäss gibt es material-rationales formelles Recht, material-
rationales materielles Recht, formal-rationales formelles Recht, formal-ra­
tionales materielles Recht sowie die entsprechenden Gegensatzpaare des ir­
rationalen Rechts.502 Für die Absichten hier reicht allerdings die Darlegung 

499 MWG I/22.3, 299.
500 MWG I/22.3, 282.
501 MWG I/22.3, 282.
502 Da Weber neben den Begriffen formal und material auch formell und materiell 

verwendet, ist ausgehend von einer Aussage Webers (MWG I/22.3, 304: „Formell 
mindestens relativ rational ist jedes formale Recht“) eine Diskussion über die Unter­
schiede von formell und formal und materiell und material entstanden. So meint 
etwa Wolfgang Schluchter, dass ein Unterschied bestehen müsse, ansonsten hätte 
Weber keine unterschiedlichen Schreibweisen bevorzugt (vgl. Schluchter, Wolf­
gang, Die Entstehung des modernen Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers 
Entwicklungsgeschichte des Okzidents, Frankfurt 1998, 190–192). Die Forschungen 
von Hubert Treiber zeigen, dass es diese Unterscheidungen tatsächlich gibt (vgl. 
v. a. Treiber, Hubert, Rechtssoziologie (1922), in: Müller / Sigmund (Hgg.), Max 
Weber Handbuch, 351–357; Ders., Max Webers Rechtssoziologie – eine Einladung 
zur Lektüre, Wiesbaden 2017, 34–40; Ders., Insights into Weber’s Sociology of Law, 
in: Papendorf, Knut / Machura, Stefan / Andenaes, Kristian (Hgg.), Understandig 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

254

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Oberkategorien rationalen Rechts aus, sind es doch jene, die das ratio­
nale Element überhaupt ausmachen. Zudem hat Weber in seinen Schriften 
die sprachliche Unterscheidung von formal/formell und material/materiell 
nicht konsequent durchgezogen.503

(A) Material-rationales Recht

Material-rational ist jenes Recht, das die „inhaltlich den praktisch-utilita­
rischen und ethischen Anforderungen jener Autoritäten entsprechendste 
Ausprägung […] erstrebt“504. Material-rationales Rechtsdenken sieht Weber 
besonders stark in sakralen und theokratischen Rechtsschulen verankert. 
In seinen rechtssoziologischen Untersuchungen weist er insbesondere isla­
mischem, jüdischem und indischem Rechtsdenken eine explizite materiale 
Rationalität nach. In diesen sollen

„Normen anderer qualitativer Dignität als logische Generalisierungen 
von abstrakten Sinndeutungen auf die Entscheidung von Rechtsproble­
men Einfluß haben […]: ethische Imperative oder utilitarische oder an­
dere Zweckmäßigkeitsregeln oder politische Maximen, welche sowohl 
den Formalismus des äußeren Merkmals wie denjenigen der logischen 
Abstraktion durchbrechen.“505

Wie Weber ausführt, ist ein Rechtsdenken mit rein material-rationaler 
Denkstruktur gezeichnet durch eine Vermischung verschiedener Denkra­

Law in Society. Developments in Socio-legal Studies, Münster 2011, 21–79; Ders., 
Zur Rechtssoziologie Max Webers: seine Typologie des Rechts, in: Schimanke, 
Dieter / Veit, Sylvia / Bull, Hans Peter (Hgg.), Bürokratie im Irrgarten der Politik. 
Gedächtnisband für Hans-Ulrich Derlien, Baden-Baden 2012, 51–76).

503 Stefan Uecker stellt in einer Untersuchung fest, dass Weber die materielle Rationali­
tät im Gegensatz zur materialen Rationalität an keiner Stelle der Rechtssoziologie 
eingehender erläutert sowie die Begriffe formal und formell an vielen Stellen seman­
tisch synchron verwendet habe, und kommt zu dem Schluss: „Tatsächlich aber 
differenziert Weber [in diesem Fall] weit weniger fein, als ihm unterstellt wird“ 
(Uecker, Stefan, Die Rationalisierung des Rechts. Max Webers Rechtssoziologie, 
Berlin 2005, 72.) Dies sieht im Übrigen auch Hubert Treiber so, der sich besonders 
für die differenzierte Typologie einsetzt (vgl. exemplarisch Treiber, Max Webers 
Rechtssoziologie, 37).

504 MWG I/22.3, 511.
505 MWG I/22.3, 304.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

255

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionalitäten, denn in ihnen wird grundsätzlich nicht zwischen Ethik, Politik 
und Recht unterschieden.506

(B) Material-irrationales Recht

Vom material-rationalen Recht ist jenes Rechtsfindungs- und Rechtsspre­
chungsvorgehen zu unterscheiden, das zwar in seinem Prozess materiale 
Überlegungen aller Art – rechtliche, ethische, politische – integriert und 
verschmelzen lässt, in seinem Rechtsdenken aber nicht einer übergeordne­
ten Systematik folgt. Sie sind deswegen nicht rational, sondern irrational. In 
solchen Rechtsordnungen wird lediglich von Fall zu Fall Recht geschaffen 
und gesprochen. Es wird nicht aus allgemeinen Sätzen auf den Einzelfall 
deduziert, sondern situativ entschieden.507 Dies ist in allen Fällen der Kadi­
justiz508 der Fall, die Weber nicht im engen islamischen Kontext benutzt, 
sondern als Bezeichnung für willkürlich verfahrende Justiz.509

(C) Formal-rationales Recht

Eine formal-rationale Rechtsordnung besteht für Weber dann, wenn „die 
formal juristisch präziseste, für die Berechenbarkeit der Chancen und die 
rationale Systematik des Rechts und der Prozedur optimale“510 Rechtsform 
angestrebt wird. Formale Rationalität im Recht bedeutet für Weber im 
Wesentlichen, in Rechtsschöpfung und Rechtsfindung folgenden fünf Pos­
tulaten zu folgen:

506 Vgl. Röhl, Klaus F., Max Weber, in: Ders., Rechtssoziologie-online. Ein Lehrbuch 
zur Rechtssoziologie [= Überarbeitung von dems., Rechtssoziologie. Ein Lehrbuch, 
Köln / Berlin / Bonn / München 1987], Kap. 2 § 7, online: https://rechtssoziologie-o
nline.de/kapitel-2/%C2%A7-7max-weber/#_ftn4 [13.6.2024].

507 Vgl. MWG I/22.3, 303.
508 Vgl. MWG I/22.3, 636.
509 Vgl. MWG I/22.4, 188. Weber folgt der Definition der Kadijustiz von Richard 

Schmidt, der unter der Bezeichnung der „Kadi- oder Paschajustiz“ den „seit der 
Aufklärungszeit immer wieder auftauchenden Vorschlag der Laien oder ungebilde­
ten Juristen […] den formellen Civilprozess mehr und mehr durch ein formfreies, 
patriarchalisches, alles oder möglichst viel dem Scharfsinn und Gerechtigkeitsge­
fühl des einzelnen Richters, dem ‚richterlichen Ermessen‘ überlassendes Verfahren 
zu ersetzen“, subsummiert (Schmidt, Richard, Lehrbuch des deutschen Civilpro­
zessrechts, Leipzig 1898, 8).

510 MWG I/22.3, 511.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

256

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„1) daß jede konkrete Rechtsentscheidung ‚Anwendung‘ eines abstrakten 
Rechtssatzes auf einen konkreten ‚Tatbestand‘ sei, – 2) daß für jeden kon­
kreten Tatbestand mit den Mitteln der Rechtslogik eine Entscheidung 
aus den geltenden abstrakten Rechtssätzen zu gewinnen sein müsse, – 
3) daß also das geltende objektive Recht ein ‚lückenloses‘ System von 
Rechtssätzen darstellen oder latent in sich enthalten oder doch als ein 
solches für die Zwecke der Rechtsanwendung behandelt werden müsse, 
– 4) daß das, was sich juristisch nicht rational ‚rekonstruieren‘ lasse, 
auch rechtlich nicht relevant sei, – 5) daß das Gemeinschaftshandeln der 
Menschen durchweg als ‚Anwendung‘ oder ‚Ausführung‘ von Rechtssät­
zen oder umgekehrt als ‚Verstoß ‘ gegen Rechtssätze gedeutet werden 
müsse, […] da, entsprechend der ‚Lückenlosigkeit‘ des Rechtssystems, 
ja auch die ‚rechtliche Geordnetheit‘ eine Grundkategorie allen sozialen 
Geschehens sei.“511

Die fünf Postulate sind im Wesentlichen jene, mit denen im 19. Jahrhundert 
die sogenannten Pandektisten arbeiteten. Die zivilrechtliche Pandektistik 
fand ihre Anfänge in der historischen Rechtsschule und mündete in einen 
rechtswissenschaftlichen Positivismus.512

(D) Formal-irrationales Recht

Wie sich auch bei der materialen Orientierung – d. h. in einer prinzipi­
ellen Ungeschiedenheit verschiedener Ansprüche an die Prinzipien der 
Rechtsordnung – eine material-irrationale Form entwickeln kann (fehlen­
de Intellektualisierung, nur Einzelfallentscheidungen), stellt Weber auch 
der formalen Rationalität im Recht formal-irrationale Rechtsordnungen 
gegenüber. Formalisiert sind dabei die Art und Weise, wie ein Prozess 
sich abzuspielen hat, der dann auch aufs kleinlichste immer wieder exakt 
so befolgt wird. Irrational sind solche Verfahren allerdings insofern, als 
sie ebenfalls nicht Ergebnis einer intellektuellen Denkleistung sind und 

511 MWG I/22.3, 305.
512 Vgl. MWG I/22.3, 305, Anm. 79 von Werner Gephart und Siegfried Hermes. Vgl. 

ferner Dilcher, Von der Rechtsgeschichte zur Soziologie; Treiber, Hubert, Zum 
„Recht“ in der Soziologie Max Webers. Auffällige Eigentümlichkeiten, in: Sociologia 
Internationalis, Vol. 56/1 (2018), 49–81, 61–72; Ders., Max Weber and Eugen Ehr­
lich: On the Janus-headed Construction of Weber’s Ideal Type in the Sociology of 
Law, in: Max Weber Studies, Vol. 8/2 (2008), 225–246.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

257

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„andere als verstandesmäßig zu kontrollierende Mittel“513 massgebend sind, 
wie beispielsweise Orakel oder Gottesurteile.514

13.3.4 Rationales Recht in einer Herrschaft rationalen Charakters

Ob formal oder material rational – rationales Recht meint vor allem, dass 
es intellektualisiert, systematisiert und nach generalisierten Prinzipien ge­
ordnet und hierarchisiert geschaffen und bearbeitet wird. Die von Weber 
als rationalster legitimer Typus bezeichnete legale Herrschaft fusst darauf, 
„daß beliebiges Recht durch Paktierung oder Oktroyierung rational, zweck­
rational oder wertrational orientiert (oder: beides), gesatzt werden könne 
mit dem Anspruch auf Nachachtung mindestens durch die Genossen des 
Verbandes.“515 Damit lässt sich eine rationale Rechtsordnung als Grundlage 
einer legitimen legalen Herrschaft wiederum reduzieren auf die Logiken 
der Handlungsrationalitäten. Denn das Satzen von Recht ist eine Handlung 
und ist demgemäss – sofern es rationales Recht sein soll – von zweck- 
und/oder wertrationalen Maximen geleitet. Das Recht in primär legaler 
Herrschaft zeichne sich denn auch dadurch aus, dass es ein Recht sei, das

„seinem Wesen nach ein Kosmos abstrakter, normalerweise: absichtsvoll 
gesatzter Regeln sei, die Rechtspflege die Anwendung dieser Regeln 
auf den Einzelfall, die Verwaltung die rationale Pflege von, durch Ver­
bandsordnungen vorgesehenen, Interessen, innerhalb der Schranken von 
Rechtsregeln, und: nach allgemein angebbaren Prinzipien, welche Billi­
gung oder mindestens keine Mißbilligung in den Verbandsordnungen 
finden.“516

In einer solchen Rechtsordnung verschmelzen rationale Handlungstypen 
mit rationalen Rechtstypen und der Legitimitätsgeltung des Herrschaftsver­
bandes selber. Rational ist die Rechtsordnung insofern, als sie in ihren 
rechtstechnischen Mitteln zugleich material und formal rational orientiert 
ist und das Recht selber durch wert- und/oder zweckrationale Handlungen 
gesatzt wird. Die reinste Form der wertrationalen Ordnungsgeltung macht 
Weber im Naturrecht aus.517

513 MWG I/22.3, 303.
514 Vgl. MWG I/22.3, 283–314; MWG I/22.4, 188–189.
515 MWG I/23, 455.
516 MWG I/23, 456.
517 Vgl. MWG I/23, 191.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

258

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.3.5 Naturrecht und positives Recht

Webers Überlegungen zum Naturrecht werden in der dicken Schicht der 
Sekundärliteratur zu seinem Werk zumeist als historischer Typus material 
rationalen Rechts in seine universalhistorischen Überlegungen zu den Ent­
wicklungen des Rechts im Okzident eingeordnet.518 Mit der Anwendung 
der Kategorien der formalen und materialen Rationalisierung auf das Na­
turrecht und sein Verhältnis zum positiven Recht ist es allerdings auch 
idealtypisch zu verstehen. Zwar gibt es ein Naturrecht, das nur „dem religi­
ös Auserwählten“519 einleuchtet, wie es beim stoisch-christlichen Naturrecht 
der Fall war.520 Daneben abstrahiert Weber aber zusätzlich eine Auffassung 
von Naturrecht als „Inbegriff der unabhängig von allem positiven Recht 
und ihm gegenüber präeminent geltenden Normen, welche ihre Dignität 
nicht von willkürlicher Satzung zu Lehen tragen, sondern umgekehrt de­
ren Verpflichtungsgewalt erst legitimieren.“521 Mit der Charakterisierung 
als Inbegriff der Normen, denen gegenüber dem positiven Recht Geltung 
zugesprochen werden soll, und mit der Abgrenzung von partikularem Na­
turrechtsdenken kategorisiert Weber Naturrecht idealtypisch. In dieser Be­
stimmung von Naturrecht macht er bereits eine Aussage über das Verhältnis 
von Naturrecht und positivem Recht: Das Naturrecht geht dem positiven 
Recht voraus und naturrechtliche Vorstellungen beeinflussen das positive 
Recht. Die Legitimitätsgeltung des positiven Rechts folgt aus naturrechtli­
chen Postulaten, womit dem Naturrecht eine zentrale Rolle für die Geltung 
einer Rechtsordnung eingeräumt wird. Naturrechtliche Normen können 
auch ohne positive Rechtssätze existieren. Das Naturrecht ist die „einzig 
consequente Form der Legitimität eines Rechts, welche übrig bleiben kann, 
wenn religiöse Offenbarungen und autoritäre Heiligkeit der Tradition und 
ihrer Träger fortfallen.“522 Aus diesen Gründen ist für Weber Naturrecht 
auch jenes Recht, auf das sich vor allem Revolutionäre beziehen können, 
um ihre Handlungen zum Umsturz bestehender Ordnungen rechtlich zu le­

518 Vgl. mit Literaturverweisen hierzu Durrer, Cheyenne Anaïs, Max Webers Ratio­
nalitätsbegriff des Rechts. Wissenschaftstheorie und Rechtssoziologie, Zürich 2021 
(= Zürcher Studien zur Rechts- und Staatsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtsso­
ziologie, Bd. 13), 129–137.

519 MWG I/22.3, 595.
520 Vgl. MWG I/22.3, 595; 22.2, 396–398.
521 MWG I/22.3, 595–596.
522 MWG I/22.3, 596.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

259

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gitimieren.523 Weber unterteilt das Naturrecht als Gegenüber des positiven 
Rechts in ein irrationales und ein rationales Naturrechtsdenken.

Zum einen gibt es, so Weber, „ein einflußreiches ‚Naturrecht des histo­
risch Gewordenen‘ […] gegenüber dem auf abstrakte Regeln gegründeten 
oder solche produzierenden Denken“524. Ein solches Naturrechtsdenken 
stehe rationalem Rechtsdenken schroff entgegen und stütze seine Geltungs­
kraft, wie die historische Rechtsschule es sah, auf das Gewohnheitsrecht, 
das von positivem Recht gar nicht eingeschränkt werden könne, denn dem 
historischen Prozess und „geschichtlichen Werden“ könne man schliesslich 
„nicht verbieten, daß es sich vollziehe.“525 Diese Naturrechtsauffassung cha­
rakterisiert Weber als irrationales Naturrechtsdenken.526

Diesem irrationalen Naturrechtsdenken steht der naturrechtliche Rechts­
rationalismus gegenüber.527 Nebst den religiösen Grundlagen im stoisch-
christlichen Naturrecht, auf die an späterer Stelle noch einzugehen ist, sieht 
Weber die Grundlagen des rationalen Naturrechtsdenkens vornehmlich 
in den historischen Entwicklungen des Naturbegriffs in der Renaissance 
und in den Gleichheitsgeboten im englischen Recht,528 insbesondere in 
den englischen Vorstellungen der „birth rights“, die jedem „Volksgenossen“ 
nationale Grundrechte per Geburt zugestehen würden.529 Zum ersten Mal 
seien solche Vorstellungen in der Magna Carta (1215) verbrieft worden.530

Als rechtliche Legitimierung positiven Rechts kann Naturrecht stärker 
an „formale Bedingungen geknüpft sein oder mehr an materiale. Der Un­
terschied ist graduell, denn ein ganz formales Naturrecht kann es nicht 
geben; es würde ja mit den ganz inhaltleeren allgemeinen juristischen Be­
griffen zusammenfallen müssen.“531 Daraus kann geschlossen werden, dass 
in Webers Auffassung Naturrecht immer material ist, d. h. „inhaltlich den 
praktisch-utilitarischen und ethischen Anforderungen“532 gerecht werden 
will, was rein formalem Recht nicht entsprechen muss. Naturrecht ist in 
Webers Sinne immer materiales, aber nicht immer formales Recht.

523 Vgl. MWG I/22.3, 596.
524 MWG I/22.3, 596.
525 MWG I/22.3, 597.
526 Vgl. MWG I/22.3, 598.
527 Vgl. MWG I/22.3, 598.
528 Vgl. MWG I/22.3, 598.
529 Vgl. MWG I/22.3, 598–599.
530 Vgl. MWG I/22.3, 597–598.
531 MWG I/22.3, 599.
532 MWG I/22.3, 511.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

260

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im formalen Naturrecht wird jenes Recht als vernünftig betrachtet, „das 
aus ewigen Ordnungen der Natur und der Logik“533 ableitbar ist. Formale 
naturrechtliche Bestandteile eines rationalen Rechtsdenkens sieht Weber 
vor allem in individuellen Freiheitsrechten gegeben, insbesondere in der 
Vertragsfreiheit. Diese sei nur beschränkt durch „das sie legitimierende 
Naturrecht selbst“534. Auch bei Vertragsverhältnissen dürften „die ewigen 
unverjährbaren Freiheitsrechte“535 nicht verletzt werden, egal ob es sich 
um einen Gesellschaftsvertrag oder um private Verträge handelt.536 Die 
Entstehung des rationalen formalen Naturrechts sieht Weber vor allem 
im Vernunftrecht des Aufklärungszeitalters Gestalt annehmen.537 Aus ihm 
werden sich später die rationalen Gesetzgebungen in neuzeitlichen Codices 
ergeben.538

Auch im materialen Naturrecht werden „‚Natur‘ und ‚Vernunft‘“539 zu­
sammengedacht. „Die Erkenntnisse der menschlichen ‚Vernunft‘ gelten als 
identisch mit der ‚Natur der Sache‘ […]; das Geltensollende gilt als iden­
tisch mit dem faktisch im Durchschnitt überall Seienden.“540 Als spezifisch 
material sieht Weber beispielsweise den freien Tausch und die Funktion 
des Geldes an. Eine rationale Rechtsordnung hat daher „die naturrechtliche 
Pflicht“541, einen Herrschaftsverband eher zugrunde gehen zu lassen, als 
gegen naturrechtliche Normen und Axiome zu verstossen. „Denn eine Ver­
letzung legitimen Rechts hebt [z. B.] den ‚Begriff‘ des Staates auf.“542

Das formale Naturrecht sei im Laufe der Geschichte immer wieder durch 
materiale Interessenlagen angegriffen und aufgeweicht worden. Als Beispie­
le dafür nennt Weber etwa das Erbrecht543 und die Lehren des „gerechten 
Preises“ (justum pretium)544. Formales Naturrecht hat deshalb die Tendenz, 
sich in ein rein materiales Naturrecht umzuformen, „sobald die Legitimität 

533 MWG I/22.3, 602.
534 MWG I/22.3, 600.
535 MWG I/22.3, 600.
536 Vgl. MWG I/22.3, 600.
537 Vgl. MWG I/22.3, 599; vgl. ferner Aechtner, Silke, Die Rationalität in der Rechts- 

und Herrschaftssoziologie Max Webers. Eine Textanalyse, Halle / Saale 1995, 114–
116.

538 Vgl. MWG I/22.3, 298–301, 592–602.
539 MWG I/22.3, 601.
540 MWG I/22.3, 601.
541 MWG I/22.3, 601.
542 MWG I/22.3, 602.
543 Vgl. MWG I/22.3, 602.
544 Vgl. MWG I/22.3, 607–608.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

261

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines erworbenen Rechts nicht mehr an formal juristischen, sondern an 
material ökonomischen Merkmalen der Erwerbsart haftete.“545 Diesen Um­
schlag vollzogen vor allem die Sozialisten, die „die Legitimität des Erwerbs 
durch eigene Arbeit“546 zur obersten Maxime erklärt hätten.

Trotz der immensen Bedeutung, die Weber dem Naturrecht für die Ent­
wicklung und Rationalisierung der okzidentalen Rechts- und Herrschafts­
ordnungen zuschrieb, fiel seine zeitgenössische Diagnose für die Rolle des 
Naturrechts äusserst pessimistisch aus. Der radikale Rechtspositivismus 
habe, so die damalige Gegenwartsdiagnose Webers, einen unaufhaltsamen 
Siegeszug gegen jegliche naturrechtlichen Schranken begonnen. Weber 
führt diesen Niedergang des Naturrechts zunächst auf den Konflikt zwi­
schen formalem und materialem Naturrecht und „verschiedenen Formen 
der Entwicklungslehre“ zurück, vor allem aber sei er eine Folge „der fort­
schreitenden Zersetzung und Relativierung aller metajuristischen Axiome 
überhaupt, teils durch den juristischen Rationalismus selbst, teils durch 
die Skepsis des modernen Intellektualismus“.547 Dadurch werde die rechtli­
che und gesellschaftliche Ordnung in der Moderne aus seinen bisherigen 
Existenzgründen selbst herausgelöst, und das Naturrecht als „Recht des 
Rechts“548 und „Fundament eines Rechtes“549 beginne an Einfluss zu verlie­
ren. Recht wird nunmehr zunehmend, so Webers Zeitdiagnose, zum „Pro­
dukt und technische[n] Mittel eines Interessenkompromisses“550. Durch 
das zunehmende Hinabgleiten von alten naturrechtlichen Überzeugungen 
wird jede Möglichkeit, „das Recht als solches kraft seiner immanenten 
Qualitäten mit einer überempirischen Würde auszustatten, prinzipiell ver­
nichtet“551, fährt Weber fort. Dies hat Konsequenzen:

„Aber eben dieses Absterben seiner metajuristischen Verankerung gehör­
te zu denjenigen ideologischen Entwicklungen, welche zwar die Skepsis 
gegenüber der Würde der einzelnen Sätze der konkreten Rechtsordnung 
steigerten, eben dadurch aber die faktische Fügsamkeit in die nunmehr 

545 MWG I/22.3, 603.
546 MWG I/22.3, 604.
547 MWG I/22.3, 611.
548 MWG I/22.3, 594. Diesen Ausdruck hat Weber vom von ihm ansonsten so stark 

kritisierten Rudolf Stammler übernommen (vgl. Stammler, Wirtschaft und Recht, 
1. Aufl. Leipzig 1896, 487–640 („Fünftes Buch: Das Recht des Rechtes“)).

549 MWG I/22.3, 611.
550 MWG I/22.3, 611.
551 MWG I/22.3, 611.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

262

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur noch utilitarisch gewerthete Gewalt der jeweils sich als legitim geba­
renden Mächte im Ganzen außerordentlich förderten.“552

Die Juristen würden sich mit der Negierung und dem Vergessen naturrecht­
licher Überlegungen den jeweils gerade herrschenden autoritären politi­
schen Gewalten unterordnen, ihnen zudienen und ihre Beschlüsse rechtlich 
(positivistisch) legitimieren, was in der Vergangenheit nie in diesem Aus­
masse geschehen sei.553 Trotz dieser Beobachtung, dass Naturrechtsaxiome 
zunehmend an Einfluss verlören, scheint Weber doch „im Naturrecht einen 
Hoffnungsschimmer für künftige Richtungsänderungen in der Rechtsent­
wicklung“554 zu sehen, wie es Silke Aechtner formuliert. So schliesst er 
erneute Rematerialisierungen des Naturrechtsdenkens nicht aus. Mit diesen 
Prognosen sollte Weber zeitgleich die Rechts- und Politentwicklungen im 
nationalsozialistischen und im sozialistischen Regime der DDR vorweg­
nehmen und die rechtsphilosophischen und naturrechtlichen Reaktionen 
nach dem Zweiten Weltkrieg prognostizieren.

13.3.6 Verkürzung der Rationalitätsmuster in der Rezeption

In der Weberrezeption war lange Zeit mehr oder minder unbestritten, dass 
Weber im Fall der legalen Herrschaft mit der Bezeichnung rational vor 
allem etwas gemeint hat: dass die Herrschaft im Idealtypus als solche durch 
und durch zweckrational organisiert sei und dass positives Recht normativ 
über naturrechtliche Vorstellungen gestellt werde. Im gleichen Atemzug 
wird sogleich häufig darauf geschlossen, dass zweckrationales Handeln und 
formale Rationalisierung im wesentlichen Untermodi desselben übergeord­
neten Modus seien und sowohl Wertrationalität als Handlungsorientierung 
als auch materiale Rationalisierungen im Rechtsdenken überlagern.555 Dies 
ist wohl zum einen unter anderem die Folge von Webers etwas pessi­
mistisch anmutender Zukunftsprognose zur Bürokratisierung, die sich in 

552 MWG I/22.3, 612.
553 Vgl. MWG I/22.3, 614.
554 Aechtner, Die Rationalität, 115.
555 Vgl. zur Diskussion dieser Interpretationslinien zusammenfassend Breuer, „Herr­

schaft“, 208–211; Ders., Rationale Herrschaft. Zu einer Kategorie Max Webers, 
in: Politische Vierteljahresschrift, Vol. 31/1 (1990), 4–32, hier 5–12. Eine gesamte 
Zusammenstellung von Denkern dieser Interpretationslinie würde den Rahmen 
sprengen; deswegen werden im Folgenden nur drei ausgewählte Denktraditionen 
genannt.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

263

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unaufhaltbarem Gang ausdehne, Einfluss auf sämtliche Lebensbereiche ge­
winne und schliesslich zu einem „stahlharten Gehäuse der Hörigkeit“556 

führe. Zeitgleich spricht Weber an verschiedenen Stellen davon, dass sich 
Wertrationalität aus der Perspektive der Zweckrationalität als Irrationalität 
herausstelle und dass eine materiale Rationalisierung in eine rigorose for­
male Rationalisierung hineinführen könne.

Auch aus der von Weber formulierten idealtypologischen Entwicklung 
des Rechts – von „charismatischer Rechtsoffenbarung“557 über empirische 
Rechtstechniken der Rechtsschöpfung und Rechtsokroyierung hin zu einer 
formal-rationalen Rechtskultur des Juristenrechts – könnte diese Auffas­
sung herausgelesen werden. Die typologische Entwicklungsgeschichte führ­
te, so Weber, über vier Stufen. Er fasst die Geschichte der Rationalisierung 
im Recht wie folgt zusammen:

„Die allgemeine Entwicklung des Rechts und des Rechtsgangs führt, 
in theoretische ‚Entwicklungsstufen‘ gegliedert, von der charismatischen 
Rechtsoffenbarung durch ‚Rechtspropheten‘ zur empirischen Rechts­
schöpfung und Rechtsfindung durch Rechtshonoratioren (Kautelar- und 
Präjudizienrechtsschöpfung) weiter zur Rechtsoktroyierung durch welt­
liches Imperium und theokratische Gewalten und endlich zur systema­
tischen Rechtssatzung und zur fachmäßigen, auf Grund literarischer 
und formallogischer Schulung sich vollziehenden ‚Rechtspflege‘ durch 
Rechtsgebildete (Fachjuristen). Die formalen Qualitäten des Rechts ent­
wickeln sich dabei aus einer Kombination von magisch bedingtem For­
malismus und offenbarungsmäßig bedingter Irrationalität im primitiven 
Rechtsgang, eventuell über den Umweg theokratischer oder patrimonial 
bedingter materialer und unformaler Zweckrationalität zu zunehmender 
fachmäßig juristischer, also logischer Rationalität und Systematik und 
damit – zunächst rein äußerlich betrachtet – zu einer zunehmenden 
logischen Sublimierung und deduktiven Strenge des Rechts und einer 
zunehmend rationalen Technik des Rechtsgangs.“558

Der Soziologe und Philosoph Jürgen Habermas interpretiert in seiner 
Theorie des kommunikativen Handelns Webers Rationalisierungsthese als 
„Durchsetzung von Subsystemen zweckrationalen Handelns, und zwar in 

556 Die bekannte Formulierung „stahlhartes Gehäuse der Hörigkeit“ ist nicht von 
Weber selbst, vielmehr haben sich im Laufe der Rezeptionsgeschichte verschiedene 
Aussagen Webers zu dieser verdichtet.

557 MWG I/22.3, 618.
558 MWG I/22.3, 617–618.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

264

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gestalt von kapitalistischem Betrieb und moderner Staatsanstalt“559, 
während der Systemtheoretiker Niklas Luhmann Webers Rationalitätsbe­
griff als blosse Zweck-Mittel-Orientierung interpretiert und daran kritisiert, 
„daß Rationalität auf der Ebene des Einzelhandelns nicht dasselbe ist wie 
auf der Ebene des sozialen Systems“560. In diese Richtung denkt auch die 
Denktradition des konstruktivistischen neuen Institutionalismus, wenn sie 
Webers und Sombarts okzidentale Rationalisierung als „Fortschrittsglaube, 
Säkularisierung und die Durchsetzung zweckrationalen Handelns in sämt­
lichen Gesellschaftsbereichen“561 begreifen und feststellen, dass eben nicht 
das gesamte Handeln mit einer Zweck-Mittel-Orientierung zu erklären 
sei.562 Gewiss: Webers Schriften können so gelesen werden, und Zweckra­
tionalität spielt ebenso wie die Formalisierung und Standardisierung eine 
zentrale Rolle in der historischen Entwicklung rationaler Herrschaftsver­
bände. Aus Webers historisch-deskriptiver Sicht gilt für die Entwicklung 
des legalen Herrschaftstypus: „Mit dem Siege des formalistischen juristi­
schen Rationalismus trat im Okzident neben die überkommenen Typen 
der Herrschaften der legale Typus der Herrschaft, dessen nicht einzige, aber 
reinste Spielart die bureaukratische Herrschaft war und ist.“563

Dennoch darf nicht vergessen werden, dass auch auf der Ebene von 
Ordnungen zahlreiche unterschiedliche Rationalitäten existieren, da Recht 
„in sehr verschiedenem Sinne ‚rational‘ sein“564 kann. Die verschiedenen 
Rationalitäten und Rationalisierungen sind als Idealtypen zu verstehen, 
die in der empirischen Wirklichkeit nur durchmischt auftreten. Auch im 

559 Habermas, Theorie, Bd. 1, 302.
560 Luhmann, Niklas, Zweck – Herrschaft – System: Grundbegriffe und Prämissen 

Max Webers, in: Ders. (Hg.), Politische Planung. Aufsätze zur Soziologie von Politik 
und Verwaltung, 4. Aufl., Opladen 1994, 90–112, hier 91 [zuerst abgedruckt in: Der 
Staat, Vol. 3/2 (1964), 129–158]. So sah es gemäss Richard Münch und Rudolf 
Stichweh auch Talcott Parsons, der wesentlich für die Internationalisierung von 
Webers Schriften verantwortlich war (vgl. Münch, Richard, Talcott Parsons und 
die Theorie des Handelns II: Die Kontinuität der Entwicklung, in: Soziale Welt 
Bd. 31/1 (1980), 3–47; Stichweh, Rudolf, Rationalität bei Parsons, in: Zeitschrift für 
Soziologie, Bd. 9 (1980), 54–78).

561 Krücken, Georg, Einleitung, in: Meyer, John W., Weltkultur. Wie die westlichen 
Prinzipien die Welt durchdringen, aus dem Amerikanischen von Barbara Kuchler, 
hg. v. Georg Krücken, Edition Zweite Moderne, Frankfurt 2005, 7–16, hier 9.

562 Vgl. v. a. Meyer, John W. / Rowan, Brian, Institutionalized Organizations: Formal 
Structure as Myth and Ceremony, in: American Journal of Sociology, Vol. 83/2 
(1977), 340–363.

563 MWG I/19, 124.
564 MWG I/22.3, 301.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

265

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absolut formalistischen Recht sind immer wieder Einschläge material-ra­
tionaler und wertrationaler Art, d. h. von Seiten des Naturrechts, beob­
achtbar. Besonders die Entwicklung der modernen Menschenrechte zeigt 
dies im Weber’schen Sinne gut auf, auch wenn sich Weber mit dem 
Themenkomplex der Menschenrechte nur am Rande beschäftigt hat und 
sich vor allem an den Arbeiten von Georg Jellinek und Ernst Troeltsch 
orientierte.565 So folgt Weber in seiner Sicht der Menschenrechte zunächst 
Georg Jellinek, der darauf hingewiesen hatte, dass der französischen „Erklä­
rung der Bürger- und Menschenrechte“ (1789) nicht Rousseau, sondern 
die „Virginia Bill of Rights“ (1776) Pate gestanden habe. Der „Virginia 
Bill of Rights“ wiederum stand John Locke Pate. Zudem war sie nicht, 
wie die französische Erklärung, gegen alles Religiöse gerichtet, sondern 
hatte in der Auffassung Jellineks und Webers gerade in den puritanischen 
Glaubensgemeinschaften ihren Ursprung, welche die Gewissensfreiheit als 
erstes Menschenrecht überhaupt positivrechtlich verankerten.566 Die un­
veräusserlichen Menschenrechte sind für Weber, so sein Zeitgenosse von 
der Universität Kiel, Felix Rachfahl,

„hervorgegangen aus den naturrechtlichen politischen Theorien des 
17. und 18. Jahrhunderts, insbesondere aus Locke, indem daraus in den 
amerikanischen Kolonien Englands ein Katalog spezialisierter individu­
eller Freiheitsrechte abgeleitet wurde, an denen selbst die Staatsgewalt 
ihre Grenze zu finden hätte.“567

Die modernen Menschenrechte als individuelle Anspruchsrechte waren 
demgemäss für Weber vor allem ein Produkt des Rationalismus der Auf­
klärungszeit. Sie stehen dem Formalismus schroff entgegen, obschon sie 
selbst höchst rationaler Natur sind und von Weber später deswegen als 
„extrem rationalistische Fanatismen“568 bezeichnet werden. Die aus diesen 
in kompletter Wertrationalität hervorgegangenen Freiheitsrechte sind zu 
Zeiten Webers bereits so selbstverständlich geworden, dass das Leben nicht 
mehr ohne sie denkbar gewesen wäre, weshalb Weber sich politisch stark 

565 Zur Interpretation von Webers Menschenrechtskonzeption als dessen normativem 
Kern vgl. v. a. König, Matthias, Menschenrechte bei Durkheim und Weber. Nor­
mative Dimensionen des soziologischen Diskurses der Moderne, Frankfurt 2002 
(= Campus Forschung, Bd. 837), 78–138.

566 Vgl. MWG I/22.4, 676–679.
567 Rachfahl, Felix, Kalvinismus und Kapitalismus, in: MWG I/9, 521–572, hier 567.
568 MWG I/23, 151.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

266

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für sie einsetzte.569 So fragt Weber nach dem Ersten Weltkrieg in einem 
Aufsatz über die Neuordnung Deutschlands provokant:

„Wie ist es angesichts der Übermacht der Tendenz zur Bureaukratisie­
rung überhaupt noch möglich, irgend welche Reste einer in irgendeinem 
Sinne ‚individualistischen‘ Bewegungsfreiheit zu retten? Denn schließlich 
ist es eine gröbliche Selbsttäuschung, zu glauben, ohne diese Errungen­
schaften aus der Zeit der ‚Menschenrechte‘ vermöchten wir heute (auch 
der konservativste unter uns) überhaupt zu leben.“570

13.4 Die Westkirche realisiert die rationale Herrschaft

In der Entwicklung der Idealtypen legitimer Herrschaft hat Weber nicht 
nur den Idealtypus der charismatischen Herrschaft aus historischen Beob­
achtungen des gelebten Christentums gewonnen – in diesem Falle v. a. 
unter Zuhilfenahme von rechtshistorischen und kirchenrechtlichen Unter­
suchungen des Lutheraners Rudolph Sohm571 –, sondern sieht in deren 
verfestigter okzidentaler Verbandsform des Mittelalters, der Westkirche572, 
wie wir sie im Folgenden der Einfachheit halber nennen möchten, den 
Beginn der Entwicklung und Verwirklichung des legalen Herrschaftstypus 
rationalen Charakters. Die okzidentale Kirche war für Weber die erste 
anstaltsmässige Herrschaft im vollen Sinne, die der weiteren Verbreitung 
jenes Herrschaftstypus und den Rationalisierungen des Rechts in anderen 
Wertsphären Vorschub geleistet hatte.573 Aufgrund der im Vergleich zur 

569 Vgl. den Brief von Max Weber an Adolf v. Harnack vom 12. Januar 1905, in: MWG 
II/4, 421–422, hier 422: „Wir dürfen doch nicht vergessen, daß wir den Sekten 
Dinge verdanken, die Niemand von uns heute missen könnte: Gewissensfreiheit u. 
die elementarsten ‚Menschenrechte‘, die uns heut selbstverständlicher Besitz sind.“

570 MWG I/15, 465–466.
571 MWG I/22.4, 735: „Der Typus der charismatischen Herrschaft ist zuerst von 

R[udolph] Sohm in seinem Kirchenrecht für die altchristliche Gemeinde – noch 
ohne die Erkenntnis, daß es sich um einen Typus handele – glänzend entwickelt“ 
(Hinzufügung aus der MWG; vgl. dazu Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, hier v. a. 16–65).

572 Vgl. Loretan, Adrian, Der Westen wurzelt in der Westkirche: Eine kleine Rechts­
geschichte, erschienen im Theologischen Feuilleton feinschwarz.net am 6.2.2018, 
online: http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche/ 
[24.6.2024].

573 Weber schreibt zum Anstaltsbegriff: „Die Konzeption des Anstaltsbegriffes ist, rein 
juristisch betrachtet, erst von der modernen Theorie vollzogen worden. Der Sache 
nach ist auch er kirchlichen Ursprungs und stammt aus dem spätrömischen Kir­
chenrecht“ (MWG I/22.3, 397).

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

267

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche


Rationalisierung im ökonomischen Bereich besonderen Bedeutung rationa­
ler Rechtsentwicklungen für die Rationalisierung einer Herrschaft wird an 
dieser Stelle vor allem auf die Entwicklungen des Rechts innerhalb der 
mittelalterlichen Hierokratie im Okzident eingegangen. Da Weber trotz ei­
niger rechtshistorischer Studien kaum als Rechtshistoriker im eigentlichen 
Sinne bezeichnet werden kann, rezipierte er hauptsächlich die Erkenntnisse 
anderer rechtshistorischer Forscher des deutschen Sprachraums und liess 
deren Interpretationen, Untersuchungen und Narrative in seine eigene Ar­
beit einfliessen und gab ihnen so eine neue Bedeutung.574 Von besonderer 
Relevanz für Webers Auffassung und Auseinandersetzung mit dem kanoni­
schen Recht des Mittelalters waren etwa seine beiden rechtshistorischen 
Lehrer Otto von Gierke und Rudolph Sohm.575 Daneben übernahm er 
Erkenntnisse von Ernst Troeltsch und rezipierte den Gründervater der 

574 Vgl. Thier, Andreas, Max Weber’s Interpretations of Medieval Canon Law and its 
Contemporary Narratives of Legal History, in: Gephart / Witte (Hgg.), Recht als 
Kultur?, 185–198.

575 Otto von Gierke (1841–1921) wurde am 27.11.1911 in den preussischen Adelsstand 
erhoben. Wissenschaftliche Bekanntheit erlangte er vor allem mit seinen Schriften 
zum deutschen Genossenschaftsrecht und zum Sozialrecht. Er gilt als einer der 
bekanntesten Vertreter der germanistischen Rechtsschule. Gotthold Julius Rudolph 
Sohm (1841–1917) galt in der Zeit des Kulturkampfes als Konfessionalist lutherani­
scher Prägung. Wissenschaftlich diskutiert wurden vor allem seine kirchenrechtli­
chen Untersuchungen. Er prägte nicht nur die von Weber aufgegriffene Anschauung 
der Kirche als charismatische Vergemeinschaftung, sondern auch die Auffassung 
eines rein säkularen Rechtsverständnisses. Recht und Kirche, so Sohm, widerspre­
chen sich in ihrem Wesen: „Das Wesen der Kirche ist geistlich, das Wesen des 
Rechts ist weltlich. Das Wesen des Kirchenrechts steht mit dem Wesen der Kirche 
in Widerspruch“ (Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, 700 [mit diesem Satz endet der Erste 
Band]). Die Beschreibung der Kirche als rein spirituelle und rechtsfremde Gemein­
schaft, die sich mit der Etablierung einer Rechtsordnung von ihrem eigenen Wesen 
entfremdet habe, stiess insbesondere in der katholischen Kirchenrechtswissenschaft 
bereits zu Sohms Zeit auf Ablehnung (vgl. etwa die Reaktionen auf die Erstauflage 
des Kirchenrechts von Wilhelm Kahl und von Ludwig Bendix: Kahl, Wilhelm, 
Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik, Bd. 1, Tübingen 1894, 73–82; 
Bendix, Ludwig, Kirche und Kirchenrecht. Eine Kritik moderner theologischer und 
juristischer Ansichten, Mainz 1895), seine Grundthesen werden aber noch heute 
in der Kirchenrechtswissenschaft nicht nur als Teil der kirchenrechtswissenschaftli­
chen Geschichte diskutiert, sondern gelten einigen Kanonisten „immer noch als 
aktuell“ (Müller, Ludger, Erster Teil: Grundfragen des Kirchenrechts, in: Ders. / 
Ohly, Christoph, Katholisches Kirchenrecht. Ein Studienbuch, 2., aktual. Aufl., Pa­
derborn 2022 (= UTB Bd. 4307), 13–61, hier 21). Zum Einfluss Gierkes und Sohms 
auf Webers Verständnis des kanonischen Rechts vgl. Thier, Max Weber’s Interpre­
tations.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

268

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Historischen Rechtsschule Friedrich Carl von Savigny, vor allem dessen 
Ausführungen zum römischen Recht.

Das sakrale Recht des westlichen Christentums (kanonisches Recht)576 

hat gegenüber allen vor und nach ihm entstandenen weltlichen und sakra­
len Rechtstraditionen eine Sonderstellung eingenommen.577 Als einziges 
sakrales Recht entwickelte sich das kanonische Recht bereits früh zu einem 
sowohl formal wie auch material rationalen Recht. Andere von Weber 
erwähnte sakrale und theokratische Rechte waren zwar in einem gewissen 
Sinne ebenfalls rational,578 besassen aber einen klaren Einschlag entweder 
hin zur materialen oder zur formalen Rationalität, jeweils unter der Ver­
nachlässigung des anderen. Das kanonische Recht der Westkirche legte so 
den Grundstein für die weiteren Rationalisierungsschübe des Rechts im 
gesamten westlichen Rechtsraum.579 Zudem gehe auch die Unterscheidung 
in sakrales und profanes Recht im Wesentlichen auf die Beziehung der 
Westkirche zum Staat bzw. zum Politischen in der Antike zurück580: In 
der Antike habe die kirchliche Gemeinschaft „jegliche Beziehung zu Staat 
und Recht abgelehnt“581 und war folglich dazu gezwungen, ein anderes Ei­
genrecht zu entwickeln. Daher entwickelte sich im Okzident das Verhältnis 
von Kirche und Staat weder zu einer Theokratie noch zu einem Cäsaropa­
pismus, sondern hin zu einem Dualismus.582

576 Die Bezeichnung als sakrales Recht entstammt dem Wortgebrauch Webers, auch 
wenn dies heute aufgrund der historischen Sonderstellung des kanonischen Rechts 
für Verwirrung sorgen kann (vgl. etwa Loretan, Adrian, Klärung des Rechtsbe­
griffs, in: Baumeister, Martin / Böhnke, Michael / Heimbach-Steins, Marianne / 
Wendel, Saskia (Hgg.), Menschenrechte in der katholischen Kirche. Historische, 
systematische und praktische Perspektiven, Paderborn 2018 (= Gesellschaft – Ethik 
– Religion, Bd. 12), 41–54).

577 Weber behandelt im Text über „Die Entwicklungsbedingungen des Rechts“ auch 
die Rationalität anderer „sakraler“ Rechtstraditionen, namentlich jene im indisch-
hinduistischen (MWG I/22.3, 523–524), buddhistischen (MWG I/22.3, 224–225), 
chinesisch-taoistischen (MWG I/22.3, 525–526), islamischen (MWG I/22.3, 526–
535) und jüdischen (MWG I/22.3, 535–544) Recht.

578 Dies schon deswegen, weil „das religiöse Recht […] fast immer ein Produkt der 
Wissenschaft [sei], was sich in seiner hohen systematischen Qualität widerspiegelt“ 
(Aechtner, Die Rationalität, 112).

579 Vgl. dazu ausführlich u. a. auf der Basis Webers Berman, Law and Revolution.
580 Vgl. auch die Analyse in Aechtner, Die Rationalität, 110–113.
581 MWG I/22.3, 545.
582 Gemäss Weber sind das Verhältnis und die Beziehung von Religion und Politik 

bzw. Hierokratie und Staat „1. beim priesterlich, sei es als Inkarnation, sei es als 
gottgewollt legitimierten, 2. beim priesteramtlichen, also als Priester auch die Kö­
nigsfunktion versehenden – die beiden Fälle der ‚Hierokratie‘ – und endlich 3. beim 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

269

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der abendländischen Geschichte war in der Folge das Verhältnis von 
Kirche und Staat ausgehend von der rigorosen Ablehnung des Politischen 
von Seiten der Christen durch gegenseitige Machtansprüche geprägt. Im 
Okzident entwickelte sich die Kirche zur Hierokratie, die sich gegenüber 
den weltlichen Herrschern positionierte, während sich die Ostkirchen 
in einen Cäsaropapismus begaben.583 Dass ausgerechnet das kanonische 
Recht als Eigenrecht der Westkirche seit dem Mittelalter zum „Führer auf 
dem Wege zur Rationalität“584 für das profane Recht des Okzidents wurde, 
hängt mit seltsamen Verstrickungen verschiedener historischer Umstände, 
Voraussetzungen und Entwicklungen zusammen. Die entscheidenden Ein­
flüsse sieht Weber im rationalen stoisch-christlichen Naturrechtsdenken, 
im rationalen römischen Recht, in der Entwicklung bürokratischer Amts­
funktionäre nach römischem Vorbild, in den rationalen Elementen des 
germanischen Rechts und in der sich entwickelnden universitären Rechts­
lehre.585

Diese von Weber genannten Einflüsse auf das kanonische Recht werden 
im Folgenden jeweils unter Zuhilfenahme anderer Webermanuskripte nä­
her ausgeführt und – wo notwendig und angebracht – mithilfe neuerer 
Erkenntnisse der rechtshistorischen Erforschung des kanonischen Rechts 
kritisiert und korrigiert.

13.4.1 Der Einfluss des rationalen stoischen Naturrechts

Als die Westkirche schliesslich von der prinzipiellen Ablehnung des römi­
schen Staates und Rechts abkam, musste sie ihr Verhältnis zu ebenjenen 
neu bestimmen. Dies tat sie durch starke Bezugnahme auf das stoische 
Naturrecht, das selber rational geformt war.586 Mit Bestimmungen zum 

weltlichen, cäsaropapistischen, d. h. kraft Eigenrechts auch die höchste Macht in 
kirchlichen Dingen besitzenden weltlichen Herrscher sehr verschieden“ (MWG I/
22.4, 583).

583 Vgl. MWG I/22.4, 588–589, 647.
584 MWG I/22.3, 547.
585 Vgl. zu dieser Aufzählung MWG I/22.3, 545–546. Zu einem ähnlichen Analyseer­

gebnis gelangte bereits Aechtner, Die Rationalität, 120–121.
586 Prägend für diese Auffassung von Weber waren vor allem die Untersuchungen zum 

Naturrecht von Ernst Troeltsch; vgl. Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christ­
lichen Kirchen und Gruppen (1912), in: Ders., Die Soziallehren der christlichen 
Kirchen und Gruppen (1912), hg. v. Friedrich Wilhelm Graf, Berlin 2021 (= Ernst 
Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, Bd. 9), 134–1872, 235–246, 421–507; Ders., Das 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

270

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturrecht beginnt denn auch das Weber seit Studentenzeiten bekannte 
Corpus Iuris Canonici.587 Im stoischen Naturrecht erkannten die Christen 
die Möglichkeit, „innerhalb der […] Welt der Sünde und Gewaltsamkeit 
nach Gottes Willen legitimes ‚Recht für Alle‘, im Gegensatz zu Gottes direkt 
für seine Bekenner offenbartem und nur […] Auserwählten einleuchten­
dem Gebot“588, zu finden und so den Kontakt mit der nicht-christlichen 
Welt produktiv aufzubauen.

Weber sah den wirklich grundlegenden Wandel der Beziehung des 
Christentums bzw. der Kirche zur Staatlichkeit erst im beginnenden Mittel­
alter entstehen.589 Auch nach der konstantinischen Wende sei die Kirche im 
Okzident zunächst in einer Ablehnung des Politisch-Staatlichen verharrt – 
abwechselnd in „völlige[r] Perhorreszierung“ der römischen Herrschaft als 
„Herrschaft des Antichrist“, in „völlige[r] Staatsindifferenz“ und/oder durch 
„Fernhaltung vom konkreten politischen Gemeinwesen“.590 Die orientali­
sche Kirche erkannte in Konstantin den Friedensbringer und ordnete sich 
folglich dem Kaiser unter,591 was die Fortführung des „cäsaropapistische[n] 

stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht (1911), in: Ders., 
Schriften zur Religionswissenschaft und Ethik (1903–1912), hg. v. Trutz Rendtorff, 
Berlin 2014 (= Ernst Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, Bd. 6), 723–772, v. a. 731–
736. Vor allem in seinen „Soziallehren“ verweist Troeltsch seinerseits an diversen 
Stellen auf Max Weber, teilweise als Quelle auf Webers Schriften der älteren Periode 
(bis 1911), teilweise auf Gespräche (exemplarisch dafür Troeltsch, Die Sozialleh­
ren, 182, Anm. 12: „wie mich Max Weber belehrt“). Gesamthaft erwähnt Troeltsch 
allein im ersten Band den Namen „Max Weber“ 43 Mal.

587 Webers kanonistische Exegesen im Rahmen des Promotionsverfahrens zum 
Dr. iur. utr. sind abgedruckt in MWG I/1, 384–403.

588 MWG I/22.3, 595.
589 Vgl. MWG I/22.2, 396; Weber folgt dabei Troeltsch, Die Soziallehren, 509–515.
590 MWG I/22.2, 395.
591 Prägend dafür war unter anderen Eusebius von Cäsarea, der die Grundlage für 

die cäsaropapistische byzantinische Reichstheologie lieferte. Eusebius sah in der 
konstantinischen Wende und in Konstantin als dem ersten christlichen Kaiser den 
Beginn des letzten Zeitalters im „von Gott geschenkte[n] Friede[n]“, womit die 
Unterordnung der Kirche unter den Kaiser gegeben erschien (Eusebius v. Cäsarea, 
Kirchengeschichte (Historia Ecclesiae), Buch 10, auf Deutsch entnommen aus der 
„Bibliothek der Kirchenväter Fribourg“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3
495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/260 [24.6.2024]; vgl. auch Ders., 
Vier Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin und des Kaisers Konstantin Re­
de an die Versammlung der Heiligen, auf Deutsch entnommen aus der „Bibliothek 
der Kirchenväter Fribourg“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versio
ns/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstanti
n-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3 [24.6.2024]; zu Eusebius 
vgl. Ulrich, Jörg, Eusebius von Cäsarea, in: Döpp, Siegmar / Geerlings, Wilhelm 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

271

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/260
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstantin-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/260
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstantin-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3


Regiment[s]“592, wie man es bereits aus der vorchristlichen Zeit kannte, 
mit sich brachte. Im Okzident hingegen habe die Christenheit die politi­
sche Obrigkeit erst später in einem positiven Sinne zu schätzen gelernt, 
selbst wenn die Einzelpersonen der obrigkeitlichen Schicht den Christen 
als ungläubig galten.593 Diese Wende in der Beziehung zur weltlichen Herr­
schaft konnte nur gelingen, indem eine spezifische Interpretationsart des 
stoischen Naturrechts in der christlichen Theologie Einzug fand.

Weber folgt den „glänzenden“594 Untersuchungen des evangelischen 
Theologen Ernst Troeltsch, der am von Max Weber mitorganisierten ersten 
deutschen Soziologentag 1910 über „profanes und religiöses Naturrecht in 
ihren Beziehungen und Konflikten“595 referierte. Troeltsch führte in diesem 
Referat aus, dass die christliche Theologie im beginnenden Mittelalter die 
stoische Unterscheidung in ein absolutes und ein relatives Naturrecht bzw. 
sittliches Naturgesetz596 aufgenommen und damit den Weg dafür geebnet 
habe, von einer ablehnenden zu einer anerkennenden Verhältnisbestim­
mung im Hinblick auf das Weltliche zu gelangen. Für die Stoiker war der 
Zustand des absoluten Naturrechts ein Idealzustand, in dem

„eine Gemeinschaft völlig freier, dem Gottesgesetz der Vernunft gehor­
chender […] Menschen, die zugleich ohne Gewalt, ohne soziale Macht- 
und Klassenunterschiede, ohne […] Privateigentum in freier menschli­

(Hgg.), Lexikon der antiken christlichen Literatur, 3., vollständig neubearbeitete u. 
erw. Aufl., Freiburg 2002, 240–245; zu dieser Deutung der Kirchengeschichte von 
Eusebius vgl. ferner bereits Völker, Walther, Von welchen Tendenzen liess sich 
Eusebius bei Abfassung seiner „Kirchengeschichte“ leiten?, in: Vigiliae Christianae, 
Bd. 4/3 (1950), 157–180).

592 MWG I/22.4, 588.
593 Vgl. MWG I/22.3, 395–396.
594 So die Einschätzung der Forschungen Troeltschs durch Max Weber (MWG I/22.2, 

396). In einem Brief rühmte er noch sechs Tage nach Referat und Debatte am 
Soziologentag den Vortrag Troeltschs als „ausgezeichnet, vor allem: gänzlich wert­
frei – Debatte die beste des Tages“ (Brief an Franz Eulenberg vom 27. Oktober 
1910, in: MWG II/6, 655–656.). Im selben Brief ist zu lesen, wie wenig Weber 
von den restlichen Referaten und Debatten am Ersten Deutschen Soziologentag 
hielt: Neben dem Referat von Troeltsch berichtet er nur vom Referat von Hermann 
Kantorowicz („Rechtswissenschaft und Soziologie“) positiv („Sehr gut“), merkt aber 
an, dass aufgrund „der ganz unfähigen Leitung [von] Tönnies“ und dem „Betragen 
von [Rudolf ] Goldscheid“ die Debatte zu demselben „skandalös“ und „thörricht“ 
gewesen sei (Zitate: MWG II/6, 655–656).

595 So das kommunizierte Themenfeld gemäss Brief an Hermann Beck vom 8. März 
1910 (MWG II/6, 422–423, hier 423).

596 Vgl. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 731–734.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

272

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher Achtungs- und Liebesgemeinschaft verbunden sind und in ihrer Ge­
meinschaft nur die Beherrschung aller durch das göttliche Naturgesetz 
ausdrücken.“597

Nur im goldenen Zeitalter zu Beginn der Menschheitsgeschichte598 sei für 
die Stoiker ein solches Leben verwirklichbar gewesen. Nachdem diese my­
thische Zeit vorüber war und sich vermehrt die negativen Eigenschaften 
der Menschen zeigten, musste versucht werden, die sittlichen Ideale unter 
den gegebenen Umständen möglichst weitgehend zu erhalten. Als relatives 
Naturrecht wurden darum Ordnungen und Rechte entwickelt, welche die 
materialen Gegebenheiten mitberücksichtigten und dem Zustand der abso­
luten goldenen Zeit möglichst nahekommen wollten.599

Mit diesem Weltbild der stoischen Philosophie konnten Christen eben­
falls etwas anfangen: „[D]as christliche Ideal der Freiheit der Gotteskinder 
und der bedingungslosen Liebesgemeinschaft“600 setzten sie an die Stelle 
des stoischen absoluten sittlichen Naturgesetzes. Das goldene Zeitalter 
der Stoa erkannten sie im Paradies. Den Zerfall des paradiesischen Urzu­
stands der Menschheit wussten die Christen in der biblischen Tradition 
zu begründen. „Aus dem Sündenfall entsprang die Arbeitsnotwendigkeit, 
und mit ihr das Eigentum, aus ihm entsprang auch die Ehe und Familien­
ordnung […]. Aus dem Verbrechen Kains601 entsprang die Rechts- und 
Vergeltungsordnung.“602 Während die Stoiker die Schaffung sittlicher Ord­
nungen und Rechte begründeten, um dem Verfall mit der Vernunft entge­
genzuwirken, führten die Christen dies auf Gott zurück, der „ebendiese 

597 Ebd., 731–732.
598 Hesiod berichtet über das goldene Zeitalter unter Kronos wie folgt: „Wie aus 

gleicher Geburt geworden sind Götter und Menschen. Golden war ja zuerst das 
Geschlecht der sprechenden Menschen, das die Unsterblichen schufen, die hohen 
Olympos Bewohner. Jene waren zur Zeit des Kronos, der herrschte im Himmel. 
Und sie lebten wie Götter und hatten das Herz ohne Kummer, ohne Plagen und 
Jammer“ (Hesiod, Werke und Tage, in: Ders., Theogonie. Werke und Tage, grie­
chisch-deutsch, hg. u. übers. v. Albert von Schirnding, mit einer Einführung u. 
einem Register v. Ernst Günther Schmidt, Sammlung Tusculum, 5., überarb. Aufl., 
Berlin 2012, 82–147, hier 91.)

599 Vgl. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 731–732.
600 Ebd., 732.
601 Vgl. Gen 4,1–16.
602 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 733.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

273

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfungen der Sünde in Strafmittel und Heilmittel gegen die Sünde 
verwandelte.“603

Die christlichen Denker führten, auf der Unterscheidung zwischen 
einem absoluten Naturrecht und einem an diesem zu messenden relativen 
Naturrecht aufbauend, die Unterscheidung verschiedener Christlichkeits­
stufen ein, die sich aus dem Befolgungsgrad der in der Bergpredigt identifi­
zierten Ideale des absoluten Naturrechts ergaben. Zum einen gab es jene 
Personen, die berufen waren, die strenge Sittlichkeit der Bergpredigtsidea­
le in ihrer individuellen Lebensführung umzusetzen, und zum anderen 
jene, die aufgrund der äusseren Umstände diese Ziele nur bedingt verfol­
gen konnten. Erstere sollten sich in ihrer individuellen Lebensführung 
möglichst weit dem Ideal des absoluten Naturrechts annähern, während 
Letztere lediglich unter dem relativen Naturrecht ihr Leben verbrachten. 
Die Kirche als Heilsanstalt entband das göttliche Heil von persönlichen 
Leistungen und setzte an ihre Stelle „die objektiven Heilsmittel der Zulei­
tung der Anstaltsgnade“604, wodurch alle wiederum am Heil des absoluten 
Naturrechts teilhaben konnten.

Im christlichen relativen Naturrecht sind in Anbetracht der weltlichen 
Ordnungen zwei sich konträr entgegenstehende Ansichten verankert, die 
jeweils weitgehende Konsequenzen haben können. So kann entweder die 
Sündhaftigkeit des relativen Naturrechts und seiner weltlichen Ordnungen 
betont werden, insofern sie aus dem Sündenfall hervorgegangen sind, oder 
seine „Natürlichkeit und Vernünftigkeit“605. Ausgehend von den Überle­
gungen vom Sündenfall hatte Augustinus in der Auseinandersetzung mit 
dem stoischen Naturrecht seine folgenreiche Bestimmung des Verhältnis­
ses der Westkirche zu Staat, Recht und Eigentum entwickelt: Da sie alle 

603 Ebd.; als eine Art Zusammenfassung Webers dieses Vorganges vgl. MWG I/22.2, 
396–397.

604 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 733. Im Tagungsband des Ersten 
Deutschen Soziologentags von 1910 hingegen wird an dieser Stelle nicht von „Heils­
mitteln“, sondern von „Hilfsmitteln“ geschrieben (vgl. Troeltsch, Ernst, Naturrecht 
und das moderne profane Naturrecht, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen So­
ziologentages vom 19.–22. Oktober 1910 in Frankfurt a. M. Reden und Vorträge, Tü­
bingen 1911 (= Schriften der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, 1. Serie, Bd. 1), 
166–192, hier 178). Die hier zitierte Fassung des Vortrags in der Gesamtausgabe ist 
allerdings die letzte von Troeltsch autorisierte Fassung, zudem waren stenographi­
sche Fehler in der Protokollierung der Tagung bekannt (vgl. Rendtorff, Trutz / 
Thörner, Katja, Editorischer Bericht, in: Dies. (Hgg.), Ernst Troeltsch Kritische 
Gesamtausgabe Bd. 6, Berlin 2014, 711–722, hier 718–722).

605 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 734

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

274

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgen des Sündenfalls seien, sei die Kirche diesen weltlichen „Sündenstif­
tungen“606 übergeordnet, und die Kirche habe sowohl das Recht als auch 
die Pflicht, wo angezeigt, in deren Handlungen einzugreifen. „Die wahre 
Gerechtigkeit herrscht nur in dem Gemeinwesen, dessen Gründer und 
Leiter Christus ist“607, so Augustinus. Diese Ansicht führte im Westen dazu, 
dass sich die Kirche zur Hierokratie entwickeln konnte und sich dem welt­
lichen Herrscher nicht unterzuordnen bereit war.608 Wird das Element der 
Vernunft stärker betont, wird das relative christliche Naturrecht in seinem 
Effekt zum wirksamen Instrument gegen Eingriffe in die persönliche und 
individuelle Freiheit, auch wenn diese Eingriffe von Seiten der Kirche und 
nicht des Weltlichen ausgehen. Es trägt dann demokratische, gleichheitli­
che, liberale und sozialistische Züge ganz nach dem Grundsatz, als ob es 
Gott nicht gäbe.609

Eine gründliche Umgestaltung erhielt das nunmehr stoisch-christliche 
Naturrecht durch Thomas von Aquin, der ihm seine wissenschaftliche 
Form gab. Er prägte den Kern der katholischen Kultur- und Staatsmoral 
als „Stufengang von der Natur zur Gnade. Gratia praesupponit ac perficit 
naturam610: das ist ihr eigentliches Losungswort.“611 Damit kann das relative 
Naturrecht, so Troeltsch, immer als Begründung und Legitimierung für 
kirchliche und rechtliche Prozesse herangezogen werden. Dennoch: Das 
christliche Naturrecht, so Troeltsch und in dessen Anschluss auch Weber612, 
habe immer ein revolutionstreibendes Potenzial in sich, wenn Institutionen 
„den vernünftigen Zweck einer Aufrechterhaltung von Disziplin, Ordnung 

606 Ebd.
607 Augustinus, De Civitate Dei, II, 21, lateinisch und deutsch entnommen aus der 

„Bibliothek der Kichenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/version
s/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/divisions/61 [13.6.2024].

608 Schon Augustinus’ Lehrer Ambrosius von Mailand zog eine Unterscheidung zwi­
schen weltlichem imperium und geistlichem sacerdotium. Bei allem das sacerdotium 
Betreffende stand der Kaiser für Ambrosius nicht über, sondern in der Kirche. 
Damit war klar, dass der Kaiser als Laie in der kirchlichen Hierarchie unterhalb der 
Bischöfe situiert war und nicht über diese bestimmen konnte (vgl. Habermas, Auch 
eine Geschichte, Bd. 1, 594–597).

609 Vgl. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 734–735. Das auf Gregor von 
Rimini zurückgehende Prinzip des „Etsi Deus non daretur“ wurde in den spani­
schen Klassikern des Naturrechts weiterentwickelt und von Hugo Grotius übernom­
men.

610 So wiederholt Thomas von Aquin (vgl. etwa: STh I, 1, 8 ad 2; STh I, 2, 2 ad 1 und 
viele mehr).

611 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 735.
612 Vgl. insbesondere MWG I/22.3, 596–597.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

275

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/divisions/61
https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/divisions/61


und Harmonie nicht mehr erfüllen oder die gar der Heilswirksamkeit des 
Gnadenreiches, der Kirche,“613 entgegenliefen. Dieses revolutionäre Poten­
zial erklärt Weber 1917 mit den Worten:

„Die rein gesinnungsethischen, akosmistischen Forderungen der Bergpre­
digt614 aber und das darauf ruhende religiöse Naturrecht als absolute For­
derung behielten ihre revolutionierende Gewalt und traten in fast allen 
Zeiten sozialer Erschütterung mit elementarer Wucht auf den Plan.“615

Die Ethik des Evangeliums beschreibt Weber in der Rede „Politik als Be­
ruf “ als eine Gesinnungsethik, der er in seinem kategorialen Denken eine 
Verantwortungsethik ergänzend zu Seite stellt.616 Während in der ersten die 
– meist religiösen – Hintergründe und Gesinnungen, weshalb eine Person 
so handelt, wie sie handelt, im Zentrum stehen, betont die zweite Perspek­
tive die Übernahme von Verantwortung für die erwarteten Folgen der 
Handlung. Beide Leitplanken des ethisch orientierten Handelns haben Fol­
gen: In der ersten werden etwaige negative Folgen von Handlungen durch 
Elemente erklärt, die fern vom Handelnden liegen. Nicht der Handelnde 
ist für negative Folgen der aus seiner Gesinnung fliessenden Handlung zur 
Verantwortung zu ziehen, sondern die Welt, die anderen Menschen oder 
Gott.617 Die Orientierung an verantwortungsethischen Maximen müsse 
zwingend ein um einiges negativeres Welt- und Menschenbild voraussetzen 
als die gesinnungsethische Orientierung. Verantwortungsethik darf und 
kann gar nicht mit absoluter Güte, Perfektion oder Vollkommenheit rech­
nen. Die sich allein an verantwortungsethischen Maximen orientierenden 
Personen müssen von einer fehlerbehafteten Welt ausgehen und haben im 
Mindesten die durchschnittlich erwartbaren „Defekte […] der Menschen“618 

in ihre Handlungen miteinzubeziehen.619

613 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 736.
614 Mit der Bergpredigt als Kurzfassung der Ethik des Evangeliums sei, so Weber, „nicht 

zu spaßen“ (MWG I/17, 234), und er kritisiert damalige Zeitgenossen: Als absolute 
Ethik sei die Bergpredigt „eine ernstere Sache, als die glauben, die diese Gebote 
heute gern zitieren“ (MWG I/17, 234).

615 MWG I/17, 244.
616 Vgl. MWG I/17, 250: „Insofern sind Gesinnungsethik und Verantwortungsethik 

nicht absolute Gegensätze, sondern Ergänzungen, die zusammen erst den echten 
Menschen ausmachen, den, der den ‚Beruf zur Politik‘ haben kann.“

617 Vgl. MWG I/17, 237.
618 MWG I/17, 238.
619 Vgl. MWG I/17, 236–238.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

276

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.4.2 Die Einflüsse des rationalen römischen Rechts und die Entwicklung 
der bürokratischen Amtsfunktionäre

Die kirchliche Verwaltung übernahm die rationalen Prinzipien römischen 
(Zivil-)Rechts, d. h. des rationalen römischen Verwaltungsrechts. Sie ver­
sachlichte das ursprüngliche Charisma in ein Amtscharisma, führte da­
durch den Typus des Amtsfunktionärs ein und überführte ihren charisma­
tischen Verwaltungsstab in eine rationale Bürokratie.

Über die Art und Weise der Veralltäglichung des Charismas des kyrios 
wurde und wird immer wieder viel gesagt, besonders seit Rudolph Sohm 
1892 sein „Kirchenrecht“ veröffentlicht hatte. Von ihm entlehnte Weber 
auch den Typus der legitimen charismatischen Herrschaft. Sohm beschrieb 
die Anfänge der Kirche als charismatische Organisation.620

Im Zuge der Veralltäglichung des Christus-Charismas nach dem Tod des 
Paulus als „Letztberufene[r] der Apostel“621 begann sich die Kirche in Fort­
setzung römischer Tradition als rationale Amtsbürokratie zu organisieren. 
Zwar sei in der Westkirche dieser „Amtscharakter ihrer Funktionäre“622 

zwischenzeitig aufgrund der Feudalisierung der Gesellschaftsstrukturen in 
Bedrängnis geraten, doch habe er sich nach der Gregorianischen Reform­
zeit623 monopolistisch im hierokratischen Verband der Westkirche durch­
zusetzen vermocht.624 An die Stelle charismatischer Führer wurde unter 
Zuhilfenahme und Adaption römischen Rechts das Bischofsamt als Lei­
tungsamt gesetzt.625 Mit der Veralltäglichung des Charismas des ursprüng­
lichen Charismaträgers wurde das Amtscharisma als dessen versachlichte 
Form geschaffen. Die Kirche führte nicht nur die Trennung von weltlicher 
und sakraler Herrschaft ein, sondern auch andere als die bisher gängigen 
Organisationsformen, die in Webers Terminologie als rational im Sinne 

620 Vgl. Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, 22–28.
621 Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, 42, Anm. 10.
622 MWG I/22.3, 546.
623 Weber spricht noch von der „Gregorianischen Zeit“, mittlerweile wird diese in der 

Rezeptionslinie Rosenstock-Huessey – Harold Berman – Jürgen Habermas auch als 
„päpstliche Revolution“ bezeichnet (vgl. Rosenstock-Huessy, Eugen, Die europä­
ischen Revolutionen und der Charakter der Nationen, Stuttgart 1951, 131–206; Ber­
man, Law and Revolution, 49–271; Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 617–
758).

624 Vgl. MGW I/22.3, 546. Anders als Harold Berman ist Max Weber allerdings noch 
der Ansicht, der Erfolg der Gregorianischen Zeit sei „nur ein höchst begrenzter“ 
(MWG I/22.4, 303) gewesen.

625 Vgl. dazu auch Thier, Max Weber’s Interpretations, 188–192.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

277

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des reinen legalen Herrschaftstypus bezeichnet werden können: In der 
Kirche als erster Organisationsform im Okzident überhaupt setzte eine 
rationale Bürokratisierung mit straffer Trennung von Person und Amt 
sondergleichen ein. Im Zuge der immer weitergehenden Veralltäglichung 
des ausseralltäglichen Charismas entwickelte die Kirche „in den Händen 
der Bischöfe und Presbyter“ eine „Bürokratisierung der Verwaltung“.626 

Die mittelalterliche Kirche wurde zur bürokratischen Anstalt, deren strikt 
hierarchische Verfassung es erlaubte, Entwicklungen in Organisationsstruk­
turen, Verwaltung und Recht konsequent durchzusetzen.627 Zu diesem Vor­
gang der Entwicklung des Amtscharismas schreibt Weber im Text über 
„Staat und Hierokratie“:

„Die Ökonomie des Betriebes wird, in der Organisation sowohl wie 
in der Art der Bedarfsdeckung, den Bedingungen aller Alltagsgebilde 
angepaßt: hierarchisch geordnete Amtscompetenzen, Instanzenzug, Re­
glement, Sporteln, Pfründe, Disziplinarordnung, Rationalisierung der 
Lehre und der Amtsthätigkeit als ‚Beruf ‘ stellen sich ein, – ja sie wur­
den, wenigstens im Occident, grade von der Kirche, als Erbe antiker, 
in manchem vermutlich namentlich ägyptischer Traditionen, zu allererst 
entwickelt – ganz naturgemäß, weil auf diesem Gebiet, sobald einmal 
die Entwicklung zum Amtscharisma beschritten war, die spezifisch bü­
rokratische Tendenz der Trennung der unheilvollen Privatperson von 
dem heiligen Amt, das sie verwaltet, notwendig rücksichtslos consequent 
durchgeführt werden mußte.“628

Besondere Bedeutung innerhalb dieser Rationalisierung aufgrund der Ver­
alltäglichung und Versachlichung des Charismas schreibt Weber dem 
Mönchtum zu. Während die Kirche als hierokratische Anstalt das Charisma 
vor allem als Amtscharisma versachlichte, suchten Klöster immer wieder 
von neuem die stärkere Betonung des ursprünglichen Charismas.629 Selt­

626 MWG I/22.4, 594.
627 Vgl. MWG I/22.3, 546.
628 MWG I/22.4, 594. Nach der Rationalisierung des Rechts in der gregorianischen 

Reform wurde die Bürokratisierung von den Avignonpäpsten aus ökonomischen 
Gründen vorangetrieben (vgl. MWG I/22.4, 169–170). Bereits vorher waren in 
ökonomischen Belangen „die Mönchsgemeinschaften des Abendlandes die ersten 
rational verwalteten Grundherrschaften“ (MWG I/22.4, 596).

629 Yves Congar machte dies später in seiner Untersuchung zum „Laien“ deutlich mit 
den Worten: „Der Mönch ist an sich kein Kleriker, obwohl er es durch die Weihen 
werden kann. Seine Stellung ist nicht zu bestimmen von einem Amt oder einer 
Aufgabe her, sondern als sein Stand oder eine Lebensform. […] Der Unterschied 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

278

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samerweise entwickelten sich genau aus diesem Anspruch heraus, der ja 
per definitionem als charismaorientierte Lebensweise antirational und anti­
ökonomisch wäre, unglaublich produktive Formen effizienten (rationalen) 
Wirtschaftens, modernen (rationalen) Wissenschaftsdenkens und harmoni­
scher (rationaler) Musik.630 Treibende Kraft für die Rationalisierung war 
genau dieses Streben nach dem genuin-christlichen Charisma als höchstem 
Telos im Leben der Mönche und Nonnen, das für die Lebensführung 
weitreichende Konsequenzen mit sich brachte. So besteht auch für Mön­
che die Notwendigkeit, ihren Lebensunterhalt zu decken, den Urgrund 
für sämtliche Veralltäglichungsformen charismatischer Gebilde;631 ferner 
ist hier zu nennen, dass der Bedarf in einem solchen Rahmen gedeckt wer­
den kann, dass noch genügend Ressourcen für persönliche Kontemplation 
und Gottessuche verbleiben, was die Suche nach effizientem Wirtschaften 
lostrat und zu Standardisierungen der Lebensweisen führte.632 Selbst die 
Kontemplation und Charismasuche wurde vereinheitlicht:

„[S]obald die ekstatische oder contemplative Vereinigung mit Gott […] 
zu einem Gegenstand des Strebens Vieler und […] einem durch angebba­
re asketische Mittel erreichbaren, also erwerbbaren Gnadenstande wird, 
wird die Askese Gegenstand methodischen ‚Betriebs‘, ganz wie in der 
charismatischen Erziehung der magischen Priesterzünfte.“633

Das Ziel des einzelnen Mönchs, über sich selbst Herr zu sein und seine 
Triebe, welche die Vereinigung mit Gott erschweren, zu kontrollieren, führ­
te überall, „wo das Mönchtum sich zu einer starken Organisation zusam­
menschloß“634, zu einer Rationalisierung der Lebensführung. „Das Kloster 
und […] das ganze Leben darin bis ins Einzelne“635 wurden mittels Or­
densregel reglementiert und damit standardisiert. Mönche sind die ersten 

von Klerikern und Mönchen war grundsätzlich sehr eindeutig: Der Name ‚Klerus‘ 
bezeichnet eine Funktion, der Name ‚Mönch‘ einen Stand oder eine Lebensform. 
Man ist Kleriker durch die Weihe für den heiligen Dienst, Mönch durch die persön­
liche Absage an die Welt“ (Congar, Yves, Der Laie. Entwurf einer Theologie des 
Laientums, Stuttgart 1956, 25–27).

630 Vgl. MWG I/22.4, 597–598.
631 Vgl. MWG I/22.4, 597.
632 Vgl. MWG I/22.4, 597–598.
633 MWG I/22.4, 597.
634 MWG I/22.4, 598.
635 MWG I/22.4, 598.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

279

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rational lebenden Menschen des okzidentalen Mittelalters, die „methodisch 
und mit rationalen Mitteln ein Ziel anstrebt[en], das Jenseits“636.

Die Klöster bildeten innerhalb des Christentums einen Gegenpunkt zur 
amtscharismatisch verfassten Anstalt Kirche. Diese erhob als einzige legiti­
me Verwalterin der Gnadengaben637 und Hüterin der Heilsmittel ein hie­
rokratisches Monopol auf ebenjene. Die Mönchsgemeinschaften bildeten 
zwar eine gewisse Konkurrenz für dieses hierokratische Monopol, aber es 
war der offiziellen Amtskirche aus ihrem charismatisch-theologischen Hin­
tergrund heraus nicht möglich, die Mönchsgemeinschaften grundsätzlich 
nicht zu dulden. Die asketische Lebensführung des Mönchs erfuhr in der 
Folge eine „sekundäre Umdeutung“638 innerhalb der hierokratischen Ord­
nung, indem sie zum Beruf erklärt wurde. „Der eigentlich vollkommene 
Christ ist der Mönch“639, so Weber in der Vorlesung über die Wirtschaftsge­
schichte 1919. Dadurch erfuhr die Askese selbst ebenfalls eine Umdeutung: 
Sie wurde zu einem Mittel hin umgedeutet, um die Tauglichkeit des Ein­
zelnen für den Beruf Mönch zu prüfen und im Zuge seiner Ausbildung 
den Einzelnen „zur Arbeit im Dienst der hierokratischen Autorität“640 aus­
zurichten. Die Askese erfüllt nun nicht mehr die Funktion des Mittels zum 
eigenen, individuell orientierten Heil, sondern hatte ganz dem amtscharis­
matischen Herrschaftsanspruch der Amtskirche im Kampfe gegen andere 
Autoritäten zur inneren und äusseren Mission zu dienen. Der Vorteil, 
den die amtscharismatische Anstaltskirche durch die Eingliederung solcher 
Konkurrenz gewinnen konnte, ist unter anderem immer wieder eine Re­
charismatisierung des Amtsklerus, wiederkehrende Rationalisierungsange­
bote und spirituelle Innovationen zu ihrer eigenen Reorganisation.641 Ein 
Beispiel dafür ist der Zölibat, der – ursprünglich Teil der mönchischen 
Lebensweise – auf den gesamten Klerus übertragen wurde und damit „zur 
Bürokratisierung der Kirche“642 beitrug.

Die Orden wurden erfolgreich in die Hierokratie des Okzidents einge­
bunden und „in eine bürokratische Organisation als eine durch ‚Armuth‘ 
und ‚Keuschheit‘ von der Gebundenheit an die Bedingungen des Alltags 

636 MWG III/6, 392.
637 Legale (rationale) Herrschaft bedeutet vor allem: Verwaltung. Im Fall der Kirche 

zunächst v. a.: Verwaltung von Heilsgütern (Gnadengaben).
638 MWG I/22.4, 603.
639 MWG III/6, 391.
640 MWG I/22.4, 603.
641 Vgl. MWG I/22.4, 601–604.
642 MWG I/22.4, 317.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

280

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losgelöste, durch spezifischen ‚Gehorsam‘ disziplinierte Truppe eines mo­
nokratischen Kirchenhauptes“643 überführt. Angefangen bei den benedikti­
nischen Gemeinschaften, über die auf die Massen hin ausgerichteten Bet­
telorden (zum Beispiel Franziskaner) bis hin zum Rationalisierungshöhe­
punkt in der Societas Jesu (Jesuiten) wurde in den Orden die Askese ratio­
nalisiert und in den Ordensregeln verrechtlicht. Die Jesuiten, die ihrerseits 
in einer rationalisierten Organisations- und Lebensform lebten, haben gar 
in einem vierten Gelübdezusatz unbedingten Gehorsam gegenüber dem 
Papst geschworen,644 womit das Papstamt eine De-facto-„Leibgarde“645 er­
hielt. Durch ihre so erhaltene Sonderstellung in der Kirche stellten sie die 
bürokratische Rationalisierung der Kirche auf ein neues Niveau.

„Jeder Rest von individueller charismatischer Heilsverkündigung und 
Heilsarbeit, deren Eliminierung aus den älteren Orden […] die kirchliche 
Autorität, welche darin eine Gefährdung der Stellung des Amtscharisma 
erblicken mußte, soviel Mühe gekostet hatte, ebenso jeder irrationale 
Sinn der Askese als eines eigenen Weges des Individuums zum Heil – 
ebenfalls ein für das Amtscharisma bedenklicher Punkt – und auch alle 
irrationalen, d. h.: in ihrem Erfolg nicht berechenbaren, Mittel sind hier 

643 MWG I/22.4, 605.
644 Speciale votum obediendi Romano Pontifici (dt.: „Besonderes Gehorsamsgelübde 

gegenüber dem Römischen Pontifex“), so die Überschrift zum entsprechenden 
Passus in der Bulle zur Ordensgründung „Regimini Militantis“ vom 27. September 
1540 durch Paul III. (Paul III., Regimini Militatantis, 27. September 1540. Prima 
Insituti Societatis Iesu approbatio cum restictione Numeri, ad Personas Sexaginta 
Dumtaxat, entnommen aus: Institutum Societas Iesu, Volumen Primum, Bullarium 
et Compendium Privilegiorum, Florentiae 1892, 3–7, hier 4). In der Profess verspre­
chen die Jesuiten: Insuper promitto specialem Obedientiam summo Pontifici circa 
missionis; prout in cisdem litteris Apostolicis, et Constitutionibus continetur (dt.: „Zu­
sätzlich verpreche ich speziellen Gehorsam gegenüber dem Papst in Bezug auf die 
Missionen; wie im Apostolischen Schreiben und den Konstitutionen festgehalten 
ist“) (Constitutiones Soietatis Iesu Anno 1558, Reprinted from the Original Edition 
[Rom 1558], with an Appendix containing a translation, and several important 
Documents, London 1838, p. 5 Cap. 3 n. 3 = 66–67).

645 MWG I/22.4, 608. Diese Zuschreibung hat Weber direkt von Ernst Troeltschs Refe­
rat am Ersten Deutschen Soziologentag (1910) übernommen, der wie folgt referierte: 
„In der mittelalterlichen Kirche und Kultur aber, in welcher Religiöses und Profa­
nes, Kirchliches und Weltliches zu einer großen Lebenseinheit zusammenwuchsen 
und das Mönchtum zu einer Leibgarde der Kirche verkirchlicht wurde, da entfal­
tete begreiflicherweise das Naturrecht seine ganze Bedeutung“ (Troeltsch, Das 
stoisch-christliche Naturrecht, 735, Hervorhebung d. Vf.).

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

281

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschwunden: der rationale ‚Zweck‘ herrscht (und ‚heiligt‘ die Mittel 
[…]).“646

Der Gegensatz zwischen Amtskirche und Ordensgemeinschaften zeigt sich 
in ihrer rechtlichen Struktur seit Einführung der Benediktsregel noch heute 
ganz deutlich daran, dass auch der Abt als höchstgestellter in der Ordens­
gemeinschaft unter dem Recht (der Benediktsregel) steht, während in der 
Amtskirche der ranghöchste (d. h. der Papst) nicht konsequent unterhalb 
des erlassenen Rechts steht.

13.4.3 Der Einfluss rationalen germanischen Rechts

In den Bussordnungen, „der ersten eigentlich systematischen Rechtsbil­
dung“647 der okzidentalen Kirche, wurden Teile germanischer Rechtstradi­
tion rezipiert – und zwar gemäss Weber die formalen Elemente desselben. 
Für Weber war der Erfolg der Christianisierung im okzidentalen Europa 
nicht der „Predigt der Liebe“648 zu verdanken, sondern der Entwicklung 
von Bussordnungen mittels Verbindung des germanischen Wergeldgedan­
kens mit römischer Rechtstechnik.649 In den Bussordnungen der zumeist 
in lateinischer Sprache niedergeschriebenen germanischen Stammesrechte 
(leges barbarorum) war festgehalten, welches Vergehen welche Sühneleis­
tungen für den Pönitenten zur Folge hatte. So konnten die Angehörigen 
einer getöteten oder verletzten Person von den Tätern ein Wergeld (Mann­
geld) als Wiedergutmachung fordern. Webers Vorstellung, eine damals 
nicht wenig verbreitete, war, dass sich die kirchlichen Bussbücher in Ana­
logie zu den germanischen Bussbüchern ausgebildet hatten. Stellvertretend 
für die Verbreitung dieser Ansicht sei hier die Umschreibung des Alter­
tumsforschers Paul Frauenstädt von 1881 erwähnt, der die germanischen 
Bussordnungen als jene „Bussordnungen, welche in den ersten Jahrhun­
derten nach der Bekehrung der Germanen zum Christenthum den mit 
der Verwaltung der Bussdisciplin betrauten Geistlichen als Leitfaden bei 
Abmessung der Kirchenbusse dienten“650, beschreibt. Der Rechtshistoriker 

646 MWG I/22.4, 607–608.
647 MWG I/22.3, 545.
648 MWG I/21.1, 581.
649 Vgl. MWG I/22.2, 346–347.
650 Frauenstädt, Paul, Blutrache und Todtschlagsühne im deutschen Mittelalter. Stu­

dien zur Deutschen Kultur- und Rechtsgeschichte, Leipzig 1881, 111.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

282

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Hildenbrand wies Mitte des 19. Jahrhunderts darauf hin, dass die 
kirchlichen Bussbücher lediglich ihre Form von den germanischen Rechts­
büchern übernommen hätten.651

Mit der Ansicht eines eigenen und mit dem römischen Recht vergleich­
baren germanischen Rechts folgt Weber dem europäischen „Konsens der 
Rechtshistoriker“652 bis weit ins 20. Jahrhundert hinein. Vertreter dieser 
Sichtweise sehen, wie Weber,653 das römische, kirchliche (kanonische) und 
germanische Recht als zunächst voneinander geschiedene Rechtstraditio­
nen, die gemeinsam den europäisch-westlichen Rechtsraum tragen.654 Dass 
die überlieferten germanischen Rechtsbücher allerdings genuin germani­
sches Stammesrecht abbilden, erscheint heute als fraglich. Denn da die ger­
manischen Stämme selbst keine Schriftkulturen ausgebildet hatten, organi­
sierten sie sich hauptsächlich durch Gewohnheitsrecht und orale Tradition, 
ohne dass dieses in schriftlichen Satzungen niedergeschrieben worden wä­
re. Die Folge dieses schriftlosen Zustandes war, dass römische Gelehrte im 
Auftrag romanisierter Germanenfürsten germanisches Recht erfassten, wo­
durch römisches Rechtsverständnis, insbesondere in der formalen Ausge­
staltung der Rechtsniederschrift, die germanischen Rechtsaufzeichnungen 
wesentlich geprägt hat. Die Sammlungen der so entstandenen leges barbar­
orum sind in dieser Leseart selbst vor allem hinsichtlich ihrer formalen 
Gestalt vielmehr leges romanorum als leges barbarorum. Für die Beziehung 
zwischen germanischem Stammesrecht und kanonischem Recht ist zentral, 
dass einige derjenigen, die germanisches Stammesrecht aufzeichneten, selbst 
Christen waren und daher nicht ausgeschlossen werden kann, dass sie 
bereits selbst kanonistische Rechtsanschauungen in die Aufzeichnung der 
germanischen Stammesrechte einfliessen liessen. Typischerweise nach ihrer 
Konversion zum Christentum engagierten Germanenfürsten Kleriker zur 
Verschriftlichung des bisher allein mündlich tradierten Rechts.655 Schon zu 

651 Vgl. Hildenbrand, Karl, Untersuchungen über die germanischen Pönitentialbücher 
mit besonderer Beziehung auf den von der Recordcommission in den ancient laws 
and instituts of England herausgegebenen „liber poenitentialis Theodori a. C. e.“, 
Würzburg 1851, 2–4.

652 Dilcher, Gerhard, Germanisches Recht, in: Cordes, Albrecht et al. (Hgg.), Hand­
wörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte (HRG), 2. Aufl., Berlin 2012, Sp. 241–
252, hier 241.

653 Vgl. MWG I/22.3, 404.
654 Vgl. Dilcher, Germanisches Recht.
655 Vgl. Brundage, James A., Medieval Canon Law, London 1995, 18–42; Buchner, Ru­

dolf, Die Rechtsquellen. Beiheft zu Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichts­
quellen: Vorzeit und Karolinger, Weimar 1953; Pahud de Mortanges, René, 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

283

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Webers Zeiten wies etwa der Kirchenrechtler Hermann Schmitz darauf hin, 
dass bereits vor den germanischen Bussbüchern römische kirchliche Buss­
bücher existierten, „welche für den materiellen Inhalt, wie formelle Anlage 
späteren germanischen Bussbüchern als Vorlage dienten“656. In dieser Sicht­
weise ist der Einfluss kanonischen Rechts auf die germanischen Bussbücher 
um einiges stärker als umgekehrt. Der deutsche Rechtshistoriker Mathias 
Schmoeckel fand die Grundlagen des römisch-kanonischen Prozessrechts 
demgegenüber nicht im römischen Recht und nicht im germanischen 
Recht, sondern in der Literatur der Kirchenväter. In diesen durchziehe wie 
ein roter Faden die Frage nach der Gerechtigkeit sämtliche rechtlichen und 
theologischen Überlegungen, was sich in den entsprechenden Bussbüchern 
spiegle.657

Ob nun das mittelalterliche kanonische Recht in seinen Bussordnungen 
genuin germanisches Recht, römisches Recht unter anderer Bezeichnung 
oder eine christliche Interpretation und Verschmelzung von jüdisch-christ­
lichen Gerechtigkeitsvorstellungen mit germanischem und römischem 
Recht rezipiert hat, ist jedoch für die zentrale Feststellung Webers im 
Grunde genommen unerheblich. Diese ist nämlich schlicht Folgende: Die 
Bussordnungen der sich entwickelnden Westkirche wiesen in ihrem Ge­
rechtigkeitsverständnis eine rationale Formalität auf.658 Die Bussordnungen 
der Kirche sind in ihrer Form vergleichbar mit den Bussordnungen in den 
germanischen Stammesrechten. Beide legen systematisch und penibel fest, 
für welches Vergehen welche Busse geleistet werden muss.

Schweizerische Rechtsgeschichte. Ein Grundriss, 3., ergänzte u. verbesserte Aufl., 
Zürich / St. Gallen 2017, 23–26.

656 Schmitz, Hermann Joseph, Die Bussbücher und die Bussdisciplin der Kirche. Nach 
handschriftlichen Quellen dargestellt, Mainz 1883, 102–110, hier 109.

657 Vgl. Schmoeckel, Mathias, Die Jugend der Justitia. Archäologie der Gerechtigkeit 
im Prozessrecht der Patristik, Tübingen 2013, v. a. 190–213.

658 In der Konsequenz wird teilweise darauf geschlossen, dass sich „der nahezu kom­
plett bestückte Baukasten eines allgemeinen Teils der Strafrechtslehre, der um die 
Vorstellung der handlungs- und zurechnungsfähigen Person kreist“, bereits in der 
mittelalterlichen Kanonistik wiederfindet (Dreier, Horst, Säkularisierung und Sa­
kralität. Zum Selbstverständnis des modernen Verfassungsstaates, mit Kommenta­
ren v. Christian Hillgruper und Uwe Volkmann, Tübingen 2013 (= Fundamenta 
juris publici, Bd. 2), 48; aus kirchenrechtswissenschaftlicher Perspektive vgl. dazu 
ebenfalls Loretan, Adrian, Wahrheitsansprüche im Kontext der Freiheitsrechte, 
Zürich 2017 (= Religionsrechtliche Studien, Bd. 3), 49–154).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

284

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.4.4 Der Einfluss der sich entwickelnden universitären Rechtslehre

Das kanonische Recht wurde nach wissenschaftlichen Prinzipien ent­
wickelt und gelehrt. So fand in den entstehenden Universitäten Europas 
die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem kanonischen Recht, die 
Kanonistik, getrennt von der Theologie und dem weltlichen Recht statt (A). 
Zusätzlich war das wissenschaftliche Arbeiten am kanonischen Recht ge­
prägt von der formal-logischen Denkstruktur der antiken Jurisprudenz und 
Philosophie (B), was zur Folge hatte, dass eine Vielzahl von Rechtsquellen 
zur Auseinandersetzung herangezogen werden musste (C).

(A) Trennung des kanonischen Rechts von der Theologie und dem 
weltlichen Recht

Die Lehre des kanonischen Rechts und die Beschäftigung mit ihm wurde in 
der Entwicklung der Universitäten sowohl gesondert von der Theologie als 
auch von der Lehre des profanen Rechts etabliert.659 Diese Trennung und 
Loslösung von der Theologie hatte zur Folge, dass im kanonischen Recht, 
anders als in anderen religiös-kirchlichen Rechtsdenken, „die Entstehung 
theokratischer Mischbildungen“660 grossteils verhindert werden konnte.661 

Zeitgleich war das kanonische Recht wissenschaftlich auch vom profanen 
Recht getrennt, was der von der Kirche selber forcierten Unterscheidung 
von sacerdotium und imperium entsprach. Kurzum: Die Kanonistik wurde 
sowohl institutionell wie auch disziplinär als eigenständige Wissenschaft 

659 Dies durchaus auch örtlich: So gab es an der ältesten europäischen Universität, Bo­
logna, zu Beginn lediglich Doktorgrade im zivilen Recht (doctores juris civilis), ab 
dem 12. Jh. kamen Doktoren des kanonischen Rechts hinzu, im 13. Jh. medizinische 
und philosophische, im 14. Jh. die freien Künste und erst im 16. Jh. Theologie (als 
zur Zeit Webers bekannte Quellen vgl. dazu etwa Savigny, Friedrich Karl von, Ge­
schichte des Römischen Rechts im Mittelalter, Bd. 3, 2. Aufl., Heidelberg 1834, 207; 
Schelling, Paul Heinrich Joseph, Zur Geschichte der akademischen Grade, Rede 
beim Antritt des Prorektorats der Königlich Bayerischen Friedrich-Alexanders-Uni­
versität Erlangen am 4. November 1880, Erlangen 1880, 4).

660 MWG I/22.3, 545.
661 So wird beispielsweise im vierten Laterankonzil (1215) kirchlichen Amtsträgern 

verboten, sich an Gottesurteilen zu beteiligen (Constitution 18). Gottesurteile nennt 
Weber „irrational“ (MWG I/22.3, 441) (vgl. Das Vierte Laterankonzil – 1215, Consti­
tution 18, in: Dekrete der ökumenischen Konzilien. Bd. 2: Konzilien des Mittelalters 
vom ersten Laterankonzil (1123) bis zum fünften Laterankonzil (1512–1517), latei­
nisch- deutsch, ins Deutsche übertragen u. hg. v. Josef Wolmuth, unter Mitarbeit v. 
Gabriel Sunnus und Johannes Uphus, 3. Aufl., Paderborn 2000, 227–271, hier 244).

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

285

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etabliert, was die Möglichkeit etwaiger irrationaler Einflüsse aus anderen 
Wissenschaften minderte.

(B) Der Einfluss der antiken Jurisprudenz und der antiken 
philosophischen Methodik

Die Auseinandersetzung mit dem kanonischen Recht folgte „streng logi­
sche[r] und fachjuristischer Methodik“662, welche die Gelehrten des kano­
nischen Rechts aus der antiken Rechtslehre und Philosophie entnahmen. 
Mit der fachjuristischen Auseinandersetzung spricht Weber vor allem auch 
Einflüsse des römischen Rechtsdenkens und der römischen Rechtspraxis 
an, die – so seine Auffassung – weniger unmittelbar in materialen Rechts­
sätzen als vielmehr durch ihr „formal-juristische[s] Denken“663 auf das 
kanonische und weltliche Rechtsdenken einwirkten.

(C) Vielzahl der Rechtsquellen

Dies führte dazu, dass die Kirchenrechtsgelehrten des Mittelalters eine 
Vielzahl von Rechtsquellen in ihrem Arbeiten berücksichtigen mussten. 
Neben der damals normalen Sammlung von „Responsen und Präjudizi­
en“664 hatten die Kanonisten auch „Conzilsschlüsse, amtliche Reskripte und 
Dekretalen“665 in ihr rechtliches Arbeiten einzubeziehen. Wo solche nicht 
vorhanden waren, wurden sie durch Dokumentenfälschungen „zweckbe­
wußt“666 neu geschaffen. Damit verweist Weber auf die Fälschung von 
Konzilsdokumenten und anderen lehramtlichen Texten (v. a. päpstlichen 
Schreiben), die unter der Bezeichnung Pseudo-Isidor bekannt wurden.667 

Die schiere Menge der zu berücksichtigenden Rechtsquellen war nur mit 
einer rationalisierten Rechtstechnik zu bearbeiten.

662 MWG I/22.3, 545.
663 MWG III/6, 372.
664 MWG I/22.3, 545.
665 MWG I/22.3, 545.
666 MWG I/22.3, 545.
667 Vgl. MWG I/22.3, 545. Vgl. auch Schmoeckel, Kanonisches Recht, 101–104.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

286

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.4.5 Gründe der okzidentalen Rationalisierung des Rechts

All dies hat dazu geführt, dass die Westkirche „den Weg der Rechtsschöp­
fung durch rationale Satzung“668 beschritten hat und sich neben dem profa­
nen Recht nicht nur als ebenbürtiges Recht positionieren konnte, sondern 
als dessen „Führer auf dem Wege zur Rationalität“669 die weitere westliche 
Rechtsentwicklungen vorbahnte.670 Mit der Generalisierung und Systema­
tisierung des kanonischen Rechts671 „trat im Okzident neben die überkom­
menen Typen der Herrschaften der legale Typus der Herrschaft“672. In 
der Zeit der grossen Reformen durch Gregor VII. konstituierte sich die 
Westkirche als erste Anstalt und nahm so die Entwicklung der Stadt im 
okzidentalen Mittelalter und des Rechtsstaats in der Moderne voraus. Im 
Zuge dieser Zeit entstanden auch die ersten grossen rationalisierten Rechts­
bücher des kanonischen Rechts.

Für den Einfluss des kanonischen Rechts auf die modernen Rechtssyste­
me nennt Weber in seinen Schriften verschiedentlich Beispiele für konkrete 
Rechtsgedanken und -begriffe, die aus dem kanonischen Recht mehr oder 
minder direkt in den säkularen Rechtssystemen rezipiert wurden.673 Auf 
formal-rationaler Rechtsebene nennt Weber die Gestaltung des Prozess­
rechts und -verfahrens.674 Gewichtiger als die formalen Einflüsse waren 
aber die materialen Impulse des kanonischen Rechts: Spolienklage bzw. 

668 MWG I/22.3, 546.
669 MWG I/22.3, 547.
670 Vgl. exemplarisch Schmoeckel, Mathias, Von der Macht zur Herrschaft. Das kano­

nische Recht als Standard im Reich Ludwigs IV.?, in: Zeitschrift der Savigny-Stif­
tung für Rechtsgeschichte – Kanonistische Abteilung, Bd. 103/1 (2017), 204–261.

671 Eine erste einflussreiche Systematisierung der bis dahin losen Rechtssammlungen 
erfolgte mit dem Decretum Gratiani bereits um ca. 1140 in Bologna. Es beginnt mit 
der Klärung dessen, was Naturrecht sei.

672 MWG I/19, 125.
673 Der Rechtshistoriker Peter Landau notierte demgegenüber, dass der Einfluss des 

kanonischen Rechts für die Rechtsentwicklung Europas nicht auf die Bereitstellung 
von Modellen einzelner Rechtsgedanken und Rechtsinstitute reduziert werden soll­
te, sondern „das gesamte kanonische Recht des Mittelalters in seiner Eigenschaft als 
ein spätestens 1234, also in der Zeit des berühmten Gesetzbuchs Liber Extra von 
Papst Gregor IX., voll entwickeltes Rechtssystem für das neuzeitliche weltliche Recht 
Vorbild geworden ist“ (Landau, Peter, Der Einfluss des kanonischen Rechts auf die 
europäische Rechtskultur, in: Ders. (Hg.), Europäische Rechtsgeschichte, 233–254, 
hier 235.)

674 Die Rationalisierung des Prozessverfahrens führte, so Weber, über die Rezeption rö­
mischen Rechts zunächst „durch die italienischen Juristen […], der ‚Usus modernus‘ 
der spätmittelalterlichen Pandektisten und Kanonisten und die aus juristischem und 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

287

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spolienrecht (ius spolii), Summariissimum (vereinfachtes Verfahren; Sum­
ma-Prozess), formloser Vertrag (pacta nuda) und Testierfreiheit. Besonders 
bedeutsam für die moderne Gesellschaftsstruktur ist aber die Einführung 
des Stiftungswesens (universitas bonorum bzw. universitas rerum) und des 
juristischen Begriffs der Korporationen (universitas personarum).675 Den 
Begriff der Korporation führte Weber zufolge das kanonische Recht aus 
den materialen Gründen des Eigenkirchenrechtsstreits ein,676 womit Weber 
dem Kirchenrechtshistoriker Ulrich Stutz folgt.677 Seit dem 6. Jahrhundert 
hatte sich im Okzident die Praxis entwickelt, dass zuerst gestiftete Kirchen 
und Klöster, später auch Bistumskirchen als grundherrschaftliches Eigen­
tum betrachtet wurden. „Jede Umwandlung einer Kirche in eine Eigenkir­
che bedeutete […] den Tod eines Rechtssubjekts, und die Unterwerfung 
aller niederen Kirchen unter das Eigenkirchenrecht war […] gleichbedeu­
tend mit der Vernichtung aller kirchlichen Rechtspersönlichkeit in den 
niederen Regionen der Gesamtkirche“678, fasst Stutz das rechtliche Problem 
des Eigenkirchenwesens zusammen. Seit dem Investiturstreit, so Weber, 
sei die Kirche gegen das Eigenkirchenrecht vorgegangen, wofür sie einen 
geschlossenen Begriff kirchlichen Korporationsrechts entwickelte.679 Mit 
diesem konnte das Massensterben kirchlicher Rechtspersönlichkeiten im 
mittelalterlichen Okzident zumindest teilweise durchbrochen werden. In 
der modernen Gesellschaftsstruktur sind Korporationen nicht nur Rechts­
subjekte, sondern sie gestalten durch ihre Akteurschaft die Gesellschaft 
wesentlich strukturell mit.680

So ist denn die okzidentale Sonderentwicklung hinsichtlich ihrer Ratio­
nalisierung das Ergebnis der Geschichte einer Gemengelage, die aus inner­
kirchlichem Konkurrenzverhältnis der unterschiedlichen Veralltäglichung 
und Versachlichung des Charismas in Amtskirche und Mönchtum, kon­
kurrierenden politischen und kirchlichen Anstaltsverbänden (Staat und 

christlichem Denken geborenen und später säkularisierten Naturrechtstheorien“ 
(MWG I/17, 186–187).

675 Vgl. MWG I/22.3, 547–548.
676 Vgl. MWG I/22.3, 547.
677 Vgl. Stutz, Ulrich, Die Eigenkirche als Element des mittelalterlich-germanischen 

Kirchenrechtes. Antrittsvorlesung, gehalten am 23. Oktober 1894, Berlin 1895; 
Ders., Geschichte des kirchlichen Benefizialwesens von seinen Anfängen bis auf 
die Zeit Alexanders III., Stuttgart 1895.

678 Stutz, Geschichte, 370.
679 Vgl. MWG I/22.3, 397–399.
680 Vgl. ausführlich zur Bedeutung von korporativen Akteuren für moderne Gesell­

schaftsstrukturen: Coleman, James Samuel, Power and the Structure of Society, 
New York 1974 (dt.: Macht und Gesellschaftsstruktur, Tübingen 1979).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

288

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hierokratie) und den Reibungsflächen zwischen sich auf (religiöses oder 
profanes) Naturrecht berufenden charismatischen Revolutionären und be­
stehenden Rechtsordnungen bestand. Im Textmanuskript über das Verhält­
nis von „Staat und Hierokratie“ fasst Weber zusammen:

„Es ist, alles in allem, die Spannung und der eigenartige Ausgleich ei­
nerseits zwischen Amtscharisma und Mönchtum, andrerseits zwischen 
dem feudalen und ständischen Kontraktstaatscharakter der politischen 
Gewalt und der von ihr unabhängigen, mit ihr sich kreuzenden, rational 
bürokratisch geformten Hierokratie, welche die spezifischen Entwick­
lungskeime der Kultur des Abendlandes in sich trug […].“681

13.5 Siebter Halbschluss

Die Geschichte des Okzidents ist auf allen Ebenen und in allen Sphären 
menschlichen Lebens geprägt durch eine zunehmende Rationalisierung, 
die aber ganz unterschiedliche Formen annehmen kann. Was aus der einen 
Perspektive rational ist, mag aus einer anderen Perspektive irrational schei­
nen. Dennoch lässt sich eine grobe Unterscheidung treffen: Auf der Ebene 
des Handelns unterscheidet Weber eine Zweck- und eine Wertorientierung 
der Handelnden, auf der Ebene der Ordnungen formale und materiale 
Rationalisierung und auf der Ebene der Kultur einen praktischen und 
einen theoretischen Rationalismus. Rationalität in Herrschaftsverbänden 
und Rechtsordnungen ist demgemäss hauptsächlich als formale und mate­
riale Rationalisierung aufzufassen. Den Ursprung findet eine Rationalisie­
rung grundsätzlich in einer intellektuellen Ordnung und Differenzierung 
der Tatbestände.

Recht ist für Weber eine Ordnung, die sich dadurch auszeichnet, dass die 
Einhaltung der von der Rechtsordnung gesetzten Normen, falls notwendig, 
durch einen Zwangsstab durchgesetzt werden kann. Recht trägt insofern 
immer den Aspekt des Zwanges in sich, da es sich bei fehlender Zwangs­
möglichkeit nicht um eine Rechtsordnung handelt. Wenn ein Zwangs- 
oder Verwaltungsstab vorhanden ist, der eine Rechtsordnung durchzuset­
zen vermag, so ist allerdings stets auch ein Herrschaftsverband vorhanden. 
Überall, wo Recht in diesem engeren Sinne vorhanden ist, muss deswegen 
auch eine Herrschaft konstatiert werden.

681 MWG I/22.4, 649.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

289

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Rechtsordnung kann in unterschiedliche Richtungen hin rationali­
siert werden. Diese Rationalisierung lässt sich dabei vor allem im Rechts­
denken beobachten und schlägt sich konkret in der Art und Weise der 
Rechtstechnik nieder. Rational ist ein Rechtsdenken, wenn es auf der Basis 
einer Analyse der Tatbestände zur Systematisierung und Generalisierung 
fähig ist. Auf dieser Basis lässt sich eine idealtypologische Unterscheidung 
in material-rationales, formal-rationales, material-irrationales und formal-
irrationales Recht treffen. Material-rationales Rechtsdenken zeichnet sich 
durch rechtsexterne Logiken aus, wie es etwa die ethischen Ansprüche in 
sakralen Rechtsgebilden zu sein pflegen. Irrational ist ein material orientier­
tes Rechtsdenken in solchen Fällen, in denen es nicht systematisiert und 
generalisiert, sondern nur von Fall zu Fall mehr oder minder willkürlich 
gefällt wird. Dies ist beispielsweise in der Kadijustiz der Fall. In einer 
formal-rationalen Rechtsordnung ist das Recht ein einheitliches System von 
Rechtssätzen, das lückenlos alles Relevante rational in sich schliesst. Irratio­
nal sind Rechtsordnungen, in denen Rechtsschöpfung und Rechtspflege 
durch ausserjuristische, nicht mittels Verstand und Vernunft kontrollierbare 
Elemente durchbrochen werden.

Im Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft rationalen Charakters 
ist das Recht als Kosmos von lückenlosen und aufeinander abgestimmten 
Rechtssätzen zu verstehen, die in der Handlung der wert- oder zweckratio­
nalen Satzung bestimmt werden. Dazu gehört auch die Unterscheidung 
in Naturrecht und positives Recht. Das Naturrecht als Recht im Recht 
garantiert die Legitimität des positiven Rechts. Die Legitimität des Na­
turrechts existiert demgegenüber unabhängig vom positiven Recht. Auch 
Naturrechtsdenken kann eher formal oder eher materialer Natur sein, 
wenngleich die materialen Einschläge ungleich stärker ausgeprägt sind als 
die formalen. Die wichtigsten formalen Bestandteile eines rationalen Natur­
rechtsdenkens macht Weber in den unverjährbaren Freiheitsrechten, vor 
allem der Vertragsfreiheit, aus. Materiale Elemente sind beispielsweise die 
Geldwirtschaft oder der freie Tausch. Naturrechtssysteme tendieren in ihrer 
Entwicklung in Richtung des materialen Naturrechtsdenkens. Aufgrund der 
Unabhängigkeit der Legitimität des Naturrechts vom positiven Recht eines 
Herrschaftsverbandes ist Naturrecht das Recht der Revolutionäre, die mit 
ihm die als ungerecht wahrgenommene Rechtsordnung umstossen oder 
zumindest verändern wollen. Einflüsse des Naturrechts werden allerdings 
in Webers etwas pessimistischer Zeitdiagnose immer mehr zurückgedrängt 
und zugunsten eines absoluten Rechtspositivismus aufgegeben, bis zu dem 
Punkt, an dem das Rechtsdenken nunmehr die überempirischen, metaju­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

290

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ristischen Axiome negiert und die Rechtsgelehrten lediglich zur Legitimie­
rung der rechtssetzenden Autoritäten benutzt.

Als erster Herrschaftsverband hatte im Okzident die christliche Hiero­
kratie (Westkirche) den Typus der legitimen legalen Herrschaft verwirk­
licht, und ihr Recht wurde den anderen Rechtssystemen im Okzident zum 
Vorbild auf dem Weg ihrer Rationalisierung. Im kanonischen Recht des 
Mittelalters fanden rationales stoisch-christliches Naturrechtsdenken, ratio­
nales Verwaltungsrecht des römischen Rechts, formale Rationalitätsqualitä­
ten des Gerechtigkeitsdenkens aus den Bussbüchern der Germanenstämme 
und die Entwicklung einer universitären (Kirchen-)Rechtslehre zusammen. 
Mit dem rationalen stoisch-christlichen Naturrechtsdenken verbunden ist 
die Etablierung als Hierokratie und die Ausdifferenzierung der Zuständig­
keiten von weltlichem und geistlichem Herrschaftsverband. Das Verwal­
tungsrecht des römischen Imperiums lieferte die Grundlage für die Büro­
kratisierung der kirchlichen Strukturen und die Schaffung der verschiede­
nen Kirchenämter. Zudem führte die Versachlichung des ursprünglichen 
Charismas als Amt zu Spannungen zwischen Amtskirche und Mönchtum, 
das andere Wege der Veralltäglichung zu gehen suchte. Wie in den Buss­
büchern der germanischen Stämme wurde auch im kanonischen Recht 
klar und systematisch festgehalten, welche Busse für welche Verfehlung 
zu leisten war. In der sich nun entwickelnden universitären Rechtslehre 
wurde die Beschäftigung mit dem kanonischen Recht als wissenschaftliche 
Disziplin von der Theologie entkoppelt, was theokratische Verformungen 
verhinderte. Die Kirchenrechtswissenschaftler orientierten sich in ihrer 
Methodik am Vorgehen antiker Juristen und hatten in ihrer Betätigung 
unzählige Rechtsquellen zu berücksichtigen. So entstand die globalhisto­
risch sonderbare Situation, dass das Recht einer Religionsgemeinschaft die 
Rationalisierung der weltlichen Verbände vorbahnte. Insbesondere der von 
der Kirche geschaffene juristische Begriff der Korporation prägt die Rechts- 
und Gesellschaftssysteme im Okzident bis heute.

Das treibende Moment für die spezifisch geartete Rationalisierung des 
Westens im rechtlichen Bereich war vor allem die Positionierung der okzi­
dentalen Kirche gegenüber den politischen Gewalten und die Spannungen 
zwischen Amtscharisma und Mönchtum. Im Okzident entwickelte sich 
weder ein dauerhafter Cäsaropapismus noch eine dauerhafte Theokratie, 
sondern ein Dualismus aus um Einfluss konkurrierenden weltlichen und 
hierokratischen Gewalten und Autoritäten.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

291

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

Die legale Herrschaft rationalen Charakters unterscheidet sich sowohl dem 
Rationalisierungsgrad ihres Rechts nach als auch hinsichtlich der Funktion 
und Stellung des Rechts innerhalb der Herrschaft von den beiden anderen 
Typen legitimer Herrschaft. In ihrer Reinform herrscht in ihr das unper­
sönliche Rechtssystem und nicht, wie bei der traditionalen oder charisma­
tischen Herrschaft, eine Person oder ein Personenkreis. Die Typen der 
legitimen traditionalen und charismatischen Herrschaft können daher als 
Herrschaft der Person charakterisiert werden, der Typus der legitimen lega­
len Herrschaft als Herrschaft des Rechts. Auf der Basis dieser begrifflichen 
Unterscheidung wird im Folgenden die Verbindung von Recht, Ratio und 
Legitimität dargestellt.

14.1 Von der Herrschaft der Person zur rationalen Herrschaft des Rechts

Die legale, rationale Herrschaft wurde im hierokratischen Anstaltsverband 
des Westens in der Auseinandersetzung mit sich selbst und der Aussenwelt 
entwickelt, jedoch ist Weber zufolge die Idee „der Möglichkeit von ‚Satzun­
gen‘ […] ziemlich alt“682. Das Recht in Herrschaftsverbänden, in denen der 
Befehlsgewalt aus Pietätsgründen gehorcht werde, pflege aber nicht forma­
lisiert zu sein, gleichviel ob es sich um eine Theokratie oder um einen Patri­
monialismus handle.683 Recht wird nur wenig systematisiert, generalisiert 
und intellektualisiert, sondern lediglich von Einzelfall zu Einzelfall, ganz 
nach Gutdünken des oder der Herrschenden mit Befehlsgewalt, gesprochen 
oder gesatzt. Auch in der traditionalen Herrschaft existieren demgemäss 
Recht und ein Rechtsdenken. In persönlichen Herrschaftsverhältnissen übt 
die mit autoritärer Befehlsgewalt ausgestattete Person ihre Befehlsgewalt 
mittels Recht aus, das von den dafür abgestellten Personen durchgesetzt 
wird. Weil das Recht in solchen Gesellschaftsordnungen ein Instrument 
der Herrschaftsausübung ist, kann das Prinzip dahinter als Herrschaft 
durch Recht (rule by law) bezeichnet werden.684 Aus der Perspektive des 

682 MWG I/23, 528.
683 Vgl. MWG I/22.3, 513.
684 Weber selbst hat diesen Ausdruck nicht verwendet. Er erscheint aber als passend, 

weil in ihm genau diese Merkmale zusammengefasst werden: An der Spitze steht 
der Herr, der von Fall zu Fall Recht setzt und spricht, ohne dass er selbst an dieses 
gebunden wäre. So z. B. der Kaiser des römischen Reiches als cäsaropapistischer, 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

292

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herrschenden Kreises macht dies die Umgestaltung der bestehenden Herr­
schaft nach rationalen und legalen Prinzipien unwahrscheinlich, ja noch 
mehr: Die Transformation der traditionalen oder charismatischen Herr­
schaftsordnung hin zu einer legalen Herrschaft mit rationalem Charakter, 
in der auch sie dem Recht unterworfen wären, muss für die herrschende 
Personenschicht gänzlich als irrational gelten, da es für sie weder zweck- 
noch wertrational erscheint. Schliesslich wollen die herrschenden Personen 
„an keinerlei formale Schranken, auch nicht an die von ihnen selbst gesetz­
ten Regeln, gebunden sein.“685

Laut Weber ist ein Grossteil der von einer Herrschaft betroffenen Akteu­
re in seinem Handeln „im Alltagsfall durch Gewohnheit und materielle 
Interessenlage“686 orientiert. Dies führt dazu, dass der Grossteil der in einer 
Herrschaft befindlichen Personen an den Details der faktisch geltenden 
Ordnung meist nur dann interessiert ist, wenn diese sie in ihrer Auswir­
kung persönlich betreffen. Mit der philosophischen Grundlage und den 
ideellen Hintergründen beschäftigen sie sich in aller Regel nicht, auch nicht 
in einer rationalisierten Gesellschafts- und Herrschaftsordnung. Die philo­
sophische oder ethische Idee beispielsweise hinter einem bestimmten Ge­
setz ist für die Erreichung ihrer Ziele nicht relevant, sondern lediglich der 
Inhalt des Gesetzes. Im Text „Umbildung des Charisma“ schreibt Weber,

„daß die Rationalisierung so verläuft, daß die breite Masse der Geführ­
ten lediglich die äußeren, technischen, für ihre Interessen praktischen 
Resultanten sich aneignen oder ihnen sich anpassen (so wie wir das Ein­
maleins ‚lernen‘, und nur allzuviele Juristen die Rechtstechnik), während 
der ‚Idee‘-Gehalt ihrer Schöpfer für sie irrelevant bleibt.“687

In einer legitimen traditionalen Herrschaft fliesst der Legitimitätsglaube 
den aus der Tradition für eine bestimmte Position bestimmten Personen zu. 
In einer legitimen charismatischen Herrschaft gilt der Legitimitätsglaube 
der Fügsamen bis zum Einsetzen der Veralltäglichung und Versachlichung 
der charismatischen Person. Nach der Veralltäglichung gilt er der aus tra­
ditionalen oder legalen Gründen als legitim geltenden charismatischen Au­
torität. Sowohl in der traditionalen als auch in der charismatischen Herr­

der Papst als theokratischer Gesetzgeber Vatikanstadts bzw. der Heilige Stuhl als 
hierokratischer Gesetzgeber, die nicht an das von ihnen erlassene Recht gebunden 
sind. Für Letzteren beispielsweise ist allein das göttliche Recht eine Schranke.

685 MWG I/22.3, 514.
686 Breuer, „Herrschaft“, 222.
687 MWG I/22.4, 482.

14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

293

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft ist eine Person erkennbar, die als Verkörperung der Befehlsgewalten 
gilt. So lange ihrem Legitimitätsanspruch in einem Legitimitätsglauben 
entsprochen wird, herrscht sie nicht nur durch Recht, sondern auch mit 
Recht. Fällt er weg, wird die persönliche Herrschaftsausübung durch Recht 
aufrechterhalten, das vom Zwangsstab mit Gewalt und Zwang durchgesetzt 
wird.

In einer primär legalen Herrschaft jedoch liegt demgegenüber eine ent­
personalisierte Form des Herrschens vor: An der Spitze der Herrschaft 
steht keine Person, sondern die Rechtsordnung. Die Ordnung muss als 
legitim gelten, was ein Wissen über dieselbe voraussetzt. Dieses Wissen ha­
ben allerdings die meisten Akteure im Herrschaftsverband nicht im selben 
Ausmass erworben, weshalb Weber an anderer Stelle auch sagt, rationale 
Herrschaft bedeute Herrschaft durch Wissen. Während sich charismatische 
und traditionale Herrschaftstypen „auf externe, d. h. vorgefundene und von 
ihnen [den Herrschenden] nur wenig beeinflußbare Vorstellungskomplexe 
stützen“688, sind solche externen Stützen in einer legalen Herrschaft nicht 
notwendig. Die legitime legale Herrschaft rationalen Charakters schafft sich 
die notwendigen Stützen mit und durch Recht selbst.689

Die legitime legale Herrschaft kann, wie jeder Idealtypus, nie in ihrer 
reinen Form realisiert werden, weil zur Aufrechterhaltung des Legitimi­
tätsglaubens in die Rechts- und Herrschaftsordnung „das Gewohnte, Ein­
gelebte, Anerzogene, immer sich Wiederholende“690 notwendig ist. Eine 
legale Herrschaft mit rationalem Charakter ist damit abhängig von irratio­
nalen Determinanten. Je weiter die Rationalisierung der bestehenden Herr­
schaftsordnung fortschreite, desto eher sei die stetig rationalere Ordnung 
auf die nicht rationalen Überzeugungen der Handelnden angewiesen, was 
Weber im Anschluss aber wiederum in eine gesteigerte Rationalität umdeu­
tet.691 Was den Akteur in rationaleren Ordnungen rationaler mache, sei:

„1. der generell eingelebte Glaube daran, daß die Bedingungen seines 
Alltagslebens […] prinzipiell rationalen Wesens, d. h. der rationalen 
Kenntnis, Schaffung und Kontrolle zugängliche menschliche Artefakte 
seien – was für den Charakter des ‚Einverständnisses‘ gewisse gewichtige 
Konsequenzen hat, – 2. die Zuversicht darauf, daß sie rational, d. h. nach 
bekannten Regeln und nicht […] irrational funktionieren, daß man, im 

688 Breuer, „Herrschaft“, 224.
689 Vgl. ebd.
690 MWG I/12, 439.
691 Vgl. MWG I/12, 440.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

294

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzip wenigstens, mit ihnen ‚rechnen‘, ihr Verhalten ‚kalkulieren‘, sein 
eigenes Handeln an eindeutigen durch sie geschaffenen Erwartungen 
orientieren könne. Und hier liegt das spezifische Interesse […] an ‚ratio­
nalen‘ Ordnungen, deren praktisches Funktionieren er [der (wirtschaftli­
che) Akteur] in seinen Chancen ebenso berechnen kann wie das einer 
Maschine.“692

Aus zunächst wirtschaftlichen und zweckrationalen Gründen des materia­
len Eigeninteresses sind Menschen bereit, sich einer unpersönlichen Herr­
schaftsordnung zu unterwerfen. Die zweckrational erkennbaren Vorteile 
für die Einzelpersonen überwiegen aufgrund der gesteigerten Möglichkei­
ten der Berechenbarkeit. Will die Autorität weiterhin legitime Befehlsgewalt 
innehaben, muss sie diesen Interessenlagen entgegenkommen, ansonsten 
steigt die Wahrscheinlichkeit, dass es aufgrund eines abnehmenden Legiti­
mitätsglaubens zur Revolution kommt und ihre Befehlsgewalt nicht mehr 
länger als faktisch legitim gilt. Es gilt für die durch Recht herrschenden 
Personen, die immer latent vorhandene Gefahr im Auge zu behalten, dass 
sich die formalistische Rechtsordnung von den Wertvorstellungen der Be­
herrschten und deren Verlangen „nach materialer Gerechtigkeit“693 zu weit 
wegbewegt.694

14.2 Herrschaft des Rechts und ihre rationalen Gefährdungen

Oberste Autorität im legalen Herrschaftstypus rationalen Charakters ist 
das Recht als Ordnung, in dessen Schranken sich auch die mit Befehlsge­
walt ausgestatte Person befindet. In diesem Sinne ist der reine legale Herr­
schaftstypus die Verkörperung der rule of law, die im politischen Bereich 
unter anderem in der monarchenlosen Zeit Englands (Oliver Cromwells 
Commonwealth695) der englische Philosoph James Harrington, Aristote­

692 MWG I/12, 440.
693 Petz, Stephan, Bürokratie, in: Müller / Sigmund, Max Weber-Handbuch, 51–53, 

hier 53.
694 Vgl. Petz, Bürokratie.
695 Oliver Cromwell (25.04.1599–03.09.1658) war von 1653 bis 1658 Lord Protector auf 

Lebenszeit, ein Angebot zur Krönung vom Parlament lehnte er 1657 ab. Zum Ein­
fluss von Cromwell auf Weber meinte Webers Schüler und Weggefährte Karl Jaspers 
in seiner Trauerrede 1921: „Einzelne Menschen besaßen seine [Webers] besondere 
Zuneigung, wie Cromwell und Kant“ (Jaspers, Karl, Max Weber. Rede bei der 

14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

295

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les folgend, mit der Formulierung „Empire of Laws and not of men“696 

als Utopie ausformuliert hat. Nach Weber ist die Bürokratie eine, aber 
nicht die einzige Möglichkeit, diesen Typus von Herrschaft auszuüben. 
Neben ihr gibt es historisch zwar noch andere Möglichkeiten, wie eine 
solche Herrschaft ausgeübt werden kann – auch „das Turnus-, Los- und 
Wahlbeamtentum, die Parlaments- und Komiteeverwaltung und alle Arten 
kollegialer Herrschafts- und Verwaltungskörper“697 sind Ausdrücke des le­
galen Herrschaftstypus, falls sie durch Satzungen geregelt sind.698 Aufgrund 
der im Vergleich zur Bürokratie mangelnden Effizienz dieser Formen der 
Verwaltung treten sie in Webers Gegenwartsdiagnose aber zugunsten bü­
rokratischer Verwaltungsstrukturen immer mehr in den Hintergrund. In 
Webers Auffassung ist eine Herrschaft mittels rationaler Bürokratie effizien­
ter als jedes andere Instrument der Herrschaftsausübung (etwa durch Ge­
setz). Eine Herrschaft durch Bürokratie hat, so Stefan Breuers Analyse des 
Weber’schen Bürokratiebegriffs, „ipso facto die Vermutung der Legitimität 
für sich“699, weil ein solcher Herrschaftsverband „selbst die Bedingungen 
ihrer Wirksamkeit erzeugt und sich dadurch legitimiert“700. Legitimations­
stützen von aussen werden nicht mehr benötigt. Die zentrale Frage für 
den bürokratisch verwalteten Herrschaftstypus ist darum: „Wer beherrscht 
den bestehenden bureaukratischen Apparat [mittels dem die rechtliche 
Ordnung geschaffen und erhalten wird]?“701

In einer legalen Herrschaft mittels Bürokratie besteht die Gefahr, dass 
sich der bürokratische Apparat aufgrund seiner Charakteristika selbst zur 
Befehlsgewalt entwickelt. Der bürokratische Verwaltungsstab ist schliesslich 
jenen, die nicht selber darin involviert sind, in Bezug auf das Wissen über 

von der Heidelberger Studentenschaft am 17. Juli 1920 veranstalteten Trauerfeier, 
Tübingen 1921, 25–26.)

696 Harrington, James, The Commonwealth of Oceana, London 1656, in: Pocock, 
J. G. A. (Hg.), The Political Works of James Harrington, Cambridge 1977, 155–359, 
hier 161. Wie bereits Harrington anmerkt, ist die Idee dahinter doch um einiges 
älter; so spricht sich bereits Platon (428/27 bis 348/47 v. Chr.) zugunsten einer 
„Herrschaft des Gesetzes“ aus, „da das Gesetz gültig waltender König wurde über 
die Menschen, nicht Menschen Tyrannen über die Gesetze“ (Platon, Achter Brief 
354b–354c, deutsch entnommen aus Ders., Platon: Briefe, griechisch-deutsch hg. v. 
Willy Neumann, bearb. v. Jula Kerschensteiner, Sammlung Tusculum, München 
1967). Vgl. auch Kap. 23.2.

697 MWG I/22.4, 728–729.
698 Vgl. MWG I/22.4, 728–729.
699 Breuer, „Herrschaft”, 224.
700 Ebd., 225.
701 MWG I/23, 464.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

296

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Eigengesetzlichkeiten und Funktionsstrukturen der bürokratischen Ver­
waltung überlegen.702 Je weiter sich eine Bürokratie ausprägt, desto weniger 
verstehen die Mitglieder im Herrschaftsverband seine detaillierten Funkti­
onsweisen und desto wichtiger wird für die Aufrechterhaltung der Herr­
schaft der Glaube an die Vorteile der Ordnung als abstraktes Prinzip. Wenn 
sich eine legale Herrschaft mit bürokratischem Verwaltungsstab zur „‚Herr­
schaft‘ der Bürokratie“703 entwickelt, beginnt sie deswegen an rationalem 
Charakter einzubüssen: Beamte im bürokratischen Apparat folgen lediglich 
ihren je eigenen materialen Interessen und versuchen diese zu formalisieren 
und allgemein geltend zu machen.704 Gehorcht wird dann aber nicht mehr 
dem Recht, sondern der Bürokratie bzw. den bürokratischen Beamten, 
die mittels Recht herrschen. Mit anderen Worten: Das Herrschaftsgehäuse 
kommt vom Prinzip der Herrschaft des Rechts weg und setzt an seine Stelle 
die Herrschaft durch Recht. Ausdrücklich warnt Weber deswegen in seiner 
Rede „Politik als Beruf “ im Hinblick auf moderne Staatsentwicklungen 
davor, an die Spitze eines Verbandes einen Verwaltungsbeamten zu stellen:

„Gerade sittlich hochstehende Beamtennaturen sind schlechte, vor allem 
im politischen Begriff des Wortes verantwortungslose und in diesem 
Sinn: sittlich tiefstehende Politiker: – solche, wie wir sie leider in leiten­
den Stellungen immer wieder gehabt haben: das ist es, was wir ‚Beam­
tenherrschaft‘ nennen; und es fällt wahrlich kein Flecken auf die Ehre 
unseres Beamtentums, wenn wir das politisch, vom Standpunkt des Er­
folges aus gewertet, Falsche dieses Systems bloßlegen.“705

Dem bürokratischen Verwaltungsapparat werden deswegen im Normalfall 
Behörden zur Seite gestellt, die in einem Eigenrecht neben der bürokra­
tischen Hierarchie stehen und diese kontrollieren, Bewilligungen über 

702 MWG I/23, 464–465: „[D]er Fach-Geheimrat [als bürokratischer Beamte] ist dem 
Nichtfachmann als Minister auf die Dauer meist überlegen in der Durchsetzung 
seines Willens.“ Der bürokratische Verwaltungsstab hat also meist längerfristiger 
Machtmöglichkeiten als der Herrschende. Ausgenommen von dieser Unterlegenheit 
ist gemäss Weber nur der „kapitalistische Unternehmer. Er ist die einzige wirklich 
gegen die Unentrinnbarkeit der bureaukratischen rationalen Wissens-Herrschaft 
[…] immune Instanz“ (MWG I/23, 466).

703 MWG I/22.4, 213.
704 Vgl. MWG I/23, 463–465.
705 MWG I/17, 190.

14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

297

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einsetzbare Mittel erteilen und die „Verfügungsfreiheit der Beamten“706 be­
schränken.707

Die Folgen der Bürokratisierung im sozialen Zusammenleben, die in 
Webers Denken Hand in Hand mit einem zunehmenden Rationalismus 
der Lebensführung708 gehen, sind eine „ständische Nivellierung“709, eine 
immer weitergehende Entpersonalisierung der Positionen710 und eine Zu­
nahme der „Facheinschulung“711. Die der Bürokratie spezifischen Eigenar­
ten

„entwickelt sie um so vollkommener, je mehr sie sich ‚entmenschlicht‘ 
[…]. Statt des durch persönliche Anteilnahme, Gunst, Gnade, Dankbar­
keit, bewegten Herren der älteren Ordnungen verlangt eben die moderne 
Kultur, für den äußeren Apparat, der sie stützt, je komplizierter und 
spezialisierter sie wird, desto mehr den menschlich unbeteiligten, daher 
streng ‚sachlichen‘ Fachmann.“712

Die legale Herrschaft, auch wenn sie mittels formalistischer Bürokratie 
funktioniert, ist trotz einer fortschreitenden Entmenschlichung713 nicht 
frei von moralischen und ethischen Standards. Die Verantwortung für 
die Verfolgung derselben ist aber geteilt zwischen Verwaltungsstab und 
Vorgesetzten. Während der Verwaltungsstab als Behörde Befehle auch dann 
auszuführen hat, wenn sie den eigenen Überzeugungen und Werten wider­
sprechen und die Personen des Verwaltungsstabes zeitweilig gar sich selbst 
und ihre Wertüberzeugungen verleugnen müssen, hat der Vorgesetzte die 
wertrationale Letztverantwortung zu tragen.714 Bedeutend ist letzten Endes, 
dass jede Handlungsentscheidung und jede Anweisung rational begründet 
wird. „Entscheidend ist […]: daß prinzipiell hinter jeder Tat echt bürokrati­
scher Verwaltung ein System rational diskutabler ‚Gründe‘, d. h. entweder: 
Subsumtion unter Normen, oder: Abwägung von Zwecken und Mitteln 
steht.“715

706 MWG I/23, 542.
707 Vgl. MWG I/23, 542–543.
708 Vgl. MWG I/23, 466–467.
709 MWG I/23, 467.
710 Nämlich „sine ira et studio“ (MWG I/23, 466).
711 MWG I/23, 466.
712 MWG I/22.4, 187.
713 Vgl. MWG I/22.4, 186–187.
714 Vgl. MWG I/17, 190.
715 MWG I/22.4, 196.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

298

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14.3 Achter Halbschluss

Die Idealtypen der legitimen traditionalen und der charismatischen Herr­
schaft zeichnen sich dadurch aus, dass in ihnen eine Person herrscht. In 
solchen personalisierten Herrschaftsgebilden ist das Recht und der defini­
torisch zu diesem gehörige Zwangsstab ein Instrument der herrschenden 
Person zur Ausübung ihrer willkürlichen Befehlsgewalt. Die legitime legale 
Herrschaft rationalen Charakters hingegen setzt an die Spitze eine Rechts­
ordnung, der alle Personen im Herrschaftsverband inklusive des Leiters 
gehorchen. Eine solche Herrschaftsstruktur ist aus Sicht der Gehorsamsver­
pflichteten zweckrationaler, da sie die Erwartbarkeit und Berechenbarkeit 
von Handlungen erhöht und damit eine Herrschaft längerfristig stabilisiert.

In Webers zeitgenössischen Diagnosen ist es vor allem die legale Herr­
schaft mit bürokratischer Verwaltung, die sich aufgrund ihrer überlegenen 
Effizienz stark verbreitet. Allerdings besteht in ihr stets die Gefahr, dass 
sich die Bürokratie und Mitglieder der bürokratischen Verwaltung selber 
zu den Herrschern aufschwingen, womit nicht mehr länger das Recht 
der bestimmende Massstab ist, sondern allein das Interesse der bürokra­
tischen Verwaltungsmitglieder. Denn wie ein patriarchalischer Herrscher 
zur Hauptsache Eigeninteressen verfolgt und daran interessiert ist, keiner­
lei Beschränkungen seines Handelns in Kauf nehmen zu müssen, verfol­
gen auch fachspezialisierte Bürokraten hauptsächlich ihre Eigeninteressen 
und versuchen die diese beschränkenden Herrschaftselemente loszuwerden 
oder zumindest unter ihre Kontrolle zu bringen. Deswegen muss sicherge­
stellt werden, dass die Bürokratie kontrolliert wird, was mit der Errichtung 
einer Instanz zum Zweck der Kontrolle versucht wird.

15 Zweites Zwischenspiel

Die notwendige Voraussetzung für Herrschaft ist für Max Weber eine sozia­
le Beziehung, in der sich ein Machtverhältnis etabliert hat. Macht besteht 
in der Möglichkeit, in einer sozialen Beziehung den eigenen Willen gegen 
andere durchzusetzen. Eine Machtbeziehung ist daher stets asymmetrisch 
– die einen sind mächtiger als die anderen. Verfestigt sich die Machtbezie­
hung, entsteht eine Herrschaft, deren spezifische Handlungsstruktur das 
erfolgreiche Befehlen und das Befolgen dieser Befehle ist. Weber nutzt 
dafür das Begriffspaar der Befehlsgewalt auf der einen Seite und der Gehor­
samspflicht auf der anderen Seite. Dabei gilt es zu unterscheiden zwischen 

15 Zweites Zwischenspiel

299

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei Herrschaftstypen: der Herrschaft kraft Interessenkonstellation und 
der Herrschaft kraft Autorität. Erstere formt sich allerdings zumeist zur 
zweiten um, weshalb unter einer Herrschaft vornehmlich dieser zweite 
Typus verstanden wird. Eine Autorität mit Befehlsgewalt erteilt Befehle 
und Anweisungen, denen die Gehorsampflichtigen nachkommen. Die Be­
folgung der Befehle kann unter Zwang oder aus freien Stücken geschehen. 
Häufig wird in der Struktur der Herrschaft neben der mit Befehlsgewalt 
ausgestatteten Autorität und den fügsamen Gehorsamspflichtigen ein spezi­
fisch zur Durchsetzung und allfälliger Sanktionierung abgestellter Stab von 
Personen eingesetzt, der Verwaltungsstab.

Die inneren Gründe für das Gehorchen von Seiten der Fügsamen ge­
genüber den befehlenden Autoritäten werden durch die Legitimität cha­
rakterisiert. Es ist die Legitimität in einem Herrschaftsverband und die 
Legitimitätsbeziehung zwischen den drei Strukturelementen Autorität – 
Verwaltungsstab – Gehorsamspflichtige, die dafür sorgen, dass die Hand­
lungsstruktur von Befehlen und gehorsamem Ausführen der Befehle ohne 
Anwendung von Gewalt und Zwang aufrechterhalten wird. Sie ist damit 
auch besonders verantwortlich für die Stabilität einer Herrschaft. Legitimi­
tät konstituiert sich aus dem Legitimitätsanspruch der herrschenden Auto­
rität und dem Legitimitätsglauben der beherrschten Gehorsamspflichtigen. 
Stimmen Legitimitätsanspruch und Legitimitätsglaube nicht komplementär 
überein, beginnt die Herrschaft als solche zu bröckeln und kann nur noch 
durch physischen und/oder psychischen Zwang aufrechterhalten werden. 
Der Herrschaft kommt in diesen Fällen die Eigenschaft der Legitimität 
abhanden.

Weber typologisiert auf der Basis des deskriptiven Legitimitätsbegriffs 
Herrschaft in drei Typen legitimer Herrschaft. Da es sich um Idealtypen 
handelt, kommen sie in der Empirie in aller Regel durchmischt vor. Eine 
Herrschaft kann eine traditionale Herrschaft mit traditionalem Charakter 
sein – in diesem Fall wird den herrschenden Kreisen aufgrund von Pietät 
und der als vorbildlich oder verbindlich betrachteten, seit jeher geltenden 
Ordnungen gehorcht; eine Herrschaft kann eine charismatische Herrschaft 
mit charismatischem Charakter sein – dem charismatischen Herrscher 
wird aufgrund seiner ausseralltäglichen Qualitäten gehorcht; oder es han­
delt sich um eine legale Herrschaft rationalen Charakters – in diesem Fall 
wird an die Legalität der gesatzten Ordnungen geglaubt und den durch die­
se mit entsprechenden Kompetenzen ausgestatteten Personen gehorcht. In 
Webers universalhistorischer Deutung ist es die legale Herrschaft rationalen 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

300

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakters, die besonders im Okzident zunehmend zur dominierenden 
legitimen Herrschaft wurde.

Dies liegt unter anderem daran, dass für Weber im Okzident historisch 
die Zunahme einer dem Okzident eigenen Rationalisierung zu beobachten 
ist. Sein Verständnis des Begriffs der Ratio ist nicht gleichzusetzen mit 
dem Begriff der Vernunft, denn es gibt für Weber viele unterschiedliche 
Bedeutungen des Begriffs, während Vernunft nur im Singular als Wort 
existiert. Grundsätzlich unterscheidet er auf der Ebene der Handlungen 
Zweck- und Wertrationalität, auf der Ebene der Ordnungen – wozu auch 
eine Rechts- und Herrschaftsordnung gehört – eine formale und eine mate­
riale Rationalisierung und auf der Ebene der Kultur einen theoretischen 
und einen praktischen Rationalismus. Ausgangspunkt ist eine Intellektuali­
sierung, Strukturierung und Organisation entsprechender Lebensbereiche.

Recht ist für Weber die eine Ordnung, welche die Orientierung an von 
ihr vorgegebenen Normen mittels Zwang durchsetzen kann, was im Nor­
malfall durch einen dafür abgestellten Stab von Menschen sichergestellt 
wird. Der Ratiogehalt einer Rechtsordnung zeigt sich im Ratiogehalt des 
Rechtsdenkens, das sich in entsprechender Rechtstechnik äussert. Ratio­
nales Recht ist im Gegensatz zu irrationalem Recht systematisiert und 
generalisiert, d. h., es wird vom Allgemeinen auf das Spezifische geschlos­
sen. Weber unterscheidet gemäss der Rechtstechnik die Idealtypen materi­
al-rationales, formal-rationales, material-irrationales und formal-irrationa­
les Recht. In der legalen Herrschaft rationalen Charakters zeichnet sich 
die Rechtsordnung durch material- und formal-rationalisiertes Rechtsden­
ken aus, indem mittels zweck- und wertrationaler Schaffung ein Kosmos 
von aufeinander abgestimmten Rechtssätzen geschaffen und gepflegt wird. 
Die Legitimität des positiven Rechts wird durch ein rationales Naturrecht 
sichergestellt. Auch dieses zeichnet sich durch materiale und formale Be­
standteile aus – material sind beispielsweise der freie Tausch und die 
Vertragsfreiheit, formale Elemente die unverjährbaren Freiheitsrechte jedes 
Menschen. Dem Naturrechtsdenken wohnt ein revolutionärer Charakter 
inne, weshalb auch Revolutionäre zur Begründung der Durchbrechung 
der ihnen und ihren Anhängern als ungerecht geltenden Rechts- und Herr­
schaftsordnung häufig mit naturrechtlichen Überlegungen argumentieren. 
Weber bedauert in seiner Zeitdiagnose allerdings, dass naturrechtliches 
Denken in der Moderne durch einen rigorosen Formalismus und Rechts­
positivismus von Seiten der Juristen immer mehr an Einfluss verliert.

Die legitime legale Herrschaft mit rationalem Charakter trat zuerst im 
anstaltsmässigen Herrschaftsverband der okzidentalen Hierokratie (West­

15 Zweites Zwischenspiel

301

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kirche) auf die Bühne des Weltgeschehens. Die Westkirche und das kano­
nische Recht wurden zum Vorbild für die Entwicklungen der politischen 
Herrschaftsverbände im Okzident. Dies ist bis in die Grundstrukturen der 
modernen Gesellschafts- und Rechtsordnungen spürbar, beispielsweise in 
Anbetracht des Korporationsbegriffs, der im mittelalterlichen kanonischen 
Recht geformt wurde. Dies konnte nur geschehen, indem sich das Verhält­
nis von politischem und hierokratischem Verband im Okzident im Gegen­
satz zu den Entwicklungen beispielsweise in Osteuropa und in Asien als 
Dualismus konstituierte und sich weder eine Theokratie noch ein Cäsaro­
papismus auf die Dauer zu etablieren vermochte. Die kirchlichen Gemein­
schaften sind eine Form der Veralltäglichung der ursprünglichen charisma­
tischen Herrschaft. Im Mittelalter formte sich das kanonische Recht aus den 
Einflüssen des rationalen stoisch-christlichen Naturrechts, des rationalen 
römischen Verwaltungsrechts, der formal-rationalen Gerechtigkeitsideen 
der germanischen Bussbücher und der sich entwickelnden universitären 
Rechtslehre inklusive der Trennung von der Theologie und der Übernah­
me rationaler Techniken und Methoden der antiken Rechtspflege in eine 
komplexe, rationale Rechtsordnung aus. Die Rationalisierung der abend­
ländischen Rechtsordnungen ist das Ergebnis der internen Spannungen in 
der Westkirche zwischen Amtscharisma und Mönchtum und der ebenfalls 
andauernden Reibungen zwischen Hierokratie und weltlich-politischen 
Gewalten.

In der legalen Herrschaft mit rationalem Charakter ist es nicht nur die 
Rationalität des Rechts, die diese rational werden lässt, sondern auch die 
Stellung der Rechtsordnung im Herrschaftsverband. Die rational geformte 
und gepflegte Rechtsordnung steht über allen anderen möglichen Befehls­
gewalten. Sämtliche Mitglieder des Herrschaftsverbandes haben sich an ihr 
zu messen, was im Besonderen auch auf die leitenden Personen zutrifft. 
Sie können nur im Rahmen der rechtlichen Ordnung Befehle erteilen, die 
zu befolgen eine Pflicht ist. Im Gegensatz zur charismatischen und traditio­
nalen Herrschaft, in der alles auf die Willkür und das Gutdünken der herr­
schenden Person abgestellt ist, handelt es sich um eine entpersonalisierte 
Herrschaft, in der alle Weisungen und herrschaftlichen Handlungen auf 
eine zweck- und wertrationale Begründung zurückgeführt werden können. 
All dies fördert die Effizienz und Berechenbarkeit der legalen Herrschaft 
gegenüber den anderen beiden Herrschaftstypen.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

302

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157 - am 21.01.2026, 08:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung
	10.1 Sozial- und polithistorischer Kontext
	10.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung
	10.3 Biographische Notizen
	10.4 Bemerkungen zur Weberrezeption
	10.4.1 Phase 1 (1920–1970): Schlüsselpersonen und Schlüsselereignisse
	10.4.2 Phase 2 (ab 1970): Institutionalisierung
	10.4.3 Phase 3 (seit ca. 2000): Klassikerdämmerung
	10.4.4 Rezeptionsweisen und Selbstverortung


	11 Macht und Herrschaft
	11.1 Max Webers Machtdefinitionen
	11.1.1 Die notwendige Voraussetzung von sozialer Beziehung
	11.1.2 Das Momentum der Chance
	11.1.3 Der subjektive Wille
	11.1.4 Möglichkeit einer Form von Ablehnung und Widerstreben
	11.1.5 Machtmittel bzw. Quellen von Macht

	11.2 Amorphismus
	11.3 Differenzierung von Macht und Herrschaft
	11.4 Autorität und Interessenkonstellationen
	11.4.1 „Herrschaft kraft Interessenkonstellation“
	11.4.2 „Herrschaft kraft Autorität“

	11.5 Fünfter Halbschluss

	12 Legitimität und Herrschaft
	12.1 Legitimität und Geltung
	12.2 Typen legitimer Herrschaft
	12.2.1 Traditionale Herrschaft
	12.2.2 Charismatische Herrschaft
	12.2.3 Legale Herrschaft

	12.3 Umformungen von legitimen Herrschaftsprinzipien
	12.3.1 Tendenzen traditionaler Herrschaft
	(A) Charismatisierung
	(B) Legalisierung

	12.3.2 Tendenzen in charismatischer Herrschaft
	12.3.3 Tendenzen in legaler Herrschaft
	(A) Traditionalisierung
	(B) Charismatisierung

	12.3.4 Spannungen von Alltäglichkeit und Ausseralltäglichkeit

	12.4 Demokratische Legitimität und illegitime Herrschaft
	12.5 Sechster Halbschluss

	13 Rationales Herrschen durch rationales Recht
	13.1 Die Zunahme des Rationalen im Okzident
	13.2 Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus
	13.2.1 Zweck- und Wertrationalität der Handlungen
	13.2.2 Formale und materiale Rationalisierung der Ordnungen
	13.2.3 Praktischer und theoretischer Rationalismus der Kultur

	13.3 Rationales Recht
	13.3.1 Recht
	13.3.2 Rationalisierung im Recht
	13.3.3 Material-rationales und formal-rationales Recht
	(A) Material-rationales Recht
	(B) Material-irrationales Recht
	(C) Formal-rationales Recht
	(D) Formal-irrationales Recht

	13.3.4 Rationales Recht in einer Herrschaft rationalen Charakters
	13.3.5 Naturrecht und positives Recht
	13.3.6 Verkürzung der Rationalitätsmuster in der Rezeption

	13.4 Die Westkirche realisiert die rationale Herrschaft
	13.4.1 Der Einfluss des rationalen stoischen Naturrechts
	13.4.2 Die Einflüsse des rationalen römischen Rechts und die Entwicklung der bürokratischen Amtsfunktionäre
	13.4.3 Der Einfluss rationalen germanischen Rechts
	13.4.4 Der Einfluss der sich entwickelnden universitären Rechtslehre
	(A) Trennung des kanonischen Rechts von der Theologie und dem weltlichen Recht
	(B) Der Einfluss der antiken Jurisprudenz und der antiken philosophischen Methodik
	(C) Vielzahl der Rechtsquellen

	13.4.5 Gründe der okzidentalen Rationalisierung des Rechts

	13.5 Siebter Halbschluss

	14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts
	14.1 Von der Herrschaft der Person zur rationalen Herrschaft des Rechts
	14.2 Herrschaft des Rechts und ihre rationalen Gefährdungen
	14.3 Achter Halbschluss

	15 Zweites Zwischenspiel

