
IV. Andres Veiel

 

Foto: Arno Declair

IV.1. Biographische Aspekte

Die Auseinandersetzung mit der Geschichte durchzieht wie ein roter Faden das Werk

Andres Veiels. Der Nationalsozialismus, die westdeutsche Nachkriegsgeschichte bis zur

Entstehung der RAF, die Parallelentwicklungen in der DDR, die gesamtdeutschen Er-

eignisse nach der Wende, die politischen und ökonomischen Szenarien der globalisier-

ten Welt sind in seinen Filmen ständig wiederkehrende Themen, die darauf hinweisen,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Ästhetische Geschichtserkenntnis

dass es bei ihm anhaltende, existenzielle Fragestellungen gibt, die unmittelbar mit der

Geschichte verbunden sind.

Veiels historische Analysen sind nicht das Ergebnis eines systematischen wissen-

schaftlichen Studiums. Sein Zugang zur Geschichte ist vielmehr von ganz persönlichen

biographischen Erlebnissen geprägt, die bereits mit der Kindheit einsetzen und sich

über sein Jugendalter bis in die Gegenwart fortsetzen. Eltern und Großeltern Veiels,

der am 16. Oktober 1959 in Stuttgart-Möhringen geboren wurde, waren sehr direkt in

die Ereignisse der ersten Jahrhunderthälfte des 20. Jahrhunderts involviert: der Groß-

vater väterlicherseits als General der Wehrmacht, sein Sohn als Offizier, seine Mutter

als unmittelbare Zeugin der »Reichskristallnacht«. Die Erzählungen in der Familie des

Vaters reichen bis in das 19. Jahrhundert zurück: Dessen Mutter war im Elsass in groß-

bürgerlichen Verhältnissen aufgewachsen, ihr Vater war Bürgermeister in Colmar, von

wo er samt Anhang aber 1919 vertrieben wurde – diese Demütigung setzte sich in Ver-

bindung mit der »Schande von Versailles« im Gedächtnis der Familie fest. Schon 1924

soll die Großmutter im Beisein des fünfjährigen Sohnes (Veiels Vaters) gesagt haben:

»Es wird einen neuen Krieg geben« (Interview, 27.01.2018: 417). Der Erziehungsstil im

Hause muss von großer Härte geprägt gewesen sein, Sensibilität wurde als Weichlich-

keit ausgelegt, die es auszumerzen galt, um später den Krieg zu gewinnen (ebd.). Dies

mag auch dazu beigetragen haben, dass sich der Vater seinem eigenen Sohn Andres

gegenüber später sehr einsilbig verhielt und ihm in einer Art »emotionalem Analpha-

betentum« (Veiel in Fischer 2009: A7) begegnete. Über seine Kriegserlebnisse hat der

Rechtsanwalt lange geschwiegen, trotzdem waren Andres und sein sechs Jahre älterer

Bruder den Folgen dieser Erfahrungen unmittelbar ausgesetzt: »Es konnte sein, dass

mir beim Abtrocknen eine Tasse herunterfiel und er vollkommen ausrastete, mit Ohr-

feige. Er stand in solchen Momenten neben sich«. Die Mutter versuchte den Söhnen

dann zu erklären, wie es zu solchen Situationen kommen konnte: »Ihr müsst verste-

hen: Er ist kriegsbeschädigt« – die Kinder wussten nicht, dass ihr Vater Geschossteile

in seinem Kopf hatte, die wanderten und extreme Schmerzen verursachten (Interview,

27.01.2018: 416). Kriegsbeschädigt war der Vater aber auch auf seelischer Ebene: Erst in

seinen letzten Lebensjahren erzählte er seinem Sohn z.B., »wie er Einschüsse im Pan-

zer hört – er spricht mit seinem Funker, er dreht sich um und in dem Moment sieht er

den Funker ohne Hals, ohne Kopf und das Blut kommt raus« (ebd.: 417).

Als Andres Veiel älter ist – zwischen 18 und 20 Jahre –, beginnt er seinen Vater

schließlich gezielt zu provozieren, um Klarheit über dessen Rolle in der NS-Zeit zu er-

langen (er war bis 1944 Teilnehmer des Russlandfeldzugs und als Major am Ende im

Generalstab): »Ich fing vor allem damit an, sehr intensiv zu recherchieren. Wo war er

im Zweiten Weltkrieg? […] Er wehrte sich: ›Aus welchem Grund soll ich mich von dir

verhören lassen? Du behandelst mich wie einen Angeklagten‹« (zit. in Lenssen 2019:

18). Sein Sohn hielt den Versuchen, scheinbar nüchtern und objektiv von Liquidationen

der SS an der Front zu berichten, entgegen: »Die Maschinengewehrsalven musst du

doch eigentlich gehört haben – und mindestens die Tatsache anerkennen, dass du dem

Ganzen doch den Weg bereitet hast. Es war doch klar, was danach kommt« (Interview,

27.01.2018: 416). Die Äußerung »Der Krieg in den ersten Jahren war eine Europareise

auf Adolfs Kosten« brachte ihn besonders auf und provozierte ihn zu der Antwort: »Ihr

habt einen Angriffskrieg geführt, das war keine Europareise, und es wäre mal ganz gut,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 149

wenn du dich dieser Verantwortung stellen würdest« (ebd.). Andres Veiel resümiert die-

se Auseinandersetzungen: »Mit einer gewissenGnadenlosigkeit habe ich diese ›Verhöre‹

geführt, bis mein Vater aufgestanden ist und gesagt hat: Er sieht sich hier weder genö-

tigt noch gezwungen, Auskunft zu erteilen – und das Gespräch beendet hat« (ebd.). Erst

das Wissen um die traumatischen Erlebnisse und die körperlichen Schmerzen seines

Vaters hat bei Veiel langsam zu einem Umdenken geführt und die Missverständnisse

sichtbar werden lassen, denen diese Gespräche ausgesetzt waren.

Durch die jugendlichen Recherchen kamen nun auch Details über den Großvater

ans Tageslicht, der drei Jahre vor der Geburt seines Enkels gestorben war. Rudolf Veiel

war General der Panzerabwehr im Russlandfeldzug. Sein Enkel konstatiert: »Er war

ein hochrangiger Akteur in einem Angriffskrieg und bereitete das Schlachtfeld für die

Zerstörungsarbeit der SS vor. Er war Täter und in gewissem Sinn Opfer in einer Person«

(zit. in Lenssen 2019: 12). Andres Veiel erwähnt, dass der Großvater »am 20. Juli noch

zumTode verurteilt wurde,weil er als diensthabender General fürWürttemberg damals

die ersten Anweisungen, den Gauleiter zu verhaften, umgesetzt hatte – aber das Urteil

wurde nicht vollstreckt. Gleichzeitig war er jemand, der ein großer Genießer war und

die Privilegien dieses Generalstandes über Jahre und Jahrzehnte genossen hat und eben

nicht in den Protest oder den Widerstand ging. Und da war natürlich die Frage: Wann

hat er was erkannt?« (Interview, 27.01.2018: 415f.).

Sehr intensiv hat auch die Mutter die NS- und Nachkriegszeit miterlebt, und sie

muss davon ihren Söhnen deutlich mehr mitgeteilt haben als ihr Mann. Sie hat ihnen

erzählt, wie in der »Reichskristallnacht« angsterfüllt die Vermieter gekommen seien –

eine jüdische Familie, die selbst im Erdgeschoss des Hauses wohnte. Sie suchten Schutz

bei der Familie der Mutter eine Etage höher, weil unten Steine in die Wohnung flo-

gen. Im Park standen dann die ersten Bänke: »Nur für Arier« (ebd.: 415). Die schwerste

Traumatisierung erfuhr die Familie aber erst in der Nachkriegszeit: Die Schwester der

Mutter war mit einem Gutsbesitzer verheiratet, der von den Russen festgenommen

und erschossen wurde. Die Schwester kam in ein Lager und dort starb ihr Kind. Dann

wurde auch noch der Vater – also der andere Großvater Andres Veiels – verhaftet: Er

war Staatsanwalt und politisch unerwünscht. Er war schon im Zug nach Sibirien, aber

Veiels Mutter konnte anhand von Briefen nachweisen, dass er sich für Kommunisten

eingesetzt hatte – im letzten Moment wurde er noch aus dem Zug geholt (ebd.: 416f.).

Vor dem Hintergrund dieser in das Familiengedächtnis eingravierten Erfahrungen

wird die Feststellung Veiels nachvollziehbar: »Geschichte war nicht etwas, was vergan-

genwar.Meine Obsession,michmit diesen Fragen zu beschäftigen, kamdaher, dass ich

meinenVater oft nicht verstanden habe. […] Ichwill damit nur andeuten, dass Geschich-

te etwas war, was nicht etwas Objektivierbares war, sondern was unmittelbar in unsere

Familie eingegriffen und sie beschädigt undmein Leben indirekt extrem beeinflusst hat

in dieser merkwürdigen Anwesenheit und Abwesenheit von Gewalt. […] Diese Spirale

– wie sich das fortgesetzt hat –, diese Spirale ging wie durch das Fleisch der Familie,

hat sich richtig so durchgebohrt und war verwachsen, kann man sagen«. Veiel sieht

den Grund für seinen starken Bezug zur Geschichte darin, dass sie sich »in erster Linie

[…] für mich abgebildet hat in den Erzählungen meiner Eltern als eine Geschichte von

Gewalt und Zerstörung, von Beschädigung, aber auch davon, dass ihr trotzdem immer

wieder etwas abgerungen wird« (ebd.). Mit diesen Erlebnissen ging für ihn von Anfang

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Ästhetische Geschichtserkenntnis

an die Frage einher, wie man die historischen Ereignisse denn tatsächlich verstehen

könne: Während die Mutter ihren Kindern von der Judenverfolgung in Meiningen er-

zählte, konnte sich der Vater, der zeitgleich in derselben Stadt gelebt hatte, an nichts

erinnern – »umso mehr entstand die Frage: Was ist das eigentlich, was kommt dahin-

ter? […] Damals war ich vielleicht so 12/13, und da hat sich früh bei mir herausgebildet

eben eine Frage: Was heißt Geschichte? Wie bildet sich Geschichte ab und wie setzt sie

sich zusammen, wie komme ich aus diesen sehr vielen Fragmenten zu einem größeren

verbindlichen Zugang, wo das für mich deutbar wird? […] Diese Frage an Geschichte,

an Erinnerung, an Darstellbarkeit hat sich fortgesetzt […]. Es war für mich Geschichte

also immer etwas, um das ich ringen muss, das sich nicht sozusagen einfach als Bild

herstellt« (ebd.: 415f.).

Diese Rückblicke Veiels auf Kindheit und Jugend sind in verschiedenerHinsicht auf-

schlussreich. Sie machen deutlich, warumGeschichte für ihn nicht eine abgeschlossene

Vergangenheit, ein neutral aus der Distanz beobachtbarer Gegenstand ist, sondern ein

sich aktuell vollziehender Bestandteil der eigenen Biographie. Ohne dass Veiel bewusst

darauf rekurriert, erinnert diese Perspektive deutlich an Hebbels bereits zitierte Positi-

on, der Künstler erfasse die Geschichte, indem er seinen eigenen Lebensprozess in die

Produktion des historischen Bildes hineingebe, der von den durch die Zeiten wirkenden

geschichtsbildenden Kräften »durchströmt« werde und quasi die »Nabelschnur« zum

realen geschichtlichen Leben bilde.1 Veiel begründet seine Einschätzung nicht philoso-

phisch, sondern empirisch im Blick auf seine biographischen Erfahrungen.

Es ist bemerkenswert, wie eng bei Andres Veiel die geschilderten Erinnerungen spä-

testens im Alter von 13 Jahrenmit grundsätzlichen Fragen nach der Erkenntnismöglich-

keit von Geschichte verknüpft sind. Auch wenn man davon ausgehen kann, dass Veiel

dieses reflektierende Bewusstsein in Bezug auf methodische Fragen erst im Rückblick

in seine Schilderungen einfließen lässt, ist es durchaus denkbar, dass ein Kind in die-

sem Alter daran anstößt, dass zwei Menschen zwei verschiedene Berichte von ein und

demselben Ereignis geben – genauso, wie es zum Erlebnis eines unbekannten »Dahin-

ter« gelangen kann, um dessen Entdeckung gerungen werden muss. »Was heißt Ge-

schichte?« – diese Frage muss für Andres Veiel zu einem existenziellen biographischen

Motiv geworden sein.

Ein weiterer Aspekt, der sich aus seinen Schilderungen ergibt, ist ein inhaltlicher:

Die kindlichen und jugendlichen Erfahrungen, die er an der Geschichte macht, sind

nicht beliebig, sondern reißen immer wieder eine bestimmte Fragestellung auf: Was ist

der Ursprung von Gewalt? Nicht erst in den Arbeiten über die Holocaust-Reflexionen

des Theaterzentrums Akko, über die RAF oder den Mord in Potzlow setzt sich Veiel mit

dieser Frage auseinander, sondern schon die schweren Traumatisierungen in der Fami-

lie bedrängen ihn offensichtlich als Kind nachhaltig – und setzen sich im Jugendalter, in

der Wahrnehmung des Stammheim-Prozesses gegen Ensslin, Meinhof, Baader, Raspe

und Meins fort. Veiel war als 15jähriger für seine Schülerzeitung Zuschauer des Prozes-

ses (siehe Fischer 2009: 8) und hat hautnah die extremen Auseinandersetzungen im Ge-

richtssaal mitverfolgt: »Das war eine ungeheuer aggressive Aufladung, überhaupt nicht

1 Christian FriedrichHebbel:MeinWort über das Drama (1843), in: SämtlicheWerke, Hamburg 1891,

Bd. 10, S. 18 und Vorwort zu Maria Magdalene, in: Werke, München 1963, Bd. 1, S. 322

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 151

zugänglich. Ich weiß noch,wie es immer nach ganz wenigen Sätzen zur Räumung kam,

zu Provokationen: ›Faschisten, SS-Gericht‹ usw., nochmal eine Verwarnung und dann

wurden die an Händen und Füßen rausgezerrt. Für mich war es eine Mischung aus

der Tatsache, überhaupt dabei zu sein, [… und] so eine[r] abstrakte[n] romantische[n]

Bewunderung, wenn die da so an Händen und Füßen wie ein Stück Schlachtvieh raus-

gezerrt wurden und über den Boden schliffen: Die machen etwas, sind bereit sich für

eine andere Welt hier demütigen zu lassen, und die haben den Mut, diesen Richtern

und allen, die zumindest in dem Verdacht standen, in der Kontinuität des Dritten Rei-

ches zu denken, etwas entgegenzusetzen […]. Ich glaube, es ging aber vor allem darum,

an dieser Geschichte unmittelbar teilzuhaben, denn das Argument der Elterngenerati-

on war immer: ›Du verstehst nicht, was Diktatur ist‹« (Interview, 27.01.2018: 419). Die-

se Teilhabe wurde für den jugendlichen Prozess-Besucher dann überraschend konkret:

»Ich erinnere mich an eine Art Schlüsselsituation, als mich ein mir freundschaftlich

verbundener CDU-Stadtrat [Veiel war damals Mitglied der Jungen Union, A.B.] mit

Kontakten zum Landesamt für Verfassungsschutz beiseite nahm und mir vertraulich

mitteilte, über mich würde bereits ein Dossier existieren und wenn ich in diesem Staat

einmal etwas werden wolle, dann sollte ich von diesen Aktivitäten die Finger lassen. Das

war für mich der Wendepunkt. Denn ich sagte mir: Wenn das der Staat ist, mit dem

ich mich identifizieren soll, dann will ich in ihm auch nichts mehr werden, und trat

aus der Jungen Union aus« (zit. in Reif 2003). Veiel war über diesen Vorgang zutiefst

empört, konnte ihm später aber auch etwas Positives abgewinnen: »Letztendlich war

ich dankbar dafür, dass ich […] aufgewertet und in eine historische Situation hinein-

katapultiert wurde, wo es um etwas Wesentliches ging – nämlich dass dieser Staat auf

dem Weg war, sich eben doch faschistoid, wenn nicht gar faschistisch zu entwickeln«

(Interview, 27.01.2018: 420).

Es ist frappierend, wie nahe Andres Veiel auch als Jugendlicher dem histori-

schen Geschehen kam. Als unmittelbarer Zeuge der dramatischen Eskalation der

RAF-Geschichte wird er später immer wieder auf dieses Thema zurückkommen – es

wird zu einem treibenden Motiv, das seine ganze Biographie durchzieht. Bereits diese

knappe Schilderung Veiels von seinen Erfahrungen im Gerichtssaal deutet darauf hin,

dass für ihn mit dem historischen Thema »Gewalt« zugleich die Frage nach Wesen

und Wirklichkeit von Idealismus verbunden ist. Einerseits erlebt der jugendliche

Schüler die Erschütterung angesichts von staatlicher Unterdrückung und Aggression,

andererseits spricht aus seiner sich dagegen auflehnenden Empörung ein tieferlie-

gender enthusiastischer Antrieb zu Veränderung und Gestaltung von Zukunft. Veiels

Schilderungen legen die in mehreren seiner Werke bearbeitete Frage nahe, in welchem

Zusammenhang die Gewalttätigkeit der RAF-Terroristen mit ideellen Intentionen

steht, die unter Umständen gesellschaftlich zu wenig beachtet wurden.

Trotz der erstaunlichen Vorwegnahme der Inhalte und Motive der künstlerischen

Auseinandersetzung Andres Veiels mit der Geschichte gibt es keine lineare oder kausa-

le Verbindung von Kindheit und Jugend mit dem späteren Werk. Die Erfahrungen im

Elternhaus und in Stammheim führten keineswegs dazu, dass Veiel nach der Schule

Geschichte oder Politik studiert oder sich auf andere Weise unmittelbar der Geschich-

te zugewandt hätte.Wesentlich für seine weitere biographische Entwicklung wurde ein

ganz anderer Faktor, der mit dem Geschichtsinteresse ursächlich erst einmal gar nichts

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Ästhetische Geschichtserkenntnis

zu tun hatte: die Begeisterung für die Kunst. Schon zur Zeit seiner Prozessbesuche

entdeckte er die Aktionskunst: »Ich habe damals sehr viel gemalt und Kunstaktionen

gemacht. Das hatte viel mit Provokation zu tun. Wir haben mit Farbbomben hantiert,

Körperbemalungen gemacht, uns alsomehr so im Installations- undHappeningbereich

bewegt« (zit. in Fischer 2009: A8). Erst im Kontext der Produktion von Beuys hat And-

res Veiel kenntlich gemacht, wie stark er damals von seinem Künstler-Vorbild inspiriert

wurde: »Zunächst war da die Faszination für das Fett, das er in Ecken geschmiert hat.

Für jemand, der in der Stuttgarter Kehrwochen-Idylle großgeworden ist, ist allein schon

die Vorstellung einer Fett-Ecke eine Herausforderung. In Stuttgart wäre sie sofort ent-

sorgt worden. Es hat meine Freunde undmich gereizt, auch mit solchenMaterialien zu

arbeiten. Anstatt Aquarelle für die Schule zu malen, haben wir Farben und Margarine

mit abgelaufenem Haltbarkeitsdatum organisiert und dann mit dem Bügeleisen Bilder

produziert. Die wurden als Beuys’sches Bewegungsmoment der Plastik über die Heizung

gehängt, sodass die feste Form durch die Wärme aufbrach und heruntertropfte. Man

hatte dann gleich zwei Bilder: das zufällige Tropfenbild auf dem Boden und das durch

die Wärme veränderte Fett-Gemälde auf der Heizung« (zit. in Lenssen 2019: 39). In an-

deren Situationen malte Veiel auf den Marktplatz in Leonberg oder um seine Schule

herum eine rote Linie, rieb sich mit Vaseline ein und beklebte sich mit Federn aus ei-

nem aufgeschlitzten Kissen oder hantiertemit Essensresten und Kaffeesatz (ebd.: 40f.).

Ein anderes Kunsterlebnis war für ihn das Theater. Seit 1971 inszenierte Claus Pey-

mann am Stuttgarter Schauspielhaus, 1974 wurde er dessen Intendant. Seine Inszenie-

rungen wurden für Andres Veiel zu einer prägenden Erfahrung, und zwar vor allem

deshalb, weil sie gezielt den bildungsbürgerlichen Rahmen klassischer Kunstveranstal-

tung verließen und sich dezidiert in die politische Auseinandersetzung einmischten.

Peymann inszenierte ein Stück über den Abtreibungsparagraphen oder äußerte sich

mit Camus’ Die Gerechten zu Stammheim – »jede Inszenierung war eine Stellungnah-

me« (Veiel in Bildhauer 2006: 259). Später – als Student in Berlin – suchte Andres Veiel

nach einer noch radikaleren Form, Theater in den öffentlichen Raum zu bringen: Mit

einer von ihm aufgebauten Theatergruppe beschäftigte er sich mit dem Ansatz des in

Südamerika entwickelten »Unsichtbaren Theaters« von Augusto Boal, das mit der Me-

thode operierte, dorthin zu gehen, »wo Leute sind, die normalerweise nicht insTheater

gehen, also beispielsweise in die U-Bahn oder in Kaufhäuser« (ebd.: 258). Veiel ging mit

seinen Leuten z.B. angesichts der Teilentlassungen bei AEG in einen Supermarkt, wo

einer von ihnen amEnde seineWare auf das Band legte und der Kassiererin zuflüsterte,

er sei arbeitslos geworden, könne nicht bezahlen, würde den Betrag aber abarbeiten.

Ein Mitspieler an der Nebenkasse mischte sich daraufhin ein und rief aus, er werde

dann aber auch nicht zahlen – die Blockade der Kassen und die Diskussion im Super-

markt waren gesichert.

Andres Veiel wusste nach eigener Aussage bei seinen Besuchen der Peymann-

Inszenierungen und während seiner Boal-Aktionen noch nicht, dass er selber eines

Tages Theaterregisseur werden würde (siehe Fischer 2009: A8), und auch sein enger

Bezug zur Geschichte war noch nicht Gegenstand dieser Theatererfahrungen und

Kunstprojekte. Seine künstlerische Ausrichtung war durchaus politisch – sowohl die

Happenings als auch die Theaterprojekte waren davon geprägt, den selbstreferenzi-

ellen Charakter der Kunst aufbrechen und sie in die gesellschaftliche Wirklichkeit

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 153

hineinstellen zu wollen. Trotzdem ging es hier um künstlerische Produktivität, nicht

um historische Wissenschaft. Das ästhetische Ausdrucksbedürfnis Veiels war nicht die

Folge seines geschichtlichen Interesses.

Das gilt auch für sein Studium der Psychologie, das er 1982 in Berlin begann. Die

Eltern drängten ihn, »etwas Handfestes [zu] lernen«, bevor er in einen künstlerischen

Beruf gehe (zit. in Fischer 2009: 9), er selber erhoffte sich von demStudium, Zugänge zu

den Tiefenschichten des menschlichen Seelenlebens zu gewinnen und »Mechanismen

[zu begreifen], die offensichtlich linear nicht einfach zugänglich sind« (zit. in Bildhau-

er 2006: 263; ähnlich auch in Lenssen 2019: 17f.). An dem Beruf des Psychotherapeuten

faszinierte ihn nach eigenem Bekunden die Aufgabe, Menschen zuzuhören, wenn sie

über ihr eigenes Leben erzählen. Er versprach sich von dieser Tätigkeit, »dass man et-

was erfährt über das Leben und über die Substanz des Lebens« (zit. in Fischer 2009:

A8). Seine »Ohren zu vermieten« an Menschen, die ihre Lebensgeschichte mitteilen

möchten (zit. in Bildhauer 2006: 264), erscheint – auch vor dem Hintergrund seiner

für ihn so charakteristischen späteren Interviewkunst – als ein Wunsch, der geradezu

leitmotivisch für sein Schaffen wurde. Trotzdem war es dann gar nicht das Studium

selbst, das ihm die Antworten zugeführt hat, die er sich bezüglich einer psychologi-

schen Forschung erhofft hatte. Andres Veiel hat bis heute ein kritisches Verhältnis zur

Psychologie als Wissenschaft. Er sieht ihre Leistung in der Ausarbeitung formeller Me-

thoden, allgemeine psychologische Zusammenhänge zu erfassen und empirisches »Ma-

terial hierarchisch zu gliedern« (ebd.) – »die Psychologie hat mir sozusagen die theore-

tischen Möglichkeiten gegeben, mich an bestimmten Fragen zu reiben« (zit. in Fischer

2009: A10), aber: »Das intuitive Verständnis für das, was in Menschen vorgeht, habe

ich bestimmt nicht im Studium gelernt« (zit. in Bildhauer 2006: 264). Veiel wirft der

Psychologie einen Reduktionismus vor, der nicht in der Lage sei, das menschliche In-

dividuum adäquat zu erfassen: »Das psychoanalytische Welterklärungsmodell war mir

zu eng« (zit. in Fischer 2009: A8), »in der Psychologie geht es darum, etwas Allgemein-

gültiges herauszufinden. Die Wirklichkeit muss eingegrenzt und ganz viele Faktoren

müssen ausgeschlossen werden, um zu einem Ergebnis zu kommen. Ich fand die be-

schränkten Thesen aber immer uninteressant. Das Leben ist doch soviel spannender.

Es auf diese Art zu reduzieren war für mich unbefriedigend. Die Wissenschaft war mir

ein zu enges Gehege« (ebd.). 12 Jahre nach diesen Äußerungen resümiert Veiel ganz

ähnlich: »Ich zweifelte selbst schon sehr an der Wissenschaftlichkeit der Psychologie.

Es erschienmir immer absurder, wie Parameter extrahiert, also ausgeschlossen werden

mussten, um überhaupt zu Aussagen zu gelangen. DieWirklichkeitsnähe löste sich auf.

Psychologie fand unter absurden Laborbedingungen statt, wo es einen Input gab, einen

Output und komplizierte statistische Verfahren. […] Ich habe sehr früh gemerkt, dass

mich der Einzelfall viel stärker interessiert« (zit. in Lenssen 2019: 20f.). Offensichtlich

wurde Veiel schon früh bewusst, dass sein Studium eine Sackgasse darstellte: »Ange-

sichts der fragwürdigenWissenschaftlichkeit ging also eine Tür zu und es war für mich

schon während des Studiums klar, dass das nicht mein Weg sein kann« (ebd.: 21). Er

realisierte, dass es für ihn viel mehr die Kunst war, in der er einen Zugang zum Men-

schen fand. In ihr sah er eine Möglichkeit dem »Einzelfall« gerecht zu werden: »Man

kann ihn universell auslegen, er weist über sich hinaus, ohne unbedingte Beweiskraft

zu reklamieren« (ebd.), »das Verfahren der Wissenschaft an sich ist der Kunst genau

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Ästhetische Geschichtserkenntnis

entgegengesetzt. Es ist sogar ein tödliches Verfahren für die Kunst. Das Spannende an

meiner Arbeit ist, dass es gerade nicht darum geht, eine These zu beweisen. Im Ge-

genteil, ich möchte ja gerade eine These aufstellen, um dann irritiert zu werden. Ich

möchte nichts beweisen« (zit. in Bildhauer 2006: 265).

Veiels psychologisches Erkenntnisinteresse war also durchaus real – der Weg, zu

entsprechenden Einsichten zu gelangen, entpuppte sich letztlich aber alsMissverständ-

nis. Auch diese Tatsache führte nun aber nicht geradlinig zu einem zwangsläufigen

Entschluss, in die Kunst zu gehen. Kennzeichnend für die Weichenstellungen in die-

ser frühen Phase der Biographie Andres Veiels sind die Parallelprozesse, die sich immer

wieder ungeplant geltendmachten. So ging Veiel z.B. gleich zu Beginn seines Studiums

einem Interesse nach, das ihn aus Berlin wieder hinausführte und mit seinem Studi-

um vordergründig gar nichts zu tun hatte. Er warMitglied einer Video-Gruppemit dem

Namen Gegenlicht, die den etablierten Medien eine andere inhaltliche und ästhetische

Sichtweise entgegenstellen wollte (Veiel in Lenssen 2019: 31f.). Im Sommer 1982 erfuhr

er von der Blockade in Großengstingen auf der Schwäbischen Alb gegen die Stationie-

rung von US-amerikanischen Atomsprengköpfen im Zuge des bevorstehenden NATO-

Doppelbeschlusses, absolvierte einen Film-Wochenendkurs in der Volkshochschule und

lieh sich eine Schwarzweiß-Videokamera aus. Er fuhr mit seinem Freund Klaus Jürgen

Gergs zu dem Zeltlager mit seinen ca. 750 Aktivisten, um sich dort unter die Atomwaf-

fengegner zu mischen und die Vorgänge filmisch festzuhalten (ebd.: 73f.). Das Ergeb-

nis – der 45minütige Film Machbar – war eine sehr einfach gehaltene, spontane und

technisch unfertige Arbeit, die aber persönliches Engagement ausstrahlt und atmo-

sphärisch wesentliche Aspekte der Situation festhält: Veiel und Gerg sind »hingegan-

gen und haben einfach die Kamera draufgehalten. Und dann haben wir uns hingesetzt

und haben das zusammengeschnitten. […] Ja, das ist sozusagen aus dem Bauch heraus

entstanden. Ich habe mir nicht überlegt, wohin wir da wollen, was wir erzählen wollen.

Wir haben in dem Sinne – ohne zu wissen, was das eigentlich ist – cinema verité be-

ziehungsweise cinema direct gemacht. Die Ereignisse hatten eine Eigendynamik und

wir sind dieser Dynamik gefolgt. Wir haben nichts inszeniert, wir haben also nicht mal

gesagt ›Jetzt geht von links nach rechts‹, dazu war unsere Rolle auch zu umstritten. Es

war sozusagen – ohne die Tradition zu kennen – ein pures Stück cinema direct« (zit.

in Fischer 2009: A10).

Die Entstehung von Machbar fällt mit dem Beginn des Psychologiestudiums zeit-

lich fast zusammen – es ist insofern deutlich, dass das Projekt nicht das Resultat ei-

ner Enttäuschung über das Studium sein kann. Es ist offensichtlich genauso Ausdruck

eines künstlerischen Artikulationsbedürfnisses wie Veiels Aktionen in seiner Jugend.

Zugleich wird diese Arbeit zum Initialmoment für seinen Weg zum Filmemacher. Die

Schlüsselerfahrung, die für Veiel mit dem Projekt verbunden war, bezog sich gar nicht

nur auf den Film selbst, sondern auf die Reaktionen, die er hervorrief: »Das Besondere

aber war die Erfahrung, als wir nach Fertigstellung des Films mehrere Wochen über

Land gefahren sind und den Film in Dorfgasthäusern gezeigt haben. Wir haben einen

Monitor aufgestellt und es war voll. Die Leute kamen und haben sich die Köpfe heiß

geredet. Dann kam auch der örtliche Einsatzleiter nochmal … und da hatte ich plötzlich

das Gefühl, dass man mit Filmen so einen Nerv treffen kann. Die Leute erregen sich,

sie wollen darüber reden. Und plötzlich verselbständigt sich das. Das war der Punkt,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 155

wo es losging. Ab dem Moment dachte ich, das wäre eigentlich toll, so etwas zum Be-

ruf zu machen. Der Gedanke, Filmemacher zu werden, entstand also, wenn man so

will, zufällig, denn wenn ich diesen Kurs nicht gemacht hätte und dann nicht die Ka-

mera mitgenommen hätte, ich weiß nicht, was dann passiert wäre. Das war Sommer,

Herbst 1982, da wurde sozusagen der Analytiker vom Stuhl gestoßen und der Kauf des

Kanapees storniert« (ebd.). An dieser Schilderung wird deutlich, dass ein wesentlicher

Ausgangspunkt für Veiels Initiative wieder ein sozialer ist: Ihn interessiert nicht nur

der Inhalt des Films oder die politische Situation, sondern der zwischenmenschliche,

kommunikative Prozess, der unter den betroffenen Teilnehmern entsteht – ganz im

Sinne der beuysschen Sozialen Plastik. Nicht die bloße Reflexion auf Politik und Ge-

sellschaft, sondern der Drang zu ihrer Gestaltung wird zum Auslöser seines Projekts.

Dabei wird ihm bewusst, welche Rolle in diesem Zusammenhang der Kunst zukommen

kann: »Irgendwie bekam ich das Gefühl, dass diese merkwürdige VHS-Kassette, die wir

da abspielten, wie eine Batterie ist, an der sich Leute gegenseitig aufladen, kurzschlie-

ßen und mit unterschiedlicher Spannung, mit Plus und Minus herangehen. Es entlädt

sich, es ist ungeheuer produktiv und es ist spannend, es erfreut sie, es emotionalisiert

sie, es bringt Sauerstoff in den Kopf. Das war dann der eigentliche Moment, an dem

ich dachte: Das muss ich weitermachen« (zit. in Bildhauer 2006: 257). Die Qualitäten,

die diesen Film bei aller Unvollkommenheit zur »Batterie« werden ließen und eine der-

artig produktive Reaktion bei den Zuschauern auslösten, sind dieselben, die auch für

seine späteren Filme kennzeichnend sind: das auf Vertrauen aufbauende Gespräch und

der in ihm entstehende Raum, in dem sich gegensätzliche Standpunkte artikulieren

können; eine intime Nähe zum Geschehen; die persönliche Perspektive; gesellschaftli-

ches Engagement bei gleichzeitigem Verzicht auf Belehrung (siehe Lenssen 2019: 76f.).

Außerdem klingt hier erneut das Zentralthema im Werk Veiels an: »Es herrschte [bei

der Blockade, A.B.] große Angst, zu schnell als gewalttätig gebrandmarkt zu werden.

Diese Frage von Gewalt oder nicht Gewalt hat mich schon damals interessiert und so

ist dieser Film entstanden« (zit. ebd., 77).

Andres Veiel setzt seinen filmischen Lernprozess dann tatsächlich fort: 1983 erfährt

er von einem Regiekurs, den der damals in Deutschland noch weitgehend unbekann-

te polnische Filmemacher Krzysztof Kieslowski im Künstlerhaus Bethanien in Kreuz-

berg gibt, und wird bis 1988 dessen Schüler (siehe Lenssen 2019: 12f., 27ff., 79f.). Diese

künstlerische Begegnung mit Kieslowski hat Veiel sehr geprägt: »Ich merkte, dass es

mit ihm ein Verständnis ohne viele Worte gibt. Es war ein Verständnis von Neugierde,

von ›Etwas-begreifen-wollen‹, von etwas, das er immer polnisch-pathetisch die ›inne-

re Wahrheit von Figuren‹ genannt hat. Das Ganze war wie ein Katalysator für mich.

Ich war damals sehr unsicher und hatte noch überhaupt nicht die Vorstellung, mit Fil-

men vielleicht mal meinen Lebensunterhalt verdienen zu können, aber es war wie ein

Magnet für mich« (zit. in Bildhauer 2006: 258). Die Arbeit mit Kieslowski war für Vei-

el in mehrfacher Hinsicht entscheidend. Er erlebte an ihm einen rückhaltlosen Drang

zur Erkundung menschlichen und gesellschaftlichen Handelns. Obwohl Ein kurzer Film

über das Töten erst 1988, also in der letzten Phase der gemeinsamen Auseinanderset-

zung uraufgeführt wurde, erwähnt Veiel ihn explizit als ein Beispiel für den von ihm

selbst verfolgten Ansatz (siehe Fischer 2009: A12). Der Film erzählt von einem 20jähri-

gen jungen Mann, der sich ziellos durch Warschau treiben lässt und schließlich in ein

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Taxi steigt, sich von diesem an einen einsamen Flecken am Stadtrand bringen lässt, um

dort den Fahrer brutal zu ermorden. Der Mann wird gefasst und zum Tode verurteilt,

und nun kehrt sich der Vorgang um: Es wird gezeigt, wie die Todesstrafe vollzogen wird

– der Zuschauer wird zum zweiten Mal Zeuge eines Tötungsvorgangs, diesmal an dem

Menschen, der vorher selbst getötet hat. Kieslowskis preisgekrönte Arbeit2 dringt tief

in die Frage nach dem Warum des Tötens vor, macht die Abgründe kenntlich, die sich

jeder vorschnellen Antwort auf diese Frage verweigern, und entzieht diese Vorgänge ei-

ner vereinfachenden moralischen Bewertung. Diese Tatsache ist dafür verantwortlich,

dass die Figur des jungen Täters jene »innere Wahrheit« erhält, von der Veiel spricht.

Der Zuschauer macht bei Kieslowskis Film eine erschütternde Erfahrung: Dieselbe

Figur, für die man gerade noch tiefste Abscheu empfunden hat, löst plötzlich ein em-

pathisches Mitgefühl aus. Damit ist der nächste Aspekt angesprochen, der Andres Veiel

im Hinblick auf seinen Mentor wichtig ist: »Gelernt habe ich auf jeden Fall die Ambi-

valenz. Er hat sehr stark darauf geachtet bei mir. […] Es ging darum, dass man mit

Leuten alles machen kann, dass man sie denunzieren kann, dass man sie vom Thron

stoßen kann, auch mit ihren hässlichsten und miesesten Eigenschaften. Aber an einem

bestimmten Punkt muss man sie auch lieben können, da also trotzdem eine Empathie

entwickeln können. […] Ich habe später – in der Reflexion der eigenen Arbeit – versucht,

extrem in die Widersprüche von Personen, von Sympathien reinzugehen, subtil Ambi-

valenzen rauszufiltern, Unsympathien sympathisch zu machen« (zit. in Fischer 2009:

A12), »so hat mich Krzysztof Kieslowski maßgeblich darin geprägt, die Ambivalenzen

meiner Protagonisten zuzulassen, Schablonen zu vermeiden und immer die mögliche

Gegenthese mitzudenken« (zit. in Lenssen 2019: 29).

Dieser Lernvorgang bezieht sich nicht nur auf die inhaltliche Ausrichtung der Dar-

stellung, sondern vor allem auch auf den ästhetischen Ansatz. Kieslowski habe ihm

»erstmal gezeigt, dass es eine filmische Grammatik gibt«, »er [hat] mich immer wie-

der gnadenlos auf die Form gestoßen, und das hat eben geheißen: Wie willst du einen

Menschen erzählen? Warum diese Einstellung? Ich sage: Ich wollte eigentlich erzäh-

len, dass er alleine ist. Da sagt er: Ja, wenn du erzählen willst, dass er alleine ist, dann

musst du mit der Kamera nach oben gehen und die Verlorenheit zeigen – der Mensch

ein Punkt im Raum, […] und dann gehst du in die Ecke des Raumes, die am weites-

ten weg von dem Menschen ist« (Interview, 27.01.2018: 427f.). Durch diese Schulung

gelangte Andres Veiel nach eigener Aussage zu einem Begriff der Verbindlichkeit des

Künstlerischen. Der »Kommandant der Poesie« (Veiel in Lenssen 2019: 28) sei ein »Kata-

lysator« für seine eigenen Anstrengungen gewesen, in der Formfindung die Beliebigkeit

zu überwinden und zu realisieren, dass man als Künstler Verantwortung zu überneh-

men habe: »Du sammelst wie ein Pygmäe, was du kriegst, und irgendwann fängst du

das Denken im Schneideraum an: Was mach ich jetzt daraus? Aber das hat nichts mit

einer konzeptionellen, gestalterischen Vorüberlegung zu tun, und das heißt, du über-

nimmst keine Verantwortung für deine Produkte. […] Der Vorwurf von Kieslowski war

gut und berechtigt, weil er sagt: ›Eigentlich bist du verwöhnt, du willst nicht verzich-

ten. Formale Gestaltung heißt: Ich erkenne es an, dass es nur das sein kann und nicht

2 Der Film erhielt u.a. den Preis der Jury in Cannes 1988 sowie den Europäischen Filmpreis im selben

Jahr.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 157

auch noch dieses – sich also zu beschränken, zu beschneiden im wahrsten Sinne des

Wortes. Zu reduzieren ist schmerzhaft – es ist aber ein bewusster Prozess, den du vor-

her treffen musst. Wenn du den nicht triffst, läuft das vorbei‹« (Interview, 27.01.2018:

427f.). An anderer Stelle resümiert Andres Veiel: »Die frühen 1980er-Jahre waren die

Zeit der Videofilme, in denen man sich daran gewöhnte, beliebig viel Material zu dre-

hen. Kieslowski sah darin ein Indiz für gesellschaftliche Verantwortungslosigkeit. Er

sagte: ›Ihr lebt eine unendliche Pubertät. Ihr habt die Möglichkeit, wie in einem Super-

markt durch alle Regale durchzugehen und euch da und dort etwas zu nehmen.‹ Diese

Beliebigkeit war ihm unendlich fremd« (zit. in Lenssen 2019: 28). Am Ende war es auch

Kieslowski, der seinen Schüler auf den speziellen Charakter seines filmischen Ansatzes

aufmerksam machte: »Er sah auch im Dokumentarischen bei mir einen stark fiktiona-

len Anteil, selbst wenn ich mich der Versatzstücke der Realität bediene, um letztendlich

meine Erzählung daraus zu entwickeln« (ebd.: 31).

Zeitgleich zu der Arbeit mit Kieslowski begab sich Andres Veiel in einen ganz an-

deren Bereich künstlerischer Produktivität hinein, der ihn noch einmal von einer neu-

en Seite mit existenziellen Erfahrungen der Wirksamkeit von Kunst konfrontierte. Im

Rahmen seines Psychologiestudiums absolvierte er 1986-1988 ein Praktikum in der Ge-

fängnispsychiatrie Berlin-Tegel. Die Häftlinge dort kamen bereits aus anderen Haft-

anstalten, in denen sie aber nicht gehalten werden konnten, weil sie die Einrichtung

zerstört hatten oder unter massiven psychischen Störungen bis hin zu gefährlichen

Selbstverletzungen litten (siehe Lenssen 2019: 21). Der Direktor der Einrichtung hatte

erkannt, dass man bei diesen Menschen nur mit der Kunst weiterkam, und beauftrag-

te Veiel: »Malen, Theater, was auch immer. […] Sie sind ein künstlerischer Mensch –

das Element, was hier fehlt. Sie haben alle Freiheiten« (Veiel in Graubner 2002). Vei-

el entschloss sich erst nach einem gescheiterten Malprojekt dazu, mit den Häftlingen

Theater zu spielen, er war überzeugt davon, »dass die Kunst den Häftlingen die Mög-

lichkeit gibt, zu sich selbst zu kommen« (ebd.). Es ging ihm dabei nicht darum, ein

fertiges Theaterstück aufzuführen, sondern mit den Häftlingen zusammen ein Tableau

unterschiedlichster eigener Erfahrungen im Gefängnis zusammenzustellen, die sich

im und durch das Spiel überhaupt erst richtig artikulieren konnten: »Mir wurde klar,

dass diese Art von Theater hier sinnstiftend war, nicht nur für die Gefangenen selbst,

sondern in einem weiteren Sinn, um die Verhältnisse, die institutionellen Zwänge, die

strukturelle Gewalt innerhalb der Institution sichtbar zu machen. Da wusste ich, ich

bin am richtigen Ort« (zit. in Lenssen 2019: 22). Wieder verschränkten sich bei Andres

Veiel also die Kunst und ein gesellschaftliches, im wörtlichen Sinne sozialtherapeuti-

sches Engagement. Ästhetik wurde für ihn erneut zu einer Erfahrung, die sich nicht in

einem isolierten bildungsbürgerlichen Raum vollzog, sondern ihr Potenzial hinsichtlich

biographischer und politischer Entwicklungsanstöße erwies.

Die anderthalbjährige Arbeit im Gefängnis brachte Andres Veiel sehr nahe an die

Häftlinge heran, sodass ihm schließlich die enorme Diskrepanz zwischen der äußeren

Beurteilung dieser Personen und seiner eigenen unmittelbaren Wahrnehmung auffiel:

»Zunächst hat mich immer wieder der Unterschied zwischen der Person und dem, was

ich in den Akten lesen konnte, überrascht. Akten gehen immer vomDefizit einer Person

aus, was oftmals richtig ist, weil sie Versagen in der Schule oder aber das Versagen ihrer

Affektkontrolle an sich selbst erleben, sodass sie bei Frustrationen sofort zuschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Mein Ansatz war umgekehrt. Ich wollte nicht bei den Defiziten ansetzen, sondern bei

ihrem Potenzial, etwa als Schauspieler, als Persönlichkeiten, die sich einem Vertrauens-

raum vermitteln und Erfahrungen teilen können« (ebd.: 25). Dieses Vertrauen konnte in

der extremen Situation hinter den Gefängnismauern entstehen, weil Andres Veiel sich

ernsthaft für die Personen interessierte und das Gespräch mit ihnen suchte: »Da ich

aber eher an den Lebensgeschichten der Gefangenen und ihren unmittelbaren Erfah-

rungen interessiert war, habe ich die Stoffe ja gerade daraus entwickelt. Es gab kein von

außen übergestülptes Theaterkonzept, ich habe einfach zugehört und die Gefangenen

erzählen lassen« (ebd.).

Wieder sind die Hinter- bzw. Untergründe von Gewalt das zentrale Thema von Vei-

els Arbeit: »Es war wie eine andere Seite suchen, von der ich immer wusste, dass es sie

gibt – vielleicht auch in mir. Die Frage nach Gewalt zieht sich wie ein roter Faden durch

meine Arbeiten: Wie ist Gewalt darstellbar? Was ist ein Ausdruck von Gewalt?« (zit. in

Bildhauer 2006: 261), »mich interessiert grundsätzlich immer die Genese von Gewalt.

Wie kommen diese Männer zu ihren Taten? Die Gefangenen, die ich dort erlebte, ent-

sprachen meist nicht dem Klischee. Sie traten selten mit latenter oder offener Gewalt

auf. Ich habe sehr sanfte, weiche, auch verletzbareMenschen erlebt, die aber gleichwohl

einen Menschen umgebracht hatten. Umso mehr interessierte mich, wie später in Der

Kick, warum es dazu gekommen war. Hatte das eine mit dem anderen zu tun?« (zit. in

Lenssen 2019: 24).

Auf die Frage, woher diese immer wieder aufsteigende Frage nach der Gewalt bei

ihm komme, antwortet Andres Veiel: »Man kann das ja bildhaft beschreiben. Gewalt ist

ja immer ein Einschlag, dass die Erde – also sinnbildlich betrachtet – von einem Bom-

benkrater aufgerissen wird. Ich habe Einblick in Strukturen, die verboten oder nicht

zugänglich sind, tabuisiert sind, wo durch diesen Einschlag etwas an Struktur sichtbar

wird, an Gewordenheit, und damit komme ich ja immer zu den Kernfragen menschli-

cher Existenz: Ist das dem Menschen innewohnend oder gibt es Bedingungen, die es

– nicht linear – wahrscheinlich oder möglich machen? Dann ist man ja bei der Frage

der Prävention, bei der Frage der Rolle des Zufalls. So ein Mord wie in Potzlow war ja

nicht geplant, sondern hat sich aus 1000 einzelnen Partikeln in eine Eskalation entwi-

ckelt, die aber auch immer wieder hätte deeskalieren können. Das war ja eigentlich der

Wunsch: das Ursachendickicht auseinander zu nehmen […]. Ich nehme es auseinander

und guck mir die unmittelbaren Treibsätze der Nacht an, Treibsätze der Eskalation.

Die Vorgeschichte, die Tage davor, aber auch die Affinität Täter und Opfer, auf einer

psychologischen Ebene die Dorfgeschichte, die große Geschichte, die Ökonomie, die

Politik usw.« (Interview, 27.01.2018: 425f.).

Die Konsequenz, mit der Andres Veiel sich künstlerisch von den »Kernfragen der

menschlichen Existenz« und auf der Suche nach dem »Ursachendickicht« leiten ließ,

brachte ihn zuletzt in Opposition zu den institutionellen Strukturen, in denen er ar-

beitete. Als er 1987 die Leitung einer Theatergruppe in der Abteilung für Drogendelikte

übernahm und mit den Häftlingen das Stück Hier drin kannst du alles haben entwickelte,

das sehr direkt den zerstörerischen Alltag im Gefängnis beschrieb, wurden bereits die

Proben von der Gefängnisleitung beobachtet, um schließlich Veiel zur Streichung be-

sonders anstaltskritischer Stellen zu nötigen (siehe Lenssen 2019: 87ff.). Veiel hielt sich

zunächst daran, um nicht die Gastspiele in den sechs Berliner Gefängnissen zu gefähr-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 159

den, bei der letzten Aufführung (im Januar 1988) im Jugendgefängnis spielte die Gruppe

dann aber die Originalfassung, was zur fristlosen Entlassung Veiels führte (ebd.: 23).

Die Theatergruppe wurde aufgelöst.

Im Zuge der kritischen Analyse des Strafvollzugs kam es auch zu einem Konflikt

bezüglich der Diplomarbeit, mit der Andres Veiel sein Psychologiestudium abschließen

wollte. Sie enthielt eine Institutionsanalyse der Gefängnispsychiatrie und brachte an-

gesichts ihrer dezidiert kritischen Haltung den Gefängnispsychologen gegen sich auf,

der die Arbeit betreute. Der Zweitgutachter war ein Professor an der FU Berlin, der ihm

angeboten hatte, bei ihm zu promovieren – auch er zog sich zurück, sodass Veiel die

Diplomarbeit zwar abschließen konnte, die Promotion aber verwarf (siehe Bildhauer

2006: 270; Lenssen 2019: 22 u. 87). Auch von Krzysztof Kieslowski hatte er sich inzwi-

schen getrennt. Nach einer traumatischen Erfahrung mit einem entlassenen Häftling,

der Veiel besuchte, um ihn zu berauben, ihn schließlich sogar mit einem Messer be-

drohte und ihm nach der Festnahme und Verurteilung zu sieben Jahren weiterer Haft

imGerichtssaal ankündigte, sein bald entlassener Bruder werde ihm das Leben nehmen

(siehe Bildhauer 2006: 269f.), wurde er von Kieslowski dazu aufgefordert, über die-

se Situation ein Drehbuch zu schreiben. Andres Veiel, der sich angesichts seiner ganz

konkreten Ängste und enormen psychischen Belastung in dieser Zeit dagegen wehrte,

erlebte den rigorosen Nachdruck seines Lehrers als Ignoranz gegenüber seiner realen

biographischen Not und eine ideologische Fixierung auf den poetischen Stoff. Schließ-

lich verließ er den Regiekurs.

Nach dem Verlust seines Gefängnisprojekts, dem Ende seines ohnehin als unbefrie-

digend erlebten Studiums sowie der Trennung von Kieslowski geriet Andres Veiel in ei-

ne biographische Krise: »1988 stand ich […] vor dem existenziellen Nichts« (ebd.: 270).

Seine Biographie erfährt in dieser Zeit gewissermaßen eine Engführung: Aus dem Stu-

dium ergibt sich keine wirkliche berufliche Perspektive, dieTheaterarbeit ist aufgekün-

digt und das filmische Anliegen findet keinen tragfähigen Gegenstand – alle bisherigen

Linien seines beruflichen bzw. biographischen Werdens geraten an einen Endpunkt

und es zeigt sich für einen Moment noch kein Ausblick auf eine neue, zukunftsfähige

Herausforderung. In diesem existenziellen Nullpunkt vollzieht sich eine entscheidende

biographische Wende: »Vielleicht hing mein Leben als späterer Filmemacher dann tat-

sächlich an einer Postkarte, die ich unfrankiert eingeworfen habe. Vielleicht war es ein

Zufall, vielleicht auch nicht. Ich hatte jedenfalls überlegt, ob ich Tanja, eine Frau, die als

Regisseurin für ihr kritisches Urteil bekannt war, zu dem Gefängnisstück einladen soll.

Ich hatte fünfzehn Einladungen, aber für die Fünfzehnte keine Briefmarke mehr. Ich

beschloss, es dem Zufall zu überlassen, ob die Karte bei Tanja ankommt oder nicht. Sie

hat dann tatsächlich Nachporto bezahlt und kam zum Gefängnisstück. Dort bot sie mir

an,mit der Senioren-Theatergruppe ›Herzschrittmacher‹ zu arbeiten.DasGefängnis sei

die beste Voraussetzung für die Arbeit mit einer Horde alter, verrückter, wunderbarer

Frauen. Ich dachte nur an Laienhopserei und ›tiefer kannst du nicht mehr sinken‹. […]

Ist das meine Zukunft? Oder mache ich doch eine Therapieausbildung? Ich habe das

Senioren-Theater letztendlich gemacht, und es war eine wunderbare Erfahrung. Dar-

aus sind ein Theaterstück und der erste Film Winternachtstraum entstanden. Aber das

war eben auch nicht geplant. Es hing zum einen an der Postkarte und zum anderen

an Inka Köhler-Rechnitz, der wunderbaren alten Schauspielerin, die ich bei der Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Ästhetische Geschichtserkenntnis

kennen lernte« (zit. in Bildhauer 2006: 271). Tatsächlich war diese Arbeit mit den Se-

niorinnen der Initialmoment für Veiels erste Kinoproduktion. Er hatte zunächst für die

Theatergruppe das Stück Die letzte Probe. Ein Stück Revolution im Altersheim geschrieben

und war während der Arbeit mit dem Schicksal der 83jährigen Inka Köhler-Rechnitz

bekannt geworden: Sie hatte in ihrer Jugend die Schauspielschule in Breslau besucht

und sogar schon einen Vertrag mit dem Gerhart-Hauptmann-Theater in Görlitz, als ihr

ebenfalls den Schauspielberuf ansteuernder Ehemann aus Neid die damals noch nöti-

ge Unterschrift unter den Vertrag verweigerte. Als die Nationalsozialisten an die Macht

kamen, war ein späterer Einstieg in den Schauspielberuf für die Tochter einer Jüdin

endgültig obsolet (siehe Lenssen 2019: 96). Erst im Alter von 75 Jahren kehrte sie mit ei-

ner Laienspielgruppe auf die Bühne zurück. Andres Veiel war von dieser Biographie so

berührt, dass er parallel zu der Theaterarbeit einen Dokumentarfilm über dieses Pro-

jekt und darin eingebettet über das Leben von Inka Köhler-Rechnitz drehte. Zu diesem

Filmprojekt gehörte, dass Veiels Protagonistin mit ihren Mitstreiterinnen ein Gastspiel

amTheater Görlitz hatte, sodass sie am Ende ihres Lebens doch noch auf dieser Bühne

ihren Schauspieltraum verwirklichen konnte und unter stehendenOvationen für diesen

Erfolg gefeiert wurde (ebd.: 98 u. 111).

Was wie ein Zufall beginnt, endet schließlich in der künstlerischen Auseinander-

setzung mit einem biographischen Schicksal, das entscheidend von den Verwerfungen

der Geschichte geprägt ist und wesentliche Schlaglichter auf die Zeit des Nationalsozia-

lismus wirft, aber auch – durch den Inhalt des Stückes – Fragen nach den Strukturen

und Mechanismen von Revolutionen aufwirft. Winternachtstraum spricht darüber hin-

aus noch eine weitere historische Dimension an, die damit zusammenhängt, dass die

Aufführung 1991, also kurz nach der »Wende« stattfand. Claudia Lenssen beschreibt

die Aufnahmen von Görlitz, die in der Exposition des Films gezeigt und zwischen die

Sequenzen über die Proben und die Aufführung montiert wurden: »Fremder noch die

spukähnlichen Szenen des Films, seine surrealenMetaphern, in denen sich die Faszina-

tion des Regisseurs für fiktionalisierte Erzählformen wie für das düster verlassene, von

jeglicher Modernisierung unberührte Görlitzer Straßenbild im Spätwinter 1991 nieder-

schlägt: Ein alter, innen beleuchteter, gleichwohl menschenleerer Straßenbahnwaggon

nimmt zwischen toten Fassaden quietschend eine Kurve; ein DDR-typischer Lada fährt

eine gekrümmte Kopfsteinpflasterstraße aufwärts auf die Kamera zu und verkündet

aus seinen aufmontierten Lautsprechern das besondere Ereignis desTheaterabendsmit

den ›Herzschrittmachern‹« (ebd.: 110).

Andres Veiel stößt also schon bei seinem ersten Kinofilm auf die Geschichte und

ihre Widerspiegelung in der Biographie eines individuellen Menschen, und von An-

fang an spielen die konkreten Erinnerungsprozesse des Zeitzeugen – hier in den Inter-

viewsmit seiner Protagonistin – eine entscheidende Rolle. Offensichtlichmacht sich im

Lebenslauf Andres Veiels eine unterschwellige Beziehung zur Geschichte geltend, die

ihn immer wieder an die historischen Schlüsselthemen des 20. und 21. Jahrhunderts

heranführt: vom Nationalsozialismus über 1968 bis in die aktuelle Gegenwart. Seine

berufliche und künstlerische Entwicklung verläuft ganz unabhängig davon, setzt aber

Fähigkeiten frei, die später eine entscheidende Grundlage für seine filmische Ausein-

andersetzung mit der Geschichte darstellen, die seit Winternachtstraum zur ständigen

Begleiterin seiner künstlerischen Projekte wird. Die Qualitäten seiner Performances,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 161

Theaterprojekte und ersten filmischen Versuche legen nahe, dass gerade diese Ausbil-

dung imaginativer und performativer Ästhetik den originären Zugang zur Geschichte

vorbereitet hat, der Veiels spezifischen Ansatz historischer Reflexion ausmacht. Veiel

resümiert: »Ich dringe tiefer in ein Phänomen, in eine Ereigniskette vor, auch eine his-

torische, eine biographische, eine politische, eine strukturelle, sodass ich auf diesem

Weg über den Rahmen des Filmproduzierens, später auch Theaterproduzierens Dinge

erfahre, die ich sonst nicht erfahren hätte, die sich so erstmal nicht erschließen« (Inter-

view, 27.01.2018: 427). Der explizit künstlerische Ansatz seiner Arbeit scheint wesentlich

dazu beizutragen, historische Erinnerungsprozesse zu initiieren, und diese Prozesse

sind mit dem Motiv verbunden, Potenziale aufzufinden, die nicht zur Entfaltung kom-

men konnten, Entwicklungsvorgänge wahrzunehmen und die historische Dimension

individueller Lebensgeschichten freizulegen.

Dies bestätigt sich bei seinem nächsten Filmprojekt, das Veiel in Israel verwirk-

licht hat. Nach den positiven Erfahrungen mitWinternachtstraum bot ihm der Förderer

dieses Projekts, der Leiter der Redaktion Schauspiel beim ZDF Siegfried Kienzle, an,

das »Theaterzentrum Akko« zu porträtieren, das durch seine radikalen und provokati-

ven Inszenierungen international bekannt geworden war und 1992 in Berlin mit seinem

vieldiskutierten Stück Arbeit macht frei vomToitland Europa auftreten sollte (siehe Lenssen

2019: 114). Veiel reiste nach Israel und lernte die Schauspieler des »Theaterzentrums«

kennen. Zwei Schlüsselerlebnisse trugen wesentlich dazu bei, dass er sich entschied,

den Film zu drehen. Zum einen war es die Begegnung mit der Musikerin und Perfor-

merin Madi Smadar Maayan, der jüdischen Hauptdarstellerin des Stücks. Im Gespräch

mit ihr stellte Veiel fest, dass sie genau wie er darunter gelitten hatte, einen Vater zu

haben, der über seine Erfahrungen aus der Zeit des Nationalsozialismus nicht sprechen

wollte. Er hatte auf demWeg zum Vernichtungslager Sobibor fliehen können, während

seine ganze Familie den Tod fand. Mit seinen Kindern hat er nie darüber geredet, so-

dass Madi vom »Gas in der Luft ihrer Kindheit« (Veiel 2006b: 6) spricht. Hier brachen

nun also unvermittelt Veiels Kindheitserlebnisse auf und er bemerkte eine Affinität zu

der Schauspielerin: »Sie erschien mir, ohne das Leiden ihres Vaters mit meinem gleich-

setzen zu wollen, in ihren Fragen an ihren Vater ›seelenverwandt‹. Auch ich wollte etwas

begreifen – und dafür eine künstlerisch adäquate Form finden« (Veiel 2006: 6).

Madi provoziert in dem Stück und in den Interviewsmit der Aussage, der Holocaust

sei »die neue Religion. Das Opium für die Massen in Israel« (0.03.41). Sie versucht sich

durch gezielt blasphemische Aktionen wie das Eintätowieren des Geburtsdatums ihres

Vaters in ihren Unterarm oder das Singen des Horst Wessel-Liedes radikal davon zu

befreien. Das andere Schlüsselerlebnis erwähnt Andres Veiel in einem Interview mit

der israelischen Filmemacherin Tama Tobias-Macht: »Khaled Abu Ali, ein Palästinen-

ser, führt eine Gruppe von ausschließlich israelischen Zuschauern durch dieses Mu-

seum [Lohamei Ha-Geta’ot, A.B.] und sagt dann in einem Raum, als er Treblinka, das

Vernichtungslager, erklärt: ›Heute ist ein besonderer Tag, wir haben einen deutschen

Gast hier, einen Spezialisten für Vernichtung, also wenn Sie Fragen haben – die Deut-

schen haben sich ja immer mit ihrer Geschichte sehr intensiv beschäftigt –: fragen Sie

doch gleich den Spezialisten, ich kann Ihnen das nur bedingt erklären‹. Und da merkte

ich schon, dass so die Blicke auf mich gingen, und ich merkte, wie so die Luft weg-

blieb, dass es sehr beklemmend war in demMoment. Und bevor ich antworten konnte,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Ästhetische Geschichtserkenntnis

stand dann ein israelischer Zuschauer auf, zeigte auf Khaled und sagte: ›Du Drecks-

palästinenser, du glaubst hier uns den Holocaust näher zu bringen. Wenn jemand mit

den Deutschen abrechnet, dann sind wir es. It’s non of your buisness – das geht dich

hier überhaupt nichts an. Du maßt dir hier etwas an, was eine Beleidigung ist, eine

Beleidigung für uns als Israelis, und lass den Deutschen in Ruhe‹. Und in demMoment

wusste ich, dass ich den Film machen muss« (Veiel in Tobias-Macht 2018: 02.04). Der

von Andres Veiel erwähnte Khaled Abu Ali war einer der drei Schauspieler und eine

entscheidende Stütze für das Projekt, obwohl oder vielleicht gerade weil für ihn als Pa-

lästinenser in einem Stück über den Holocaust die Bedingungen besonders schwierig

waren. Von jüdischen Zuschauern z.T. abgelehnt und von seiner eigenen Familie und

den Freunden nicht verstanden, war für ihn die Theaterarbeit ein permanenter und

mitunter gefährlicher Grenzgang zwischen den Welten.

Ausschlaggebend für das Filmprojekt und charakteristisch für alle Arbeiten Veiels

ist hier von Anfang an das enorme Spannungsverhältnis zwischen mehreren scheinbar

nicht aufzulösenden Widersprüchen: ein jüdisches Opfer der zweiten Generation, das

gegen die Holocaust-»Religion« agitiert; ein Palästinenser, der angegriffen wird, weil

er sich selbst mit dem Leid seiner jüdischen Mitmenschen auseinandersetzen will; ein

deutscher Regisseur, der ein Theaterprojekt öffentlich macht, das die Vernichtung der

Juden und den israelisch-arabischen Konflikt thematisiert. Es sind wieder diese extre-

men Ambivalenzen, die Veiel anziehen und in denen er die »Treibsätze« wahrnimmt,

die zu den wesentlichen historischen Ursachenschichten führen. Sein Film trägt den

Titel Balagan – hebräisch für »Chaos« oder »produktives Durcheinander« – und ver-

weist damit auf die Doppelsignatur von Zerstörung, Unordnung und schöpferischem

Neubeginn. Schon im Titel kündigt Andres Veiel also metaphorisch ein Geschichtsbild

an, das in dem Abgrund der katastrophalen Ereignisse den Weg zu einer konstrukti-

ven Gestaltung von Zukunft und in der Gegebenheit faktischer Tatsachen das Potenzial

historischen Werdens aufsucht.

Insbesondere das ästhetische Verfahren führt dazu, dass der Film intensive his-

torische Erinnerungsprozesse auslöst. Die Montage durchbricht das Kontinuum eines

chronologischen Berichtes, indem sie Aufnahmen der Inszenierung von Arbeit macht frei

gegen Interviews mit den Schauspielern, Szenen ihres alltäglichen Lebens und Land-

schaftsaufnahmen schneidet, um zuletzt wieder zu früheren Sequenzen zurückzukeh-

ren. Wenn man am Anfang also noch eine reportageartige Wiedergabe eines sehr spe-

ziellen, lokalen Geschehens in landesüblichem Kolorit wahrzunehmen meint, wandeln

sich Darstellung und Rezeption zunehmend in eine kreisende Suchbewegung, der im-

mer mehr der Boden zu entgleiten beginnt und die den Blick in beunruhigende Tiefen

historischen Geschehens freigibt. In der Schilderung von Madi, wie sie als siebenjäh-

riges Mädchen einmal mit ihrem Vater durch seine Heimat in der Tschechoslowakei

gefahren sei und er plötzlich an einem Haus angehalten habe, das sich als das Haus

seiner Kindheit herausstellte (1.09.40), wird schlagartig der ungeheure Schmerz erleb-

bar, der seit einem halben Jahrhundert auf dieser Familie lastet und den Provokationen

Madis eine ganz andere Dimension verleiht. Ihr jüdischer Mitspieler Moni Yosef er-

zählt, wie es für ihn selbstverständlich war, dass Israel die besetzten Gebiete auf den

Golanhöhen an Syrien zurückzugeben habe, wenn es einen Frieden wolle – nach einem

Besuch bei seinem Bruder, der in diesem Gebiet als jüdischer Israeli lebt, stellt er aber

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 163

fest, dass er sich das gar nicht vorstellen könne, dass seine Verwandten dort wegziehen

müssten (1.06.26 u. 1.14.35). Als wiederum der Palästinenser Khaled, der in einem ara-

bischen Dorf in Galiläa wohnt, in die besetzten Gebiete fährt, um dort einzukaufen und

Freunde zu besuchen, sagen ihm diese vor laufender Kamera – unter ihnen ein Mann,

der im israelischen Gefängnis brutal gefoltert wurde –, er sei, weil er trampende israeli-

sche Soldaten mitnehme, ein Verräter (1.21.43). Er ist nie mehr zu ihnen zurückgekehrt

(Veiel 2006: 7). Es ist auch Khaled, der seinem jüdischen Publikum vor einem Modell

des Vernichtungslagers Treblinka gesteht: »Fürmich ist das sehr schwer. Vor vier Jahren

wusste ich noch nichts von dem Holocaust. Vor vier Jahren bin ich zum ersten Mal zur

Gedenkstätte Yad Vashem gefahren. Ich war den ganzen Tag dort, war entsetzt, hab ge-

weint… Ich wollte nicht mehr weg. Ammeisten entsetzte mich die Erinnerung an einen

Satz, den mein Lehrer gesagt hatte: Schade, dass Hitler nicht das ganze jüdische Volk

vernichtet hat« (1.26.09). Moni konstatiert wiederum: »Wenn das passiert [dass eines

Tages die Araber Israel besetzen, A.B.], bringen sie Khaled als Ersten um, noch vor mir.

Für sie ist er ein Verräter, weil er mit Juden zusammenarbeitet« (0.49.30). Durch den

zyklischen Aufbau der Montage verschränkt sich die Geschichte Israels immer stärker

mit dem unauflösbaren Konflikt zwischen Juden und Palästinensern, und immer tiefer

reicht der Zusammenhang mit dem Holocaust und der Schuld der Deutschen. Durch

wiederholt ausgesprochene und über den Film verteilte deutsche Sätze innerhalb der

Theaterperformance ragt diese Dimension historischerWirksamkeit des nationalsozia-

listischen Deutschlands permanent in die Darstellung hinein, und dann gibt es auch

noch eine Szene, in der eine KZ-Überlebende in einer durch die Inszenierung ange-

bahnten Gesprächssequenz mit Khaled widerstrebend ihre Deportation erinnert: »Ich

kann das nicht erzählen. Das ist eine zu große Geschichte. Man hatte befohlen, alle Ju-

den aus holländischen Kleinstädten in Konzentrationslager zu bringen. […] Wer mich

abgeholt hat? Freunde meines Vaters, Polizisten in unserer Stadt. Sie hatten eine Liste

und sollten die Juden abholen. Das taten sie dann auch. Mein Vater war schon tot. Ihm

blieb Mauthausen erspart. Meinem Bruder auch. Meinen Sie, das ging nett vonstatten?

›Würden Sie bitte mitkommen?‹ Die haben an die Tür geschlagen und wir mussten öff-

nen. Das waren Holländer. […] Es lief da nicht so sauber ab, wie Sie Treblinka erklärt

haben. Meinen Sie, dass es saubere Arbeit war? Es bedeutete Töten, Blut, Speichel, Kot,

Urin und Angst. Die Menschen waren in Panik, hatten einen Schock. Das Mädchen mit

der Nummer… Ich habe eine echte Nummer. Ich wollte sie auch wegwischen. So ein-

fach ist das nicht. Alles war dreckig. Nicht so, wie man sich Auschwitz heute vorstellt«

(0.58.18). Die filmische Schilderung der Arbeit der drei Schauspieler bricht auf und gibt

ein unabsehbares Geflecht historischer Verstrickung preis.

Die erinnerungspsychologische Wirkung des Films geht nicht nur von der Monta-

ge, sondern auch von demmimischen und gestischen Ausdruck sowie den Sprach- und

Denkbewegungen der Gesprächspartner in den Interviews aus, ebenso von der Aus-

strahlung der gefilmten Orte oder von der Musik, die ihre mnemische Bedeutung aus

der Emotionalisierung des Erlebnisses bezieht. Besonders hervorzuheben sind aber die

enorm symbolisch aufgeladenen Bilder. Insbesondere dieTheaterperformance überwäl-

tigt den Zuschauer durch archaisch anmutende, z.T. surreale Szenarien der Selbstgei-

ßelung, des rituellen Schabbatmahls u.a., die an archetypische Urbilder tief verborge-

ner menschlicher Instinkte und Antriebe erinnern. Madi tritt als alte Dame auf, die

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Ästhetische Geschichtserkenntnis

durch Kleidung und Frisur an den Anfang des 20. Jahrhunderts erinnert, und führt die

Zuschauer durch das Museum von Lohamei Ha-Geta’ot, in das sie während der Auffüh-

rung gefahren werden: »Gekleidet in einen langen Rock und eine Kostümjacke wirkt

sie wie eine Wiedergängerin aus den Tiefen der Geschichte, eine geisterhaft fremde

Zeitzeugin, die den Rassismus und das perfide Vernichtungssystem in einem irritie-

renden Tonfall erläutert, als ob sie persönlich mit den SS-Schergen bekannt gewesen

sei« (Lenssen 2019: 119). Das Stück und auch der Film enden mit einem der stärksten

symbolischen Bilder: Die Jüdin Madi wiegt den Palästinenser Khaled in ihren Armen,

weinend lehnt er sich an sie an, sie umfasst ihn von hinten und schaukelt sanft mit ihm

hin und her. Ob diese Aufnahmen auf die Pietà-Motivik anspielen sollen, bleibt offen,

trotzdem werden Assoziationen der Nächstenliebe, des Verzeihens, des Todes und der

Auferstehung aufgerufen.

Balagan ist eine Geschichtsanalyse. Schon die Recherchen, mit denen sich Andres

Veiel auf das Projekt vorbereitet hat, zeigen das deutlich: Er studierte Tom Segevs Dar-

stellung Die siebte Million (1991), in welcher der Historiker herausarbeitet, dass die Kib-

buzim stärker an ihrem Ziel der Gründung des israelischen Nationalstaates interes-

siert gewesen seien als an der Aufnahme geschwächter KZ-Überlebender (Lenssen 2019:

120), Eyal Sivans Dokumentarfilm Izkor (Remember) über Rituale des israelischen Geden-

kens und Claude Lanzmanns Shoah, er las Henryk M. Broders Der ewige Antisemit, Saul

Friedländers Kitsch und Tod und beschäftigte sichmit dem Zweiten Golfkrieg und seinen

Auswirkungen auf Israel (ebd.: 126). Veiel realisiert, dass in Israel »eine ganz andere,

schmerzhafte Notwendigkeit existiert, […] sich mit Geschichte auseinanderzusetzen«

(zit. in Daum 2000), zugleich erkennt er während der Ausarbeitung von Balagan aber

auch »in der Unbedingtheit seiner Protagonisten, sich mit der eigenen Geschichte aus-

einanderzusetzen, eine Affinität zu sich selbst« (Fischer 2009: 74). Wieder erfährt er,

dass sein eigenes Einbezogensein in die Geschichte die Grundlage bildet für deren Un-

tersuchung. Balagan zeigt außerdem, dass für Andres Veiel mit einer Erkenntnis von

Geschichte immer auch ihre Erlösung, also ihre existenzielle Relevanz für die gesell-

schaftspolitischen Prozesse der Gegenwart verbunden ist. Er stellt in seinem Film deut-

lich heraus, dass die Arbeit der Schauspieler nicht darauf abzielt, in der Vergangenheit

zu schwelgen (die Blasphemie dieses Begriffes wird von ihnen explizit thematisiert),

sondern die gegenwärtigen Konflikte zu bearbeiten und die geistigen Lebensbedingun-

gen der Nachgeborenen der Opfer wahrzunehmen und mitzugestalten. So wird gleich

an den Beginn des Films eine Interviewsequenz gestellt, in der Madi betont: »Es ist kein

Stück über den Holocaust. Es ist ein Stück über unser Leben als Israelis, hier und heu-

te« (0.04.24). Es geht ihr um eine Gestaltung der Gegenwart – dafür ist aber die Vertie-

fung in die historische Erinnerung notwendig. Immer wieder wirdMadis Überzeugung

wahrnehmbar, »dass man sich für die Versöhnung mit der Vergangenheit ins Herz sei-

ner Feinde begeben muss« (Wach 2006: 7) – und deshalb setzt sie sich auch rückhaltlos

den Klängen undWirkungen eines Horst Wessel-Liedes aus. Indem Andres Veiel dieses

Bemühen dokumentiert, praktiziert er bereits die kompromisslose Ästhetik von Black

Box BRD und Der Kick, radikale Gegensätze undWidersprüche zuWort kommen zu las-

sen, zu durchleben und dabei die verkrusteten Begriffe und Urteile aufzubrechen, die

einem wirklichen Verstehen der betrachteten Phänomene im Wege stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Andres Veiel 165

Mit Balagan ist die filmische Arbeit Veiels endgültig bei der Geschichte angekom-

men – auch ästhetisch: Viele Verfahrensweisen, die in den späteren Filmen ausgestal-

tet werden, um historische Reflexionsprozesse anzuregen, werden hier angelegt. In der

Einleitung wurde bereits darauf hingewiesen, dass Veiel mit Black Box BRD undDer Kick

allerdings noch einmal einen qualitativ entscheidenden Schritt in Bezug auf seinen

ästhetischen Ansatz vollzieht: Diese Filme zeichnen sich durch eine wesentlich freie-

re kompositorische Struktur, durch die inszenatorische Verwendung von Spielszenen,

massive Verfremdungsstrategien u.a. aus, die in Balagan noch nicht zu finden sind.Mit

Winternachtstraum, der sich aber noch nicht so explizit der Geschichte selbst zuwendet,

bildet Balagan die Grundlage für die großen Produktionen, die sich intensiv mit den

Ereignissen der NS-Zeit und der BRD- bzw. DDR-Geschichte auseinandersetzen.

IV.2. Black Box BRD (2001)

Andres Veiel signalisiert bereits mit dem Titel seines 2001 uraufgeführten Films, dass es

ihm umdie Geschichte geht: Die Kürzel BRD evozieren eine Vielzahl von Assoziationen,

die mit den Ruinen einer untergegangenen Diktatur einsetzen und sich über die Grün-

dung eines demokratischen, aber halbierten Staates, den Bau einer Mauer als Demar-

kationslinie zwischen kapitalistischer und kommunistischer Welt, den eruptiven poli-

tischen und geistigen Aufbruch einer jungen Generation bis zum Zusammenwachsen

der beiden deutschen Staaten erstrecken und das Schicksal eines ganzen Jahrhunderts

anklingen lassen. Mit Alfred Herrhausen als Chef einer der weltweit bedeutendsten

Banken und dem RAF-Mitglied Wolfgang Grams, der sich als Teil eines globalen Kamp-

fes gegen die kapitalistisch beherrschte Politik und Wirtschaft verstand und durch sei-

nen Vater, der freiwillig zur Waffen-SS gegangen war, auf ähnlich direkte Weise mit

der NS-Vergangenheit verbunden war wie der berühmte, durch die NS-Eliteschule in

Feldafing hindurchgegangene Banker, führt Veiel den Zuschauer unmittelbar hinein

in das Zentrum deutscher Geschichte. Er ruft mit den Aufnahmen von Dutschke und

Schily am Grab von Holger Meins, mit Helmut Schmidts zynischer Antwort auf dessen

Tod oder Helmut Kohls Aussagen zu Herrhausen Schlüsselsituationen der Geschichte

des 20. Jahrhunderts auf und unterstreicht durch die Darstellung der Todesmomente

von Herrhausen und Grams die existenzielle Dimension der historischen Ursachenfor-

schung.

IV.2.1. Der Entstehungsprozess

Die Entstehung von Black Box BRD ist ein Ausdruck für die enge Verbindung von Veiels

Projekten mit den essenziellen Fragen, mit denen er sich biographisch jeweils aktuell

auseinandersetzt. Seine in der Jugendzeit einsetzende Aufarbeitung der RAF-Thematik

ist verschränkt mit der Begegnungmit seinem Schulkameraden und engen FreundThi-

lo, bei dem er große Ähnlichkeiten mit seinem Protagonisten Wolfgang Grams erlebt

(Veiel 2006b: 9) und dessen Selbstmord ihn entscheidend zu seinem Filmprojekt Die

Überlebenden veranlasste. Die Skepsis von Seiten der Filmförderung war groß, weil man

keineswegs ein Publikumsinteresse für die Selbstmorde dreier ehemaliger Stuttgarter

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007 - am 13.02.2026, 09:22:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

