IV. Andres Veiel

Foto: Arno Declair

IV.1.  Biographische Aspekte

Die Auseinandersetzung mit der Geschichte durchzieht wie ein roter Faden das Werk
Andres Veiels. Der Nationalsozialismus, die westdeutsche Nachkriegsgeschichte bis zur
Entstehung der RAF, die Parallelentwicklungen in der DDR, die gesamtdeutschen Er-
eignisse nach der Wende, die politischen und ékonomischen Szenarien der globalisier-
ten Welt sind in seinen Filmen stindig wiederkehrende Themen, die darauf hinweisen,

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Asthetische Geschichtserkenntnis

dass es bei ihm anhaltende, existenzielle Fragestellungen gibt, die unmittelbar mit der
Geschichte verbunden sind.

Veiels historische Analysen sind nicht das Ergebnis eines systematischen wissen-
schaftlichen Studiums. Sein Zugang zur Geschichte ist vielmehr von ganz persénlichen
biographischen Erlebnissen geprigt, die bereits mit der Kindheit einsetzen und sich
tiber sein Jugendalter bis in die Gegenwart fortsetzen. Eltern und Grofeltern Veiels,
der am 16. Oktober 1959 in Stuttgart-Méhringen geboren wurde, waren sehr direkt in
die Ereignisse der ersten Jahrhunderthilfte des 20. Jahrhunderts involviert: der Grof3-
vater viterlicherseits als General der Wehrmacht, sein Sohn als Offizier, seine Mutter
als unmittelbare Zeugin der »Reichskristallnacht«. Die Erzihlungen in der Familie des
Vaters reichen bis in das 19. Jahrhundert zuriick: Dessen Mutter war im Elsass in grof3-
biirgerlichen Verhiltnissen aufgewachsen, ihr Vater war Biirgermeister in Colmar, von
wo er samt Anhang aber 1919 vertrieben wurde — diese Demiitigung setzte sich in Ver-
bindung mit der »Schande von Versailles« im Gedichtnis der Familie fest. Schon 1924
soll die Grofimutter im Beisein des funfjahrigen Sohnes (Veiels Vaters) gesagt haben:
»Es wird einen neuen Krieg geben« (Interview, 27.01.2018: 417). Der Erziehungsstil im
Hause muss von grofRer Hirte geprigt gewesen sein, Sensibilitit wurde als Weichlich-
keit ausgelegt, die es auszumerzen galt, um spiter den Krieg zu gewinnen (ebd.). Dies
mag auch dazu beigetragen haben, dass sich der Vater seinem eigenen Sohn Andres
gegeniiber spiter sehr einsilbig verhielt und ihm in einer Art »emotionalem Analpha-
betentum« (Veiel in Fischer 2009: A7) begegnete. Uber seine Kriegserlebnisse hat der
Rechtsanwalt lange geschwiegen, trotzdem waren Andres und sein sechs Jahre ilterer
Bruder den Folgen dieser Erfahrungen unmittelbar ausgesetzt: »Es konnte sein, dass
mir beim Abtrocknen eine Tasse herunterfiel und er vollkommen ausrastete, mit Ohr-
feige. Er stand in solchen Momenten neben sich«. Die Mutter versuchte den Séhnen
dann zu erkliren, wie es zu solchen Situationen kommen konnte: »lhr miisst verste-
hen: Er ist kriegsbeschidigt« — die Kinder wussten nicht, dass ihr Vater Geschossteile
in seinem Kopf hatte, die wanderten und extreme Schmerzen verursachten (Interview,
27.01.2018: 416). Kriegsbeschidigt war der Vater aber auch auf seelischer Ebene: Erst in
seinen letzten Lebensjahren erzihlte er seinem Sohn z.B., »wie er Einschiisse im Pan-
zer hort — er spricht mit seinem Funker, er dreht sich um und in dem Moment sieht er
den Funker ohne Hals, ohne Kopf und das Blut kommt raus« (ebd.: 417).

Als Andres Veiel ilter ist — zwischen 18 und 20 Jahre —, beginnt er seinen Vater
schlief¥lich gezielt zu provozieren, um Klarheit @iber dessen Rolle in der NS-Zeit zu er-
langen (er war bis 1944 Teilnehmer des Russlandfeldzugs und als Major am Ende im
Generalstab): »Ich fing vor allem damit an, sehr intensiv zu recherchieren. Wo war er
im Zweiten Weltkrieg? [..] Er wehrte sich: >Aus welchem Grund soll ich mich von dir
verhoren lassen? Du behandelst mich wie einen Angeklagten« (zit. in Lenssen 2019:
18). Sein Sohn hielt den Versuchen, scheinbar niichtern und objektiv von Liquidationen
der SS an der Front zu berichten, entgegen: »Die Maschinengewehrsalven musst du
doch eigentlich gehort haben — und mindestens die Tatsache anerkennen, dass du dem
Ganzen doch den Weg bereitet hast. Es war doch klar, was danach kommt« (Interview,
27.01.2018: 416). Die Aulerung »Der Krieg in den ersten Jahren war eine Europareise
auf Adolfs Kosten« brachte ihn besonders auf und provozierte ihn zu der Antwort: »Ihr
habt einen Angriffskrieg gefithrt, das war keine Europareise, und es wire mal ganz gut,

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

wenn du dich dieser Verantwortung stellen wiirdest« (ebd.). Andres Veiel resiimiert die-
se Auseinandersetzungen: »Mit einer gewissen Gnadenlosigkeit habe ich diese sVerhore«
gefiithrt, bis mein Vater aufgestanden ist und gesagt hat: Er sieht sich hier weder geno-
tigt noch gezwungen, Auskunft zu erteilen — und das Gesprich beendet hat« (ebd.). Erst
das Wissen um die traumatischen Erlebnisse und die korperlichen Schmerzen seines
Vaters hat bei Veiel langsam zu einem Umdenken gefithrt und die Missverstindnisse
sichtbar werden lassen, denen diese Gespriche ausgesetzt waren.

Durch die jugendlichen Recherchen kamen nun auch Details itber den Grof3vater
ans Tageslicht, der drei Jahre vor der Geburt seines Enkels gestorben war. Rudolf Veiel
war General der Panzerabwehr im Russlandfeldzug. Sein Enkel konstatiert: »Er war
ein hochrangiger Akteur in einem Angriffskrieg und bereitete das Schlachtfeld fiir die
Zerstorungsarbeit der SS vor. Er war Titer und in gewissem Sinn Opfer in einer Person«
(zit. in Lenssen 2019: 12). Andres Veiel erwihnt, dass der Grofvater »am 20. Juli noch
zum Tode verurteilt wurde, weil er als diensthabender General fir Wiirttemberg damals
die ersten Anweisungen, den Gauleiter zu verhaften, umgesetzt hatte — aber das Urteil
wurde nicht vollstreckt. Gleichzeitig war er jemand, der ein grofier GeniefRer war und
die Privilegien dieses Generalstandes iiber Jahre und Jahrzehnte genossen hat und eben
nicht in den Protest oder den Widerstand ging. Und da war natiirlich die Frage: Wann
hat er was erkannt?« (Interview, 27.01.2018: 415f.).

Sehr intensiv hat auch die Mutter die NS- und Nachkriegszeit miterlebt, und sie
muss davon ihren S6hnen deutlich mehr mitgeteilt haben als ihr Mann. Sie hat ithnen
erzihlt, wie in der »Reichskristallnacht« angsterfiillt die Vermieter gekommen seien —
eine jiidische Familie, die selbst im Erdgeschoss des Hauses wohnte. Sie suchten Schutz
bei der Familie der Mutter eine Etage hoher, weil unten Steine in die Wohnung flo-
gen. Im Park standen dann die ersten Binke: »Nur fiir Arier« (ebd.: 415). Die schwerste
Traumatisierung erfuhr die Familie aber erst in der Nachkriegszeit: Die Schwester der
Mutter war mit einem Gutsbesitzer verheiratet, der von den Russen festgenommen
und erschossen wurde. Die Schwester kam in ein Lager und dort starb ihr Kind. Dann
wurde auch noch der Vater — also der andere Grofivater Andres Veiels — verhaftet: Er
war Staatsanwalt und politisch unerwiinscht. Er war schon im Zug nach Sibirien, aber
Veiels Mutter konnte anhand von Briefen nachweisen, dass er sich fiir Kommunisten
eingesetzt hatte — im letzten Moment wurde er noch aus dem Zug geholt (ebd.: 416f.).

Vor dem Hintergrund dieser in das Familiengeddchtnis eingravierten Erfahrungen
wird die Feststellung Veiels nachvollziehbar: »Geschichte war nicht etwas, was vergan-
gen war. Meine Obsession, mich mit diesen Fragen zu beschiftigen, kam daher, dass ich
meinen Vater oft nicht verstanden habe. [...] Ich will damit nur andeuten, dass Geschich-
te etwas war, was nicht etwas Objektivierbares war, sondern was unmittelbar in unsere
Familie eingegriffen und sie beschidigt und mein Leben indirekt extrem beeinflusst hat
in dieser merkwiirdigen Anwesenheit und Abwesenheit von Gewalt. [...] Diese Spirale
— wie sich das fortgesetzt hat —, diese Spirale ging wie durch das Fleisch der Familie,
hat sich richtig so durchgebohrt und war verwachsen, kann man sagen«. Veiel sieht
den Grund fur seinen starken Bezug zur Geschichte darin, dass sie sich »in erster Linie
[...] fitr mich abgebildet hat in den Erzdhlungen meiner Eltern als eine Geschichte von
Gewalt und Zerstorung, von Beschidigung, aber auch davon, dass ihr trotzdem immer
wieder etwas abgerungen wird« (ebd.). Mit diesen Erlebnissen ging fiir ihn von Anfang

- am 13.02.2026, 09:22:58.

149


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Asthetische Geschichtserkenntnis

an die Frage einher, wie man die historischen Ereignisse denn tatsichlich verstehen
konne: Wahrend die Mutter ihren Kindern von der Judenverfolgung in Meiningen er-
zihlte, konnte sich der Vater, der zeitgleich in derselben Stadt gelebt hatte, an nichts
erinnern — »umso mehr entstand die Frage: Was ist das eigentlich, was kommt dahin-
ter? [...] Damals war ich vielleicht so 12/13, und da hat sich frith bei mir herausgebildet
eben eine Frage: Was heif3t Geschichte? Wie bildet sich Geschichte ab und wie setzt sie
sich zusammen, wie komme ich aus diesen sehr vielen Fragmenten zu einem gréferen
verbindlichen Zugang, wo das fiir mich deutbar wird? [...] Diese Frage an Geschichte,
an Erinnerung, an Darstellbarkeit hat sich fortgesetzt [...]. Es war fiir mich Geschichte
also immer etwas, um das ich ringen muss, das sich nicht sozusagen einfach als Bild
herstellt« (ebd.: 415f.).

Diese Riickblicke Veiels auf Kindheit und Jugend sind in verschiedener Hinsicht auf-
schlussreich. Sie machen deutlich, warum Geschichte fiir ihn nicht eine abgeschlossene
Vergangenheit, ein neutral aus der Distanz beobachtbarer Gegenstand ist, sondern ein
sich aktuell vollziehender Bestandteil der eigenen Biographie. Ohne dass Veiel bewusst
darauf rekurriert, erinnert diese Perspektive deutlich an Hebbels bereits zitierte Positi-
on, der Kiinstler erfasse die Geschichte, indem er seinen eigenen Lebensprozess in die
Produktion des historischen Bildes hineingebe, der von den durch die Zeiten wirkenden
geschichtsbildenden Kriften »durchstromt« werde und quasi die »Nabelschnur« zum
realen geschichtlichen Leben bilde.” Veiel begriindet seine Einschitzung nicht philoso-
phisch, sondern empirisch im Blick auf seine biographischen Erfahrungen.

Es ist bemerkenswert, wie eng bei Andres Veiel die geschilderten Erinnerungen spi-
testens im Alter von 13 Jahren mit grundsitzlichen Fragen nach der Erkenntnismoglich-
keit von Geschichte verkniipft sind. Auch wenn man davon ausgehen kann, dass Veiel
dieses reflektierende Bewusstsein in Bezug auf methodische Fragen erst im Riickblick
in seine Schilderungen einfliefen lisst, ist es durchaus denkbar, dass ein Kind in die-
sem Alter daran anstoflt, dass zwei Menschen zwei verschiedene Berichte von ein und
demselben Ereignis geben — genauso, wie es zum Erlebnis eines unbekannten »Dahin-
ter« gelangen kann, um dessen Entdeckung gerungen werden muss. »Was heifdt Ge-
schichte?« — diese Frage muss fiir Andres Veiel zu einem existenziellen biographischen
Motiv geworden sein.

Ein weiterer Aspekt, der sich aus seinen Schilderungen ergibt, ist ein inhaltlicher:
Die kindlichen und jugendlichen Erfahrungen, die er an der Geschichte macht, sind
nicht beliebig, sondern reifen immer wieder eine bestimmte Fragestellung auf: Was ist
der Ursprung von Gewalt? Nicht erst in den Arbeiten tiber die Holocaust-Reflexionen
des Theaterzentrums Akko, iiber die RAF oder den Mord in Potzlow setzt sich Veiel mit
dieser Frage auseinander, sondern schon die schweren Traumatisierungen in der Fami-
lie bedringen ihn offensichtlich als Kind nachhaltig — und setzen sich im Jugendalter, in
der Wahrnehmung des Stammbheim-Prozesses gegen Ensslin, Meinhof, Baader, Raspe
und Meins fort. Veiel war als 15jdhriger fiir seine Schiilerzeitung Zuschauer des Prozes-
ses (siehe Fischer 2009: 8) und hat hautnah die extremen Auseinandersetzungen im Ge-
richtssaal mitverfolgt: »Das war eine ungeheuer aggressive Aufladung, iiberhaupt nicht

1 Christian Friedrich Hebbel: Mein Wort (iber das Drama (1843), in: Sdmtliche Werke, Hamburg 1891,
Bd. 10, S.18 und Vorwort zu Maria Magdalene, in: Werke, Miinchen 1963, Bd. 1, S.322

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

zuginglich. Ich weifd noch, wie es immer nach ganz wenigen Sitzen zur Riumung kam,
zu Provokationen: >Faschisten, SS-Gericht< usw., nochmal eine Verwarnung und dann
wurden die an Hinden und Fiifen rausgezerrt. Fiir mich war es eine Mischung aus
der Tatsache, iiberhaupt dabei zu sein, [... und] so eine[r] abstrakte[n] romantische[n]
Bewunderung, wenn die da so an Hinden und Fifien wie ein Stiick Schlachtvieh raus-
gezerrt wurden und iiber den Boden schliffen: Die machen etwas, sind bereit sich fir
eine andere Welt hier demiitigen zu lassen, und die haben den Mut, diesen Richtern
und allen, die zumindest in dem Verdacht standen, in der Kontinuitit des Dritten Rei-
ches zu denken, etwas entgegenzusetzen [...]. Ich glaube, es ging aber vor allem darum,
an dieser Geschichte unmittelbar teilzuhaben, denn das Argument der Elterngenerati-
on war immer: >Du verstehst nicht, was Diktatur ist« (Interview, 27.01.2018: 419). Die-
se Teilhabe wurde fiir den jugendlichen Prozess-Besucher dann tiberraschend konkret:
»Ich erinnere mich an eine Art Schliisselsituation, als mich ein mir freundschaftlich
verbundener CDU-Stadtrat [Veiel war damals Mitglied der Jungen Union, A.B.] mit
Kontakten zum Landesamt fir Verfassungsschutz beiseite nahm und mir vertraulich
mitteilte, iiber mich wiirde bereits ein Dossier existieren und wenn ich in diesem Staat
einmal etwas werden wolle, dann sollte ich von diesen Aktivititen die Finger lassen. Das
war fir mich der Wendepunkt. Denn ich sagte mir: Wenn das der Staat ist, mit dem
ich mich identifizieren soll, dann will ich in ihm auch nichts mehr werden, und trat
aus der Jungen Union aus« (zit. in Reif 2003). Veiel war iiber diesen Vorgang zutiefst
emport, konnte ihm spiter aber auch etwas Positives abgewinnen: »Letztendlich war
ich dankbar dafir, dass ich [...] aufgewertet und in eine historische Situation hinein-
katapultiert wurde, wo es um etwas Wesentliches ging — nimlich dass dieser Staat auf
dem Weg war, sich eben doch faschistoid, wenn nicht gar faschistisch zu entwickeln«
(Interview, 27.01.2018: 420).

Es ist frappierend, wie nahe Andres Veiel auch als Jugendlicher dem histori-
schen Geschehen kam. Als unmittelbarer Zeuge der dramatischen Eskalation der
RAT-Geschichte wird er spiter immer wieder auf dieses Thema zuriickkommen - es
wird zu einem treibenden Motiv, das seine ganze Biographie durchzieht. Bereits diese
knappe Schilderung Veiels von seinen Erfahrungen im Gerichtssaal deutet darauf hin,
dass fiir ihn mit dem historischen Thema »Gewalt« zugleich die Frage nach Wesen
und Wirklichkeit von Idealismus verbunden ist. Einerseits erlebt der jugendliche
Schiiler die Erschiitterung angesichts von staatlicher Unterdriickung und Aggression,
andererseits spricht aus seiner sich dagegen auflehnenden Empérung ein tieferlie-
gender enthusiastischer Antrieb zu Verinderung und Gestaltung von Zukunft. Veiels
Schilderungen legen die in mehreren seiner Werke bearbeitete Frage nahe, in welchem
Zusammenhang die Gewalttitigkeit der RAF-Terroristen mit ideellen Intentionen
steht, die unter Umstidnden gesellschaftlich zu wenig beachtet wurden.

Trotz der erstaunlichen Vorwegnahme der Inhalte und Motive der kinstlerischen
Auseinandersetzung Andres Veiels mit der Geschichte gibt es keine lineare oder kausa-
le Verbindung von Kindheit und Jugend mit dem spiteren Werk. Die Erfahrungen im
Elternhaus und in Stammheim fithrten keineswegs dazu, dass Veiel nach der Schule
Geschichte oder Politik studiert oder sich auf andere Weise unmittelbar der Geschich-
te zugewandt hitte. Wesentlich fiir seine weitere biographische Entwicklung wurde ein
ganz anderer Faktor, der mit dem Geschichtsinteresse ursichlich erst einmal gar nichts

- am 13.02.2026, 09:22:58.

151


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Asthetische Geschichtserkenntnis

zu tun hatte: die Begeisterung fiir die Kunst. Schon zur Zeit seiner Prozessbesuche
entdeckte er die Aktionskunst: »Ich habe damals sehr viel gemalt und Kunstaktionen
gemacht. Das hatte viel mit Provokation zu tun. Wir haben mit Farbbomben hantiert,
Korperbemalungen gemacht, uns also mehr so im Installations- und Happeningbereich
bewegt« (zit. in Fischer 2009: A8). Erst im Kontext der Produktion von Beuys hat And-
res Veiel kenntlich gemacht, wie stark er damals von seinem Kiinstler-Vorbild inspiriert
wurde: »Zunichst war da die Faszination fiir das Fett, das er in Ecken geschmiert hat.
Fiirjemand, der in der Stuttgarter Kehrwochen-Idylle grofdgeworden ist, ist allein schon
die Vorstellung einer Fett-Ecke eine Herausforderung. In Stuttgart wire sie sofort ent-
sorgt worden. Es hat meine Freunde und mich gereizt, auch mit solchen Materialien zu
arbeiten. Anstatt Aquarelle fiir die Schule zu malen, haben wir Farben und Margarine
mit abgelaufenem Haltbarkeitsdatum organisiert und dann mit dem Biigeleisen Bilder
produziert. Die wurden als Beuys’sches Bewegungsmoment der Plastik tiber die Heizung
gehingt, sodass die feste Form durch die Wirme aufbrach und heruntertropfte. Man
hatte dann gleich zwei Bilder: das zufillige Tropfenbild auf dem Boden und das durch
die Wirme verinderte Fett-Gemilde auf der Heizung« (zit. in Lenssen 2019: 39). In an-
deren Situationen malte Veiel auf den Marktplatz in Leonberg oder um seine Schule
herum eine rote Linie, rieb sich mit Vaseline ein und beklebte sich mit Federn aus ei-
nem aufgeschlitzten Kissen oder hantierte mit Essensresten und Kaffeesatz (ebd.: 40f.).

Ein anderes Kunsterlebnis war fiir ihn das Theater. Seit 1971 inszenierte Claus Pey-
mann am Stuttgarter Schauspielhaus, 1974 wurde er dessen Intendant. Seine Inszenie-
rungen wurden fiir Andres Veiel zu einer prigenden Erfahrung, und zwar vor allem
deshalb, weil sie gezielt den bildungsbiirgerlichen Rahmen klassischer Kunstveranstal-
tung verliefen und sich dezidiert in die politische Auseinandersetzung einmischten.
Peymann inszenierte ein Stiick iiber den Abtreibungsparagraphen oder duflerte sich
mit Camus’ Die Gerechten zu Stammheim — »jede Inszenierung war eine Stellungnah-
mex« (Veiel in Bildhauer 2006: 259). Spiter — als Student in Berlin — suchte Andres Veiel
nach einer noch radikaleren Form, Theater in den offentlichen Raum zu bringen: Mit
einer von ithm aufgebauten Theatergruppe beschiftigte er sich mit dem Ansatz des in
Stidamerika entwickelten »Unsichtbaren Theaters« von Augusto Boal, das mit der Me-
thode operierte, dorthin zu gehen, »wo Leute sind, die normalerweise nicht ins Theater
gehen, also beispielsweise in die U-Bahn oder in Kaufhiuser« (ebd.: 258). Veiel ging mit
seinen Leuten z.B. angesichts der Teilentlassungen bei AEG in einen Supermarkt, wo
einer von thnen am Ende seine Ware auf das Band legte und der Kassiererin zufliisterte,
er sei arbeitslos geworden, konne nicht bezahlen, witrde den Betrag aber abarbeiten.
Ein Mitspieler an der Nebenkasse mischte sich darauthin ein und rief aus, er werde
dann aber auch nicht zahlen - die Blockade der Kassen und die Diskussion im Super-
markt waren gesichert.

Andres Veiel wusste nach eigener Aussage bei seinen Besuchen der Peymann-
Inszenierungen und wihrend seiner Boal-Aktionen noch nicht, dass er selber eines
Tages Theaterregisseur werden wiirde (siehe Fischer 2009: A8), und auch sein enger
Bezug zur Geschichte war noch nicht Gegenstand dieser Theatererfahrungen und
Kunstprojekte. Seine kiinstlerische Ausrichtung war durchaus politisch — sowohl die
Happenings als auch die Theaterprojekte waren davon geprigt, den selbstreferenzi-
ellen Charakter der Kunst aufbrechen und sie in die gesellschaftliche Wirklichkeit

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

hineinstellen zu wollen. Trotzdem ging es hier um kiinstlerische Produktivitit, nicht
um historische Wissenschaft. Das dsthetische Ausdrucksbediirfnis Veiels war nicht die
Folge seines geschichtlichen Interesses.

Das gilt auch fiir sein Studium der Psychologie, das er 1982 in Berlin begann. Die
Eltern dringten ihn, »etwas Handfestes [zu] lernenc, bevor er in einen kiinstlerischen
Beruf gehe (zit. in Fischer 2009:9), er selber erhoffte sich von dem Studium, Zuginge zu
den Tiefenschichten des menschlichen Seelenlebens zu gewinnen und »Mechanismen
[zu begreifen], die offensichtlich linear nicht einfach zuginglich sind« (zit. in Bildhau-
er 2006: 263; dhnlich auch in Lenssen 2019: 17f.). An dem Beruf des Psychotherapeuten
faszinierte ihn nach eigenem Bekunden die Aufgabe, Menschen zuzuhéren, wenn sie
tiber ihr eigenes Leben erzihlen. Er versprach sich von dieser Titigkeit, »dass man et-
was erfihrt iiber das Leben und iiber die Substanz des Lebens« (zit. in Fischer 2009:
A8). Seine »Ohren zu vermieten« an Menschen, die ihre Lebensgeschichte mitteilen
mochten (zit. in Bildhauer 2006: 264), erscheint — auch vor dem Hintergrund seiner
fiir ihn so charakteristischen spiteren Interviewkunst — als ein Wunsch, der geradezu
leitmotivisch fir sein Schaffen wurde. Trotzdem war es dann gar nicht das Studium
selbst, das ihm die Antworten zugefiihrt hat, die er sich beziiglich einer psychologi-
schen Forschung erhofft hatte. Andres Veiel hat bis heute ein kritisches Verhiltnis zur
Psychologie als Wissenschaft. Er sieht ihre Leistung in der Ausarbeitung formeller Me-
thoden, allgemeine psychologische Zusammenhinge zu erfassen und empirisches »Ma-
terial hierarchisch zu gliedern« (ebd.) - »die Psychologie hat mir sozusagen die theore-
tischen Méglichkeiten gegeben, mich an bestimmten Fragen zu reiben« (zit. in Fischer
2009: A10), aber: »Das intuitive Verstindnis fiir das, was in Menschen vorgeht, habe
ich bestimmt nicht im Studium gelernt« (zit. in Bildhauer 2006: 264). Veiel wirft der
Psychologie einen Reduktionismus vor, der nicht in der Lage sei, das menschliche In-
dividuum adiquat zu erfassen: »Das psychoanalytische Welterklirungsmodell war mir
zu eng« (zit. in Fischer 2009: A8), »in der Psychologie geht es darum, etwas Allgemein-
giiltiges herauszufinden. Die Wirklichkeit muss eingegrenzt und ganz viele Faktoren
miissen ausgeschlossen werden, um zu einem Ergebnis zu kommen. Ich fand die be-
schrinkten Thesen aber immer uninteressant. Das Leben ist doch soviel spannender.
Es auf diese Art zu reduzieren war fiir mich unbefriedigend. Die Wissenschaft war mir
ein zu enges Gehege« (ebd.). 12 Jahre nach diesen Auflerungen resiimiert Veiel ganz
ahnlich: »Ich zweifelte selbst schon sehr an der Wissenschaftlichkeit der Psychologie.
Es erschien mir immer absurder, wie Parameter extrahiert, also ausgeschlossen werden
mussten, um itberhaupt zu Aussagen zu gelangen. Die Wirklichkeitsnihe l6ste sich auf.
Psychologie fand unter absurden Laborbedingungen statt, wo es einen Input gab, einen
Output und komplizierte statistische Verfahren. [..] Ich habe sehr frith gemerke, dass
mich der Einzelfall viel stirker interessiert« (zit. in Lenssen 2019: 20f.). Offensichtlich
wurde Veiel schon frith bewusst, dass sein Studium eine Sackgasse darstellte: »Ange-
sichts der fragwiirdigen Wissenschaftlichkeit ging also eine Tiir zu und es war fiir mich
schon wihrend des Studiums klar, dass das nicht mein Weg sein kann« (ebd.: 21). Er
realisierte, dass es fiir ihn viel mehr die Kunst war, in der er einen Zugang zum Men-
schen fand. In ihr sah er eine Moglichkeit dem »Einzelfall« gerecht zu werden: »Man
kann ihn universell auslegen, er weist tiber sich hinaus, ohne unbedingte Beweiskraft
zu reklamieren« (ebd.), »das Verfahren der Wissenschaft an sich ist der Kunst genau

- am 13.02.2026, 09:22:58.

153


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Asthetische Geschichtserkenntnis

entgegengesetzt. Es ist sogar ein todliches Verfahren fir die Kunst. Das Spannende an
meiner Arbeit ist, dass es gerade nicht darum geht, eine These zu beweisen. Im Ge-
genteil, ich mochte ja gerade eine These aufstellen, um dann irritiert zu werden. Ich
mochte nichts beweisen« (zit. in Bildhauer 2006: 265).

Veiels psychologisches Erkenntnisinteresse war also durchaus real — der Weg, zu
entsprechenden Einsichten zu gelangen, entpuppte sich letztlich aber als Missverstind-
nis. Auch diese Tatsache fithrte nun aber nicht geradlinig zu einem zwangsliufigen
Entschluss, in die Kunst zu gehen. Kennzeichnend fiir die Weichenstellungen in die-
ser frithen Phase der Biographie Andres Veiels sind die Parallelprozesse, die sich immer
wieder ungeplant geltend machten. So ging Veiel z.B. gleich zu Beginn seines Studiums
einem Interesse nach, das ihn aus Berlin wieder hinausfiithrte und mit seinem Studi-
um vordergriindig gar nichts zu tun hatte. Er war Mitglied einer Video-Gruppe mit dem
Namen Gegenlicht, die den etablierten Medien eine andere inhaltliche und dsthetische
Sichtweise entgegenstellen wollte (Veiel in Lenssen 2019: 31f.). Im Sommer 1982 erfuhr
er von der Blockade in Grofiengstingen auf der Schwibischen Alb gegen die Stationie-
rung von US-amerikanischen Atomsprengkopfen im Zuge des bevorstehenden NATO-
Doppelbeschlusses, absolvierte einen Film-Wochenendkurs in der Volkshochschule und
lieh sich eine Schwarzweif3-Videokamera aus. Er fuhr mit seinem Freund Klaus Jitrgen
Gergs zu dem Zeltlager mit seinen ca. 750 Aktivisten, um sich dort unter die Atomwaf-
fengegner zu mischen und die Vorginge filmisch festzuhalten (ebd.: 73f.). Das Ergeb-
nis — der 45minitige Film Machbar — war eine sehr einfach gehaltene, spontane und
technisch unfertige Arbeit, die aber personliches Engagement ausstrahlt und atmo-
sphirisch wesentliche Aspekte der Situation festhilt: Veiel und Gerg sind »hingegan-
gen und haben einfach die Kamera draufgehalten. Und dann haben wir uns hingesetzt
und haben das zusammengeschnitten. [...] Ja, das ist sozusagen aus dem Bauch heraus
entstanden. Ich habe mir nicht iiberlegt, wohin wir da wollen, was wir erzihlen wollen.
Wir haben in dem Sinne - ohne zu wissen, was das eigentlich ist — cinema verité be-
ziehungsweise cinema direct gemacht. Die Ereignisse hatten eine Eigendynamik und
wir sind dieser Dynamik gefolgt. Wir haben nichts inszeniert, wir haben also nicht mal
gesagt >Jetzt geht von links nach rechts¢, dazu war unsere Rolle auch zu umstritten. Es
war sozusagen — ohne die Tradition zu kennen — ein pures Stiick cinema direct« (zit.
in Fischer 2009: A10).

Die Entstehung von Machbar fillt mit dem Beginn des Psychologiestudiums zeit-
lich fast zusammen - es ist insofern deutlich, dass das Projekt nicht das Resultat ei-
ner Enttiuschung tiber das Studium sein kann. Es ist offensichtlich genauso Ausdruck
eines kiinstlerischen Artikulationsbediirfnisses wie Veiels Aktionen in seiner Jugend.
Zugleich wird diese Arbeit zum Initialmoment fiir seinen Weg zum Filmemacher. Die
Schliisselerfahrung, die fiir Veiel mit dem Projekt verbunden war, bezog sich gar nicht
nur auf den Film selbst, sondern auf die Reaktionen, die er hervorrief: »Das Besondere
aber war die Erfahrung, als wir nach Fertigstellung des Films mehrere Wochen iiber
Land gefahren sind und den Film in Dorfgasthiusern gezeigt haben. Wir haben einen
Monitor aufgestellt und es war voll. Die Leute kamen und haben sich die Kopfe heif?
geredet. Dann kam auch der ortliche Einsatzleiter noch mal ... und da hatte ich plétzlich
das Gefithl, dass man mit Filmen so einen Nerv treffen kann. Die Leute erregen sich,
sie wollen dariiber reden. Und plétzlich verselbstindigt sich das. Das war der Punkt,

- am 13.02.2026, 09:22:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

wo es losging. Ab dem Moment dachte ich, das wire eigentlich toll, so etwas zum Be-
ruf zu machen. Der Gedanke, Filmemacher zu werden, entstand also, wenn man so
will, zufillig, denn wenn ich diesen Kurs nicht gemacht hitte und dann nicht die Ka-
mera mitgenommen hitte, ich weif? nicht, was dann passiert wire. Das war Sommer,
Herbst 1982, da wurde sozusagen der Analytiker vom Stuhl gestofRen und der Kauf des
Kanapees storniert« (ebd.). An dieser Schilderung wird deutlich, dass ein wesentlicher
Ausgangspunkt fiir Veiels Initiative wieder ein sozialer ist: Thn interessiert nicht nur
der Inhalt des Films oder die politische Situation, sondern der zwischenmenschliche,
kommunikative Prozess, der unter den betroffenen Teilnehmern entsteht — ganz im
Sinne der beuysschen Sozialen Plastik. Nicht die blofle Reflexion auf Politik und Ge-
sellschaft, sondern der Drang zu ihrer Gestaltung wird zum Ausl6ser seines Projekts.
Dabei wird ihm bewusst, welche Rolle in diesem Zusammenhang der Kunst zukommen
kann: »Irgendwie bekam ich das Gefiihl, dass diese merkwiirdige VHS-Kassette, die wir
da abspielten, wie eine Batterie ist, an der sich Leute gegenseitig aufladen, kurzschlie-
Ren und mit unterschiedlicher Spannung, mit Plus und Minus herangehen. Es entlddt
sich, es ist ungeheuer produktiv und es ist spannend, es erfreut sie, es emotionalisiert
sie, es bringt Sauerstoff in den Kopf. Das war dann der eigentliche Moment, an dem
ich dachte: Das muss ich weitermachen« (zit. in Bildhauer 2006: 257). Die Qualititen,
die diesen Film bei aller Unvollkommenbheit zur »Batterie« werden lieRen und eine der-
artig produktive Reaktion bei den Zuschauern ausldsten, sind dieselben, die auch fir
seine spiteren Filme kennzeichnend sind: das auf Vertrauen aufbauende Gesprich und
der in ihm entstehende Raum, in dem sich gegensitzliche Standpunkte artikulieren
konnen; eine intime Nihe zum Geschehen; die personliche Perspektive; gesellschaftli-
ches Engagement bei gleichzeitigem Verzicht auf Belehrung (siehe Lenssen 2019: 76f.).
Auflerdem klingt hier erneut das Zentralthema im Werk Veiels an: »Es herrschte [bei
der Blockade, A.B.] grofde Angst, zu schnell als gewalttitig gebrandmarkt zu werden.
Diese Frage von Gewalt oder nicht Gewalt hat mich schon damals interessiert und so
ist dieser Film entstanden« (zit. ebd., 77).

Andres Veiel setzt seinen filmischen Lernprozess dann tatsichlich fort: 1983 erfihrt
er von einem Regiekurs, den der damals in Deutschland noch weitgehend unbekann-
te polnische Filmemacher Krzysztof Kieslowski im Kiinstlerhaus Bethanien in Kreuz-
berg gibt, und wird bis 1988 dessen Schiiler (siehe Lenssen 2019: 12f., 27f., 79f.). Diese
kinstlerische Begegnung mit Kieslowski hat Veiel sehr geprigt: »Ich merkte, dass es
mit ihm ein Verstindnis ohne viele Worte gibt. Es war ein Verstindnis von Neugierde,
von >Etwas-begreifen-wollen, von etwas, das er immer polnisch-pathetisch die >inne-
re Wahrheit von Figuren«< genannt hat. Das Ganze war wie ein Katalysator fiir mich.
Ich war damals sehr unsicher und hatte noch iiberhaupt nicht die Vorstellung, mit Fil-
men vielleicht mal meinen Lebensunterhalt verdienen zu kénnen, aber es war wie ein
Magnet fiir mich« (zit. in Bildhauer 2006: 258). Die Arbeit mit Kieslowski war fiir Vei-
el in mehrfacher Hinsicht entscheidend. Er erlebte an ihm einen riickhaltlosen Drang
zur Erkundung menschlichen und gesellschaftlichen Handelns. Obwohl Ein kurzer Film
iiber das Toten erst 1988, also in der letzten Phase der gemeinsamen Auseinanderset-
zung uraufgefithrt wurde, erwihnt Veiel ihn explizit als ein Beispiel fiir den von ihm
selbst verfolgten Ansatz (siehe Fischer 2009: A12). Der Film erzihlt von einem 20jihri-
gen jungen Mann, der sich ziellos durch Warschau treiben lisst und schlieflich in ein

- am 13.02.2026, 09:22:58.

155


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Asthetische Geschichtserkenntnis

Taxi steigt, sich von diesem an einen einsamen Flecken am Stadtrand bringen lisst, um
dort den Fahrer brutal zu ermorden. Der Mann wird gefasst und zum Tode verurteilt,
und nun kehrt sich der Vorgang um: Es wird gezeigt, wie die Todesstrafe vollzogen wird
— der Zuschauer wird zum zweiten Mal Zeuge eines Toétungsvorgangs, diesmal an dem
Menschen, der vorher selbst getdtet hat. Kieslowskis preisgekronte Arbeit? dringt tief
in die Frage nach dem Warum des Totens vor, macht die Abgriinde kenntlich, die sich
jeder vorschnellen Antwort auf diese Frage verweigern, und entzieht diese Vorginge ei-
ner vereinfachenden moralischen Bewertung. Diese Tatsache ist dafiir verantwortlich,
dass die Figur des jungen Titers jene »innere Wahrheit« erhilt, von der Veiel spricht.

Der Zuschauer macht bei Kieslowskis Film eine erschiitternde Erfahrung: Dieselbe
Figur, fir die man gerade noch tiefste Abscheu empfunden hat, lost plétzlich ein em-
pathisches Mitgefiihl aus. Damit ist der nichste Aspekt angesprochen, der Andres Veiel
im Hinblick auf seinen Mentor wichtig ist: »Gelernt habe ich auf jeden Fall die Ambi-
valenz. Er hat sehr stark darauf geachtet bei mir. [..] Es ging darum, dass man mit
Leuten alles machen kann, dass man sie denunzieren kann, dass man sie vom Thron
stofRen kann, auch mit ihren hisslichsten und miesesten Eigenschaften. Aber an einem
bestimmten Punkt muss man sie auch lieben konnen, da also trotzdem eine Empathie
entwickeln kénnen. [...] Ich habe spiter — in der Reflexion der eigenen Arbeit — versucht,
extrem in die Widerspriiche von Personen, von Sympathien reinzugehen, subtil Ambi-
valenzen rauszufiltern, Unsympathien sympathisch zu machen« (zit. in Fischer 2009:
A12), »so hat mich Krzysztof Kieslowski maf3geblich darin geprigt, die Ambivalenzen
meiner Protagonisten zuzulassen, Schablonen zu vermeiden und immer die méogliche
Gegenthese mitzudenken« (zit. in Lenssen 2019: 29).

Dieser Lernvorgang bezieht sich nicht nur auf die inhaltliche Ausrichtung der Dar-
stellung, sondern vor allem auch auf den isthetischen Ansatz. Kieslowski habe ihm
»erstmal gezeigt, dass es eine filmische Grammatik gibt«, »er [hat] mich immer wie-
der gnadenlos auf die Form gestofien, und das hat eben geheifRen: Wie willst du einen
Menschen erzihlen? Warum diese Einstellung? Ich sage: Ich wollte eigentlich erzih-
len, dass er alleine ist. Da sagt er: Ja, wenn du erzihlen willst, dass er alleine ist, dann
musst du mit der Kamera nach oben gehen und die Verlorenheit zeigen — der Mensch
ein Punkt im Raum, [..] und dann gehst du in die Ecke des Raumes, die am weites-
ten weg von dem Menschen ist« (Interview, 27.01.2018: 427f.). Durch diese Schulung
gelangte Andres Veiel nach eigener Aussage zu einem Begriff der Verbindlichkeit des
Kiinstlerischen. Der »Kommandant der Poesie« (Veiel in Lenssen 2019: 2.8) sei ein »Kata-
lysator« fiir seine eigenen Anstrengungen gewesen, in der Formfindung die Beliebigkeit
zu iberwinden und zu realisieren, dass man als Kiinstler Verantwortung zu iiberneh-
men habe: »Du sammelst wie ein Pygmie, was du kriegst, und irgendwann fingst du
das Denken im Schneideraum an: Was mach ich jetzt daraus? Aber das hat nichts mit
einer konzeptionellen, gestalterischen Voriiberlegung zu tun, und das heif3t, du iiber-
nimmst keine Verantwortung fir deine Produkte. [...] Der Vorwurf von Kieslowski war
gut und berechtigt, weil er sagt: >Eigentlich bist du verwohnt, du willst nicht verzich-
ten. Formale Gestaltung heifdt: Ich erkenne es an, dass es nur das sein kann und nicht

2 Der Film erhielt u.a. den Preis derJury in Cannes 1988 sowie den Europdischen Filmpreis im selben
Jahr.

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

auch noch dieses — sich also zu beschrinken, zu beschneiden im wahrsten Sinne des
Wortes. Zu reduzieren ist schmerzhaft — es ist aber ein bewusster Prozess, den du vor-
her treffen musst. Wenn du den nicht triffst, liuft das vorbei« (Interview, 27.01.2018:
427f). An anderer Stelle resiimiert Andres Veiel: »Die frithen 1980er-Jahre waren die
Zeit der Videofilme, in denen man sich daran gewdhnte, beliebig viel Material zu dre-
hen. Kieslowski sah darin ein Indiz fiir gesellschaftliche Verantwortungslosigkeit. Er
sagte:>Ihr lebt eine unendliche Pubertit. Thr habt die Méglichkeit, wie in einem Super-
markt durch alle Regale durchzugehen und euch da und dort etwas zu nehmen.< Diese
Beliebigkeit war ihm unendlich fremd« (zit. in Lenssen 2019: 28). Am Ende war es auch
Kieslowski, der seinen Schiiler auf den speziellen Charakter seines filmischen Ansatzes
aufmerksam machte: »Er sah auch im Dokumentarischen bei mir einen stark fiktiona-
len Anteil, selbst wenn ich mich der Versatzstiicke der Realitit bediene, um letztendlich
meine Erzihlung daraus zu entwickeln« (ebd.: 31).

Zeitgleich zu der Arbeit mit Kieslowski begab sich Andres Veiel in einen ganz an-
deren Bereich kiinstlerischer Produktivitit hinein, der ihn noch einmal von einer neu-
en Seite mit existenziellen Erfahrungen der Wirksamkeit von Kunst konfrontierte. Im
Rahmen seines Psychologiestudiums absolvierte er 1986-1988 ein Praktikum in der Ge-
fangnispsychiatrie Berlin-Tegel. Die Hiftlinge dort kamen bereits aus anderen Haft-
anstalten, in denen sie aber nicht gehalten werden konnten, weil sie die Einrichtung
zerstort hatten oder unter massiven psychischen Stérungen bis hin zu gefihrlichen
Selbstverletzungen litten (siehe Lenssen 2019: 21). Der Direktor der Einrichtung hatte
erkannt, dass man bei diesen Menschen nur mit der Kunst weiterkam, und beauftrag-
te Veiel: »Malen, Theater, was auch immer. [..] Sie sind ein kiinstlerischer Mensch —
das Element, was hier fehlt. Sie haben alle Freiheiten« (Veiel in Graubner 2002). Vei-
el entschloss sich erst nach einem gescheiterten Malprojekt dazu, mit den Hiftlingen
Theater zu spielen, er war iiberzeugt davon, »dass die Kunst den Hiftlingen die Mog-
lichkeit gibt, zu sich selbst zu kommenc« (ebd.). Es ging ihm dabei nicht darum, ein
fertiges Theaterstiick aufzufithren, sondern mit den Hiftlingen zusammen ein Tableau
unterschiedlichster eigener Erfahrungen im Gefingnis zusammenzustellen, die sich
im und durch das Spiel iiberhaupt erst richtig artikulieren konnten: »Mir wurde klar,
dass diese Art von Theater hier sinnstiftend war, nicht nur fiir die Gefangenen selbst,
sondern in einem weiteren Sinn, um die Verhiltnisse, die institutionellen Zwinge, die
strukturelle Gewalt innerhalb der Institution sichtbar zu machen. Da wusste ich, ich
bin am richtigen Ort« (zit. in Lenssen 2019: 22). Wieder verschrinkten sich bei Andres
Veiel also die Kunst und ein gesellschaftliches, im wortlichen Sinne sozialtherapeuti-
sches Engagement. Asthetik wurde fiir ihn erneut zu einer Erfahrung, die sich nicht in
einem isolierten bildungsbiirgerlichen Raum vollzog, sondern ihr Potenzial hinsichtlich
biographischer und politischer EntwicklungsanstofRe erwies.

Die anderthalbjihrige Arbeit im Gefingnis brachte Andres Veiel sehr nahe an die
Hiftlinge heran, sodass ihm schliefilich die enorme Diskrepanz zwischen der dufleren
Beurteilung dieser Personen und seiner eigenen unmittelbaren Wahrnehmung auffiel:
»Zunichst hat mich immer wieder der Unterschied zwischen der Person und dem, was
ich in den Akten lesen konnte, iiberrascht. Akten gehen immer vom Defizit einer Person
aus, was oftmals richtig ist, weil sie Versagen in der Schule oder aber das Versagen ihrer
Affektkontrolle an sich selbst erleben, sodass sie bei Frustrationen sofort zuschlagen.

- am 13.02.2026, 09:22:58.

157


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Asthetische Geschichtserkenntnis

Mein Ansatz war umgekehrt. Ich wollte nicht bei den Defiziten ansetzen, sondern bei
ihrem Potenzial, etwa als Schauspieler, als Personlichkeiten, die sich einem Vertrauens-
raum vermitteln und Erfahrungen teilen kdnnen« (ebd.: 25). Dieses Vertrauen konnte in
der extremen Situation hinter den Gefingnismauern entstehen, weil Andres Veiel sich
ernsthaft fir die Personen interessierte und das Gesprich mit ihnen suchte: »Da ich
aber eher an den Lebensgeschichten der Gefangenen und ihren unmittelbaren Erfah-
rungen interessiert war, habe ich die Stoffe ja gerade daraus entwickelt. Es gab kein von
auflen iibergestiilptes Theaterkonzept, ich habe einfach zugehort und die Gefangenen
erzihlen lassen« (ebd.).

Wieder sind die Hinter- bzw. Untergriinde von Gewalt das zentrale Thema von Vei-
els Arbeit: »Es war wie eine andere Seite suchen, von der ich immer wusste, dass es sie
gibt — vielleicht auch in mir. Die Frage nach Gewalt zieht sich wie ein roter Faden durch
meine Arbeiten: Wie ist Gewalt darstellbar? Was ist ein Ausdruck von Gewalt?« (zit. in
Bildhauer 2006: 261), »mich interessiert grundsitzlich immer die Genese von Gewalt.
Wie kommen diese Madnner zu ihren Taten? Die Gefangenen, die ich dort erlebte, ent-
sprachen meist nicht dem Klischee. Sie traten selten mit latenter oder offener Gewalt
auf. Ich habe sehr sanfte, weiche, auch verletzbare Menschen erlebt, die aber gleichwohl
einen Menschen umgebracht hatten. Umso mehr interessierte mich, wie spiter in Der
Kick, warum es dazu gekommen war. Hatte das eine mit dem anderen zu tun?« (zit. in
Lenssen 2019: 24).

Auf die Frage, woher diese immer wieder aufsteigende Frage nach der Gewalt bei
ihm komme, antwortet Andres Veiel: »Man kann das ja bildhaft beschreiben. Gewalt ist
ja immer ein Einschlag, dass die Erde — also sinnbildlich betrachtet — von einem Bom-
benkrater aufgerissen wird. Ich habe Einblick in Strukturen, die verboten oder nicht
zuginglich sind, tabuisiert sind, wo durch diesen Einschlag etwas an Struktur sichtbar
wird, an Gewordenheit, und damit komme ich ja immer zu den Kernfragen menschli-
cher Existenz: Ist das dem Menschen innewohnend oder gibt es Bedingungen, die es
— nicht linear — wahrscheinlich oder moglich machen? Dann ist man ja bei der Frage
der Pravention, bei der Frage der Rolle des Zufalls. So ein Mord wie in Potzlow war ja
nicht geplant, sondern hat sich aus 1000 einzelnen Partikeln in eine Eskalation entwi-
ckelt, die aber auch immer wieder hitte deeskalieren kénnen. Das war ja eigentlich der
Wunsch: das Ursachendickicht auseinander zu nehmen [...]. Ich nehme es auseinander
und guck mir die unmittelbaren Treibsitze der Nacht an, Treibsitze der Eskalation.
Die Vorgeschichte, die Tage davor, aber auch die Affinitit Titer und Opfer, auf einer
psychologischen Ebene die Dorfgeschichte, die grofie Geschichte, die Okonomie, die
Politik usw.« (Interview, 27.01.2018: 425f.).

Die Konsequenz, mit der Andres Veiel sich kiinstlerisch von den »Kernfragen der
menschlichen Existenz« und auf der Suche nach dem »Ursachendickicht« leiten lief3,
brachte ihn zuletzt in Opposition zu den institutionellen Strukturen, in denen er ar-
beitete. Als er 1987 die Leitung einer Theatergruppe in der Abteilung fiir Drogendelikte
iibernahm und mit den Hiftlingen das Stiick Hier drin kannst du alles haben entwickelte,
das sehr direkt den zerstorerischen Alltag im Gefingnis beschrieb, wurden bereits die
Proben von der Gefingnisleitung beobachtet, um schliellich Veiel zur Streichung be-
sonders anstaltskritischer Stellen zu notigen (siehe Lenssen 2019: 87ff.). Veiel hielt sich
zunichst daran, um nicht die Gastspiele in den sechs Berliner Gefingnissen zu gefihr-

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

den, bei der letzten Auffithrung (im Januar 1988) im Jugendgefingnis spielte die Gruppe
dann aber die Originalfassung, was zur fristlosen Entlassung Veiels fithrte (ebd.: 23).
Die Theatergruppe wurde aufgeldst.

Im Zuge der kritischen Analyse des Strafvollzugs kam es auch zu einem Konflikt
beziiglich der Diplomarbeit, mit der Andres Veiel sein Psychologiestudium abschliefRen
wollte. Sie enthielt eine Institutionsanalyse der Gefingnispsychiatrie und brachte an-
gesichts ihrer dezidiert kritischen Haltung den Gefingnispsychologen gegen sich auf,
der die Arbeit betreute. Der Zweitgutachter war ein Professor an der FU Berlin, der ihm
angeboten hatte, bei ihm zu promovieren - auch er zog sich zuriick, sodass Veiel die
Diplomarbeit zwar abschliefRen konnte, die Promotion aber verwarf (siehe Bildhauer
2006: 270; Lenssen 2019: 22 u. 87). Auch von Krzysztof Kieslowski hatte er sich inzwi-
schen getrennt. Nach einer traumatischen Erfahrung mit einem entlassenen Hiftling,
der Veiel besuchte, um ihn zu berauben, ihn schliefilich sogar mit einem Messer be-
drohte und ihm nach der Festnahme und Verurteilung zu sieben Jahren weiterer Haft
im Gerichtssaal ankiindigte, sein bald entlassener Bruder werde ihm das Leben nehmen
(siehe Bildhauer 2006: 269f.), wurde er von Kieslowski dazu aufgefordert, iiber die-
se Situation ein Drehbuch zu schreiben. Andres Veiel, der sich angesichts seiner ganz
konkreten Angste und enormen psychischen Belastung in dieser Zeit dagegen wehrte,
erlebte den rigorosen Nachdruck seines Lehrers als Ignoranz gegeniiber seiner realen
biographischen Not und eine ideologische Fixierung auf den poetischen Stoff. Schlief3-
lich verlief} er den Regiekurs.

Nach dem Verlust seines Gefingnisprojekts, dem Ende seines ohnehin als unbefrie-
digend erlebten Studiums sowie der Trennung von Kieslowski geriet Andres Veiel in ei-
ne biographische Krise: »1988 stand ich [...] vor dem existenziellen Nichts« (ebd.: 270).
Seine Biographie erfihrt in dieser Zeit gewissermafien eine Engfithrung: Aus dem Stu-
dium ergibt sich keine wirkliche berufliche Perspektive, die Theaterarbeit ist aufgekiin-
digt und das filmische Anliegen findet keinen tragfihigen Gegenstand - alle bisherigen
Linien seines beruflichen bzw. biographischen Werdens geraten an einen Endpunkt
und es zeigt sich fiir einen Moment noch kein Ausblick auf eine neue, zukunftsfihige
Herausforderung. In diesem existenziellen Nullpunkt vollzieht sich eine entscheidende
biographische Wende: »Vielleicht hing mein Leben als spiterer Filmemacher dann tat-
sachlich an einer Postkarte, die ich unfrankiert eingeworfen habe. Vielleicht war es ein
Zufall, vielleicht auch nicht. Ich hatte jedenfalls iiberlegt, ob ich Tanja, eine Frau, die als
Regisseurin fiir ihr kritisches Urteil bekannt war, zu dem Gefingnisstiick einladen soll.
Ich hatte fiinfzehn Einladungen, aber fir die Fiinfzehnte keine Briefmarke mehr. Ich
beschloss, es dem Zufall zu tiberlassen, ob die Karte bei Tanja ankommt oder nicht. Sie
hat dann tatsichlich Nachporto bezahlt und kam zum Gefingnisstiick. Dort bot sie mir
an, mit der Senioren-Theatergruppe >Herzschrittmacher« zu arbeiten. Das Gefingnis sei
die beste Voraussetzung fiir die Arbeit mit einer Horde alter, verriickter, wunderbarer
Frauen. Ich dachte nur an Laienhopserei und >tiefer kannst du nicht mehr sinkenc. [..]
Ist das meine Zukunft? Oder mache ich doch eine Therapieausbildung? Ich habe das
Senioren-Theater letztendlich gemacht, und es war eine wunderbare Erfahrung. Dar-
aus sind ein Theaterstiick und der erste Film Winternachtstraum entstanden. Aber das
war eben auch nicht geplant. Es hing zum einen an der Postkarte und zum anderen
an Inka Kohler-Rechnitz, der wunderbaren alten Schauspielerin, die ich bei der Arbeit

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Asthetische Geschichtserkenntnis

kennen lernte« (zit. in Bildhauer 2006: 271). Tatsichlich war diese Arbeit mit den Se-
niorinnen der Initialmoment fiir Veiels erste Kinoproduktion. Er hatte zunichst fir die
Theatergruppe das Stiick Die letzte Probe. Ein Stiick Revolution im Altersheim geschrieben
und war wihrend der Arbeit mit dem Schicksal der 83jihrigen Inka Kéhler-Rechnitz
bekannt geworden: Sie hatte in ihrer Jugend die Schauspielschule in Breslau besucht
und sogar schon einen Vertrag mit dem Gerhart-Hauptmann-Theater in Gorlitz, als ihr
ebenfalls den Schauspielberuf ansteuernder Ehemann aus Neid die damals noch néti-
ge Unterschrift unter den Vertrag verweigerte. Als die Nationalsozialisten an die Macht
kamen, war ein spiterer Einstieg in den Schauspielberuf fiir die Tochter einer Jidin
endgiiltig obsolet (siche Lenssen 2019: 96). Erst im Alter von 75 Jahren kehrte sie mit ei-
ner Laienspielgruppe auf die Bithne zuriick. Andres Veiel war von dieser Biographie so
berithrt, dass er parallel zu der Theaterarbeit einen Dokumentarfilm iiber dieses Pro-
jekt und darin eingebettet iiber das Leben von Inka Kéhler-Rechnitz drehte. Zu diesem
Filmprojekt gehorte, dass Veiels Protagonistin mit ihren Mitstreiterinnen ein Gastspiel
am Theater Gorlitz hatte, sodass sie am Ende ihres Lebens doch noch auf dieser Bithne
ihren Schauspieltraum verwirklichen konnte und unter stehenden Ovationen fiir diesen
Erfolg gefeiert wurde (ebd.: 98 u. 111).

Was wie ein Zufall beginnt, endet schlieRlich in der kiinstlerischen Auseinander-
setzung mit einem biographischen Schicksal, das entscheidend von den Verwerfungen
der Geschichte geprigt ist und wesentliche Schlaglichter auf die Zeit des Nationalsozia-
lismus wirft, aber auch — durch den Inhalt des Stiickes — Fragen nach den Strukturen
und Mechanismen von Revolutionen aufwirft. Winternachtstraum spricht dariiber hin-
aus noch eine weitere historische Dimension an, die damit zusammenhingt, dass die
Auffithrung 1991, also kurz nach der »Wende« stattfand. Claudia Lenssen beschreibt
die Aufnahmen von Gérlitz, die in der Exposition des Films gezeigt und zwischen die
Sequenzen iiber die Proben und die Auffithrung montiert wurden: »Fremder noch die
spukihnlichen Szenen des Films, seine surrealen Metaphern, in denen sich die Faszina-
tion des Regisseurs fiir fiktionalisierte Erzahlformen wie fiir das diister verlassene, von
jeglicher Modernisierung unberiihrte Gorlitzer Strafienbild im Spitwinter 1991 nieder-
schldgt: Ein alter, innen beleuchteter, gleichwohl menschenleerer Straflenbahnwaggon
nimmt zwischen toten Fassaden quietschend eine Kurve; ein DDR-typischer Lada fihrt
eine gekrimmte Kopfsteinpflasterstrafle aufwirts auf die Kamera zu und verkiindet
aus seinen aufmontierten Lautsprechern das besondere Ereignis des Theaterabends mit
den >Herzschrittmachern« (ebd.: 110).

Andres Veiel st6f3t also schon bei seinem ersten Kinofilm auf die Geschichte und
ihre Widerspiegelung in der Biographie eines individuellen Menschen, und von An-
fang an spielen die konkreten Erinnerungsprozesse des Zeitzeugen — hier in den Inter-
views mit seiner Protagonistin — eine entscheidende Rolle. Offensichtlich macht sich im
Lebenslauf Andres Veiels eine unterschwellige Beziehung zur Geschichte geltend, die
ihn immer wieder an die historischen Schliisselthemen des 20. und 21. Jahrhunderts
heranfiihrt: vom Nationalsozialismus iiber 1968 bis in die aktuelle Gegenwart. Seine
berufliche und kiinstlerische Entwicklung verliuft ganz unabhingig davon, setzt aber
Fihigkeiten frei, die spiter eine entscheidende Grundlage fiir seine filmische Ausein-
andersetzung mit der Geschichte darstellen, die seit Winternachtstraum zur stindigen
Begleiterin seiner kiinstlerischen Projekte wird. Die Qualititen seiner Performances,

- am 13.02.2026, 09:22:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

Theaterprojekte und ersten filmischen Versuche legen nahe, dass gerade diese Ausbil-
dung imaginativer und performativer Asthetik den originiren Zugang zur Geschichte
vorbereitet hat, der Veiels spezifischen Ansatz historischer Reflexion ausmacht. Veiel
resiimiert: »Ich dringe tiefer in ein Phinomen, in eine Ereigniskette vor, auch eine his-
torische, eine biographische, eine politische, eine strukturelle, sodass ich auf diesem
Weg tiber den Rahmen des Filmproduzierens, spater auch Theaterproduzierens Dinge
erfahre, die ich sonst nicht erfahren hitte, die sich so erstmal nicht erschliefSen« (Inter-
view, 27.01.2018: 427). Der explizit kiinstlerische Ansatz seiner Arbeit scheint wesentlich
dazu beizutragen, historische Erinnerungsprozesse zu initiieren, und diese Prozesse
sind mit dem Motiv verbunden, Potenziale aufzufinden, die nicht zur Entfaltung kom-
men konnten, Entwicklungsvorginge wahrzunehmen und die historische Dimension
individueller Lebensgeschichten freizulegen.

Dies bestitigt sich bei seinem nichsten Filmprojekt, das Veiel in Israel verwirk-
licht hat. Nach den positiven Erfahrungen mit Winternachtstraum bot ihm der Forderer
dieses Projekts, der Leiter der Redaktion Schauspiel beim ZDF Siegfried Kienzle, an,
das »Theaterzentrum Akko« zu portritieren, das durch seine radikalen und provokati-
ven Inszenierungen international bekannt geworden war und 1992 in Berlin mit seinem
vieldiskutierten Stiick Arbeit macht frei vom Toitland Europa auftreten sollte (siehe Lenssen
2019: 114). Veiel reiste nach Israel und lernte die Schauspieler des »Theaterzentrums«
kennen. Zwei Schliisselerlebnisse trugen wesentlich dazu bei, dass er sich entschied,
den Film zu drehen. Zum einen war es die Begegnung mit der Musikerin und Perfor-
merin Madi Smadar Maayan, der jiildischen Hauptdarstellerin des Stiicks. Im Gesprich
mit ihr stellte Veiel fest, dass sie genau wie er darunter gelitten hatte, einen Vater zu
haben, der iiber seine Erfahrungen aus der Zeit des Nationalsozialismus nicht sprechen
wollte. Er hatte auf dem Weg zum Vernichtungslager Sobibor fliehen kénnen, wihrend
seine ganze Familie den Tod fand. Mit seinen Kindern hat er nie dariiber geredet, so-
dass Madi vom »Gas in der Luft ihrer Kindheit« (Veiel 2006b: 6) spricht. Hier brachen
nun also unvermittelt Veiels Kindheitserlebnisse auf und er bemerkte eine Affinitit zu
der Schauspielerin: »Sie erschien mir, ohne das Leiden ihres Vaters mit meinem gleich-
setzen zu wollen, in ihren Fragen an ihren Vater >seelenverwandt«. Auch ich wollte etwas
begreifen — und dafiir eine kiinstlerisch adiquate Form finden« (Veiel 2006: 6).

Madi provoziert in dem Stiick und in den Interviews mit der Aussage, der Holocaust
sei »die neue Religion. Das Opium fiir die Massen in Israel« (0.03.41). Sie versucht sich
durch gezielt blasphemische Aktionen wie das Eintitowieren des Geburtsdatums ihres
Vaters in ihren Unterarm oder das Singen des Horst Wessel-Liedes radikal davon zu
befreien. Das andere Schliisselerlebnis erwihnt Andres Veiel in einem Interview mit
der israelischen Filmemacherin Tama Tobias-Macht: »Khaled Abu Ali, ein Palistinen-
ser, fithrt eine Gruppe von ausschlieflich israelischen Zuschauern durch dieses Mu-
seum [Lohamei Ha-Getdot, A.B.] und sagt dann in einem Raum, als er Treblinka, das
Vernichtungslager, erklirt: >Heute ist ein besonderer Tag, wir haben einen deutschen
Gast hier, einen Spezialisten fiir Vernichtung, also wenn Sie Fragen haben - die Deut-
schen haben sich ja immer mit ihrer Geschichte sehr intensiv beschiftigt —: fragen Sie
doch gleich den Spezialisten, ich kann Thnen das nur bedingt erklirenc. Und da merkte
ich schon, dass so die Blicke auf mich gingen, und ich merkte, wie so die Luft weg-
blieb, dass es sehr beklemmend war in dem Moment. Und bevor ich antworten konnte,

- am 13.02.2026, 09:22:58.

161


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Asthetische Geschichtserkenntnis

stand dann ein israelischer Zuschauer auf, zeigte auf Khaled und sagte: >Du Drecks-
paldstinenser, du glaubst hier uns den Holocaust niher zu bringen. Wenn jemand mit
den Deutschen abrechnet, dann sind wir es. It's non of your buisness — das geht dich
hier iberhaupt nichts an. Du maf3t dir hier etwas an, was eine Beleidigung ist, eine
Beleidigung fiir uns als Israelis, und lass den Deutschen in Ruhe<. Und in dem Moment
wusste ich, dass ich den Film machen muss« (Veiel in Tobias-Macht 2018: 02.04). Der
von Andres Veiel erwihnte Khaled Abu Ali war einer der drei Schauspieler und eine
entscheidende Stiitze fiir das Projekt, obwohl oder vielleicht gerade weil fiir ihn als Pa-
lastinenser in einem Stiick itber den Holocaust die Bedingungen besonders schwierig
waren. Von jiidischen Zuschauern z.T. abgelehnt und von seiner eigenen Familie und
den Freunden nicht verstanden, war fiir ihn die Theaterarbeit ein permanenter und
mitunter gefihrlicher Grenzgang zwischen den Welten.

Ausschlaggebend fiir das Filmprojekt und charakteristisch fiir alle Arbeiten Veiels
ist hier von Anfang an das enorme Spannungsverhiltnis zwischen mehreren scheinbar
nicht aufzulésenden Widerspriichen: ein jiidisches Opfer der zweiten Generation, das
gegen die Holocaust-»Religion« agitiert; ein Palistinenser, der angegriffen wird, weil
er sich selbst mit dem Leid seiner jiidischen Mitmenschen auseinandersetzen will; ein
deutscher Regisseur, der ein Theaterprojekt 6ffentlich macht, das die Vernichtung der
Juden und den israelisch-arabischen Konflikt thematisiert. Es sind wieder diese extre-
men Ambivalenzen, die Veiel anziehen und in denen er die »Treibsitze« wahrnimmt,
die zu den wesentlichen historischen Ursachenschichten fithren. Sein Film trigt den
Titel Balagan — hebriisch fir »Chaos« oder »produktives Durcheinander« — und ver-
weist damit auf die Doppelsignatur von Zerstérung, Unordnung und schépferischem
Neubeginn. Schon im Titel kiindigt Andres Veiel also metaphorisch ein Geschichtsbild
an, das in dem Abgrund der katastrophalen Ereignisse den Weg zu einer konstrukti-
ven Gestaltung von Zukunft und in der Gegebenheit faktischer Tatsachen das Potenzial
historischen Werdens aufsucht.

Insbesondere das dsthetische Verfahren fithrt dazu, dass der Film intensive his-
torische Erinnerungsprozesse auslost. Die Montage durchbricht das Kontinuum eines
chronologischen Berichtes, indem sie Aufnahmen der Inszenierung von Arbeit macht frei
gegen Interviews mit den Schauspielern, Szenen ihres alltiglichen Lebens und Land-
schaftsaufnahmen schneidet, um zuletzt wieder zu fritheren Sequenzen zuriickzukeh-
ren. Wenn man am Anfang also noch eine reportageartige Wiedergabe eines sehr spe-
ziellen, lokalen Geschehens in landesiiblichem Kolorit wahrzunehmen meint, wandeln
sich Darstellung und Rezeption zunehmend in eine kreisende Suchbewegung, der im-
mer mehr der Boden zu entgleiten beginnt und die den Blick in beunruhigende Tiefen
historischen Geschehens freigibt. In der Schilderung von Madi, wie sie als siebenjih-
riges Mddchen einmal mit ihrem Vater durch seine Heimat in der Tschechoslowakei
gefahren sei und er plotzlich an einem Haus angehalten habe, das sich als das Haus
seiner Kindheit herausstellte (1.09.40), wird schlagartig der ungeheure Schmerz erleb-
bar, der seit einem halben Jahrhundert auf dieser Familie lastet und den Provokationen
Madis eine ganz andere Dimension verleiht. Ihr jiidischer Mitspieler Moni Yosef er-
zihlt, wie es fiir ihn selbstverstindlich war, dass Israel die besetzten Gebiete auf den
Golanhohen an Syrien zuriickzugeben habe, wenn es einen Frieden wolle — nach einem
Besuch bei seinem Bruder, der in diesem Gebiet als jiidischer Israeli lebt, stellt er aber

- am 13.02.2026, 09:22:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

fest, dass er sich das gar nicht vorstellen konne, dass seine Verwandten dort wegziehen
miissten (1.06.26 u. 1.14.35). Als wiederum der Palistinenser Khaled, der in einem ara-
bischen Dorf in Galilia wohnt, in die besetzten Gebiete fihrt, um dort einzukaufen und
Freunde zu besuchen, sagen ihm diese vor laufender Kamera — unter ihnen ein Mann,
der im israelischen Gefingnis brutal gefoltert wurde —, er sei, weil er trampende israeli-
sche Soldaten mitnehme, ein Verriter (1.21.43). Er ist nie mehr zu ihnen zuriickgekehrt
(Veiel 2006: 7). Es ist auch Khaled, der seinem jiidischen Publikum vor einem Modell
des Vernichtungslagers Treblinka gesteht: »Fiir mich ist das sehr schwer. Vor vier Jahren
wusste ich noch nichts von dem Holocaust. Vor vier Jahren bin ich zum ersten Mal zur
Gedenkstitte Yad Vashem gefahren. Ich war den ganzen Tag dort, war entsetzt, hab ge-
weint... Ich wollte nicht mehr weg. Am meisten entsetzte mich die Erinnerung an einen
Satz, den mein Lehrer gesagt hatte: Schade, dass Hitler nicht das ganze jidische Volk
vernichtet hat« (1.26.09). Moni konstatiert wiederum: »Wenn das passiert [dass eines
Tages die Araber Israel besetzen, A.B.], bringen sie Khaled als Ersten um, noch vor mir.
Fiir sie ist er ein Verriter, weil er mit Juden zusammenarbeitet« (0.49.30). Durch den
zyklischen Aufbau der Montage verschrinke sich die Geschichte Israels immer stirker
mit dem unauflésbaren Konflikt zwischen Juden und Palistinensern, und immer tiefer
reicht der Zusammenhang mit dem Holocaust und der Schuld der Deutschen. Durch
wiederholt ausgesprochene und iiber den Film verteilte deutsche Sitze innerhalb der
Theaterperformance ragt diese Dimension historischer Wirksamkeit des nationalsozia-
listischen Deutschlands permanent in die Darstellung hinein, und dann gibt es auch
noch eine Szene, in der eine KZ-Uberlebende in einer durch die Inszenierung ange-
bahnten Gesprichssequenz mit Khaled widerstrebend ihre Deportation erinnert: »Ich
kann das nicht erzihlen. Das ist eine zu grof3e Geschichte. Man hatte befohlen, alle Ju-
den aus hollindischen Kleinstidten in Konzentrationslager zu bringen. [...] Wer mich
abgeholt hat? Freunde meines Vaters, Polizisten in unserer Stadt. Sie hatten eine Liste
und sollten die Juden abholen. Das taten sie dann auch. Mein Vater war schon tot. Ihm
blieb Mauthausen erspart. Meinem Bruder auch. Meinen Sie, das ging nett vonstatten?
»>Wiirden Sie bitte mitkommen?« Die haben an die Tiir geschlagen und wir mussten 6ff-
nen. Das waren Hollinder. [..] Es lief da nicht so sauber ab, wie Sie Treblinka erklirt
haben. Meinen Sie, dass es saubere Arbeit war? Es bedeutete Toten, Blut, Speichel, Kot,
Urin und Angst. Die Menschen waren in Panik, hatten einen Schock. Das Midchen mit
der Nummer... Ich habe eine echte Nummer. Ich wollte sie auch wegwischen. So ein-
fach ist das nicht. Alles war dreckig. Nicht so, wie man sich Auschwitz heute vorstellt«
(0.58.18). Die filmische Schilderung der Arbeit der drei Schauspieler bricht auf und gibt
ein unabsehbares Geflecht historischer Verstrickung preis.

Die erinnerungspsychologische Wirkung des Films geht nicht nur von der Monta-
ge, sondern auch von dem mimischen und gestischen Ausdruck sowie den Sprach- und
Denkbewegungen der Gesprichspartner in den Interviews aus, ebenso von der Aus-
strahlung der gefilmten Orte oder von der Musik, die ihre mnemische Bedeutung aus
der Emotionalisierung des Erlebnisses bezieht. Besonders hervorzuheben sind aber die
enorm symbolisch aufgeladenen Bilder. Insbesondere die Theaterperformance ttberwil-
tigt den Zuschauer durch archaisch anmutende, z.T. surreale Szenarien der Selbstgei-
Relung, des rituellen Schabbatmabhls u.a., die an archetypische Urbilder tief verborge-
ner menschlicher Instinkte und Antriebe erinnern. Madi tritt als alte Dame auf, die

- am 13.02.2026, 09:22:58.

163


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Asthetische Geschichtserkenntnis

durch Kleidung und Frisur an den Anfang des 20. Jahrhunderts erinnert, und fithrt die
Zuschauer durch das Museum von Lohamei Ha-Geta'ot, in das sie wihrend der Auffith-
rung gefahren werden: »Gekleidet in einen langen Rock und eine Kostiimjacke wirkt
sie wie eine Wiedergingerin aus den Tiefen der Geschichte, eine geisterhaft fremde
Zeitzeugin, die den Rassismus und das perfide Vernichtungssystem in einem irritie-
renden Tonfall erliutert, als ob sie personlich mit den SS-Schergen bekannt gewesen
sei« (Lenssen 2019: 119). Das Stiick und auch der Film enden mit einem der stirksten
symbolischen Bilder: Die Jidin Madi wiegt den Palistinenser Khaled in ihren Armen,
weinend lehnt er sich an sie an, sie umfasst ihn von hinten und schaukelt sanft mit ihm
hin und her. Ob diese Aufnahmen auf die Pieta-Motivik anspielen sollen, bleibt offen,
trotzdem werden Assoziationen der Nichstenliebe, des Verzeihens, des Todes und der
Auferstehung aufgerufen.

Balagan ist eine Geschichtsanalyse. Schon die Recherchen, mit denen sich Andres
Veiel auf das Projekt vorbereitet hat, zeigen das deutlich: Er studierte Tom Segevs Dar-
stellung Die siebte Million (1991), in welcher der Historiker herausarbeitet, dass die Kib-
buzim stirker an ihrem Ziel der Grindung des israelischen Nationalstaates interes-
siert gewesen seien als an der Aufnahme geschwichter KZ-Uberlebender (Lenssen 2019:
120), Eyal Sivans Dokumentarfilm Izkor (Remember) iiber Rituale des israelischen Geden-
kens und Claude Lanzmanns Shoah, er las Henryk M. Broders Der ewige Antisemit, Saul
Friedlinders Kitsch und Tod und beschiftigte sich mit dem Zweiten Golfkrieg und seinen
Auswirkungen auf Israel (ebd.: 126). Veiel realisiert, dass in Israel »eine ganz andere,
schmerzhafte Notwendigkeit existiert, [...] sich mit Geschichte auseinanderzusetzen«
(zit. in Daum 2000), zugleich erkennt er wihrend der Ausarbeitung von Balagan aber
auch »in der Unbedingtheit seiner Protagonisten, sich mit der eigenen Geschichte aus-
einanderzusetzen, eine Affinitit zu sich selbst« (Fischer 2009: 74). Wieder erfihrt er,
dass sein eigenes Einbezogensein in die Geschichte die Grundlage bildet fiir deren Un-
tersuchung. Balagan zeigt auflerdem, dass fiir Andres Veiel mit einer Erkenntnis von
Geschichte immer auch ihre Erlosung, also ihre existenzielle Relevanz fiir die gesell-
schaftspolitischen Prozesse der Gegenwart verbunden ist. Er stellt in seinem Film deut-
lich heraus, dass die Arbeit der Schauspieler nicht darauf abzielt, in der Vergangenheit
zu schwelgen (die Blasphemie dieses Begriffes wird von ihnen explizit thematisiert),
sondern die gegenwirtigen Konflikte zu bearbeiten und die geistigen Lebensbedingun-
gen der Nachgeborenen der Opfer wahrzunehmen und mitzugestalten. So wird gleich
an den Beginn des Films eine Interviewsequenz gestellt, in der Madi betont: »Es ist kein
Stiick @iber den Holocaust. Es ist ein Stiick iiber unser Leben als Israelis, hier und heu-
te« (0.04.24). Es geht ihr um eine Gestaltung der Gegenwart — dafiir ist aber die Vertie-
fung in die historische Erinnerung notwendig. Immer wieder wird Madis Uberzeugung
wahrnehmbar, »dass man sich fiir die Versohnung mit der Vergangenheit ins Herz sei-
ner Feinde begeben muss« (Wach 2006: 7) — und deshalb setzt sie sich auch riickhaltlos
den Klingen und Wirkungen eines Horst Wessel-Liedes aus. Indem Andres Veiel dieses
Bemithen dokumentiert, praktiziert er bereits die kompromisslose Asthetik von Black
Box BRD und Der Kick, radikale Gegensitze und Widerspriiche zu Wort kommen zu las-
sen, zu durchleben und dabei die verkrusteten Begriffe und Urteile aufzubrechen, die
einem wirklichen Verstehen der betrachteten Phinomene im Wege stehen.

- am 13.02.2026, 09:22:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[V. Andres Veiel

Mit Balagan ist die filmische Arbeit Veiels endgiiltig bei der Geschichte angekom-
men — auch isthetisch: Viele Verfahrensweisen, die in den spiteren Filmen ausgestal-
tet werden, um historische Reflexionsprozesse anzuregen, werden hier angelegt. In der
Einleitung wurde bereits darauf hingewiesen, dass Veiel mit Black Box BRD und Der Kick
allerdings noch einmal einen qualitativ entscheidenden Schritt in Bezug auf seinen
asthetischen Ansatz vollzieht: Diese Filme zeichnen sich durch eine wesentlich freie-
re kompositorische Struktur, durch die inszenatorische Verwendung von Spielszenen,
massive Verfremdungsstrategien u.a. aus, die in Balagan noch nicht zu finden sind. Mit
Winternachtstraum, der sich aber noch nicht so explizit der Geschichte selbst zuwendet,
bildet Balagan die Grundlage fiir die groflen Produktionen, die sich intensiv mit den
Ereignissen der NS-Zeit und der BRD- bzw. DDR-Geschichte auseinandersetzen.

IV.2.  Black Box BRD (2001)

Andres Veiel signalisiert bereits mit dem Titel seines 2001 uraufgefithrten Films, dass es
ihm um die Geschichte geht: Die Kiirzel BRD evozieren eine Vielzahl von Assoziationen,
die mit den Ruinen einer untergegangenen Diktatur einsetzen und sich iiber die Griin-
dung eines demokratischen, aber halbierten Staates, den Bau einer Mauer als Demar-
kationslinie zwischen kapitalistischer und kommunistischer Welt, den eruptiven poli-
tischen und geistigen Aufbruch einer jungen Generation bis zum Zusammenwachsen
der beiden deutschen Staaten erstrecken und das Schicksal eines ganzen Jahrhunderts
anklingen lassen. Mit Alfred Herrhausen als Chef einer der weltweit bedeutendsten
Banken und dem RAF-Mitglied Wolfgang Grams, der sich als Teil eines globalen Kamp-
fes gegen die kapitalistisch beherrschte Politik und Wirtschaft verstand und durch sei-
nen Vater, der freiwillig zur Waffen-SS gegangen war, auf dhnlich direkte Weise mit
der NS-Vergangenheit verbunden war wie der berithmte, durch die NS-Eliteschule in
Feldafing hindurchgegangene Banker, fithrt Veiel den Zuschauer unmittelbar hinein
in das Zentrum deutscher Geschichte. Er ruft mit den Aufnahmen von Dutschke und
Schily am Grab von Holger Meins, mit Helmut Schmidts zynischer Antwort auf dessen
Tod oder Helmut Kohls Aussagen zu Herrhausen Schliisselsituationen der Geschichte
des 20. Jahrhunderts auf und unterstreicht durch die Darstellung der Todesmomente
von Herrhausen und Grams die existenzielle Dimension der historischen Ursachenfor-
schung.

IV.2.1. Der Entstehungsprozess

Die Entstehung von Black Box BRD ist ein Ausdruck fiir die enge Verbindung von Veiels
Projekten mit den essenziellen Fragen, mit denen er sich biographisch jeweils aktuell
auseinandersetzt. Seine in der Jugendzeit einsetzende Aufarbeitung der RAF-Thematik
ist verschrankt mit der Begegnung mit seinem Schulkameraden und engen Freund Thi-
lo, bei dem er grofRe Ahnlichkeiten mit seinem Protagonisten Wolfgang Grams erlebt
(Veiel 2006b: 9) und dessen Selbstmord ihn entscheidend zu seinem Filmprojekt Die
Uberlebenden veranlasste. Die Skepsis von Seiten der Filmférderung war grofs, weil man
keineswegs ein Publikumsinteresse fiir die Selbstmorde dreier ehemaliger Stuttgarter

- am 13.02.2026, 09:22:58.

165


https://doi.org/10.14361/9783839460634-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

