
Erster Teil: 
Phänomenologie

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Foucaults Kritik der Phänomenologie in der 
„Ordnung der Dinge“

1.1. Die moderne Endlichkeit als ein „ Denken des Gleichen “

„Die phänomenologische Beschreibung sucht die Bedeutung des 
Endlichen im Endlichen selbst.“1 So charakterisiert Emmanuel 
Levinas das für ihn grundlegende Merkmal der Phänomenologie. 
Sie sei, sagt er an anderer Stelle, das „Paradox eines Idealismus 
ohne Vernunft“,2 d. h. ohne Bezug zu einem Absoluten. Als nach- 
kantische Philosophie zeichne sie sich aus durch die Unabhängig­
keit des Endlichen vom Unendlichen, durch eine Identifizierung 
von Erfahrung und Vernunft.

Diese Bestimmung der Phänomenologie trifft sich mit derjeni­
gen, die Michel Foucault im neunten Kapitel seiner Ordnung der 
Dingt für das „moderne Denken“ gibt, wenn er schreibt:

„... unsere Kultur [hat] die Schwelle, von der aus wir unsere Modernität 
erkennen [reconnaitre], an dem Tag überschritten, an dem die Endlichkeit 
in einem unbeendbaren Bezug zu sich selbst gedacht worden ist.“ (OD 
384)

Was soll diese Rede von „Endlichkeit“ und „Modernität“ bedeu­
ten, und was hat die Phänomenologie damit zu tun? Foucaults 
Ordnung der Dinge nennt sich „Eine Archäologie der Humanwis­
senschaften“. Es ist der Versuch, diejenigen Regeln aufzudecken, 
nach denen sich zu verschiedenen Zeiten die Dinge und das Wis­
sen über die Dinge geordnet haben. Dabei verwischt Foucault die 
Trennung, die wir gemeinhin zwischen der „Ordnung der Dinge“ 
und der „Ordnung des Wissens“ machen würden und operiert 
stattdessen mit einer Sprache, die nicht mehr deutlich zwischen 
Wissen und Gegenstand des Wissens unterscheidet.3 Gefragt ist, 
„von wo aus Erkenntnisse und Theorien möglich gewesen sind, 

1 Lövinas, Von der Beschreibung zur Existenz, 1983/31992: 53.
2 A. a. O.. 62; u. ders. Überlegungen zur phänomenologischen 'Technik', 31992: 
86.
3 Zu Gründen dieser Methode s. diese Arbeit Teil 1, Kap. 3.2 u. Teil 2, Kap. 3.3.

23

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nach welchem Ordnungsraum das Wissen sich konstituiert hat“ 
(OD 24). Für die abendländische Kultur vom 17. bis zum 20. Jahr­
hundert legt Foucault drei Epochen und zwei große Brüche in den 
Wissensformationen (epistemen) fest, Umwälzungen, die zu einem 
völlig anderen Denkstil in der jeweils folgenden Zeit führten. 
Hatte die Renaissance ihr Wissen nach den Prinzipien der 
„Ähnlichkeit“ geformt und die Klassik nach denen der „Repräsen­
tation“, so steht das moderne Denken, dessen Beginn Foucault 
zwischen 1775 und 1825 datiert,4 unter dem Paradigma des 
„Menschen“: es ist durch eine Art „Selbstreflexivwerden“ des 
Wissens charakterisiert, das in den vorhergegangenen Zeiten nicht 
möglich gewesen wäre. Das Subjekt der Repräsentation, das im 
klassischen Diskurs unsichtbar blieb, tritt jetzt ins Zentrum:

„Erst als ... jener klassische Diskurs erlischt... erscheint in der tiefen Be­
wegung einer solchen archäologischen Veränderung der Mensch mit sei­
ner nicht eindeutigen Position als Objekt für ein Wissen und als Subjekt, 
das erkennt: Unterworfener Souverän, betrachteter Betrachter.“ (OD 377)

Genau hier ist die eingangs angesprochene „Endlichkeit“ zu ver­
orten, sie gilt als Strukturbestimmung einer Epoche und ist aufs 
engste mit dem Paradigma des Menschen verknüpft; der moderne 
Mensch ist „nur als Gestalt der Endlichkeit möglich“ (OD 384). 
Aus der klassischen Analyse der Repräsentation wird, Foucault zu­
folge, nun eine „Analytik der Endlichkeit“.

Gemeinhin versteht man Endlichkeit als Begrenztsein und Be­
dingtsein, als ‘Nicht-Grund-seiner-selbst-Sein’.5 Diese Lesart wird 
zunächst auch in der Ordnung der Dinge nahegelegt: Der Mensch 
ist

„... durch die Arbeit, das Leben und die Sprache beherrscht ... Alle In­
halte, die sein Wissen ihm als ihm äußerlich und älter als seine Ent­
stehung enthüllt, antizipieren ihn, überpfropfen ihn mit ihrer Festig­
keit ...“ (OD 378f)

Doch zu dieser Endlichkeit als Grenze von außen, als „limite con- 
crete“, tritt eine zweite, die in einem „bestimmten Sinne dieselbe 

4 Vgl. OD 273. Das Ende des „modernen Zeitalters“ setzt Foucault um 1950 an, 
vom „modernen“ Denken ist also das heutige, „zeitgenössische“ zu unterscheiden 
(s. Foucault, Über verschiedene Arten Geschichte zu schreiben, Interview mit 
Bellour, 1967: 174).
5 Vgl. z. B. Frank, Was ist Neostrukturalismus?, 1983: 116.

24

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist“ und dennoch „radikal eine andere“ (OD 380): Endlichkeit als 
„finitude fondamentale“ (MC 326), als derjenige Horizont, von 
dem aus das Erscheinen jener Positivitäten möglich wird, die den 
Menschen begrenzen, denn jede „dieser positiven Formen, in de­
nen der Mensch erfahren kann, daß er endlich ist, ist ihm nur auf 
dem Hintergrund seiner Endlichkeit gegeben“ (OD 380). Hier ist 
unschwer das Muster einer „kopemikanischen Wende“ wiederzu­
erkennen mit ihrer Rückwendung auf das Subjekt als einzigem 
Ausgangspunkt der Erkenntnis und mit dem in ihr angelegten 
Wechselspiel einer gleichzeitigen Ent- und Ermächtigung, wie die 
Formel vom „unterworfenen Souverän“ andeutet. Unterworfen ist 
er, weil „das Sein des Menschen durch Positivitäten bestimmt 
wird“, souverän, weil es immer „das endliche Sein ist, das jeder 
Bestimmung die Möglichkeit gibt, in ihrer positiven Wahrheit zu 
erscheinen“ (OD 405).

Es scheint auch, als sei der Beginn des modernen Denkens eng 
an die Kantische Frage nach den „Bedingungen der Möglichkeit“ 
geknüpft.6 Das Besondere an dieser Frage ist, daß sie immer zu­
gleich auf die Grenzen und die Grundlagen zielt. Indem Kant nach 
den Bedingungen der Möglichkeit der Erfahrung fragt und die 
Grenzen unserer Erkenntnis zur Grundlage jeden möglichen Wis­
sens macht, hat er tatsächlich jene Figur vorbereitet, die in der 
Ordnung der Dinge als „Analytik der Endlichkeit“ beschrieben ist. 
Wenn Foucault allerdings das Kantische Motiv in einer so engen 
Verbindung mit Endlichkeit faßt, zitiert er implizit die fundamen­
talontologische Auslegung Kants durch Heidegger. Von Kant aus 
ist es nämlich nicht zu verstehen, warum die Grenzen der Erkennt­
nis das Wissen begründen sollen oder warum, wie Dreyfus und 
Rabinow überspitzt reformulieren, der Mensch „kraft seiner Ver­
sklavung Souverän ist“.7 Diese ‘negativistische Lesart’, in der die 
Begrenzung gleichzeitig Begründung (nicht bloß Grundlage) ist, 
kommt erst durch Heideggers Interpretation hinzu, die Seinsver- 
ständnis und Endlichkeit in eins setzt. Nach Heideggers Kantinter­
pretation besteht die Endlichkeit des Menschen in seiner Angewie­
senheit auf Gegenstände. Genau dieser Mangel begründet das 

6VgLz. B. OD378.
7 Dreyfus/Rabinow 1987: 54 (Hervorhebung A.R.).

25

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Seinsverstehen und wird damit zur Grundlage der Metaphysik.8 In 
der Verbindung von Begrenzung und Begründung liegt somit das, 
was als Negativität der Moderne m. E. weit über Kant hinausgeht.

Foucaults eigene Position ist damit nicht bezeichnet, denn was 
bei Heidegger als existentielle Wahrheit formuliert ist, fungiert in 
der Ordnung der Dinge als bloße Symptomatologie, als Diagnose 
einer Epoche, die in einer bestimmten „episteme“ gefangen ist. 
Das neunte Kapitel läßt sich demnach auch als eine Persiflage auf 
Heidegger lesen.9

Da Endlichkeit mit dem Selbstreflexivwerden des Wissens zu­
gleich den Sinn von positiver Grenze und fundamentalem Ermög­
lichungsgrund annimmt, wird sie ein „Denken des Gleichen“. Der 
Boden, von dem Erkenntnis ausgeht, ist identisch mit dem, was 
erkennt und dem, was erkannt wird. Immer wieder betont 
Foucault, das Endliche werde in sich selbst festgemacht (OD 379), 
„von ihm selbst ausgehend“ gedacht (OD 384), es erwidere sich 
von „einem Ende der Erfahrung zum anderen ... auf sich selbst“ 
(OD 381). So bekommt Endlichkeit, wie in der Bestimmung von 
Levinas, den Sinn vollkommener Immanenz, des Verlusts des Ab­
soluten. Anders als in der „Klassik“, von der Foucault, spricht und 
zu der hier auch noch Kant gezählt werden müßte, stellt die mo­
derne Erfahrung die „Endlichkeit nicht mehr ins Innere eines Den­
kens über das Unendliche“ (OD 382).10 Damit ändert sich ihre 
Qualität, sie ist durch kein Anderes mehr beschränkt, unserer Exi­
stenz wird, wie es in einem anderen Text heißt, die „Grenze des 
Unbegrenzten“ genommen.11

Aus der Logik dieser absoluten Endlichkeit entwickelt Foucault 
das zentrale Bild, mit dem er die Moderne beschreibt: das Bild des 
Doppels, bzw. der Dublette. Wenn auch die Seiten des sich auf 
sich selbst beziehenden Wissens gleich sind, so sind sie doch nicht 

8 Vgl. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, ^1989: 21, 229 u. a.
9Kevin Hill spricht explizit von einer Kritik Foucaults an Heidegger, macht diese 
aber an der hermeneutischen Methode und an den Dubletten fest, nicht an der 
Analytik der Endlichkeit selbst (s. Kevin Hill, Foucaults critique of Heidegger, 
1989). Foucaults „Bewertung“ Heideggers in diesem Punkt ist schwer einzuschät­
zen, zumal er ihn auch positiv erwähnt (s. z. B. OD 402).
10 Vgl. Levinas, Überlegungen ...: 86.
11 Foucault, Vorrede zur Überschreitung, 1987: 30.

26

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vollkommen identisch. „Limite concrete“ und „finitude fonda­
mentale“ verschmelzen zu einer Endlichkeit, die „dieselbe“ und 
doch je „radikal eine andere“ ist.12 Und eine Endlichkeit ohne Un­
endliches ist „zweifellos eine Endlichkeit, die nie beendet ist und 
die stets im Verhältnis zu sich selbst eingerückt ...“ bleibt (OD 
446). So geht durch das „Gleiche“ ein nicht zu kittender Riß. Weil 
seine Bestandteile „Identität und ... Unterschied“ sind, weil die 
Differenz von Faktischem und Fundamentalem noch gilt, weil das 
Gleiche Subjekt und Objekt, Grundlage und Begrenztheit ist, ver­
strickt sich das moderne Denken - so Foucaults zentrale These - in 
verschiedene „Doppel“, die zusammen ein „anthropologisches 
Viereck“ bilden:
„Die Verbindung der Positivitäten mit der Endlichkeit, die Reduplizie- 
rung des Empirischen im Transzendentalen, die ständige Beziehung des 
Cogito zum Ungedachten, der Rückzug und die Wiederkehr des Ur­
sprungs definieren für uns die Seinsweise des Menschen.“ (OD 404)

Ein „Doppel“ oder ein Double ist eine Zwillingsgestalt. Es hat eine 
eigene Identität, ist unterschieden und doch nicht unterscheidbar 
von seinem Ebenbild. Ein Double kann - wie ein Schauspieler, der 
sich in einer Rolle ‘doubeln’ läßt - für ein anderes einspringen, 
seine Aufgaben übernehmen. Es kann aber ebensogut als 
„doublure“ gelesen werden, als Faltung, als Innenseite eines Äuße­
ren.

Damit changiert das Bild, das Foucault benutzt, genauso wie 
das, was es verbildlichen soll: Es bezeichnet entweder zwei Ver­
schiedene, die aufgrund ihrer Ähnlichkeit nicht auseinandergehal­
ten werden können, oder ein Ganzes mit zwei verschiedenen aber 
nicht voneinander trennbaren Seiten.

Es gehört nun zu den zahlreichen interpretatorischen Schwie­
rigkeiten des 9. Kapitels der Ordnung der Dinge, die Rolle der 
Endlichkeit im Verhältnis zu den anderen Doppeln zu bestimmen. 
Einmal tritt sie nämlich als Grundlage der Reduplizierungen auf (s. 
OD 381), ein anderes Mal nur als eine Seite innerhalb des anthro­
pologischen Vierecks. Dementsprechend divergieren auch die 
Wiedergaben der Kommentatoren. Während Dreyfus und Rabinow 
die „Analytik der Endlichkeit“ als Basis interpretieren, von der aus 

12 VgLOD380;MC 326.

27

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sich die anderen Aspekte als drei Dubletten ableiten lassen,13 nennt 
Waidenfels einen „vierfachen Verdoppelungsvorgang“.14 Tatsäch­
lich spricht Foucault aber nicht von drei oder vier Doppeln, son­
dern nur von einer empirisch/transzendentalen Dublette. Anson­
sten ist jeweils von einem Doppel, oder von Doppeln in zahlenmä­
ßig unbestimmtem Plural die Rede, etwa im Titel „L’homme et ses 
doubles“. Ebenso schwierig ist die Bestimmung des Verhältnisses 
der einzelnen Doppel untereinander. Da sie verschiedene Aspekte 
derselben Struktur bezeichnen, verwischen sich ihre Grenzen und 
Zuständigkeitsbereiche. Sicher scheint mir jedoch, daß die sich 
durchdringenden Seiten des Vierecks alle auf der Struktur von 
Selbstbezüglichkeit basieren. Sie ist die gemeinsame Grundlage 
aller Doppel, und weil „Endlichkeit“ die Metapher für diese 
Struktur bildet, fungiert sie sowohl als Basis, als auch als einzelnes 
Moment.

Halten wir fest, daß Foucault (moderne) Endlichkeit nicht exi­
stentiell versteht, sondern strukturell, als ein „Denken des Glei­
chen“, das sich durch drei Charakteristika auszeichnet: durch Ne­
gativität (weil es die Grenzen sind, die begründen), durch Imma­
nenz (weil es um Endlichkeit ohne Unendliches geht) und durch 
Ambivalenz (weil das Gleiche als identisch und verschieden ge­
setzt ist). Diese Figuren werden immer wieder auftreten, und sie 
sind von zentraler Bedeutung für Foucaults Bestimmung der Phä­
nomenologie. Es ist dieses Spiel des reduplizierten Bezugs zu sich, 
das Oszillieren der Seiten, um das seine Phänomenologiekritik 
kreist.

Da die Phänomenologie in der Ordnung der Dinge unter den 
Doppeln „empirisch/transzendental“ (OD 384 - 389) und „Cogi- 
to/Ungedachtes“ (OD 389 - 396) explizit angesprochen ist, werde 
ich diese Aspekte im folgenden zunächst textimmanent nachzeich­
nen (Kap. 1.2. u. 1.3.) und anschließend deuten (Kap. 1.4. - 1.6.). 
Welche Namen man den Doppeln gibt, ist dabei weniger relevant 
als die generelle Tatsache, daß es immer um Differenzen gehen 
wird, um das Setzen und das Vergessen von Unterschieden.

13 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1987: 55f; Fink-Eitel neigt zu derselben Interpretation 
(s. Fink-Eitel, Foucault, 1989: 45).
14 Vgl. Waidenfels 1987: 524.

28

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.2. Die Trennung des Empirischen vom Transzendentalen

Phänomenologie tritt in Foucaults Beschreibung des modernen 
Denkens zunächst unter dem Titel der „analyse du vecu“, als Kri­
tik (contestation) zweier Diskurstypen auf, die er als „Positi­
vismus“ und als „Eschatologie“ bezeichnet. Positivismus und 
Eschatologie sind für Foucault Denkweisen, die sich aus der para­
doxen Problemkonstellation der „Analytik der Endlichkeit“ erga­
ben. Sie werden wiefolgt hergeleitet:

Eines der großen Anliegen der Kantischen Philosophie ist es 
gewesen, Empirisches und Transzendentales zu unterscheiden, 
„um die reine Form der der Erkenntnis vor Geschichte und Tat­
sächlichkeit zu retten“.15 Für die nachkantische Wissenschaftsent­
wicklung beschreibt Foucault nun das Auftauchen zweier Analy­
semethoden, die genau diesen Ausschluß des Empirischen wieder 
rückgängig machen: die Analyse der Natur des Bewußtseins, sei­
ner physiologischen Bedingungen und die Analyse der Geschichte 
des Bewußtseins, seiner historischen Bedingungen.16 Der Untersu­
chung von Natur einerseits und Geschichte andererseits folgen 
zwei Typen von Wahrheitsdiskursen: ein positivistischer und ein 
eschatologischer. Diese beiden Diskurstypen erscheinen zwar als 
Gegenströmungen, sie sind aber - so Foucault - „archäologisch 
nicht voneinander lösbar“ (OD 387). Da sie „gleichzeitig empi­
risch und kritisch“ sein wollen, vermischen sie sich, wofür als Bei­
spiele Comte und Marx angeführt sind, auch untereinander:

„... ein Diskurs, der gleichzeitig empirisch und kritisch sein will, kann 
nur positivistisch und eschatologisch in einem sein. Der Mensch erscheint 
darin als gleichzeitig reduzierte und verheißene Wahrheit. Die präkriti­
sche Naivität herrscht darin ungeteilt.“ (*OD 387)

Foucault polemisiert hier offensichtlich in erster Linie gegen den 
Marxismus, und vielleicht hat er die (marxistische) „Eschatologie“ 
nicht zuletzt deshalb in seine Herleitung aufgenommen, um später 
in deutlicher Anspielung auf Sartre und Merleau-Ponty auch die 

15 Dreyfus/Rabinow 1987: 57.
16 Vgl. Dreyfus/Rabinow 1987: 57.

29

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„kürzliche Annäherung von Phänomenologie und Marxismus“ 
ironisch kommentieren zu können.17

Der Ordnung der Dinge zufolge entsteht nun die Phänomenolo­
gie, um gegen die „präkritische Naivität“ von Positivismus und 
Eschatologie „die vergessene Dimension des Transzendentalen 
wiederherzustellen“ (OD 387), und zugleich die in ihnen angelegte 
Vermischung aufzuheben, bzw. anders zu vermitteln:

„... das moderne Denken [hat] ... nicht vermeiden können, den Ort eines 
Diskurses zu suchen, der weder zur Reduktion noch zur Verheißung ge­
hört: einen Diskurs, dessen Spannung das Empirische und das Transzen­
dentale in einer Trennung aufrechterhielte und dennoch gestattete, 
gleichzeitig auf beide zu zielen', einen Diskurs, der erlauben würde, den 
Menschen als ... Ort empirischer... Erkenntnisse und als reine ... Form zu 
analysieren. Einen Diskurs also, der... vielleicht gestatten würde, sich in 
diesem dritten und vermittelnden [intermediaire] Glied zu artikulieren, in 
dem sich gleichzeitig die Erfahrung des Körpers und die der Kultur ver­
wurzeln. Eine so komplexe, so überdeterminierte und so notwendige 
Rolle hat im modernen Denken die Analyse des Erlebten eingenommen/4 
(OD 387; Hervorhebung A.R.)

Die Ableitung Foucaults ist äußerst dunkel und im einzelnen nicht 
nachvollziehbar. Er arbeitet mit den Gegensatzpaaren Na- 
tur/Geschichte, Positivismus/Eschatologie und empirisch/trans- 
zendental, die er teilweise parallel setzt, teilweise unterordnet und 
verzweigt. Daß die Zuordnungen alles andere als eindeutig sind, 
zeigt schon das angeführte Zitat: Zunächst hält der neue Diskurs 
die Spannung von Empirischem und Transzendentalem aufrecht, 
dann, in einer parallelisierenden Satzkonstruktion, vermittelt er 
Körper (Natur) und Kultur; „empirisch“ ist einmal der Gegenbe­
griff zu „transzendental“ (bzw. kritisch), ein anderes Mal sind 
„empirisch/natürlich“ die Gegenbegriffe zu „historisch/kulturell“. 
Ebenso erscheinen „Positivismus“ und „Eschatologie“ einerseits 
gekennzeichnet durch ein gemeinsames Vergessen des Transzen­
dentalen, sie wären also beide „empirisch“; andererseits ist ihr 

17 Vgl. OD 388. Es heißt hier, daß diese Annäherung nicht als „späte Versöhnung“ 
zu verstehen sei, sie erkläre sich vielmehr aus einer auf der „Ebene der archäologi­
schen Konfigurationen“ notwendige Verknüpfung. Die Option Sartres und Mer- 
leau-Pontys für den Marxismus stellt sich in dieser Perspektive nicht gerade als 
eine freie Entscheidung dar. - Dem Motiv der Polemik gegen den Marxismus wer­
de ich im folgenden nicht weiter nachgehen, sondern die Aussagen Foucaults auf 
ihre für die Phänomenologie relevanten Momente beschränken.

30

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verhältnis untereinander analog zur empirisch-transzendentalen 
Dublette beschrieben, so als entspreche jede von ihnen einer der 
oszillierenden Seiten.

Trotz dieser Schwierigkeiten der Herleitung bleibt die zentrale 
These klar: Phänomenologie will die „präkritische Naivität“ der 
Wissenschaften durch eine Revalorisierung des Transzendentalen 
brechen - vermutlich eine Anspielung auf Husserls Psychologis- 
muskritik - und die verlorengegangene Differenz von Empiri­
schem und Transzendentalem wiederherstellen. Doch das wird ihr 
nicht gelingen.

Foucault hatte seine Argumentation mit folgender Definition 
begonnen:

„Der Mensch ist in der Analytik der Endlichkeit eine seltsame, empi­
risch-transzendentale Dublette, weil er ein solches Wesen ist, in dem man 
Kenntnis von dem nimmt, was jede Erkenntnis möglich macht. ... jetzt, 
wo der Ort der Analyse nicht mehr die Repräsentation, sondern der 
Mensch in seiner Endlichkeit ist, handelt es sich darum, die Bedingungen 
der Erkenntnis ausgehend von den empirischen Inhalten an den Tag zu 
bringen.“ (OD 384f)

Eine phänomenologische „Analyse des Erlebten“ entspricht genau 
diesem Programm, sie steht in der Tradition jener Wissenschaften, 
die nach den konkreten empirischen Bedingungen des Menschen 
suchen. Sie kann Positivismus und Eschatologie weder wirklich in 
Frage stellen, noch überbieten, weil sie genau die Konstellation 
wiederholt, aus der diese beiden Wahrheitstypen entstanden sind. 
Sie bleibt ein „Diskurs gemischter Natur“ und

„... erfüllt also nur mit größerer Sorgfalt die hastigen Forderungen, die er­
hoben worden waren, als man im Menschen das Empirische für das 
Transzendentale hatte gelten lassen wollen.“ (OD 388)

So erreicht die Phänomenologie ihr Ziel nicht. Die Lösung, die 
Foucault anbietet und mit dem Namen Nietzsches verbindet, wür­
de darin bestehen, ganz mit der Formation des modernen Denkens 
zu brechen, indem man ihre Grundlagen in Zweifel zieht und die 
Frage stellt „ob der Mensch wirklich existiert“ (OD 388).

In der Darstellung der Ordnung der Dinge hat die Phänomenologie 
immer auch eine Vermittlungsfunktion, sie will nicht einseitig 
sein, sondern auf beides zielen, auf Empirisches und Transzen­

31

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dentales, sie will sich - auch dies wohl in Anspielung auf Merleau- 
Ponty - in einem „dritten ... Glied ... artikulieren, in dem sich 
gleichzeitig die Erfahrung des Körpers und der Kultur verwurzeln“ 
(OD 387). An früherer Stelle, im siebten Kapitel der Ordnung der 
Dinge, beschreibt Foucault sie als „in der größten Tiefe ihrer 
Möglichkeiten und Unmöglichkeiten mit dem Schicksal der 
abendländischen Philosophie verbunden“ (OD 305), weil sie zwei 
Problemstellungen aufnimmt, die sich im Denken nach Kant erge­
ben haben: das Problem der „Beziehungen zwischen dem formalen 
und dem transzendentalen Feld“ und das der „Beziehungen zwi­
schen ... der Empirizität und der transzendentalen Grundlage der 
Erkenntnis“ (OD 305).18 Das erste wird als eine „reine Reflexion, 
die fundieren kann“ dem philosophischen Unternehmen Fichtes, 
das zweite als „eine Wiederaufnahme, die befähigt ist, zu enthül­
len“ demjenigen Hegels zugeordnet. Phänomenologie versucht 
nun beides, „die Rechte und die Grenzen einer formalen Logik in 
einer Reflexion transzendentalen Typs zu verankern [= Fundieren, 
A.R.] und ... die transzendentale Subjektivität mit dem impliziten 
Horizont der empirischen Inhalte zu verbinden [= Enthüllen, 
A.R.]“ (OD305).19

Unter dem Aspekt des „Enthüllens“, in dem die empi- 
risch/transzendentale Dublette sich andeutet, ist auch eine enge 
Verbindung von Phänomenologie und Dialektik postuliert. 
Foucault schließt das siebte Kapitel mit einer Passage, die im vor­
hinein seine Phänomenologiekritik bündig zusammenfaßt:
„Aber vielleicht entgeht sie [die Phänomenologie, A.R.] nicht der Gefahr, 
die, sogar vor der Phänomenologie, jedes dialektische Unternehmen be­
droht ... Es ist zweifellos nicht möglich, den empirischen Inhalten einen 
transzendentalen Wert zu geben, noch, sie in Richtung auf eine konstituie­
rende Subjektivität zu verlagern, ohne wenigstens verschwiegen einer 
Anthropologie Raum zu geben, das heißt einer Denkweise, in der die De- 
jure-Grenzen der Erkenntnis ... gleichzeitig die konkreten Formen der 
Existenz sind ...“ (OD 306)

18 In der Trias, ‘formal, transzendental, empirisch’, aus der Foucault die beiden 
Haltungen ableitet, ist das Kantische Schema von formaler und transzendentaler 
Logik verarbeitet (s. OD 305 und Kant, Kritik der reinen Vernunft (KrV): B 79 - 
82).
19 VgL Lebrun 1991:27.

32

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Anthropologie“ wird bei Foucault später zum Sammelbegriff für 
die im modernen Denken bezeichneten Doppel. Wenn er diesen 
Terminus hier zu einer Engfuhrung von Phänomenologie und 
Dialektik benutzt, so kann er sich auf eine beiden gemeinsame 
‘Vermischung’ von Empirischem und Transzendentalem berufen; 
diese ist jedoch - was an keiner Stelle auseinandergehalten wird - 
im jeweiligen Fall völlig verschieden motiviert. Daß Foucault die 
Verbindung wie selbstverständlich nahelegt, erklärt sich zum Teil 
auch aus der französischen Rezeption, die zwischen Hegels und 
Husserls Phänomenologie keine scharfe Trennlinie setzt.

1.3. Das Doppel Cogito/Ungedachtes

Auch unter dem dritten Aspekt des „anthropologischen Vierecks“, 
der ,,ständige[n] Beziehung des Cogito zum Ungedachten“, ist die 
Phänomenologie angesprochen. Diesmal wird sie als („negative“) 
Konsequenz einer modernen Verlagerung der transzendentalen 
Frage beschrieben. Foucault behauptet, daß sich die moderne Re­
flexion im Verhältnis zur Kantischen Fragestellung in vierfacher 
Weise verschoben habe, weil es sich in ihr nicht mehr

„um die Wahrheit, sondern um das Sein; nicht mehr um die Natur, son­
dern um den Menschen; nicht mehr um die Möglichkeit der Erkenntnis, 
sondern um die eines ursprünglichen Verkennens; nicht mehr um den ge­
genüber der Wissenschaft nicht begründeten Charakter der philosophi­
schen Theorien, sondern um die Wiederaufnahme des ganzen Gebietes 
von nicht begründeten Erfahrungen ... in einem klaren philosophischen 
Bewußtsein handelt“. (OD 390)

Die Phänomenologie belebt das Thema des Cogito wieder, doch 
sie kann nicht anders, als auf der Grundlage jener verschobenen 
Fragestellung zu agieren, sie operiert mit einem Cogito, dessen 
Funktion sich verändert hat und wird daher zum „sehr spürbare[n] 
und angepaßte[n] Verzeichnen des großen Bruchs, der sich in der 
modernen episteme an der Wende vom achtzehnten zum neun­
zehnten Jahrhundert vollzogen hat“ (OD 392). Es geht jetzt - nach 
dem Bruch - um die „Seinsweise des Menschen“ und um sein 

33

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Verhältnis zum Ungedachten“, deshalb hat die Phänomenologie 
auch

„... während sie durch eine Reduktion auf das Cogito eingefuhrt wurde, 
immer zu Fragen, zu der ontologischen Frage geführt. Unter unseren Au­
gen löst sich das phänomenologische Vorhaben auf in eine Beschreibung 
des Erlebten, die ungewollt empirisch ist, und in eine Ontologie des Un­
gedachten, die den Primat des ‘Ich denke’ außer Kurs setzt.“ (OD 393)

Die beschriebene „Verlagerung der transzendentalen Frage“ ist der 
zentrale Punkt in der Argumentation Foucaults, vor allem - so 
scheint mir - ihr im ersten Zitat genannter Aspekt, es gehe in der 
modernen Reflexion nicht mehr um die (transzendentale) Wahr­
heit, sondern um das (empirische) Sein. Wenn man es recht be­
denkt, war diese Aussage schon in der These von der Verdoppe­
lung der Endlichkeiten bzw. der Reduplizierung des Empirischen 
im Transzendentalen vorausgesetzt. Denn diese Doppel bilden sich 
nur, wenn man die Ordnung des Denkens (der Wahrheit) in die des 
Seins überfuhrt, wenn es nicht eine gedachte, sondern eine kon­
krete Endlichkeit, bzw. eine „analyse du vecu“ als gelebter Erfah­
rung ist, die zur fundamentalen Grundlage des Wissens wird. In all 
dem tritt man unwiderruflich aus dem Bereich des ‘reinen’ Den­
kens heraus, als habe man Descartes „ich denke“ von einer logi­
schen in eine existentielle Operation verwandelt. Es findet eine Art 
‘Ontisierung’ des Transzendentalen statt.

Wenn Foucault sagt, Phänomenologie habe, „während sie durch 
eine Reduktion auf das Cogito eingefuhrt wurde, immer zu ... der 
ontologischen Frage geführt“, so meint er damit zunächst die Fra­
ge nach dem Sein des Menschen. Er spricht aber auch von der 
„Frage des Seins“ (OD 392) bzw. einer „Ontologie ohne Metaphy­
sik“ (OD 409). Ich werde diese These stärker machen, als Foucault 
selbst es vielleicht intendiert hat und werde sie allgemein auf 
Seinsfragen ausdehnen, weil mir scheint, daß Foucaults Modell er­
klären könnte, wie sich im 20. Jahrhundert, ausgehend von einer 
transzendental orientierten Phänomenologie, ‘Ontologien’ entwik- 
keln konnten und warum beide Disziplinen sich als Methodendis­
krepanz in Sartres frühem Hauptwerk wiederfinden lassen.

Der oben zitierte Passus enthält allerdings noch mehr, denn er 
beschreibt die Phänomenologie zusätzlich als „ungewollt empi­
risch“ und als „Ontologie des Ungedachten“. Mit dem ersten 

34

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aspekt nimmt Foucault einen nicht unbedingt neuen Vorwurf auf, 
Phänomenologie könne sich, trotz aller Bemühungen um transzen­
dentale „Reinheit“, nicht wirklich von den empirischen Wissen­
schaften abgrenzen.20 Das „empirique malgre soi“ könnte darüber- 
hinaus auch an einen Einwand Merleau-Pontys erinnern, der auf 
die Unmöglichkeit reiner Reflexionsphilosophie hinweist, weil sie 
je schon in einer konkreten Situation verankert ist,21 in diesem 
Sinne also auch „ungewollt empirisch“ wäre. Ich glaube aller­
dings, daß Foucault diesen Einwand anders aufnimmt und daß sei­
ne Kritik auch noch die Phänomenologie-Kritik Merleau-Pontys 
einschließt. Er jedenfalls wird nicht dabei stehen bleiben, auf die 
unhinterfragten Voraussetzungen der Phänomenologie hinzuwei­
sen, er wird, wie sein Zitat andeutet, die Frage nach diesem 
„Ungedachten“ selbst unterlaufen.

Mit der Charakterisierung der Phänomenologie als „Ontologie 
des Ungedachten“ ist auch der ‘negativistische’ Aspekt der Mo­
derne wieder angesprochen.22 Eine Folge des empirisch-trans­
zendentalen Doppels ist - so Foucault - der unaufhebbare Zwang 
für den Menschen, sich von dem her zu denken, was er nicht ist, 
weil er, als seine eigene Bedingung, sich selbst („durch sein Sein“) 
permanent übersteigt.
„Aus diesem Grunde findet das transzendentale Denken in seiner mo­
dernen Form den Punkt seiner Notwendigkeit ... in der stummen ... Exi­
stenz jenes Nichtbekannten, von dem aus der Mensch unaufhörlich zur 
Erkenntnis seiner selbst aufgerufen ist.“ (OD 3 89f)

Die Pointe der Interpretation besteht darin zu zeigen, daß, obwohl 
es im modernen Cogito um das Sein geht, das ,je pense“ nicht 
mehr zu einem ,je suis“ fuhren kann (s. OD 391). Foucault wird 
nicht müde, das moderne Bewußtsein als ein unglückliches zu 
schildern: Es fuhrt nicht zu einer Seinsbestätigung (OD 391) und 
es ist „von dem Gesetz durchdrungen, das Ungedachte zu denken“, 

20 Eine ähnliche Kritik findet sich z. B. bei Adorno und Derrida (s. dazu diese Ar­
beit Teil l,Kap. 1.5).
21 VgL z. B. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, 21994: 67ff; u. 
ders., Der Philosoph und sein Schatten.
22 Der Ausdruck ‘negativistisch’ ist von mir nicht in einem strengen terminologi­
schen Sinn verwendet. Er soll lediglich dieses scheinbar ‘dialektische’ Prinzip 
kennzeichnen, demzufolge etwas seine Wahrheit in dem hat, was es nicht ist, im 
JÄwesenden, (/«gedachten, Anderen, in seiner Grenze.

35

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ein Ungedachtes, das „in Beziehung zum Menschen ... das brüder­
liche Andere [ist], der Zwilling, nicht von ihm geboren, nicht in 
ihm, sondern neben ihm ..." (OD 394). Es ist „ein wenig der Schat­
ten, den dieser Mensch beim Auftauchen im Wissen trägt; ein we­
nig wie der blinde Fleck, von wo aus es möglich ist, ihn zu erken­
nen“ (OD 394). Bei Husserl sieht Foucault diese Figur durch den 
permanenten Rekurs auf „das Implizite, das Unaktuelle, das Sedi- 
mentierte, das Nichtausgefuhrte“ (OD 394) bestätigt.

Will man nun die ‘Kritik’ Foucaults an der Phänomenologie zu­
sammenfassen, so ergeben sich folgende Punkte: Im Abschnitt 4 
des neunten Kapitels der Ordnung der Dingt war Phänomenologie 
als „Diskurs gemischter Natur“ gekennzeichnet, als ‘falsche’ Kri­
tik an Positivismus und Eschatologie. Ihr Dilemma ist, daß sie, 
trotz ihres Versuchs einer Differenzierung der Seiten, „das Empiri­
sche auf der Ebene des Transzendentalen zur Geltung“ bringen, 
sich also im modernen Doppel verstricken muß. Im Abschnitt 5 
war die Phänomenologie so bestimmt, daß sie bereits auf dem Bo­
den einer veränderten transzendentalen Frage agiert, bzw. die Ver­
änderung reproduziert. Das „moderne“ Cogito dient der Frage 
nach dem Sein und der des Ungedachten, Phänomenologie wird 
ungewollt empirisch.

Mit dieser Kritik ist noch nicht viel gesagt, sie bleibt, für sich 
gesehen, abstrakt. Ich werde daher im weiteren eine Interpretation 
des Befundes vorschlagen und mich dabei an folgenden Fragen 
orientieren: 1. Was bedeutet die Vermischung von empirisch und 
transzendental? Was meint Foucault mit der Wendung „das Empi­
rische auf der Ebene des Transzendentalen zur Geltung bringen“? 
2. Wieso soll die Phänomenologie auf „die ontologische Frage“ 
hinauslaufen? 3. Was bedeutet das „Ungedachte“, in dessen Onto­
logie die Phänomenologie verfallt?

36

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.4. Kant oder die Kunst der Begrenzung

Die Differenz empirisch/transzendental verweist auf Kant, doch 
dessen Rolle innerhalb der Ordnung der Dinge ist ambivalent. Ei­
nerseits scheint er die Trennung noch ‘sauber’ durchgeführt zu ha­
ben, denn in der Darstellung Foucaults fällt Kant selbst nicht unter 
das Diktum der Vermischung. Die Dublette kommt erst in den 
nachkantischen Philosophien wirklich zum Tragen. Diese sind als 
„präkritisch naiv“ beschrieben (Positivismus und Eschatologie) 
oder als den Anwendungspunkt der transzendentalen Analyse 
„verschiebend“. Sie fallen also niemals ganz mit dem Kantischen 
Projekt zusammen. Andererseits ist die systematische Trennung 
von empirisch und transzendental allererst die Bedingung für die 
Ausbildung der Dublette. Kant muß mit der Trennung der Seiten 
auch deren spätere Vermischung angelegt haben.23

Bei Kant sind „empirisch“ und „transzendental“ Gegenbegrif­
fe,24 jedoch nicht unbedingt in derselben Weise, wie Foucault sie 
übernimmt. Der Bedeutungshorizont von „transzendental“ - bei 
Kant schon vieldeutig und schillernd - ist bei Foucault eigentüm­
lich verschoben, was sich u. a. darin zeigt, daß er für den von Kant 
immer adjektivisch verwendeten Terminus eine substantivierte 
Form (le transcendental) einführt und damit auch an die scholasti­
schen Transzendentalien erinnert.

Nach der berühmten Definition Kants, er nenne
„... alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegen­
ständen, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, insofern 
dieses a priori möglich sein soll,... beschäftigt“ (KrV: B 25),

zeichnet sich die Bestimmung „transzendental“ durch folgende 
Merkmale aus: einmal durch den (in der „kopemikanischen Wen­
de“ vollzogenen) Wechsel der Blickrichtung weg vom „Ding“, hin 
zum Erkennenden, es geht also um die Erkenntnisart', zweitens ist 

23 Die ambivalente Stellung Kants erklärt sich darin, daß Foucault ihn zwischen 
der klassischen und der modernen Episteme situiert: die Kantische Kritik 
„markiert ... die Schwelle unserer Modernität“ (OD 299). Kant wird zuweilen ge­
gen das moderne Denken auf die Seite der Klassik gestellt, gegen das klassische 
Denken aber auf die Seite der Moderne.
24 Der eigentliche Gegenbegriff zu empirisch ist „rein“ bzw. „a priori“, das meist, 
aber nicht immer, mit „rein“ zusammenfällt (s. z. B. KrV: B 3).

37

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in ihm nur das Apriorische thematisch, das, was vor aller Erfah­
rung liegt und sie allererst ermöglicht; drittens handelt es sich um 
unsere „Erkenntnisart von Gegenständen“, d. h., die transzenden­
tale Reflexion unterscheidet sich von einer logischen dadurch, daß 
sie sich auf Inhalte bezieht.

Das „Empirische“ dagegen bezeichnet die äußeren Bedingun­
gen der Erkenntnis: die Erfahrung. Ein Begriff ist empirisch, wenn 
„Empfindung“ in ihm enthalten ist (KrV: B 74), er richtet sich 
nach dem Muster der Natur (KrV: B 164), das Empirische ist zu­
fällig (KrV: B 5, u. a.), immer an Sinnlichkeit gebunden und im­
mer a posteriori (KrV: B 2f).

Mit der Idee einer transzendentalen Untersuchung gelingt es 
Kant, seine Theorie zwischen Rationalismus und Empirismus an­
zusiedeln, denn er benennt Prinzipien, die sowohl a priori sind, al­
so unterschieden vom Empirischen, als auch notwendig bezogen 
auf Gegenstände, also unterschieden vom bloß Logischen. Wären 
die von ihm aufgewiesenen Prinzipien der Erfahrung a posteriori, 
so könnte Kant dem skeptischen Argument Humes von der Kau­
salität als bloßem Gewöhnungsurteil, das zufällig und von außen 
an die Dinge herangetragen wird, nichts entgegenhalten.25 Wären 
die Prinzipien rein logische, so tangierten sie das Humesche Ar­
gument nicht, denn es könnte nicht gezeigt werden, daß sie sich 
wirklich auf Gegenstände der Erfahrung beziehen. Reine Verstan­
desbegriffe müssen die Beziehung zum Gegenstand leisten, ohne 
selbst von ihm abhängig zu sein.

Es mag sein, daß die Zwischenstellung der transzendentalen 
Untersuchung, ihre Intention aufs Empirische, die spätere Ambi­
valenz eines Doppels begünstigt. Für Kant jedoch ist die strenge 
Eingrenzung dieses Bereichs und seine Unterscheidung vom Em­
pirischen um so wichtiger, als an ihr die Möglichkeit einer wissen­
schaftlichen Grundlegung der Metaphysik hängt. „Transzendental“ 
wird zu einem Grenzbegriff und steht bekanntlich für eine dop­
pelte Beschränkung des Feldes unserer Erkenntnis: Diese erstreckt 
sich nur auf den Bereich möglicher Erfahrung, nicht auf Ideen, 
und nur auf unsere Erkenntnis^/ von Gegenständen, nicht auf die 
Gegenstände selbst. Daher muß auch

25 VgL Prolegomena, Vorrede: 4f(AA: 257ff).

38

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„... der stolze Name einer Ontologie, welche sich anmaßt, von Dingen 
überhaupt synthetische Erkenntnisse a priori ... zu geben, ... dem be­
scheidenen, einer Analytik des reinen Verstandes, Platz machen.“ (KrV: 
B 303)

Es wäre wenig sinnvoll, die Rede vom empirisch/transzendentalen 
Doppel im strengen Sinn auf die Kantische Terminologie zurück­
führen oder nach ihr aufschlüsseln zu wollen. Dazu sind Foucaults 
Begriffe zu vage und die mit dem Doppel bezeichneten Sachver­
halte zu vieldeutig, denn sie umschließen, wie sich im Laufe der 
Arbeit erweisen wird, Probleme des Verhältnisses von Einzelnem 
und Allgemeinem, von Sein und Denken, von Subjekt und Objekt, 
von Apriori und Aposteriori, Wesen und Erscheinung. Aber was 
Foucault bezeichnen will, steht in dem von Kant markierten Kon­
text. Schon die Beschreibung der modernen Endlichkeit nahm 
Momente der Bestimmung von „transzendental“ auf, und die 
Struktur einer empirisch/ transzendentalen Verdoppelung erinnert 
auffällig an die „Amphibolie der Reflexionsbegriffe“ und den 
„transzendentalen Schein“ aus der Kritik der reinen Vernunft, in 
denen es ja um eine Vermischung von Gedachtem und Realem 
geht, um eine Verwechslung des Transzendentalen mit dem Empi­
rischen bzw. mit dem Transzendenten.26

In dem Kapitel zur Amphibolie der Reflexionsbegriffe z. B. 
wendet Kant gegen Leibniz ein, daß dieser sinnliche Erkenntnis 
und reinen Verstand als Erkenntnisinstanzen nicht unterscheide 
und daß er glaube, die nur in einem der Vermögen fundierte 
Wahrheit beziehe sich auf Dinge an sich und nicht nur auf Er­
scheinungen.27 Ähnlich bildet sich der „transzendentale Schein“ 
aus einer Unklarheit darüber, woher die Erkenntnis stammt und 
worauf allein sie sich bezieht. Die Illusion besteht darin, daß „die 
subjektive Notwendigkeit einer ... Verknüpfung unserer Begriffe 
... für eine objektive Notwendigkeit der Bestimmung der Dinge an 
sich gehalten wird“ (KrV: B 353). Kant, der gegen den Skeptizis­
mus das Apriori und gegen den Dogmatismus die Beziehung auf 
Gegenstände geltend macht, bestimmt in einem genau austarierten 
Gleichgewicht von Trennung und Verknüpfung, in welcher Hin­

26 VgL zur transzendentalen Dialektik: O. Höffe, Immanuel Kant, ^1992: 134ff
27 VgL KrV: B 326ff.

39

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sicht zu unterscheiden ist, was doch unaufhebbar aufeinander be­
zogen bleibt.

Die ‘Kritik’ der Doppel in der Ordnung der Dinge läßt sich 
durchaus analog zu diesem Muster verstehen. Es ist, als wende 
Foucault die kritizistischen Vorbehalte auf das „moderne Denken“ 
an, während er die alte Metaphysik eines Descartes z. B. gegen sie 
in Schutz nimmt.28

Wenn Foucault das Motiv der Phänomenologie umschreibt als 
„das Empirische und das Transzendentale in einer Trennung“ auf­
rechterhalten „und dennoch ... gleichzeitig auf beide zu zielen“ 
(OD, 387), so ist darin das Kantische Ideal mitgedacht. Im moder­
nen Denken aber, weil es ein „Denken des Gleichen“ ist, vermischt 
sich Positives und Grundlegendes, „in einer unendliche[n] Oszil­
lation“ entspricht sich „das, was in der Erfahrung gegeben ist und 
das, was die Erfahrung möglich macht“ (OD 405), sind „die In­
halte der Erfahrung bereits ihre eigenen Bedingungen“ (OD 409).

Kant verwendet das Wort „transzendental“ zur Kennzeichnung 
einer Methode, aber auch als einfache Eigenschaftsbestimmung, 
die markiert, was zur apriorischen und was zur aposteriorischen 
Seite einer Erfahrung gehört, was zur Sinnlichkeit und was zum 
Verstand. Das „Empirische auf der Ebene des Transzendentalen 
zur Geltung bringen“ hieße demnach, einen methodischen Fehler 
zu begehen und die Ebenen der Betrachtung nicht zu trennen, eine 
empirische oder logische Deduktion für eine transzendentale zu 
halten. Und weiterhin hieße es, auch die Inhalte zu vermengen, das 
aus der Erfahrung gewonnene für die Bedingung der Möglichkeit 
der Erfahrung zu halten.

28 Vgl. OD 377. Es wäre interessant, diesen Parallelen zur Kritik der reinen Ver­
nunft genauer nachzugehen, vor allem aus den „Paralogismen“ scheint Foucault 
einiges für seine Argumentation übernommen zu haben.

40

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.5. Husserl oder die Welt als Immanenz

Betreibt die Phänomenologie eine solche Vermischung? Foucault 
behauptet, ihr Versuch scheitere, „die vergessene Dimension des 
Transzendentalen wiederherzustellen“ (OD 389), sie erfülle das 
Doppel „nur mit größerer Sorgfalt“ (OD 388) und ihre Beschrei­
bung des Erlebten werde „ungewollt empirisch“ (OD 393). 
Gleichzeitig ist in der Ordnung der Dinge davon die Rede, daß das 
moderne Cogito zur „Frage des Seins“ führe, zu „der onto­
logischen Frage“.

Für die weitere Betrachtung ist es nun wichtig zu wissen, in 
welchem Sinn hier „ontologisch“ zu verstehen ist und inwieweit 
der im gleichen Atemzug genannte Vorwurf des „ungewollt empi- 
risch[en]“ damit zusammenhängt. Liegen ‘Ontologisches’ und 
‘Empirisches’ auf einer Ebene? Die „Frage nach dem Sein“, wie 
Foucault sie im Abschnitt über Das Cogito und das Ungedachte 
schildert, läßt sich als Frage nach konkreter Faktizität, aber auch 
als Frage nach Wesensstrukturen verstehen. In dem schon er­
wähnten Diktum, daß es dem modernen Denken nicht mehr um 
die Wahrheit, sondern um das Sein gehe, hat „Sein“ ganz klar den 
Sinn von Faktizität. Und so haftet der neuen Ontologie, die „auf 
eine Metaphysik verzichten kann und muß“ (OD 409) immer Em­
pirisches an, sie hat neben einer vielleicht noch ‘ideellen’ auch ei­
ne ‘positivistische’ Seite.29

Ich werde dieser Zweideutigkeit Rechnung tragen und den 
Terminus „Ontologie“ (dessen Aspekte man als ‘reale’ und 
‘ideale’ Ontologie bezeichnen könnte) zunächst in einem weiten, 
unspezifischen Sinn als „Ausrichtung auf das Sein“ verstehen, 
gleichgültig ob mit Sein konkretes Seiendes oder ‘Wesenheiten’ 
gemeint sein mögen.30 Was bedeuten die Aussagen Foucaults nun 

29 Foucault spricht bezüglich des modernen Denkens von beidem, einer 
„Ontologie ohne Metaphysik“ (OD 409), aber auch von „Metaphysiken des Ob­
jekts“ (OD 302), die sich hier ausbilden.
30 Gebrauch und Bewertung des Terminus „Ontologie“ bei Foucault sind unein­
deutig. Während die „Ontologie ohne Metaphysik“ in der Ordnung der Dinge als 
Polemik zu verstehen ist, beruft sich Foucault in anderen Texten selbst emphatisch 
auf eine „Seinsfrage“, z. B. in der Vorrede zur Überschreitung, wo er ein Denken 
fordert, „das Kritik und Ontologie in einem ist... das die Endlichkeit [hier positiv 

41

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


im Rahmen einer Phänomenologiekritik? Wenn die empirisch­
transzendentale Dublette eine Vermischung von Betrachtungsebe­
nen bezeichnet, liegt der Verdacht nahe, daß die Phänomenologie 
sich, wo sie mit Seinsfragen in Verbindung kommt, also 
‘ontologisch’ verfährt, einer solchen Vermischung aussetzt. Ich 
werde versuchen, diese Dynamik an einer Spannung in den be­
wußtseinsidealistischen Grundsätzen Husserls aufzuzeigen, wie sie 
sich in den Cartesianischen Meditationen darstellt und einen kur­
zen Ausblick auf die Transformation phänomenologischer Motive 
durch Heidegger anschließen. Die beschriebene Bewegung wird 
sich später bei Sartre wiederfinden.

Die Wendung „phänomenologische Ontologie“ tritt, bevor sie im 
Untertitel zu Sartres Das Sein und das Nichts erscheint, schon bei 
Heidegger31 auf, und auch Husserl spricht der Phänomenologie die 
„Aufgabe einer apriorischen Ontologie der realen Welt“32 zu.

Das ist eigenartig, denn Phänomenologie bestimmt sich gerade 
durch die Ausklammerung der Seinsfrage. Das entscheidende 
Theorem, auf dem Husserl seine Konzeption einer Phänomenolo­
gie aufbaut, ist das der Epoche, „das universale Außergeltungset­
zen aller ... Seinsstellungnahmen“ (CM 22), alles ist „statt seiend 
nur Seinsphänomen“ (CM 20). So gesehen scheint Phänomenolo­
gie die Bedingung ihrer Möglichkeit gerade im Ausschluß von 
ontologischen Fragen zu haben;33 als Transzendentalphilosophie 
verstanden, die sich auf die Analyse unserer Erkenntnisart be­
schränkt, bildet sie zumindest einen methodischen Gegensatz zu 
einer Ontologie, die auf die ‘Dinge selbst’ geht: „In der Phänome­
nologie ist die Frage nicht, wie Dinge überhaupt sind ... sondern 
wie beschaffen das Bewußtsein von Dingen ist.“34

verstanden!, A.R.] und das Sein denkt“ (Foucault, Vorrede zur Überschreitung: 
34).
31 Heidegger, Sein und Zeit (SuZ), 41935: 38.
32 Husserl, Cartesianische Meditationen (CM), 1987: 140.
33 Vgl. z. B. Becker, Zwei phänomenologische Betrachtungen zum Realitätspro­
blem“, 1962: 14; Ricoeur, Phenomenologie existentielle, 1957: 19.10 - 8; und 
Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philo­
sophie,4 1980: 114.
34 Husserl, Die Phänomenologie und die Fundamente der Wissenschaften, 1986: 
86.

42

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserl zieht mit der Epoche die Konsequenz aus einer Aporie, 
denn der Dualismus von „Ding an sich“ und Erscheinung, den 
Kant aufgeworfen hat, läßt sich mit den von Kant selbst vorgege­
benen Mitteln erkenntnistheoretisch nicht lösen. So stellt sich jeder 
herkömmlichen Erkenntnistheorie das „Problem der Transzen­
denz“: „Wie komme ich aus meiner Bewußtseinsinsel heraus, wie 
kann, was in meinem Bewußtsein als Evidenzerlebnis auftritt, ob­
jektive Bedeutung gewinnen?“ (CM 86) Husserls Antwort auf die­
se Frage ist verblüffend, denn er behauptet gerade durch die Epo­
che, durch die Ausschaltung der Seinssetzung, das Problem der 
Transzendenz zu lösen:
„Was hat die transzendentale Selbstbesinnung der Phänomenologie dazu 
zu sagen? Nichts minderes, als daß dieses ganze Problem widersinnig ist, 
ein Widersinn, in den Descartes selbst verfallen mußte, weil er den echten 
Sinn seiner transzendentalen Epoche und der Reduktion auf das reine Ego 
verfehlte.“ (CM 85)

Die Epoche wird für Husserl zum zentralen Kriterium der Abgren­
zung gegenüber „traditioneller Erkenntnistheorie“35 und das Wort 
„transzendental“ wird zum Signum einer anderen Ebene der Be­
trachtung, die grundsätzlich gegen Fehler der „natürlichen“, 
„psychologischen“ Einstellung immun ist. In ihrer letzten Konse­
quenz ist die Epoche eine Radikalisierung des Kantischen Ansat­
zes; es ist, als werde nun auch noch das „Ding an sich“ weggestri­
chen:
„Echte Erkenntnistheorie ist danach allein sinnvoll als transzendental­
phänomenologische, die, statt mit widersinnigen Schlüssen von einer 
vermeinten Immanenz auf eine vermeinte Transzendenz, die irgend­
welcher angeblich prinzipiell unerkennbarer ‘Dinge an sich’, es aus­
schließlich zu tun hat mit der systematischen Aufklärung der Erkennt­
nisleistung, in der sie durch und durch verständlich werden müssen als 
intentionale Leistung.“ (CM 87)

Husserls Wissenschaft wird zur „reinen Egologie“ (CM 31), zu ei­
nem „transzendentalen Idealismus“, der „nichts weiter ist als in 
Form systematisch egologischer Wissenschaft konsequent durch­
geführte Selbstauslegung meines Ego als Subjektes jeder mögli­
chen Erkenntnis“ (CM 88). Sie distanziert sich vom Kantischen 

35 VgLCM: §§40,41.

43

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Idealismus, „der mindestens als Grenzbegriff die Möglichkeit ei­
ner Welt von Dingen an sich glaubt offen halten zu können ...“ 
(CM 88), durch dessen Überbietung.

Paradoxerweise scheint für Husserl von diesem „methodischen 
Solipsismus“ aus sowohl Transzendenz als auch ein ontologisches 
Fragen wieder möglich. Das Problem ‘wie komme ich aus meiner 
Bewußtseinsinsel heraus?’ beantwortet er wie folgt:

„Transzendenz in jeder Form ist ein innerhalb des Ego sich konstituie­
render Seinssinn. Jeder erdenkliche Sinn, jedes erdenkliche Sein, ob es 
immanent oder transzendent heißt, fällt in den Bereich der tran­
szendentalen Subjektivität als der Sinn und Sein konstituierenden.“ (CM 
86)36

Auf dieser neuen Ebene der reinen Immanenz findet Husserl dann 
ein unerschöpfliches Gegenstandsfeld für quasi empirische Unter­
suchungen, er bemerkt, daß die „phänomenologische Epoche ... 
eine neuartige unendliche Seinssphäre freilegt ...“ (CM 29, Her­
vorhebung A.R.). Die Inhalte des Ego, „dahinströmende Mannig­
faltigkeiten“ (CM 42), bieten ein „unendliches Feld transzenden­
taler Erfahrung“ (CM 32). Im Gegensatz zu Descartes rettet 
Husserl die Inhalte des denkenden Ich.37 ‘Gegenstände’, als Seien­
des ausgeschlossen, werden als cogitationes zu einem Untersu­
chungsfeld, das ebenso gegenständlich erscheint, wie die „Dinge 
selbst“. Ist einmal die Seinsgeltung außer Kraft gesetzt, läßt sich 
beruhigt wieder von „Sein“ sprechen. Die phänomenologische 
Methode, so heißt es nun, führe „zu Versuchen einer neuen Onto­
logie“, die - im Gegensatz zu derjenigen des 18. Jahrhunderts38 - 
auf Anschauung basiere, sie führe zu einer ,,konkrete[n] Logik des 
Seins“ (CM 159). Daß es eine „immanente Transzendenz“ (CM 
110) ist, von der Husserl spricht und daß es eine ‘Ontologie der 
Erscheinung’ sein muß, die sich notwendig aus seinem Ansatz er­
gibt, scheint nicht zu stören.

Immanenz war eines der Merkmale von Endlichkeit, mit denen 
Foucault die Struktur des modernen Denkens charakterisierte, und 

36 Vgl.CM: §28.
37 „Sicherlich liegt im Sinne der transzendentalen Reduktion, daß sie zu Anfang 
als seiend nichts anderes setzen kann als das Ego und was in ihm selbst beschlos­
sen ist“ (CM 31, Hervorhebung A.R.)
38 Vgl.CM 141.

44

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die eklatante Monopolisierung des Außen durch das Innen bei 
Husserl scheint genau dieser Denkform zu entsprechen.39 Selbst 
Intersubjektivität, die am Ende der Cartesianischen Meditationen 
den methodischen Solipsismus überschreiten soll, kann nur im 
Modell sich gegenseitig „appräsentierender“ Monaden beschrieben 
werden, „Fremdes“ ist auch hier „nur denkbar als Analogon von 
Eigenheitlichem“.40

Die gespaltene Selbstbezüglichkeit eines Denkens, dem es im­
mer darum geht „zu zeigen, wie das Andere, das Feme, ebenso­
wohl das Nächste und das Gleiche ist“ (OD 409) und die aus dem 
modernen Denken ein „Denken des Gleichen“ macht, ist für 
Foucault Ursache der verschiedenen von ihm beschriebenen Ver­
doppelungsvorgänge. Tatsächlich baut sich bei Husserl in der Im­
manenz des transzendentalen Ich die ganze Welt erkenntnistheore­
tischer Dualismen wieder auf; der „Gegensatz des Bewußtseins“ 
ist von ihm gleichsam ‘aufgesogen’, Subjekt und Objekt treten 
jetzt als noesis und noema in Erscheinung.41

Nun fällt auf, daß bei Husserl „transzendental“ nicht mehr unbe­
dingt im Gegensatz zu „empirisch“ steht, z. B. wenn von einer 
„bloß empirischen (obschon nur in der transzendentalen Erfah­
rungssphäre verlaufenden) Deskription“ die Rede ist (CM 71). 
Deutlich wird dies auch in der Interpretation der Phänomenologie 
durch Eugen Fink. Dieser weist die neukantianische Kritik an 
Husserl mit folgendem Argument zurück:
„Während die kritische Philosophie beherrscht wird vom Gegensatz von 
‘empirisch’ und ‘transzendental’ ... steht die Phänomenologie unter dem 
Gegensatz von ‘mundan’ und ‘transzendental’.“42

39 Im Text finden sich häufig Wendungen, die auf eine solche ‘Immanentisierung’ 
von Welt hinweisen, besonders deutlich CM 44. - Paul Janssen bemerkt, daß bei 
Husserl die „sogenannte äußere Erfahrung ... in die innere Erfahrung hineingezo­
gen“ wird, das „Transzendenzproblem scheint zu verschwinden“ (Janssen, Ed­
mund Husserl, 1976: 158, 162).
40 CM 118; s. a. CM §§ 44 u. 50-52.
41 In diesem Zusammenhang spricht Adorno von einer „dualistischen Immanenz“, 
der „Wiederkunft von Subjekt und Objekt im Subjekt“ (Adorno, Zur Metakritik 
der Erkenntnistheorie, 1990: 31).
42 Fink, Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwär­
tigen Kritik, 1966: 147.

45

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Was immer das im einzelnen heißen mag (ein parallel zur Kanti- 
schen Unterscheidung angeordnetes Oppositionspaar bleibt ja er­
halten), dieser Deutung zufolge ist der Gegensatz empirisch/trans- 
zendental nicht mehr wesentlich für die Phänomenologie, und wer 
ihn einklagt, verfehlt die Intention Husserls. Die Stoßrichtung von 
Finks Lesart ist dieselbe wie diejenige in Heideggers ontologischer 
Kant-Auslegung: Sie wendet sich gegen den Neukantianismus, in­
dem sie die Phänomenologie explizit nicht als Erkenntnistheorie 
versteht, sondern gegen den Kritizismus ihre Orientierung am 
Seinsproblem hervorhebt.43 Es scheint, als sei die ‘Rückkehr zur 
Ontologie’ an die Aufhebung der Trennung von empirisch und 
transzendental gebunden, bzw. umgekehrt, als bewirke die Aufhe­
bung der Trennung von empirisch und transzendental eine 
‘Rückkehr zur Ontologie’.

Doch von welchem ‘Sein’ ist hier noch die Rede? Man hat den 
Eindruck, daß die Phänomenologie „Erscheinung“ und „Ding an 
sich“ um so gründlicher identifiziert, als sie - unter dem Deck­
mantel der Epoche - eine der Seiten nivelliert. Der Gegensatz wird 
allerdings unreflektiert auf anderer Ebene wiederkehren, denn von 
nun an bleibt der Begriff des „Gegenstandes“ ambivalent, er oszil­
liert beharrlich zwischen der Bedeutung „Tatsache“ und 
„Phänomen“.44

Das vorangestellte ‘passe par tout - Adjektiv’ „transzendental“ 
wird für Husserl zum Zauberwort, um sich ständig der „Reinheit“ 
der von ihm geführten Untersuchungen zu versichern. „Rein“ war 
bei Kant der eigentliche Gegenbegriff zu „empirisch“,45 doch mit 
Recht hat Adorno darauf hingewiesen, daß

43 Vgl. Heidegger, Kant... : 16, 17; Fink, Das Problem der Phänomenologie Ed­
mund Husserls, 1966: 189, 198; Fink, Die phänomenologische Philosophie .... 100 
u. a.
44 Zur Ambivalenz des Phänomenbegriffs und zur „Paradoxie der phänomenalen 
Transzendenz“ vgl.: Asemissen, Strukturanalytische Probleme in der Phänome­
nologie Husserls, 1957: 84ff Asemissen merkt auch an, daß Husserls Vorent­
scheidung des Problems der phänomenalen Transzendenz zugunsten eines Idea­
lismus „in ihrem Ergebnis eine Identifizierung von Phänomenologie und Ontolo­
gie herbeiführt“ (a. a. O.: 89).
45 Vgl. diese Arbeit, Teil 1, Kap. 1.4, Fußn. 24.

46

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Husserl selber das Kriterium schuldig bleibt, das es erlaubte, das von 
ihm am Ende urgierte reine Ich, Heimat des Transzendentalen, von der 
Bewußtseinsimmanenz herkömmlich szientifischen Stils abzuheben.“46

Außer dem Adjektiv „transzendental“ und dem damit verbundenen 
Grundlegungsanspruch unterscheiden sich die Studien Husserls 
wenig von gängigen psychologischen oder erkenntnistheoreti­
schen. Husserl selbst sagt, daß die in transzendental reflektieren­
dem Leben erfahrene Welt eigentlich dieselbe bleibe wie vorher,47 
auch die Inhalte der Wissenschaften scheinen sich nicht zu verän­
dern, nur ihr Status ist jetzt ein „transzendentaler“. Derrida spricht 
diesbezüglich von einer „Differenz, die nichts unterscheidet“48 und 
Paul Ricoeur benutzt sogar dasselbe Bild wie Foucault, die Du­
blette, um das Verhältnis von Phänomenologie und phänomenolo­
gischer Psychologie zu beschreiben:

[elles] „... constituent un ‘doublet’ qui, sans cesse, suscite la confusion 
des deux disciplines, l’une transcendentale, l’autre empirique. Seule la 
reduction les separe.“49

Genau dies muß Foucault gemeint haben, als er sagte, Phänome­
nologie werde „ungewollt empirisch“ und daß ihr Versuch schei­
tern müsse, einen Diskurs zu etablieren, „dessen Spannung das 
Empirische und das Transzendentale in einer Trennung aufrecht­
erhielte“ (OD387).

So finden in der beschriebenen Entwicklung eigentlich zwei 
Verdoppelungen statt: Sofern alles Sein auf Erscheinung reduziert 
und der Immanenzsphäre des Subjekts zugeschlagen wird, aber 
dennoch als dessen „Gegenstand“ bestehen bleibt, wiederholt sich 
die Subjekt-Objekt Dyade im Subjekt. Gleichzeitig wird dieses 
umfassende Feld des ‘Subjektiven’, weil es die ganze Welt enthält, 
ununterscheidbar von seinem ehemaligen Gegenteil und bildet so 
sein Double: Es ist nicht mehr auszumachen, ob man Phänome­
nologie betreibt oder Ontologie, ob man sich auf der Ebene des 
transzendentalen oder des empirischen Wissens befindet, ob man 

46 Adorno, Zur Metakritik: 16.
47 Vgl.CM21.
48 Derrida, Die Stimme und das Phänomen, 1979: 61.
49 Ricoeur, Phenomenologie et hermeneutique, 1975: 35. Ricoeur bezieht sich in 
seinem Text nicht auf Foucault.

47

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Dingen handelt oder von Phänomenen. Das Gleiche ist eben­
sosehr das Andere.50

Im Anschluß an Husserl zwingt Heidegger Transzendentalphiloso­
phie völlig in Ontologie zurück, indem er die transzendentale Fra­
gestellung bewußt ignoriert, bzw. sie so reformuliert, als sei sie nie 
etwas anderes als eine ontologische gewesen. Von Epoche ist nicht 
mehr die Rede. Und wenn die Epoche wie ein ‘Wegstreichen’ des 
Dings an sich wirkte, so resultiert aus dem Wegstreichen der Epo­
che, daß Erscheinung und Ding an sich endgültig wieder zusam­
menfallen: „Das Seiende ‘in der Erscheinung’ ist dasselbe Seiende 
wie das Seiende an sich, ja gerade nur dieses.“51 Die Kantische 
Unterscheidung von transzendent und transzendental wird nivel­
liert; Heidegger zufolge untersucht transzendentale Erkenntnis 
„die Seinsverfassung des Seienden. Sie betrifft das Überschreiten 
(Transzendenz) der reinen Vernunft zum Seienden.“52 Phänome­
nologie ist nun „die Wissenschaft vom Sein des Seienden - Onto­
logie“ (SuZ 37).

Es mag sein, daß es ein „ontologisches Bedürfnis“ ist, das sich 
hier Ausdruck verschafft, „die Sehnsucht, beim Kantischen Ver­
dikt übers Wissen des Absoluten solle es nicht sein Bewenden ha­
ben“.53 Adorno konstatiert hinsichtlich der „Wiederbelebung von 
Ontologie“ bei Heidegger eine „Ontologisierung des Ontischen“, 
die darin besteht, daß die Seinslehre ambivalent zugleich von Sei­
endem handelt und dieses ontologisiert, daß sie Nichtidentisches 
unter einen identischen Begriff zwingt.54 „Ontologisierung des 
Ontischen“ bezeichnet darüberhinaus eine Vermischung verschie­
dener Ebenen. Die Spannung von Begriff und Faktum, von All­
gemeinem und Einzelnem, oder, in Foucaults Worten, von Positi-

50 In vielen Hinsichten stimmt die Beschreibung der Doppel in der Ordnung der 
Dinge mit Adornos Metakritik der Erkenntnistheorie überein, auch wenn sie 
durchaus verschieden motiviert sind. Beide zeigen, wie sich Phänomenologie an 
ihren inneren Widersprüchen gleichsam selbst auflöst, bei beiden gründet die Dia­
gnose letztlich in einer Kritik an einem aufs Erkenntnissubjekt fixierten, identifi­
zierenden Denken.
51 Heidegger, Kant...: 31.
52 A. a. O.: 16.
53 Adorno, Negative Dialektik,31982: 69.
54 A. a. O.: 134.

48

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vem und Grundlage, wird nicht aufrecht erhalten; eines wird für 
das andere genommen. In gewisser Hinsicht zeigt Adorno an Hei­
degger eine Art ontisch/ontologisches Doppel auf, das durchaus 
ähnlich gedacht ist wie das empirisch/transzendentale Doppel bei 
Foucault.

1.6. Die Epoche und die Kunst des Vergessens

Mehrfach ist betont worden, daß Foucaults Phänomenologiekritik 
nicht eigentlich Husserl treffe, sondern nur eine französische Vari­
ante der Husserl-Rezeption.55 Dreyfus und Rabinow gehen gar von 
einer ,,falsche[n] Charakterisierung des Husserlschen Cogito“ bei 
Foucault aus.56 Dagegen läßt sich zeigen, daß die Diagnose aus der 
Ordnung der Dinge dennoch das Kernproblem von Husserls An­
satz trifft, nämlich eine nie zur Ruhe kommende Spannung zwi­
schen Eidos, Tatsache und transzendentaler Subjektivität, zwi­
schen Universalität und dem Primat der konkreten Erfahrung.

Welche Bedeutung hat nun das „Ungedachte“, das „Andere“, 
das Foucault im Zusammenhang mit der Phänomenologie erwähnt, 
wieso wird Phänomenologie zu einer „Ontologie des Ungedach­
ten“? Alle Erkenntnistheorie krankt, schon aufgrund ihrer Frage­
stellung, am „Gegensatz des Bewußtseins“, am Problem der Au­
ßenwelt. Kant trägt diesem Faktum mit seiner Negativformel vom 
inhaltlich nicht bestimmbaren „Ding an sich“ Rechnung. Trans­
zendentalphilosophie bleibt auf den Bereich unserer möglichen Er­
fahrung eingeschränkt, das „Ding an sich“ markiert die Grenze, 
eine Denknotwendigkeit.

Wie schon hinsichtlich des Doppels empirisch/transzendental, 
läßt sich Kant im Schema Foucaults schlecht verorten. Das Ding 
an sich ist vielleicht nicht das „Ungedachte“, von dem Foucault 

55 VgL Waidenfels 1987: 526; Dreyfus/Rabinow 1987: 60, 313.
56 Dreyfus/Rabinow 1987: 313.

49

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


spricht, sicher aber ist es das „Andere“ der Erfahrung. Die Dyade 
von ‘Ding an sich’ und ‘Erscheinung’ kann zumindest als Vorbote 
der eigentümlichen Dialektik von Cogito und Ungedachtem gel­
ten, die - laut Ordnung der Dinge - „das transzendentale Denken 
in seiner modernen Form“ beherrscht.

Daß Husserl sich das „Problem der Transzendenz“ nicht mehr 
stellt, heißt nicht, daß er es nicht hat. Wir sahen, wie er die Er­
kenntnis der Außenwelt dadurch erklärt, daß er ‘Welt’ verinner­
licht und von dort aus wieder Seinsfragen stellt. Unter diesen Um­
ständen wird die Epoche zum Signum eines Verdrängten, das ewig 
wiederkehrt ohne gedacht werden zu dürfen. Von kaum etwas 
spricht Husserl öfter als von dem, was unmöglich aus seiner Theo­
rie abzuleiten ist: von den „Sachen selbst“ und der „objektiven 
Welt“. Ist einerseits vom „universalen Außergeltungsetzen ... aller 
Stellungnahmen zur objektiven Welt“ (CM 22) die Rede, so tritt 
doch der Ausdruck „objektiv“ beharrlich immer wieder auf, z. B. 
im „eigenen reinen Bewußtseinsleben, in dem und durch das die 
gesamte objektive Welt für mich ist“ (CM 22). Dieses Ringen um 
Objektivität fuhrt dazu, daß Husserl jede seiner Epoche- 
Wendungen - zumindest rhetorisch - selbst wieder konterkariert.

„Sein“ ist hier das Ungedachte und Undenkbare, das Andere, 
von dem Transzendentalphilosophie (als Erkenntnistheorie) stän­
dig heimgesucht und in paradoxe Denkmuster gezwungen wird 
und das sich gleichzeitig immer entzieht. Günther Patzig hat für 
das Verhältnis von Wahrheit und Evidenz in den Logischen Unter­
suchungen ein treffendes Bild verwandt:
„die kühne Brücke, genannt Evidenz, die das [subjektive, A.R.] Urteil 
mit dem [objektiven, A.R.] Sachverhalt... verbinden sollte, [hatte] den für 
eine Brücke ... vernichtenden Mangel ... , auf demselben Ufer zu enden, 
von dem aus sie geschlagen worden war.“57

Husserl gelangt nicht ans andere Ufer, nicht auf die Seite des Ob­
jektiven, und wenn er von ihr spricht, so nur, weil er erlebte 
Wahrheit mit faktischer Wahrheit, das Phänomen mit der Tatsache 
gleichsetzt.58

57 Patzig, Kritische Bemerkungen zu Husserls Thesen über das Verhältnis von 
Wahrheit und Evidenz, 1971: 29.
58 Dasselbe läßt sich auch an Husserls Theorie der Intersubjektivität festmachen, 
was die Parallele zum Mechanismus Cogito/Anderes auch sprachlich hervorhebt: 

50

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es war Husserls Anliegen, den skeptischen Subjektivismus 
durch dessen Radikalisierung zu überschreiten.59 Mit Theoremen 
wie „Intentionalität des Bewußtseins“ und „Korrelationsapriori“ 
hat er die Beziehung des/der Erkennenden zum Gegenstand als tat­
sächlich im Subjekt verankert gedacht und damit das Problem von 
Immanenz und Transzendenz auf ganz neue Weise gefaßt. Und 
doch bleibt ein Widerspruch, der an die alten Probleme der Er­
kenntnistheorie erinnert und als Irritation zwischen realistischen 
und idealistischen Momenten immer wieder in seinen Texten auf­
taucht. Unausdrücklich ist der ganze Gang von Husserls Überle­
gungen von dieser Alternative bestimmt

„und zwar so, daß sich ... die in der Ambivalenz des Phänomenbegriffs 
vorgezeichnete Möglichkeit des Umschlagens der Positionen in ihr Ge­
genteil immer von neuem ... verwirklicht“.60

Die empirisch/transzendentale Dublette kann, wenn man sie auf 
die Transzendentalphilosophie bezieht, als Metapher für den 
„Gegensatz des Bewußtseins“ gelesen werden, für das Verhältnis 
von transzendentem (empirischen) Seienden zum reinen (trans­
zendentalen) Ich als Immanenz. Sie bezeichnet aber zugleich auch 
eine generelle Spannung zwischen (empirischer) Faktizität und 
transzendentaler Bedingung als ermöglichendem Apriori. Foucault 
läßt die Bewegung des modernen Denkens mit dem Paradigma des 
Menschen beginnen, weil sich in ihm beide Seiten überkreuzen; 
der Mensch kann die transzendentale Funktion nur als empirischen 
Akt übernehmen und daher ist er - seit der reflexiven Rückwen­
dung des Wissens auf den Ort, von dem aus es gedacht wird - eine 
Dublette.61

Dieser Aspekt des Doppels spiegelt sich bei Husserl darin, daß 
Phänomenologie Wesens- und Erfahrungswissenschaft zugleich 
sein will und muß, sie ist immer Auslegung der konkreten Erfah­
rung, und was das Erkenntnissubjekt selbst angeht, so ist das 

„Toute la Ve ‘Meditation’ est dominöe par la tension entre ces deux exigences: 
constituer l’autre en moi, le constituer comme autre. Ce formidable paradoxe dtait 
latent dans les quatre autres ‘Möditations’: döjä la ‘chose’ s’arrachait ä ma vie 
comme autre que moi..." (Ricoeur, 1975: 69).
59 VgL Bemet/Kem/Marbach, Edmund Husserl, 1989: 63.
60 Asemissen 1957: 87.
61 VgL OD 384.

51

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Eidos transzendentales Ich ... undenkbar ohne transzendentales 
Ich als faktisches“.62 Von hier aus ist zu verstehen, warum auf die 
Frage „was ermöglicht die Erkenntnis?“ die anthropologische Fra­
ge folgen kann, „was ist der Mensch?“.

Auch das „Sein“, um das es in der Frage nach dem Sein des 
Menschen geht, läßt sich als jenes Ungedachte verstehen, mit dem 
sich das Cogito in eine ungute ‘Dialektik’ verstrickt:

„Weil er empirisch-transzendentale Dublette ist, ist der Mensch auch der 
Ort des Verkennens, dieses Verkennens, das sein Denken stets dem aus­
setzt, von seinem eigenen Sein überbordet zu werden und das ihm zu­
gleich erlaubt, sich von dem ihm Entgehenden aus zu erinnern“ 
[„l’homme est ... le lieu de la meconnaisance ... qui expose toujours sa 
pensee ä etre debordee par son etre propre et lui permet... de se rappeler ä 
partir de ce qui lui echappe“]. (*MC 333, OD 389)

Zum Schluß der Interpretation bleiben offene Fragen, vor allem 
was die Methode Foucaults angeht, denn es ist - vorausgesetzt daß 
es sich in der Ordnung der Dinge um eine PhänomenologieAzzYzA: 
handelt - nicht unbedingt klar, wie diese Kritik eigentlich verfährt. 
Der Begründungsgestus, den Foucault seiner Beschreibung unter­
legt,63 läßt vermuten, daß er zwar nicht für den epistemischen 
Bruch selbst, wohl aber für die Folgen dieses Bruchs eine imma­
nente Logik annimmt, die, gerade weil er sie als eine aporetische 
beschreibt, den Charakter einer Verfallslogik annimmt, so als be­
zeichne sie eine notwendige Selbstauflösung der Phänomenologie 
aus ihren inneren Widersprüchen heraus. Das Doppel Cogi- 
to/Ungedachtes erinnert auch an die bekannte Figur der 
„Wiederkehr des Verdrängten“, doch ihr Status innerhalb der Ar­
gumentation bleibt völlig unklar. Ist mit dem Denken des Un­
gedachten einfach nur eine Frageintention der Moderne beschrie­
ben? Will die Moderne nach ihrer Schattenseite suchen, oder muß 
sie es? Und wenn sie es muß, aufgrund welchen Gesetzes? Hat 

62 Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlaß 
1929- 1935, 1973:385.
63 Der Begründungsgestus spiegelt sich semantisch in Weil-Konstruktionen wie 
z. B.: „Weil er empirisch-transzendentale Dublette ist..." (OD 389); „Deshalb hat 
das moderne Denken ... nicht vermeiden können ...“ (OD 387); „Die moderne 
Kultur kann den Menschen denken, weil sie das Endliche von ihm selbst ausge­
hende denkt“ (OD 384; Hervorhebung. A.R.) etc. - Diese Art von Erklärungen 
klingen anders, als eine bloße Rückführung auf die dunkle Ordnung der episteme.

52

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht jedes Denken notwendig die Struktur einer Dublette, hat 
nicht jedes Denken einen Ort (einen „blinden Fleck“), von wo aus 
es sich ermöglicht? Wo immer Foucault seine ‘negativistische’ 
Formel anbringt, bleibt offen, ob es sich bei ihr um ein (herme­
neutisches) Erklärungsmuster oder um eine bloße Deskription 
handelt.

/. 7. Sind die Doppel vermeidbar? Foucaults „ Introduction d
FAnthropologie de Kant“

Die vorangegangene Auslegung einiger Passagen der Ordnung der 
Dinge im Hinblick auf eine Phänomenologiekritik hatte ergeben, 
daß das empirisch/transzendentale Doppel der „Amphibolie der 
Reflexionsbegriffe“ bzw. dem „transzendentalen Schein“ gleicht 
und eine Vermischung von Ebenen bezeichnet, die bei Kant als 
getrennt und zusammengehörig zugleich gedacht sind. Am Bei­
spiel der Wendung von Phänomenologie zur Ontologie wurde auf­
gezeigt, wie sich eine „moderne“ Verwechslung von empirisch 
und transzendental in methodischer Hinsicht äußert und wie (über 
Foucaults Deutung hinaus) ‘Sein’ und Außenwelt, sowie die kon­
krete Faktizität des Erkenntnissubjekts als das „Ungedachte“ der 
Phänomenologie bestimmt werden könnten.

Sofern man die Doppel als eine Kritik der Vermischung von 
Unterschiedenem versteht, scheint sich Foucaults Diagnose in eine 
Reihe von Kritiken am Identitätsdenken im 20. Jahrhundert einzu­
ordnen, die jeweils das Vergessen einer Differenz monieren. In 
Adornos „Nichtidentischem“, Derridas Konzept der „differance“, 
Lyotards „Widerstreit“ oder Deleuzes „Singularitäten“ manifestie­
ren sich ähnliche Motive. Mit einiger Vorsicht wäre auch Heideg­
ger, der seine Philosophie ja mit dem Hinweis auf die vergessene 
ontologische Differenz beginnt, in diese Reihe aufzunehmen.

Doch ist die von Foucault genannte Dublette wirklich als Diffe­
renz von empirisch und transzendental einklagbar? Wäre sie ver­

53

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


meidbar?64 Foucault hätte eine solche normativ gestellte Frage 
nicht zugelassen, doch die Schärfe seiner Polemik und die Rolle, 
die er Kant im „modernen Denken“ zuspricht, provozieren diese 
Frage geradezu. Es ist durchaus denkbar, daß Foucault eine ‘reine’ 
Trennung der Hinsichten empirisch/transzendental für möglich 
und für von Kant verwirklicht hielt. Andererseits ist es aber auch 
Kant, der fragt „was ist der Mensch?“. Diese Frage
„durchzieht ... das Denken seit dem Anfang des neunzehnten Jahr­
hunderts. Sie nimmt unter der Hand und im voraus die Vermengung des 
Empirischen und Transzendentalen vor, deren Teilung Kant indessen ge­
zeigt hatte“. (OD 410)

„Im voraus“, d. h., schon bei Kant ist jenes Doppel virulent, des­
sen Seiten er doch eigentlich genau getrennt hat. Der epistemische 
Bruch scheint durch ihn hindurchzugehen.

Eine ähnlich zweideutige Rolle schreibt Foucault Kant in seiner 
Introduction ä 1’Anthropologie de Kant zu, einer „these com- 
plementaire“ („kleine Doktorarbeit“) von 1960/61, die in vieler 
Hinsicht als eine Vorstudie oder als ein ‘Sub-Text’ zur Ordnung 
der Dinge gelesen werden kann und die eine Reihe von Hinweisen 
zur Phänomenologiekritik enthält. Die „these complementaire“ 
entstand vermutlich erst nach der „großen“ these, der Histoire de 
la folie?5 sie umfaßte eine Übersetzung der Anthropologieschrift 
von Kant und eine ca. 120 Seiten starke Einleitung, die nicht ver­
öffentlicht wurde.66

Die Introduction ist ein wirrer Text, Foucault ist noch dabei, 
seine Theoreme und Überzeugungen auszubilden. Viele Termini 
sind unverständlich definiert, ihre Bewertung verschiebt sich z. T. 
im Verlauf der Schrift und es ist weniger sinnvoll, nach der Be­
deutung einzelner Begriffe zu fragen, als nach ihrer Konstellation, 
dem Verhältnis, in dem sie zueinander stehen.

64 Wie Foucault hinsichtlich seiner eigenen Methodik mit diesem Problem um­
geht, wird im zweiten Teil dieser Arbeit erörtert (s. Kap. II.C).
65 Vgl.Eribon 1991: 114.
66 VgL Eribon 1991: 134. Die Introduction liegt im Centre Foucault in Paris als 
Typoskript vor (cote D60), auf das ich mich im folgenden als Textgrundlage be­
ziehe. - Da laut testamentarischer Verfügung aus unveröffentlichten Schriften 
Foucaults nicht zitiert werden darf, gebe ich wörtlich nur einzelne Begriffe wieder 
und re formuliere den Originaltext in freier Übersetzung.

54

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausgangspunkt in der Introduction ist die Frage, inwieweit 
„Anthropologie“ eine Konstante im Kantischen Denken, bzw. in­
wieweit sie eine Brücke zwischen den prä- und den postkritischen 
Schriften darstellt, denn die Edition der Anthropologieschrift fällt 
zwar in Kants letzte Lebensjahre, seine Beschäftigung mit dem 
Thema und Vorlesungen dazu datieren aber weitaus früher. Fou­
caults Thema ist das der Beziehung von Anthropologie und 
„Kritik“67: Gab es seit 1772, und vielleicht auf dem Grunde der 
„Kritik“ fortbestehend, ein bestimmtes konkretes Bild des Men­
schen, das keine philosophische Ausarbeitung wesentlich verän­
dert hat?68

Foucault versucht, die Anthropologie als Kehrseite, als 
„Negativ der Kritik“ zu verstehen.69 Zunächst scheint es, als kon­
struiere er aus der „analogie croisee“ von Anthropologie und 
„Kritik“ ein (positiv gewertetes) Doppel, doch ihr Verhältnis ver­
schiebt sich im Verlaufe des Textes, nicht zuletzt durch die eher 
artifizielle Einführung einer dritten Kategorie, der „transzenden­
talen Philosophie“.70 Die Anthropologie ist durch folgende Mo­
mente charakterisiert:
- sie ist eine Wiederholung der „Kritik“ auf empirischem Niveau; 

sie mimt von außen und in den Gesten der Empirizität die Be­
wegung einer „Kritik“71

- aufgrund ihrer Komplementarität wird später eine „illusion an- 
thropologique“ als Spiegelbild der „illusion transcendentale“  
erscheinen. (Diese Aussage bestätigt auch die oben vertretene 
These, daß das empirisch/transzendentale Doppel in der Ord­
nung der Dinge nach dem Muster des „transzendentalen 
Scheins“ gebildet ist.)

72

67 Introduction...: 6.
68 A. a. 0:3.
69 A. a. O.: 56.
70 Die Unterscheidung einer „Philosophie transcendantale“ von der „Kritik“ wider­
spricht der sonst bei Foucault üblichen synonymen Verwendung der Attribute 
„kritisch“ und „transzendental“.
71 Introduction ...: 119.
72 A. a. O.: 125.

55

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


- als Wiederholung der Kritik („repetition anthropologico - criti- 
que“ ) ist Anthropologie Ort des Übergangs vom kritischen 
Denken zur Transzendentalphilosophie.

73
74

- daß sie Wiederholung und Übergang ist, beinhaltet eine originä­
re Unselbständigkeit der Anthropologie. Sie ist nur möglich als 
Wiederholung der Kritik,  bzw. in bezug auf das, was sie als 
Übergang vermittelt.

75
76

Eine nachvollziehbare Begründung all dieser Setzungen liefert 
Foucault m. E. nicht, die Begriffe „Anthropologie“, „Kritik“ und 
„transzendentale Philosophie“ bleiben inhaltlich diffus und das 
Verständnis des Textes erschwert sich zusätzlich dadurch, daß oft 
nicht klar ist, ob mit „Anthropologie“ der Titel der Kantischen 
Schrift oder die Disziplin selbst bezeichnet ist. Deutlich wird al­
lerdings, daß Foucault Kant in den Prozeß der Moderne miteinbe­
zieht, ihn auch eindeutig als den Anfangspunkt einer Bewegung 
benennt, als den Boden, auf dem sich die moderne Anthropologie 
allererst entfaltet.

Die Frage, ob Foucault die empirisch/transzendentale Dublette 
für vermeidbar hält, hängt eng damit zusammen, wie er das Ver­
hältnis von „Kritik“ und Anthropologie/Phänomenologie be­
stimmt. Eine eindeutige Antwort bleibt aus, doch es ist auffällig, 
daß das Projekt einer „Kritik“ im Verlaufe der Introduction und in 
der Ordnung der Dinge zunehmend aus der Schußlinie der Vor­
würfe herausgenommen wird. Es ist, als wolle Foucault etwas von 
Kant ‘retten’ und von seinem Projekt der Frage nach den 
„Bedingungen der Möglichkeit“. Gegen Ende der Introduction 
bilden sich Motive heraus, die später dann in der Ordnung der 
Dinge wiederkehren: der Vorwurf einer Vermischung von Ebenen, 
die hier jedoch - parallel zur Dreiteilung von „critique“, „anthro- 
pologie“, „philosophie transcendantale“ - als „l’apriori“, „l’origi- 
naire“ und „le fondamental“ bezeichnet sind. Die Trennung dieser 
Bereiche sei essentiell, sagt Foucault und bemerkt in einem Ne­
bensatz, daß keine Verwirrung (confusion), sei sie dialektisch oder 
phänomenologisch, das Recht haben werde, deren notwendige 

73 A. a. O.: 102.
74 A. a. O.: 102; s. a. 80, 123.
75 A. a. O.: 120.
76 A. a.O.: 103.

56

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zerstreuung (dispersion) zu reduzieren. Seit Kant sei es das impli­
zite Projekt jeder Philosophie, diese wesentliche Teilung zu über­
steigen (surmonter), bis zu dem Punkt an dem die Unmöglichkeit 
eines solchen Überstiegs (depassement) außerhalb einer die Tei­
lung wiederholenden und fundierenden Reflexion deutlich wer­
de.77 Es folgen die bekannten Vorwürfe, die Anthropologie sei der 
Ort, an dem die Vermischung pausenlos wieder entstehe, ja An­
thropologie versuche, die Philosophie zu entfremden (aliener).78 
Kant und seine „Anthropologie“ sind aus dieser Kritik ausgenom­
men.79

Der Fehler der nachkantischen Philosophie scheint nicht nur der 
einer Vermischung von Ebenen zu sein, sondern genauer der, die 
Anthropologie aus ihrer Beziehung zur Kritik herauszureißen, sie 
nicht mehr in ihrem marginalen Charakter einer Wiederholung der 
kritischen Reflexion zu sehen, sondern ihr einen selbständigen 
Status zuzusprechen. Genau hierdurch entsteht der paradoxe Ef­
fekt einer versuchten Selbstfundierung des Endlichen, einer Ver­
wechslung der Analyse der Bedingungen der Erkenntnis mit der 
Analyse der Bedingungen der Existenz. Foucault spricht von ei­
nem „Vergessen der Kritik“.80 Namentlich ist diesbezüglich nur 
Husserl genannt: Niemals sei die „Destrukturierung“ des philoso­
phischen Feldes (d. h. ihrer Aufteilung in „apriori“, „originaire“ 
und „fondamental“) spürbarer geworden als im „Kielwasser“ der 
Phänomenologie. Husserl habe sein ursprüngliches Ziel der Logi­
schen Untersuchungen verfehlt, nämlich die „Regionen des Aprio­
ri zu befreien“. Die (phänomenologische) Reduktion führe zu ei­
nem „transcendental d’illusion“.81 Genau das, was der phänome­
nologischen Bewegung wichtig war, nämlich das Konkrete zu be­
schreiben und Dualismen zu vermitteln, kritisiert Foucault als 
„Hypothek der Empirizität“ und als „Vermischung“ von Ebenen.

77 A. a. O.: 105f.
78 A. a. O.: 106.
79 Es gibt Anzeichen für die positive Bewertung einer bestimmten Form von An­
thropologie, jedenfalls grenzt Foucault eine „falsche Anthropologie“ von der 
Kantischen ab (a. a. O.: 89).
80 A. a. O.: 124.
81 A. a. O.: 107.

57

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Es bedarf schon der ausdauernden Naivität unserer Zeitgenossen um in 
der Anthropologie die endlich gesicherte Überschreitung von Teilungen 
zu feiern, wo sich die Trockenheit des Rationalismus verloren hätte, Seele 
und Körper, Subjekt und Objekt.“82

Die Wortwahl (naivete) deutet darauf hin, daß mit dem letzten Zi­
tat Sartre angesprochen ist.83

Trotz des strukturellen und begrifflichen Durcheinanders der 
Introduction, ist die Phänomenologiekritik hier eindeutiger gefaßt 
als in der Ordnung der Dinge. Sie artikuliert sich deutlich als Kri­
tik am Vergessen des Kantischen Projekts und der Einebnung von 
notwendig Unterschiedenem; Foucault argumentiert - wie immer 
in seinen kleinen Texten - offener normativ. Kant wird schließlich 
gegen die Phänomenologie, bzw. gegen eine schlechte Anthropo­
logie ausgespielt, denn er hat - so Foucault - gelehrt, daß die Em- 
pirizität der Anthropologie niemals in sich selbst gründen kann, 
daß sie nur möglich ist als Wiederholung der „Kritik“, auf der 
Grundlage der Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung 
(connaissance).84

Was die historisch ambivalente Stellung zwischen „Klassik“ 
und „modernem Denken“ angeht, die Kant in der Ordnung der 
Dinge zugesprochen wird, so ist sie dadurch charakterisiert, daß 
Kant sowohl innerhalb als auch außerhalb des Prozesses steht, der 
ihm folgt. „Depuis Kant“ heißt, daß Kant das anthropologische 
Denken begründet, ihm aber nicht verfällt, daß diejenige Tren­
nung, die die Doppel möglich macht, auch die Trennung ist, die 
sie verhindert.

82 A. a. O.: *119.
83 Eine Vergleichsstelle wäre OD 396. - Eribon mutmaßt, daß die letzten Seiten 
der Introduction gegen Sartres Kritik der dialektischen Vernunft gerichtet sind (s. 
Eribon 1991: 184), eine derartig eindeutig Zuschreibung der Polemik scheint mir 
am Text jedoch nicht nachweisbar.
84 Introduction ...: 120. Die positive Bewertung Kants scheint sich erst im Laufe 
des Textes zu entwickeln. Während anfangs ein polemischer Ton überwiegt, wird 
Kant gegen Ende eine „articulation authentique du Philosophieren“ bescheinigt 
und implizit wird Nietzsche zu seinem rechten Nachfolger ernannt (Introduction 
...: 107).

58

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.8. Phänomenologiekritik im Anschluß an die „ Ordnung der 
Dinge “

Auf ähnliche Weise hat Foucault die Phänomenologie nie wieder 
angegriffen. Dort, wo er in Interviews oder in anderen Texten aus­
drücklich Kritik an ihr übt, bleibt der hauptsächliche Vorwurf an 
die in der phänomenologischen Theorie vorausgesetzte Funktion 
des fundierenden, sinngebenden Subjekts gebunden. Wie seine 
Aussagen über Sartre, so werden auch die über die Phänomenolo­
gie zu einer Spielmarke, die immer den gleichen Aufdruck trägt: 
„das Subjekt im Sinne der Phänomenologie“ agiert als „Sinn­
geber“,85 es fuhrt als verabsolutiertes Prinzip zu einem „trans­
zendentalen Narzißmus“ (AW 289), von dem es sich abzusetzen 
gilt. So heißt es im deutschen Vorwort zur Ordnung der Dinge\

„Wenn es aber einen Weg gibt, den ich ablehne, dann ist es der (man 
könnte ihn ... den phänomenologischen Weg nennen), der dem beob­
achtenden Subjekt absolute Priorität einräumt...“ (OD 15)

Diese Fokussierung auf die Subjekt-Kritik ist insofern berechtigt, 
als sie den systematischen Ausgangspunkt der Phänomenologie 
überhaupt betrifft. Doch die Implikationen der früheren Betrach­
tungen gehen im Schlagwort „Subjekt“ zum Teil verloren. Häufig 
erwähnt Foucault, daß die akademische Ausbildung der fünfziger 
Jahre in Frankreich vom Hegelianismus und der Phänomenologie 
dominiert gewesen sei, so daß die Folgegeneration versucht habe, 
sich gerade von diesen beiden Strömungen zu lösen.86 Inhaltliche 
oder präzise systematische Gründe einer Phänomenologiekritik 
sind aus dieser oft programmatisch betriebenen Fluchtbewegung 
kaum zu gewinnen. Hauptsächlich bestand das Ungenügen an der 
Phänomenologie, so wie Foucault es beschreibt, darin, daß der 
methodische Primat des Subjekts blind macht für alles, was jen­
seits seines Erfahrungsraums liegt:
„... die Phänomenologie war nicht in der Lage über Sinneffekte Rechen­
schaft abzulegen [rendre compte], die von einer Struktur linguistischen 

85 Foucault, Structuralisme et Post-Structuralisme, Entretien avec Raulet, 1983: 
*434f.
86 Vgl. z. B. Foucault 1983: 437, 441; oder: Entretien avec M. Foucault, Interview 
mit Trombadori, 1980: 48; oder Le pouvoir, une bete magnifique, Interview mit 
Osorio, 1977: 372.

59

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Typs produziert sein konnten, einer Struktur, wo das Subjekt im Sinne der 
Phänomenologie nicht als Sinngeber intervenierte.“87

Ebensowenig konnte das „Unbewußte“ Thema einer phänomeno­
logischen Analyse werden und ihr Verfahren schien gleichfalls 
blind gegenüber Geschichtlichkeit: „... ist ein Subjekt des phäno­
menologischen Typs, transhistorisch, in der Lage, über die Histo­
rizität der Vernunft Rechenschaft abzulegen [rendre compte]?“88 
Linguistik, Psychoanalyse und Geschichte markierten also die 
Grenzen der phänomenologischen Methode.

In der Archäologie des Wissens spricht Foucault von der Not­
wendigkeit, die „Geschichte des Denkens aus seiner transzenden­
talen Unterwerfung zu befreien“ (AW 289) und er wehrt sich ge­
gen das Mißverständnis, sein Verfahren der Archäologie als „eine 
Art historischer Phänomenologie“ zu verstehen, als sei sie eine 
„Suche nach dem Ursprung, nach formalen Apriori [und] Grün­
dungsakten“ (AW 290). In dieser Abgrenzung ist zusammenge­
faßt, was nun Foucaults Bild der Phänomenologie ausmacht: die 
Suche nach einem Ursprung, das Setzen eines formellen (also ewi­
gen, nicht historischen) Apriori und die Fundierung durch ein 
Subjekt. Das Modell der Dublette taucht nicht mehr auf.

Im folgenden werde ich mich weiterhin am Modell der Doppel 
und des „Denkens des Gleichen“ orientieren, weil es, aus einer ar­
chäologischen Analyse gewonnen, inhaltlich differenziertere und 
tiefere Einblicke in die Probleme der Phänomenologie gewährt, als 
die auf das Thema „Subjekt“ reduzierten Aussagen.89 Ich werde 
zeigen, wie sich die aus der Ordnung der Dinge gewonnenen Cha­
rakteristika der Phänomenologie methodisch und inhaltlich bei 
Sartre wiederfinden lassen, geleitet von der Frage, welche Konse­
quenzen Foucaults Analyse des „modernen Denkens“ für die Le­
gitimität einer Philosophie hat, wie Sartre sie vertritt.

87 Foucault 1983: *434f.
88 A. a. O.: *436.
89 Diese Statements zur Phänomenologie sind Aussagen ganz anderen Typs, weil 
sie meist im Rahmen von Interviews auftreten. Sie sind deshalb einliniger und of­
fener kritisch, können aber nicht den Stellenwert einer „archäologischen Analyse“ 
beanspruchen.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25 - am 16.01.2026, 08:42:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996676-25
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.1. Die moderne Endlichkeit als ein „Denken des Gleichen“
	1.2. Die Trennung des Empirischen vom Transzendentalen
	1.3. Das Doppel Cogito/Ungedachtes
	1.4. Kant oder die Kunst der Begrenzung
	1.5. Husserl oder die Welt als Immanenz
	1.6. Die Epoche und die Kunst des Vergessens
	1.7. Sind die Doppel vermeidbar? Foucaults „Introduction á l’Anthropologie de Kant“
	1.8. Phänomenologiekritik im Anschluß an die „Ordnung der Dinge“

