V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER
MINDERHEITEN

I. Grenzen der Religionsfreiheit

Die Konflikte, die in einer religios pluralistischen Gesellschaft unver-
meidlich auftreten, werfen immer wieder die Frage nach der Reichwei-
te, aber auch nach den Grenzen der Religionsfreiheit auf: Hat der Staat
die Moglichkeit, bestimmte 6ffentliche Manifestationen der Religions-
ausiibung, die — wie das Glockenlduten oder der Muezzinruf — von der
Nachbarschaft gelegentlich als belastend empfunden werden, nach Ge-
sichtspunkten der Sozialvertriglichkeit zu beschrinken oder zu verbie-
ten? Wie weit ist das betdubungslose Schlachten, das von vielen Men-
schen als Versto gegen den Tierschutz abgelehnt wird, von der Religi-
onsfreiheit gedeckt? Kann sich eine muslimische Lehrerin auf das
RechtaufReligionsfreiheit berufen, wenn sieim Unterrichtein Kopftuch
tragen will? Ist es legitim, die Grenzen der Religionsfreiheit mit Hin-
weis auf die religiés-kulturelle Prigung der Mehrheitsgesellschaft un-
terschiedlich zu ziehen und christlichen Symbolen in der Offentlich-
keit von Staats wegen mehr Raum zu geben als den Symbolen des Is-
lams? Da hier nicht der Ort ist, diese und dhnliche Konfliktkonstella-
tionen und die dazu bisher ergangenen Gerichtsentscheidungen im
Einzelnen zu diskutieren,” miissen an dieser Stelle einige prinzipielle
Uberlegungen geniigen.

Generell gilt, dass alle Rechte — also auch die Religionsfreiheit —
Grenzen haben. Denn ein unbeschrinktes Recht wiirde die Rechts-
struktur als solche auflésen und damit zugleich sich selbst auftheben.
Ein »Recht auf alles« wire faktisch ein Recht auf nichts und fiir Nie-
manden. Es stellt sich daher die Frage, nach welchen Kriterien die Gren-
zen der Religionsfreiheit bestimmt werden sollen. Bei der Suche nach
geeigneten Kriterien ist der besondere Rang der Religionsfreiheit zu
beriicksichtigen: Was den Geltungsumfang betrifft, stellt sie ein allge-

1 Vgl. dazu den Uberblick bei Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.O.

8s

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

meines Menschenrecht dar; auerdem kommt ihr der Status eines ver-
fassungsmifig verbiirgten Grundrechts zu.”

Als Konsequenz des menschenrechtlichen Ansatzes kann es bei
der Gewihrleistung der Religionsfreiheit (anders als zum Beispiel beim
Recht auf freie Berufsausiibung) keine Abstufung nach Staatsangeho-
rigkeit geben.* Die Tatsache, dass es sich bei den meisten in Deutsch-
land lebenden Muslimen nach wie vor rechtlich um Auslinder handelt,*
rechtfertigt deshalb keine besonderen Beschrinkungen der Religions-
austibungsfreiheit fiir Muslime. Unvereinbar mit dem Universalismus
der Menschenrechte wire auch eine gelegentlich geforderte »Reziprozi-
tatspolitik«, wonach die volle Gewihrleistung der Religionsfreiheit fiir
hier lebende muslimische Auslinder an die Bedingung gekniipft wer-
den sollte, dass bestehende Diskriminierungen von christlichen und
anderen religiosen Minderheiten in den islamischen Staaten ausge-
riumt werden.’ Auch bei Entscheidungen iiber den Bau reprisentati-

2 Beide Aspekte sind nicht identisch: Es gibt international anerkannte
Menschenrechte, die nicht im Grundrechtskatalog des Grundgesetzes auf-
gefiihrt sind; dazu zihlen z.B. soziale Menschenrechte, zu denen sich die
Bundesrepublik Deutschland durch Ratifikation des Internationalen Pakts
iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte von 1966 bekannt hat.
Umgekehrt enthilt der Grundrechtskatalog auch Garantien, die an den
Staatsbiirgerstatus gebunden sind und insofern nicht unmittelbar als Men-
schenrechte formuliert sind; dies gilt etwa fiir die meisten politischen Mit-
bestimmungsrechte.

3 Das riumen selbst diejenigen ein, die aus politischen Griinden eine
Bindung der Religionsfreiheit an die Staatsangehorigkeit fiir wiinschens-
wert halten. Vgl. etwa Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 541.

4 Nach Angaben der Bundesregierung lebten im Jahre 2000 ca. 2,8 bis
3,2 Millionen Menschen muslimischen Glaubens in Deutschland. Davon
besalen ca. 370.000 bis 450.000 die deutsche Staatsangehdorigkeit. Vgl.
Antwort der Bundesregierung auf die Grofle Anfrage der Fraktion der
CDU/CSU, a.a.0,, S. 5.

5 Einen solchen Gedanken formuliert — allerdings gleichsam im Irrealis

der Vergangenheit — Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 541:

86

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

ver Moscheen in Deutschland ist die Frage, ob und unter welchen Be-
dingungen Christen in der Tiirkei oder in Iran Kirchen errichten kén-
nen, ohne rechtliche Relevanz (womit nicht bestritten sein soll, dass
Diskriminierungen religiéser Minderheiten in islamisch geprigten
Lindern ein wichtiges politisches Thema bilden). Verbindlicher Maf-
stab staatlichen Handelns in Deutschland bleibt in jedem Fall die Reli-
gionsfreiheit, die laut Grundgesetz allen hier lebenden Menschen zu
gewihrleisten ist — ganz gleich, ob es sich um Deutsche oder Auslinder
handelt, und unabhingig von den politisch-rechtlichen Verhiltnissen
ihrer Herkunftslinder.

Aus der universalistischen Begriindungsstruktur folgt auerdem,
dass die Religionsfreiheit nicht nur fiir die Angehorigen der in
Deutschland traditionell heimischen Religionsgemeinschaften gilt. Sie
erstreckt sich auch auf Angehérige solcher Religionsgemeinschaften,
die hierzulande als »neu« bzw. eher »fremd« angesehen werden. Die
Tatsache, dass Muslime erst in den letzten Jahrzehnten im Rahmen
von Migrationsbewegungen in groflerer Zahl nach Deutschland ge-
kommen sind® und in der altansissigen Bevolkerung nicht selten

»Riickblickend betrachtet erscheint diese Grofziigigkeit [nimlich die Aus-
dehnung der Religionsfreiheit auf Auslinder, H.B.] problematisch, weil sie
der Bundesrepublik Deutschland die Moglichkeit genommen hat, bei der
Erstreckung der Gewihrleistung umfassender Religionsfreiheit auf Ange-
horige fremder Staaten auf dem vélkerrechtlichen Prinzip der Gegenseitig-
keit zu bestehen. Ein solcher Vorbehalt wire angesichts der Unduldsam-
keit, die umgekehrt islamische Linder gegeniiber Christen gleich welcher
Nationalitit an den Tag zu legen pflegen, durchaus angezeigt gewesen.«
Zur Unzulissigkeit der Anwendung des volkerrechtlichen Gegenseitig-
keitsprinzips auf Fragen der Religionsfreiheit vgl. dagegen Eibe H. Riedel,
»Religionsfreiheit und vélkerrechtliche Reziprozitit«, in: Schwartlinder
(Hg.), Freiheit der Religion, a.a.0., S. 436-438.

6 Zur teils linger zuriickreichenden Geschichte muslimischer Prisenz
vgl. Muhammad Salim Abdullah, Geschichte des Islams in Deutschland
(Graz/Wien: Styria, 1981). Kritisch dazu: Lemmen, Muslime in Deutschland,
a.a.0., S. 1/ff.

87

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

immer noch auf Befremden stoflen, bietet insofern keinen legitimen
Grund fur eine Einschrinkung ihrer Religionsfreiheit. SchlieRlich gilt
die Religionsfreiheit auch nicht nur fiir die Gliubigen der »groflen«
Religionsgemeinschaften — Judentum, Christentum, Islam, Buddhis-
mus usw. —, sondern genauso fiir solche Menschen, die kleineren, viel-
leicht wenig bekannten Gemeinschaften angehéren. Dazu zihlen nicht
zuletzt innerislamische Minderheiten wie die Aleviten oder die Ahma-
dis, aber auch nicht-islamische Gruppierungen wie die Yeziden oder
die postislamische Baha'i-Religion.” Da der fiir kleinere Religionsge-
meinschaften oft verwendete Begriff der »Sekte« im Deutschen einen
ausgesprochen negativen Klang hat, besteht die Gefahr, dass die Rechte
der Angehoérigen solcher Gruppierungen nicht angemessen beachtet
werden. Dabei sind gerade sie auf den Schutz der Religionsfreiheit be-
sonders angewiesen.

Aus der menschenrechtlichen Grundlegung der Religionsfreiheit
folgt somit insgesamt, dass Grenzziehungen nur »abstrakter« Art sein
konnen. Speziell an Muslime adressierte staatliche Beschrinkungen
der Religionsausiibung — sei es, dass sie am Auslinderstatus oder an
»kultureller Fremdheit« ansetzen, sei es, dass sie auf Menschenrechts-
verletzungen in islamisch geprigten Lindern verweisen —, wiren hin-
gegen nicht legitim.

Die Religionsfreiheit ist nicht nur Menschenrecht, sondern zu-
gleich ein verfassungsmifig verbiirgtes Grundrecht. Der hohe rechts-
normative Status der Grundrechte im Grundgesetz wirkt sich dahinge-
hend aus, dass sie »Gesetzgebung, vollziehende Gewalt und Rechtspre-
chung als unmittelbar geltendes Recht« binden (Art. 1 Abs. 3 GG). Um
zu verhindern, dass der Gesetzgeber ein Grundrecht durch Ausfiih-
rungsbestimmungen in der Praxis ganz oder teilweise wieder zuriick-
nimmt, kennt das Grundgesetz eine Wesensgehaltsgarantie, die besagt:
»In keinem Fall darf ein Grundrecht in seinem Wesensgehalt angetas-

7 Studien tiber die teils wenig bekannten kleineren religiosen Minderhei-
ten, die im Rahmen der Zuwanderung aus der Tiirkei erst in jiingerer Zeit
in Deutschland heimisch geworden sind, enthilt der Sammelband von
Jonker (Hg.), Kern und Rand, a.a.O.

88

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

tet werden« (Art. 19 Abs. 2 GG). Dariiber hinaus ist der Menschenwiir-
de-Gehalt der Grundrechte nach Artikel 79 Absatz 3 GG sogar dem
Zugrift des verfassungsindernden Gesetzgebers entzogen. Durch diese
Bestimmungen soll gewihrleistet werden, dass die Grundrechte, wie
einst Carlo Schmid gefordert hat, »das Grundgesetz regieren« und
»nicht bloR Anhingsel des Grundgesetzes« sind.® Grenzziehungen
der Religionsfreiheit sind demnach nicht in das freie Ermessen des
Gesetzgebers gestellt — zumal Artikel 4 GG im Unterschied zu man-
chen anderen Grundrechtsverbiirgungen keinen Gesetzesvorbehalt
formuliert. Als Grundrecht hat die Religionsfreiheit einen hoéheren
rechtlichen Rang als einfach-gesetzliche Normen, die fiir sich, wie das
Bundesverfassungsgericht betont, folglich noch keinen ausreichenden
Beschrinkungsgrund darstellen.®

Gleichwohl hat auch ein Menschenrecht bzw. Grundrecht seine
Grenzen, und zwar schon deshalb, weil es stets mit anderen Rechten in
Zusammenhang steht und gelegentlich auch in Konflikt geraten kann."
Dies gilt auch fiir die Religionsfreiheit, die ihre »verfassungsimmanen-
ten« Schranken an anderen Grundrechten bzw. an solchen Verfas-
sungswerten findet, die ihr im Rang vergleichbar sind. Fiir den Falle

8 Zitiert nach Klaus Stern, Das Staatsrecht der Bundesrepublik Deutsch-
land, Bd. I1I/1 (Miinchen: C.H. Beck, 1988), S. 158.

9 Vgl. BVerfGE, Bd. 32, S. 98&-111, hier S. 108: »Da die Glaubensfreiheit
keinen Vorbehalt fir den einfachen Gesetzgeber enthilt, darf sie weder
durch die allgemeine Rechtsordnung noch durch eine unbestimmte Klau-
sel relativiert werden [...].«

10 Dies gilt auch fiir Grundrechtsgewihrleistungen ohne Gesetzesvorbe-
halt, bei denen gleichwohl sog. verfassungsimmanente Schranken unter-
stellt werden, weil eine absolut schrankenlose Vorstellung eines Grund-
rechts in sich widerspriichlich wire, insofern ein solches Grundrecht zur
Aushebelung anderer Grundrechte (etwa im hypothetischen Falle einer
Durchfiihrung von Menschenopfern im Namen der Religionsfreiheit)
fihren konnte. Zu Moglichkeiten und Grenzen der Grundrechtsbe-
schrinkungen im deutschen Grundgesetz vgl. Robert Alexy, Theorie der

Grundrechte (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2. Aufl. 1994), S. 249ff.

89

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

kollidierender Grundrechte bzw. mit Verfassungsrang ausgestatteter
Rechtsgiiter gilt es, nach dem Prinzip der »praktischen Konkordanz«"
einen Ausgleich zu finden, der beiden kollidierenden Rechtsnormen
moglichst weitgehend gerecht wird — eine Forderung, die natiirlich
Raum fiir sehr unterschiedliche Einschitzungen gibt.

Unbestritten ist beispielsweise, dass das Glockenliuten bzw. der
Ruf des Muezzin zumindest in solchen Grenzen gehalten werden
muss, dass das Recht auf korperliche Unversehrtheit der Anwohner —
und dazu zihlt auch der ungestorte Nachtschlaf — gewahrt bleibt.
Lirmschutzbestimmungen, die diesem Anliegen dienen, kénnen in
diesem Fall (gleichsam als Konkretisierungen eines konkurrierenden
grundrechtlichen Anspruchs) der Religionsausiibungsfreiheit Grenzen
setzen. Da auch die allgemeine Schulpflicht Verfassungsrang hat, kann
sie mit Hinweis auf die Religionsfreiheit nicht insgesamt in Frage ge-
stellt werden; moglich sind nach der Rechtssprechung des Bundesver-
waltungsgerichts lediglich partielle Befreiungen, etwa vom koedukati-
ven Sport- oder Schwimmunterricht, sofern nur auf diese Weise ein
sonst drohender Gewissenskonflikt vermieden werden kann.” Die
seit einigen Jahren von den Verwaltungsgerichten behandelte Frage, ob
eine muslimische Lehrerin im Schulunterricht ein Kopftuch tragen
darf,® ist deshalb so kompliziert und umstritten, weil in ihr zwei
Aspekte innerhalb der Religionsfreiheit — positive und negative Religi-
onsfreiheit — in Konflikt geraten kénnen. Eine Analogie zum »Kruzi-
fixurteil« des Bundesverfassungsgericht von 1995 besteht aber, anders
als in der 6ffentlichen Debatte vielfach unterstellt, insofern nicht, als
die Lehrerin im Unterschied zum bayerischen Staat auch ihrerseits

11 Vgl dazu Konrad Hesse, Grundziige des Verfassungsrechts der Bundesrepu-
blik Deutschland (Heidelberg: C.F. Miiller, 20. Aufl. 1995), Rdnr. 317ff.

12 Vgl. BVerwGE, Bd. 94, S. 82-94, hier S. 89.

13 Ein diesbeziigliches Ansinnen, vorgetragen von Fereschta Ludin, ist am
4. Juli 2002 vom Bundesverwaltungsgericht in dritter Instanz zuriickge-

wiesen worden (BVerwG 2 C 21.01).

90

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

Grundrechtstrigerin ist."* Meines Erachtens wire eine Beschrinkung
ihrer Freiheit, sich der eigenen religiésen Uberzeugung gemif im
Dienst zu bekleiden, nur dann gerechtfertigt, wenn fiir eine Beein-
trichtigung der negativen Religionsfreiheit der Schiiler starke Anhalts-
punkte im tatsichlichen Verhalten der Lehrerin gegeben sind. Eindeutig
uiberschritten ist die Grenze der Religionsfreiheit hingegen dort, wo ei-
ne Religionsgemeinschaft interne Dissidenten oder abweichende
Gruppierungen bedroht. Zwar haben Religionsgemeinschaften das
Recht, ihre religiose Identitit auch durch die Abgrenzung von Anderen
zu bestimmen und zu sichern; und es ist nicht Aufgabe des Staates, die
aus einseitigen oder wechselseitigen Exkommunikationen resultieren-
den Auseinandersetzungen zu verhindern. Nicht hinnehmbar ist aber,
wenn gegeniiber Minderheiten — etwa gegentiber den in Pakistan mas-
siv verfolgten Mitgliedern der Ahmadiyya-Gemeinschaft — auch in
Deutschland seitens orthodoxer Sunniten organisierter Druck ausgetibt
wird.®

Wihrend die Beriicksichtigung »verfassungsimmanenter« Grund-
rechtsschranken der Religionsfreiheit unumstritten ist (was Dissens
uiber die Angemessenheit konkreter Entscheidungen im Fall kollidie-
render Grundrechte nicht ausschliefdt), werden in der Diskussion in
jungster Zeit verstirkt Positionen vorgetragen, die auf zusitzliche Ein-
schrinkungsmoglichkeiten hinauslaufen. Dies geschieht vor allem im
Blick auf den sich ausweitenden religiésen Pluralismus, der neuer-
dings vereinzelt sogar die Forderung nach einer »wehrhaften Religi-
onsfreiheit« hat aufkommen lassen. So schreibt Hartmut Zinser: »Es
ist problematisch, wenn Religionsgemeinschaften das Grundrecht auf
Religionsfreiheit in Anspruch nehmen wollen, die in ihren Lehren und
in ihrem Handeln Religionsfreiheit selber ablehnen und z.B. einen
Austritt verwehren. Es muss hier in Anlehnung an das Prinzip der

14 Vgl. dazu mit weiteren Hinweisen Oebbecke, Das deutsche Recht und
der Islam, a.a.0., S. 312.

15 Davon berichtet Herbert L. Miiller, »Islamismus als politische Bewe-
gung in Deutschland«, in: Albert/Dettling (Hg.), Im Schatten der Politik,
a.a.0., S. 141-175, hier S. 168.

o1

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

wehrhafien Demokratie eine wehrhafie Religionsfreiheit gefordert wer-
den.«'® Dass der Staat aufgrund seiner Verantwortung fiir die Frei-
heitsrechte dann gegen Religionsgemeinschaften vorgehen muss,
wenn diese durch ihr tatsichliches Handeln die Freiheitsrechte ihrer
Angehorigen bzw. die Rechte Dritter beschneiden, versteht sich von
selbst. Auch die Religionsfreiheit war nie ein Titel fiir rechtsfreie Riu-
me. Indem Zinser nicht nur das tatsichliche Verhalten von Religions-
gemeinschaften, sondern auch bereits deren Doktrin zum Ansatzpunkt
fiir staatliche Beschrinkungen der Religionsfreiheit erhebt, redet er je-
doch einer Politik priventiver MaRnahmen gegen bestimmte Religi-
onsgemeinschaften das Wort, die mit rechtsstaatlichen Grundsitzen
kaum vereinbar sein diirfte. Nicht zuletzt richtet sich dies gegen den
Islam, den Zinser pauschal von der fundamentalistischen Formel »din
wa dawla« her bestimmt.” Es besteht daher die Gefahr, dass die
»wehrhafte Religionsfreiheit« zur Ausgrenzungsformel gegen die An-
spriiche von Muslimen und anderen Minderheiten auf ihre grundrecht-
lich garantierte Religionsfreiheit gerit.

Eine Tendenz zur Einschrinkung der Religionsfreiheit speziell fiir
Muslime ergibt sich auch aus den bereits diskutierten kulturalistischen
Ansitzen, die die Religionsfreiheit in den Kontext einer spezifisch
westlich-christlichen Kulturentwicklung stellen und daraus systemati-
sche Konsequenzen fiir die inhaltliche Konturierung des Rechts herlei-
ten (vgl. oben, Kap. I11,3). Wer der verfassungsmiflig garantierten Reli-
gionsfreiheit mit Hillgruber einen (wenn auch mit Fragezeichen verse-
henen) »ungeschriebenen Kulturvorbehalt«® auferlegt, unterminiert
indessen nicht nur den universalistischen Charakter des Menschen-
rechts, sondern 6ffnet gleichzeitig Tiir und Tor fiir eine Relativierung
des positiven Verfassungsrechts durch »ungeschriebene« Gesichts-
punkte aller Art. Ahnliches gilt fiir Isensees Ansatz, der »den christlich
geprigten ethischen Horizont«® zum ordre public der deutschen

16 Zinser, Wehrhafte Religionsfreiheit, a.a.0., S. 8o.

r7 Vgl ebd, S. 75.

18 Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 547.
19 So Isensee, Diskussionsbeitrag, a.a.O., S. 186.

92

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. GRENZEN DER RELIGIONSFREIHEIT

Rechtskultur stilisiert und die Interpretation der Religionsfreiheit damit
einer christlichen Leitkultur unterwirft, von der im Grundgesetz nicht
die Rede ist.

Nicht von vornherein auf den Islam gemiinzt ist hingegen ein
jungst vor allem von Stefan Muckel vorgetragener Gedankengang, der
dem Grundrecht der Religionsfreiheit einen generellen Gesetzesvorbe-
halt einziehen will, auch wenn der Wortlaut des Artikel 4 GG selbst
keinen solchen Vorbehalt formuliert.*® Sein Argument besagt, dass
die Religionsfreiheit des Artikel 4 im Lichte der iiber Artikel 140 ins
Grundgesetz inkorporierten Weimarer Kirchenartikel interpretiert
werden miisse. Der Verfassungsgeber habe sich mit der Einbeziehung
der einschligigen Artikel der Weimarer Verfassung dafiir entschieden,
auch die Einschrinkung zu tibernehmen, der die Religionsfreiheit nach
Mafgabe der Weimarer Verfassung unterliegt. Aus der dort zu finden-
den Formulierung, dass »die biirgerlichen und staatsbiirgerlichen
Rechte und Pflichten durch die Ausiibung der Religionsfreiheit weder
bedingt noch beschrinkt« werden (Art. 136 Abs. 1 Weimarer Reichsver-
fassung), schliefit Muckel auf die Existenz eines Gesetzesvorbehalts,
der sich auch auf Artikel 4 GG erstrecke.” Die Argumentation dient
erklirtermaflen dem Ziel, dem Gesetzgeber im Blick auf den neuen
religiosen Pluralismus grofleren Ermessensspielraum bei der Begren-
zung der Religionsfreiheit zu geben, wie Muckel am Beispiel des
Streits um den Muezzinruf deutlich macht.*

Anders als die Anhinger einer kulturalistischen Grundrechtsausle-

20 Vgl. Stefan Muckel, Religidse Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die
verfassungsrechtlichen Garantien religioser Freiheit unter verdnderten gesell-
schaftlichen Verhdltnissen (Berlin: Duncker & Humblot, 1997), S. 196ff.

21 Vgl. Stefan Muckel, »Religionsfreiheit fiir Muslime in Deutschland, in:
Isensee u.a. (Hg.), Festschrift Listl, a.a.0., S. 239-257. Ahnlich argumen-
tiert auch Wolfgang Bock, »Die Religionsfreiheit zwischen Skylla und
Charybdis«, in: Archiv des dffentlichen Rechts 122 (1997), S. 444-475.

22 Vgl Stefan Muckel, »Streit um den muslimischen Gebetsruf. Der Ruf
des Muezzin im Spannungsfeld von Religionsfreiheit und einfachem
Recht, in: Nordrhein-Westfilische Verwaltungsbldtter 12 (1998), S. 1-6.

93

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

gung rekurriert Muckel auf geschriebenes Verfassungsrecht (zu dem
nach einhelliger Auffassung auch die iiber Artikel 140 ins Grundgesetz
ubernommenen einschligigen Weimarer Bestimmungen gehoren);
okzidentalistische Engfithrungen der Religionsfreiheit, aus denen sich
spezielle Beschrinkungen der Religionsfreiheit fiir Muslime nahe le-
gen, weist er mit Hinweis auf den zu respektierenden religios-welt-
anschaulichen Pluralismus in einer freiheitlichen Gesellschaft zuriick.”
Sein Argument, dass der Verfassungsgeber mit der Inkorporierung der
Weimarer Kirchenartikel die Entscheidung getroffen habe, eine aus der
Weimarer Reichsverfassung tibernommene Grundrechtsschranke auf
die in Artikel 4 GG garantierte Religionsfreiheit zu tibertragen, lisst je-
doch die naheliegende Frage unbeantwortet, warum der Verfassungs-
geber dann nicht gleich einen ausdriicklichen Gesetzesvorbehalt in Arti-
kel 4 GG formuliert hat. Angesichts des hohen Stellenwertes der
Grundrechte im Grundgesetz wiirde man jedenfalls erwarten, dass et-
waige Beschrinkungen eines Grundrechts zum einen unzweideutig
formuliert und zum anderen leicht aufzufinden sein miissten. Schon
die komplizierte Verweistechnik, auf die Muckel in seiner Argumenta-
tion zurtickgreifen muss, lisst daher Zweifel aufkommen, ob seine In-
terpretation dem Wortlaut der Verfassung gerecht wird.*

2. Die Scharia im Rahmen des Grundgesetzes

Zwischen der islamischen Scharia und der sikularen Verfassungsord-
nung der Bundesrepublik gibt es grundlegende materiale und formale
Differenzen. Besonders augenfillig sind die Unterschiede, wenn man

23 Vgl ebd,, S. 6.

24 Vgl. kritisch zu diesem Ansatz sowohl aus historischer wie aus systema-
tischer Sicht auch Martin Morlok, Zu Artikel 4, in: Horst Dreier (Hg.),
Grundgesetz-Kommentar, Bd. 1. (Tiibingen: Mohr Siebeck, 1996), Rdnr.
90. Morlok verweist u.a. darauf, dass der mit einem Gesetzesvorbehalt
versehene Artikel zur Religionsfreiheit der Weimarer Verfassung (nim-

lich Artikel 135 WRV) nicht ins Grundgesetz inkorporiert worden ist.

94

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

sich an der traditionellen Gestalt der Scharia orientiert, deren Weiter-
entwicklung innerislamisch allerdings schon seit lingerem gefordert,
unternommen und kontrovers diskutiert wird. Die materialen Diffe-
renzen konzentrieren sich in den Bereichen des Geschlechterverhilt-
nisses und der Religionsfreiheit: Bei der Regelung des Geschlechter-
verhiltnisses unterscheidet sich die Scharia von den Prinzipien des
Grundgesetzes, insofern in ihr die Vorstellung leitend ist, dass Minner
und Frauen unterschiedliche Aufgaben in der Gesellschaft ausiiben
und von daher unterschiedliche Rechte und Pflichten haben.” Dies zeigt
sich vor allem in den familien- und erbrechtlichen Bestimmungen, die
einen Kernbereich der sozialen Scharia-Normen ausmachen und auch
heute noch in den meisten islamisch geprigten Staaten rechtsgiiltig
sind.*® Was den Umgang mit religissen Minderheiten und Dissiden-
ten angeht, hat sich innerhalb der Scharia zwar eine Kultur der Tole-
ranz entwickelt, die sich aber, wie bereits erortert, von einem universa-
listisch, individualrechtlich und egalitir konzipierten Recht auf Religi-
onsfreiheit wesentlich unterscheidet (vgl. oben Kap. I1,2). Offenkundig
in Widerspruch zu den Prinzipien des Grundgesetzes stehen auch die
grausamen Korperstrafen, die in einer Minderheit der islamisch ge-
prigten Staaten praktiziert werden, wihrend die grofle Mehrheit der
Rechtsordnungen islamischer Linder die Scharia-Strafen heute nicht
mehr vorsieht.” Abgesehen von solchen »materialen« Differenzen
zwischen Scharia und Grundgesetz, besteht die wesentliche »formale«
Differenz darin, dass die Scharia auf religiésen Quellen basiert, wihrend
staatliches Recht und Verfassung in Deutschland sdgkularer Natur sind.

Die grundlegende Differenz zwischen beiden Rechtskonzeptionen

25 Vgl. Wiebke Walther, »Die Frau im Islam, in: Peter Antes u.a., Der Is-
lam. Religion — Ethik — Politik (Stuttgart: Kohlhammer, 1991), S. 98-124.

26 Vgl. Jamal J. Nasir, The Status of Women Under Islamic Law and Under
Modern Islamic Legislation (London u.a.: Graham & Trotman, 2. Aufl.
1994).

27 Vgl Sami A. Aldeeb Abu Sahlieh, Les Musulmans face aux droits de
I’homme. Religion & droit & politique. Ftude et documents (Bochum: Dr.
Winkler, 1994), S. 65ff.

95

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

lasst sich nicht durch Formelkompromisse ausrdumen. Sie bliebe auch
dann erhalten, wenn man in den »materialen« Kontroversen der Men-
schenrechte und Frauenrechte Anniherungen erreichen sollte. Dass
die Scharia kein starrer Kodex ist, dass sie Frauen in ihrer Wiirde und
als Rechtssubjekte anerkennt, und dass sie Raum fiir religiésen Plura-
lismus bietet, gehért zu den Uberzeugungen, die heute bis weit ins La-
ger gemifigter Islamisten hinein von Muslimen fast durchgingig ge-
teilt werden.®® Doch selbst wenn es gelingen sollte, die materialen
Streitfragen befriedigend zu 16sen, bliebe die formale Grunddifferenz zwi-
schen religioser und sikularer Rechtskonzeption bestehen, die nicht
harmonisierend tiberspielt werden kann. Was folgt aus dieser Feststel-
lung fiir muslimische Minderheiten in einem sikularen Rechtsstaat?
Heifdt dies, dass sie auf die Praktizierung der Scharia generell verzich-
ten miissen? Oder gibt es Moglichkeiten, auch im Rahmen einer siku-
laren staatlichen Rechtsordnung der Scharia — und sei es wenigstens in
Teilbereichen — Folge zu leisten? Diese Fragen sind von erheblicher
Bedeutung, da eine Loyalitit gegeniiber der Scharia (was immer genau
darunter verstanden werden mag) nicht nur Sache einiger fundamenta-
listischer Auflenseiter, sondern fiir viele Muslime wichtig ist.

Der praktische Geltungsvorrang, den der sikulare Staat fiir das von
ihm gesetzte Recht beansprucht, schlielt die Moglichkeit aus, dass
Menschen sich mit der Berufung auf religiéses Recht grundsitzlich
von der Beachtung der sikularen Rechtsnormen dispensieren lassen.
Muslime, die darauf abzielen, die Scharia zur Grundlage der staatli-
chen Rechtsordnung zu erheben, oder die im Vorgriff auf einen kiinf-
tigen islamischen Staat den Rechtsgehorsam gegentiber staatlichen
Gesetzen aufkiindigen, verfolgen damit ein verfassungsfeindliches Pro-
jekt, das der sikulare Rechtsstaat nicht dulden kann.*® Aktive Bestre-

28 Vgl. Lorenz Miiller, Islam und Menschenrechte. Sunnitische Muslime zwi-
schen Islamismus, Sikularismus und Modernismus (Hamburg: Deutsches
Orient-Institut, 1996), S. 321.

29 Angesichts der eindeutigen Minderheitensituation — nur etwa vier Pro-
zent der in Deutschland lebenden Menschen sind Muslime, von denen

wiederum nur ein kleiner Teil Sympathie fiir die Positionen der Islamis-

96

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

bungen in dieser Richtung machen, sofern sie sich in Rechtsverletzun-
gen manifestieren, ggf. auch MafRnahmen staatlicher Strafverfolgung
notwendig. Allerdings wire es voreilig, hinter jeder Berufung auf die
Scharia gleich eine Kampfansage an die Verfassungsordnung zu sehen,
wie dies in den Berichten des Verfassungsschutzes teils geschieht.>
Man erlebt nimlich oft, dass Muslime sich argumentativ auf die Scha-
ria stiitzen, ohne dabei eine Antithese zum sidkularen Rechtsstaat zu
formulieren. Es kann sogar sein, dass sie dessen Akzeptanz im Hori-
zont der Scharia fiir sich positiv begriinden. Die oben diskutierte »Is-
lamische Charta« des Zentralrats der Muslime in Deutschland (vgl.
Kap. IV,3) bietet ein Beispiel fiir ein solches Denkmuster, das die fak-
tische Anerkennung sikularer Rechtsnormen als Forderung der Scha-
ria fiir die Situation der islamischen Diaspora rechtfertigt. Damit ist die
formale Grunddifferenz zwischen Scharia und sikularem Recht zwar
nicht verschwunden; wohl aber ist sie einer Weise konzipiert, dass sie

ten hegt —, miisste eine solche Politik allerdings entweder einen sehr lan-
gen Atem haben; oder sie wire Ausdruck eines weitgehenden Wirklich-
keitsverlustes, wie er bei religiosen Sektierern ja in der Tat gelegentlich zu
verzeichnen ist.

30 Vgl. Bundesamt fiir Verfassungsschutz, Verfassungsschutzbericht 2001, S.
227f.: »Der Verweis auf die Scharia, das kanonische Gesetz des Islam,
kennzeichnet den Absolutheitsanspruch der islamistischen Ideologie, die
jedes sikulare (weltliche) Rechtssystem ablehnt, da dieses auf der Tren-
nung von Staat und Kirche/Religion beruht. Die Scharia als unfehlbare,
umfassende religiose Pflichtenlehre hingegen bestimmt nicht nur das in-
dividuelle und hiusliche Leben der Muslime, sie regelt vielmehr auch die
sozialen und politischen Verhiltnisse. Die hier formulierte Verpflichtung
der Muslime auf das religiose Gesetz schliefft daher die Anerkennung
einer pluralistischen Gesellschaftsordnung aus.« Der Verfassungsschutz-
bericht enthilt zwar zahlreiche Zitate aus islamistischen Publikationen, in
denen die Ablehnung der sikularen Verfassungsordnung klar ausgespro-
chen wird. Es liegt aber keineswegs in der Natur der Sache, dass jede Be-
rufung auf die Scharia mit einer solchen verfassungsfeindlichen Einstel-

lung verbunden ist.

97

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

den praktischen Geltungsvorrang des sikularen Rechts bestehen lisst
und einer friedlichen Koexistenz von Menschen unterschiedlicher Re-
ligionszugehorigkeit im Rahmen einer sikularen Verfassungsordnung
zumindest nicht im Wege steht.

Bei einer Bestimmung des Verhiltnisses von Scharia und sikula-
rem Recht darf auflerdem eine Asymmetrie nicht vergessen werden,
die darin besteht, dass die Scharia mehr ist als nur eine religiose
Rechtsordnung. Sie versteht sich als umfassende Lebensordnung, die
unter anderem auch — aber eben nicht nur — aus juridischen Normen
besteht. Gegen legalistische Engfithrungen sieht Aziz Al-Azmeh in der
Scharia »eine allgemeine Bezeichnung fiir die sittliche Ordnung, dhn-
lich wie nomos oder dharma«? Zentrale Bereiche der Scharia, wie die
Regeln, die das Verhiltnis des Menschen zu Gott betreffen (Gebetspra-
xis, rituelle Waschungen, Speisevorschriften usw.), entziehen sich von
vornherein einem juridischen Verstindnis. Aber auch jene Teile der
Scharia, die das soziale Verhiltnis der Menschen untereinander regeln,
bestehen nicht allein aus im engeren Sinne rechtlichen Vorschriften —
man denke nur an die innerislamisch kontrovers diskutierten Beklei-
dungsregeln.** Von daher aber ist eine unmittelbare Konkurrenz mit
den Normen des sikularen Rechtsstaats in vielen Fillen gar nicht ge-
geben. Es ist durchaus denkbar, dass Muslime ihr persénliches Leben
sowie ihre individuelle und gemeinschaftliche religiése Praxis strikt an
der Scharia als einer religios-ethischen Lebensordnung orientieren,
ohne dass Konflikte mit den Anspriichen des sikularen staatlichen
Rechts auch nur entfernt ins Blickfeld geraten. Die im reformislami-
schen Denken durchgingig betonte Differenz zwischen Scharia und
Figh — namlich zwischen einer auf géttlichen Quellen beruhenden
ethisch-religidsen »Wegweisung«®® einerseits und einer in ihrer kon-

31 Al-Azmeh, Die Islamisierung des Islam, a.a.O., S. 30.

32 Vgl. dazu Yasemin Karakasoglu-Aydin, Muslimische Religiositit und Er-
ziehungsvorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramts- & Pddagogik-Studentinnen in Deutschland (Frankfurt
a.M: IKO-Verlag, 2000).

33 Auf die urspriingliche Bedeutung von Scharia als Wegweisung im Un-

98

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

kreten Kasuistik durchaus zeitbedingten und deshalb verinderbaren
islamischen Jurisprudenz andererseits — ermdglicht auch konzeptionell
die Uberwindung der einseitigen Fixierung auf die juridische Kompo-
nente, mit der die Scharia in der 6ffentlichen Wahrnehmung, aber
auch im islamistischen Lager oftmals geradezu identifiziert wird.>*

Es gibt gleichwohl auch Beispiele fiir im engeren Sinne rechtliche
Wirkungen der Scharia im Rahmen der Rechtsordnung eines sikula-
ren Staates. Ein sehr komplizierter Bereich, in dem sich dies zeigt, ist
das Internationale Privatrecht (IPR). Auferhalb des engen Kreises von
IPR-Spezialisten wird kaum zur Kenntnis genommen, dass Scharia-
Recht seit vielen Jahren als normative Grundlage fiir Entscheidun-
gen deutscher Gerichte zur Anwendung kommt.> Dies geschieht z.B.
bei Rechtsstreitigkeiten, die deshalb auf der Grundlage auslindischer
Privatrechtsordnungen entschieden werden, weil die entsprechenden
rechtlichen Verbindlichkeiten, etwa ein Ehevertrag, im Ausland nach
dem dort geltenden Recht entstanden sind. So kann es sein, dass deut-
sche Gerichte tiber eine Ehescheidung nach dgyptischem oder marok-
kanischem Recht befinden mtissen, weil die in Deutschland lebenden
Partner ihre Ehe in Agypten bzw. Marokko nach dortigem Recht — in
diesem Fall also nach der Scharia — geschlossen haben. Da die deut-
schen Gerichte in ihrer Rechtsprechung selbstverstindlich an die
Grundprinzipien der eigenen Rechtsordnung gebunden sind, kénnen
sie die auslindischen Rechtsnormen allerdings nur unter dem Vorbe-
halt anwenden, dass diese mit dem deutschen »ordre public« vereinbar
sind. Faktisch kann dies darauf hinauslaufen, dass die Gerichte sich
um eine fallbezogene Interpretation der Scharia unter dem Vorbehalt
der elementaren Prinzipien des Grundgesetzes bemithen miissen. Da-

terschied zu einem strikten Recht verweist z.B. Ali Merad, »Die Scharia —
Weg zur Quelle des Lebens, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion,
a.a.0,, S.392-393.

34 Zur Differenzierung zwischen Scharia und Figh vgl. Krimer, Gottes
Staat als Republik, a.a.O., S. s1ff.

35 Zum Folgenden vgl. mit zahlreichen Beispielen aus der Rechtspraxis
Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 111ff.

99

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

bei stellen sich oft schwierige Fragen, etwa die Frage, ob und unter
welchen Bedingungen auch polygame Ehen im Einzelfall in Deutsch-
land rechtlich anerkannt werden kénnen, wie dies gelegentlich gesche-
hen ist. Aus rechtspolitischer Perspektive ist zu sagen, dass sich das In-
ternationale Privatrecht unter Gesichtspunkten der Integration von
dauerhaft in Deutschland lebenden Auslindern als sehr unbefriedi-
gend erweist3® Wollten Muslime diesen Umweg nehmen, um Ele-
mente der Scharia in Deutschland systematisch durchzusetzen, hiefle
dies, dass sie ihren Status als Auslinder in den Vordergrund stellen
und auf Dauer verfestigen miissten — was der Etablierung des Islams in
der deutschen Gesellschaft kaum dienlich sein duirfte.

Wihrend die Scharia im Zusammenhang des Internationalen Pri-
vatrechts als das positive Recht des jeweiligen ausldndischen Staates zur
Anwendung kommt, bestehen auch Méglichkeiten, bestimmte Scharia-
Normen im inldndischen Rechtsverkehr wirksam werden zu lassen.’”
Beispielsweise ist es einem Erblasser unbenommen, Gesichtspunkte
des Scharia-Erbrechts im Testament zu berficksichtigen (wobei der
vom deutschen BGB vorgeschriebene »Pflichtteil« allerdings unberiihrt
bleibt). Analoges gilt fiir die rechtliche Gestaltung von Wirtschaftsge-
schiften, die ebenfalls an Prinzipien der Scharia orientiert sein kon-
nen.?® Ein Beispiel dafiir wire das mittlerweile vereinzelt auch in Eu-

36 Mit guten Griinden plidiert Rohe fiir eine Reform des deutschen IPR
dahingehend, dass auch fiir dauerhaft in Deutschland lebende Auslinder
das faktische Aufenthaltsland als Ankniipfungspunkt fiir das Eingehen
und die Bewertung privatrechtlicher Verbindlichkeiten gelten sollte. Vgl.
Mathias Rohe, »Rechtliche Perspektiven eines deutschen und europii-
schen Islame«, in: Zabels Zeitschrifi fiirr auslindisches und internationales
Privatrecht, Bd. 64 (2000), S. 256-298, hier S. 288. Aus gesamteuropdi-
scher Sicht argumentiert dhnlich Giorgio Conetti, »Concluding Remarksc,
in: Silvio Ferrari/Anthony Bradney (Hg.), Islam and European Legal Systems
(Aldershot u.a.: Ashgate, 2000) S. 199-203, hier S. 201.

37 Vgl. dazu Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte ..., a.a.0., S. 128ff.

38 Vgl. Peter Heine, Halbmond iiber deutschen Dichern. Muslimisches Leben
in unserem Land (Miinchen: List, 1997), S. 185ff.

I00

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

ropa praktizierte »Islamic banking«, das statt fester Zinssitze Anteils-
eigentum an den mit Kredit unterstiitzten Unternehmen vorsieht und
von bestimmten, aus religiésen Griinden verbotenen Wirtschaftsgiitern
(Alkoholika, Schweinefleisch, Lebensversicherungen usw.) Abstand
hilt?® In Europa lebende muslimische Juristen sind derzeit bestrebt,
solche Moglichkeiten fiir die teils auch juridische Anwendung der
Scharia innerhalb der bestehenden Rechtsordnungen auszuloten,
praktikable Modell zu entwickeln und Rechtsgutachten (»Fatwas«) zu
konkreten Streitfragen zu erstellen.*® Dabei spielt das Internet, in dem
sich z.B. »Cyberfatwas« abrufen lassen, eine immer wichtigere Rolle.#'
Tariq Ramadan stellt diese Entwicklung in die historische Perspektive
der Herausbildung eines europiischen Figh, d.h. einer auf die Scharia
gegriindeten islamischen Jurisprudenz fiir Europa: »Es handelt sich
hier ganz ausdriicklich um eine Entwicklung des Figh, der islamischen
Gesetzgebung und Jurisprudenz, nach dem Prinzip der Anpassungs-
fihigkeit an die Umgebung. Das Vorgehen kann nur dynamisch, be-
harrlich, nuanciert und in steter Entwicklung sein. Es geht hier um ei-
nen tiefgreifenden Prozess der Integration iiber das Recht, indem diese
Rechtsgutachten zusammengefasst einen Korpus angepassten Rechts
bilden, einen Fiqh fiir den Westen. Dies ist wihrend der vergangenen
zwanzig Jahre in den westlichen Lindern bereits geschehen.«*

Bei muslimischen Intellektuellen in Europa klingt gelegentlich die

39 Vgl. Volker Nienhaus, »Zwischen Idealwelt und Weltwirtschaft. Islami-
sche Okonomiex, in: Kai Hafez (Hg.), Der Islam und der Westen. Anstiftung
zum Dialog (Frankfurt a.M.: Fischer, 1997), S. 94-108, hier S. 98ff.

40 Eine Infrastruktur dafiir ist derzeit auch in Deutschland im Entstehen.
Vgl. dazu Gritt Klinkhammer, »Auf dem Weg zur Korperschaft des 6f-
fentlichen Rechts? Die Integration des Islam in Deutschland im Span-
nungsfeld von sikularer politischer Ordnung, Religionsfreiheit und
christlicher Kultur, in: Klinkhammer/Frick (Hg.), Religionen und Recht,
a.a.0., S. 181202, hier S. 191.

41 Detaillierte Auskiinfte findet man etwa unter der Adresse www.
Cyberfatwa.com.

42 Vgl. Ramadan, Muslimsein in Europa, a.a.0., S. 217f.

I0I

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Perspektive an, im Sinne einer von Charles Taylor inspirierten »Politik
der Anerkennung«* lingerfristig auf die Eréffnung kollektiver recht-
licher Autonomiebereiche fiir Muslime hinzuwirken. Muslime sollten
demnach z.B. die Option erhalten, alternativ zum staatlichen sikularen
Familienrecht ihre Familienangelegenheiten nach der Scharia rechtlich
zu regeln.** Vorsichtige Uberlegungen in dieser Richtungen kommen
etwa bei Murad Hofmann zu Wort. Zwar bekriftigt er, dass Muslime
in einem freiheitlichen Rechtsstaat wie der Bundesrepublik Deutsch-
land durchaus leben kénnen. Er betont zugleich aber die Uberlegenheit
der historischen islamischen Reiche, die religidsen Minderheiten eine
weitreichende kollektive rechtliche Autonomie eingerdumt hitten. Damit
sei »das islamische Statut fiir Minderheiten das liberalste [...], das die
Welt je gekannt hat«.* Auch wenn Hofmann ironisch vermerkt, dass
Muslime die »Gewihrung des liberalen islamischen Minderheitensta-
tus«*® nicht unbedingt fur sich selbst erwarten, lisst er durchblicken,
dass er die Ubertragung dieses Modells auf die Situation der muslimi-
schen Diaspora im Prinzip fiir wiinschenswert hielte. Wie bereits oben
angesprochen (vgl. Kap. IV,3), sieht Hofmann im sikularen Staat aller-
dings nichts anderes als eine Variante des Weltanschauungsstaates —
nimlich einen Staat der postreligiésen Sakularisten und/oder der siku-
larisierten Christen —, dessen positiv-rechtliche Normen fiir Muslime
deshalb stets ein Moment fremdrechtlicher Zumutung enthalten. Der
Anspruch auf einen Geltungsvorrang des staatlichen sikularen Rechts
muss ihm unter dieser Voraussetzung als Ausdruck minderer Liberali-
tit erscheinen. Hofmann verkennt dabei, dass der praktische Geltungs-
vorrang der sikularen staatlichen Rechtsordnung seinen Grund gerade

43 Vgl. Charles Taylor, »Die Politik der Anerkennung, in: Amy Gutmann/
Charles Taylor (Hg.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung
(Frankfurt a.M.: Fischer, 1993), S. 13-78.

44 Zu diesbeziiglichen Forderungen vgl. Felice Dassetto, »The New Euro-
pean Islamc, in: Ferrari/Bradney (Hg.), Islam and European Legal Systems,
a.a.0., S. 31-45, hier S. 39.

45 Hofmann, Der Islam im 3. Jahrtausend, a.a.O., S. 248.

46 Ebd., S. 257.

I02

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED


https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. D1E SCHARIA IM RAHMEN DES GRUNDGESETZES

in den Freiheitsrechten hat, die ihrerseits einen offenen Pluralismus un-
terschiedlicher Uberzeugungen und Lebensformen nach MaRgabe in-
dividueller Gleichberechtigung freisetzen (und insofern gerade nicht
eine bestimmte Weltanschauung oder einen bestimmten »way of life«
vorschreiben). Auch die Sikularitit des staatlichen Rechts ist, wie dar-
gestellt, eine Konsequenz der Freiheitsrechte — nimlich der Religions-
freiheit. Sollte der Staat den Geltungsanspruch des sikularen staatli-
chen Rechts partiell zuriicknehmen, so wiirde dies daher, anders als
Hofmann unterstellt, auf eine Relativierung des staatlichen Mandats
fir die Gewihrleistung der Freiheit und auf einen effektiven Verlust an
Liberalitdt hinauslaufen. An die Stelle des offenen Pluralismus der frei-
heitlichen Gesellschaft trite womdoglich eine andere Form des Plura-
lismus: nimlich ein Nebeneinander mehr oder weniger in sich geschlos-
sener und religionsrechtlich partiell autonomer Gruppen.

Bei einer fakultativen Einfithrung religiosen Familienrechts alter-
nativ zum staatlichen Recht wire eine solche Gefahr sehr real gegeben.
Dies wiirde auch fiir eine frauenfreundlich weiterentwickelte, »moder-
nisierte« Scharia gelten, und zwar schon deshalb, weil ein ausschlief3-
lich religi6s konzipiertes Recht fiir Situationen eines Glaubenswechsels
(z.B. fuir den Glaubenswechsel eines Ehepartners innerhalb einer reli-
gionsrechtlich geschlossenen Ehe) kaum in der Lage sein wird, liberale
Lésungen bereitzustellen — es sei denn, es stiinde fiir solche Fille die
Option eines Appells an vorrangig giiltige sikulare staatliche Rechts-
normen offen. Der praktische Geltungsvorrang des staatlich gesetzten
sikularen Rechts sollte als eine freiheitliche Errungenschaft deshalb
keinesfalls zur Disposition gestellt werden. Im Ubrigen steht es Mus-
limen natiirlich frei, zusdtzlich zu einer staatlichen, standesamtlichen
Heirat, einen Eheabschluss auch religios zu sanktionieren und zu fei-
ern.*’ Analog zu kirchlichen Heiraten sind islamische Heiratsrituale

47 Auch die (von Muslimen gelegentlich als vorbildlich gelobte) seit einigen
Jahren in Spanien bestehende Moglichkeit, dass eine nach islamischem
Ritus geschlossene Ehe staatlich anerkannt wird, bedeutet nicht, dass
Ehe- und Familienfragen deshalb islamischem Recht unterworfen wiren.

Vgl. dazu Javier Martinez-Torrén, »The Legal Status of Islam in Spaing,

103

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED


https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

in Deutschland und anderen europdischen Staaten eine mittlerweile
gingige Praxis.

Bei aller Anerkennung, die der klassischen islamischen Toleranz-
konzeption in historischer Sicht gebiihrt, wire es nicht sinnvoll, sie
gleichsam mit umgekehrten Vorzeichen auf die Situation der muslimi-
schen Diaspora in Deutschland bzw. in Europa zu iibertragen und da-
raus die Forderung nach einer partiellen Zurticknahme des sikularen
staatlichen Rechts zugunsten religissen Rechts abzuleiten.* Denn die
klassische islamische Toleranz orientiert sich an einem Nebeneinander
vorgangig definierter religioser Gruppen, die (traditionell unter der Hoheit
des islamischen Herrschers) ihre internen Angelegenheiten weitge-
hend eigenstindig regeln und in Teilbereichen auch rechtliche Auto-
nomie genieflen. Fiir Grenzginger, Konvertiten oder Menschen mit
komplexen und wechselnden Loyalititen gibt dieses Modell deshalb
genauso wenig Raum wie fiir Menschen, die sich keiner bestimmten
Religionsgemeinschaft zugehérig fithlen.** Demgegeniiber ermég-
licht die Religionsfreiheit als Menschenrecht einen offenen religiésen
und weltanschaulichen Pluralismus (oder auch Multikulturalismus), in
dem Menschen — als Einzelne und in Gemeinschaft mit Anderen — ih-
re Lebensweise in Freiheit selbst bestimmen kénnen. Dies schlieft fiir
Muslime, so sie dies wollen, die Moglichkeit einer individuellen und
gemeinschaftlichen Lebensgestaltung nach Grundsitzen der Scharia
weitgehend mit ein. Als Alternative zum sikularen staatlichen Recht —
und sei es begrenzt auf den Kreis der Muslime — kann die Scharia hin-
gegen in einer freiheitlichen Gesellschaft nicht in Betracht kommen.

in: Ferrari/Bradney (Hg.), Islam and European Legal Systems, a.a.O., S. 47-
71, hier S. 57.
48 Vgl. im Ergebnis dhnlich Rohe, Rechtliche Perspektiven ..., a.a.0., S. 291f.
49 Ein eher unfreiwilliger Beleg dafiir ist Murad Hofmanns Versuch, den
Atheisten — tber die dogmatische Unterstellung, dass Religionslose ir-
gend einer Sucht als ihrem »Gotzen« fronen miissen — unter der Hand
doch eine Religionszugehorigkeit als »Go6tzendiener« zuzusprechen und

sie als solche (!) anzuerkennen (Der Islam im 3. Jahrtausend, a.a.O., S.

254).

104

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

3. Islamischer Religionsunterricht an 6ffentlichen
Schulen

In der politischen Diskussion um die Integration der Muslime wird
dem Thema Religionsunterricht ein besonderer Stellenwert einge-
rdumt. Dies geschieht aus guten Griinden. Denn zum einen hingt die
Zukunft des Islams in Deutschland naturgemifl entscheidend davon
ab, dass die islamischen Lehren und Lebenspraktiken von Generation
zu Generation weitergegeben werden, was in vielfiltiger Weise und an
vielen Orten geschehen kann. Die spezifischen Erwartungen an den
schulischen Religionsunterricht gehen dabei dahin, dass er — im Un-
terschied zu den vielfach autoritiren Unterrichtspraktiken der »Koran-
schulen«®® — die Vermittlung religiéser Inhalte mit moderner Didak-
tik und offener kommunikativer Auseinandersetzung verbinden soll.
Fuir viele muslimische Eltern ist die Einfithrung eines islamischen Re-
ligionsunterrichts in der Schule daher ein zentrales Anliegen. Zum an-
deren ist der islamische Religionsunterricht zum »Testfall« dafiir ge-
worden, ob es gelingt, die Kooperation von Staat und Religionsgemein-
schaften, deren rechtliche Regelung in Deutschland immer noch unter
dem Begriff des »Staatskirchenrechts« firmiert, in Richtung eines der
pluralistischen Gesellschaft angemessenen offenen Religionsverfas-
sungsrechts weiterzuentwickeln’' In der Kontroverse um den islami-

5o Vgl dazu die kritischen und zugleich differenzierenden Einschitzungen
von Hasan Alacacioglu, Auferschulischer Religionsunterricht fiir muslimische
Kinder und Jugendliche in NRW. Eine empirische Studie zu Koranschulen in
tiirkisch-islamischen Gemeinden (Miinster: LIT, 1999).

51 Vgl dazu (mit zahlreichen Belegen aus der historischen und aktuellen
Literatur) Ansgar Hense, »Staatskirchenrecht oder Religionsverfassungs-
recht: mehr als ein Streit um Begriffe?«, in: Andreas Haratsch/Norbert
Janz/Sonja Rademacher/Stefanie Schmahl/Norman Weifl (Hg.), Religion
und Weltanschauung im sikularen Staat. Assistententagung Offentliches Recht

2001 (Stuttgart u.a.: Boorberg, 2001), S. 9-47.

105

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

schen Religionsunterricht findet die grundsitzliche Auseinanderset-
zung uber die angemessene Gestaltung des Verhiltnisses von Staat
und Religionsgemeinschaften somit ihren aktuellen Brennpunkt. Dazu
sollen in diesem Abschnitt einige systematische Uberlegungen folgen.

Zur Beschreibung der deutschen Regelung des Verhiltnisses von
Staat und Religionsgemeinschaften trifft man in der Literatur gelegent-
lich auf den Begriff der »hinkenden Trennung«.’* Dieser Begriff sug-
geriert, dass die hierzulande bestehende Kooperation zwischen Staat
und Religionsgemeinschaften Ausdruck einer Inkonsequenz, namlich
einer nur halbherzigen Verwirklichung des Trennungsprinzips sei. Ei-
ne solche Sichtweise ist allerdings nicht zwingend. Denn die um der
Religionsfreiheit willen gebotene Trennung von Staat und Religion
muss keineswegs auf eine abstrakte Beziehungslosigkeit hinauslaufen.
Tatsichlich haben sich bei der Ausgestaltung der Beziehung von Staat
und Religionsgemeinschaften innerhalb Europas sehr unterschiedliche
Formen entwickelt:*® In England hat man die staatskirchenrechtliche
Tradition formell fortgesetzt, gleichwohl aber in der politischen und
rechtlichen Praxis — bis auf einige Relikte — eine faktische Ausdifferen-
zierung von Staat und Religion erreicht. Das Gegenmodell stellt der
franzésische Laizismus dar, der nicht nur die institutionelle Trennung
von Staat und Religionsgemeinschaften kennt, sondern auflerdem jede
férmliche Kooperation zwischen beiden weitgehend ausschliefit. Die

52 Geprigt wurde der Begriff der »hinkenden Trennung« von Ulrich Stutz,
Die pipstliche Diplomatie unter Leo XIII: Nach den Denkwiirdigkeiten des
Kardinals Domenico Ferrata. Abhandlungen der Preussischen Akademie
der Wissenschaften. Philosophisch-Historische Klasse Nr.3 und 4 (1925),
S. 54 (Fudnote).

53 Vgl Richard Potz, »Die Religionsfreiheit in Staaten mit westlich-christli-
cher Tradition«, in: Schwartlinder (Hg.), Freiheit der Religion, a.a.O., S.
119-134; Gerhard Robbers, »Das Verhiltnis von Staat und Kirche in
rechtsvergleichender Sicht«, in: Brugger/Huster (Hg.), Der Streit um das
Kreuz, a.a.0., S. 59-68. Vgl. mit Blick besonders auf Muslime: W.A.R.
Shahid/P.S. van Koningsveld, Religious Freedom and the Position of Islam in
Western Europe (Kampen: Kok Pharos, 1995).

106

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

Situation in Deutschland und den meisten europiischen Staaten befin-
det sich zwischen diesen beiden Polen. Artikel 137 Absatz 1 der Weima-
rer Reichsverfassung (der iiber Artikel 140 GG ins Grundgesetz inkor-
poriert worden ist) bestimmt: »Es besteht keine Staatskirche.« Auf der
Grundlage der prinzipiellen institutionellen Trennung hat sich gleich-
wohl ein rechtlich ausgestaltetes System staatlicher Kooperation insbe-
sondere mit den christlichen GrofRkirchen, aber auch mit einigen ande-
ren Religionsgemeinschaften, entwickelt. Die Kooperation erstreckt
sich iiber viele Bereiche des gesellschaftlichen Lebens, von der Seelsor-
ge in Gefingnissen oder beim Militir iber die staatliche Einziehung
von Kirchensteuern bis zum Religionsunterricht an 6ffentlichen Schu-
len. Einige Kooperationsfelder sind auf diejenigen Religionsgemein-
schaften beschrinkt, die den Status einer Kérperschaft éffentlichen
Rechts innehaben.

Fiir eine Kooperation mit den Religionsgemeinschaften gibt es sei-
tens des Staates unterschiedliche Motive. Dazu zihlt zunichst das na-
heliegende staatliche Interesse, die karitativen und sonstigen sozialen
und kulturellen Dienstleistungen der Kirchen (oder auch anderer Reli-
gionsgemeinschaften) fiir die Gesellschaft zu nutzen. Ihre finanzielle
Forderung kann den Staat davon entlasten, Angebote in diesen Berei-
chen neu zu schaffen. Dies ist unter Gesichtspunkten der Religions-
und Weltanschauungsfreiheit unbedenklich, solange gewihrleistet ist,
dass sich nicht Formen informeller De-facto-Identifikation des Staates
mit seinen vornehmlichen Kooperationspartnern ausbilden und solan-
ge die Anspriiche der Menschen, die den entsprechenden Religionsge-
meinschaften nicht angehéren (und dazu zdhlen auch die Nicht-Religi-
Gsen), angemessen beriicksichtigt werden. Die Antworten der Bundes-
regierung und der nordrhein-westfilischen Landesregierung auf par-
lamentarische Anfragen zum Islam in Deutschland bzw. in Nord-
rhein-Westfalen haben allerdings einmal mehr deutlich gemacht, dass
Muslime in die bestehenden Kooperationsstrukturen bislang nur un-
zureichend integriert sind>* Abgesehen von den vielen praktischen

54 Vgl. Antwort der Bundesregierung auf die Grofle Anfrage der CDU/
CSU, a.a.0., S. 34ff; und Antwort der Landesregierung NRW auf die

107

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Problemen, die sich daraus fiir Muslime in den verschiedensten Le-
bensbereichen — vom Kindergarten bis zum Seniorenheim — ergeben,
verweist dieser Befund auf eine Gerechtigkeitsliicke, die die Legitimitit
des bestehenden Kooperationssystems auf Dauer gefihrden muss.

Neben dem pragmatischen Interesse des Staates an der Férderung
und Nutzung kirchlicher Sozialeinrichtungen werden auch andere Mo-
tive fiir eine Fortschreibung der bestehenden Kooperation angefiihrt.
Isensee nennt als wichtigsten Grund die Wahrung der christlich ge-
prigten kulturellen Identitit, die als unverzichtbare Voraussetzung des
demokratischen Rechtsstaats einer besonderen staatlichen Pflege be-
durfe. Die Institutionen des Staatskirchenrechts, schreibt er, »hegen
nationale europdische Kulturidentitit. Die Kirchen tragen auf ihre Wei-
se dazu bei, diese zu wahren und zu erneuern.<”® Die im Begriff des
»Staatskirchenrechts« angelegte Partikularitit — ndmlich die traditio-
nelle Nihe des Staates zu den christlichen Kirchen als vornehmlichen
Kooperationspartnern — bildet fiir Isensee nicht etwa einen Anachro-
nismus, den es in Richtung eines pluralistisch konzipierten Religions-
verfassungsrechts zu tiberwinden gilt, sondern beschreibt durchaus
angemessen das Ziel einer Zusammenarbeit, die letztlich der kultu-
rell-politischen Selbsterhaltung des Staates geschuldet sei.

Ein weiteres Motiv stellt die Erwartung dar, dass die Religionsge-
meinschaften zur Festigung moralischer Haltungen und Biirgertugen-
den dienlich und deshalb staatlicher Unterstiitzung wiirdig seien. Sol-
che Vorstellungen werden gerade im Zusammenhang des Religionsun-
terrichts hiufig formuliert. So betont Martin Heckel: »Der weltliche
Staat hat auch ein eigenes Interesse an der religiésen Bildung seiner Biir-
ger, weil er sich aus der Forderung ihrer religiés motivierten Sozial-
und Individualethik zugleich eine Festigung seiner eigenen sittlichen
Grundlagen und Verfassungsvoraussetzungen verspricht.<*® Im Un-

Grofe Anfrage 4 der Fraktion der FDP, Landtag NRW Drucksache 13/885
v. 9.7.2001, S. 33ff.

55 Vgl Isensee, Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchenrechts,
a.a.0,, S. &y.

56 Martin Heckel, »Religionsunterricht fiir Muslime? Kulturelle Integra-

108

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

terschied zu Isensee, der von seinem partikularistischen Ansatz her ei-
nen islamischen Religionsunterricht prinzipiell ablehnt,” spricht sich
Heckel fiir dessen Einfithrung aus. Positive Auswirkungen religioser
Erziehung fiir die Ausbildung sittlicher Haltungen erwartet er nicht
nur von der christlichen Religion, sondern offenkundig von der Reli-
giositit tiberthaupt. Wenn er im Blick auf Muslime die Befiirchtung
dufert, dass ohne einen schulischen Religionsunterricht »Hundert-
tausende muslimischer Kinder ihrer religiosen wie familidgren Bindun-
gen entfremdet werden [...] und orientierungslos den Freiheiten wie
Gefahren der industriellen Erwerbs- und Vergniigungsgesellschaft und
den Verfithrungen von Sekten und radikalen Ideologien ausgesetzt
sind«® diirfte er einigen Vertretern der islamischen Verbinde aus
dem Herzen sprechen, die oft dhnlich argumentieren und die moral-
padagogische Funktion eines islamischen Religionsunterrichts in den

tion unter Wahrung der religiésen Identitit. Ein Beispiel fiir die komple-
mentire Natur der Religionsfreiheit«, in: Juristenzeitung, 54. Jg. (1999), S.
741-758, hier S. 746. Vgl. dhnlich auch Stefan Miickl, »Staatskirchenrecht-
liche Regelungen zum Religionsunterricht«, in: Archiv des Gffentlichen
Rechts 122 (1997), S. 513-556, hier S. 518; 555.

57 Vgl Isensee, Die Zukunftsfihigkeit des deutschen Staatskirchenrechts,
a.a.0., S. 87: »Wenn der Religionsunterricht, die theologischen Fakulti-
ten, die korperschaftlichen Rechte, die stidtebaulichen Moglichkeiten der
Importkultur des Islam geéffnet werden, verkehrt sich die Wirkung der
staatskirchenrechtlichen Einrichtungen. Sie verstirken die Krifte, welche
die kulturelle Identitit aufsprengen.« Vgl. dhnlich auch Hillgruber, Der
deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 547: »Wenn daher auch Muslime in
Deutschland individuell und kollektiv in den Grenzen der allgemeinen
Gesetze Religionsfreiheit genieflen, so ist es gleichwohl wegen des spezi-
fischen geschichtlichen wie sachlichen Zusammenhangs von Christen-
tum und politischer Kultur ein Gebot der Selbsterhaltung dieses Staates,
das christliche Erbe als unaufgebbaren geistigen Besitzstand weiterzutra-
gen. Insbesondere die Schule ist dafiir der geeignete Ort [...].«

58 Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 742.

109

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED


https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Vordergrund stellen.”® Kritisch zu fragen wire aber, ob von einem sol-
chen Ansatz her, der den Religionen eine unverzichtbare moralpida-
gogische Rolle zuerkennt, die negative Religionsfreiheit (bzw. die welt-
anschauliche Freiheit der Nicht-Religiosen) nicht von vornherein zu
kurz kommen muss.

Noch einmal anders ist eine Begriindungsstruktur, die bei der
staatlichen Aufgabe aktiver Grundrechtsférderung ansetzt. Der Staat,
so das Argument, sei verpflichtet, Grundrechte nicht nur »formal« zu
gewihrleisten, sondern nach Méglichkeit auch Ressourcen fiir ihre ef-
fektive Ausiibung bereitzustellen. In diesem Sinne argumentiert Ger-
hard Luf fir eine staatliche Kooperation mit den Religionsgemein-
schaften, die weder die Sonderstellung der kulturprigenden christli-
chen Kirchen befestigen noch im Sinne eines religiésen Kommunita-
rismus die moralpidagogischen Potenziale der Religionen ausschopfen
soll, sondern Chancengleichheit bei der Austibung der Religionsfrei-
heit zum Ziel hat. Damit stellt Luf seinen Ansatz von vornherein in
einen universalistischen, menschenrechtlichen Begriindungszusam-
menhang: »Geboten ist die Forderung religivser Offentlichkeit, weil
der Staat verantwortlich ist fiir die Freiheitschancen seiner Biirger. |...]
Diese Forderung religiéser Freiheitschancen darf sich indessen nicht
nur auf die geschichtlich mit dem Staat verwobenen religisen Ge-
meinschaften beschrinken, deren kultureller Stellenwert allein schon
auf Grund einer gemeinsamen Geschichte Anerkennung finden
kann.«*°

Von allen Feldern der Kooperation zwischen Staat und Religions-
gemeinschaften findet der Religionsunterricht derzeit mit Abstand das

59 Vgl. z.B. Thomas Schaible (Islamlehrer in Osterreich und Mitglied des
AK Islamischer Religionsunterricht in Bayern): »Die Wertevermittlung an
die muslimischen Schiiler beugt einem Abgleiten in Kriminalitit und
Haltlosigkeit vor.« Anhérung des Bayerischen Landtags zum Thema »Is-
lamunterricht an den Schulen in Bayern« vom 25. Mai 2000 (Wortproto-
koll, von den Rednern nicht autorisiert), S. 13.

6o Luf, Religiose Freiheit, a.a.0., S. 91. Vgl. dhnlich auch die Argumenta-

tion von Schlaich, Radikale Trennung und Pluralismus, a.a.O.

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

grofite offentliche Interesse. Dass er als bekenntnisgebundener Unter-
richt die Zusammenarbeit zwischen Staat und Religionsgemeinschaf-
ten voraussetzt, geht aus Artikel 7 Absatz 3 GG hervor, der bestimmt:
»Der Religionsunterricht ist in den offentlichen Schulen mit Ausnah-
me der bekenntnisfreien Schulen ordentliches Lehrfach. Unbeschadet
des staatlichen Aufsichtsrechtes wird der Religionsunterricht in Uber-
einstimmung mit den Grundsitzen der Religionsgemeinschaften er-
teilt. Kein Lehrer darf gegen seinen Willen verpflichtet werden, Religi-
onsunterricht zu erteilen.« Obwohl der Staat demnach fiir die Organi-
sation und Durchfithrung des Unterrichts verantwortlich ist, bedarf
dieser der inhaltlichen Autorisierung durch die jeweils betroffenen Re-
ligionsgemeinschaften, die den Lehrplinen die » Ubereinstimmung mit
den Grundsitzen« ihres Glaubens attestieren miissen.”” Der Grund
fur diese Auflage besteht darin, dass der sikulare Staat in Fragen des
religiosen Bekenntnisses keine eigene Kompetenz beanspruchen kann.
Solange der schulische Religionsunterricht auf der Grundlage des je-
weiligen konfessionellen Bekenntnisses erteilt wird — wie dies in Arti-
kel 7 GG als Regelfall vorgesehen ist®® —, muss er sich die fehlende
Kompetenz deshalb von den Religionsgemeinschaften gleichsam aus-
leihen. Die Alternativen zu diesem Modell gemeinsamer Verantwortung
von Staat und Religionsgemeinschaften bestehen in einem nicht-be-
kenntnisgebundenen religionskundlichen Unterricht, wie er in Bran-
denburg als Bestandteil von LER (»Lebensgestaltung — Ethik — Reli-

61 Vgl. dazu Miickl, Staatskirchenrechtliche Regelungen zum Religionsun-
terricht, a.a.0., S. 528. Nach Miickl gilt das Gebot der Ubereinstimmung
»fiir alle inhaltlichen Fragen wie Lehrplan, Lehrmittel, Lehrmethode,
nicht jedoch fiir den rein schulorganisatorischen Bereich wie die konkrete
Stundenplangestaltung oder die Regelung der Rechtsstellung der Religi-
onslehrer«.

62 Eine Ausnahme sieht Artikel 141 GG fur solche Linder vor, die zum
Zeitpunkt des Inkrafttretens des Grundgesetzes anderweitige Regelungen
hatten. Auf diese »Bremer Klausel, die ebenfalls fiir das Land Berlin gilt,
hat sich auch das Land Brandenburg bei der Einfiihrung seines nicht-be-

kenntnisgebundenen Lehrfaches LER berufen.

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

gionskunde«) allein vom Staat veranstaltet wird,® bzw. in den ver-
schiedenen Formen eines allein von den Religionsgemeinschaften
durchgefithrten Religionsunterrichts; im Land Berlin findet Letzterer
auch in den Schulen statt, bildet aber kein ordentliches Lehrfach im
Sinne des Artikel 7 Absatz 3 GG.

Obwohl die Konferenz der Kultusminister bereits im Jahre 1984
beschlossen hatte, einen Religionsunterricht fiir Muslime einzurich-
ten,%* existieren bis heute lediglich provisorische Modelle. So finden
Komponenten der »islamischen Unterweisung« im Rahmen des fakul-
tativen muttersprachlichen Unterrichts, vor allem des Tiirkisch-Unter-
richts statt, der in einigen Bundeslindern (z.B. Baden-Wiirttemberg,
Saarland und Schleswig-Holstein) von den Konsulaten der »Herkunfts-
lander« organisiert wird, in anderen Bundeslindern (z.B. Nordrhein-
Westfalen, Niedersachsen, Rheinland-Pfalz) vom jeweiligen Kultusmi-
nisterium getragen wird.® In Nordrhein-Westfalen hat man im Jahre

63 Uberzogen sind Positionen, die dem Staat jede Kompetenz eines reli-
gionsbezogenen, auch eines nicht-bekenntnisgebundenen Unterrichts
iiber religiése Themen abzusprechen scheinen. So aber die Statements
von Martin Heckel und Nadeem Elyas in der Anhérung des Bayerischen
Landtags zum Thema »Islamunterricht an den Schulen in Bayern« vom
25. Mai 2000 (Wortprotokoll, von den Rednern nicht autorisiert). Vgl.
Heckel, ebd., S. 9: »Wenn schon der schlichte Anblick eines Holzkreuzes
als Eingriff in die Religionsfreiheit gewertet und fiir unzuldssig angese-
hen wurde, dann erst recht eine religiése Beeinflussung durch religions-
lose Religionskundelehrer.« Vgl. Elyas, ebd., S. 7: »Wir haben grofe Be-
denken gegen die Beibehaltung der islamkundlichen Unterweisung, vor
allem wegen der Einmischung des weltanschaulich neutralen Staates in
Angelegenheit der Religionsgemeinschaft.«

64 Vgl. Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 747.

65 Einen aktuellen Uberblick bietet Christoph Bochinger, »Islamischer Re-
ligionsunterricht in Deutschland — Zum aktuellen Diskussionsstand
(2001)«, in: Renz/Leimgruber (Hg.), Lernprozesse Christen Muslime, a.a.O.,
S. 312-329. Vgl. auch die umfangreiche Zusammenstellung einschligiger

Aufsitze und Dokumente zur Lage in verschiedenen Bundeslindern von

I12

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED


https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

1999 in einem Schulversuch islamische Unterweisung in deutscher
Sprache zum ordentlichen Lehrfach aufgewertet, dabei aber auf die Be-
kenntnisbindung bewusst verzichtet.®® An der Universitit Miinster
soll auferdem noch im Jahre 2003 ein erster Lehrstuhl fiir »Religion
des Islam« eingerichtet werden. Den Vorgaben des Grundgesetzes
zum Religionsunterricht, der nach Ansicht einiger Kommentatoren
Grundrechtsstatus hat,”” konnen die derzeit geltenden Regelungen
nicht Geniige tun. Wihrend Heckel die Meinung vertritt, dass diese
provisorischen Angebote einer islamischen Unterweisung dem Grund-
gesetz zumindest niher stehen als ein vélliger Verzicht auf jede Form
religiéser Unterrichtung fiir Muslime,®® hilt Oebbecke die bestehen-

Peter Schreiner/Karen Wulff (Hg.), Islamischer Religionsunterricht. Ein Le-
sebuch (Muinster: Comenius-Institut, 2001).

66 Vgl. Antwort der Landesregierung NRW auf die Grofle Anfrage der
FDP, a.a.0,, S. 52.

67 Vgl. Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 750: »Zu Recht
wird aus Art. 7 III GG jedoch auch [d.h. iiber die institutionelle Garantie
hinaus, H.B.] ein Grundrecht der Religionsgemeinschaften auf Einhal-
tung des >Ubereinstimmungsgebotes< mit ihren Religionsgrundsitzen
abgeleitet, desgleichen ein Recht der Schiiler und Eltern auf Teilhabe am
Religionsunterricht, sofern ein solcher von der Landesverwaltung einge-
richtet wurde.« Vgl. auch Miickl, Staatskirchenrechtliche Regelungen
zum Religionsunterricht, a.a.0., S. 521f., der auf den Zusammenhang von
Art. 7 III GG mit dem Grundrechtskatalog verweist. Anders Stefan Kori-
oth, »Islamischer Religionsunterricht und Art. 7 III GG, in: Neue Verwal-
tungszeitschrift 16 (1997), S. 1041-1049, hier S. 1046: »Der Staat aber kann
[...] nur dann Religionsunterricht einrichten, wenn die Religionsgemein-
schaften ihrerseits zur Kooperation und inhaltlichen Gestaltung bereit
sind. Ein Recht der Eltern und Schiiler auf Religionsunterricht wire also
von vornherein mit diesem Vorbehalt belastet. [...] Zu dem Angebot, das
seinerseits Erforderliche zu diesem Unterricht beizutragen, ist der Staat
allerdings verpflichtet.«

68 Vgl. Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 754.

113

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

den Regelungen fiir schlicht verfassungswidrig.® Weitgehend Einig-
keit besteht jedoch in der Einschitzung, dass die derzeitige Situation
verfassungsrechtlich problematisch und auf Dauer nicht haltbar ist.
Vertreter der islamischen Verbinden sehen darin eine faktische Dis-
kriminierung, die sie nicht linger hinzunehmen gewillt sind und ge-
gen die sie mittlerweile auch gerichtlich vorgehen.

Was sind die Hindernisse, die der Einfithrung eines vollgiiltigen
islamischen Religionsunterrichts entgegenstehen? Gelegentlich wird
immer noch die Frage aufgeworfen, ob »der Islam« mit der freiheitli-
chen Verfassungsordnung vereinbar sei — eine Frage, die in solcher
Abstraktheit gestellt, wenig Sinn ergibt. Absurd wird sie, wenn man sie
auf den Vergleich zwischen zwei Texten — Koran und Grundgesetz —
zuspitzt. Sollte das Grundgesetz, also eine Kodifikation moderner Ver-
fassungsprinzipien, als Mafdsstab zur Bewertung religiéser Offenba-
rungsurkunden fungieren, miisste man konsequenterweise auch die
Bibel aus der Schule entfernen, was nattirlich niemand ernsthaft in Be-
tracht zieht. Auch bei den deutschen Klassikern lieflen sich zuhauf Dif-
ferenzen gegentiber der in Artikel 3 GG normierten Gleichberechti-
gung der Geschlechter finden (»Der Mann muss hinaus ins feindliche
Leben, doch drinnen waltet ziichtig die Hausfrau«), ohne dass bisher
Forderungen nach einer Purifizierung des Deutschunterrichts von ent-
sprechenden Texten bekannt geworden wiren. Dies zeigt, dass fir eine
verfassungsgemifle Gestaltung des schulischen Religionsunterrichts
offenkundig nicht bestimmte Texte als solche, sondern die Weisen des
hermeneutischen und didaktischen Umgangs mit ihnen entscheidend
sind.

In der Diskussion um den islamischen Religionsunterricht richtet
sich das Augenmerk mittlerweile denn auch hauptsichlich auf die Fra-
ge nach dem geeigneten Lehrpersonal und nach dem méglichen »An-
sprechpartner« des Staates auf Seiten der Muslime. Der letztere Punkt
steht derzeit im Vordergrund der Diskussion. Angesichts der nicht
leicht iiberschaubaren und teils rapiden Verdnderungen unterworfenen

69 Vgl. Oebbecke, Das deutsche Recht und der Islam, a.a.0., S. 320.

114

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

islamischen Verbandslandschaft’® ergeben sich fiir die staatlichen Be-
hérden hier schwer l6sbare Probleme. Deshalb mégen Vorschlige auf
den ersten Blick attraktiv erscheinen, die darauf hinauslaufen, den is-
lamischen Religionsunterricht dauerhaft allein in staatlicher Regie
durchzufithren. Mit Recht weist Martin Heckel jedoch darauf hin, dass
dies ein Verstofl gegen das Prinzip der Sikularitit wire, wonach der
Staat in Bekenntnisfragen nicht eigenmichtig handeln darf: »Der siku-
lare Staat hat auch kein Recht zur religiésen Nothilfe gegentiber seinen
muslimischen Biirgern und Moscheevereinen.«”* Eine Fiirsorgepoli-
tik gegentiber religiosen Minderheiten, die auf die formliche Autorisie-
rung von Seiten der Betroffenen verzichtet, wire ein Ruckfall in staatli-
chen Paternalismus, der sich fiir einen Rechtsstaat verbietet.

Da die Mehrheit der Muslime in Deutschland aus der Tiirkei
stammt bzw. einen tiirkischen Familienhintergrund hat, liegt der Ge-
danke nahe, bei der Gestaltung des islamischen Religionsunterrichts
mit staatlichen Institutionen der Tiirkei zusammenzuarbeiten. In der
Tat haben die Linder bei der provisorischen Einrichtung der islami-
schen Unterweisung im Rahmen des muttersprachlichen Ergidnzungs-
unterrichts, die in Nordrhein-Westfalen schon Mitte der 198cer Jahre
etabliert wurde,”* u.a. auf die Unterstiitzung durch tiirkische Behor-
den gesetzt. Aus der damaligen Sicht war dies zweifellos ein plausibles
Vorgehen. Als Kooperationspartner des deutschen Staates bei der Ge-

70 Vgl. dazu Lemmen, Aktuelle Entwicklungen ..., a.a.0., der u.a. auf den
wiederholten Ortswechsel des »Vereins Islamischer Kulturzentren« in-
nerhalb der islamischen Spitzenvereinigungen verweist.

71 Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 745, Fuinote 27.

72 Zu Geschichte und Konzeption der islamischen Unterweisung in Nord-
rhein-Westfalen, die auch fiir andere Bundeslinder als Vorbild gedient
hat, sind verschiedene Aufsitze von Klaus Gebauer, dem langjihrigen
Vorsitzenden der entsprechenden Lehrplankommission, in einem Reader
zusammengestellt worden: Landesinstitut fiir Schule und Weiterbildung
(Hg.), Religiose Unterweisung fiir Schiilerinnen und Schiiler islamischen
Glaubens in den Schulen des Landes Nordrhein-Westfalen (1979-1995) (Soest:
Landesinstitut, 1995).

115

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

staltung eines auf Dauer angelegten, vollgiiltigen islamischen Religi-
onsunterrichts kommt ein Rickgriff auf tiirkische staatliche Stellen,
wie er auch heute noch gelegentlich empfohlen wird, jedoch nicht in
Frage. Denn zum einen wiirde dies darauf hinauslaufen, eine anachro-
nistische Gastarbeiterideologie fortzuschreiben, wonach die Belange
der hier lebenden Muslime am besten bei den Auslandsvertretungen
ihrer »Herkunftslinder« aufgehoben seien. Zum anderen wire es un-
ter dem Gesichtspunkt der Religionsfreiheit illegitim, die Religionspoli-
tik des tiirkischen Prisidiums fiir religiose Angelegenheiten (Diyanet),
das eine massive Kontrolle iiber das religiose Leben in der Tiirkei aus-
iibt, zur Mafgabe staatlichen Handelns in Deutschland zu machen.”
Eine staatliche Behorde formlich zum Kooperationspartner fiir die Ge-
staltung des islamischen Religionsunterrichts in Deutschland zu erhe-
ben, hiefRe letztlich, das verfassungsrechtliche Gebot der Trennung von
Staat und Religionsgemeinschaften durch die Hintertiire zu unterlau-
fen. Daher scheidet auch dieser Weg aus.

Nach alldem bleiben als mégliche Ansprechpartner nur die islami-
schen Verbinde bzw. Spitzenvereinigungen in Deutschland iibrig. Die-
se erheben denn auch schon seit Jahren den Anspruch auf verbindliche
Mitwirkung bei der Einrichtung eines islamischen Religionsunter-
richts.”# Der Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland und der
Zentralrat der Muslime in Deutschland haben zu diesem Zweck mitt-
lerweile einen »Koordinierungsausschuss Islamischer Religionsunter-
richt« gebildet. In Nordrhein-Westfalen haben beide Spitzenvereini-
gungen gemeinsam Klage erhoben, um einen von ihnen mitbestimm-
ten Religionsunterricht gerichtlich durchzusetzen; diese Klage ist vom
Verwaltungsgericht Diisseldorf im November 2001 in erster Instanz

73 Vgl. Christine Langenfeld, »Integration und kulturelle Identitit zuge-
wanderter Minderheiten: Eine Herausforderung fur das deutsche Schul-
wesen. Einfithrung in einige grundrechtliche Fragestellungen, in: Archiv
des offentlichen Rechts 123 (1998), S. 375-407, hier S. 402.

74 Vgl. Ibrahim Cavdar, »Islamischer Religionsunterricht an deutschen
Schulen, in: Recht der Jugend und des Bildungswesens — Zeitschrift fiir Schu-
le, Berufsbildung und Jugenderziehung 1993, S. 265-275.

116

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

abgewiesen worden.” Seit einigen Jahren entstehen nach dem Modell
der 1998 gegriindeten »Islamischen Religionsgemeinschaft Hessen«
(IRH) islamische Verbinde auf der Ebene einzelner Bundeslinder, und
zwar mit dem ausdriicklich formulierten Ziel, als Gesprichspartner fiir
die Kultusministerien bei der Schaffung eines islamischen Religions-
unterrichts zur Verfligung zu stehen. Ein Durchbruch ist dennoch bis-
lang in keinem Bundesland gelungen.”® Die Behorden haben offenbar
nach wie vor starke Vorbehalte; diese griinden sich auf Zweifel an der
Verfassungstreue mancher Moscheevereine sowie generell auf den
Eindruck mangelhafter Transparenz und unzureichender Reprisenta-
tivitit der Verbiande. Es stellt sich deshalb die Frage, welche Kriterien
eine islamische Vereinigung erfiillen muss, um den schulischen Reli-
gionsunterricht kooperativ mittragen zu kénnen? Wie reprisentativ
muss eine entsprechende Gruppierung fiir den Islam in Deutschland
sein? Ist die Erwartung, dass es einen Ansprechpartner (im Singular)
fur die Muslime in Deutschland geben kann, realistisch bzw. tiber-
haupt legitim? Wie weit ldsst sich andererseits die Pluralitit der islami-
schen Verbinde bei der Organisation des Religionsunterrichts bertick-
sichtigen?

Unbestritten ist zunichst das Kriterium der Verfassungstreue,
kann doch dem Staat schlechterdings nicht abverlangt werden, einen
Religionsunterricht zu veranstalten, der den Prinzipien des Grundge-
setzes widerspricht.”” Einsichtig ist ferner die Forderung nach eindeu-

75 Vgl. das Urteil des VG Diisseldorf vom 2. November 2001 (1 K 10519/
98).

76 Der von der Islamischen Foderation Berlin getragene Religionsunter-
richt ist hier nicht zu beriicksichtigen, weil der Religionsunterricht im
Land Berlin weder den Charakter eines ordentlichen Lehrfaches hat noch
in inhaltlicher Kooperation von Staat und Religionsgemeinschaften ge-
schieht. Vielmehr gilt auch fiir Berlin die sog. Bremer Klausel des Artikel
141 GG.

77 Damit soll nicht gesagt sein, dass Religionsgemeinschaften die Verfas-
sungsstruktur des Grundgesetzes in der Gestaltung ihrer internen Ver-

hiltnisse unmittelbar widerspiegeln miissen (was bekanntlich auch bei

ry

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

tiger und klarer Mitgliedschaftsstruktur. Denn es darf nicht dazu
kommen, dass muslimische Schiilerinnen und Schiiler von Staats
wegen einem Religionsunterricht (als »ordentlichem Lehrfach«!) zuge-
ordnet werden, wenn sie der den Unterricht mittragenden islamischen
Vereinigung gar nicht angehoren. Die Tatsache oder gar Vermutung,
dass es sich bei den Betroffenen im weitesten Sinne um »Muslime«
handelt, wire als Kriterium schulischen bzw. schuladministrativen
Handelns zu vage. Schon um des Schutzes der negativen Religions-
freiheit willen ist deshalb zu verlangen, dass die Zuordnung von Schii-
lerinnen und Schiilern zum Religionsunterricht aufgrund eines ein-
deutig nachvollziehbaren Willens der Betroffenen bzw. ihrer Eltern ge-
schieht.” In diesem Sinne hat das Verwaltungsgericht Diisseldorf in
seiner Entscheidung vom 2. November 2001 eine »durchgingige >Legi-
timationskette< vom Ansprechpartner zur Basis der Religionsgemein-
schaft« gefordert, die es im Falle der klagenden Spitzenvereinigungen
— Islamrat und Zentralrat der Muslime in Deutschland — als nicht ge-
geben ansah; die von den Kligern vorgelegten Erklirungsvordrucke mit
ca. 3.000 Unterschriften muslimischer Eltern seien dafiir nicht ausrei-
chend.

Dartiiber hinaus wire es aus praktischen Griinden wiinschenswert,
wenn der mogliche islamische Kooperationspartner des Staates einen

der katholischen Kirche aufgrund ihres hierarchischen Kirchenverstind-
nisses nicht der Fall ist). Vielmehr geht es um den praktischen Respekt der
staatlichen Verfassungsordnung als Voraussetzung einer Kooperation zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften. Weiterreichende Forderungen
z.B. nach einer internen Demokratisierung oder nach Beachtung der
Gleichberechtigung der Geschlechter im Innern der Religionsgemein-
schaften kénnen nicht von Staats wegen durchgesetzt werden, sondern
nur von den Angehorigen der entsprechenden Religionsgemeinschaft
selbst.

78 Vgl. Hans Markus Heimann, »Materielle Anforderungen an Religions-
gemeinschaften fiir die Erteilung schulischen Religionsunterrichts«, in:
Haratsch uw.a. (Hg.), Religion und Weltanschauung im sdikularen Staat,
a.a.0., S. 81-100, hier S. 84.

118

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

groflen Teil der Muslime in Deutschland vertreten wiirde. Da fiir die
Durchfiihrung des Religionsunterrichts bestimmte Mindestzahlen von
Schiilerinnen und Schiilern (in Nordrhein-Westfalen sind dies zwolf
Personen) verlangt werden, mindert jede Zersplitterung der muslimi-
schen Verbandslandschaft die Chancen fiir ein flichendeckendes An-
gebot. Dennoch kann es nicht Aufgabe des Staates sein, eine inneris-
lamische Einigung durch eigenes Handeln zu fordern oder gar als Vor-
aussetzung der Kooperation zu fordern. Wollte man von Staats wegen
gar verlangen, dass Sunniten und Aleviten sich auf einen gemeinsa-
men Unterricht einigen (auch solche Vorstellungen waren in den Dis-
kussionen der letzten Jahre hiufig zu horen!), wire das Projekt eines
islamischen Religionsunterrichts auf unabsehbare Zeit auf Eis gelegt.
Zwar ist es legitim, wenn die staatlichen Behorden auf negative Konse-
quenzen verweisen, die sich aus mangelnder Einigkeit der Muslime fiir
die Entwicklung des Unterrichtsangebots zwangsliufig ergeben. An-
sonsten aber muss es den islamischen Verbinden iiberlassen bleiben,
ob und wieweit sie gewillt bzw. in der Lage sind, sich untereinander zu
einigen. In diesen Prozess von Staats wegen zu intervenieren und ggf.
einen Homogenisierungsdruck auf die Muslime auszuiiben, wire we-
der sinnvoll noch legitim. Der tibliche Gebrauch des Singulars, wenn
von »dem (kiinftigen) Ansprechpartner« die Rede ist, erweist sich des-
halb als durchaus fragwiirdig.

In der juristischen Literatur zum Thema werden teils zusitzliche
Anforderungen an die muslimischen Verbinde formuliert. So vertritt
Stefan Korioth die Ansicht, dass nur diejenigen Religionsgemeinschaf-
ten, die den Status einer Kérperschaft dffentlichen Rechts besitzen, als
Kooperationspartner des Staates bei der Gestaltung des Religionsunter-
richts in Frage kommen.”? Damit aber wire die Einrichtung eines is-
lamischen Religionsunterrichts vorerst tiberhaupt nicht méglich, da
derzeit kein muslimischer Verband den besagten Status besitzt. Gele-
gentlich wird sogar vorgeschlagen, die staatliche Kooperation mit mus-

79 Vgl. Korioth, Islamischer Religionsunterricht, a.a.O., S. 1047ff. Anderer
Ansicht ist (mit der Mehrheit der Staatskirchenrechtler) Heckel, Religi-

onsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 752.

119

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

limischen Verbinden davon abhingig zu machen, dass diese sich wei-
testgehend kirchlichen Strukturen annihern und somit gleichsam auf
institutioneller Ebene einen »Euro-Islam« ausbilden. »Die christlichen
Kirchen, schreibt Hillgruber in diesem Sinne, »bilden also, zwar nicht
mit ihrem Glaubensverstindnis, wohl aber nach ihrer Verfassung, den
Mafdstab, dem andere Religionsgemeinschaften gentigen miissen, um
ebenfalls Kooperationspartner des Staates werden zu kénnen.«*° Mus-
limische Vertreter haben solche Forderungen nach einer weitreichen-
den Verkirchlichung des Islams als Zumutung, nimlich als Missach-
tung ihres Selbstverstindnisses als einer »kirchenlosen Gemeinschaft«
zuriickgewiesen.*’

Vom Primat der Religionsfreiheit her gedacht, kann der Staat reli-
giésen Minderheiten nicht legitimerweise abverlangen, dass sie sich
entweder in die vorgegebenen staatskirchenrechtlichen Strukturen ein-
passen oder sich mit einer marginalen Stellung in der Gesellschaft ab-
finden. Vielmehr gilt es umgekehrt, die etablierten Strukturen am
Mafistab der Idee gleichberechtigter Freiheit daraufhin zu tiberpriifen,
ob sie auch fiir Minderheiten und hierzulande »neue« religiose Grup-
pierungen angemessene Partizipationsoptionen bieten. Dies setzt ei-
nen nicht von vornherein auf Kirchlichkeit hin verengten, offenen und
flexiblen Rechtsbegriff von Religionsgemeinschaft voraus, wie ihn He-
ckel (und mit ihm die Mehrheit der Staatskirchenrechtler) vertritt: »Die
Rechtsform der >Religionsgesellschaft« ist keineswegs nach dem reli-
gionssoziologischen Modell der christlichen Kirche, geschweige denn
nach dem theologischen Kirchenverstindnis der katholischen bzw.
evangelischen Theologie konzipiert. IThre Offenheit und Ausfiillungs-
bediirftigkeit gewdhrleistet den Religionsgemeinschaften die Freiheit
der eigenen theologischen Sinndeutung und die Freiheit zur hierarchi-
schen Organisation nach ihrem theologischen Verstindnis der gottli-

8o Hillgruber, Der deutsche Kulturstaat ..., a.a.0., S. 546.

81 Zum Selbstverstindnis des Islams als einer kirchenlosen Gemeinschaft
vgl. Wolf D. Ahmed Aries, »Das Kreuz in der Schule aus islamischer
Sicht«, in: Brugger/Huster (Hg.), Der Streit um das Kreuz in der Schule,
a.a.0., S. 191-201, hier S. 193f.

120

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. [STAMISCHER RELIGIONSUNTERRICHT AN OFFENTLICHEN SCHULEN

chen Offenbarung; das ist ihnen als >eigene Angelegenheit« [...] garan-
tiert.«*

Die Schwierigkeiten auf dem Weg zu einem islamischen Religi-
onsunterricht lassen sich nicht leicht bewiltigen, und es ist noch kei-
neswegs ausgemacht, ob es gelingen wird, eine allseits befriedigende
tragfihige Losung zu finden. Es ist durchaus denkbar, dass im Zu-
sammenhang einer sich verstirkenden Pluralisierung der Gesellschaft
ein bekenntnisgebundener Religionsunterricht in der bisherigen Form
auf Dauer nicht aufrechterhalten werden kann. Alternativen zugunsten
einer stirkeren interreligiésen Zusammenarbeit oder auch in Richtung
einer grundsitzlichen Preisgabe der Bekenntnisbindung sind seit lin-
gerem im Gesprich. So betont Sanem Kleff, Vorsitzende des Landes-
ausschusses Berlin fiir multikulturelle Angelegenheiten der GEW: »Im
Prinzip sehen wir als Gewerkschaft eine grundsitzliche Losung der
Frage, wie die Schule in einer multiethnisch und multireligios struktu-
rierten Gesellschaft organisiert sein sollte, in der strikten Trennung
zwischen Staat und Religion. In der Konsequenz fithrt diese Trennung
dazu, dass auch die jetzt in der Schule vertretenen evangelischen und
katholischen Glaubensrichtungen aus der Schule heraus miissten.«*3

Gegeniiber dem laizistischen Entflechtungsmodell weist der kon-
fessionelle Religionsunterricht allerdings auch spezifische Vorziige auf.
Denn er macht es moglich, unterschiedliche religiése und nicht-religi-
Ose Selbstverstindnisse unter dem gemeinsamen Dach der &ffentli-
chen Schule zur Geltung zu bringen, und zwar auf der Grundlage der
Selbstartikulation der betreffenden Gemeinschaften. Er steht deshalb
fiir ein Modell von Integration, das Pluralitit in Fragen von Religion
und Weltanschauung inhaltlich ernstnimmt. AufRerdem ist der Religi-
onsunterricht ein Beispiel dafiir, dass der Staat Verantwortung fiir die

82 Heckel, Religionsunterricht fiir Muslime?, a.a.O., S. 752.

83 »Das Berliner Modell des Religionsunterrichtes steht zur Disposition.«
Interview von Claudia Dantschke mit Sanem Kleff, Vorsitzende des Lan-
desausschusses Berlin fiir multikulturelle Angelegenheiten der GEW, in:
SchiLfBlatt. Nachrichten fiir Lehrkrifte von Migranten, 2001, Heft 9, S. 25-
29, hier S. 27.

I21

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V STREITFRAGEN ZUR INTEGRATION MUSLIMISCHER MINDERHEITEN

Férderung religioser Freiheitsaustibung tibernimmt, ohne sich eine
Kompetenz in Fragen religioser Wahrheit anzumafen. Dies spricht
meines Erachtens dafiir, den Versuch einer institutionellen und pida-
gogischen Weiterentwicklung des schulischen Religionsunterrichts zu
unternehmen, und zwar unter Einbeziehung der Muslime, von deren
Beteiligung die Legitimitit des bekenntnisgebundenen Unterrichts auf
Dauer entscheidend abhingt. Auf dem Weg dorthin ist von allen Betei-
ligten mehr Klarheit zu fordern: Wihrend der Staat mit guten Griinden
auf ein hoheres Maf an Transparenz in der Mitgliedschaftsstruktur der
islamischen Verbinde dringt, haben die Sprecher der islamischen Ver-
binde ihrerseits Recht, wenn sie mehr Verbindlichkeit auf Seiten der
Kultusministerien bei der Festlegung derjenigen Kriterien anmahnen,
denen etwaige muslimische Kooperationspartner des Staates geniigen
miissen. Ohne wechselseitige Offenheit wird sich das Gesprichsklima
zwischen staatlichen Behorden und muslimischen Verbinden, das
derzeit von zunehmendem Misstrauen geprigt zu sein scheint, vermut-
lich weiter verschlechtern. Nicht zuletzt an der Gesprichsfihigkeit aller
Beteiligten wird sich aber entscheiden, ob der schulische Religionsun-
terricht in der multireligiosen Gesellschaft eine Zukunft hat.

122

13.02.2026, 21:57:51. /de/e Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839401309-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

