
Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 359 

schwendung welche die Macht selbst als das Fundament aller Herrschaft verzehrt. 

Weichlichkeit und Wollust, die alle Anstrengung, alle Entbehrung verabscheut; 

Ungerechtigkeit, die sich überall Feinde macht; Treulosigkeit, die alles gegenseitige 

Vertrauen raubt“;844 wie viele Fürsten hätten diese „Strafen“ schon zu Grunde ge-

richtet! Diese in ihrer Tragweite doch eher bloß ungünstigen, mehr pragmatisch-

funktional schädlichen Handlungsfolgen, welche eher an einen Fürstenspiegel den-

ken lassen, träfen jeden, der sich der natürlichen Pflicht zu Gerechtigkeit und 

(Nächsten-)Liebe widersetzt. 

Für ein Element von derartiger Bedeutung für die Plausibilität des ganzen Kon-

zepts erscheint seine Behandlung an dieser späten Stelle und seine bis auf dieses 

Kapitel spärliche Erwähnung schließlich als bemerkenswert. In der Gesamtschau 

muss der Eindruck entstehen, dass das zweite Gesetz seiner „Doktrin“ vom Verfas-

ser gewissermaßen nachgereicht werde: Es ist zu ergänzen, weil es das Ordnungs-

modell komplettiert. Dabei möchte Haller mutmaßlich nicht offen als Apologet un-

gehemmter Willkür erscheinen, worin er ein Hemmnis für den „Indoktrinationser-

folg“ seiner Lehre vorausgeahnt haben mag; doch soll dieses Gesetz einerseits auch 

nicht im Zentrum der Aufmerksamkeit stehen, mit seiner mäßigenden Wirkung und 

Bedeutung gar nicht zu präsent sein. Andererseits ist in diesem Zusammenhang zu 

bedenken, dass das Pflichtgesetz kein Gesetz der Natur in Hallers Sinne, sondern 

eines der Moral oder Sitte, ein „Gewissensgesetz“ für einen jeden Einzelnen sei, 

und es von daher im Kontext des Machtgesetzes zunächst keinen „natürlichen“ 

Platz hat. Letzten Endes dürfte es allerdings – ganz im Gegenteil – einen Vorgriff 

auf die fernere „theokratische“ Fundierung des Machtdenkens darstellen, welche ih-

rerseits noch keinen Ort im Argumentationsgang des Initialbands hat und selbst 

wiederum, von der Warte der vorrangig machtregulierten Naturordnung aus, als 

nachgereicht erscheint. 

 

4.2.4 Die Polemik der Erfahrung der bloßen Macht 

 

Dem Machtgesetz und dem in ihm formulierten Primat der bloßen Macht in allen 

sozialen Zusammenhängen kommt die zentrale Rolle innerhalb Hallers Polemik zu. 

Als „Herzstück“ der „Doktrin“ vervollständigen die beiden „Gesetze der Natur“ das 

konterrevolutionäre Ordnungsdenken der „Restauration“, indem insbesondere das 

Machtgesetz eine Begründung für die im persistierenden Naturzustand verkörperte 

Naturordnung liefert. Zusammen mit dem Pflichtgesetz, das derselben eine (freilich 

mehr behelfsmäßige) „moralische“ Orientierung an die Seite stellt, vollendet sich in 

der Darlegung der beiden Gesetze einerseits die argumentative Dramaturgie, die der 

Verfasser seinem Werk zu Grunde gelegt hat. Andererseits ist damit zugleich das 

 

844 Haller, 1820a: 407f. (Fn. 44). 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


360 | Die Polemik der Restauration 

manipulative „Bild“ komplettiert, das Haller seiner Leserschaft im Zuge seiner po-

lemischen Rede unterbreitet, um das Thema der Polemik in seinem Sinne zu beset-

zen: Sowohl was ihre polemischen Aufbietungen und Zurückweisungen gegenüber 

dem spätaufklärerisch-frühliberalen Denken, als auch was die dafür erforderlichen 

inhaltlichen Positionen samt einer eigenen Konzeption politischer Wissenschaft und 

der eigenen Staatsidee anbelangt, ist Hallers Abhandlung zum Zwecke einer „Res-

tauration der Staatswissenschaft“ im Wesentlichen durchschritten. 

Das manipulative Bild, das mit dem analytischen Polemikbegriff als das vor-

rangige Mittel polemischer Überredung ausgewiesen wurde, ist bei der sukzessiven 

Entfaltung der zweiseitigen Dramaturgie der Schrift nachgezeichnet worden: Seine 

vier Bestandteile sind zum einen (1.) die hier so genannte „Philosophie-“ und die 

„Revolutionsgeschichte“, als vor allem geschichtspolitische Weichenstellungen und 

„Prolog“ der inhaltlichen Darstellung, und (2.) die Kritik der Vertragstheorie (ins-

besondere des Vertragsgedankens mit den vier „falschen Grundsätzen“ in der „Ver-

tragspolemik“) auf der linken Seite; zum anderen umfasst es (3.) den so genannten 

persistierenden Naturzustand, der die Naturordnung in der Zurückweisung des auf-

klärerischen Naturzustandstheorems illustriert (als „Naturzustandspolemik“), und 

schließlich (4.) das Machtgesetz und seine „Ergänzung“, das Pflichtgesetz, auf der 

rechten Seite der Argumentation. Mit dem Machtgesetz findet Hallers Gegenent-

wurf zur „falschen Lehre“ der in der Tradition der Aufklärung stehenden Denker al-

so sowohl dem Aufbau des Initialbandes der „Restauration“, als auch der Sache des 

Begründungsgangs seiner „Doktrin“ nach zu seinem entscheidenden Höhepunkt. Im 

Folgenden ist der polemische „Ertrag“ der „Naturgesetze“ zu resümieren, was vor-

dringlich heißt, das Machtgesetz hinsichtlich seiner Wirkabsichten vor dem Hinter-

grund des Vorgehens der polemischen Beeinflussungsrede zu betrachten. Ferner ist 

die politiktheoretische Bedeutung des Hallerschen Machtdenkens als eigentlichem 

Ergebnis seiner Ordnungskonzeption herauszustreichen. 

Um zu verstehen, wie sich das Machtgesetz in das manipulative Bild fügt, hilft 

ein Rückblick auf seine Einführung. Schon im Zuge der Darlegung des persistie-

renden Naturzustands ist Haller bemüht, das vermeintlich eindrückliche Zeugnis 

klarzulegen, welches die Erfahrung, das heißt, die Betrachtung von Natur bzw. 

Schöpfung und die Geschichte, für die Geltung des Machtgesetzes ablegt – auch 

wenn dieses vorerst nur anhand seiner „äußeren“ Wirkung, der geselligen Verhält-

nisse der Naturordnung, erkennbar wird. Diese „in der vor Augen liegenden Erfah-

rung, [...] in der Natur“845 vorzufindende Ordnung fasse nämlich „mancherley ge-

sellige Verhältnisse in sich und in jedem der letzteren Obere und Untergebene, 

Freyheit und Dienstbarkeit, Herrschaft und Abhängigkeit.“846 Letztere waren als die 

 

845 Haller, 1820a: 338. 

846 Haller, 1820a: 340f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 361 

lebensweltlichen Konturen der sozialen Stellungen benannt worden, welche die un-

terschiedlichen Machtvermögen und ihre Abhängigkeitsverhältnisse etablieren. Wie 

gezeigt wurde, wird die Naturordnung von Haller zugleich als eine de-facto-

Struktur und wie ein „Regelwerk“ behandelt, das präskriptiv sein soll mit dem 

gleichzeitigen Anspruch schildernd, Ergebnis der Erfahrung und geschichtlich aus-

gewiesen zu sein. 

Wie die Erfahrung fungiert die Geschichte bei ihm dabei als ein „Prüfstein“, der 

vor allem die Ungültigkeit fremder Grundsätze aufzeigen soll und allenfalls beiläu-

fig zur inhaltlichen Bekräftigung irgendeines Grundsatzes beiträgt:847 Der argumen-

tative Rückgriff auf die Geschichte dient im Verlauf der Untersuchung vorrangig 

dazu, Annahmen und Konstrukte des aufklärerischen Denkens ob ihrer vorgebli-

chen Ungeschichtlichkeit zu zerstreuen – zumindest unterstellt Haller, dass dieserart 

Abweisung ausreichend wäre –, ferner veranschaulicht er mittels der „historisieren-

den Konkretion“ die Naturordnung unter Zuhilfenahme von sozial- und kulturge-

schichtlichen Existenzformen und Gestalten, deren spezifische Beschaffenheit wie-

derum der Darlegung derjenigen Strukturen dient, die er seinerseits für die mensch-

liche Lebenswelt vorsieht. Es geht bei diesem historischen Bezug insgesamt also 

nicht um eine Einordnung, die zur Verabsolutierung einer ganz bestimmten ge-

schichtlichen Gesellschafts- oder Institutionenordnung etc. führte, sondern er ver-

deutlich lediglich einen normativen Gehalt mittels eines Beispiels, welches aus der 

geschichtlich vorliegenden Formenvielfalt herangezogen wird. Dies erklärt auch 

seine anfängliche Rede von der „Naturgeschichte der Staaten“:848 Haller ist an der 

politischen Geschichte der Staaten nicht interessiert; der geschichtliche Bezug dient 

lediglich dazu, Elemente zu exemplifizieren, die er als natürlich herauszustellen 

sucht.849 In diesem weiteren Sinne wurde Hallers Ordnungsdenken anhand des Zu-

 

847 Allein im Rahmen der historischen Darstellungen der „Philosophie-“ und der „Revolu-

tionsgeschichte“ nutzt Haller den geschichtlichen Blickwinkel dazu, dem Anheben sei-

ner Kritik und der späteren Darlegung seiner „Doktrin“ eine geschichtspolitische Deu-

tung vorauszuschicken. Diese geschichtlichen Ausführungen, die vor allem in der Wie-

derauflage der klassischen Verschwörungstheorie um den Hergang von Aufklärung und 

Französischer Revolution bestehen, sind in ihrem Charakter von dem späteren argu-

mentativen Gebrauch historischer Bezüge zu unterscheiden. 

848 Vgl. Haller, 1820a: 9. 

849 Im Schlusswort des Gesamtwerks, im sechsten Band der „Restauration“ heißt es hierzu 

treffend: „Nicht am Alten und Unbekannten, sondern an dem, was vor unseren Augen 

liegt, an den alltäglichen geselligen Verhältnißen selbst, haben wir jene ewigen Geseze 

wahrgenommen, die sowohl in älteren als in mittleren und neueren Zeiten stets die 

nemlichen gewesen sind, und in alle Zukunft die nemlichen bleiben werden.“ (Haller, 

1825: 572) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


362 | Die Polemik der Restauration 

standekommens seiner Naturordnung als „teilrationale Konstruktion“ erkannt; er 

erdenkt seine Ordnung und entnimmt sie durchaus nicht als Ganzes der Geschichte. 

Ganz entsprechend verfährt er mit der „Erfahrung“ insgesamt: Haller fasst die 

Rolle der Empirie in der Methodik seiner „Staatenkunde“ deshalb so vage, sodass 

aller Art Gehalte der Erfahrung, der Natur, der Tradition und Geschichte etc. hinzu-

zählen (können), damit er schlussendlich ausgewählte Inhalte daraus zum Gegen-

stand derselben machen kann. Über seine Aufklärungs- und Revolutionsgeschichte 

hinaus spielen Elemente tradierter politischer Ordnungen, wie bestimmte Institutio-

nen etwa, in seiner „Empirie“ jedoch keine Rolle: Nicht das Handeln bestimmter 

„großer Männer“ (mit der entscheidenden Ausnahme des sein Geschichtsbild bestä-

tigenden Aufstiegs Napoleon Bonapartes), noch Adels- und Feudalherrschaft kom-

men zur Untermauerung der Naturordnung und der Machtherrschaft zur Sprache; 

stattdessen bleiben die Beispiele allgemein und auf eine vermeintlich alltagsweltli-

che Wahrnehmung beschränkt, welche allenfalls Herren und Diener, Fürsten und 

Untertanen kennt. 

Die Ausbreitung seiner Naturordnung mit ihrer „offensichtlichen“, durch allgemei-

ne Auffassung, Überlieferung und religiöse Offenbarung vermeintlich bezeugten 

Beschaffenheit findet in diesem weiten Feld der „Erfahrung“ mühelos Platz. Ange-

sichts dessen muss sich der Eindruck einstellen, dass Haller das zu Begründende zu 

seiner eigenen Voraussetzung macht.850 Seine Begrifflichkeiten der „Erfahrung“ 

und der „Geschichte“ (und letztlich auch seine Naturvorstellung) sind im Ergebnis 

praktisch inhaltsleer, dies aber freilich in dem Sinne verstanden, dass sie bei ihrem 

Gebrauch allenfalls das enthalten, was Haller hinterher aus ihnen belegen möchte: 

eine durch Macht strukturierte Welt. Als Bindeglied zwischen dieser Erwartung an 

die Erfahrung auf der einen und ihren Inhalten auf der anderen Seite muss Hallers 

Chiffre des „richtigen Begriffs“ einer Sache angesetzt werden, wie er ihn im „Me-

thodenkapitel“ zu Beginn der Schrift einmal am Rande erwähnt: dieser sei immer 

das Ergebnis rechter, auf die Erfahrung gestützter Vernunfterkenntnis und stimme 

deshalb „mit den Dingen selbst“ überein.851  

Sowohl im Falle der Darlegung „offensichtlicher“ gesellschaftlicher Strukturen 

und ihrer Hintergründe als auch hinsichtlich der verschiedenen Bedürfnisse der 

Menschen in unterschiedlichen Situationen und gesellschaftlichen Lagen handelt es 

sich um dieselbe Argumentationsstrategie, welche gleichermaßen auf der Erwar-

 

850 Vgl. hierzu auch Oppenheimer, 1964: 92, mit der Einschränkung, dass es freilich keine 

konkrete „Klassenordnung“ ist, wie Oppenheimer es ausdrückt, welche Haller zu bele-

gen versuche, sondern vielmehr seine Auffassung derselben, die er anhand geschichtli-

cher Beispiele argumentativ bekräftigt, ohne sich aber eingehender auf die historischen 

Vorbilder zu stützen. 

851 Vgl. Haller, 1820a: 9f. (Fn. 2). 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 363 

tung aufruht – und demnach von der Hoffnung abhängen muss –, dass der Rezipient 

Hallers Einschätzung der „natürlichen“ Verhältnisse teilen wird, sofern der Verfas-

ser sie nur eindringlich genug illustriert. Aber nicht nur hier, sondern auch im be-

reits erwähnten Falle von Hallers politisch gefärbten oder besser: suggestiven Ge-

schichtsbildern, beispielsweise anhand der „Blumenmetapher“ bzw. der Interpreta-

tion der Französischen Revolution erläutert, stützt er sich weitestgehend auf die 

Überzeugungskraft seiner Erzählung und der Suggestion des konspirationistischen 

Denkens insbesondere. 

Dafür, dass er diese Vorgehensweise bewusst gewählt hat und ihm insbesondere 

die damit verbundene Problematik der fragilen Erfolgsaussichten seiner Überzeu-

gungsarbeit beim Leser selbst nicht verborgen bleibt, spricht eine Bemerkung, die 

er im Zusammenhang seiner Deutung der Revolution als eines „naturwidrigen“ Ge-

schehens tätigt, welches „seine Unmöglichkeit [...] durch den ganzen Lauf der Re-

volution selbst bewiesen“ habe.852 So erklärt Haller in einer Anmerkung zu eben 

dieser These, der sich in ihrer Bedeutung selbst widerlegenden „Revolutionsge-

schichte“, ganz freimütig:  

 

„Meine Leser sind gebeten dem nachfolgenden Beweis einige Aufmerksamkeit zu widmen. 

Ich habe nicht das Talent für diejenigen überzeugend zu seyn, die nicht sehen wollen. Es ist 

dieß eine der tiefer in die Natur eindringenden Beobachtungen, für welche die Augen des 

Geistes geöffnet werden müssen.“853 

 

Zunächst zeigt er damit selbst, dass sich seine Ausführungen in besonderer Weise 

an einen zu überzeugenden Leser richten, an das einzelne (möglicherweise bereits 

geneigte) Individuum, das nach Orientierung sucht und um dessen politisches „See-

lenheil“ geradezu es Karl Ludwig von Haller zu tun ist.854 Vor allem aber räumt er 

in dieser Randbemerkung ganz offen ein, dass es bei diesem Einzelnen des Willens 

bedarf, selbst überzeugt zu werden: man müsse „sehen“ wollen, um ihn zu verste-

hen. Wie schließlich deutlich wurde, verweist diese Wendung mittelbar auf den 

„theokratischen“ Rahmen der „Doktrin“. 

Diese suggestive „Einbettung“ seiner Ausführungen, die der Verfasser mehr en 

passant und selten explizit vornimmt, überschreitet den bisher angesetzten Modus 

polemischer Manipulation. Zuvor geschah eine solche Ausdehnung der Beeinflus-

sungsabsicht bereits im Rahmen seiner „Naturzustandspolemik“, wo der Aspekt der 

stets mit der Manipulation verbundenen Umdeutung oder Neuinterpretation der im 

 

852 Haller, 1820a: 261. 

853 Haller, 1820a: 261 (Fn. 2). Hervorhebung im Original. 

854 Vgl. hierzu auch beispielshalber Erklärungen Hallers an späterer Stelle: Haller, 1825: 

565, 576 und passim. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


364 | Die Polemik der Restauration 

Disput bzw. der Polemik behandelten Sachverhalte insofern eine vergleichsweise 

größere Rolle spielte, als dass dieselbe sich zur Darlegung ganzer alternativer Auf-

fassungen auswuchs und die in Frage stehenden Materien im Zuge dessen nicht nur 

anders konnotiert, sondern auch inhaltlich umgedeutet oder ergänzt wurden. Diese 

Veränderung der Art und Weise der polemischen Manipulation erfährt eine sukzes-

sive Intensivierung, insofern Haller durch die manipulative Anlage seines breiten 

Erfahrungsbegriffs zu versuchen scheint, ganze einander entgegengesetzte Stand-

punkte in seiner polemischen Rede vor dem Leser kaum mehr verhüllt gegeneinan-

der in Stellung zu bringen. Der Gegenstand, beispielsweise der Naturzustand, wird 

dabei nicht mehr nur inhaltlich umgedeutet; hinsichtlich seiner „neuen“, persistie-

renden Fassung etwa muss sich der Leser für eine ganz andere Begründung ent-

scheiden, sofern er Haller folgen will. Der Rahmen dieser erweiterten polemischen 

Manipulation bleibt jedoch die polemische Entgegnung, sodass die in Anschlag ge-

brachte Alternative immer noch als „Umdeutung“ oder Darlegung eines besseren, 

„richtigeren“ Verständnisses derselben Sache firmiert. 

Bei der Einführung des Machtgesetzes und der Darlegung der Naturordnung 

lässt Haller die „Erfahrung“ jedenfalls alles dies belegen und bestätigen, was zur 

Plausibilisierung und Untermauerung seiner Ansichten erforderlich ist. Es ist dies 

auch der einzige Weg, der ihm bleibt, um sein „teilrationales“ Ordnungsdenken zu 

entfalten, hatte er doch die Erfahrung eingangs seiner Schrift als Probe und „Prüf-

stein“ der Vernunftgehalte eingeführt, auf dass nur noch solche Ideen oder Prinzi-

pien in der Staatswissenschaft erkenntnisleitende Funktion entfalten können, die 

sich gerade nicht wie künstliche Konstruktionen zur sich in der sozialen und politi-

schen Wirklichkeit widerspiegelnden Naturordnung verhalten. Indem er aber die 

Beliebigkeit, die er den rationalen Konstruktionen in polemischer Absicht unter-

stellt, bei seinem Erfahrungsbegriff tatsächlich zulässt, kann dieser erst die Herlei-

tung leisten, derer er bedarf, um seine Naturordnung zu untermauern. Die dahinter-

stehende Naturvorstellung legt ihm dabei keine Hindernisse in den Weg, erlaubt sie 

doch ohnehin keine trennscharfe Fassung dessen, was als „natürlich“ bezeichnet 

werden kann und was nicht. Das Primärziel dieses Vorgehens ist es jedenfalls, eine 

inhaltliche Untermauerung der „obersten Idee“, also der rechten Idee von der Natur 

des Staates, zu leisten, welche wiederum auf der Herrschaft qua „Macht“ beruht. 

 

Der „theokratische“ Rahmen 

Jene Ordnung der Natur, die für eine bestimmte, im Vorfeld bereits feststehende 

Lesart der gesellschaftlichen Verhältnisse steht, bzw. ihre Erkenntnis und Erklärung 

werden vom Verfasser von Beginn an religiös gedeutet. Wie gezeigt wurde, sind 

diese religiösen Bezugnahmen durchaus in gewisser Hinsicht begründungstheore-

tisch relevant. „Die Erkenntnis der Naturgesetze bedeutet für Haller zugleich die 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 365 

höchste religiöse Erfahrung, eine Offenbarung Gottes, die Wahrheit selbst, die ihre 

Bekräftigung in den gesellschaftlichen Erfahrungstatsachen [findet]“,855 wie Wil-

helm von Sonntag dies gefasst hat. Vorrangig verfolgt die Darlegung der Naturord-

nung im Initialband der „Restauration“ indes den politischen Zweck, empirische 

Gewaltlagen und -vermögen mit dem Machtbegriff theoretisch zu fassen und aus 

sich selbst heraus zu „berechtigen“. An späterer Stelle des Gesamtwerks erhält die 

„bessere Doktrin“ allerdings einen größeren „theokratischen“ Rahmen, mit wel-

chem ihr primärer politischer Zweck in einem größeren religiösen Zusammenhang 

– im „Reich Gottes“ – verankert wird.856 In dieser Abstützung der Naturordnung in 

einer Konzeption göttlichen „Gewolltseins“ kulminieren der „natürliche und göttli-

che“ Charakter der Naturordnung und der „Macht“. 

Das gesuchte Kriterium der Anwendung der Machtvermögen, das diese von 

schädlicher Gewaltsamkeit unterscheide, leitet sich aus diesem größeren Rahmen 

ab, insofern die rechte Anwendung der würdigsten Form der Macht, derjenigen des 

Geistes, dem Gehorsam gegenüber dem göttlichen Willen gleichbedeutend ist: Wer 

die Wahrheit lehre und damit dem Abhängigen nütze und nicht schade, folgt diesem 

Willen; alle anderen Mächtigen sind von daher aufgerufen, es den geistlichen Her-

ren in dieser Führung der Macht gleichzutun bzw. ihnen wiederum Folge zu leisten. 

Ewig bleibe es wahr, betont Haller im vierten Band der Schrift, „daß die geistige 

Macht über die weltliche herrschet, und wenn sie in der That von Gott kömmt, die 

Verbreitung und Handhabung seines Reiches zum Zweke hat, auch wirklich herr-

schen soll.“857 Die Macht zum Guten zu verwenden und frommen Gehorsam vorzu-

leben, bildet die Richtschnur, die die „Macht“ von der Gewalt scheide. 

In der alle anderen Formen der Machtanwendung überragenden und übergeord-

neten Ausübung geistiger Macht, der geistlichen Herrschaft, sei der Mensch Gott 

am nächsten, sie sei „durch ihn und zu ihm geschaffen“ und werde daher nicht ohne 

Grund „ein Himmelreich, ein Reich Gottes, eine Theokratie genannt“.858 Wie der 

Leser an dieser vergleichsweise späten Stelle des Gesamtwerks erfährt, passt sich 

dieser gleichsam politisch-theologische Schlussstein der Hallerschen „Doktrin“ 

wiederum in das weiterreichende „Gewölbe“ ihrer polemischen Gesamtanlage ein: 

So bündelt Haller schließlich alle „Gegenkräfte“ der sich letzten Endes auf die 

geistliche zurückführenden Herrschaften, darunter freilich die gesamte „Pseudophi-

losphie“ des spätaufklärerisch-frühliberalen Staatsdenkens, zu einem kompakten 

Gegenpol seiner Naturordnung und deren rechtmäßigen Machtwaltern. Man könne 

ihm zufolge nämlich „die Verbindung zur Verbreitung und Befestigung falscher 

 

855 Sonntag, 1929: 41. 

856 Vgl. Haller, 1822: 4ff. 

857 Haller, 1822: 23. Hervorhebung im Original. 

858 Haller, 1822: 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


366 | Die Polemik der Restauration 

und verderblicher Lehren, durch welche die Menschen irre geführt, betrogen und 

entzweyet werden, die falschen Propheten und ihre Anhänger, […] mit allem Recht 

eine Satanokratie, eine Herrschaft des Teufels, ein Reich der Hölle nennen“.859 

Auch in dieser letzten Hinsicht stellt sich die Welt für Haller als gespalten dar, als 

eingeteilt in zwei, an das christliche politische Denken etwa des Augustinus erin-

nernde „Parteien“ der Gottesliebe und der Gottesferne. 

Die zweiteilige oder „dualistische“ argumentative Struktur der Anlage bzw. der 

Dramaturgie des Initialbands lässt sich also auch in ihrem „theologischen“ Gesamt-

rahmen wiederfinden: Mit der Gegenübersetzung zweier Thesen, die einander aus-

schließen, nämlich des „Proton pseudos“ von der Bildung des Staates aus dem Zu-

sammentreten der Menschen und der „rechten Idee von der Natur des Staates“, hat-

te Haller die polemische Anlage und Stoßrichtung grundgelegt, dem „revolutionä-

ren Staatsdenken“ eine „gründlichere Doktrin“ entgegenzustellen. Spiegelbildlich 

zur mittelbaren Herleitung der Geltung der „Macht“ und des Machtgesetzes, die der 

„rechten Idee“ zu Grunde liegen, aus der Theokratie, die den Willen Gottes verkör-

pert, wird dem „Proton pseudos“ eine Beheimatung im „Reich der Hölle“ zuge-

schrieben. 

In seinen im fünften Band der „Restauration“ aufgestellten „polemischen Re-

geln“ zur Bekämpfung von Irrlehren hat Haller dieses argumentative Vorgehen 

schließlich zu einer ganz eigenen Methode ausgeformt – wenngleich diese sicher-

lich vielmehr anhand seiner bisherigen Argumentation ausgebildet, statt dieser vo-

rausliegend zum Muster genommen wurden.860 Die „Gefechtsführung“ an der Front 

zwischen Wahrheit und Lüge stellt sich dort als Begriffsarbeit dar, als das Heraus-

arbeiten von Irrtümern und das Einander-Entgegensetzen zentraler Ideen, was ins-

besondere die „Hauptirrtümer“ des Gegners anbetrifft – „dem Gifte muß Gegengift 

 

859 Haller, 1822: 16ff. 

860 Andernfalls hätte der Verfasser seine polemische „Methodik“ von Anfang der Schrift 

an als solche zum Einsatz bringen können, worauf er aber wohl zu Gunsten seiner 

„Staatenkunde“ verzichtet hat. Stattdessen entwickelt er seine Argumentation zwar im 

Ergebnis entsprechend, jedoch ausschließlich am konkreten Gegenstand, niemals als 

solche, nur um an entlegener Stelle und wiederum in höchst speziellem Kontext, im 

Rahmen der „Makrobiotik“ der geistlichen Herrschaften (vgl. Haller, 1834), dieses 

Vorgehen in mehrere Regeln zu fassen, welche wiederum nur auf einen besonderen 

Anwendungsfall hin gemünzt sind (wenngleich ihr allgemeiner Zweck freilich offen-

kundig ist). Dieses Vorgehen lässt es vor dem Hintergrund der ansonsten nicht eben zu-

rückhaltenden Selbstpositionierung des Verfassers innerhalb seines Werks als wahr-

scheinlich wirken, dass Haller bis zum fünften Band schlicht nicht die Notwendigkeit 

sah, seine Polemik einmal als dezidierte Methode aufzustellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 367 

entgegengesezt, der Irrthum muß entlarvt und widerlegt werden.“861 Die dabei her-

auszukehrende „Unmöglichkeit“ der gegnerischen Prinzipien wird im Vorliegen-

den, am Gesamtrahmen der „Doktrin“, schließlich auf die Spitze getrieben,862 inso-

fern das aufklärerische bzw. revolutionäre Staatsdenken nichts weniger als Lüge 

und Götzendienst bedeutet. Der „Kampf“ zwischen den beiden Polen dieses höhe-

ren Rahmens erscheint in diesem Lichte als eine natürliche Konsequenz: „Die Reli-

gion, wie die gesunde Vernunft, gebietet den Krieg des Guten gegen das Böse; denn 

solcher Krieg ist wahre Nächstenliebe, er ist der lebendigste Beweis von der Liebe 

Gottes und seiner Geseze“,863 ermahnt Haller den Leser schon in der Vorrede des 

Initialbands. 

Aus den Notwendigkeiten dieses „Krieges“ entspringt die theokratische Forde-

rung an den Menschen und die Führer geistiger „Macht“; in dieser letzten Endes 

„geschichtstheologischen“ Fassung des vorrangig polemischen Dualismus des Hal-

lerschen politischen Denkens soll die ganze „bessere Doktrin“ einen überpoliti-

schen Halt finden. „Theologisch“ wird Haller damit allenfalls insofern, als dass sein 

„Reden von Gott“ schließlich die letzten Gründe der „Doktrin“ beglaubigen muss 

und einen über alle weltliche Herrschaft hinausreichenden Rahmen aufspannt.864 

Indem er abermals die Notwendigkeit einer „Stütze“, das menschliche Bedürfnis 

nach Leitung und Orientierung, anführt, um die Wahrheit dieser höheren Ordnung 

zu bekräftigen, wird wiederum der Vorrang des politischen vor dem religiösen 

Zweck unterstrichen: 

 

„Denn ohne Belehrung, ohne Glauben an irgend eine höhere Autorität, ohne gewisse herr-

schende Regeln und Meynungen kann die Welt nicht bestehen; zwey Principien, zweyerley 

verbündete Geister, das Reich Gottes und das Reich der Hölle, streiten sich um ihren alleini-

gen Besiz; sie aber dienet und folget stets, sie gehorchet willkürlich oder unwillkürlich ent-

weder dem wahren Gott oder mannigfaltigen stets wechselnden Gözen, entweder dem guten 

oder dem bösen Geist, der Wahrheit oder der Lüge, den Weisen oder den Thoren […]. Und so 

besteht der große Kampf, welcher in unsern Tagen die Welt entzweyt, nur allein darin, wel-

cher Geist, welche geistige Macht über die Völker und über die Thronen selbst gebieten solle: 

 

861 Haller, 1834: 76f. 

862 Vgl. Haller, 1834: 85. 

863 Haller, 1820a: LIX. 

864 Mit Blick auf die politische Rolle, die Haller in diesem Konzept der katholischen Kir-

che zuwies, urteilt Wilhelm von Sonntag über diesen „theokratischen“ Rahmen: „In-

dem Haller so die Ordnungszellen der Staaten in eine höhere, scheinbar sinnerfüllte 

Ordnung einzugliedern suchte, gewann seine Lehre ohne Zweifel an politischer Kraft, 

wenn ihrem Schöpfer auch das Überzeugende einer echten, von religiösem Geist er-

zeugten politischen Mission versagt blieb.“ (Sonntag, 1929: 133) 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


368 | Die Polemik der Restauration 

ob die Gottheit und die ihr dienende Christenheit, oder die bald privativ, bald collectiv […] 

sich selbst vergötternde Menschheit.“865 

 

Haller verortet sein eigenes Streiten gegen die Irrtümer seiner Zeit und für eine 

„Restauration“ des politischen Denkens in Mitten des Welt- und überweltlichen Ge-

schehens einer am Ende nur grob skizzierten Geschichtstheologie. In diesem 

größtmöglichen Gegensatz hat die die Machtherrschaft mittelbar verbürgende  

Theokratie ihren Ausgangs- respektive Endpunkt; als deren Exponenten werden 

neuerlich die Christenheit und wiederum die „allgemeine christliche Kirche“ ange-

führt,866 welche bei ihm überdies zum Instrument politscher Reaktion verkürzt er-

scheinen.867 Der „Satan“, in Gestalt des Verführers, muss das Programm der Revo-

lution verkörpern, die für sie verantwortlich zu machenden politischen Lehren sind 

seine „Götzen“: „Die Revolution, wie der Satan, kleidet sich auch in einen Engel 

des Lichts und der Gerechtigkeit; sie spricht viel von Aufklärung und von Recht, 

obgleich sie alle gründliche Wissenschaft hasset, aus Finsterniß Licht und aus Licht 

Finsterniß macht, das Gute bös und das Böse gut heißt“.868 In der Verkehrung der 

Wahrheit scheinen die gefährlichen Irrtümer des aufklärerischen Denkens wider, 

die zu entlarven Hallers Bestreben ist: „Man wollte die Welt gleichsam satanisieren, 

das Reich und das Gesez der Hölle zum höchsten Zwek der Menschen aufstel-

len“.869  

In diesem, auf den Gegensatz zum Bösen zugespitzten Dualismus von Wahrheit 

und Irrtum, scheint sich die „christliche“ Prägung des Hallerschen Denkens aller-

dings zu erschöpfen. Mit der Verkündung der „Doktrin“, mit ihrem politischen An-

liegen der Darlegung der Naturordnung und dem Aufweisen der Geltung des 

Machtgesetzes, will Haller dem Glauben seinen ganz eigenen Prophetendienst er-

wiesen haben, wie Wilhelm von Sonntag erkannte:  

 

 

865 Haller, 1822: 25. 

866 An anderer Stelle hat Haller die Rolle, die er für die Katholische Kirche vorsieht, ähn-

lich klar gemacht: „Die Welt ist heute getheilt zwischen Christen, die mit dem gemein-

schaftlichen Mittelpuncte des Stuhles des heiligen Petrus vereiniget sind, und zwischen 

den gottlosen oder antichristlichen Verbindungen. Diese beiden Parteyen allein kämp-

fen mit einander, weil sie allein organisirt sind.“ (Haller, 1991b: 69f.) 

867 Vgl. Raumer, 1826: 205; Meinecke, 1922: 234f.; Sonntag, 1929: 39; Guggisberg, 1936: 

208.; zum dahinterstehenden Institutionendenken: Martin, 1978: 147ff. Diese Auffas-

sung von Rolle der Kirche findet sich immer wieder, vgl. beispielsweise: Haller, 1822: 

XIVf.; Haller, 1825: 567f., 591; Haller, 1834: 95f. 

868 Haller, 1991a: 107. 

869 Haller, 1822: 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 369 

„Hallers Lehre – das darf man nie vergessen – tritt auf mit dem Anspruch einer Prophetie. Sie 

wird nach der Erfahrung des obersten Prinzips [des Machtgesetzes, A.K.] von ihm als die 

neue notwendige Fassung des alten allgemeinen Glaubens befunden und ist von vornherein 

ausgerichtet auf das gesellschaftsbildende Wesen der Religionen, ohne Werte und Tatsa-

chen.“870 

 

Vor diesem Hintergrund mag sich das vergleichsweise oberflächliche Interesse des 

ansonsten durchaus gebildeten Autodidakten Haller an den Glaubenslehren des 

Christentums erklären,871 welches ihm (nicht nur) seine späteren Interpreten als re-

gelrechte Unkenntnis derselben zur Last legten.872 Über entsprechende Deklamatio-

nen hinaus zeigt er sich kaum gewillt, sich in inhaltlicher Hinsicht in die christliche 

Tradition einzureihen; vielmehr bringt der „Restaurator“ durchgängig sein eigenes 

Religionsverständnis zur Anwendung.873 Diesen Eindruck bestärken Aussagen wie 

diejenige zu Beginn des vierten Bandes, mit der Haller erklärt, dass eine Lehre, 

„wodurch ein einzelner Mensch sich eine ausgebreitete und dauernde Herrschaft 

über die Menge von Jüngern und Gläubigen verschaffen kann, nicht nur eine wahre, 

sondern auch eine religiose und nüzliche seyn [muss].“874 Nicht nur in diesem Falle 

folgt die Religion – in ihrer auffallend zweckmäßigen Fassung durch Haller – in 

seiner Argumentation stets dem weltlichen bzw. dem Interesse der Herrschaft nach, 

mag er sie im Anschluss auch als die „natürliche Königin der Wissenschaften“ prei-

sen. Mit Blick auf die ganze Naturordnung hat wiederum Sonntag diese Verkürzung 

der Indienstnahme der Religion auf ihre Zweckmäßigkeit für die „Doktrin“ attes-

tiert:  

 

„Die Religion selbst ist die Königin der Wissenschaften, sie kann es für Haller sein, da ihre 

höhere Übung im Erkennen und Erfüllen der Natur- und Pflichtgesetze besteht, die beide 

ebenso rationalistisch erfahrbar sind wie die zweckvollen sakralen Handlungen und ästheti-

 

870 Sonntag, 1929: 39. 

871 Vgl. Guggisberg, 1936: 198. Zu den Umständen von Hallers Autodidaktentum: Rein-

hard, 1915: 17f.; Guggisberg, 1938: 30. 

872 Vgl. Guggisberg, 1936: 198, 208f.: „Das Verständnis für das religiöse Geheimnis des 

Christentums geht ihm ab, die Eucharistie, der Brennpunkt der katholischen Frömmig-

keit, der Sinn der Kultgemeinschaft ist ihm – wenigstens in seinen ersten katholischen 

Jahren – fremd.“ Hallers Konversion zum Katholizismus erfolgte im Oktober 1820. 

Ähnlich liest sich Wilhelm von Sonntags Urteil zur Vertrautheit Hallers mit der christ-

lichen Theologie: „Versucht Haller diese in seine Lehre einzubeziehen, so verwirrt er 

sich in Mißverständnisse und gerät in Widersprüche.“ (Sonntag, 1929: 39) 

873 Vgl. dazu beispielhaft Haller, 1822: 14. 

874 Haller, 1822: 12. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


370 | Die Polemik der Restauration 

schen Werte mit ihrem moralpädagogischen Charakter. Das Schöne als angenehm und nütz-

lich zu empfinden, im Zweckmäßigen ein leitendes Prinzip zu erfahren, in den gemeinen 

Formen des menschlichen Zusammenlebens und in seiner kaum akzentuierten Moral das 

menschliche Schicksal erfüllt zu sehen, ist hier bereits Religion.“875 

 

Es zeigt sich hieran aufs Neue, dass bei Haller zusammengebracht wird, was zu-

sammengehören soll; „die bessere Doktrin“ und die Gestalt der Wirklichkeit auf der 

einen Seite, so wie das jener zu Grunde liegende Machtgesetz und der Wille Gottes 

auf der anderen Seite. Angesichts dessen kann es kaum verwundern, dass weder des 

„Restaurators“ persönliche religiöse Entwicklung (was seine Konversion zum Ka-

tholizismus anbelangt)876 viele seiner Zeitgenossen für ihn gewinnen,877 noch seine 

schriftlich geäußerten religiösen Auffassungen die meisten seiner späteren Interpre-

ten überzeugen konnten.878 Was schon anhand seiner Naturrhetorik erkennbar wur-

 

875 Sonntag, 1929: 41. 

876 Vgl. hierzu im Allgemeinen: Krug, 1817: 98f.; Bluntschli, 1867: 486; (insbesondere) 

Guggisberg, 1936: 196ff.: „Der Übertritt Hallers aber erfolgte noch mehr aus religiös 

verbrämten politischen und theoretischen Gründen, denn er ergab sich aus seinen 

staatsrechtlichen Ideen mit zwingender Konsequenz, wenn Haller nicht im Bereich der 

kühlen akademischen Erörterung bleiben, sondern praktisch wirken wollte.“ Ferner: 

Guggisberg, 1938: 104; Weilenmann, 1955: 21; Greiffenhagen, 1971: 106; Martin, 

1978: 143; dem völlig entgegengesetzt zum Beispiel, in einer deutlichen Absicht der 

Verklärung von Hallers Konversion ganz in dessen Sinne: Reinhard, 1933: 94ff. Haller 

selbst hat die seines Erachtens ausschlaggebenden Gründe für seinen Übertritt zur ka-

tholischen Kirche in einem seinerzeit nicht geringes Aufsehen erregenden, offenen 

Brief publik gemacht, vgl. Haller, 1991b. Unter einigen anderen hat sich auch Wilhelm 

Traugott Krug zu diesem und zu den darin geäußerten Anschauungen über christliche 

Religion und Kirche kritisch geäußert, vgl. Krug, 1821. Zur späteren Fachdebatte die 

Konversion Hallers betreffend ist unter anderem aufschlussreich: Wilhelm, 1940. 

877 Vgl. Meinecke, 1922: 239; Guggisberg, 1936: 210; Guggisberg, 1938: 116f.; 

Schrettenseger, 1949: 31f.; Diwald, 1970: 30; allgemeiner: Kondylis, 1986: 328f. In 

seinem ersten Tagebuch des Jahres 1817 bemerkt der junge Ernst Ludwig von Gerlach, 

dass er und seine Brüder einen „deistisch-natürlichen“ Zug in der Hallerschen Religio-

sität ausgemacht hätten, vgl. Gerlach: Tagebuch 1815-1817: 3. Mai 1817. Jakob von 

Gerlach berichtet in den von ihm herausgegebenen Aufzeichnungen seines Onkels von 

der Enttäuschung, die die religiösen Anschauungen Hallers im Kreise der Gebrüder 

Gerlach am Ende hervorgerufen hätten, vgl. Gerlach, 1903: I, 127. 

878 Der Prägnanz seines Urteils wegen dazu wiederum beispielsweise Guggisberg: „Die 

allgemeine uralte natürliche Religion, die sich Haller wie mancher Aufklärer in ganz 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 371 

de, liegt abermals vor Augen, nämlich dass Haller durchaus gewillt ist, sich in solch 

entscheidenden Stellung- bzw. Bezugnahmen die zur Erreichung seiner Argumenta-

tionsziele erforderliche Freiheit in der Deutung zu nehmen. 

In gewisser Weise heiligt der Zweck hier die Mittel: Bei Hallers Begriff geistli-

cher Herrschaft, als der Ausübung geistiger Macht, ist der politische Zweck der 

Herrschaft gegenüber dem geistigen Anliegen der Wahrheit in seiner Durchsetzung 

letztlich vorrangig. Während diesem zwar immer Genüge zu tun ist, so muss man 

sich dafür doch stets der Mittel der ersteren bedienen. Wie im Kontext der Betrach-

tung des Machtkonzepts bereits angemerkt wurde, ist das Zustandekommen geistli-

cher Herrschaft zunächst unabhängig von der Provenienz der Lehren und „Wahrhei-

ten“, auf welche sie sich stützt: „Denn der Irrthum, für Wahrheit gehalten, bringt 

das nemliche Resultat hervor.“879 Gerade in der letzten Hälfte des 18. Jahrhunderts 

habe man gesehen, wie man auch mit den unvernünftigsten und verderblichsten 

Lehren unglaubliche Herrschaft hat gewinnen können. Haller betont hierbei, „daß 

der Irrthum nur unter dem Schein der Wahrheit über die Menschen herrschet; die 

Unwissenheit muss die Larve der Wissenschaft annehmen, der böse Geist wenigs-

tens das Kleid des guten tragen, wofern er die Sterblichen betrügen und seiner  

Autorität unterwerfen will.“880  

Deutlicher als zuvor im Gesamtwerk wird der Irrtum hier als absichtsvolle Irre-

führung gewertet, wobei es Haller vor allem um den dahinterstehenden „strategi-

schen“ Umgang mit Wahrheitsansprüchen zu tun ist: Die Aufklärer verhehlten  

ihrerseits bald den Irrtums-, bald den Lügencharakter ihrer Prinzipien, allerdings 

konnten sie (wohl auch deshalb) eine unleugbare Dominanz erreichen. Ihnen gelang 

dies, verdeutlicht er wenig später, weil in allen Menschen das Bedürfnis nach Reli-

gion verankert ist, welches selbst als Ursprung der geistigen Macht erkannt wurde; 

„denn des Glaubens an irgend ein höchstes Gesez, an die oberste Regel aller Hand-

lungen kann keiner ohne eigenen Schaden entbehren; auf ihm beruhet die Ordnung 

der Welt und das Glük jedes einzelnen Menschen.“881  

Diesem abermals zweckmäßigen, geradezu funktionalistischen Religionsver-

ständnis, das dieselbe auf eine angeborene Disposition der Menschen zurück-

führt,882 gibt der Verfasser auch Annahmen darüber bei, wie Glaube bzw. seine Ge-

 

unhistorischer Weise zurechtkonstruiert hat, ist eine bloße Abstraktion, ein Phantasie-

gebilde, aber nicht Wirklichkeit.“ (Guggisberg, 1938: 107) 

879 Haller, 1822: 10. Hervorhebung im Original. 

880 Haller, 1822: 11. Hervorhebung im Original. 

881 Haller, 1822: 13. 

882 In diesem Punkt wird Haller in überraschender Weise ausdrücklich, gerade auch, was 

die recht unverbindliche Allgemeinheit seiner Glaubenskonzeption anbelangt: „Es ist 

einmal allen Menschen angeboren, an einen höhern Geist, an eine oberste gesezgeben-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


372 | Die Polemik der Restauration 

halte vermittelt werden. Der religiöse Lehrer lehre gerade nicht in eigenem Namen, 

sondern mache ausdrücklich den göttlichen Willen bekannt, wenn er Gesetze vor-

schreibe;883 „er beglaubiget sich durch seine Begeisterung, seinen Nachdruk, seine 

wunderbare Kraft, seine freye und freudige Aufopferung; er beweiset seine höhere 

Abkunft durch die Allgemeinheit, die Nothwendigkeit, die Unwandelbarkeit der 

Lehren selbst, als dem wahren Charakter ihrer Göttlichkeit.“884 Es ist zunächst also 

vor allem der Enthusiasmus, an welchem die Überzeugungskraft des Lehrers hängt, 

da er den Glauben nicht mit äußerer Gewalt erzwingen könne. Ähnlich „pragma-

tisch“ denkt Haller aber auch die Vermittlung der Glaubensgehalte, nachdem es 

wenig später heißt, dass „die Kraft oder wenigstens der Schein der Gründe allein, 

[…] die Ueberzeugung bewirken [muss], und der bloße Versuch jenes Aufdringens 

[…] schon ein Mittel [ist, um] ihren Zwek zu verfehlen.“885 Letzteres ließe sich als 

Anhaltspunkt argumentativer Aufrichtigkeit deuten – dem Ideal eines rationalen 

Diskurses entsprechend –, hätte er nicht im selben Satz das Gegenteil erkennen las-

sen; entsprechend liegt eine manipulative Absicht des Verfassers auf der Hand. 

Dass Haller die Begeisterung und die äußerliche Wirkung der Ausführungen – 

nicht in ihrer Plausibilität, sondern des Eindrucks, den sie zu hinterlassen geeignet 

sind – zur Methode und den besonderen Merkmalen der geistigen Lehre zählt, zeigt, 

dass sich der polemische Charakter des „theokratischen“ Rahmens der „Doktrin“ 

schließlich auch auf der inhaltlichen Ebene wiederfinden lässt: Nachdem ein jeder 

geistige Lehrer mit anderen seines Schlags um die Gefolgschaft der orientierungs-

bedürftigen Menschen konkurriert, rechtfertige es die Errichtung der gottgefälligen 

Herrschaft, das Erzeugen von Autorität, dass die Gestalt des Lehrers selbst in ge-

wisser Weise ein Polemiker, nach dem von Haller an späterer Stelle auseinander-

setzten Muster, ist. Schon der Blick auf die „polemischen Regeln“ des fünften Ban-

des der „Restauration“ hatte zu Tage gefördert, dass es im Ringen der Ideen – der 

 

de Macht zu glauben, die sich theils in der ganzen Schöpfung offenbaret, theils aus dem 

Innern unsers Gemüthes spricht, die da unbedingt Geseze vorschreibt, denen jedermann 

zu gehorchen schuldig sey, deren Befolgung Vortheile und Belohnung, deren Verle-

zung Uebel oder Strafen nach sich zieht, und von der Anerkennung dieser Wahrheit, 

welche allein die Leidenschaften und Thorheiten der Menschen zügelt, hängt die Ord-

nung der moralischen Welt, die Erhaltung der menschlichen Gesellschaft ab.“ (Haller, 

1822: 14) 

883 „Der wahre religiose Lehrer giebt auch in der That seine Geseze, Regeln und Befehle 

nicht von sich selbst aus, […] er giebt sie nicht als Ausfluß seines eigenen Geistes, 

sondern als eine Offenbarung und Bekanntmachung des göttlichen Willens, d. h. der 

obersten Macht und des obersten Gesezes selbst.“ (Haller, 1822: 15) 

884 Haller, 1822: 15. 

885 Haller, 1822: 31. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 373 

entgegenzusetzenden rechte Lehre und der falschen – nach Haller erlaubt sein muss, 

dem Effekt der eigenen Auseinandersetzung gegenüber ihrer Sachlichkeit ein be-

sonderes Gewicht einzuräumen.886 Die Verführer, die den Irrtum lehren, handelten 

ohnehin immer schon so, weshalb es bei den rechtschaffenen Anhängern des 

„Reichs Gottes“ nicht schändlich sein kann, wie er deutlich werden lässt, eher im 

Gegenteil.887 Auch dass der Glaubenszwang den Zweck vereitle, nicht zuerst mit 

dem Geist oder der Natur des Glaubens unvereinbar ist, verweist auf sein zugrunde 

liegendes Werturteil: Zur Aufrichtung geistlicher Herrschaft ist letztendlich gestat-

tet, was dazu geboten ist – nicht zuletzt, wenn man für die richtige Seite ficht. Diese 

ist in Hallers vulgäraugustinischem Weltbild aber immer schon zweifelsfrei identi-

fiziert:  

 

„Wenn wahre Weisheit alles von Gott als dem Urheber und Gesezgeber der Natur herleitet 

und wieder auf ihn zurükführt: so ist es der Charakter des Irrthums und der Lüge alles der Er-

findung der Menschen zuzuschreiben, und nur auf ihn zu beziehen; jene ist demüthig und be-

scheiden, aber eben dadurch mächtig und stark; dieser ist ein Produkt des Hochmuths, aber 

gleichwohl wankend und ungewiß, sezt das Geschöpf über den Schöpfer hinauf, und ist alle-

mal eine Art von Gözendienst.“888 

 

Vor diesem Hintergrund erhellt sich ferner, inwiefern die Führung durch die geisti-

ge Macht alle im Revolutionszeitalter neuerlich aufgeworfenen Fragen hinsichtlich 

einer solchen Führung, der Berechtigung von Herrschaft – oder des politischen 

Denkens –, zum Verstummen bringt:889 Insofern politisches Denken, aus Hallers 

verengender Perspektive auf seinen Gegner (das frühliberale Staatsdenken) betrach-

tet, schlechthin immer „menschengemacht“ ist, handelt es sich dabei schon prinzi-

piell um lauter Irrtümer.  

Zu guter Letzt überformt die polemische Gesamtanlage der Darlegung seiner 

„besseren Doktrin“ also Hallers wissenschaftliches Bestreben einer „Restauration 

der Staatswissenschaft“ vollkommen: zunächst insofern der erst im vierten Band 

ausgearbeitete „theokratische“ Rahmen derselben den polemischen Dualismus der 

Argumentation des Initialbandes aufgreift, ihn fortschreibt und jene in einem um-

fassenderen Sinne beschließt und ferner, da sich die Figur des geistigen Lehrers – 

welcher der „erste Machtwalter“ ist, dem alle anderen Mächtigen folgen sollen – 

 

886 Vgl. Haller, 1834: 85ff. 

887 Vgl. Haller, 1822: 48, wo Haller noch im Fanatismus der Revolutionskriege einen 

Ausweis höherer Moralität erkennen will. 

888 Haller, 1822: 35. 

889 Vgl. Haller, 1822: 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


374 | Die Polemik der Restauration 

selbst als ein polemischer Akteur entpuppt, insofern er sich der Überredung bedie-

nen solle, während er vorgibt, Überzeugung sähen zu wollen. 

 

Die Polemik der Macht und ihre politische Bedeutung 

Den Blick zurückgewendet auf den politischen Zweck der „Doktrin“ lässt sich fest-

halten, dass dieselbe in ihrer sukzessiven Entfaltung mit der Naturordnung darauf 

hinausläuft, das Wirken des Machtgesetzes, die Strukturierung und Hierarchisie-

rung der gesellschaftlichen und der politischen Welt durch die „Macht“ zu plausibi-

lisieren. Dieselbe erscheint dabei nicht erst in ihrer Voraussetzungslosigkeit und 

Gewaltförmigkeit als „bloße“ Macht, sondern auch in ihrem sehr direkten Hervor-

gehen aus Hallers „Empirie“ der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Die Polemik der 

„Restauration“ kann in diesem Sinne letztendlich als eine Polemik der Erfahrung 

der bloßen Macht kurzgefasst werden: der Beleg, die Erfahrung der bloßen Macht 

aus den offenkundigen „Tatsachen“ der sozialen Wirklichkeit soll dem Leser ver-

deutlicht werden. Dieser polemische Beeinflussungsversuch gestaltet sich infolge-

dessen als ein Öffnen der „geistigen Augen“ für das vermeintlich Offensichtliche, 

was letztendlich auf die Einsicht in den übergeordneten polemischen Dualismus 

vom Kampfe des „Reichs Gottes“ gegen das „Reich der Hölle“, personifiziert durch 

das polemische Objekt, die „revolutionäre Philosophie“, hinausläuft. 

Vor diesem Hintergrund erweise sich seine vorgeblich bessere Staatsidee als 

plausibel, dass die Staaten „eben so gut von oben herab als von unten herauf, und 

dennoch durchaus rechtmäßig“ haben gebildet werden können,890 insofern ein im 

legitimen (also natürlichen) Vollbesitz der Macht sich befindendes Individuum an 

der Spitze jedes natürlich-geselligen Verbandes bzw. eines jeden Staates zu finden 

sei. Wie ist nun aber der politiktheoretische Gehalt dieser Machtlehre vor dem Hin-

tergrund seiner Auseinandersetzung mit dem politischen Denken der Aufklärung 

bzw. des Frühliberalismus einzuschätzen? Bei der Konzeption seines Machtgeset-

zes bedient Haller sich naturrechtlicher Begrifflichkeiten; den charakteristischen 

Unterschied zwischen seinem Denken und der neuzeitlichen Naturrechtstradition 

macht im Ergebnis jedoch seine Auffassung „gerechtfertigter“, also empirischer wie 

rechtlicher Ungleichheit zwischen den Menschen. 

Als direkte Folge dieses Ungleichheitsdenkens wurde erkannt, dass sich auf der 

Grundlage seiner partikularistischen, antiegalitären Prämissen keine intersubjektive, 

„künstliche“ Ordnung etablieren lässt, die sich vom präsupponierten Willen oder 

den Interessen der Individuen ableitet: Auch wenn die Einzelnen im persistierenden 

Naturzustand mit gewissen (mitunter stark differierenden) „Rechten“ ausgestattet 

sind, kann auf diesem Zustand insbesondere kein Gesellschaftsvertrag etwa nach 

dem Muster desjenigen Thomas Hobbes’ begründet werden. Die Möglichkeit einer 

 

890 Haller, 1820a: X. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 375 

öffentlichen, mit Sanktionsgewalt unterlegten Rechtsordnung, deren Prinzipien  

ihrerseits wiederum von einem solchen „Staatsvertrag“ definiert werden, überhaupt 

zu verhindern, wurde schließlich als wesentlicher Sinn der Hallerschen „Entfesse-

lung“ der gesellschaftlichen Ungleichheit im natürlich-geselligen Stande erkannt. 

Es bedeutet dies in letzter Konsequenz nichts weniger als die Ablehnung des Mo-

dells des modernen Staates als solchem.891  

Anhand dieser entscheidenden „Weichenstellung“ im Gedankengang des „Res-

taurators“ lässt sich eine seiner markantesten Abweichungen von der frühliberalen 

politischen Theorie abermals begreiflich machen. Wilhelm Metzger beispielsweise 

will Karl Ludwig von Haller und seine „Naturgesetze“ grundsätzlich vom natur-

rechtlichen Denken ausgehend deuten, auch wenn dieser sich gegen dessen egalitä-

re Implikationen wendet; „er bekämpft eigentlich nur eine gewisse vielgebrauchte 

Konstruktionsmethode innerhalb des Naturrechts, um eine andere – um ‚die Grund-

regeln des entgegengesetzten wahrhaft natürlichen Staatsrechts‘, an deren Stelle zu 

setzen.“892 Hallers Begründung der Herrschaft und des Staates auf den fortbeste-

henden Naturzustand und seine Ungleichheitsverhältnisse, die Metzger insgesamt 

dennoch ein „großes Kunststück“ nennt, sei insofern so ungereimt nicht:  

 

„Das ist, wie gesagt, dem Naturrecht durchaus nicht zuwidergedacht, das ist nur die extreme 

Durchführung eines gewissen naturrechtlichen Denkmotivs, sozusagen das gegensätzliche 

Extrem zu Hobbes, der über dem künstlich geschaffenen Vertrags- und Staatszustand den ur-

sprünglichen ‚Naturzustand‘ ganz aus den Augen verliert.“893 

 

Bei seiner Auseinandersetzung mit dem aufklärerisch-frühliberalen Denken ver-

wehrt Haller sich also gegen bestimmte Schlussfolgerungen aus dem Naturrechts-

gedanken, die zuallererst Thomas Hobbes auf besonders folgenreiche Weise gezo-

gen hat. Die Intention hinter dieser Weigerung ist die Folgende: Indem Haller sich 

gegen die Ableitung einer Gesamtrechtsordnung aus den Bedürfnissen und den da-

mit verbundenen Rechten der Einzelnen mit der Absicht sträubt, zu verhüten, dass 

eine allgemeine Gewalt dafür eingesetzt werde, für den Schutz und die Gewähr die-

ser Rechte zu sorgen, versucht er zugleich, die zentrale Lehre der Hobbesschen 

Staatsbegründung und ihrer „Souveränitätsdoktrin“ zu negieren; die letztere hat Leo 

Strauss auf den Punkt gebracht hat:  

 

„Die Souveränitätslehre ist eine Rechtslehre. Ihr Kern besteht nicht in der Zweckmäßigkeit 

der Zuweisung von Machtfülle an die herrschende Autorität, sondern darin, daß jene Macht-

 

891 Vgl. Metzger, 1917: 274. 

892 Metzger, 1917: 272. 

893 Metzger, 1917: 272f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


376 | Die Polemik der Restauration 

fülle der herrschenden Gewalt rechtmäßig gehört. Die Rechte der Souveränität werden der 

höchsten Gewalt nicht auf der Grundlage eines positiven Gesetzes oder allgemeinen Brauchs, 

sondern des Naturgesetzes zugewiesen. Die Souveränitätsdoktrin formuliert natürliches öf-

fentliches Recht.“894 

 

Ein solches allgemeinverbindliches Recht natürlichen Ursprungs darf es nach Hal-

ler gerade nicht geben, von der Zuweisung einer höchsten Gewalt ganz zu schwei-

gen. Das von Hobbes angedachte natürliche öffentliche Recht, in welchem ein Ar-

chetyp der später etwa bei Kant besprochenen Rechtsordnung gesehen werden 

kann, beruhe auf der im Gesellschaftsvertrag formulierten Fiktion von der Willens-

konvergenz des Souveräns und seiner Untertanen, auf deren Grundlage diese durch 

jenen repräsentiert würden.895 Nicht nur die Staatsgewalt, als eine oberste (rechtli-

che) Gewalt, legitimiert durch ihren in jenem Recht begründeten Zweck, sondern 

auch die ihr infolgedessen nur „natürlich“ zugeschriebene Machtfülle ist es, gegen 

die Haller mit seiner eigenwilligen Argumentation naturwüchsiger Herrschafts-

macht letztendlich opponiert, ist diese doch deren praktische Konsequenz. Dieser 

Zuweisung der Macht „von unten nach oben“ stellt sich Hallers Staatsidee entge-

gen. 

Bereits im „Literaturbericht“ am Anfang der Schrift hatte er vorausgeschickt, 

dass Thomas Hobbes durch diese Ideen des „bürgerlichen Contracts“ zum „Ahnva-

ter aller Jakobiner, aller revolutionärer Irrthümer“ wurde.896 Zur Verschärfung der 

in der „Restauration“ aufgeworfenen Problematik der Souveränitätsdoktrin musste 

bis auf des Verfassers Zeit zu Hobbes’ Ideen nur noch die Auffassung hinzutreten, 

dass der Gesellschaftsvertrag wesentlich demokratische Implikationen mit sich 

bringe, was Haller wiederum Jean-Jacques Rousseau zurechnet:897 „Von ihm sind 

zuerst mit dürren Worten die fürchterlichen Säze ausgesprochen und in Umlauf ge-

bracht worden: das Volk sey und bleibe der Souverain“.898  

Der insoweit bis zur Volkssouveränität nochmals umrissene Kerngehalt des 

Hallerschen „Radikalirrtums“ bildet den Inbegriff der „falschen Lehre“, welcher die 

Revolution anzulasten sei. In deren mittelbarer Zurückweisung durch das Rechts-

 

894 Strauss, 1977: 197. Hervorhebung A.K. 

895 Vgl. Strauss, 1977: 197 (Fn. 30). 

896 Haller, 1820a: 43. 

897 Zu Grunde liege bei Rousseau schließlich „die nemliche Grille wie bey Hobbes, nem-

lich der bürgerliche Vertrag, Ursprung der Gewalt bey dem Volk, Abtretung aller Pri-

vat-Macht, alles Privat-Urtheils, jedoch nicht an einen einzelnen oder mehrere, sondern 

nur an die ganze Communität, und die Souverainität soll bey der Volks-Corporation 

verbleiben“. (Haller, 1820a: 61) 

898 Haller, 1820a: 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Untersuchung des Argumentationsgangs: Gehalt und Polemikanalyse | 377 

denken Hallers konvergieren das politikwissenschaftliche und das politische Ziel 

der Schrift, dem „revolutionären System“ eine bessere „Doktrin“ entgegenzustellen 

und der „Hyder der Revolution“ dadurch nachhaltig zu wehren: In dieser hier aus 

ideengeschichtlicher Perspektive nachgezeichneten Zuspitzung wird schließlich das 

Machtgesetz, als Kern dieses Rechtsdenkens, (bzw. die Herrschaft der bloßen 

Macht) einerseits in seiner Rolle als „Herzstück“ der Polemik abermals nachvoll-

ziehbar, während es andererseits als „Schlussstein“ des politiktheoretischen Gehalts 

der „Doktrin“ erkennbar wird. 

Auf diese „Entgegensetzung“ des Machtgesetzes ist beispielsweise auch Panajo-

tis Kondylis gestoßen: „Die Berufung auf das Gesetz der Macht wendet sich offen-

bar gegen die Volkssouveränitätslehre – also gegen eine Souveränitätslehre, die 

Haller für despotisch hält.“899 Mit Kondylis kann die Machtlehre Hallers als das 

Mittel einer gezielten „Fraktionierung“ der bedrohlichen Potenz des modernen 

Staates verstanden werden, in deren Lichte die Macht, insofern sie naturalistisch 

gedacht wird, als grundsätzlich begrenzt begriffen werde, damit sie niemals absolut 

und konzentriert – als monopolisierte Staatsgewalt – vorliegen kann. (Ganz ent-

sprechend konnte weiter oben für die Naturordnung gezeigt werden, dass das 

Machtdenken in ihrem Rahmen vorrangig dazu dient, empirische Gewaltlagen und  

-vermögen theoretisch zu fassen und aus sich selbst heraus, in ihrem jeweiligen 

Vorliegen zu „berechtigen“.) Eine insofern „zersplitterte“ Naturmacht werde nach 

Kondylis immer durch andere Naturmächte gehemmt. Auch auf diese Weise ver-

unmöglicht Haller die staatsbegründenden Konsequenzen der Hobbesschen Lehre 

von vornherein:  

 

„Dies bedeutet, daß niemand imstande ist, das Gebiet der ‚souveränen‘ Macht zu betreten; 

angesichts dessen, daß keine Macht absolut ist, bedeutet es aber auch, daß sich die ‚souverä-

ne‘ Macht die von den kleineren Machtträgern kontrollierten Gebiete ihrerseits nicht unter-

werfen kann. Im Gegenteil: eben weil das Gesetz der Macht auf allen Ebenen und nicht bloß 

in bezug auf die ‚souveräne‘ Instanz gilt, muß es mehrere voneinander unabhängige, wenn 

auch ungleiche Gebiete geben, auf denen sich die universale Gültigkeit des Machtgesetzes 

durch die Anwesenheit eines Machtträgers manifestiert [...]. Die urtümliche Macht der unte-

ren Ebenen schränkt somit die ebenfalls urtümliche, aber größere Macht der höchsten Ebene 

ein; der Souverän bleibt daher nur innerhalb der Grenzen seines eigenen Machtbereichs abso-

lut – was durchaus der traditionellen Auffassung entspricht.“900 

 

Tatsächlich scheint Haller in dieser letzten Hinsicht mit der Gesellschaftsordnung 

des Ancien Régime – insbesondere Deutschlands und seines Ständewesens – indi-

 

899 Kondylis, 1986: 230. 

900 Kondylis, 1986: 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


378 | Die Polemik der Restauration 

rekt konform zu gehen. Diese Fraktionierung der Macht, als welche sein Konzept 

ungleicher Freier verstanden werden muss, soll zugleich das implizit bleibende po-

litische Ordnungsproblem lösen, welches durch den Verzicht auf das „natürliche öf-

fentliche Recht“ gegeben ist. Die in Folge dieser „Aufsplitterung“ gegebene fakti-

sche Hierarchie, die notwendigerweise einen „Obersten“ hervorbringt, wie Haller 

betont, wird von ihm letzten Endes als annehmbare Gesellschaftsordnung hinge-

stellt und dem Leser als solche anempfohlen, wobei die sich durch ihren „System“-

Charakter einstellende, spontane Ordnung in ihrer Zufälligkeit als „natürlich“ ver-

brämt wird. 

 

 

4.3 DIE ABSCHLIESSENDEN ERLÄUTERUNGEN 

DER SCHRIFT 

 

Die sich anschließenden letzten acht Kapitel des Initialbands der „Restauration“ 

widmen sich der Untermauerung und Illustration der Hallerschen „Doktrin“, ihrer 

Anwendung auf Detailaspekte und der Beantwortung offener Fragen, allerdings  

ohne, dass in der Substanz dabei Neues hinzutritt. Hierin kündigt sich der weitere 

Fortgang des mehrbändigen, geradezu zum Lehrbuch entgleitenden Gesamtwerks 

der „Restauration der Staatswissenschaft“ an.901 Der verbleibende Inhalt des ersten 

Bandes ist im Folgenden der Vollständigkeit halber zu umreißen, da auf ihn im bis-

herigen Verlauf der Untersuchung bisweilen verwiesen wurde. 

Das 15. Kapitel greift das eigentliche Grundproblem des 14. wieder auf, näm-

lich, dass Hallers Konzept der Machtherrschaft sich des Vorwurfs der Schrankenlo-

sigkeit erwehren muss, und zeigt daher „Mittel gegen den Missbrauch der Gewalt“ 

auf,902 wenn auch diese in ihrer mitunter eher eigenwilligen Beschaffenheit kaum 

einen verlässlichen Eindruck der Sicherheit vermitteln mögen.903 Haller benennt im 

 

901 Vgl. für einen Überblick: Mohl, 1856: 541ff. 

902 Vgl. Haller, 1820a: 410. Ausführlicher hierzu: Haller, 1820c: 435ff. 

903 Haller sieht in diesem nicht unwichtigen Zusammenhang nun bezeichnenderweise ers-

tens die „eigene Beobachtung und beständige Einschärfung des natürlichen Pflicht-

Gesetzes“ vor, das heißt die ständige, allgemeine Übung und Erweckung des Pflichtge-

fühls, bei den „Kleinen“ wie den „Großen“, denn die Kraft der Wahrheit, sagt er, sei 

unwiderstehlich. „Daß die eigene Erfüllung der Gerechtigkeit und des Wohlwollens 

gegen andere Menschen und zumal gegen Mächtigere [!], das beßte Mittel sey, um sich 

vor ihren Feindseligkeiten und Beleidigungen zu schützen, versteht sich von selbst; 

man vermeidet dadurch eine Menge von Collisionen, benimmt der Ungerechtigkeit al-

len Reiz, alle Veranlassung [!], und gute wie böse Gesinnungen auf der einen Seite 

bringen gewöhnlich auch Reziprozität auf der anderen hervor; gleiches wird gern mit 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015 - am 12.02.2026, 23:01:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

