1 Einleitung

das Gebet und Bildungsangebote sind. Dariiber hinaus organisieren die von mir
ausgewihlten Fille 6ffentlichkeitswirksame Veranstaltungen wie Tage der offenen
Tiir oder Moscheefithrungen. Diese Aktivititen werde ich genauer untersuchen
und fragen, wie sie das, was wir als Moschee wahrnehmen, konstituieren, und wie
die Erwartungen verschiedener Offentlichkeiten Einfluss auf sie nehmen (Kap. 5.2
- 5.4). Zudem werde ich analysieren, welche geteilten Orientierungsrahmen und
Deutungsmuster den Aktivititen zugrunde liegen. In Kapitel 5.5 analysiere ich
wichtige strukturelle Merkmale von Moscheen und es wird um die Frage gehen,
wie sie unterschiedliche Erwartungen, die an sie gerichtet sind, ausbalancieren.
Ich werde dabei ein Augenmerk auf Entwicklungen im Kontext des Generationen-
wandels legen, Formen von Zugehorigkeit und weibliche Praxis in der Moschee
untersuchen und mir die Leistungsrolle des Imams vor dem Hintergrund des
Verhiltnisses administrativer und religiéser Autorititenrollen genauer ansehen.
Schlieflich wird die Frage nach den Auswirkungen 6ffentlich-rechtlicher Aner-
kennung auf Moscheen in Osterreich erértert. Auf der theoretischen Grundlage
des Neo-Institutionalismus ist das Handeln in Moscheen auf Legitimitit ausge-
richtet, jedoch miissen teils widerspriichliche Erwartungen ausbalanciert werden,
um Legitimitit zu erhalten. Dieser Zugang wird bei der Analyse eine wichtige
Rolle spielen und es wird deutlich werden, dass sich Moscheen in einem Balan-
ceakt zwischen verschiedenen Erwartungen befinden. Dabei werde ich auf die
Wandlungs- und Entwicklungsprozesse in den Moscheen eingehen und sie mit
den Konzepten des Neo-Institutionalismus deuten.

Im abschlieflenden Fazit widme ich mich zunichst der Frage, inwiefern sich
der gewihlte theoretische Rahmen als hilfreich erwiesen hat oder wo sich Grenzen
aufgetan haben. Daran schlief3t sich eine Zusammenschau der unterschiedlichen
Publikumsrollen und ihrer Erwartungen an, wie sie im Theorieteil konzeptionell
festgelegt wurden. Daraus ergibt sich die Beantwortung meiner Forschungsfrage,
was eine Moschee durch ihr Handeln ist und welche Einflussfaktoren dabei eine
Rolle spielen. Die Ergebnisse werden dann im Kontext der Religionsforschung
diskutiert und eingeordnet. Dabei werden Moglichkeiten fiir weitere Forschung
aufgezeigt und die Ergebnisse vor dem Hintergrund ihrer Relevanz fiir die Praxis
reflektiert.

1.3 Begriffsklarungen

Ohne bereits in die theoretischen Grundlagen vorzudringen, mochte ich einige
begriffliche Klirungen vornehmen, die dem Verstindnis dienen und die Aus-
gangslage dieser Arbeit verdeutlichen. Die Ausfithrungen im Theorieteil (Kap. 2)
werden dann begrifflich und konzeptionell stirker in die Tiefe gehen.

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

Religion und Religionsgemeinschaft

Da es sich beim Untersuchungsgegenstand »Moschee« um eine Einrichtung mit
religiéser Funktion handelt, erscheint es mir wichtig zu kliren, was ich unter
»Religion« verstehe. Theorien und Definitionen von Religion sind vielfiltig und
haben ihre je eigenen Perspektiven. Die Perspektive, die ich einnehme, ist eine, die
die Gemeinschaftlichkeit von Religion, Rituale und die Bedeutung von Religion
als Orientierungsrahmen in den Blick nimmt. Entsprechend definiert Riesebrodt
Religion als »Komplex religioser Praktiken, die auf der Primisse der Existenz in
der Regel unsichtbarer personlicher oder unpersonlicher itbermenschlicher Mich-
te beruhen« (Riesebrodt 2007: 113). »Religiositit« siedelt er auf der individuellen
Ebene an, die er von Religion als universalem Komplex abgrenzt.

Religiés nenne ich Handlungen, deren Sinn sich durch die Bezugnahme auf
personliche oder unpersonliche Gibermenschliche Machte auszeichnet. Religi-
on bezeichnet einen Komplex religiéser Praktiken, den man vom Begriff der
religiésen Tradition unterscheiden sollte. Religiositidt nenne ich die subjektive
Aneignung und Ausdeutung von Religion. Niemand praktiziert Religion, ohne
sich Formen und Inhalte subjektiv anzueignen. (Ebd.: 115)

Mit seinen Definitionen nimmt Riesebrodt weniger subjektive kognitive Glau-
bensgebilde in den Blick als die sich daraus ergebenden Handlungen und Prakti-
ken. Diese sind beobachtbar und daher fiir diese Arbeit dienlich, da der Untersu-
chungsgegenstand das Handeln in Moscheen ist. Allerdings fehlt dabei der soziale
Aspekt von Religion, der fiir diese Untersuchung tragend ist. Daher méchte ich
noch eine weitere Definition hinzunehmen, die Religion als Summe bestimmter
»religioser Symbolbestinde« versteht. Bochinger fasst in Anlehnung an Cantwell
Smith unter »religiosen Symbolbestand« die »Summe aller aufeinander bezoge-
nen Traditionsbestinde einer >Religion« (...), die von Generation zu Generation
weiter tradiert, reformiert oder in Teilen aufgegeben, aber auch erweitert und
neu produziert werden kénnen«. Religiése Individuen, religiose Gemeinschaft
und religigser Symbolbestand sind wechselseitig aufeinander bezogen und dieses
Zusammenwirken beschreibt Bochinger als »Religion«. Religiése Gemeinschaften
geben den religiosen Symbolbestinden Stabilitit, verstetigen und systematisieren
sie (vgl. Bochinger 2014: 30). Diese Definition zielt damit auf die kognitive und
materielle Dimension von Religion. Religiése Symbolbestinde sind wandelbar,
werden tradiert und angepasst. Diese Sichtweise auf Religion ist besonders er-
giebig fiir Religionen in Migrationssituationen, da den Religionsgemeinschaften
eine produktive Leistung zugeschrieben wird und kontextuelle Faktoren in Trans-
formationsprozessen mitgedacht werden konnen. Die Religionsgemeinschaft ist
in diesem Verstindnis ein Garant fiir die Existenz von Religionen. Auf Grundla-
ge dieser beiden Definitionen beziehe ich mich daher sowohl auf die kognitive,

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

materielle und soziale Dimension von Religion als auch auf die, die Rituale als
Handlungen in den Fokus riickt.

Beckford warnt allerdings vor einem unkritischen Umgang mit den Begriffen
»Religionsgemeinschaft« oder »Community« (vgl. auch Knott 2004). Von Seiten
Offentlicher Administration wiirden Gliubige gerne zu Religionsgemeinschaften
zusammengefasst, ungeachtet dessen, dass Fragen der Zugehorigkeit nicht ge-
klart bzw. bekannt sind und individuell praktizierte Religiositit ausgeklammert
wird. Damit erhielte organisierte Religion eine Machtposition, die ihrer eigent-
lichen Tragweite fur die Gliubigen nicht gerecht wiirde (Beckford 2015: 230).
Religionsgemeinschaften werden zu einer »Verkirchlichung« gezwungen, fir die
traditionell keine Strukturen vorhanden sind (Oebbecke 2010b: 4). In diesem Zuge
wird Religion aber auch verwaltbar gemacht (vgl. auch Tezcan 2008: 128).

Ein weiterer Kritikpunkt Beckfords ist, dass die Begriffe »Gemeinschaft« und
»Community« die Unterschiede zwischen verschieden Typen religiéser Organisa-
tion verwischten (Beckford 2015: 229). Dabei wiirden in dem Begriff verschiedene
Implikationen mitschwingen. Die erste Implikation sei die Unterstellung, dass
es sich um Kollektive mit einer identifizierbaren gemeinsamen Identitit und
gemeinsamen Interessen handle, iiber die Generalisierungen gemacht werden
konnen. Damit verbunden wiirden die Mitglieder der Religionsgemeinschaft als
homogen angesehen und es gibe nur wenige Gliubige, die auRerhalb dieser Ge-
meinschaften sind. Das heifdt, wer sich als »Muslim« bezeichnet, wird damit auch
zur muslimischen Religionsgemeinschaft gezihlt. Die zweite Implikation ist, dass
religiose Gemeinschaften soziale Akteure sind, die dazu in der Lage sind, in der
Offentlichkeit zu handeln und auf das Handeln anderer Akteure zu reagieren. So
ist zum Beispiel zu beobachten, dass muslimische Reprisentantinnen und Re-
prisentanten dazu aufgefordert werden, am Diskurs iiber den Islamischen Staat
teilzunehmen und dezidiert Stellung zu beziehen bzw. sich explizit abzugrenzen.
Und als drittes impliziert der Begriff, dass Religionsgemeinschaften alle gleich
sind, indem sie »Glauben« oder »Glaubigkeit« férdern. Der »Glaubenssektor« in
der Gesellschaft werde damit allein den Religionsgemeinschaften zugerechnet, so
Beckford (ebd.: 230).

Dariiber hinaus ist zwischen lokaler und globaler Religionsgemeinschaft zu
unterscheiden. Kippenberg versteht eine globale Religionsgemeinschaft als Adres-
satin einer Heilszusage. Damit »verkniipft ist die Vorstellung, dass die lokalen
Religionsgemeinden Teil einer transzendenten Gemeinschaft aller Erlosten sind
(Volk Gottess, >Kirche¢, >Umma<) und dass diese Gemeinschaft eine eigene von der
Weltgeschichte unterschiedenen Heilsgeschichte hat« (Kippenberg 2009: 197). Die
lokale Religionsgemeinschaft, die im US-amerikanischen Sprachgebrauch meist
»congregation« genannt wird, verstehe ich mit M. Baumann als eine lokale soziale
Einheit, »die von Individuen gebildet wurde, um bestimmte religiése Zwecke zu
verfolgen und ein regelmissiges [sic!] Angebot umzusetzen. Die Einheit vereint

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

Personen mit gleichen religidsen bzw. spirituellen Interessen und Uberzeugungen
und weist eine zeitliche Kontinuitit und Dauer auf« (M. Baumann 2012: 24f.)".

Wie das einleitende Beispiel der Arbeit verdeutlicht, bedeutet trotz des Ge-
meinsamen die Gemeinschaft nicht unbedingt auch den Konsens, sondern kann
Austragungsort sowohl fir Differenzen hinsichtlich der religiésen Traditionen,
Ausrichtung und Standpunkte als auch hinsichtlich nicht-religiéser Ausrichtung
und Vernetzung nach auflen sein. Entsprechend »sind Dissens, Neuerungen und
Spaltungen im Begriff der Religionsgemeinschaft mitzudenken« (ebd.: 24)*. Wie
Kippenberg mochte Baumann den Begriff Religionsgemeinschaft im Sinne einer
lokalen »congregation« nicht mit der »Gemeinschaft der Christen« oder der »Re-
ligionsgemeinschaft der Hindus« gleichgesetzt sehen, da dadurch eine Verallge-
meinerung stattfinde. Der Begriff Religionsgemeinschaft verweise hingegen »auf
die in der Realitit vorzufindenden Unterschiede und Besonderheiten jeweiliger
religioser Gruppen und Gemeinschaften« (ebd.: 24). Die lokale Religionsgemein-
schaft wird in Europa aufgrund des christlich-konfessionellen Territorialmodells
sowohl als Ort der religiésen als auch der geographisch-kommunalen Zugehorig-
keit, also der religiésen und auch kommunalen Gemeinde, gedacht. Kirchenmit-
glied ist man in einer lokalen Pfarrei durch den Wohnort und das Bekenntnis
(vgl. ebd.: 28). Diese Struktur der wohnriumlichen Gemeinde als das traditio-
nelle Muster der Mitgliedschaft, so Baumann, wiirde landliufig das Verstindnis
des Begriffes Religionsgemeinschaft prigen und in der Tat wiren auch teilwei-
se nicht-christliche Religionsgemeinschaften so organisiert (vgl. ebd.: 28). Dies
trifft auch auf die Gemeinschaft der Menschen muslimischen Glaubens zu, von
der, wie von Beckford kritisiert, die Formierung einer reprisentativen Organisa-
tion eingefordert wird.

Eine lokale Religionsgemeinschaft ist damit zwischen den Individuen und
der Religion, im Sinne religiéser Symbolbestinde und Praktiken, sowie anderen
Faktoren, die iiber das Lokale hinaus gehen, eingebettet (vgl. Knott 2000: 94). Lo-
kalitdt als Forschungsperspektive bedeutet bei Knott ein Interesse an der »arena
in which interactions commonly take place and institutions recognise one another
and engage meaningfully« (ebd.: 95). Lokalitit als Forschungsperspektive hat zum
Ziel, Religionsgemeinschaften in ihrer lokalen Umgebung und Interaktion zu un-
tersuchen:

1 Baumann bezieht sich hierbei auf den Begriff, wie er von Stolz et al. (2010), Stolz & Chaves
(2013) und Chaves (2004) verwendet wird. Chaves definiert »congregations« wie folgt: »By
»congregation< | mean a social institution in which individuals who are not all religious spe-
cialists gather in physical proximity to one another, frequently and at regularly scheduled
intervals, for activities and events with explicitly religious content and purpose, and in which
there is continuity over time in the individuals who gather, the location of the gathering, and
the nature of the activities and events at each gathering.« (Chaves 2004: 1).

2 Vgl. auch Knott (2000: 93).

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

The purpose of identifying such localities and the communities within them
for the study of religions is to go beyond seeing such places as the acciden-
tal habitats of religious groups to recognising the human ecology of the place
and the way in which its geography, social character, political and economic
structures and religious life develop in dynamic engagement with one an-
other. (Ebd.: 95)

Jedoch beeinflussen fiir Knott nicht nur dufiere Umstinde Religionen und Reli-
gionsgemeinschaften:

Religion and the institutions and individuals that constitute them do not arise
passively from their local circumstances. They recruit and are built by a local
people with their own particular interests; they meet local needs. (Ebd.: 99)

Mein Verstindnis von Moscheen als lokale Religionsgemeinschaften baut auf die-
sem Verstindnis auf. Dabei gehe ich davon aus, dass Religionsgemeinschaften
sich aufgrund interner und externer Erwartungen formen und wandeln. Unklar
bleibt bei diesen Definitionen, welcher Grad der individuellen Zugehérigkeit vor-
ausgesetzt wird. Impliziert der Begriff »Religionsgemeinschaft« eine exklusive
Zugehorigkeit, formale oder informelle Mitgliedschaft? Wie artikuliert sich diese
Zugehorigkeit? Durch einen finanziellen Beitrag, durch Engagement? Beziehen
sich Zugehorigkeiten auf nur eine lokale Religionsgemeinschaft, hier Moschee,
oder kénnen auch mehrere Moscheegemeinden fiir die Praxis relevant sein? Diese
und dhnliche Fragen stellen sich im Kontext des Begriffes Religionsgemeinschaft
bzw. Gemeinde. Wie sich Zugehdorigkeit, religiose Praxis und Mitgliedschaft im
Hinblick auf Moscheen in der Schweiz und in Osterreich ausprigen, werde ich
in dieser Arbeit untersuchen. Dabei ist, wie Baumann vorschligt, der Begriff
»Religionsgemeinschaft« vor seinen christlichen Konnotationen zu reflektieren.

Religionsgemeinschaften von Immigrierten oder religiose Minderheit?

Moscheevereine werden im mitteleuropiischen Kontext in Offentlichkeit und Po-
litik meist im Zusammenhang mit Migration und Integration wahrgenommen
(vgl. Rosenow-Williams 2012; Pries 2010). Dies spiegelt sich auch in den adminis-
trativen Strukturen wieder: So sind beispielsweise die Zustindigkeiten fir diese
Vereine bei den staatlichen Stellen fiir Integration angesiedelt’. In der Religions-
forschung kann seit den 1990ern eine verstirkte Auseinandersetzung mit Immi-
grantinnen und Immigranten, die an den neuen Wohnorten Religionsgemein-
schaften griindeten, beobachtet werden. Dies geschah vor allem unter dem Blick-
winkel von Migration (vgl. Furseth 2008: 147f.). Ein Beispiel hierfiir ist das von

3 Fiir den Kanton Ziirich ist dies die Fachstelle fiir Integration, in Wien die Magistratsabteilung
17 — Integration und Diversitat.

- am 13.02.2028, 15:48:53,

9


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

Baumann entwickelte Phasenmodell der Diaspora (M. Baumann 2002a; 2004)*,
in dem der Migrationshintergrund der Gemeinschaften und der Prozess der Eta-
blierung in der Aufnahmegesellschaft eine maf3gebliche Rolle spielen. Den gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen und Méglichkeitsstrukturen im Aufnahmeland
werden darin eine zentrale Bedeutung im Hinblick auf die erfolgreiche Inkor-
poration und strukturelle Anpassung der Gemeinschaften eingerdumt (vgl. auch
Soysal 1994).

Ich schliefde mich dem Fokus auf den Kontext an, nehme allerdings im Be-
zug auf den Migrationskontext eine etwas andere Perspektive ein. Zwar ist es
richtig, dass die meisten Menschen muslimischen Glaubens oder deren Vorfah-
ren, sofern es sich nicht um Konvertierte handelt, in den letzten 5o Jahren in
die Schweiz und nach Osterreich eingewandert sind. Auch erfolgt aufgrund von
Krieg und anderen Griinden nach wie vor Migration aus muslimisch geprigten
Weltgegenden wie dem Balkan oder derzeit aus Syrien (siehe Kap. 3). In den Mo-
scheen hat jedoch mittlerweile ein Generationenwechsel eingesetzt, der darauf
hindeutet, dass sich deren Ausrichtung und Ziele, vor allem im Hinblick auf ihre
Aktivititen, in einem Veridnderungsprozess befinden dirften. Auf der individu-
ellen Ebene fand parallel dazu durch Familiennachzug, Nachkommenschaft und
dkonomischer Festigung eine Etablierung statt, so dass ein Riickkehrgedanke, wie
dieser vielleicht zu Anfang noch vorherrschte, nun ganz aufgehoben oder auf die
Zeit nach der Pensionierung verschoben ist (vgl. Fokkema et al. 2012). Ein Beispiel
dafiir ist der Gedanke an den Begribnisort, welcher in letzter Zeit unter anderem
in der Schweiz zu Bemithungen muslimischer Organisationen um muslimische
Sektionen auf 6ffentlichen Friedhofen fithrte.

Auch fur Moscheen bedeutet die Entwicklung ein Wandel zu mehr Dauer-
haftigkeit, was Riumlichkeiten und Aktivititen anbelangt, und, wie ich vermute,
auch eine Abnahme der transnationalen Beziige zum Herkunftsland zugunsten
einer Orientierung hin zum Residenzland. In eine ihnliche Stofrichtung geht
Baumanns Forschung zu der Frage, inwiefern religiése Gemeinschaften von Im-
migrierten durch ihre Sichtbarwerdung in Form von reprisentativen Sakralbau-
ten nun auch zu Akteuren in der Zivilgesellschaft des Aufnahmelandes werden
(M. Baumann 2014; vgl. auch Lutz 2010). Dariiber hinaus stellt er fest, dass fir
die Gliubigen religiose Gemeinschaften zu »Briickenorten« werden, welche Inte-
gration von Individuen in die Aufnahmegesellschaft begiinstigen (M. Baumann
2015). Diese Befunde weisen auf einen stirkeren Bezug der lokalen Religions-
gemeinschaften zum Residenzland hin. Auch im 6ffentlichen Diskurs hat eine
Verlagerung stattgefunden, nimlich von der nationalen Herkunft auf die Reli-
gionszugehorigkeit als Fremdheitsmerkmal (vgl. Behloul 2007a; DAmato 201s;
Lindemann & Stolz 2014; Tietze 2008).

4 Flr migrationsbezogene Forschung zu muslimischen Gemeinschaften siehe Kapitel 3.4.

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Durch die gesunkene Bedeutung des Aspektes der Herkunft und Zuwande-
rung im offentlichen Diskurs sowie die verstirkte Orientierung muslimischer Or-
ganisationen hin zum Aufnahmeland gehe ich von einer Abnahme der Bedeutung
des Migrationshintergrundes aus. Allerdings wird die »Integrationsfihigkeit« des
Islam und muslimischer Gliubiger im Diskurs in der Schweiz und in Osterreich
regelmiRig in Frage gestellt. Es besteht die Gefahr, dass durch eine Einordnung
von Menschen muslimischen Glaubens in den Kontext von »Migration«, und da-
mit hiufig auch »Integration, von Seiten der Wissenschaft zu einer Reproduktion
dieses Diskurses beitrigt. In dem Zusammenhang weist A.-K. Nagel darauf hin,
dass durch Sprachbilder wie »Parallelgesellschaft«, »Mobilititsfalle« oder »ethni-
sche Kolonien« ein »gesellschaftspolitisches Gefihrdungsszenario« fortgeschrie-
ben wird (A.-K. Nagel 2015b: 13). Ziel dieser Arbeit soll es daher nicht sein, ein
solches Szenario zu bedienen oder zu widerlegen, sondern eine andere Perspek-
tive einzunehmen und vielmehr auf die »Normalitit« von Moscheen zu blicken.
Daher halte ich es fiir angebracht, nicht von einer »Immigrant*innenreligion«®
sondern von einer »Minderheitenreligion« zu sprechen. Damit meine ich eine
religiose Gemeinschaft in einer religiés pluralen Gesellschaft, die zahlenmiRig
kleiner ist als die dominierende religiése Mehrheit®.

Mag also die Perspektive auf Moscheen unter dem Aspekt der Migration als
Forschungsperspektive bislang angemessen gewesen sein, stellt sich heute die
Frage, ob nicht andere theoretische Blickwinkel neue, weitergehende Erkennt-
nisse erbringen konnen. Furseth konstatiert gar ein weitgehendes Fehlen einer
sozialtheoretischen Fundierung der Untersuchungen zu religiésen Organisatio-
nen von Migrierten (Furseth 2008: 147f.). Die vorliegende Arbeit folgt einem de-

5 In dieser Arbeit wurde auf die Verwendung geschlechtergerechter Sprache geachtet und
grundsitzlich Bezeichnungen genutzt, die sich nicht nur auf ein Geschlecht beziehen. Wo
dies aus stilistischen Griinden oder weil es sich um feste Begriffe handelt nicht méglich ist,
wird ein * verwendet.

6 Der Minderheitenbegriff wird in den Sozialwissenschaften unterschiedlich verwandt. An die-
ser Stelle sei er so verstanden, dass es sich bei religiosen Minderheiten um eine zahlenma-
Rig kleine religiése Bevolkerungsgruppe handelt und nicht wie im anglo-amerikanischen
Sprachgebrauch in erster Linie um eine benachteiligte Gruppe. In Abgrenzung zum Begriff
»Immigrant*innenreligion« steht hier nicht die Migrationsgeschichte im Vordergrund, son-
dern vielmehr die Etablierung in der Gesellschaft und das Bemiihen um die Beseitigung
rechtlicher, 6konomischer und sozialer Nachteile. So muss eine Minderheitenreligion nicht
zwingend zugewandert sein, sie kann auch beispielsweise als neu-religiose Bewegung ent-
standen sein und sich etabliert haben. Im wichtigen Lexikon »Religion in Geschichte und Ce-
genwart« (RGG) wird dariiber hinaus eine Minderheit als das Ergebnis eines Abgrenzungs-
prozesses charakterisiert, der von Seiten der Gruppe wie auch der Aufnahmegesellschaft
liber die Zuweisung von tatsichlichen oder/und vermeintlichen Merkmalen erfolgen kann
(vgl. Artikel zu Minderheiten im RGG mit den Beitrdgen von Britz (2002) und M. Baumann
(2002b)).

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

zidiert qualitativen Ansatz, wie er in dem Forschungsprogramm der Grounded
Theory vertreten wird. Dies bedeutet eine weitgehende theoretische Unvorein-
genommenheit am Anfang der Forschung und einer sukzessiven Entwicklung
des theoretischen Ansatzes auf Grundlage der empirischen Erkenntnisse. Die
Theorie bestimmt damit nicht das Forschungsprogramm, sondern dient dazu,
empirische Ergebnisse besser verstehen zu konnen (siehe Kap. 4). Daher ist es
kein Widerspruch, dass diese Arbeit mit theoretischen Konzepten aus dem Neo-
Institutionalismus arbeitet, da diese sich im Laufe der empirischen Erhebung
und der Analyse des Materials als niitzlich erwiesen haben. Wie im Kapitel 2
ausgefithrt wird, hat es sich als analytisch gewinnbringend erwiesen, Moscheen
als Organisationen zu betrachten, da so mit Hilfe der theoretischen Konzepte
des Neo-Institutionalismus die kontextuelle gesellschaftliche Einbettung der Mo-
scheen besser analysiert werden kann.

Islam und muslimische Glaubige

Aus theologischer Perspektive leitet sich der Begriff »Muslim« von aslama »sich
hingeben, sich ergeben, sich unterwerfen« ab und bedeutet dann soviel wie »ei-
ne Person, die sich Gott hingibt«. Ein Muslim oder eine Muslimin, so ist die
Uberzeugung, ist man durch Geburt oder wird es, indem man das Glaubensbe-
kenntnis, die Sahada, spricht: »Ich bezeuge, dass es keine Gottheit auler Gott
(Allah) gibt und dass Mohammed der Gesandte (Prophet) Gottes ist«.

Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive ist die Sache allerdings nicht so ein-
fach, sind doch mit der Beschreibung »Muslim« verschiedene Selbst- und Fremd-
zuschreibungen verbunden (vgl. Brubaker 2013). Insbesondere christlich geprigte
Vorstellungen von Religionszugehérigkeit und -praxis werden in der Fremdzu-
schreibung mitgedacht. Die Rede ist vom christlichen Abendland und die Warte,
von der aus iiber den Islam gesprochen wird, ist eine christliche (vgl. Beilschmidt
2015: 17). Wie bereits angedeutet, kann es gerade auf der Mesoebene muslimischer
Organisationen dadurch zu Missverstindnissen kommen, wenn zum Beispiel eine
Moscheegemeinde mit einer Kirchgemeinde gleichgesetzt wird. Damit wird eine
Form religidser, sozialer und auch geographischer Zugehorigkeit suggeriert, die
auf die Praxis in Moscheen nicht tibertragbar ist. Eine Zugehorigkeit zu einer re-
ligiésen Organisation ist im Islam nicht notwendig und iiblich und entsprechend
ist der Organisationsgrad viel geringer (vgl. Oebbecke 2010b: 4).

Brubaker warnt deshalb davor, die analytische Kategorie »Muslim« mit der
Kategorie »Muslim« als soziale, politische und religiose Praxis zu vermischen.

Like many social science categories, the category »Muslim« is both a category
of analysis and a category of social, political and religious practice; and the
heavy traffic between the two, in both directions, means that we risk using

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

pre-constructed categories of journalistic, political or religious common sense
as our categories of analysis. (Brubaker 2013: 2)

Als »category of practice« diene »Muslim« als Selbst- und Fremdidentifikation.
Mit dem Begriff als Fremdidentifikation ist meist ein Bild eines einheitlichen
Islam verbunden. Wenn aber von »dem Islam« gesprochen werde, seien darin
immer auch verschiedene Auslegungen mit angelegt, die sich auf unterschiedliche
Rechtsschulen, kulturelle Eigenheiten und auch individualisierte Vorstellungen
beziehen (ebd.: 6).

Zahlreiche Analysen weisen darauf hin, dass die Kategorie »Muslim« in den
letzten Jahren eine Verschiebung erfahren hat und zwar von »Auslinder« hin zur
Kategorie »Muslim« (vgl. Yilmaz 2016; Brubaker 2013; Spielhaus 2013; Behloul
2007a; Allievi 2005). Die Bezeichnung wurde zu einem Stigma und auch die
Selbstidentifikation als Muslim oder Muslimin blieb nicht unbeeindruckt davon.

The experience of being stigmatized als Muslims in everyday interaction or
public discourse leads some to reactively assert a Muslim identification, to
revalorize what has been devalorized. But self-identifications as »Muslim«re-
spond not only to the experience of stigmatization; they respond more gen-
erally to the experience of being cast, categorized, counted, queried and held
accountable as Muslims in public discourse and private interaction. (Brubaker
2013: 3)

Musliminnen und Muslime werden nicht nur durch Nicht-Muslime identifiziert
und kategorisiert, sondern auch durch andere muslimische Gliubige. Als Mensch
muslimischen Glaubens zur Verantwortung gezogen zu werden, bedeutet dann
unter einer Identitit versammelt zu werden, die einem zugeschrieben wird (vgl.
ebd.: 3). Dies habe zur Folge, dass die Selbstidentifikation als »Muslim« nicht
mehr als selbstverstindlich hingenommen werde, sondern eine reflexive aktive
Aneignung erfolge. Forschung sei von diesem Prozess nicht ausgenommen, denn
indem Personen als »Muslime« angesprochen werden, witrden sie zu solchen de-
klariert und miissten sich dazu verhalten (Brubaker 2013: 6; vgl. auch Spielhaus
2011). Wer »Muslim« oder »Muslimin« ist, ist daher auch immer eine diskursive
Frage und eine Machtfrage. So wird durch Mehrheitsmuslim*innen Anhingern
der Ahmadiyya-Bewegung und Aleviten die Zugehorigkeit zum Islam hiufig ab-
gesprochen, da sie sich in bestimmten Glaubensfragen von ihnen unterscheiden.
Auch wird die Kategorie dafiir benutzt, um sich gesellschaftlich zu positionieren,
indem zum Beispiel betont wird, dass Terroristen keine Muslime seien.
Religiose Zugehorigkeit darf aber nie als alleiniger Identititsmarker gelten,
sondern auch andere Faktoren wie Beruf, Geschlecht, Milieuzugehorigkeit etc.
gehoren zu einer Person selbstverstindlich dazu (vgl. Brubaker 2013: 5; Spielhaus
2011: 129). Allerdings muss im Kontext der Analyse religioser und sozialer Praxis

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

in Moscheen davon ausgegangen werden, dass die Menschen, die in Moscheen
verkehren, dem muslimischen Glauben angehéren oder zumindest interessiert
sind. Ich betrachte muslimische Gliubige dann als Muslime, wenn sie sich selbst
als solche beschreiben. Allerdings diirfen, analog zu dem was zur Kategorie »Is-
lam« gesagt wurde, Muslime nicht als eine homogene Entitit betrachtet werden,
sondern als heterogene Gruppe.

Moschee

Wenn ich anfangs die Frage »Was ist eine Moschee?« als die zentrale Frage dieser
Arbeit aufgeworfen habe, so erscheint hier eine Begriffsklirung bereits das Ergeb-
nis der Arbeit vorwegnehmen zu wollen. Allerdings dienen enzyklopidische De-
finitionen aufgrund ihrer prignanten Komprimierung als guter Ausgangspunkt
fiir eine vertiefte Betrachtung des Phinomens.

Das Wort masgid” stammt von der arabischen Wurzel s-j-d, welche die Hand-
lung des Niederwerfens beschreibt. sugiid wird die Bewegung im Verlaufe des
Gebets benannt, bei der die Gliubigen mit der Stirn den Boden berithren (vgl.
Hartmann 1992: 83). Das gemeinsame Gebet zu ermdglichen ist daher die zen-
trale Aufgabe von Moscheen und zunichst der erste Grund fiir ihre Existenz.
Andersherum gedacht kann eine Moschee dann auch immer dort sein, wo Men-
schen sich zum Gebet treffen oder auch wo ein einzelner Mensch betet. Es gibt
daher keine architektonische Festlegung, allerdings gilt das Haus des Propheten
Mohammeds in Medina als »Ur-Moscheex.

Abbildung 1 zeigt typische bauliche Elemente von Moscheeinnenriumen. In
den von mir besuchten Moscheen befanden sich eine Kanzel (minbar), die fiir
die Freitagspredigt genutzt wird, sowie die Gebetsnische (mihrab). Verteilt iiber
den Gebetsraum finden sich hiufig kleine Lesepulte (kursi), in die man den Koran
oder andere Lektiire ablegen kann, um bequemer auf dem Boden sitzend lesen zu
konnen. Die dikka ist ein Pult oder Podest fiir den Muezzin, welches in grofleren
Moscheen zu finden sein kann, in den von mir besuchten Moscheen jedoch nicht
vorhanden war. Gleiches gilt fiir das Minarett.

In der Literatur werden meist zwei Typen von Moscheen unterschieden: Die
kleineren Stadtteilmoscheen (arab.: masgid, tiirk.: mescid) und die grof3en Freitags-
moscheen (arab.: gamis, tiirk.: cami) (vgl. Beinhauer-Koéhler 2009; Frishman 2002;
Spuler-Stegemann 2002; Hartmann 1992). Hartmann macht den Unterschied am
Freitagsgebet fest.

Es missen wenigstens 40 Personen anwesend sein, weshalb an kleinen Orten
kein besonderer Freitagsgottesdienst stattfindet und auch sonst nur in einer

7 Die Umschrift der arabischen Begriffe folgt den Vorgaben der Deutschen Morgenlandischen
Gesellschaft. Wenn es sich um einen im deutschen Sprachgebrauch etablierten Begriff han-
delt (z.B. Imam, Muezzin) wird auf die Umschrift verzichtet.

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

Abbildung 1: Elemente des Gebetsraums (Quelle: Frishman (2002)).

Moschee im Orte, wobei in grofden Stadten die Stadtviertel als Orte betrachtet
werden. Moscheen (masgid), in denen regelmafig Freitagsgottesdienst statt-
findet, heiflen gami<. (Hartmann 1992: 84)

In den von mir untersuchten Fillen wurde diese Unterscheidung allerdings nicht
gemacht. Die beiden grofen Moscheen, Islamisches Zentrum Wien und Iman-
Zentrum Volketswil, konnten als Freitagsmoscheen bezeichnet werden. Allerdings
zeigt die beobachtete Praxis, dass alle von mir besuchten Moscheen das Freitags-
gebet durchfithren und dann gut besucht sind. Die anderen Gebete wihrend der
Woche werden zwar angeboten aber zahlenmifiig weit weniger in der Moschee
verrichtet.

Beinhauer-Kohler beschreibt Moscheen in islamisch geprigten Lindern als
Typus des Sakralbaus mit liturgischem und sozialem Geschehen. Eine Moschee
sei aber kein »Sakralbau«, welcher vergleichbar mit einer katholischen Kirche ge-
weiht wire (Beinhauer-Kohler 2009: 41). Eine »Aura des Sakralen«, wie sie durch
das Verhalten der Besucherinnen und Besucher in christlichen Kirchen oft ty-
pisch sei, wiirde einer Moschee weniger anhaften. Dass die Kategorien »sakral«
oder »profan« jedoch nicht eins zu eins auf islamische Einrichtungen iibertragen
werden konnen, verdeutlicht die Aussage des Theologen Tariq Ramandan.

Whatis a mosque? According to the prophet Mohammed, the whole world is a
mosque, since the whole world is sacred. The mosque is the sacred heart of the

- am 13.02.2028, 15:48:53,

15


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alltag in der Moschee

sacred; it is the place where we go to pray. To design a mosque, you first have
to discern the sacred quality of the surrounding world. (Ramadan in Erkogu &
Bugdaci 2009: 53)

Als heilig wird hier die ganze Welt verstanden und diese Heiligkeit konzentriert
sich in der Moschee. Ramadan unterscheidet nicht zwischen heilig und profan;
profane Orte gibt es daher nicht fiir ihn. Von seinem Blickwinkel betrachtet ist
eine Moschee in erster Linie ein Ort fir das Gebet. Besucht man grofie Moscheen
in islamisch geprigten Lindern, so fillt aber auf, dass es sich dabei hiufig um
ganze Komplexe handelt, die verschiedene Einrichtungen wie Schulen (madrasa
oder kuttdb), Bibliotheken, Krankenhiuser oder auch ein Hammam beherbergen
konnen (vgl. Beinhauer-Kéhler 2009: 62).

In der Schweiz, in Osterreich und Deutschland gibt es gréfere und kleine-
re Moscheen, mit einem weiteren oder engeren Angebot. Beinhauer-Kéhler be-
obachtet jedoch in manchen Grofdstidten in Deutschland ihnliche Strukturen
wie in islamisch geprigten Lindern. So wiirden sich um eine Freitagsmoschee
Unterrichts- und Vortragsriume, Bibliotheken ebenso wie Kiichen, Restaurants,
Cafés und Liden gruppieren. Dariiber hinaus sei es iiblich, separate Bereiche fiir
Nutzerinnen bereitzustellen (ebd.: 68). Aufgrund dieser Angebote auf die Ausbil-
dung einer vermeintlichen »Parallelgesellschaft« zu schlieflen erscheint voreilig,
wenn man die traditionellen Funktionen von Moscheen betrachtet®.

Fir die hier vorliegende Arbeit ist eine grobe Definition von Moschee wich-
tig, die sich nicht nur auf Architektur oder Gréfle bezieht. Daher sehe ich fir
diese Arbeit Moscheen als Orte fiir regelmifiiges, gemeinschaftliches Gebet an.
In meiner Auswahl an untersuchten Moscheen sind dariiber hinaus nur solche
zu finden, die die tiglichen fiinf Gebete abhalten sowie das Freitagsgebet und
die iiber einen fest angestellten Imam verfiigen, um die Kontinuitit der Gebete
aufrecht zu erhalten.

Neben dem Ort Moschee als physischem Raum wird die Moschee vor allem
durch das Handeln in ihr konstituiert. Low beschreibt raumliche Figurationen
als eine Synthese unterschiedlicher sozialer Giiter und Lebewesen. Demnach sind
Riume »institutionalisierte Figurationen auf symbolischer und (...) auf materiel-
ler Basis, die das soziale Leben formen und die im kulturellen Prozess hervorge-
bracht werden« (LOW 2004: 46).

In diesem Sinne sehe ich den Raum Moschee nicht nur als Ansammlung von
Gegenstinden, wie sie in Abbildung 1 fiir eine Moschee als typisch wiedergege-
ben ist. Sondern ich sehe sie als Produkt einer Synthese des Handelns der in

8 Auf die vielfaltigen architektonischen Auspragungen von Moscheen in verschiedenen Lin-
dern kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu vor allem die Beitrage in Frishman &
Khan (2002) oder auch Beinhauer-Kéhler (2009).

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

den Moscheen verkehrenden Menschen. Die sozialen Giiter in Moscheen und die
Personen haben ein Platzierungsmoment zu eigen und tragen damit zur Raum-
bildung bei (vgl. ebd.: 46). Menschen kommen also in die Moschee und platzie-
ren sich riumlich anhand von Mustern, so zum Beispiel zum Gebet, oder um
das Gebet anzuleiten. Diese Arbeit schlieft damit an aktuelle Uberlegungen zur
Materialitit von Religion an (vgl. Briunlein 2016), denn hier steht die materielle
Dimension (Handeln, Praktiken, Menschen) vor den kognitiven Sinnstrukturen
im Vordergrund.

- am 13.02.2028, 15:48:53,

17


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 13.02.2028, 15:48:53,


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

