
1 Einleitung 5

das Gebet und Bildungsangebote sind. Darüber hinaus organisieren die von mir

ausgewählten Fälle öffentlichkeitswirksame Veranstaltungen wie Tage der offenen

Tür oder Moscheeführungen. Diese Aktivitäten werde ich genauer untersuchen

und fragen, wie sie das, was wir als Moschee wahrnehmen, konstituieren, und wie

die Erwartungen verschiedener Öffentlichkeiten Einfluss auf sie nehmen (Kap. 5.2

– 5.4). Zudem werde ich analysieren, welche geteilten Orientierungsrahmen und

Deutungsmuster den Aktivitäten zugrunde liegen. In Kapitel 5.5 analysiere ich

wichtige strukturelle Merkmale von Moscheen und es wird um die Frage gehen,

wie sie unterschiedliche Erwartungen, die an sie gerichtet sind, ausbalancieren.

Ich werde dabei ein Augenmerk auf Entwicklungen im Kontext des Generationen-

wandels legen, Formen von Zugehörigkeit und weibliche Praxis in der Moschee

untersuchen und mir die Leistungsrolle des Imams vor dem Hintergrund des

Verhältnisses administrativer und religiöser Autoritätenrollen genauer ansehen.

Schließlich wird die Frage nach den Auswirkungen öffentlich-rechtlicher Aner-

kennung auf Moscheen in Österreich erörtert. Auf der theoretischen Grundlage

des Neo-Institutionalismus ist das Handeln in Moscheen auf Legitimität ausge-

richtet, jedoch müssen teils widersprüchliche Erwartungen ausbalanciert werden,

um Legitimität zu erhalten. Dieser Zugang wird bei der Analyse eine wichtige

Rolle spielen und es wird deutlich werden, dass sich Moscheen in einem Balan-

ceakt zwischen verschiedenen Erwartungen befinden. Dabei werde ich auf die

Wandlungs- und Entwicklungsprozesse in den Moscheen eingehen und sie mit

den Konzepten des Neo-Institutionalismus deuten.

Im abschließenden Fazit widme ich mich zunächst der Frage, inwiefern sich

der gewählte theoretische Rahmen als hilfreich erwiesen hat oder wo sich Grenzen

aufgetan haben. Daran schließt sich eine Zusammenschau der unterschiedlichen

Publikumsrollen und ihrer Erwartungen an, wie sie im Theorieteil konzeptionell

festgelegt wurden. Daraus ergibt sich die Beantwortung meiner Forschungsfrage,

was eine Moschee durch ihr Handeln ist und welche Einflussfaktoren dabei eine

Rolle spielen. Die Ergebnisse werden dann im Kontext der Religionsforschung

diskutiert und eingeordnet. Dabei werden Möglichkeiten für weitere Forschung

aufgezeigt und die Ergebnisse vor dem Hintergrund ihrer Relevanz für die Praxis

reflektiert.

1.3 Begriffsklärungen

Ohne bereits in die theoretischen Grundlagen vorzudringen, möchte ich einige

begriffliche Klärungen vornehmen, die dem Verständnis dienen und die Aus-

gangslage dieser Arbeit verdeutlichen. Die Ausführungen im Theorieteil (Kap. 2)

werden dann begrifflich und konzeptionell stärker in die Tiefe gehen.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6 Alltag in der Moschee

Religion und Religionsgemeinschaft

Da es sich beim Untersuchungsgegenstand »Moschee« um eine Einrichtung mit

religiöser Funktion handelt, erscheint es mir wichtig zu klären, was ich unter

»Religion« verstehe. Theorien und Definitionen von Religion sind vielfältig und

haben ihre je eigenen Perspektiven. Die Perspektive, die ich einnehme, ist eine, die

die Gemeinschaftlichkeit von Religion, Rituale und die Bedeutung von Religion

als Orientierungsrahmen in den Blick nimmt. Entsprechend definiert Riesebrodt

Religion als »Komplex religiöser Praktiken, die auf der Prämisse der Existenz in

der Regel unsichtbarer persönlicher oder unpersönlicher übermenschlicher Mäch-

te beruhen« (Riesebrodt 2007: 113). »Religiosität« siedelt er auf der individuellen

Ebene an, die er von Religion als universalem Komplex abgrenzt.

Religiös nenne ich Handlungen, deren Sinn sich durch die Bezugnahme auf

persönliche oder unpersönliche übermenschlicheMächte auszeichnet. Religi-

on bezeichnet einen Komplex religiöser Praktiken, den man vom Begriff der

religiösen Tradition unterscheiden sollte. Religiosität nenne ich die subjektive

Aneignung undAusdeutung von Religion. Niemand praktiziert Religion, ohne

sich Formen und Inhalte subjektiv anzueignen. (Ebd.: 115)

Mit seinen Definitionen nimmt Riesebrodt weniger subjektive kognitive Glau-

bensgebilde in den Blick als die sich daraus ergebenden Handlungen und Prakti-

ken. Diese sind beobachtbar und daher für diese Arbeit dienlich, da der Untersu-

chungsgegenstand das Handeln in Moscheen ist. Allerdings fehlt dabei der soziale

Aspekt von Religion, der für diese Untersuchung tragend ist. Daher möchte ich

noch eine weitere Definition hinzunehmen, die Religion als Summe bestimmter

»religiöser Symbolbestände« versteht. Bochinger fasst in Anlehnung an Cantwell

Smith unter »religiösen Symbolbestand« die »Summe aller aufeinander bezoge-

nen Traditionsbestände einer ›Religion‹ (...), die von Generation zu Generation

weiter tradiert, reformiert oder in Teilen aufgegeben, aber auch erweitert und

neu produziert werden können«. Religiöse Individuen, religiöse Gemeinschaft

und religiöser Symbolbestand sind wechselseitig aufeinander bezogen und dieses

Zusammenwirken beschreibt Bochinger als »Religion«. Religiöse Gemeinschaften

geben den religiösen Symbolbeständen Stabilität, verstetigen und systematisieren

sie (vgl. Bochinger 2014: 30). Diese Definition zielt damit auf die kognitive und

materielle Dimension von Religion. Religiöse Symbolbestände sind wandelbar,

werden tradiert und angepasst. Diese Sichtweise auf Religion ist besonders er-

giebig für Religionen in Migrationssituationen, da den Religionsgemeinschaften

eine produktive Leistung zugeschrieben wird und kontextuelle Faktoren in Trans-

formationsprozessen mitgedacht werden können. Die Religionsgemeinschaft ist

in diesem Verständnis ein Garant für die Existenz von Religionen. Auf Grundla-

ge dieser beiden Definitionen beziehe ich mich daher sowohl auf die kognitive,

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 7

materielle und soziale Dimension von Religion als auch auf die, die Rituale als

Handlungen in den Fokus rückt.

Beckford warnt allerdings vor einem unkritischen Umgang mit den Begriffen

»Religionsgemeinschaft« oder »Community« (vgl. auch Knott 2004). Von Seiten

öffentlicher Administration würden Gläubige gerne zu Religionsgemeinschaften

zusammengefasst, ungeachtet dessen, dass Fragen der Zugehörigkeit nicht ge-

klärt bzw. bekannt sind und individuell praktizierte Religiosität ausgeklammert

wird. Damit erhielte organisierte Religion eine Machtposition, die ihrer eigent-

lichen Tragweite für die Gläubigen nicht gerecht würde (Beckford 2015: 230).

Religionsgemeinschaften werden zu einer »Verkirchlichung« gezwungen, für die

traditionell keine Strukturen vorhanden sind (Oebbecke 2010b: 4). In diesem Zuge

wird Religion aber auch verwaltbar gemacht (vgl. auch Tezcan 2008: 128).

Ein weiterer Kritikpunkt Beckfords ist, dass die Begriffe »Gemeinschaft« und

»Community« die Unterschiede zwischen verschieden Typen religiöser Organisa-

tion verwischten (Beckford 2015: 229). Dabei würden in dem Begriff verschiedene

Implikationen mitschwingen. Die erste Implikation sei die Unterstellung, dass

es sich um Kollektive mit einer identifizierbaren gemeinsamen Identität und

gemeinsamen Interessen handle, über die Generalisierungen gemacht werden

können. Damit verbunden würden die Mitglieder der Religionsgemeinschaft als

homogen angesehen und es gäbe nur wenige Gläubige, die außerhalb dieser Ge-

meinschaften sind. Das heißt, wer sich als »Muslim« bezeichnet, wird damit auch

zur muslimischen Religionsgemeinschaft gezählt. Die zweite Implikation ist, dass

religiöse Gemeinschaften soziale Akteure sind, die dazu in der Lage sind, in der

Öffentlichkeit zu handeln und auf das Handeln anderer Akteure zu reagieren. So

ist zum Beispiel zu beobachten, dass muslimische Repräsentantinnen und Re-

präsentanten dazu aufgefordert werden, am Diskurs über den Islamischen Staat

teilzunehmen und dezidiert Stellung zu beziehen bzw. sich explizit abzugrenzen.

Und als drittes impliziert der Begriff, dass Religionsgemeinschaften alle gleich

sind, indem sie »Glauben« oder »Gläubigkeit« fördern. Der »Glaubenssektor« in

der Gesellschaft werde damit allein den Religionsgemeinschaften zugerechnet, so

Beckford (ebd.: 230).

Darüber hinaus ist zwischen lokaler und globaler Religionsgemeinschaft zu

unterscheiden. Kippenberg versteht eine globale Religionsgemeinschaft als Adres-

satin einer Heilszusage. Damit »verknüpft ist die Vorstellung, dass die lokalen

Religionsgemeinden Teil einer transzendenten Gemeinschaft aller Erlösten sind

(›Volk Gottes‹, ›Kirche‹, ›Umma‹) und dass diese Gemeinschaft eine eigene von der

Weltgeschichte unterschiedenen Heilsgeschichte hat« (Kippenberg 2009: 197). Die

lokale Religionsgemeinschaft, die im US-amerikanischen Sprachgebrauch meist

»congregation« genannt wird, verstehe ich mit M. Baumann als eine lokale soziale

Einheit, »die von Individuen gebildet wurde, um bestimmte religiöse Zwecke zu

verfolgen und ein regelmässiges [sic!] Angebot umzusetzen. Die Einheit vereint

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 Alltag in der Moschee

Personen mit gleichen religiösen bzw. spirituellen Interessen und Überzeugungen

und weist eine zeitliche Kontinuität und Dauer auf« (M. Baumann 2012: 24f.)1.

Wie das einleitende Beispiel der Arbeit verdeutlicht, bedeutet trotz des Ge-

meinsamen die Gemeinschaft nicht unbedingt auch den Konsens, sondern kann

Austragungsort sowohl für Differenzen hinsichtlich der religiösen Traditionen,

Ausrichtung und Standpunkte als auch hinsichtlich nicht-religiöser Ausrichtung

und Vernetzung nach außen sein. Entsprechend »sind Dissens, Neuerungen und

Spaltungen im Begriff der Religionsgemeinschaft mitzudenken« (ebd.: 24)2. Wie

Kippenberg möchte Baumann den Begriff Religionsgemeinschaft im Sinne einer

lokalen »congregation« nicht mit der »Gemeinschaft der Christen« oder der »Re-

ligionsgemeinschaft der Hindus« gleichgesetzt sehen, da dadurch eine Verallge-

meinerung stattfinde. Der Begriff Religionsgemeinschaft verweise hingegen »auf

die in der Realität vorzufindenden Unterschiede und Besonderheiten jeweiliger

religiöser Gruppen und Gemeinschaften« (ebd.: 24). Die lokale Religionsgemein-

schaft wird in Europa aufgrund des christlich-konfessionellen Territorialmodells

sowohl als Ort der religiösen als auch der geographisch-kommunalen Zugehörig-

keit, also der religiösen und auch kommunalen Gemeinde, gedacht. Kirchenmit-

glied ist man in einer lokalen Pfarrei durch den Wohnort und das Bekenntnis

(vgl. ebd.: 28). Diese Struktur der wohnräumlichen Gemeinde als das traditio-

nelle Muster der Mitgliedschaft, so Baumann, würde landläufig das Verständnis

des Begriffes Religionsgemeinschaft prägen und in der Tat wären auch teilwei-

se nicht-christliche Religionsgemeinschaften so organisiert (vgl. ebd.: 28). Dies

trifft auch auf die Gemeinschaft der Menschen muslimischen Glaubens zu, von

der, wie von Beckford kritisiert, die Formierung einer repräsentativen Organisa-

tion eingefordert wird.

Eine lokale Religionsgemeinschaft ist damit zwischen den Individuen und

der Religion, im Sinne religiöser Symbolbestände und Praktiken, sowie anderen

Faktoren, die über das Lokale hinaus gehen, eingebettet (vgl. Knott 2000: 94). Lo-

kalität als Forschungsperspektive bedeutet bei Knott ein Interesse an der »arena

in which interactions commonly take place and institutions recognise one another

and engage meaningfully« (ebd.: 95). Lokalität als Forschungsperspektive hat zum

Ziel, Religionsgemeinschaften in ihrer lokalen Umgebung und Interaktion zu un-

tersuchen:

1 Baumann bezieht sich hierbei auf den Begriff, wie er von Stolz et al. (2010), Stolz & Chaves

(2013) und Chaves (2004) verwendet wird. Chaves definiert »congregations« wie folgt: »By

›congregation‹ I mean a social institution in which individuals who are not all religious spe-

cialists gather in physical proximity to one another, frequently and at regularly scheduled

intervals, for activities and events with explicitly religious content and purpose, and in which

there is continuity over time in the individuals who gather, the location of the gathering, and

the nature of the activities and events at each gathering.« (Chaves 2004: 1).

2 Vgl. auch Knott (2000: 93).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 9

The purpose of identifying such localities and the communities within them

for the study of religions is to go beyond seeing such places as the acciden-

tal habitats of religious groups to recognising the human ecology of the place

and the way in which its geography, social character, political and economic

structures and religious life develop in dynamic engagement with one an-

other. (Ebd.: 95)

Jedoch beeinflussen für Knott nicht nur äußere Umstände Religionen und Reli-

gionsgemeinschaften:

Religion and the institutions and individuals that constitute themdo not arise

passively from their local circumstances. They recruit and are built by a local

people with their own particular interests; they meet local needs. (Ebd.: 99)

Mein Verständnis von Moscheen als lokale Religionsgemeinschaften baut auf die-

sem Verständnis auf. Dabei gehe ich davon aus, dass Religionsgemeinschaften

sich aufgrund interner und externer Erwartungen formen und wandeln. Unklar

bleibt bei diesen Definitionen, welcher Grad der individuellen Zugehörigkeit vor-

ausgesetzt wird. Impliziert der Begriff »Religionsgemeinschaft« eine exklusive

Zugehörigkeit, formale oder informelle Mitgliedschaft? Wie artikuliert sich diese

Zugehörigkeit? Durch einen finanziellen Beitrag, durch Engagement? Beziehen

sich Zugehörigkeiten auf nur eine lokale Religionsgemeinschaft, hier Moschee,

oder können auch mehrere Moscheegemeinden für die Praxis relevant sein? Diese

und ähnliche Fragen stellen sich im Kontext des Begriffes Religionsgemeinschaft

bzw. Gemeinde. Wie sich Zugehörigkeit, religiöse Praxis und Mitgliedschaft im

Hinblick auf Moscheen in der Schweiz und in Österreich ausprägen, werde ich

in dieser Arbeit untersuchen. Dabei ist, wie Baumann vorschlägt, der Begriff

»Religionsgemeinschaft« vor seinen christlichen Konnotationen zu reflektieren.

Religionsgemeinschaften von Immigrierten oder religiöse Minderheit?

Moscheevereine werden im mitteleuropäischen Kontext in Öffentlichkeit und Po-

litik meist im Zusammenhang mit Migration und Integration wahrgenommen

(vgl. Rosenow-Williams 2012; Pries 2010). Dies spiegelt sich auch in den adminis-

trativen Strukturen wieder: So sind beispielsweise die Zuständigkeiten für diese

Vereine bei den staatlichen Stellen für Integration angesiedelt3. In der Religions-

forschung kann seit den 1990ern eine verstärkte Auseinandersetzung mit Immi-

grantinnen und Immigranten, die an den neuen Wohnorten Religionsgemein-

schaften gründeten, beobachtet werden. Dies geschah vor allem unter dem Blick-

winkel von Migration (vgl. Furseth 2008: 147f.). Ein Beispiel hierfür ist das von

3 Für den Kanton Zürich ist dies die Fachstelle für Integration, inWien dieMagistratsabteilung

17 – Integration und Diversität.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 Alltag in der Moschee

Baumann entwickelte Phasenmodell der Diaspora (M. Baumann 2002a; 2004)4,

in dem der Migrationshintergrund der Gemeinschaften und der Prozess der Eta-

blierung in der Aufnahmegesellschaft eine maßgebliche Rolle spielen. Den gesell-

schaftlichen Rahmenbedingungen und Möglichkeitsstrukturen im Aufnahmeland

werden darin eine zentrale Bedeutung im Hinblick auf die erfolgreiche Inkor-

poration und strukturelle Anpassung der Gemeinschaften eingeräumt (vgl. auch

Soysal 1994).

Ich schließe mich dem Fokus auf den Kontext an, nehme allerdings im Be-

zug auf den Migrationskontext eine etwas andere Perspektive ein. Zwar ist es

richtig, dass die meisten Menschen muslimischen Glaubens oder deren Vorfah-

ren, sofern es sich nicht um Konvertierte handelt, in den letzten 50 Jahren in

die Schweiz und nach Österreich eingewandert sind. Auch erfolgt aufgrund von

Krieg und anderen Gründen nach wie vor Migration aus muslimisch geprägten

Weltgegenden wie dem Balkan oder derzeit aus Syrien (siehe Kap. 3). In den Mo-

scheen hat jedoch mittlerweile ein Generationenwechsel eingesetzt, der darauf

hindeutet, dass sich deren Ausrichtung und Ziele, vor allem im Hinblick auf ihre

Aktivitäten, in einem Veränderungsprozess befinden dürften. Auf der individu-

ellen Ebene fand parallel dazu durch Familiennachzug, Nachkommenschaft und

ökonomischer Festigung eine Etablierung statt, so dass ein Rückkehrgedanke, wie

dieser vielleicht zu Anfang noch vorherrschte, nun ganz aufgehoben oder auf die

Zeit nach der Pensionierung verschoben ist (vgl. Fokkema et al. 2012). Ein Beispiel

dafür ist der Gedanke an den Begräbnisort, welcher in letzter Zeit unter anderem

in der Schweiz zu Bemühungen muslimischer Organisationen um muslimische

Sektionen auf öffentlichen Friedhöfen führte.

Auch für Moscheen bedeutet die Entwicklung ein Wandel zu mehr Dauer-

haftigkeit, was Räumlichkeiten und Aktivitäten anbelangt, und, wie ich vermute,

auch eine Abnahme der transnationalen Bezüge zum Herkunftsland zugunsten

einer Orientierung hin zum Residenzland. In eine ähnliche Stoßrichtung geht

Baumanns Forschung zu der Frage, inwiefern religiöse Gemeinschaften von Im-

migrierten durch ihre Sichtbarwerdung in Form von repräsentativen Sakralbau-

ten nun auch zu Akteuren in der Zivilgesellschaft des Aufnahmelandes werden

(M. Baumann 2014; vgl. auch Lutz 2010). Darüber hinaus stellt er fest, dass für

die Gläubigen religiöse Gemeinschaften zu »Brückenorten« werden, welche Inte-

gration von Individuen in die Aufnahmegesellschaft begünstigen (M. Baumann

2015). Diese Befunde weisen auf einen stärkeren Bezug der lokalen Religions-

gemeinschaften zum Residenzland hin. Auch im öffentlichen Diskurs hat eine

Verlagerung stattgefunden, nämlich von der nationalen Herkunft auf die Reli-

gionszugehörigkeit als Fremdheitsmerkmal (vgl. Behloul 2007a; D’Amato 2015;

Lindemann & Stolz 2014; Tietze 2008).

4 Für migrationsbezogene Forschung zu muslimischen Gemeinschaften siehe Kapitel 3.4.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 11

Durch die gesunkene Bedeutung des Aspektes der Herkunft und Zuwande-

rung im öffentlichen Diskurs sowie die verstärkte Orientierung muslimischer Or-

ganisationen hin zum Aufnahmeland gehe ich von einer Abnahme der Bedeutung

des Migrationshintergrundes aus. Allerdings wird die »Integrationsfähigkeit« des

Islam und muslimischer Gläubiger im Diskurs in der Schweiz und in Österreich

regelmäßig in Frage gestellt. Es besteht die Gefahr, dass durch eine Einordnung

von Menschen muslimischen Glaubens in den Kontext von »Migration«, und da-

mit häufig auch »Integration«, von Seiten der Wissenschaft zu einer Reproduktion

dieses Diskurses beiträgt. In dem Zusammenhang weist A.-K. Nagel darauf hin,

dass durch Sprachbilder wie »Parallelgesellschaft«, »Mobilitätsfalle« oder »ethni-

sche Kolonien« ein »gesellschaftspolitisches Gefährdungsszenario« fortgeschrie-

ben wird (A.-K. Nagel 2015b: 13). Ziel dieser Arbeit soll es daher nicht sein, ein

solches Szenario zu bedienen oder zu widerlegen, sondern eine andere Perspek-

tive einzunehmen und vielmehr auf die »Normalität« von Moscheen zu blicken.

Daher halte ich es für angebracht, nicht von einer »Immigrant*innenreligion«5

sondern von einer »Minderheitenreligion« zu sprechen. Damit meine ich eine

religiöse Gemeinschaft in einer religiös pluralen Gesellschaft, die zahlenmäßig

kleiner ist als die dominierende religiöse Mehrheit6.

Mag also die Perspektive auf Moscheen unter dem Aspekt der Migration als

Forschungsperspektive bislang angemessen gewesen sein, stellt sich heute die

Frage, ob nicht andere theoretische Blickwinkel neue, weitergehende Erkennt-

nisse erbringen können. Furseth konstatiert gar ein weitgehendes Fehlen einer

sozialtheoretischen Fundierung der Untersuchungen zu religiösen Organisatio-

nen von Migrierten (Furseth 2008: 147f.). Die vorliegende Arbeit folgt einem de-

5 In dieser Arbeit wurde auf die Verwendung geschlechtergerechter Sprache geachtet und

grundsätzlich Bezeichnungen genutzt, die sich nicht nur auf ein Geschlecht beziehen. Wo

dies aus stilistischen Gründen oder weil es sich um feste Begriffe handelt nicht möglich ist,

wird ein * verwendet.

6 DerMinderheitenbegriff wird in den Sozialwissenschaften unterschiedlich verwandt. Andie-

ser Stelle sei er so verstanden, dass es sich bei religiösen Minderheiten um eine zahlenmä-

ßig kleine religiöse Bevölkerungsgruppe handelt und nicht wie im anglo-amerikanischen

Sprachgebrauch in erster Linie um eine benachteiligte Gruppe. In Abgrenzung zum Begriff

»Immigrant*innenreligion« steht hier nicht die Migrationsgeschichte im Vordergrund, son-

dern vielmehr die Etablierung in der Gesellschaft und das Bemühen um die Beseitigung

rechtlicher, ökonomischer und sozialer Nachteile. So muss eine Minderheitenreligion nicht

zwingend zugewandert sein, sie kann auch beispielsweise als neu-religiöse Bewegung ent-

standen sein und sich etabliert haben. Imwichtigen Lexikon »Religion in Geschichte und Ge-

genwart« (RGG) wird darüber hinaus eine Minderheit als das Ergebnis eines Abgrenzungs-

prozesses charakterisiert, der von Seiten der Gruppe wie auch der Aufnahmegesellschaft

über die Zuweisung von tatsächlichen oder/und vermeintlichen Merkmalen erfolgen kann

(vgl. Artikel zu Minderheiten im RGG mit den Beiträgen von Britz (2002) und M. Baumann

(2002b)).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Alltag in der Moschee

zidiert qualitativen Ansatz, wie er in dem Forschungsprogramm der Grounded

Theory vertreten wird. Dies bedeutet eine weitgehende theoretische Unvorein-

genommenheit am Anfang der Forschung und einer sukzessiven Entwicklung

des theoretischen Ansatzes auf Grundlage der empirischen Erkenntnisse. Die

Theorie bestimmt damit nicht das Forschungsprogramm, sondern dient dazu,

empirische Ergebnisse besser verstehen zu können (siehe Kap. 4). Daher ist es

kein Widerspruch, dass diese Arbeit mit theoretischen Konzepten aus dem Neo-

Institutionalismus arbeitet, da diese sich im Laufe der empirischen Erhebung

und der Analyse des Materials als nützlich erwiesen haben. Wie im Kapitel 2

ausgeführt wird, hat es sich als analytisch gewinnbringend erwiesen, Moscheen

als Organisationen zu betrachten, da so mit Hilfe der theoretischen Konzepte

des Neo-Institutionalismus die kontextuelle gesellschaftliche Einbettung der Mo-

scheen besser analysiert werden kann.

Islam und muslimische Gläubige

Aus theologischer Perspektive leitet sich der Begriff »Muslim« von aslama »sich

hingeben, sich ergeben, sich unterwerfen« ab und bedeutet dann soviel wie »ei-

ne Person, die sich Gott hingibt«. Ein Muslim oder eine Muslimin, so ist die

Überzeugung, ist man durch Geburt oder wird es, indem man das Glaubensbe-

kenntnis, die šahāda, spricht: »Ich bezeuge, dass es keine Gottheit außer Gott

(Allah) gibt und dass Mohammed der Gesandte (Prophet) Gottes ist«.

Aus sozialwissenschaftlicher Perspektive ist die Sache allerdings nicht so ein-

fach, sind doch mit der Beschreibung »Muslim« verschiedene Selbst- und Fremd-

zuschreibungen verbunden (vgl. Brubaker 2013). Insbesondere christlich geprägte

Vorstellungen von Religionszugehörigkeit und -praxis werden in der Fremdzu-

schreibung mitgedacht. Die Rede ist vom christlichen Abendland und die Warte,

von der aus über den Islam gesprochen wird, ist eine christliche (vgl. Beilschmidt

2015: 17). Wie bereits angedeutet, kann es gerade auf der Mesoebene muslimischer

Organisationen dadurch zu Missverständnissen kommen, wenn zum Beispiel eine

Moscheegemeinde mit einer Kirchgemeinde gleichgesetzt wird. Damit wird eine

Form religiöser, sozialer und auch geographischer Zugehörigkeit suggeriert, die

auf die Praxis in Moscheen nicht übertragbar ist. Eine Zugehörigkeit zu einer re-

ligiösen Organisation ist im Islam nicht notwendig und üblich und entsprechend

ist der Organisationsgrad viel geringer (vgl. Oebbecke 2010b: 4).

Brubaker warnt deshalb davor, die analytische Kategorie »Muslim« mit der

Kategorie »Muslim« als soziale, politische und religiöse Praxis zu vermischen.

Like many social science categories, the category »Muslim« is both a category

of analysis and a category of social, political and religious practice; and the

heavy traffic between the two, in both directions, means that we risk using

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 13

pre-constructed categories of journalistic, political or religious common sense

as our categories of analysis. (Brubaker 2013: 2)

Als »category of practice« diene »Muslim« als Selbst- und Fremdidentifikation.

Mit dem Begriff als Fremdidentifikation ist meist ein Bild eines einheitlichen

Islam verbunden. Wenn aber von »dem Islam« gesprochen werde, seien darin

immer auch verschiedene Auslegungen mit angelegt, die sich auf unterschiedliche

Rechtsschulen, kulturelle Eigenheiten und auch individualisierte Vorstellungen

beziehen (ebd.: 6).

Zahlreiche Analysen weisen darauf hin, dass die Kategorie »Muslim« in den

letzten Jahren eine Verschiebung erfahren hat und zwar von »Ausländer« hin zur

Kategorie »Muslim« (vgl. Yılmaz 2016; Brubaker 2013; Spielhaus 2013; Behloul

2007a; Allievi 2005). Die Bezeichnung wurde zu einem Stigma und auch die

Selbstidentifikation als Muslim oder Muslimin blieb nicht unbeeindruckt davon.

The experience of being stigmatized als Muslims in everyday interaction or

public discourse leads some to reactively assert a Muslim identification, to

revalorize what has been devalorized. But self-identifications as »Muslim« re-

spond not only to the experience of stigmatization; they respond more gen-

erally to the experience of being cast, categorized, counted, queried and held

accountable as Muslims in public discourse and private interaction. (Brubaker

2013: 3)

Musliminnen und Muslime werden nicht nur durch Nicht-Muslime identifiziert

und kategorisiert, sondern auch durch andere muslimische Gläubige. Als Mensch

muslimischen Glaubens zur Verantwortung gezogen zu werden, bedeutet dann

unter einer Identität versammelt zu werden, die einem zugeschrieben wird (vgl.

ebd.: 3). Dies habe zur Folge, dass die Selbstidentifikation als »Muslim« nicht

mehr als selbstverständlich hingenommen werde, sondern eine reflexive aktive

Aneignung erfolge. Forschung sei von diesem Prozess nicht ausgenommen, denn

indem Personen als »Muslime« angesprochen werden, würden sie zu solchen de-

klariert und müssten sich dazu verhalten (Brubaker 2013: 6; vgl. auch Spielhaus

2011). Wer »Muslim« oder »Muslimin« ist, ist daher auch immer eine diskursive

Frage und eine Machtfrage. So wird durch Mehrheitsmuslim*innen Anhängern

der Ahmadiyya-Bewegung und Aleviten die Zugehörigkeit zum Islam häufig ab-

gesprochen, da sie sich in bestimmten Glaubensfragen von ihnen unterscheiden.

Auch wird die Kategorie dafür benutzt, um sich gesellschaftlich zu positionieren,

indem zum Beispiel betont wird, dass Terroristen keine Muslime seien.

Religiöse Zugehörigkeit darf aber nie als alleiniger Identitätsmarker gelten,

sondern auch andere Faktoren wie Beruf, Geschlecht, Milieuzugehörigkeit etc.

gehören zu einer Person selbstverständlich dazu (vgl. Brubaker 2013: 5; Spielhaus

2011: 129). Allerdings muss im Kontext der Analyse religiöser und sozialer Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Alltag in der Moschee

in Moscheen davon ausgegangen werden, dass die Menschen, die in Moscheen

verkehren, dem muslimischen Glauben angehören oder zumindest interessiert

sind. Ich betrachte muslimische Gläubige dann als Muslime, wenn sie sich selbst

als solche beschreiben. Allerdings dürfen, analog zu dem was zur Kategorie »Is-

lam« gesagt wurde, Muslime nicht als eine homogene Entität betrachtet werden,

sondern als heterogene Gruppe.

Moschee

Wenn ich anfangs die Frage »Was ist eine Moschee?« als die zentrale Frage dieser

Arbeit aufgeworfen habe, so erscheint hier eine Begriffsklärung bereits das Ergeb-

nis der Arbeit vorwegnehmen zu wollen. Allerdings dienen enzyklopädische De-

finitionen aufgrund ihrer prägnanten Komprimierung als guter Ausgangspunkt

für eine vertiefte Betrachtung des Phänomens.

Das Wort masǧid7 stammt von der arabischen Wurzel s-j-d, welche die Hand-

lung des Niederwerfens beschreibt. suǧūd wird die Bewegung im Verlaufe des

Gebets benannt, bei der die Gläubigen mit der Stirn den Boden berühren (vgl.

Hartmann 1992: 83). Das gemeinsame Gebet zu ermöglichen ist daher die zen-

trale Aufgabe von Moscheen und zunächst der erste Grund für ihre Existenz.

Andersherum gedacht kann eine Moschee dann auch immer dort sein, wo Men-

schen sich zum Gebet treffen oder auch wo ein einzelner Mensch betet. Es gibt

daher keine architektonische Festlegung, allerdings gilt das Haus des Propheten

Mohammeds in Medina als »Ur-Moschee«.

Abbildung 1 zeigt typische bauliche Elemente von Moscheeinnenräumen. In

den von mir besuchten Moscheen befanden sich eine Kanzel (minbar), die für

die Freitagspredigt genutzt wird, sowie die Gebetsnische (miḥrāb). Verteilt über

den Gebetsraum finden sich häufig kleine Lesepulte (kursi), in die man den Koran

oder andere Lektüre ablegen kann, um bequemer auf dem Boden sitzend lesen zu

können. Die dikka ist ein Pult oder Podest für den Muezzin, welches in größeren

Moscheen zu finden sein kann, in den von mir besuchten Moscheen jedoch nicht

vorhanden war. Gleiches gilt für das Minarett.

In der Literatur werden meist zwei Typen von Moscheen unterschieden: Die

kleineren Stadtteilmoscheen (arab.:masǧid, türk.:mescid) und die großen Freitags-

moscheen (arab.: ǧāmi↪, türk.: cami) (vgl. Beinhauer-Köhler 2009; Frishman 2002;

Spuler-Stegemann 2002; Hartmann 1992). Hartmann macht den Unterschied am

Freitagsgebet fest.

Es müssen wenigstens 40 Personen anwesend sein, weshalb an kleinen Orten

kein besonderer Freitagsgottesdienst stattfindet und auch sonst nur in einer

7 Die Umschrift der arabischen Begriffe folgt den Vorgaben der DeutschenMorgenländischen

Gesellschaft. Wenn es sich um einen im deutschen Sprachgebrauch etablierten Begriff han-

delt (z.B. Imam, Muezzin) wird auf die Umschrift verzichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 15

Abbildung 1: Elemente des Gebetsraums (Quelle: Frishman (2002)).

Moschee imOrte, wobei in großen Städten die Stadtviertel als Orte betrachtet

werden. Moscheen (masǧid), in denen regelmäßig Freitagsgottesdienst statt-

findet, heißen ǧāmi↪. (Hartmann 1992: 84)

In den von mir untersuchten Fällen wurde diese Unterscheidung allerdings nicht

gemacht. Die beiden großen Moscheen, Islamisches Zentrum Wien und Iman-

Zentrum Volketswil, könnten als Freitagsmoscheen bezeichnet werden. Allerdings

zeigt die beobachtete Praxis, dass alle von mir besuchten Moscheen das Freitags-

gebet durchführen und dann gut besucht sind. Die anderen Gebete während der

Woche werden zwar angeboten aber zahlenmäßig weit weniger in der Moschee

verrichtet.

Beinhauer-Köhler beschreibt Moscheen in islamisch geprägten Ländern als

Typus des Sakralbaus mit liturgischem und sozialem Geschehen. Eine Moschee

sei aber kein »Sakralbau«, welcher vergleichbar mit einer katholischen Kirche ge-

weiht wäre (Beinhauer-Köhler 2009: 41). Eine »Aura des Sakralen«, wie sie durch

das Verhalten der Besucherinnen und Besucher in christlichen Kirchen oft ty-

pisch sei, würde einer Moschee weniger anhaften. Dass die Kategorien »sakral«

oder »profan« jedoch nicht eins zu eins auf islamische Einrichtungen übertragen

werden können, verdeutlicht die Aussage des Theologen Tariq Ramandan.

What is amosque? According to the prophetMohammed, thewholeworld is a

mosque, since thewholeworld is sacred. Themosque is the sacred heart of the

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Alltag in der Moschee

sacred; it is the place where we go to pray. To design a mosque, you first have

to discern the sacred quality of the surrounding world. (Ramadan in Erkoçu &

Buğdaci 2009: 53)

Als heilig wird hier die ganze Welt verstanden und diese Heiligkeit konzentriert

sich in der Moschee. Ramadan unterscheidet nicht zwischen heilig und profan;

profane Orte gibt es daher nicht für ihn. Von seinem Blickwinkel betrachtet ist

eine Moschee in erster Linie ein Ort für das Gebet. Besucht man große Moscheen

in islamisch geprägten Ländern, so fällt aber auf, dass es sich dabei häufig um

ganze Komplexe handelt, die verschiedene Einrichtungen wie Schulen (madrasa

oder kuttǎb), Bibliotheken, Krankenhäuser oder auch ein Hammam beherbergen

können (vgl. Beinhauer-Köhler 2009: 62).

In der Schweiz, in Österreich und Deutschland gibt es größere und kleine-

re Moscheen, mit einem weiteren oder engeren Angebot. Beinhauer-Köhler be-

obachtet jedoch in manchen Großstädten in Deutschland ähnliche Strukturen

wie in islamisch geprägten Ländern. So würden sich um eine Freitagsmoschee

Unterrichts- und Vortragsräume, Bibliotheken ebenso wie Küchen, Restaurants,

Cafés und Läden gruppieren. Darüber hinaus sei es üblich, separate Bereiche für

Nutzerinnen bereitzustellen (ebd.: 68). Aufgrund dieser Angebote auf die Ausbil-

dung einer vermeintlichen »Parallelgesellschaft« zu schließen erscheint voreilig,

wenn man die traditionellen Funktionen von Moscheen betrachtet8.

Für die hier vorliegende Arbeit ist eine grobe Definition von Moschee wich-

tig, die sich nicht nur auf Architektur oder Größe bezieht. Daher sehe ich für

diese Arbeit Moscheen als Orte für regelmäßiges, gemeinschaftliches Gebet an.

In meiner Auswahl an untersuchten Moscheen sind darüber hinaus nur solche

zu finden, die die täglichen fünf Gebete abhalten sowie das Freitagsgebet und

die über einen fest angestellten Imam verfügen, um die Kontinuität der Gebete

aufrecht zu erhalten.

Neben dem Ort Moschee als physischem Raum wird die Moschee vor allem

durch das Handeln in ihr konstituiert. Löw beschreibt räumliche Figurationen

als eine Synthese unterschiedlicher sozialer Güter und Lebewesen. Demnach sind

Räume »institutionalisierte Figurationen auf symbolischer und (...) auf materiel-

ler Basis, die das soziale Leben formen und die im kulturellen Prozess hervorge-

bracht werden« (Löw 2004: 46).

In diesem Sinne sehe ich den Raum Moschee nicht nur als Ansammlung von

Gegenständen, wie sie in Abbildung 1 für eine Moschee als typisch wiedergege-

ben ist. Sondern ich sehe sie als Produkt einer Synthese des Handelns der in

8 Auf die vielfältigen architektonischen Ausprägungen von Moscheen in verschiedenen Län-

dern kann hier nicht eingegangen werden. Vgl. hierzu vor allem die Beiträge in Frishman &

Khan (2002) oder auch Beinhauer-Köhler (2009).

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1 Einleitung 17

den Moscheen verkehrenden Menschen. Die sozialen Güter in Moscheen und die

Personen haben ein Platzierungsmoment zu eigen und tragen damit zur Raum-

bildung bei (vgl. ebd.: 46). Menschen kommen also in die Moschee und platzie-

ren sich räumlich anhand von Mustern, so zum Beispiel zum Gebet, oder um

das Gebet anzuleiten. Diese Arbeit schließt damit an aktuelle Überlegungen zur

Materialität von Religion an (vgl. Bräunlein 2016), denn hier steht die materielle

Dimension (Handeln, Praktiken, Menschen) vor den kognitiven Sinnstrukturen

im Vordergrund.

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456330-007 - am 13.02.2026, 15:49:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456330-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

