BEGEGNUNG EUROPAISCHER
UND OSTASIATISCHER RECHTSKULTUR

Geistige Grundlagen des koreanischen Rechts*

Von Younc Hun

Das koreanische Rechtssystem ist wesentlich bestimmt durch Antithese und Syn-
these der Lehre des Konfuzianismus einerseits und der des Legalismus andererseits.
Es ist auch entscheidend geprigt durch die Rezeption kontinental-europidischen
Rechts.

Vor der konfuzianistischen und legalistischen Beeinflussung Koreas durch China
wurde der Begriff ,Staat“ theokratisch verstanden: er griindet sich auf den Scha-
manismus. Der Schamanismus als die eigentliche Kultur in Korea konnte aber
auf die Gestaltung der staatlichen Normen direkt keinen Einflufl nehmen, weil der
konfuzianistische und legalistische Gedanken in Korea sich noch stirker durchsetzte
als in China, wo Konfuzianismus und Legalismus eigentlich ihre Wiege hattenl.
Infolgedessen muflten andere Prinzipien bei der Gestaltung der staatlichen Nor-
men wirksam werden. Es waren eben der Konfuzianismus einerseits und der Le-
galismus andererseits.

Die Grundlage der konfuzianischen Staatsphilosophie liegt in der natiirlichen Hin-
ordnung der Menschen auf ihr Gewissen, wodurch eine natiirliche Verbindung zwi-
schen den Menschen geschaffen wird. So gesehen beruht nach der konfuzianischen
Weltanschauung die staatliche und gesellschaftliche Ordnung allein auf Sittlichkeit
und ethischen Normen. Triger des sozialen Lebens ist nicht das Gesetz, sondern die
Moral. Die Verhiltnisse zwischen den Individuen, des einzelnen zur Familie, zum
Staat, das gesamte menschliche Leben wird vom ethischen Gebot und den Moral-
sitzen getragen und bestimmt. Das Staatsleben des Volkes soll durch den von
Virtus determinierten Menschen, nicht aber durch Gesetze abgeleitet und getragen
werden. Die Verfassung eines Staates hingt deshalb nicht von guten Gesetzen ab,
sondern von der Regentenpersonlichkeit. Der Konfuzianismus fordert deshalb die
idealen Kaiser, die im goldenen Zeitalter der Natur entsprechend gelebt hatten,
als Vorbild dieser Personlichkeitsvorstellung. Um die Ordnung in seiner Zeit wie-
der herzustellen, mufl unbedingt der Weg der Vergangenheit noch einmal einge-
schlagen werden. Die Gesetze zerstoren das Gewissen und das Gefiihl fiir sittliche
Gebote. Deshalb kann das Gesetz nur die Verhiltnisse der gemeinen Leute
regeln, aber nicht die der vornehmen. Zweck der Strafe ist es, eine sittliche Besse-
rung zu erreichen; deshalb mufl sie nicht streng und hart angewandt werden.
Die Lehre des Konfuzianismus kénnen wir also als ethisch, idealistisch, aber auch
als konservativ charakterisieren2.

Der Legalismus ist im 4. Jahrhundert v. Chr. in China aufgetreten, als der Feudalis-
mus der groflen Chou-Dynastie (1122—256 v. Chr.) allmihlich zugrunde ging, und

* Diese Arbeit ist wihrend eines von der Alexander-von-Humboldt-Stiftung erméglichten Forschungsauf-
enthalts in Bonn entstanden. Herrn Professor Dr. Josef Isensee méchte ich fiir seine freundliche Unter-
stlitzung auch an dieser Stelle herzlich danken.

1 Vgl. Edwin D. Reischauer/John K. Fairbank, History of Far-Eastern Civilization, Vol. I, East Asia,
The great tradition, Boston 1958, S. 433 u. S. 448 f.

2 Vgl. Tai, tong-schung, Der chinesische Fa Chia, Mainz, Jur. Diss. 1969, S. 138.

117

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das chinesische Reich sich in einem Biirgerkriegszustand befand, ihnlich wie die
politische Situation zur Zeit von Hobbes in England und zur Zeit Macchiavellis in
Italien. Unter diesen Umstinden zeigte sich die Schwiche der konfuzianischen Sitt-
lichkeit und Moralsitze, die Ordnung und Sicherheit wieder herzustellen. Um
dieser konkreten Situation zu begegnen und eine Ordnungsmacht zu schaffen,
hatte der Legalismus eine neue Richtung durch seine Lehre eingeschlagen, die sich
wesentlich von dem traditionell eingestellten Konfuzianismus unterschied3. Als
philosophische Grundlage gilt dem Legalismus der Selbsterhaltungstrieb nicht als
Moglichkeit, sondern vielmehr als Essentiale der menschlichen Natur. Jeder Mensch
gebraucht seine Krifte nach seinem Ermessen, um fiir die Sicherung seines Lebens
zu sorgen. Deshalb wird der Konflikt zwischen den Meinungen der einzelnen un-
ausweichlich, und diese Streitigkeiten fithren die Menschen in einem chaotischen
Kriegszustand. Man griindet den Staat, um dadurch den Zusammenhalt der Mensch-
heit zu erreichen; zugleich setzt man einen Herrscher an seine Spitze, um dadurch
die Verschiedenheiten der Meinungen in Einklang zu bringen. Deshalb mufl die
hochste Gewalt vom Herrscher im Staat getragen werden, er allein vertritt den
Gesetzgeber. Erst durch die Existenz der Staatsgewalt ist es moglich, die Mafistibe
des Rechts und Unrechts fiir das Verhalten der Menschen zu setzen. Daher ist es
verstindlich, daff der Legalismus wie auch der Rechtspositivismus, im Gegensatz
zum Konfuzianismus, die Gesetzesférmigkeit als Basis des Rechts betrachtet. Der
Legalismus erkennt das Gesetz als Recht an, stellt Gesetz und Recht gleich. Ferner
vergleicht er das Gesetz mit ,Mafl und Regel®, um die Objektivierung des Gesetzes
auszudriicken, da ihm ein generelles, abstraktes, unparteiisches und zuletzt auch
ein klares Bild von ,Mafl und Regel“ eigen ist. Dabei ist das Gesetz streng von der
Sittlichkeit und Moral getrennt. Sein Geltungsgrund beruht deshalb nicht auf dem
Naturrecht oder den sittlichen Moralsitzen, sondern auf der Unterstiitzung und
Garantie durch duflere Macht des Staates. Es ist eine Norm im imperativen und
positiven Sinne und besitzt Promulgation und Erzwingbarkeit. Unter dieser posi-
tivistischen Betrachtungsweise betont der Legalismus vor allem die Rechtssicher-
heit und die Situationsgebundenheit des Gesetzes. Der Rechtssicherheit wegen soll
das Gesetz eine Ordnung fiir alle sein, alle, also auch die Herrscher, sind daran
gebunden. Die personliche Willkiir darf innerhalb dieser Norm iiberhaupt keine
Rolle spielen. Die Gesetzesnorm ist deshalb allgemeingiiltig und einheitlich. Dar-
iiber hinaus treibt der Legalismus die Idee der Rechtssicherheit auf die Spitze und
behauptet, daff, auch wenn die Gesetze nicht gut und richtig seien, sie doch bes-
ser seien als gar keine. Dabei iibersieht er die Rechtsidee, die die Gerechtigkeit zum
Bewufitsein bringt. Dieses wiederum stellt das besondere Merkmal des Rechtsposi-
tivismus dar. Bei der Gesetzmifligkeit des Rechts betont der Legalismus anderer-
seits die Anpassungsfihigkeit. Der Mafistab des Gesetzes muf sich der Zeit unter-
werfen. Jede Rechtsordnung ist Ausdruck des Rechtsbewufitseins eines betimmten
Volkes in einer bestimmten Zeit. Man schwirmt nicht mehr wie der Konfuzianis-
mus von dem goldenen Zeitalter der Naturnihe, sondern vielmehr davon, sich an
die geinderten sozialen Verhiltnisse anzupassen. Diese Aufgabe kommt in der
Regel dem Gesetzgeber zu. Hieraus folgt, dafl der Legalismus dem Interesse des
Staates und der Niitzlichkeit des Gesetzes allerdings den Vorrang einriumt, was

3 Vgl. Helmut Wilhelm, Gesellschaft und Staat in China, Hamburg 1960, S. 25 ff.: siehe auch Taj
tong-schung, a. a. O,, S. 17 ff.

118

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abermals eine besondere Eigenheit des Rechtspositivismus darstellt. Die Lehre des
Legalismus konnen wir als juristisch, realpolitisch und auch rational charakteri-
sieren?,

Obwohl sich eine Synthese zwischen den Gedanken des Konfuzianismus und Lega-
lismus ergab, indem man die juristisch-technischen Errungenschaften des Legalis-
mus auf konfuzianischer Grundlage beibehielt, ist es unleugbar, daff diese Synthese
in der Rechtspraxis besonders in der Aufgabenteilung zwischen Moral und Recht
auftrat.

Die Grundlage des Staats- und Gesellschaftslebens wurde immer mehr durch die
sittliche Moral geprigt und bestimmt. Das gesetzliche Recht kam nur zur Anwen-
dung fiir die Menschen, die sich nicht den sittlichen Moralsitzen einordneten. Die
Normen, die das Recht widerzuspiegeln suchten, standen nur im auflerrechtlichen
Raum, so dafl nach der Aufnahme des europiischen Recht in Korea die Rechts-
klarheit, Rechtsgleichheit und Rechtssicherheit in der koreanischen Rechtsordnung
noch gering geschitzt wurden. In der Tat mufl das Recht von der Rechtsidee der
Sittlichkeit und der Gerechtigkeit abgeleitet werden, wobei aber die Rechtssi-
cherheit und Zweckmifligkeit nicht unberiicksichtigt bleiben diirfen®.

Da die Lehre des Legalismus entstand, um den Kriegszustand zu iiberwinden
und die Vereinheitlichung des Rechts zu schaffen, mufite der Legalismus eine
relativ radikale Richtung fiir seine Lehre einschlagen. Trotz seiner extremen Be-
hauptungen, die vor allem die Rechtsidee der Sittlichkeit nachstellte, hat er je-
doch die verdienten, allzeit geltenden Rechtstheorien, z. B. die Rechtsklarheit,
Rechtssicherheit, Rechtsgleichheit sowie die Zweckmifligkeit des Rechts darge-
stellt, die der Konfuzianismus iibersah und die dem modernen europiischen
Rechtsdenken wesentlich nahestanden. So sagt K. Biinger mit Recht: ,Die Lega-
listen wollten Staat und Gesellschaft nicht durch Riten in Ordnung halten, son-
dern ein Recht schaffen, das in seiner Auffassung und sozialen und staatlichen
Funktion dem europiischen weit niher steht als der Rechtsbegriff, der der Auf-
fassung der Konfuzianer entsprichts. Dem stimmt O. Franke auch zu, wenn er
darlegt: ,Der Konfuzianismus ist wirklichkeitsfremd und pazifistisch in einer
kampfdurchtobten Zeit, der Legalismus niichtern, praktisch und von dem Gedan-
ken durchdrungen, dafl nur der Starke sich behaupten kdnne. Der Konfuzianismus
ist beharrend und sogar riickschrittlich im wortlichen Sinne, der Legalismus aktiv,
fortschrittlich, westlichem Denken viel niher stehend als der erstere?.“

Der Streitpunkt zwischen dem Konfuzianismus und dem Legalismus besteht haupt-
sichlich nun darin, ob das Staats- und Gesellschaftsleben in erster Linie durch die
Moral oder das Recht geprigt und bestimmt ist. Das Recht und die Moral zielen
gleichermaflen auf eine friedliche Ordnung hin. Aber der Geltungsbereich der
beiden deckt sich nicht, sondern iiberschneidet sich nur. Das Recht regelt nur
das ,ethische Minimum*®, wie G. Jellinek® meint, d. h. das Recht ordnet nur einen
Teil der Moral, die zur Wahrung der sozialen Ordnung unbedingt verwirklicht
werden mufl. Derselben Auffassung ist auch R. Pound, wenn er schildert: ,So re-
garded, law is only a part of the field of ethical custom — namely, the part which

4 Vgl. Tai, tong-schung, a. a. O., S. 140.

5 Vgl. G. Radbruch, Rechtsphllosophle, 6. Aufl., Stuttgart 1963, S. 173; dazu auch H. Henkel, Einfiithrung
in die Rechtsphxlosophxe, Miinchen u. Berlin 1964 S. 300.

6 Karl Biinger, Quellen zur Rechtsgeschichte der Tang Zeit, Peking 1946, S.

7 Otto Franke, Die Geschichte des chinesischen Reichs, Berlin u. Lelpzxg 1930 Bd. 1, S. 222.

8 Vgl. G. Jellinek, Die sozialethische Bedeutung von Recht, Unrecht und Strafe, Berlin 1908, S. 57.

119

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

has to do with the indispensable conditions of the social order?.“ Deshalb liegt
der Unterschied zwischen der Moral und dem Recht grundsitzlich in der Ver-
pflichtungsweise. ,Die Moral verlangt, daff man seine Pflicht tue aus Pflichtgefiihl,
das Recht lifit auch andere Triebfedern zu. Der Moral geniigt nur die normgemi-
fe Gesinnung, dem Rechte schon das vorschriftsmiflige Verhalten10.«
Die Tatsache, dafl Korea nicht das anglo-amerikanische, sondern das kontinental-
europiische Rechtssystem rezipiert hat, ist nicht zuletzt auf den Einflufl des
chinesischen Legalismus zuriickzufiihren, denn dies ist gerade nicht die Uberliefe-
rung des Konfuzianismus, sondern das Erbe des Legalismus.
Schon in der zweiten Hilfte des 6. Jahrhunderts n. Chr. begann das Zusammentref-
fen des chinesischen Rechtskreises mit dem koreanischen Recht. Wihrend der Zeit
der drei koreanischen Konigreiche (Sam-guk-si-dae), nimlich Kénigreich Kokuryo,
Biktze und Silla, konnte Korea Kultur und Einrichtungen von Tang (China)
kennenlernen. Der Einfluff Chinas war besonders auf das Kénigreich Silla groff, das
das kultivierteste Reich dieser drei Konigreiche war, so daff das Konigreich Silla
alle Einrichtungen nach denjenigen der Tang-Dynastie Chinas umgestaltet und das
alte, eigentlich urspriingliche koreanische Recht mehr und mehr abgeschafft hatte.
Auch im darauffolgenden Koryo-Zeitalter (935—1392 n. Chr.) wurden das Beam-
ten-, Steuer- und Militirrecht u. a. m. genau nach den fritheren Vorschriften der
Tang-Zeit festgelegt. In der Lie-Dynastie (1392—1910 n. Chr.) wurden sodann aus
den Tang- und Minggesetzbiichern Chinas die wichtigsten Abschnitte in einem
sechsbindigen Kyong-kuk-Gesetzbuch (Kyong-kuk-te-zeon) zusammengefafit!1.
Nach der Annexion Koreas durch Japan im Jahr 1910 lag es sehr nahe, daf} die
japanische Regierung mit dem Ziel der Japanisierung Koreas das japanische Recht,
das dank der Meiji-Reform im Jahr 1868 bereits weitgehend den europidischen
Rechtscharakter trug, in Korea als geltendes Recht erkliren wiirde. Davon sahen
aber die Japaner ab, und zwar wohl nicht nur aus dem Grund, weil die sozialen
und wirtschaftlichen Verhiltnisse in Korea von denen Japans doch zu verschieden
waren, als dafl man das japanische Recht in complexu hitte in Korea einfiihren
konnen, sondern wohl auch aus dem politischen Bestreben heraus, Korea und Japan
nicht gleichzustellen. Aus diesem Grund erlieff der Kolonialherrscher am 29. Au-
gust 1910 eine auflerordentliche kaiserliche Verordnung betreffs der in Korea
anzuwendenden Gesetze, in der bestimmt wurde, daff die koreanischen Gesetze
nunmehr durch die Anordnung des Generalgouverneurs in Korea erlassen wiirden
und daf} diejenigen japanischen Gesetze, die in Korea Anwendung finden sollten,
durch kaiserliche Verordnung bestimmt wiirden. An demselben Tag wurde eine
erste Anordnung des Generalgouverneurs in Korea erlassen und in ihr proklamiert,
dafl die bis dahin geltenden koreanischen Gesetze weiterhin giiltig seien. Zur
Regelung der Zivilrechtssachen in Korea hat die japanische Regierung erst im
Mirz 1912 als Grundnorm die koreanische Zivilverordnung erlassen, die am 1. April
desselben Jahres in Kraft trat. Nach Art. 1 dieser koreanischen Zivilverordnung
waren fiir die zivilrechtlichen Angelegenheiten von Koreanern die entsprechenden
Vorschriften des japanischen biirgerlichen Gesetzbuches von 1898 anzuwenden,
solange die Zivilverordnung oder die sonstigen Gesetze nichts anderes vorschrieben.
9 Roscoe Pound, Law and Moral, Chapel Hill 1924, S. 79.
10 G. Radbruch, a. a. O., S. 134.
11 Vgl. Chun, bong duck, Wesen und Struktur des koreanischen Rechts; Einfithrung in die koreanische
Rechtsgeschichte vor 1910 in: Koreanica, Festschrift fiir André Eckardt zum 75. Geburtstag, Baden-

Baden 1960, S. 121 ff. (122 f.): siehe auch Hahm, pyong-choon, Korea’s Initial Encounter with the
Western Law: 1866—1910 A. D., in: Korea Observer Vol. 1, No. 2 (Jan., 1969), S. 80 ff.

120

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachdem die amerikanischen Alliierten im Jahr 1945 in Korea die Militirverwal-
tung iibernommen hatten, proklamierten die zustindigen Behérden am 2. Novem-
ber 1945 in Art. 21 der Militirverwaltungsverordnung, daff die Gesetze und Ver-
ordnungen, die zur Zeit der Befreiung Koreas am 15. August 1945 in Geltung wa-
ren, weiterhin Rechtskraft haben sollten, sofern sie durch die zustindigen Behorden
nicht aufgehoben worden warent2.
Am 17. Juli 1948 trat dann die Verfassung der Republik Korea in Kraft, die
moderne verfassungsrechtliche Grundsitze verwirklicht. Nach Art. 100 dieser
Verfassung haben alle geltenden Gesetze und Verordnungen weiterhin Rechtskraft,
die nicht gegen die Verfassung verstoflen.
Sieht man von dieser Vorkriegsepoche koreanischer Rechtsgeschichte ab, in der
bereits das kontinental-europiische Recht iiber China und Japan mit dem
koreanischen Recht in Berithrung gekommen war, begann das unvermeidbare
unmittelbare Zusammentreffen des westeuropidischen Rechtskreises mit dem korea-
nischen Recht erst nach dem zweiten Weltkrieg.
Durch die Auseinandersetzung mit diesen Einfliissen war der Geist des koreanischen
Kulturlebens wesentlich erschiittert worden. Man strebte also danach, durch die
Aufnahme der europiischen Rechtswissenschaft in Korea eine Modernisierung zu
erreichen.
Aber man muf} beachten, daf§ die Voraussetzungen der Rezeption des europiischen
Rechts in Korea ganz anders waren als in Deutschland am Vorabend der Rezeption
des romischen Rechts. Deutschland empfand das rémische Recht zunichst durch
die historische Ideologie nicht als ,fremdes“ Recht, sondern eben als Kaiserrecht;
im Laufe von Jahrhunderten hatte es sich auf dem Weg iiber Verwaltungsiibung
und Gerichtspraxis gegen die Auflehnung des einheimischen Rechts Geltung ver-
schafft1s,
Was bewog Korea zu dieser Rezeption europiischen Rechts? Es handelte sich
weder um das Gefiihl minderer Qualitit noch war es Folge der Zersplitterung des
alten koreanischen Rechts, sondern vielmehr eine historisch bedingte, politische
Zweckmifigkeitsentscheidung in der Zeit des Wiederaufbaus. Man diirfte u. a.
gemeint haben, dafl ein einheitlich geschlossenes Gesetzesrecht, wie das kontinental-
europiische, das den Anspruch auf Liickenlosigkeit erhebt, leichter zu rezipieren
sei als das aus zahlreichen Prijudizien bestehende anglo-amerikanische Fallrecht.
Am berithmtesten ist bei der Rezeption europiischen Rechts die im Jahr 1957
erfolgte Kodifikation des neuen koreanischen biirgerlichen Rechts, ein kodifiziertes
Gesetzeswerk, das sich inhaltlich sehr stark an die groflen europiischen Kodifika-
tionen anlehnt, vor allem an das deutsche Biirgerliche Gesetzbuch (BGB), an den
Code Civil Frankreichs und an das Schweizerische Zivilgesetzbuch,
Dieses Werk gilt als Vorbild aller nachfolgenden Gesetzbiicher in Korea bis zum
heutigen Tag. Korea kennt zwar seit dem bekannten sechsbindigen Kyong-kuk-
Gesetzbuch in der Lie-Dynastie ein geschriebenes Gesetzbuch: Das oben erwihnte
biirgerliche Gesetzbuch ist jedoch das erste Gesetzeswerk, das das deutsche BGB mit
Eifer nachgeahmt hat und an dem trotz vieler Ahnlichkeit eine gewisse Struktur-
verschiedenheit der gegebenen sozialen Grundlage in Korea und Europa deutlich
zu erkennen ist.
12 Vgl. Choi, ki-whan, Das Wahlrecht der Republik Korea in seinen politischen Auswirkungen, Bonn,
Jur. Diss. 1965, S. 6—12: dazu auch Tsche, chong-kil, Die Scheidung im koreanischen materiellen und

internationalen Privatrecht, K&ln, Jur. Diss. 1961, S. 1—8.
13 Vgl. Heinrich Mitteis, Deutsche Rechtsgeschichte, 7. Aufl., Miinchen u. Berlin 1961, S. 181 ff.

121

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie man aus der amtlichen Begriindung des Justizausschusses der Nationalver-
sammlung der Republik Korea schlieflen muf, scheint es das Kernproblem der
Kodifikation iiberhaupt gewesen zu sein, alte gute Gewohnheit des koreanischen
Volkes, die primir auf der Lehre des Konfuzianismus beruht, mit den modernen
westeuropiischen demokratischen Ideen, die sich besonders dem Legalismus zu
ihneln scheinen, in Harmonie zu bringen!4. Muf sich das Recht doch den Forde-
rungen der menschlichen Gesellschaft anpassen, weil seine Aufgabe darin besteht,
als Sozialnorm das Zusammenleben der menschlichen Gesellschaft zu regeln. Die
Grundlage des Rechts muf} also ohne Zweifel auf Sozialethik, Sitte und Brauchtum,
Gewohnheit und Kultur eines Volkes beruhen. Wenn das Recht von der sozialen
Grundlage isoliert wird, verliert es seine Fiihrungskraft als Sozialnorm und wird
Ohnmacht.

Die Rezeption des kontinental-europiischen Rechts in Korea hatte, wie oben
erwihnt, seinen Grund sowohl in der rechtsgeschichtlichen Anlehnung an das
europiische Recht als auch in der politischen Zweckmifligkeit. Aber Korea und die
europiischen Staaten standen auf dem Boden einer historischen und kulturellen
Entwicklung, die zu so unterschiedlichen Mentalititen und Ergebnissen gefiihrt
hatte, daff zunichst ein Verstindnis zwischen beiden gar nicht denkbar war.

Das moderne europiische Rechtssystem baut auf liberalen individuellen Grundge-
danken auf. Es hat die Standesvorrechte beseitigt und alle Staatsbiirger gleichge-
stellt. Die Gleichheitsidee bringt den personlichen individuellen Charakter zum Be-
wufltsein. Daher werden die Personlichkeitswerte als unantastbar angesehen. Rechte
und Pflichten sind klar aufgestellt, sie erginzen sich gegenseitig. Wer seine Pflicht
tut, kann zugleich sein Recht verlangen. Ferner beruht der Aufbau europiischer
Gesetze auf den Gedanken der Rechtsklarkeit und Rechtssicherheit. Die logische
Durchformung des Rechts erlaubte ein einheitliches System mit klaren Regeln und
damit die Berechenbarkeit von Bestimmungen im einzelnen Fall.

Die Eigenart des koreanischen iiberlieferten Rechts, das von der Weltanschauung
des Konfuzianismus stark beeinfluflt ist, wurde durch den Grundsatz der gemein-
schaftlich-patriarchalischen Staats- und Rechtslehre bestimmt. Der Bau der Familie
ist das Vorbild fiir jede menschliche Gemeinschaft. Der Staat ist nur ihr weiteres
Abbild. Wie im Familienleben muff das Staatsleben durch sittliche Gebote und
Moralsitze beherrscht werden. Die staatlichen Gesetze beschrinken deshalb ihre
Funktionen auf die strafrechtliche Abschreckung, und zwar treten sie hinter die
Moralsitze, die die Beziehungen zwischen einzelnen regeln, ganz zuriick. Bei dieser
Betrachtungsweise sind Rechtsklarkeit und Rechtssicherheit natiirlich relativ un-
wichtig. Ferner ist es bei der Gemeinschaftsauffassung gestattet, im Interesse der
Allgemeinheit in die Privatsphire des einzelnen einzugreifen. Dabei sind Rechte
und Pflichten nur einseitig, d. h. innerhalb der Gemeinschaft muf} sich der Jiingere
pietitvoll dem Alteren unterordnen, der Niedere dem Hoheren. Dabei wird der
personlich-individuelle Charakter unterdriickt, das Ich-Bewuftsein ist nicht ausge-
prigt, so dafl die Idee der Rechtsgleichheit nur schwer durchgesetzt werden kann.

Diese Unterscheidung zwischen beiden Rechtsauffassungen lifit uns zu dem Ergeb-
nis kommen, daff die Beziehungen zwischen dem europiischen und dem koreani-
schen Rechtssystem noch durchaus an der Oberfliche geblieben sind. Gerade dies

14 Vgl. u. a. Kim, zung-han/Ahn, J-zun, Das koreanische Biirgerliche Gesetzbuch, Bd. 1, Seoul 1962, S. 7 ff.

122

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beweist die Geistesdiskrepanz zwischen dem neuen Familien- und Erbrecht und der
Verfassung in Korea. Wie sehr man sich bei der Verfassungsgebung an die duflere
Technik des europiischen Rechts klammert, so wenig hat man doch im Familien-
und Erbrecht von seinem wesentlichen Geist erkannt. In die Grundlagen des
philosophischen Gedankensystems ist man noch nicht eingedrungen.

Zweifellos ist das Familien- und Erbrecht naturgemifl im Vergleich mit den ande-
ren Rechten in viel groflerem Mafle von der Sitte, den Briuchen, der Kultur und
der Anschauung des koreanischen Volkes sowie vom sozialen und wirtschaftlichen
Leben in Korea geprigt. Dennoch sind die Widerspriiche zwischen den koreani-
schen Verfassungsbestimmungen europiischer Prigung und dem koreanischen
Familien- und Erbrecht einheimischer Prigung nicht zu tibersehen.

Wenn die Verfassung Koreas einerseits erklirt, daf} Freiheit, Gleichheit und freie
Entfaltung jedes Biirgers auf allen Gebieten des politischen, wirtschaftlichen,
sozialen und des kulturellen Lebens geschiitzt werden und die Gleichberechtigung
von Mann und Frau gewihrleistet wird®, fragt man sich, wie die diesen Verfas-
sungsbestimmungen widersprechenden familien- und erbrechtlichen Regelungen zu
rechtfertigen sind: Zu denken ist dabei etwa an das sehr ausgebreitete Hausherrn-
recht's, das ungleiche eheliche Giiterrecht!?, das ungleiche Erbfolge- und Erbtei-
lenrecht!8 und die nachteilige Stellung der Frau im Familiensystem!®, um nur
einige Beispiele zu nennen.

Das diirfte gewiff damit zusammenhingen, daff das neue Familien- und Erbrecht
Koreas besonders weitgehend an den alten Gewohnheiten festhilt und daf§ es nicht
wenige Regeln des alten feudalistischen Denkens, nimlich der konfuzianischen
Morallehre beibehilt, die der auf dem legalistischen Gedanken beruhenden Ver-
fassung Koreas widersprechen. Gerade darin zeigt aber die unleugbare Tatsache, daf§
die Bedeutung der Beziehung zwischen Recht und volkischem Rechtsempfinden
nicht tibersehen werden darf.

Diese Widerspriiche, wie sehr sie fiir den europiischen Rechtsdenken unverstind-
lich erscheinen mogen, weisen gerade exemplarisch auf den dualistischen Charakter
des koreanischen Rechtssystems hin: auf die legalistischen Elemente des 6ffentlichen
Rechts einerseits und auf die konfuzianischen Ziige des Privatrechts andererseits.

Je linger man sich mit dem koreanischen Recht beschiftigt, desto iiberzeugter
kommt man zu dem Schluf}, daf} das koreanische Rechtssystem ohne die Wechsel-
beziehung zwischen der Lehre des Konfuzianismus und der des Legalismus einer-
seits und ohne die Harmonie zwischen dem europiischen Rechtsdenken und dem
alten koreanischen Rechtsempfinden andererseits, nicht zu denken wire.

Die Zukunft wird zeigen, ob das europiische Recht, das im koreanischen Recht
vielfiltig in Geltung kommt, in das allgemeine Rechtsbewufltsein des koreanischen
Volkes aufgenommen wird und ob sich eine Harmonie zwischen altkoreanischer
und europiischer Rechtsordnung entwickeln kann. Zudem muf} nach einem Weg
gesucht werden, den Gegensatz zwischen Legalismus und Konfuzianismus zu iiber-
winden und einen Ausgleich zwischen den beiden herzustellen, damit sie im
modernen koreanischen Recht zusammenwirken. Diese Frage diirfte fiir die weitere
Entwicklung von Recht und Staat Koreas von entscheidender Bedeutung sein.

15 Vgl. Art. 9 der Verfassung der Republik Korea i. d. F. v. 27. 12. 1972.

16 Vgl. etwa Art. 778 ff. des koreanischen BGB i. d. F. v. 18. 6. 1970.

17 Vgl. u. a. Art. 796 Abs. 2 und Art. 829 ff. des koreanischen BGB, a. a. O.

18 Vgl. u. a. Art. 1000 ff. und Art. 1009 ff. des koreanischen BGB, a. a. O.

19 Vgl. v. a. Art. 777, 781 Abs. 2, 826, 827, 909 Abs. 2 und 984 des koreanischen BGB, a. a. O.

123

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04. [



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Intellectual Elements of Korean Law
By Younc Hun

The Korean legal system has been decisively influenced by the adoption of Conti-
nental European law. Nevertheless it is important to stress the part that Confucian
and legalist teaching originating from China still play in Korean justice.
Confucianism and legalism disagree principally as to whether social and political
life should be characterised and dominated primarily by morality or by law.
Korea’s adoption of the Continental European rather than the Anglo-American
legal system was not least due to the influence of legalism, for it involved a rejec-
tion of Confucian tradition in favour of the heritage of legalism.

Even before the second World War Continental European law had come into
contact with Korean law through China and Japan. However the direct encounter
between Korean law and legal systems of the West European type did not begin
until after the liberation of Korea by the Allies in 1945.

After Korea became independent, attempts were made to modernize the country
by adopting European legal thought. One consideration among others was
probably that a unified and well-defined code of law like the Continental European
would be easier to accept than Anglo-American case law, consisting as it does of a
large number of precedents.

But the historical and cultural development on which modern Korea is based is
so very different from that of European states and such differing attitudes and
mentalities have arisen that at first mutual understanding was inconceivable. This
explains why the connections between the European and the Korean legal systems
have remained very superficial.

The discrepancies between the provisions of the Korean constitution and Korean
civil law are closely connected with the dualistic character of the Korean legal
system, where public law includes legalist elements while civil law has Confucian
characteristics.

The interaction between Confucian and legalist thought on the one hand and the
harmony between European legal thought and the ancient Korean view of justice
on the other are essential to the Korean legal system.

Europe and the Overseas Associates

By DIETER SCHROEDER

Is there any context between the process of decolonization and the foundation of
the European Communities? The European Community for Coal and Steel (1951)
started without any doubt on the future of European colonies, the European
Economic Community reflected some responsibility of the European states for
the development of their colonies (Art. 131). This development should be furthered
by association of thoses territories to the EEC. But a few years after the foundation
of the EEC most colonies became independent states. The list of associated
territories as annexed to the Treaty of Rome (1957) swelled up lastly when the

4

https://dol.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117 - am 24.01.2026, 04:15:04.


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1977-1-117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

