
AUFSATZ

Sybille De La Rosa

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und
Sakralisierung1

Die Moderne hat auf der einen Seite einigen Menschen größere Autonomiespiel-
räume gebracht. Auf der anderen Seite hat sie, so wird immer wieder betont, tradi-
tionelle und religiöse Gewissheiten zerstört.2 Auf den Mangel an Gewissheiten
reagiert die politische Theorie, so Markus Holzinger, entweder mit einer »wie auch
immer begründeten moralischen Codierung«3 oder »streng kontingenzorientiert
und dezisionistisch«4. Hannah Arendt jedoch ist eine Denkerin, welche diese Dicho-
tomie sprengt, denn sie geht der Frage nach, wie unter Anerkennung der Kontingenz
einer Entmoralisierung der Gesellschaft entgegengewirkt werden kann. Um diese
Frage zu beantworten, übersetzt sie religiöse Begriffe und Gehalte in ihr politisches
Denken und lässt damit neue Handlungsmöglichkeiten aufscheinen. Durch die
Aneignung von Begriffen mit religiösen Konnotationen wie Offenbarung, Verzeihen
oder den Rückgriff auf Erfahrungen wie die der Selbsttranszendenz gelingt es
Arendt, ihr politisches Vokabular mit Bedeutungsgehalten zu füllen, welche aus dem
Spiel mit dem religiösen und dem politischen Vokabular entstehen.

Arendt kann in die Reihe jener DenkerInnen eingereiht werden, welche, wie
Levinas oder Derrida, laut Jürgen Habermas seit der Spätantike wesentliche reli-
giöse Gehalte in die Sprache der Philosophie übersetzt haben.5 Diese DenkerInnen
legen es nahe, das Verhältnis von Politik und Religion nicht nur in historischer Sicht
daraufhin zu analysieren, wie das Verhältnis von Religion und Politik war und wel-
che Gewaltpotenziale Religion freisetzte,6 sondern auch in Hinsicht auf die Frage,
welche religiösen Gehalte bei der gewaltlosen Lösung politischer Herausforderun-
gen von Bedeutung sein könnten. Allerdings möchte ich zeigen, dass es sich in

 
1 Dieser Aufsatz ist aus einem Vortrag im Rhein-Main-Kolloquium »Religion und Politik«

entstanden. Ich danke seinen Mitgliedern für ihre hilfreichen Anmerkungen und die
Möglichkeit, dort vorzutragen. Weiterhin gilt mein Dank Michael Haus und Gerhard
Göhler, welche mich zuverlässig mit konstruktiver Kritik, hilfreichem Rat und
Denkanstößen auch beim Entstehen dieses Aufsatzes begleitet haben, sowie den
GutachterInnen des Leviathan, deren Bitte um werksgeschichtliche Einbettung sowohl der
agonalen Lesart als auch des Aneignungsbegriffs ich hier nicht nachkommen konnte. Aber
ich verspreche, es an einem anderen Ort zu tun.

2 Vgl. Greven 1999.

3 Holzinger 2007, S. 83.

4 Ebd.

5 Vgl. Habermas 2012, S. 102.

6 Siehe hierzu Gotthard 2002; Schilling 2007; Burkhardt 2009.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014, S. 174 – 190

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


Arendts Schriften um einen kreativen Aneignungsprozess handelt, welcher die reli-
giösen Bedeutungsgehalte (auf eine für Traditionalisten sicherlich unzumutbar pro-
vokative Weise) dem Primat des Politischen unterordnet. Sie zeigt uns, wie wir reli-
giöse Erfahrungen und Praktiken umdeuten und so politisch fruchtbar machen
können, um der für unsere Zeit so typischen zynischen Entmoralisierung zu entge-
hen.

Grundlage für Arendts Antwort auf das Problem des Mangels an Gewissheiten ist
ihr Menschenbild, das den Menschen als ein Wesen beschreibt, das sich von einer
Gottesvorstellung dadurch unabhängig macht, indem es sich zunehmend göttliche
Fähigkeiten wie das Erschaffen von etwas Neuem oder die Fähigkeit zum Verzeihen
aneignet. Obwohl sie dieses Verständnis vom Menschen in die Nähe von Nietzsches
nihilistischem Denken rückt, verfällt Arendt jedoch nicht in Nietzsches Absage an
Moral und Ethik, sondern verweist mit ihrer Handlungstheorie auf das intersub-
jektive Element und den Möglichkeitshorizont, welcher das gemeinsame Handeln
eröffnet. Flankiert wird Arendts Menschenbild von einer Säkularisierung der Erfah-
rung von Selbsttranszendenz7 und einer Sakralisierung8 des menschlichen Lebens.
Arendt, so kann das Argument zugespitzt werden, arbeitet an der Entstehung von
Werten, indem sie Praktiken wie das Erschaffen, Verzeihen, Sakralisieren aus dem
religiösen Zusammenhang löst und radikal politisch deutet. Anders als Hans Joas,
der mit der Sakralisierung der Person nach einer Möglichkeit sucht, den Schutz der
Person dem Politischen zu entziehen und ihr via Heiligkeit einen unverfügbaren
Charakter zu geben, bleibt die Heiligkeit der Person bei Arendt damit immer dem
Spiel der Kontingenz ausgesetzt und von Aushandlungen abhängig.9

Es geht mir darum, zu zeigen, dass Arbeiten, Herstellen und Handeln als Ent-
wicklungsschritte im Emanzipationsprozess des Menschen gedeutet werden kön-
nen. Und dass die in sämtlichen von Arendt beschriebenen Aneignungsprozessen
sichtbar werdende kreative Kraft des Menschen schließlich von Arendt durch zwei
theoretische Weichenstellungen gezügelt wird – die Säkularisierung der Erfahrung
der Selbsttranszendenz und die Sakralisierung der Person.

Das Erreichen der Unabhängigkeit

In ihrer Doktorarbeit »Der Liebesbegriff bei Augustin«10 schreibt Arendt 1929:

1.

 
7 Hier beziehe ich mich auf Joas’ Verständnis des Begriffs, welcher Selbsttranszendenz

unter anderem als das Gefühl des Ergriffenseins und die Erfahrung des Einsatzes für
andere Menschen oder Werte versteht. Vgl. Joas 1999, S. 285.

8 Zur neu aufflammenden Diskussion über das Heilige in der Moderne vgl. auch Canal et
al. 2013, S. 7.

9 Hans-Martin Schönherr-Mann macht aber in seiner Einleitung zu Arendt zu Recht darauf
aufmerksam, dass nicht alle wesentlichen politischen Begriffe Arendts aus der religiösen
Tradition stammen. Vgl. Schönherr-Mann 2006.

10 Zu den Begriffen der Weltentfremdung und Weltlosigkeit in Arendts Dissertation vgl.
Frank 2001.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 175

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


»In der auf Adam gegründeten societas hat der Mensch sich unabhängig gemacht von seinem
Creator. Er ist auf andere Menschen angewiesen, nicht auf Gott. Das genus humanum hat
seinen Ursprung in Adam und nicht im Creator. Es ist entstanden generatione und hat den
Bezug zu seinem Ursprung nur durch alle Generationen hindurch. Die Gemeinschaft der
Menschen, gegründet auf ihre Verwandtschaft, ist also eine societas von den Toten her und
mit den Toten. Das aber heißt, sie ist geschichtlich. Die Unabhängigkeit dieser Welt von
Gott gründet gerade in dieser Geschichtlichkeit. Ihre Sündigkeit ist gerade der eigene, von
Gott unabhängige Ursprung.«11

Der Mensch ist durch den Sündenfall nun nicht mehr auf Gott, sondern auf andere
Menschen angewiesen. Er hat jetzt die Verantwortung für seine Freiheit und damit
die Aufgabe, mit der menschlichen Pluralität ohne den Rückbezug auf einen all-
mächtigen Gott12 umzugehen. Die Emanzipation von Gott ist mit dem Sündenfall
aber noch nicht beendet, sondern durchläuft in den Arbeiten Arendts drei weitere
Stadien, welche jedoch nicht als abgeschlossene Stadien zu verstehen sind, sondern
eher als gleichzeitig nebeneinander bestehende und sich überlappende Stadien, die
sich aber gleichwohl in einer historischen Reihenfolge herausgebildet haben.

Im Arbeitsprozess ist der Mensch mittels der körperlichen Notwendigkeiten noch
in den Kreislauf der von Gott geschaffenen Natur eingebunden, im Prozess des Her-
stellens erschafft der Mensch neue Dinge, aber er muss dabei auf die Natur zurück-
greifen, um das Material für seine Kreationen zu gewinnen. Erst im Miteinander-
Sprechen und -Handeln kann sich der Mensch von Gott völlig emanzipieren, weil
es ihm hier möglich ist, allein im intersubjektiven Zwischenbereich seine Wirklich-
keit zu erschaffen, ohne Rückgriff auf Hilfsmittel aus der Natur.13

Zum Arbeitsprozess schreibt Arendt:
»Was der biologische Körperprozess und der weltliche Prozess von Wachstum und Verfall
miteinander gemein haben, ist, dass beide Teile des Kreislaufs der Natur sind und infolge-
dessen in unendlicher Wiederholung auftreten. Menschliche Tätigkeiten, die der Notwen-
digkeit entspringen [...] sind daher selbst in den Kreislauf der Natur gebunden«, dessen
»Mühe und Plage« erst mit dem Tod des jeweiligen Organismus ein Ende findet.14

Das Arbeiten entspringt dem Gebundensein des menschlichen Körpers an die orga-
nischen Notwendigkeiten. Es wird durch die Notwendigkeit, dem Körper Nahrung
zuzuführen, erzwungen. Der Mensch kann sich von den organischen Notwendig-
keiten nur durch den Tod befreien und erfährt dadurch sein Gebundensein an die
Natur und den Schöpfer derselben selbst noch nach dem Sündenfall.

Mit dem Herstellen jedoch gelingt dem Menschen ein großer emanzipatorischer
Schritt, denn er beginnt selbst seine Welt zu erschaffen. Zwar ist er im Herstel-
lungsprozess der Dingwelt noch auf das von Gott geschaffene Material angewiesen

 
11 Arendt 2003 [1929], S. 115.

12 Allmächtigkeit, so Arendt, zielt immer auf die Vernichtung von Pluralität. Vgl. Arendt
2007 [1960].

13 Abgesehen von der Naturhaftigkeit des menschlichen Körpers selbst.

14 Arendt 2007 [1960], S. 117.

176  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


und muss darauf zurückgreifen, aber er wird zum Schöpfer einer ganz eigenen
Dingwelt.

»Das Werk unserer Hände, und nicht die Arbeit unseres Körpers, Homo faber, der vorge-
gebenes Material bearbeitet zum Zwecke der Herstellung, und nicht das Animal laborans,
das sich körperlich mit dem Material seiner Arbeit ›vermischt‹ und ihr Resultat sich einver-
leibt, verfertigt die schier endlose Vielfalt von Dingen, deren Gesamtsumme sich zu der von
Menschen erbauten Welt zusammenfügt.«15

Im Sprechen und Handeln schließlich erreicht der Mensch die größte Unabhängig-
keit von Gott, indem er seine eigene Realität erschafft. Der Mensch wird selbst zum
Schöpfer seiner Realität, indem er sich seiner Freiheit bewusst wird und diese ver-
antwortungsvoll und unter Berücksichtigung der Unvorhersehbarkeit der Folgen des
Handelns nutzt. Das Wunder der Freiheit liegt für Arendt im kreativen Neubeginn,
im Anfangen-Können.16

»Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die existiert, bevor
wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite Geburt, in der wir die
nackte Tatsache des Geborenseins bestätigen, gleichsam die Verantwortung dafür auf uns
nehmen. Aber wiewohl niemand sich diesem Minimum an Initiative ganz und gar entziehen
kann, so wird sie doch nicht von irgendeiner Notwendigkeit erzwungen wie das Arbeiten,
und sie wird auch nicht aus uns gleichsam hervorgelockt durch den Antrieb der Leistung
und die Aussicht auf Nutzen«17 wie beim Herstellen.

Die Wirklichkeit entsteht nach Arendt im öffentlichen Miteinander-Sprechen und
-Handeln, unabhängig von Gott. Beeinflusst werden kann sie nur durch die mensch-
liche Art der Interaktion. Das heißt, sie kann wie eine Dingwelt mit Blick auf den
Nutzen hergestellt werden, oder aber sie kann als Möglichkeitsraum für die Ent-
stehung einer sozialen Welt genutzt werden.

Arendts Postulat der Unabhängigkeitserklärung des Menschen gegenüber Gott
unterscheidet sich von Nietzsches Postulat vom Tode Gottes insofern, als dass Got-
tes Existenz nicht negiert wird, sondern sich der Mensch von Gott geistig emanzi-
piert, zugleich aber mittels der Notwendigkeiten des Körpers an die Natur gebunden
bleibt. Der Mensch ist zwar noch durch natürliche und damit von Gott geschaffene
Notwendigkeiten bestimmt, er ist aber in seiner weiteren Entwicklung darüber
hinaus nicht mehr auf Gott angewiesen. Er wird selbst zum Schöpfer der Dingwelt
und, noch viel wichtiger, zum Schöpfer geteilter Sinngehalte und damit zum Schöp-
fer der sozialen Wirklichkeit, in der er lebt. Ob Gott in dieser Welt noch eine Rolle
spielt und welche, darüber entscheidet allein der Mensch.

Arendt unterscheidet sich von Nietzsche aber auch darin, dass sie danach nicht
zu einer Feier des Willens zur Macht,18 verstanden als Herrschaft über die Welt und
andere, übergeht, sondern dass sie die Unabhängigkeitserklärung gegenüber Gott
einerseits mit einem normativ aufgeladenen Begriff des Handelns verknüpft und
andererseits mit einer Sakralisierung des menschlichen Lebens sowie einer Säkula-
risierung der Erfahrung von Selbsttranszendenz.

 
15 Ebd., S. 161.

16 Vgl. Arendt 2007 [1993].

17 Arendt 2007 [1960], S. 215.

18 Vgl. De La Rosa 2012.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 177

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


Die kreative Kraft des Menschen

Indem sich der Mensch von Gott emanzipiert, geht auch die Fähigkeit der Neu-
schöpfung auf ihn über. Der Mensch erschafft sich seine Welt. Er kann dies als
Homo faber tun, die Politik der Notwendigkeit19 betreiben und das Politische auf
Herrschaftsaspekte beschränken, oder – und das ist die Alternative zu Nietzsche,
die Arendt uns aufzeigt – er kann die Politik der Freiheit20 verfolgen und das Poli-
tische als den Ort sehen, wo die Menschen in Freiheit und wechselseitiger Aner-
kennung ihrer Einzigartigkeit die Welt gestalten. Dazu ist es aber notwendig, dass
die Menschen der im Miteinander-Sprechen und -Handeln angelegten »Rationali-
tät« folgen, welche Arendt mit ihren Konzepten des Handelns, der kommunikativen
Macht und des Urteilens zu artikulieren suchte. Habermas hat versucht, diese Ratio-
nalität als die Rationalität der guten Gründe zu deuten;21 ein anderer Strang der
Arendt-Rezeption, vertreten etwa durch Dana Villa22 und Amy Allen23, versucht
dagegen die agonalen und performativen Elemente in Arendts Schriften herauszu-
stellen und deren Rationalität stark zu machen. Die agonale Lesart von Dana Villa
arbeitet zwar wichtige Elemente der agonalen Rationalität heraus, sie ist aber
zugleich nicht in der Lage, einen normativen Maßstab für die Einhegung des
Agons24 zu liefern, weil sie diesen im Konzept des Urteilens sucht.

Die performativen25 und agonalen Elemente sind vor allem in der Vita activa
unübersehbar. Der öffentliche Bereich wird zum »Erscheinungsraum«, eine Art
Bühne, auf welcher politische Akteure in Erscheinung treten können und in einem
Wettkampf zeigen können, wer sie sind. Dazu benötigen sie aber auch ein entspre-
chendes Publikum, welches über das Gesehene und Gehörte urteilt. Erst im Zusam-
menspiel der politisch Handelnden miteinander und mit dem Publikum entsteht
kommunikative Macht, entsteht die menschliche Wirklichkeit, entfaltet sich die
agonale Rationalität.26 Im Herzen dieses Modells findet sich jedoch kein normativer
Maßstab, welcher zu unterscheiden hilft, welche Art der Performanz im Wettkampf
auf der politischen Bühne die wertvollere oder bessere wäre, sondern lediglich ein
Ethos, welches die Akteure dazu anhält, sich mehr auf das Spiel selbst als aufs
Gewinnen zu konzentrieren.27 Villa weist daher zu Recht darauf hin, dass Arendt

2.

 
19 Vgl. Arendt 2007 [1993].

20 Vgl. ebd.

21 Vgl. Habermas 1995; Habermas 1991.

22 Villa 1992.

23 Allen 1999.

24 Agon steht in der griechischen Klassik für einen friedlichen Wettkampf.

25 Der Begriff der Performanz steht in der Performanzforschung für den Prozess der Über-
mittlung und Generierung von Bedeutungsgehalten durch das Handeln. Vgl. Alexander
2011, S. 82.

26 Vgl. Arendt 2007 [1960].

27 Vgl. Villa 1992.

178  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


an diesem Punkt sehr nahe an Nietzsche heranrückt, wenn sie vor allem das Erschei-
nen von Bedeutung im performativen Akt, also im Wettkampf feiert.

Normativ eingehegt wird diese Feier des Erscheinens, so Villa, jedoch durch das
Konzept des Urteilens, in welchem Arendt im Rückgriff auf Kant ein deliberatives
Element einführt, denn es ist das Publikum, welches aus einer gewissen Distanz
heraus über den Wettkampf urteilt.

»Das politische Urteil, betrachtet als eine Art Geschmacksurteil, hilft jedenfalls die Kämp-
fenden zu bändigen, indem es die Verbindung von Pluralität und Überlegung wieder ein-
führt, und zeigt, wie die Urteilsaktivität möglicherweise im Prozess der Artikulation ihrer
Differenzen einem Publikum eröffnet, was es miteinander gemein hat.«28

Allein durch die Artikulation von Differenz werden jedoch noch keine Gemeinsam-
keiten sichtbar, und auch die Aktivität des Urteilens an sich birgt noch keinen nor-
mativen Maßstab. Villa kann daher nicht überzeugend zeigen, wie das Konzept des
Urteilens von Arendt einen normativen Maßstab zur Verfügung stellen kann, wel-
cher die Spielregeln für den agonalen Wettkampf stellt. Das wird deutlich, wenn
man Arendts Konzept des Umgangs mit der Vergangenheit und des Urteilens auf
den Begriff der Aneignung hin befragt. Dann wird sichtbar, dass sowohl Arendts
Konzept der Geschichtsschreibung als auch ihr Konzept des Urteilens auf der Vor-
stellung von einem kreativen Aneignungsprozess beruht, welcher an sich über kei-
nen normativen Maßstab verfügt, das heißt der normative Maßstab muss durch ein
anderes Konzept gewonnen werden.

Der aneignende Charakter der Geschichtsschreibung

Arendt ist wie Nietzsche einer hermeneutischen Tradition zuzurechnen, welche das
menschliche Sprechen und Handeln als einen Akt der Aneignung begreift. In »Vom
Leben des Geistes« geht Arendt daher der Frage nach, wie der Beobachter der Ver-
gangenheit Bedeutung abgewinnen kann. Es geht ihr also wohlgemerkt nicht darum,
der Vergangenheit eine richtige Bedeutung abzugewinnen. Sie stützt sich dabei auf
Hegels Konzept der Zeit. Dieser konzipierte eine Philosophie der Geschichte, also
der Vergangenheit, welche den Vorgang beschreibt, wie sich das denkende Ich die
Vergangenheit aneignet und so Geist und Welt versöhnt:

»Nach Hegel kann der Geist durch die bloße Macht der Reflexion zwar natürlich nicht alle
Erscheinungen sich aneignen – gewissermaßen in sich hineinsaugen –, wohl aber alles, was
an ihnen sinnvoll ist; und was er sich nicht aneignen kann, lässt er als bedeutungslosen Zufall
beiseite, als ohne Konsequenzen für den Geschichtsverlauf oder für das diskursive Den-
ken.«29

Der Vorrang der Vergangenheit verschwindet aber, so Arendt, wenn der Geist
beginnt, sich mit der Zukunft zu beschäftigen, denn dann, fährt sie fort, ist es ent-

 
28 »Yet political judgment seen as a kind of taste judgment nevertheless helps to tame the

agon by reintroducing the connection between plurality and deliberation, by showing
how the activity of judgment can, potentially, reveal to an audience what they have in
common in the process of articulating their differences.« (Ebd., S. 298, Übersetzung
S.D.L.R.)

29 Arendt 2006 [1979], S. 279.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 179

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


gegen Hegels Annahmen nicht das denkende, sondern das wollende Ich, welches das
Vermögen hat, die Gegenwart zu negieren, sie also zu verändern. Der Ablauf der
Dinge ist kein vorherbestimmter, sondern kann durch das Vermögen des wollenden
Ichs verändert werden. Der Mensch erschafft sich, so Arendt, mittels des Willens,
»seines Organs für die Zukunft«, selbst. Der Wille ist zugleich das Organ für die
Quelle der Zukunft wie der Vergangenheit, denn die Vergangenheit wird von der
Zukunft geschaffen.30

Ich deute Arendts Überlegungen zur Geschichtsschreibung so, dass Tradition für
Arendt durchaus eine Quelle der Wahrheit ist, jedoch nicht, weil es ein objektives
hermeneutisches Verfahren gäbe, welches der Vergangenheit die richtige Bedeutung
abgewinnen könnte, sondern weil es gelingt, Neues in die Welt zu holen, indem der
Mensch eine Vorstellung von einer möglichen Zukunft entwickelt und eine
Geschichte erzählt, welche das Neue in der Vergangenheit verortet, das heißt eine
Geschichte erzählt, welche die Fragmente der Vergangenheit zu einem sinnvollen
Ganzen zusammenfügt. Das ausführlichste Beispiel hierfür findet sich in Arendts
Beschäftigung mit der amerikanischen Revolution. Die narrative Struktur des Han-
delns und der menschlichen Identität hat für Arendt zur Folge, dass die Vergangen-
heit immer wieder in die Geschichten der Gegenwart eingeschrieben werden muss.
Diese Wiederaneignung der Vergangenheit bedeutet ständige Neueinschätzungen
und Neubewertungen der Vergangenheit, welche in manchen Fällen, wie jenem der
amerikanischen Revolution, nur außerhalb der Tradition erfolgen kann. Diese
Momente des Neubeginns sind jedoch durch eine absolute Beliebigkeit gekenn-
zeichnet: »Jeder Anfang birgt in sich ein Element völliger Willkür«.31 Um diese
Beliebigkeit zu überwinden, wandten sich die Gründerväter der amerikanischen
Verfassung den römischen Institutionen zu, nicht, so Arendt, aus einer romantischen
Geste heraus, sondern weil sie ein Modell benötigten, um die politische Ordnung
zu stabilisieren.32 Deshalb eigneten sie sich das römische Modell an und veränderten
es, indem sie die Autorität des Obersten Gerichtshofs aus der geschriebenen Ver-
fassung ableiteten und nicht, wie im römischen Senat, von der Autorität der Grün-
derväter.

Der aneignende Charakter des Urteilens

Auch das Konzept der erweiterten Denkungsart basiert auf der Idee der Aneignung.
Das Vermögen, das eine Aneignung möglich macht, heißt »Einbildungskraft«.33

Diese Einbildungskraft besteht für Arendt aber nicht in der passiven Übernahme der
Vorurteile und Standpunkte anderer, sondern in deren Beurteilung aus der Distanz,

 
30 Vgl. Arendt 2006 [1979].

31 Vgl. Arendt 2006 [1965], S. 265.

32 Vgl. Arendt 2006 [1965].

33 Arendt 2006 [1979], S. 446.

180  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


welche die innere Repräsentation schafft. Die zeitliche und örtliche Distanz wird
somit zu einem notwendigen Element eines guten Urteils.

»Nur was einen in der Vorstellung anrührt, wenn es nicht mehr durch seine unmittelbare
Gegenwart anrühren kann [...] nur das lässt sich als recht oder unrecht, wichtig oder
unwichtig, schön oder hässlich oder ein Mittelding davon beurteilen.«34

Zu dieser Einbildungskraft muss nach Arendt jedoch ein sensus communis, das heißt
der gesunde Menschenverstand hinzutreten. Darunter versteht Arendt mit Kant ein
Beurteilungsvermögen, welches die Urteile anderer antizipiert:

»Dies geschieht nun dadurch, dass man sein Urteil an anderer nicht sowohl wirkliche, son-
dern vielmehr bloß mögliche Urteile hält und sich in die Stelle jedes anderen versetzt, indem
man bloß von den Beschränkungen, die unserer eigenen Beurteilung zufälligerweise anhän-
gen, abstrahiert.«35

Die Geltung der so gewonnenen Urteile gleicht jedoch nicht jener kognitiver oder
wissenschaftlicher Aussagen, und sie sagt noch nichts darüber aus, wie man handeln
soll.36 Dieses Urteil des denkenden Ichs ist nicht zwingend, sondern kann nur selbst
wiederum um Zustimmung werben. Daher denkt Arendt auch das Publikum als
debattierende Instanz, deren Produkt ein immer prekärer, weil durch Diskussionen
veränderbarer Common sense darstellt, in welchem sich das Publikum die Welt über
gemeinsame Narrationen aneignet.

Als normative Einhegung des agonalen Wettkampfs ist daher der Rückgriff auf
das Konzept des Urteilens, wie Villa ihn wählt, nicht ausreichend. Zusammenfas-
send lässt sich sagen, dass dies daran liegt, dass Arendt sowohl in ihren Überlegun-
gen zur Geschichtsschreibung als auch in ihren Überlegungen zum Urteilen auf den
aneignenden Charakter von Geschichtsschreibung und auf den rhetorischen Cha-
rakter des Urteilens verweist. Sie sind also beide Gegenstand des rhetorischen Wett-
kampfs und nicht einhegendes Moment desselben.

Der normative Maßstab findet sich vielmehr in der Trennung von Herstellen und
Handeln. Villa übersieht, dass Arendt eine Einschränkung vorgenommen hat, indem
sie Herstellen und Handeln trennt und das Handeln als das für den politischen
Bereich konstitutive Element setzt. Für Arendt ist das Verhältnis des Menschen zur
Vergangenheit und zu anderen Menschen wie für Nietzsche ein aktives und pro-
duktives. Anders als Nietzsche bestimmt sie den politischen Wettkampf aber von
Anfang an als fairen Wettkampf37 zwischen Handelnden, also sich wechselseitig als
einzigartig anerkennenden Menschen, und das Urteilen mit seinen beiden Elementen
der Einbildungskraft und des sensus communis als dialogischen Prozess. Das Ver-
stehen der Vergangenheit wird so zu einem kreativen und zugleich dialogisch-
umbildenden Akt der Aneignung von Geschichte, nicht wie bei Nietzsche zu einem
Akt der Beherrschung. Um das Gesagte auf den Punkt zu bringen: Während Nietz-
sche nur eine Form der Aneignung von Welt kennt, welche darauf abzielt, den
anderen oder das andere zu beherrschen, unterscheidet Arendt zwischen einer Form
 
34 Ebd., S. 454.

35 Ebd., S. 458.

36 Vgl. ebd.

37 Indem sie das Politische über das Miteinander-Sprechen und -Handeln definiert.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 181

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


der Aneignung, welche darauf abzielt, zu beherrschen, und nennt sie das Herstellen
und eine Form der Aneignung von Welt, welche im dialogischen Wettkampf mit den
anderen Sprechern unter Anerkennung der Einzigartigkeit jedes Sprechers neue
Bedeutungsgehalte entstehen lässt. Das heißt, der politische Wettkampf, den Arendt
vor Augen hat, findet nur zwischen Handelnden statt. Es ist also ein Wettkampf,
der zwischen Menschen ausgetragen wird, welche sich in ihrer Einzigartigkeit aner-
kennen und welche auf die Instrumentalisierung des Kontrahenten und seiner Argu-
mente in der Debatte verzichten. Der politische Wettkampf ist so in das normativ
gehaltvolle Konzept des Handelns eingebettet. Es ist weniger das Urteilen, welches
die Rationalität der Interaktionen sichert, als vielmehr die Haltung gegenüber den
am Wettkampf Beteiligten und die Haltung gegenüber denen, die beurteilt werden.
Das Politische kann nur dann zu einem Ort werden, wo Menschen in Freiheit ihre
Welt gestalten, wenn sie sich wechselseitig das Recht zugestehen, ihre Perspektiven,
Erfahrungen und Lösungsansätze vor Publikum zu artikulieren. Die agonale Ratio-
nalität liegt darin begründet, dass Konflikte ausgesprochen und ausgetragen wer-
den. Eingehegt werden sie durch die Anerkennung der Legitimität der Forderung,
vor Publikum gehört zu werden, und die anerkennende Haltung gegenüber allen am
öffentlichen Diskurs Partizipierenden.

Arendt lässt es dabei jedoch noch nicht auf sich bewenden. Sie arbeitet zwei wei-
tere Elemente ein, welche der Einhegung des Agons dienen – sie säkularisiert die
Erfahrung der Selbsttranszendenz, und sie sakralisiert das menschliche Leben.

Die Säkularisierung der Erfahrung von Selbsttranszendenz

Hans Joas unterscheidet in seinen Arbeiten neun verschiedene Formen der Säkula-
risierung: zwei Formen der Säkularisierung rechtlicher Art, zwei genealogischer Art,
drei sozialwissenschaftlich übliche (»Abnahme von Religion; Rückzug der Religion
ins Private; Freigabe gesellschaftlicher Bereiche von religiöser Kontrolle«)38 und mit
Taylor die sogenannte »Säkulare Option«39. Die neunte Form ist schließlich die
affirmative Genealogie40, welche ich als die Aneignung religiöser Elemente (Prakti-
ken und Ideen) mittels Uminterpretation und Eingliederung in den politischen
Bereich durch die (politische, soziologische) Theorie bezeichne. Diese Eingliederung
nimmt bei Arendt und Joas zwei unterschiedliche Formen an: einmal die Form der
Sakralisierung der Person und einmal die Säkularisierung der Gottesbeziehung.
Während Joas die Genese einer sozialen Vorstellung von Heiligkeit beschreibt, um
diese zugleich zu affirmieren und um die Person in den Status des Heiligen zu erhe-
ben und damit zu etwas Außerpolitischem, etwas Unverfügbarem werden zu lassen,
verbleibt Arendts Schutz der Person im Bereich des Politischen und damit des
Umstrittenen. Als Aneignung religiöser Elemente durch Arendt kann die Uminter-

3.

 
38 Joas 2009, S. 293.

39 Ebd.

40 Vgl. Joas 2011.

182  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


pretation der Erfahrung von Selbsttranszendenz und die Sakralisierung des Men-
schen als Praxis der (Selbst-)Heiligung angeführt werden.

Die Uminterpretation der Erfahrung von Selbsttranszendenz

Während im religiösen Bereich die Erfahrung von Selbsttranszendenz auf eine
Erfahrung mit einer göttlichen Instanz gerichtet ist, sich also zwischen dem Göttli-
chen und dem Gläubigen ereignet, übersetzt Arendt diese Erfahrung in den politi-
schen Bereich, indem sie die Möglichkeit der Erfahrung der Selbsttranszendenz in
intersubjektiven Interaktionen aufzeigt und die Rahmenbedingungen beschreibt,
welche eine solche Erfahrung ermöglichen. Arendts Konzepte der kommunikativen
Macht und des öffentlichen Raums können vor diesem Hintergrund als Beschrei-
bung der Ermöglichungsbedingungen für die Entstehung von Werten, wie Joas sie
in Die Sakralisierung der Person umschrieben hat, verstanden werden. Werte ent-
stehen, so Joas, nicht allein dadurch, dass jemand diese als Werte setzt, sondern sie
sind von einem »Gefühl der subjektiven Evidenz bei affektiver Intensität« abhängig,
das heißt sie müssen erfahren werden.41 Die Erfahrbarkeit von Werthaftigkeit und
damit auch die Entstehung einer neuen Wirklichkeit ist, wie ich mit Arendt zu zeigen
versucht habe, aber von bestimmten Voraussetzungen abhängig, welche ich mit dem
Begriff der agonalen Rationalität bezeichnet habe: Es handelt sich dabei insbeson-
dere um drei Aspekte:
a) Erstens eine dialogische und gewaltfreie Kommunikation, welche den Interak-

tionspartner nicht instrumentalisiert. Es ist der Entwurf einer Kommunikation,
welche die Forderung des anderen danach, gehört zu werden, in zweifacher
Hinsicht ernst nimmt. Erstens in Hinsicht darauf, die Möglichkeit zur Artiku-
lation zu erhalten, und zweitens unter Verzicht auf epistemische Gewalt, welche
in der instrumentellen Aneignung von Äußerungen besteht.42 Kommunikative
Macht43 ist nach Arendt das, »was den öffentlichen Bereich, den potentiellen
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden, überhaupt ins
Dasein ruft und im Dasein erhält«.44

b) Zweitens setzt Arendt Menschen voraus, welche den Mut haben, zu offenba-
ren,45 wer sie sind, welche in einem öffentlichen Wettkampf zwischen sich wert-
schätzenden Personen um die Anerkennung ihrer Narrationen und Forderungen
kämpfen. Es ist nicht die Kunst der Täuschung und der klugen Schachzüge, die

 
41 Joas 2011, S. 163; Joas 1999, S. 285.

42 Siehe hierzu De La Rosa 2012.

43 Das Wort »Macht« leitet sich, so Arendt, vom griechischen »dýnamis«, vom lateinischen
»potentia« und im deutschen Sprachgebrauch von »möglich« ab. Es verweist damit auf
einen möglichen Erscheinungsraum, in welchem Menschen zeigen können, wer sie sind,
aber zugleich auch auf einen Raum für das Erscheinen von gemeinsamen politischen
Prinzipien. Vgl. Arendt 2007 [1960].

44 Ebd., S. 252.

45 Ebd., S. 218 und 232. Zur Übersetzung des Begriffs der Offenbarung in den Bereich des
Politischen siehe den Abschnitt »Die Einhegung der aneignenden Potenz durch Sakrali-
sierung des menschlichen Lebens«.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 183

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


hier zählt, sondern die Fähigkeit, die Karten offenzulegen. Sprechen und Han-
deln haben eine Aufschluss gebende Qualität, denn sie lassen das Einmalige
einer Person, das Wer-einer-ist, sichtbar werden.46 Wo Menschen zeigen, wer
sie sind, treten sie aus dem Konformismus der Gesellschaft heraus, kündigen die
»Herrschaft des Niemands«47 auf und nehmen eine ganz eigene Position im
menschlichen »Bezugsgewebe« ein. Hierin liegt eine Ursache von Konflikten,
welche jedoch durch die wechselseitige Anerkennung als Personen mit der legi-
timen Forderung, gehört zu werden, eingehegt wird.

c) Drittens setzt die Erfahrung der Selbsttranszendenz die konkrete Anwesenheit
der Menschen vor Ort voraus. Sie kann nicht medial übertragen oder vermittelt
werden. »Für eine vernünftige Meinungsbildung bedarf es des Meinungsaus-
tauschs, um sich eine Meinung zu bilden, muß man dabei sein; und wer nicht
dabei ist, hat entweder – im günstigsten Falle – gar keine Meinung, oder er macht
sich in den Massengesellschaften des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhun-
derts aus allen möglichen, konkret nicht mehr gebundenen Ideologien einen
Meinungsersatz zurecht.«48 Das Dabeisein ist deshalb von Bedeutung, weil es
die Erfahrung der Selbsttranszendenz im Bereich des Politischen ermöglicht.
Denn so wenig wie eine Radiosendung die Anwesenheit bei einem Gottesdienst
ersetzen kann, wenn es um die Erfahrung der Selbsttranszendenz geht, ebenso
wenig kann eine TV-Show Erfahrungen der politischen Selbsttranszendenz
generieren.

Arendt überträgt die religiös konnotierte Erfahrung der Selbsttranszendenz in den
politischen Bereich, indem die öffentliche Sphäre zum zentralen Ort der politischen
Erfahrung wird. Der öffentlich ausgetragene dialogische Wettkampf um Artikula-
tionen und Werte zwischen sich anerkennenden politischen Akteuren wird so für
die Akteure selbst und für ihr Publikum zu einem Ort möglicher Selbsttranszendenz.
Auf diesem Wege nimmt Arendt eine Aneignung religiöser Erfahrungen und Gehalte
vor und weist ihnen einen Ort im Bereich des Politischen zu. Das Ziel dieser Aneig-
nung ist eine säkulare Vergemeinschaftung. Diese basiert auf politischen Erfahrun-
gen der Selbsttranszendenz, welche im dialogischen Wettkampf oder im Beiwohnen
eines solchen Wettkampfs zwischen sich als einzigartig anerkennenden Individuen
gemacht werden können. Selbsttranszendenz wird hier zu einer grundlegenden poli-
tischen Kategorie, weil sie nicht mehr auf etwas Göttliches gerichtet ist, sondern als
intersubjektive Erfahrung gedeutet wird, welche, so lässt sich mit Joas sagen,
Gefühle subjektiver Evidenz und affektiver Intensität in Bezug auf politische Prin-
zipien erzeugt, welche nur in der Gemeinschaft mit anderen Menschen erfahrbar
sind.

Als problematisch ist daran die Einschränkung auf den politischen Bereich zu
werten. Während Joas die Möglichkeit von »erschütternden« Erfahrungen auch
außerhalb des Bereichs des Politischen aufzeigt, erscheint die Praxis der Sakralisie-

 
46 Vgl. Arendt 2007 [1960].

47 Ebd., S. 51.

48 Arendt 2006 [1965], S. 303.

184  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


rung bei Arendt allein als ein politisches Handeln. »Erschütternde« Erfahrungen
sind für Arendt deshalb nur relevant, wenn sie im Bereich des kommunikativen
Handelns und damit im Bereich des Politischen stattfinden.

Die Sakralisierung des Menschen als Praxis der (Selbst-)Heiligung

Als zweites den Agon einhegendes Element kann die Sakralisierung des menschli-
chen Lebens genannt werden. Die Sakralisierung, also die Heiligung, war zunächst
ein rein religiöser Akt, welcher die Abtrennung von Dingen oder Personen, also ihre
Vorrangstellung gegenüber anderen, hervorhob. Arendt eignet sich diese Art der
Auszeichnung an und überträgt sie in den politischen Bereich als eine Praxis der
(Selbst-)Heiligung. Sie entfernt dabei den Leistungsgedanken, indem sie die Sakra-
lisierung qua Person, also qua Menschsein vornimmt und der physischen wie seeli-
schen Unversehrtheit jedes Einzelnen den Vorrang vor allem anderen einräumt.
Nicht die Gattung, der Staat, die Nützlichkeit oder die Gemeinschaft sind das Maß
aller Dinge, sondern die Unversehrtheit des Einzelnen. Diese kann jedoch nur durch
ein ständiges Ringen geschützt werden, denn eine unverfügbare oder außerpolitische
Kategorie bietet Arendts Begriffsgebäude nicht. Es lässt vielmehr sichtbar werden,
dass nicht nur auf der Ebene politischer Entscheidungen um die Sakralisierung der
Person gerungen werden muss, sondern auch auf der Ebene der politischen Theorie
und der Geschichtsschreibung.

Aneignung als Stilmittel politischer Theorie

Arendt ist immer wieder vorgeworfen worden, sie mache die griechische Polis zu
einem Vorbild, welches diesen Vorbildcharakter, den Arendt zeichnet, niemals
besessen habe. Dieser Vorwurf, so möchte ich argumentieren, trifft Arendt nicht,
weil die Aufgabe der politischen Theorie für sie darin liegt, wie die Gründerväter
im Falle der Amerikanischen Revolution »aus der Vergangenheit Sinn herauszule-
sen«.49 Aufgabe der politischen Theorie ist es also nicht, nach wahren Begebenheiten
in der Geschichte zu suchen, sondern aus der Geschichte Sinnelemente zu gewinnen
und sie in neue Narrationen einzubinden, das heißt sich die Geschichte anzueignen,
um der Gegenwart Sinn zu geben. Denn Sinn ist es, woran es dem Herstellen und
damit der Politik der Notwendigkeit mangelt. Weil sich das Streben nach der Her-
stellung einer Dingwelt in einer infiniten Zweck-Mittel-Schlaufe verfängt, wird
alles, was zunächst Zweck der Anstrengung war, zum Mittel für einen anderen
Zweck. Der Nutzen als End- oder Selbstzweck ist daher sinnlos, weil das Ideal des
Nutzens nicht mehr damit erklärt werden kann, dass es nützlich sei, »über seinen
eigenen Nutzen und Zweck befragt, muß es die Auskunft verweigern«.50 Denn es
gibt keine Antwort auf die Frage, was der Nutzen des Nutzens ist.

Der politischen Theorie fällt daher die Aufgabe zu, an der Erzeugung von Sinn zu
arbeiten. Sie ist dabei jedoch selbst auf Prozesse kommunikativer Macht angewie-

4.

 
49 Arendt 2006 [1961], S. 3-15.

50 Arendt 2007 [1960], S. 183.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 185

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


sen, in welchen es ihr gelingen muss, die politischen Prinzipien, die sie zu transpor-
tieren versucht, verständlich und erfahrbar zu machen. Ich werde daher im Folgen-
den argumentieren, dass Arendt ein ganz bestimmtes theoretisch-konzeptionelles
Mittel einsetzt, um »um Zustimmung zu werben«51 – die Sakralisierung des mensch-
lichen Lebens.

Die Einhegung der aneignenden Potenz durch Sakralisierung des menschlichen
Lebens

Der Begriff der Sakralisierung, wie ihn Hans Joas in Die Sakralität der Person ver-
wendet, basiert auf der Beobachtung eines Prozesses: »[...] in dem jedes einzelne
menschliche Wesen mehr und mehr und in immer stärker motivierender und sensi-
bilisierender Weise als heilig angesehen und dieses Verständnis im Recht institutio-
nalisiert wird«.52 Arendt befördert diese Sakralisierung der Person, indem sie Eigen-
schaften Gottes wie die Fähigkeit zur Schöpfung, zum Neuanfang oder des
Verzeihens auf den Menschen überträgt und so das menschliche Leben durch die
Annäherung an das Göttliche sakralisiert. Der Mensch besitzt nach Arendt einerseits
die Fähigkeit, bisher Gewesenes oder Getanes hinter sich zu lassen und Neues zu
beginnen. Die Gefahr, die mit dem Neu-Anfangen verbunden ist, nämlich die Unab-
sehbarkeit dessen, was auf einen Neuanfang folgt, kann durch die zweite göttliche
Fähigkeit des Menschen, die des Verzeihens, aufgefangen werden. »Das Heilmittel
gegen Unwiderruflichkeit – dagegen, dass man Getanes nicht rückgängig machen
kann, obwohl man nicht wusste, und nicht wissen konnte, was man tat – liegt in
der menschlichen Fähigkeit zu verzeihen.«53 Das Verzeihen zielt einerseits auf Geta-
nes, bereits Geschehenes, das heißt Beziehungen etwa nachfolgender Generationen
sollen nicht mehr belastet werden durch das, was vorher geschehen ist, sie sollen in
der Lage sein, einen neuen Anfang zu setzen. Gleichzeitig erleichtert das Verzeihen
den Neuanfang insofern, als es die Angst vor unverzeihlichen Fehlern minimiert,
denn es ist nicht absehbar, wohin ein Neuanfang sich im menschlichen Bezugsge-
webe entwickelt.

Arendt überträgt so die Fähigkeit, Sünden zu verzeihen, auf den Menschen. Ver-
zeihen ist, so Arendt, keine religiöse Erfahrung, sondern eine genuin politische, weil
es die einzige Möglichkeit ist, den »Schaden, den alles Handeln unweigerlich mit-
anrichtet«,54 einzuhegen, indem es sich in das Gewebe menschlicher Beziehungen
einmischt, ohne alle Konsequenzen absehen zu können. »Nur durch dieses dauernde
gegenseitige Sich-Entlasten und Entbinden können Menschen, die mit der Mitgift
der Freiheit auf die Welt kommen, auch in der Welt frei bleiben [...].«55

 
51 Arendt 2006 [1979], S. 459.

52 Diese Art der Sakralisierung, so Joas, ist nicht auf religiöse Bedeutungen beschränkt,
sondern auch säkulare Gehalte können »die Qualität annehmen, die für die Sakralität
charakteristisch sind; subjektive Evidenz und affektive Intensität«. Joas 2011, S. 18.

53 Arendt 2007 [1960], S. 301.

54 Ebd., S. 305.

55 Ebd., S. 306.

186  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


Der Mensch emanzipiert sich von Gott, wird ihm in seinen Fähigkeiten zur Schöp-
fung einer (Ding- beziehungsweise sozialen) Welt, seiner Fähigkeit zum Neuanfang
und zum Verzeihen ähnlich und damit zugleich auch heilig. Die Übertragung lässt
sich gut an einem Augustin-Zitat aus der Vita activa aufzeigen:

»Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, vor dem es niemand gab [...]« Dann
Arendt weiter: »[S]eine Erschaffung ist nicht der Beginn von etwas [...] sondern das Anfan-
gen eines Wesens, das selbst im Besitz der Fähigkeit ist anzufangen. [...] Mit der Erschaffung
des Menschen erschien das Prinzip des Anfangs, das bei der Schöpfung der Welt noch
gleichsam in der Hand Gottes und damit außerhalb der Welt verblieb, in der Welt selbst
und wird ihr immanent bleiben, solange es Menschen gibt.«56

Arendt eignet sich auch den Begriff der Offenbarung an und verweist damit auf die
Offenbarung Jesu Christi, in welcher es darum geht, den göttlichen Heilsplan ver-
ständlich zu machen. In den Bereich des Politischen übersetzt, wird daraus die For-
derung, die eigenen Handlungen für andere transparent zu machen, damit sie sich
entscheiden können, ob sie dem vorgeschlagenen »Heilsplan« folgen wollen oder
nicht. Es wird keine blinde Folgebereitschaft verlangt oder durch Tricks und Kniffe
Folgebereitschaft »ergaunert«, sondern es wird aufrichtige Überzeugungsarbeit
geleistet, sodass jeder, der folgt (im Rahmen des Vorhersehbaren), weiß, wem und
was er folgt.

5. Fazit

Arendt übersetzt die religiösen Begriffe in die Sprache der politischen Theorie und
eröffnet damit den Blick auf eine mögliche Vergemeinschaftungsform, welche säku-
lar ist und zugleich religiöse Bedeutungsgehalte und Praktiken zugunsten einer
zutiefst demokratischen Vergemeinschaftungsform zugänglich macht. Die Wert-
schätzung der Pluralität und jedes Einzelnen in seiner Einzigartigkeit bleibt in ihrer
Konzeption nicht allein der Institution des Rechts überlassen, denn Rechte werden
von Staaten garantiert, die im Moment der größten Not gerade nicht imstande oder
bereit sind, diese Rechte zu garantieren.57 Daher argumentiert Arendt, dass es einer
anderen Verortung des Respekts vor dem menschlichen Leben bedarf, als es in einer
Konzeption positiver Rechte aufzuheben. Diese Verortung findet sich bei Arendt in
den dialogisch-demokratischen Formen der Interaktion, also im Miteinander-Spre-
chen und -Handeln, als auch in der Sakralisierung des menschlichen Lebens sowie
der Erfahrbarkeit von Werthaftigkeit durch politische Erfahrungen der Selbsttrans-
zendenz wieder. Die Unversehrtheit des Einzelnen inklusive seiner Fähigkeit, sich zu
artikulieren, ist das Maß aller Dinge, aber dieser Maßstab muss immer wieder neu
gesetzt und erkämpft werden. Ein Ja zu diesem Maßstab muss immer wieder das
Ergebnis von Auseinandersetzungen um die und mit der Vergangenheit sowie des
Blicks auf eine mögliche Zukunft sein. Der politische Wettkampf, welcher diese
Bezeichnung verdient, weil er im Sinne Arendts dialogisch ist, wird einerseits von
den dialogisch-demokratischen Formen des Handelns und andererseits von den

 
56 Ebd., S. 216.

57 Vgl. Arendt 2009 [1955]; hierzu auch Birmingham 2006.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 187

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


Erfahrungen der Selbsttranszendenz und der Sakralisierung des menschlichen
Lebens eingehegt. Die Erfahrungen der Selbsttranszendenz, die im diskursiven Mit-
einander gemacht werden, bilden den sozialen Kitt, welcher den Bestand der dialo-
gisch-umbildenden Narrationen sichert und mit Leben erfüllt. Bei dieser Art von
Auseinandersetzung können Werte entstehen, weil Menschen hier die Erfahrung
machen können, was es bedeutet, sich für eine als wertvoll erfahrene Sache gemein-
sam einzusetzen. Zugleich sollte aber klar sein, dass ein »kategorischer Schutz der
Person« oder eines anderen Wertes, wie ihn Joas mit einer außerpolitischen Kate-
gorie zu schaffen sucht,58 mit Arendt nicht begründet werden kann. Dafür sind die
Ideen der Kontingenz und der Aneignung in ihrem Theoriegebäude zu präsent. Der
Schutz der Person muss mit Arendt immer wieder neu diskursiv hergestellt und
bestätigt werden – nicht zuletzt mit den konzeptionellen Mitteln der politischen
Theorie. Daher greift Arendt auf religiöse Bedeutungsgehalte und Praktiken zurück,
deutet diese um und macht sie für den politischen Kontext fruchtbar, indem sie uns
die konstruktiven Wirkungen aufzeigt, welche die im religiösen Kontext erlernten
Praktiken etwa des Verzeihens oder der Selbsttranszendenz nach ihrer Umdeutung
auch im politischen Kontext entfalten können.

Literatur

Alexander, C. Jeffrey 2011. Performance and power. Cambridge: Polity Press.
Allen, Amy 1999. »Solidarity after identity politics: Hannah Arendt and the power of feminist

theory«, in Philosophy and Social Criticism 25, 1, S. 97-118.
Arendt, Hannah 2003 [1929]. Der Liebesbegriff bei Augustin. Berlin, Wien: Philo.
Arendt, Hannah 2006 [1961]. Between past and future. London: Penguin.
Arendt, Hannah 2006 [1965]. Über die Revolution. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2006 [1979]. Vom Leben des Geistes. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2007 [1960]. Vita activa oder vom tätigen Leben. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2007 [1993]. Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß, hrsg. v. Ludz, Ursula.

München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2009 [1955]. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. München, Zürich:

Piper.
Birmingham, Peg 2006. Hannah Arendt and human rights. The predicament common responsi-

bility. Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press.
Burkhardt, Johannes 2009. Deutsche Geschichte in der Frühen Neuzeit. München: C. H. Beck.
Canal, Héctor et al. 2013. Das Heilige (in) der Moderne. Denkfiguren des Sakralen in Philosophie

und Literatur des 20. Jahrhunderts. Bielefeld: transcript.
De La Rosa, Sybille 2012. Aneignung und interkulturelle Repräsentation. Wiesbaden: Springer

VS.
Frank, Martin 2001. »Hannah Arendts Begriffe der Weltentfremdung und Weltlosigkeit in Vita

activa im Lichte ihrer Dissertation Der Liebesbegriff bei Augustin«, in »The Angel of History
is looking back«. Hannah Arendts Werk unter politischem, ästhetischem und historischem
Aspekt, hrsg. v. Neumann, Bernd et al., S. 127-151. Würzburg: Königshausen und Neumann.

Gotthard, Axel 2002. »Strukturkonservativ oder aggressiv? Die geistlichen Kurfürsten und der
Ausbruch des teutschen Konfessionskriegs«, in Friedliche Intentionen – kriegerische Effekte.
Studien zur neueren Geschichte 1, hrsg. v. Schulze, Winfried, S. 140-168. St. Katharinen:
Scripta Mercaturae.

 
58 Vgl. Joas 2011, S. 107.

188  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


Greven, Michael 1999. Die politische Gesellschaft. Opladen: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten.

Habermas, Jürgen 1991. Erläuterungen zur Diskursethik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 1995. Theorie des kommunikativen Handelns. Zur Kritik der funktionalisti-

schen Vernunft, Band 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Habermas, Jürgen 2012. Nachmetaphysisches Denken II. Berlin: Suhrkamp.
Holzinger, Markus 2007. Kontingenz in der Gegenwartsgesellschaft. Dimensionen eines Leitbe-

griffs moderner Sozialtheorie. Bielefeld: transcript.
Joas, Hans 1999. Die Entstehung der Werte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Joas, Hans 2009. »Die säkulare Option. Ihr Aufstieg und ihre Folgen«, in Deutsche Zeitschrift für

Philosophie 57, 2, S. 293-300.
Joas, Hans 2011. Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. Berlin:

Suhrkamp.
Schilling, Heinz 2007. Konfessionalisierung und Staatsinteressen 1559-1660. Handbuch der

Geschichte der Internationalen Beziehungen, Band 2. Paderborn: Schöningh.
Schönherr-Mann, Hans-Martin 2006. Hannah Arendt. Wahrheit, Macht, Moral. München: C. H.

Beck.
Villa, Dana 1992. »Beyond good and evil. Arendt, Nietzsche, and the aestheticization of political

action«, in Political Theory 20, 2, S. 274-308.

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkularisierung und Sakralisierung 189

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174


Zusammenfassung: Das Hauptargument des Beitrags lautet, dass Arendt an der Entstehung
von Werten arbeitet, indem sie Praktiken wie das Erschaffen, Verzeihen, Sakralisieren aus
dem religiösen Zusammenhang löst und radikal politisch deutet. Sie unterscheidet sich darin
von Hans Joas, welcher mit der Sakralisierung der Person nach einer Möglichkeit sucht, den
Schutz der Person dem Politischen zu entziehen und ihr via Heiligkeit einen unverfügbaren
Charakter zu geben, denn bei Arendt bleibt die Heiligkeit der Person immer dem Spiel der
Kontingenz ausgesetzt und von Aushandlungen abhängig.

Stichworte: Säkularisierung, Sakralisierung, Selbsttranszendenz, Politisierung

Hannah Arendt in between secularization and sacralization

Summary: While Hans Joas argues for a sacralization of the person which withdraws the
protection of the person from the political, it is maintained that Arendt’s writing proposes a
sacralization that does not negate the contingency of sacralizations and rather assumes it to
be part of human freedom. Furthermore it is argued, that although Arendt appropriates reli-
gious terms and practices, she subordinates them, according to her understanding of eman-
cipation, to the political, and in this way develops the model of a secular form of collec-
tivization.

Keywords: contingency, secularization, sacralization, political self-transcendence

Autorin

Dr. Sybille De La Rosa
Institut für Politische Wissenschaft
Lehrstuhl für Moderne Politische Theorie
Bergheimer Straße 58
69115 Heidelberg
sybille.delarosa@ipw.uni-heidelberg.de

190  Sybille De La Rosa

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

