AUFSATZ
Sybille De La Rosa

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sikularisierung und
Sakralisierung!

Die Moderne hat auf der einen Seite einigen Menschen groflere Autonomiespiel-
raume gebracht. Auf der anderen Seite hat sie, so wird immer wieder betont, tradi-
tionelle und religiose Gewissheiten zerstort.? Auf den Mangel an Gewissheiten
reagiert die politische Theorie, so Markus Holzinger, entweder mit einer »wie auch
immer begriindeten moralischen Codierung«? oder »streng kontingenzorientiert
und dezisionistisch«*. Hannah Arendt jedoch ist eine Denkerin, welche diese Dicho-
tomie sprengt, denn sie geht der Frage nach, wie unter Anerkennung der Kontingenz
einer Entmoralisierung der Gesellschaft entgegengewirkt werden kann. Um diese
Frage zu beantworten, tibersetzt sie religiose Begriffe und Gehalte in ihr politisches
Denken und ldsst damit neue Handlungsmoglichkeiten aufscheinen. Durch die
Aneignung von Begriffen mit religiosen Konnotationen wie Offenbarung, Verzeihen
oder den Ruckgriff auf Erfahrungen wie die der Selbsttranszendenz gelingt es
Arendyt, ihr politisches Vokabular mit Bedeutungsgehalten zu fullen, welche aus dem
Spiel mit dem religiosen und dem politischen Vokabular entstehen.

Arendt kann in die Reihe jener Denkerlnnen eingereiht werden, welche, wie
Levinas oder Derrida, laut Jirgen Habermas seit der Spitantike wesentliche reli-
giose Gehalte in die Sprache der Philosophie tibersetzt haben.’ Diese DenkerInnen
legen es nahe, das Verhiltnis von Politik und Religion nicht nur in historischer Sicht
daraufhin zu analysieren, wie das Verhiltnis von Religion und Politik war und wel-
che Gewaltpotenziale Religion freisetzte,® sondern auch in Hinsicht auf die Frage,
welche religiosen Gehalte bei der gewaltlosen Losung politischer Herausforderun-
gen von Bedeutung sein konnten. Allerdings mochte ich zeigen, dass es sich in

1 Dieser Aufsatz ist aus einem Vortrag im Rhein-Main-Kolloquium »Religion und Politik «
entstanden. Ich danke seinen Mitgliedern fuir ihre hilfreichen Anmerkungen und die
Moglichkeit, dort vorzutragen. Weiterhin gilt mein Dank Michael Haus und Gerhard
Gohler, welche mich zuverldssig mit konstruktiver Kritik, hilfreichem Rat und
Denkanstoflen auch beim Entstehen dieses Aufsatzes begleitet haben, sowie den
GutachterInnen des Leviathan, deren Bitte um werksgeschichtliche Einbettung sowohl der
agonalen Lesart als auch des Aneignungsbegriffs ich hier nicht nachkommen konnte. Aber
ich verspreche, es an einem anderen Ort zu tun.

Vgl. Greven 1999.

Holzinger 2007, S. 83.

Ebd.

Vgl. Habermas 2012, S. 102.

Siehe hierzu Gotthard 2002; Schilling 2007; Burkhardt 2009.

AN L AW

Leviathan, 42. Jg., 2/2014, S. 174 - 190

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 175

Arendts Schriften um einen kreativen Aneignungsprozess handelt, welcher die reli-
giosen Bedeutungsgehalte (auf eine fir Traditionalisten sicherlich unzumutbar pro-
vokative Weise) dem Primat des Politischen unterordnet. Sie zeigt uns, wie wir reli-
giose Erfahrungen und Praktiken umdeuten und so politisch fruchtbar machen
konnen, um der fir unsere Zeit so typischen zynischen Entmoralisierung zu entge-
hen.

Grundlage fur Arendts Antwort auf das Problem des Mangels an Gewissheiten ist
ihr Menschenbild, das den Menschen als ein Wesen beschreibt, das sich von einer
Gottesvorstellung dadurch unabhingig macht, indem es sich zunehmend gottliche
Fahigkeiten wie das Erschaffen von etwas Neuem oder die Fihigkeit zum Verzeihen
aneignet. Obwohl sie dieses Verstindnis vom Menschen in die Nahe von Nietzsches
nihilistischem Denken riickt, verfallt Arendt jedoch nicht in Nietzsches Absage an
Moral und Ethik, sondern verweist mit ihrer Handlungstheorie auf das intersub-
jektive Element und den Moglichkeitshorizont, welcher das gemeinsame Handeln
eroffnet. Flankiert wird Arendts Menschenbild von einer Sikularisierung der Erfah-
rung von Selbsttranszendenz” und einer Sakralisierung® des menschlichen Lebens.
Arendt, so kann das Argument zugespitzt werden, arbeitet an der Entstehung von
Werten, indem sie Praktiken wie das Erschaffen, Verzeihen, Sakralisieren aus dem
religiosen Zusammenhang 16st und radikal politisch deutet. Anders als Hans Joas,
der mit der Sakralisierung der Person nach einer Moglichkeit sucht, den Schutz der
Person dem Politischen zu entziehen und ihr via Heiligkeit einen unverfugbaren
Charakter zu geben, bleibt die Heiligkeit der Person bei Arendt damit immer dem
Spiel der Kontingenz ausgesetzt und von Aushandlungen abhingig.”

Es geht mir darum, zu zeigen, dass Arbeiten, Herstellen und Handeln als Ent-
wicklungsschritte im Emanzipationsprozess des Menschen gedeutet werden kon-
nen. Und dass die in samtlichen von Arendt beschriebenen Aneignungsprozessen
sichtbar werdende kreative Kraft des Menschen schliefSlich von Arendt durch zwei
theoretische Weichenstellungen geztigelt wird — die Sakularisierung der Erfahrung
der Selbsttranszendenz und die Sakralisierung der Person.

1. Das Erreichen der Unabhingigkeit

In ihrer Doktorarbeit »Der Liebesbegriff bei Augustin«!? schreibt Arendt 1929:

7 Hier beziehe ich mich auf Joas’ Verstindnis des Begriffs, welcher Selbsttranszendenz
unter anderem als das Gefiihl des Ergriffenseins und die Erfahrung des Einsatzes fiir
andere Menschen oder Werte versteht. Vgl. Joas 1999, S. 285.

8 Zur neu aufflammenden Diskussion tiber das Heilige in der Moderne vgl. auch Canal et
al. 2013, S. 7.

9 Hans-Martin Schonherr-Mann macht aber in seiner Einleitung zu Arendt zu Recht darauf
aufmerksam, dass nicht alle wesentlichen politischen Begriffe Arendts aus der religiosen
Tradition stammen. Vgl. Schonherr-Mann 2006.

10 Zu den Begriffen der Weltentfremdung und Weltlosigkeit in Arendts Dissertation vgl.
Frank 2001.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

176 Sybille De La Rosa

»In der auf Adam gegriindeten societas hat der Mensch sich unabhingig gemacht von seinem
Creator. Er ist auf andere Menschen angewiesen, nicht auf Gott. Das genus humanum hat
seinen Ursprung in Adam und nicht im Creator. Es ist entstanden generatione und hat den
Bezug zu seinem Ursprung nur durch alle Generationen hindurch. Die Gemeinschaft der
Menschen, gegriindet auf ihre Verwandtschaft, ist also eine societas von den Toten her und
mit den Toten. Das aber heifSt, sie ist geschichtlich. Die Unabhingigkeit dieser Welt von
Gott grindet gerade in dieser Geschichtlichkeit. Thre Stindigkeit ist gerade der eigene, von
Gott unabhingige Ursprung.«!!
Der Mensch ist durch den Siindenfall nun nicht mehr auf Gott, sondern auf andere
Menschen angewiesen. Er hat jetzt die Verantwortung fur seine Freiheit und damit
die Aufgabe, mit der menschlichen Pluralitiat ohne den Riickbezug auf einen all-
michtigen Gott!2 umzugehen. Die Emanzipation von Gott ist mit dem Siindenfall
aber noch nicht beendet, sondern durchliuft in den Arbeiten Arendts drei weitere
Stadien, welche jedoch nicht als abgeschlossene Stadien zu verstehen sind, sondern
eher als gleichzeitig nebeneinander bestehende und sich tiberlappende Stadien, die
sich aber gleichwohl in einer historischen Reihenfolge herausgebildet haben.

Im Arbeitsprozess ist der Mensch mittels der korperlichen Notwendigkeiten noch
in den Kreislauf der von Gott geschaffenen Natur eingebunden, im Prozess des Her-
stellens erschafft der Mensch neue Dinge, aber er muss dabei auf die Natur zuriick-
greifen, um das Material fur seine Kreationen zu gewinnen. Erst im Miteinander-
Sprechen und -Handeln kann sich der Mensch von Gott vollig emanzipieren, weil
es ihm hier moglich ist, allein im intersubjektiven Zwischenbereich seine Wirklich-
keit zu erschaffen, ohne Riickgriff auf Hilfsmittel aus der Natur.!3

Zum Arbeitsprozess schreibt Arendt:

»Was der biologische Korperprozess und der weltliche Prozess von Wachstum und Verfall
miteinander gemein haben, ist, dass beide Teile des Kreislaufs der Natur sind und infolge-
dessen in unendlicher Wiederholung auftreten. Menschliche Tatigkeiten, die der Notwen-
digkeit entspringen [...] sind daher selbst in den Kreislauf der Natur gebunden«, dessen
»Miihe und Plage« erst mit dem Tod des jeweiligen Organismus ein Ende findet.'*
Das Arbeiten entspringt dem Gebundensein des menschlichen Korpers an die orga-
nischen Notwendigkeiten. Es wird durch die Notwendigkeit, dem Korper Nahrung
zuzufithren, erzwungen. Der Mensch kann sich von den organischen Notwendig-
keiten nur durch den Tod befreien und erfihrt dadurch sein Gebundensein an die
Natur und den Schopfer derselben selbst noch nach dem Siindenfall.

Mit dem Herstellen jedoch gelingt dem Menschen ein grofler emanzipatorischer
Schritt, denn er beginnt selbst seine Welt zu erschaffen. Zwar ist er im Herstel-
lungsprozess der Dingwelt noch auf das von Gott geschaffene Material angewiesen

11 Arendt 2003 [1929], S. 115.

12 Allmiachtigkeit, so Arendt, zielt immer auf die Vernichtung von Pluralitdt. Vgl. Arendt
2007 [1960].

13 Abgesehen von der Naturhaftigkeit des menschlichen Korpers selbst.
14 Arendt 2007 [1960], S. 117.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 177

und muss darauf zurickgreifen, aber er wird zum Schopfer einer ganz eigenen
Dingwelt.

»Das Werk unserer Hinde, und nicht die Arbeit unseres Korpers, Homo faber, der vorge-
gebenes Material bearbeitet zum Zwecke der Herstellung, und nicht das Animal laborans,
das sich korperlich mit dem Material seiner Arbeit >vermischt< und ihr Resultat sich einver-
leibt, verfertigt die schier endlose Vielfalt von Dingen, deren Gesamtsumme sich zu der von
Menschen erbauten Welt zusammenfiigt.«!3
Im Sprechen und Handeln schlieSlich erreicht der Mensch die grofste Unabhingig-
keit von Gott, indem er seine eigene Realitit erschafft. Der Mensch wird selbst zum
Schopfer seiner Realitit, indem er sich seiner Freiheit bewusst wird und diese ver-
antwortungsvoll und unter Berticksichtigung der Unvorhersehbarkeit der Folgen des
Handelns nutzt. Das Wunder der Freiheit liegt fur Arendt im kreativen Neubeginn,
im Anfangen-Konnen.!¢
»Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die existiert, bevor
wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite Geburt, in der wir die
nackte Tatsache des Geborenseins bestitigen, gleichsam die Verantwortung dafiir auf uns
nehmen. Aber wiewohl niemand sich diesem Minimum an Initiative ganz und gar entziehen
kann, so wird sie doch nicht von irgendeiner Notwendigkeit erzwungen wie das Arbeiten,
und sie wird auch nicht aus uns gleichsam hervorgelockt durch den Antrieb der Leistung
und die Aussicht auf Nutzen«!” wie beim Herstellen.
Die Wirklichkeit entsteht nach Arendt im offentlichen Miteinander-Sprechen und
-Handeln, unabhingig von Gott. Beeinflusst werden kann sie nur durch die mensch-
liche Art der Interaktion. Das heifst, sie kann wie eine Dingwelt mit Blick auf den
Nutzen hergestellt werden, oder aber sie kann als Moglichkeitsraum fir die Ent-
stehung einer sozialen Welt genutzt werden.

Arendts Postulat der Unabhingigkeitserklirung des Menschen gegentiber Gott
unterscheidet sich von Nietzsches Postulat vom Tode Gottes insofern, als dass Got-
tes Existenz nicht negiert wird, sondern sich der Mensch von Gott geistig emanzi-
piert, zugleich aber mittels der Notwendigkeiten des Korpers an die Natur gebunden
bleibt. Der Mensch ist zwar noch durch natiirliche und damit von Gott geschaffene
Notwendigkeiten bestimmt, er ist aber in seiner weiteren Entwicklung dariiber
hinaus nicht mehr auf Gott angewiesen. Er wird selbst zum Schopfer der Dingwelt
und, noch viel wichtiger, zum Schopfer geteilter Sinngehalte und damit zum Schop-
fer der sozialen Wirklichkeit, in der er lebt. Ob Gott in dieser Welt noch eine Rolle
spielt und welche, dariiber entscheidet allein der Mensch.

Arendt unterscheidet sich von Nietzsche aber auch darin, dass sie danach nicht
zu einer Feier des Willens zur Macht,!8 verstanden als Herrschaft iiber die Welt und
andere, ubergeht, sondern dass sie die Unabhingigkeitserklarung gegentiber Gott
einerseits mit einem normativ aufgeladenen Begriff des Handelns verkniipft und
andererseits mit einer Sakralisierung des menschlichen Lebens sowie einer Sikula-
risierung der Erfahrung von Selbsttranszendenz.

15 Ebd., S.161.

16 Vgl. Arendt 2007 [1993].
17 Arendt 2007 [1960], S. 215.
18 Vgl. De La Rosa 2012.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

178 Sybille De La Rosa

2. Die kreative Kraft des Menschen

Indem sich der Mensch von Gott emanzipiert, geht auch die Fihigkeit der Neu-
schopfung auf ihn tber. Der Mensch erschafft sich seine Welt. Er kann dies als
Homo faber tun, die Politik der Notwendigkeit!? betreiben und das Politische auf
Herrschaftsaspekte beschrinken, oder — und das ist die Alternative zu Nietzsche,
die Arendt uns aufzeigt — er kann die Politik der Freiheit?® verfolgen und das Poli-
tische als den Ort sehen, wo die Menschen in Freiheit und wechselseitiger Aner-
kennung ihrer Einzigartigkeit die Welt gestalten. Dazu ist es aber notwendig, dass
die Menschen der im Miteinander-Sprechen und -Handeln angelegten »Rationali-
tat« folgen, welche Arendt mit ihren Konzepten des Handelns, der kommunikativen
Macht und des Urteilens zu artikulieren suchte. Habermas hat versucht, diese Ratio-
nalitit als die Rationalitit der guten Griinde zu deuten;?! ein anderer Strang der
Arendt-Rezeption, vertreten etwa durch Dana Villa?2 und Amy Allen?3, versucht
dagegen die agonalen und performativen Elemente in Arendts Schriften herauszu-
stellen und deren Rationalitit stark zu machen. Die agonale Lesart von Dana Villa
arbeitet zwar wichtige Elemente der agonalen Rationalitit heraus, sie ist aber
zugleich nicht in der Lage, einen normativen MafSstab fiir die Einhegung des
Agons?* zu liefern, weil sie diesen im Konzept des Urteilens sucht.

Die performativen? und agonalen Elemente sind vor allem in der Vita activa
untibersehbar. Der o6ffentliche Bereich wird zum »Erscheinungsraum«, eine Art
Biihne, auf welcher politische Akteure in Erscheinung treten konnen und in einem
Wettkampf zeigen konnen, wer sie sind. Dazu bendtigen sie aber auch ein entspre-
chendes Publikum, welches iiber das Gesehene und Gehorte urteilt. Erst im Zusam-
menspiel der politisch Handelnden miteinander und mit dem Publikum entsteht
kommunikative Macht, entsteht die menschliche Wirklichkeit, entfaltet sich die
agonale Rationalitit.2¢ Im Herzen dieses Modells findet sich jedoch kein normativer
Mafstab, welcher zu unterscheiden hilft, welche Art der Performanz im Wettkampf
auf der politischen Bihne die wertvollere oder bessere wire, sondern lediglich ein
Ethos, welches die Akteure dazu anhilt, sich mehr auf das Spiel selbst als aufs
Gewinnen zu konzentrieren.?” Villa weist daher zu Recht darauf hin, dass Arendt

19 Vgl. Arendt 2007 [1993].

20 Vgl. ebd.

21 Vgl. Habermas 1995; Habermas 1991.

22 Villa 1992.

23 Allen 1999.

24 Agon steht in der griechischen Klassik fiir einen friedlichen Wettkampf.

25 Der Begriff der Performanz steht in der Performanzforschung fiir den Prozess der Uber-
mittlung und Generierung von Bedeutungsgehalten durch das Handeln. Vgl. Alexander
2011, S. 82.

26 Vgl. Arendt 2007 [1960].
27 Vgl. Villa 1992.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 179

an diesem Punkt sehr nahe an Nietzsche heranriickt, wenn sie vor allem das Erschei-
nen von Bedeutung im performativen Akt, also im Wettkampf feiert.

Normativ eingehegt wird diese Feier des Erscheinens, so Villa, jedoch durch das
Konzept des Urteilens, in welchem Arendt im Ruckgriff auf Kant ein deliberatives
Element einfithrt, denn es ist das Publikum, welches aus einer gewissen Distanz
heraus tber den Wettkampf urteilt.

»Das politische Urteil, betrachtet als eine Art Geschmacksurteil, hilft jedenfalls die Kamp-
fenden zu bandigen, indem es die Verbindung von Pluralitit und Uberlegung wieder ein-
fithrt, und zeigt, wie die Urteilsaktivitat moglicherweise im Prozess der Artikulation ihrer
Differenzen einem Publikum er6ffnet, was es miteinander gemein hat. «?8
Allein durch die Artikulation von Differenz werden jedoch noch keine Gemeinsam-
keiten sichtbar, und auch die Aktivitit des Urteilens an sich birgt noch keinen nor-
mativen MafSstab. Villa kann daher nicht tiberzeugend zeigen, wie das Konzept des
Urteilens von Arendt einen normativen Mafstab zur Verfugung stellen kann, wel-
cher die Spielregeln fiir den agonalen Wettkampf stellt. Das wird deutlich, wenn
man Arendts Konzept des Umgangs mit der Vergangenheit und des Urteilens auf
den Begriff der Aneignung hin befragt. Dann wird sichtbar, dass sowohl Arendts
Konzept der Geschichtsschreibung als auch ihr Konzept des Urteilens auf der Vor-
stellung von einem kreativen Aneignungsprozess beruht, welcher an sich tiber kei-
nen normativen Maf3stab verfiigt, das heifdt der normative Maf$stab muss durch ein
anderes Konzept gewonnen werden.

Der aneignende Charakter der Geschichtsschreibung

Arendt ist wie Nietzsche einer hermeneutischen Tradition zuzurechnen, welche das
menschliche Sprechen und Handeln als einen Akt der Aneignung begreift. In »Vom
Leben des Geistes« geht Arendt daher der Frage nach, wie der Beobachter der Ver-
gangenheit Bedeutung abgewinnen kann. Es geht ihr also wohlgemerkt nicht darum,
der Vergangenheit eine richtige Bedeutung abzugewinnen. Sie stiitzt sich dabei auf
Hegels Konzept der Zeit. Dieser konzipierte eine Philosophie der Geschichte, also
der Vergangenheit, welche den Vorgang beschreibt, wie sich das denkende Ich die
Vergangenheit aneignet und so Geist und Welt versohnt:
»Nach Hegel kann der Geist durch die blofle Macht der Reflexion zwar natiirlich nicht alle
Erscheinungen sich aneignen — gewissermafSen in sich hineinsaugen —, wohl aber alles, was
an ihnen sinnvoll ist; und was er sich nicht aneignen kann, lasst er als bedeutungslosen Zufall
Ezinseigg, als ohne Konsequenzen fiir den Geschichtsverlauf oder fiir das diskursive Den-
Der Vorrang der Vergangenheit verschwindet aber, so Arendt, wenn der Geist
beginnt, sich mit der Zukunft zu beschiftigen, denn dann, fahrt sie fort, ist es ent-

28 »Yet political judgment seen as a kind of taste judgment nevertheless helps to tame the
agon by reintroducing the connection between plurality and deliberation, by showing
how the activity of judgment can, potentially, reveal to an audience what they have in
common in the process of articulating their differences.« (Ebd., S.298, Ubersetzung
S.D.L.R.)

29 Arendt 2006 [1979], S.279.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

180 Sybille De La Rosa

gegen Hegels Annahmen nicht das denkende, sondern das wollende Ich, welches das
Vermogen hat, die Gegenwart zu negieren, sie also zu verandern. Der Ablauf der
Dinge ist kein vorherbestimmter, sondern kann durch das Vermégen des wollenden
Ichs verandert werden. Der Mensch erschafft sich, so Arendt, mittels des Willens,
»seines Organs fur die Zukunft«, selbst. Der Wille ist zugleich das Organ fur die
Quelle der Zukunft wie der Vergangenheit, denn die Vergangenheit wird von der
Zukunft geschaffen.30

Ich deute Arendts Uberlegungen zur Geschichtsschreibung so, dass Tradition fiir
Arendt durchaus eine Quelle der Wahrheit ist, jedoch nicht, weil es ein objektives
hermeneutisches Verfahren gibe, welches der Vergangenheit die richtige Bedeutung
abgewinnen konnte, sondern weil es gelingt, Neues in die Welt zu holen, indem der
Mensch eine Vorstellung von einer moglichen Zukunft entwickelt und eine
Geschichte erzihlt, welche das Neue in der Vergangenheit verortet, das heifst eine
Geschichte erzahlt, welche die Fragmente der Vergangenheit zu einem sinnvollen
Ganzen zusammenfugt. Das ausfithrlichste Beispiel hierfur findet sich in Arendts
Beschaftigung mit der amerikanischen Revolution. Die narrative Struktur des Han-
delns und der menschlichen Identitat hat fir Arendt zur Folge, dass die Vergangen-
heit immer wieder in die Geschichten der Gegenwart eingeschrieben werden muss.
Diese Wiederaneignung der Vergangenheit bedeutet stindige Neueinschitzungen
und Neubewertungen der Vergangenheit, welche in manchen Fillen, wie jenem der
amerikanischen Revolution, nur auflerhalb der Tradition erfolgen kann. Diese
Momente des Neubeginns sind jedoch durch eine absolute Beliebigkeit gekenn-
zeichnet: »Jeder Anfang birgt in sich ein Element volliger Willkiir«.3! Um diese
Beliebigkeit zu Uberwinden, wandten sich die Griinderviter der amerikanischen
Verfassung den romischen Institutionen zu, nicht, so Arendt, aus einer romantischen
Geste heraus, sondern weil sie ein Modell benétigten, um die politische Ordnung
zu stabilisieren.32 Deshalb eigneten sie sich das romische Modell an und verinderten
es, indem sie die Autoritit des Obersten Gerichtshofs aus der geschriebenen Ver-
fassung ableiteten und nicht, wie im romischen Senat, von der Autoritit der Grin-
derviter.

Der aneignende Charakter des Urteilens

Auch das Konzept der erweiterten Denkungsart basiert auf der Idee der Aneignung.
Das Vermogen, das eine Aneignung moglich macht, heifit »Einbildungskraft«.33
Diese Einbildungskraft besteht fiir Arendt aber nicht in der passiven Ubernahme der
Vorurteile und Standpunkte anderer, sondern in deren Beurteilung aus der Distanz,

30 Vgl. Arendt 2006 [1979].

31 Vgl. Arendt 2006 [1965], S. 265.
32 Vgl. Arendt 2006 [1965].

33 Arendt 2006 [1979], S. 446.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 181

welche die innere Reprisentation schafft. Die zeitliche und ortliche Distanz wird
somit zu einem notwendigen Element eines guten Urteils.

»Nur was einen in der Vorstellung anriihrt, wenn es nicht mehr durch seine unmittelbare
Gegenwart anrithren kann [...] nur das ldsst sich als recht oder unrecht, wichtig oder
unwichtig, schén oder hisslich oder ein Mittelding davon beurteilen. «34
Zu dieser Einbildungskraft muss nach Arendt jedoch ein sensus communis, das heifst
der gesunde Menschenverstand hinzutreten. Darunter versteht Arendt mit Kant ein
Beurteilungsvermogen, welches die Urteile anderer antizipiert:

»Dies geschieht nun dadurch, dass man sein Urteil an anderer nicht sowohl wirkliche, son-
dern vielmehr blof§ mégliche Urteile hilt und sich in die Stelle jedes anderen versetzt, indem
man blofs von den Beschrinkungen, die unserer eigenen Beurteilung zufilligerweise anhin-
gen, abstrahiert.«3*
Die Geltung der so gewonnenen Urteile gleicht jedoch nicht jener kognitiver oder
wissenschaftlicher Aussagen, und sie sagt noch nichts dartiber aus, wie man handeln
soll.3¢ Dieses Urteil des denkenden Ichs ist nicht zwingend, sondern kann nur selbst
wiederum um Zustimmung werben. Daher denkt Arendt auch das Publikum als
debattierende Instanz, deren Produkt ein immer prekarer, weil durch Diskussionen
veranderbarer Common sense darstellt, in welchem sich das Publikum die Welt iiber
gemeinsame Narrationen aneignet.

Als normative Einhegung des agonalen Wettkampfs ist daher der Rickgriff auf
das Konzept des Urteilens, wie Villa ihn wihlt, nicht ausreichend. Zusammenfas-
send ldsst sich sagen, dass dies daran liegt, dass Arendt sowohl in ihren Uberlegun-
gen zur Geschichtsschreibung als auch in ihren Uberlegungen zum Urteilen auf den
aneignenden Charakter von Geschichtsschreibung und auf den rhetorischen Cha-
rakter des Urteilens verweist. Sie sind also beide Gegenstand des rhetorischen Wett-
kampfs und nicht einhegendes Moment desselben.

Der normative Maf$stab findet sich vielmehr in der Trennung von Herstellen und
Handeln. Villa tibersieht, dass Arendt eine Einschrinkung vorgenommen hat, indem
sie Herstellen und Handeln trennt und das Handeln als das fiir den politischen
Bereich konstitutive Element setzt. Fur Arendt ist das Verhaltnis des Menschen zur
Vergangenheit und zu anderen Menschen wie fiir Nietzsche ein aktives und pro-
duktives. Anders als Nietzsche bestimmt sie den politischen Wettkampf aber von
Anfang an als fairen Wettkampf3”7 zwischen Handelnden, also sich wechselseitig als
einzigartig anerkennenden Menschen, und das Urteilen mit seinen beiden Elementen
der Einbildungskraft und des sensus communis als dialogischen Prozess. Das Ver-
stehen der Vergangenheit wird so zu einem kreativen und zugleich dialogisch-
umbildenden Akt der Aneignung von Geschichte, nicht wie bei Nietzsche zu einem
Akt der Beherrschung. Um das Gesagte auf den Punkt zu bringen: Wihrend Nietz-
sche nur eine Form der Aneignung von Welt kennt, welche darauf abzielt, den
anderen oder das andere zu beherrschen, unterscheidet Arendt zwischen einer Form

34 Ebd., S.454.

35 Ebd., S.458.

36 Vgl. ebd.

37 Indem sie das Politische tiber das Miteinander-Sprechen und -Handeln definiert.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

182 Sybille De La Rosa

der Aneignung, welche darauf abzielt, zu beherrschen, und nennt sie das Herstellen
und eine Form der Aneignung von Welt, welche im dialogischen Wettkampf mit den
anderen Sprechern unter Anerkennung der Einzigartigkeit jedes Sprechers neue
Bedeutungsgehalte entstehen lasst. Das heifSt, der politische Wettkampf, den Arendt
vor Augen hat, findet nur zwischen Handelnden statt. Es ist also ein Wettkampf,
der zwischen Menschen ausgetragen wird, welche sich in ihrer Einzigartigkeit aner-
kennen und welche auf die Instrumentalisierung des Kontrahenten und seiner Argu-
mente in der Debatte verzichten. Der politische Wettkampf ist so in das normativ
gehaltvolle Konzept des Handelns eingebettet. Es ist weniger das Urteilen, welches
die Rationalitit der Interaktionen sichert, als vielmehr die Haltung gegentiber den
am Wettkampf Beteiligten und die Haltung gegentber denen, die beurteilt werden.
Das Politische kann nur dann zu einem Ort werden, wo Menschen in Freiheit ihre
Welt gestalten, wenn sie sich wechselseitig das Recht zugestehen, ihre Perspektiven,
Erfahrungen und Losungsansitze vor Publikum zu artikulieren. Die agonale Ratio-
nalitat liegt darin begrindet, dass Konflikte ausgesprochen und ausgetragen wer-
den. Eingehegt werden sie durch die Anerkennung der Legitimitdt der Forderung,
vor Publikum gehort zu werden, und die anerkennende Haltung gegeniiber allen am
offentlichen Diskurs Partizipierenden.

Arendt ldsst es dabei jedoch noch nicht auf sich bewenden. Sie arbeitet zwei wei-
tere Elemente ein, welche der Einhegung des Agons dienen — sie sikularisiert die
Erfahrung der Selbsttranszendenz, und sie sakralisiert das menschliche Leben.

3. Die Sdkularisierung der Erfahrung von Selbsttranszendenz

Hans Joas unterscheidet in seinen Arbeiten neun verschiedene Formen der Sikula-
risierung: zwei Formen der Sakularisierung rechtlicher Art, zwei genealogischer Art,
drei sozialwissenschaftlich iibliche (» Abnahme von Religion; Riickzug der Religion
ins Private; Freigabe gesellschaftlicher Bereiche von religioser Kontrolle«)38 und mit
Taylor die sogenannte »Sikulare Option«3?. Die neunte Form ist schliefSlich die
affirmative Genealogie*?, welche ich als die Aneignung religioser Elemente (Prakti-
ken und Ideen) mittels Uminterpretation und Eingliederung in den politischen
Bereich durch die (politische, soziologische) Theorie bezeichne. Diese Eingliederung
nimmt bei Arendt und Joas zwei unterschiedliche Formen an: einmal die Form der
Sakralisierung der Person und einmal die Sikularisierung der Gottesbeziehung.
Wahrend Joas die Genese einer sozialen Vorstellung von Heiligkeit beschreibt, um
diese zugleich zu affirmieren und um die Person in den Status des Heiligen zu erhe-
ben und damit zu etwas Auflerpolitischem, etwas Unverfigbarem werden zu lassen,
verbleibt Arendts Schutz der Person im Bereich des Politischen und damit des
Umstrittenen. Als Aneignung religioser Elemente durch Arendt kann die Uminter-

38 Joas 2009, S.293.
39 Ebd.
40 Vgl. Joas 2011.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 183

pretation der Erfahrung von Selbsttranszendenz und die Sakralisierung des Men-
schen als Praxis der (Selbst-)Heiligung angefiihrt werden.

Die Uminterpretation der Erfabrung von Selbsttranszendenz

Wihrend im religiosen Bereich die Erfahrung von Selbsttranszendenz auf eine

Erfahrung mit einer gottlichen Instanz gerichtet ist, sich also zwischen dem Gottli-

chen und dem Glaubigen ereignet, tibersetzt Arendt diese Erfahrung in den politi-

schen Bereich, indem sie die Moglichkeit der Erfahrung der Selbsttranszendenz in
intersubjektiven Interaktionen aufzeigt und die Rahmenbedingungen beschreibrt,
welche eine solche Erfahrung ermoglichen. Arendts Konzepte der kommunikativen

Macht und des 6ffentlichen Raums koénnen vor diesem Hintergrund als Beschrei-

bung der Ermoglichungsbedingungen fiir die Entstehung von Werten, wie Joas sie

in Die Sakralisierung der Person umschrieben hat, verstanden werden. Werte ent-
stehen, so Joas, nicht allein dadurch, dass jemand diese als Werte setzt, sondern sie
sind von einem »Geftihl der subjektiven Evidenz bei affektiver Intensitit« abhiangig,
das heifSt sie miissen erfahren werden.*! Die Erfahrbarkeit von Werthaftigkeit und
damit auch die Entstehung einer neuen Wirklichkeit ist, wie ich mit Arendt zu zeigen
versucht habe, aber von bestimmten Voraussetzungen abhingig, welche ich mit dem

Begriff der agonalen Rationalitidt bezeichnet habe: Es handelt sich dabei insbeson-

dere um drei Aspekte:

a) Erstens eine dialogische und gewaltfreie Kommunikation, welche den Interak-
tionspartner nicht instrumentalisiert. Es ist der Entwurf einer Kommunikation,
welche die Forderung des anderen danach, gehort zu werden, in zweifacher
Hinsicht ernst nimmt. Erstens in Hinsicht darauf, die Moglichkeit zur Artiku-
lation zu erhalten, und zweitens unter Verzicht auf epistemische Gewalt, welche
in der instrumentellen Aneignung von AufSerungen besteht.*> Kommunikative
Macht* ist nach Arendt das, »was den offentlichen Bereich, den potentiellen
Erscheinungsraum zwischen Handelnden und Sprechenden, iiberhaupt ins
Dasein ruft und im Dasein erhilt«.*4

b) Zweitens setzt Arendt Menschen voraus, welche den Mut haben, zu offenba-
ren,* wer sie sind, welche in einem 6ffentlichen Wettkampf zwischen sich wert-
schitzenden Personen um die Anerkennung ihrer Narrationen und Forderungen
kdampfen. Es ist nicht die Kunst der Tduschung und der klugen Schachziige, die

41 Joas 2011, S.163; Joas 1999, S.285.
42 Siehe hierzu De La Rosa 2012.

43 Das Wort »Macht« leitet sich, so Arendt, vom griechischen »dynamis«, vom lateinischen
»potentia« und im deutschen Sprachgebrauch von »mdoglich« ab. Es verweist damit auf
einen moglichen Erscheinungsraum, in welchem Menschen zeigen konnen, wer sie sind,
aber zugleich auch auf einen Raum fiir das Erscheinen von gemeinsamen politischen
Prinzipien. Vgl. Arendt 2007 [1960].

44 Ebd., S.252.

45 Ebd., S.218 und 232. Zur Ubersetzung des Begriffs der Offenbarung in den Bereich des
Politischen siehe den Abschnitt »Die Einhegung der aneignenden Potenz durch Sakrali-
sierung des menschlichen Lebens«.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

184 Sybille De La Rosa

hier zahlt, sondern die Fahigkeit, die Karten offenzulegen. Sprechen und Han-
deln haben eine Aufschluss gebende Qualitit, denn sie lassen das Einmalige
einer Person, das Wer-einer-ist, sichtbar werden.*¢ Wo Menschen zeigen, wer
sie sind, treten sie aus dem Konformismus der Gesellschaft heraus, kiindigen die
»Herrschaft des Niemands«*” auf und nehmen eine ganz eigene Position im
menschlichen »Bezugsgewebe« ein. Hierin liegt eine Ursache von Konflikten,
welche jedoch durch die wechselseitige Anerkennung als Personen mit der legi-
timen Forderung, gehort zu werden, eingehegt wird.
¢) Drittens setzt die Erfahrung der Selbsttranszendenz die konkrete Anwesenheit
der Menschen vor Ort voraus. Sie kann nicht medial tibertragen oder vermittelt
werden. »Fiir eine verntinftige Meinungsbildung bedarf es des Meinungsaus-
tauschs, um sich eine Meinung zu bilden, muf§ man dabei sein; und wer nicht
dabei ist, hat entweder — im glinstigsten Falle — gar keine Meinung, oder er macht
sich in den Massengesellschaften des neunzehnten und zwanzigsten Jahrhun-
derts aus allen moglichen, konkret nicht mehr gebundenen Ideologien einen
Meinungsersatz zurecht.«*8 Das Dabeisein ist deshalb von Bedeutung, weil es
die Erfahrung der Selbsttranszendenz im Bereich des Politischen ermoglicht.
Denn so wenig wie eine Radiosendung die Anwesenheit bei einem Gottesdienst
ersetzen kann, wenn es um die Erfahrung der Selbsttranszendenz geht, ebenso
wenig kann eine TV-Show Erfahrungen der politischen Selbsttranszendenz
generieren.
Arendt Ubertrigt die religios konnotierte Erfahrung der Selbsttranszendenz in den
politischen Bereich, indem die 6ffentliche Sphare zum zentralen Ort der politischen
Erfahrung wird. Der offentlich ausgetragene dialogische Wettkampf um Artikula-
tionen und Werte zwischen sich anerkennenden politischen Akteuren wird so fiir
die Akteure selbst und fiir ihr Publikum zu einem Ort moglicher Selbsttranszendenz.
Auf diesem Wege nimmt Arendt eine Aneignung religioser Erfahrungen und Gehalte
vor und weist ihnen einen Ort im Bereich des Politischen zu. Das Ziel dieser Aneig-
nung ist eine sikulare Vergemeinschaftung. Diese basiert auf politischen Erfahrun-
gen der Selbsttranszendenz, welche im dialogischen Wettkampf oder im Beiwohnen
eines solchen Wettkampfs zwischen sich als einzigartig anerkennenden Individuen
gemacht werden konnen. Selbsttranszendenz wird hier zu einer grundlegenden poli-
tischen Kategorie, weil sie nicht mehr auf etwas Gottliches gerichtet ist, sondern als
intersubjektive Erfahrung gedeutet wird, welche, so lisst sich mit Joas sagen,
Gefiihle subjektiver Evidenz und affektiver Intensitit in Bezug auf politische Prin-
zipien erzeugt, welche nur in der Gemeinschaft mit anderen Menschen erfahrbar
sind.
Als problematisch ist daran die Einschrankung auf den politischen Bereich zu
werten. Wahrend Joas die Moglichkeit von »erschiitternden« Erfahrungen auch
auflerhalb des Bereichs des Politischen aufzeigt, erscheint die Praxis der Sakralisie-

46 Vgl. Arendt 2007 [1960].
47 Ebd.,S.51.
48 Arendt 2006 [1965], S. 303.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 185

rung bei Arendt allein als ein politisches Handeln. »Erschiitternde« Erfahrungen
sind fur Arendt deshalb nur relevant, wenn sie im Bereich des kommunikativen
Handelns und damit im Bereich des Politischen stattfinden.

4. Die Sakralisierung des Menschen als Praxis der (Selbst-)Heiligung

Als zweites den Agon einhegendes Element kann die Sakralisierung des menschli-
chen Lebens genannt werden. Die Sakralisierung, also die Heiligung, war zunachst
ein rein religioser Akt, welcher die Abtrennung von Dingen oder Personen, also ihre
Vorrangstellung gegentiber anderen, hervorhob. Arendt eignet sich diese Art der
Auszeichnung an und tibertrigt sie in den politischen Bereich als eine Praxis der
(Selbst-)Heiligung. Sie entfernt dabei den Leistungsgedanken, indem sie die Sakra-
lisierung qua Person, also qua Menschsein vornimmt und der physischen wie seeli-
schen Unversehrtheit jedes Einzelnen den Vorrang vor allem anderen einrdumt.
Nicht die Gattung, der Staat, die Niitzlichkeit oder die Gemeinschaft sind das Mafs
aller Dinge, sondern die Unversehrtheit des Einzelnen. Diese kann jedoch nur durch
ein stindiges Ringen geschuitzt werden, denn eine unverfigbare oder aufSerpolitische
Kategorie bietet Arendts Begriffsgebaude nicht. Es ldsst vielmehr sichtbar werden,
dass nicht nur auf der Ebene politischer Entscheidungen um die Sakralisierung der
Person gerungen werden muss, sondern auch auf der Ebene der politischen Theorie
und der Geschichtsschreibung.

Aneignung als Stilmittel politischer Theorie

Arendt ist immer wieder vorgeworfen worden, sie mache die griechische Polis zu
einem Vorbild, welches diesen Vorbildcharakter, den Arendt zeichnet, niemals
besessen habe. Dieser Vorwurf, so mochte ich argumentieren, trifft Arendt nicht,
weil die Aufgabe der politischen Theorie fiir sie darin liegt, wie die Grunderviter
im Falle der Amerikanischen Revolution »aus der Vergangenheit Sinn herauszule-
sen«.* Aufgabe der politischen Theorie ist es also nicht, nach wahren Begebenheiten
in der Geschichte zu suchen, sondern aus der Geschichte Sinnelemente zu gewinnen
und sie in neue Narrationen einzubinden, das heifst sich die Geschichte anzueignen,
um der Gegenwart Sinn zu geben. Denn Sinn ist es, woran es dem Herstellen und
damit der Politik der Notwendigkeit mangelt. Weil sich das Streben nach der Her-
stellung einer Dingwelt in einer infiniten Zweck-Mittel-Schlaufe verfingt, wird
alles, was zunichst Zweck der Anstrengung war, zum Mittel fur einen anderen
Zweck. Der Nutzen als End- oder Selbstzweck ist daher sinnlos, weil das Ideal des
Nutzens nicht mehr damit erklart werden kann, dass es nutzlich sei, »uber seinen
eigenen Nutzen und Zweck befragt, mufS es die Auskunft verweigern«.°% Denn es
gibt keine Antwort auf die Frage, was der Nutzen des Nutzens ist.

Der politischen Theorie fillt daher die Aufgabe zu, an der Erzeugung von Sinn zu
arbeiten. Sie ist dabei jedoch selbst auf Prozesse kommunikativer Macht angewie-

49 Arendt 2006 [1961], S. 3-15.
50 Arendt 2007 [1960], S. 183.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

186 Sybille De La Rosa

sen, in welchen es ihr gelingen muss, die politischen Prinzipien, die sie zu transpor-
tieren versucht, verstindlich und erfahrbar zu machen. Ich werde daher im Folgen-
den argumentieren, dass Arendt ein ganz bestimmtes theoretisch-konzeptionelles
Mittel einsetzt, um »um Zustimmung zu werben«3! — die Sakralisierung des mensch-
lichen Lebens.

Die Einhegung der aneignenden Potenz durch Sakralisierung des menschlichen
Lebens

Der Begriff der Sakralisierung, wie ihn Hans Joas in Die Sakralitit der Person ver-
wendet, basiert auf der Beobachtung eines Prozesses: »[...] in dem jedes einzelne
menschliche Wesen mehr und mehr und in immer stirker motivierender und sensi-
bilisierender Weise als heilig angesehen und dieses Verstdndnis im Recht institutio-
nalisiert wird«.>2 Arendt befordert diese Sakralisierung der Person, indem sie Eigen-
schaften Gottes wie die Fihigkeit zur Schopfung, zum Neuanfang oder des
Verzeihens auf den Menschen tbertriagt und so das menschliche Leben durch die
Anniherung an das Gottliche sakralisiert. Der Mensch besitzt nach Arendt einerseits
die Fihigkeit, bisher Gewesenes oder Getanes hinter sich zu lassen und Neues zu
beginnen. Die Gefahr, die mit dem Neu-Anfangen verbunden ist, nimlich die Unab-
sehbarkeit dessen, was auf einen Neuanfang folgt, kann durch die zweite gottliche
Fihigkeit des Menschen, die des Verzeihens, aufgefangen werden. »Das Heilmittel
gegen Unwiderruflichkeit — dagegen, dass man Getanes nicht riickgiangig machen
kann, obwohl man nicht wusste, und nicht wissen konnte, was man tat — liegt in
der menschlichen Fihigkeit zu verzeihen. «>3 Das Verzeihen zielt einerseits auf Geta-
nes, bereits Geschehenes, das heif$t Beziehungen etwa nachfolgender Generationen
sollen nicht mehr belastet werden durch das, was vorher geschehen ist, sie sollen in
der Lage sein, einen neuen Anfang zu setzen. Gleichzeitig erleichtert das Verzeihen
den Neuanfang insofern, als es die Angst vor unverzeihlichen Fehlern minimiert,
denn es ist nicht absehbar, wohin ein Neuanfang sich im menschlichen Bezugsge-
webe entwickelt.

Arendt ubertrigt so die Fihigkeit, Stinden zu verzeihen, auf den Menschen. Ver-
zeihen ist, so Arendt, keine religiose Erfahrung, sondern eine genuin politische, weil
es die einzige Moglichkeit ist, den »Schaden, den alles Handeln unweigerlich mit-
anrichtet«,* einzuhegen, indem es sich in das Gewebe menschlicher Beziechungen
einmischt, ohne alle Konsequenzen absehen zu kénnen. »Nur durch dieses dauernde
gegenseitige Sich-Entlasten und Entbinden konnen Menschen, die mit der Mitgift
der Freiheit auf die Welt kommen, auch in der Welt frei bleiben [...].«’

51 Arendt 2006 [1979], S. 459.

52 Diese Art der Sakralisierung, so Joas, ist nicht auf religiose Bedeutungen beschrinkt,
sondern auch sikulare Gehalte konnen »die Qualitidt annehmen, die fur die Sakralitat
charakteristisch sind; subjektive Evidenz und affektive Intensitit«. Joas 2011, S. 18.

53 Arendt 2007 [1960], S. 301.
54 Ebd., S.305.
55 Ebd., S.306.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 187

Der Mensch emanzipiert sich von Gott, wird ihm in seinen Fahigkeiten zur Schop-
fung einer (Ding- beziehungsweise sozialen) Welt, seiner Fihigkeit zum Neuanfang
und zum Verzeihen dhnlich und damit zugleich auch heilig. Die Ubertragung lisst
sich gut an einem Augustin-Zitat aus der Vita activa aufzeigen:

»Damit ein Anfang sei, wurde der Mensch geschaffen, vor dem es niemand gab [...]« Dann
Arendt weiter: »[S]eine Erschaffung ist nicht der Beginn von etwas [...] sondern das Anfan-
gen eines Wesens, das selbst im Besitz der Fahigkeit ist anzufangen. [...] Mit der Erschaffung
des Menschen erschien das Prinzip des Anfangs, das bei der Schopfung der Welt noch
gleichsam in der Hand Gottes und damit aufSerhalb der Welt verblieb, in der Welt selbst
und wird ihr immanent bleiben, solange es Menschen gibt. «°
Arendt eignet sich auch den Begriff der Offenbarung an und verweist damit auf die
Offenbarung Jesu Christi, in welcher es darum geht, den gottlichen Heilsplan ver-
stindlich zu machen. In den Bereich des Politischen tibersetzt, wird daraus die For-
derung, die eigenen Handlungen fiir andere transparent zu machen, damit sie sich
entscheiden konnen, ob sie dem vorgeschlagenen »Heilsplan« folgen wollen oder
nicht. Es wird keine blinde Folgebereitschaft verlangt oder durch Tricks und Kniffe
Folgebereitschaft »ergaunert«, sondern es wird aufrichtige Uberzeugungsarbeit
geleistet, sodass jeder, der folgt (im Rahmen des Vorhersehbaren), weifs, wem und
was er folgt.

5. Fazit

Arendt uibersetzt die religiosen Begriffe in die Sprache der politischen Theorie und
eroffnet damit den Blick auf eine mogliche Vergemeinschaftungsform, welche saku-
lar ist und zugleich religiose Bedeutungsgehalte und Praktiken zugunsten einer
zutiefst demokratischen Vergemeinschaftungsform zuginglich macht. Die Wert-
schitzung der Pluralitdt und jedes Einzelnen in seiner Einzigartigkeit bleibt in ihrer
Konzeption nicht allein der Institution des Rechts uiberlassen, denn Rechte werden
von Staaten garantiert, die im Moment der grofsten Not gerade nicht imstande oder
bereit sind, diese Rechte zu garantieren.’” Daher argumentiert Arendt, dass es einer
anderen Verortung des Respekts vor dem menschlichen Leben bedarf, als es in einer
Konzeption positiver Rechte aufzuheben. Diese Verortung findet sich bei Arendt in
den dialogisch-demokratischen Formen der Interaktion, also im Miteinander-Spre-
chen und -Handeln, als auch in der Sakralisierung des menschlichen Lebens sowie
der Erfahrbarkeit von Werthaftigkeit durch politische Erfahrungen der Selbsttrans-
zendenz wieder. Die Unversehrtheit des Einzelnen inklusive seiner Fahigkeit, sich zu
artikulieren, ist das Maf$ aller Dinge, aber dieser MafSstab muss immer wieder neu
gesetzt und erkampft werden. Ein Ja zu diesem MafSstab muss immer wieder das
Ergebnis von Auseinandersetzungen um die und mit der Vergangenheit sowie des
Blicks auf eine mogliche Zukunft sein. Der politische Wettkampf, welcher diese
Bezeichnung verdient, weil er im Sinne Arendts dialogisch ist, wird einerseits von
den dialogisch-demokratischen Formen des Handelns und andererseits von den

56 Ebd.,S.216.
57 Vgl. Arendt 2009 [1955]; hierzu auch Birmingham 2006.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

188 Sybille De La Rosa

Erfahrungen der Selbsttranszendenz und der Sakralisierung des menschlichen
Lebens eingehegt. Die Erfahrungen der Selbsttranszendenz, die im diskursiven Mit-
einander gemacht werden, bilden den sozialen Kitt, welcher den Bestand der dialo-
gisch-umbildenden Narrationen sichert und mit Leben erfullt. Bei dieser Art von
Auseinandersetzung konnen Werte entstehen, weil Menschen hier die Erfahrung
machen konnen, was es bedeutet, sich fiir eine als wertvoll erfahrene Sache gemein-
sam einzusetzen. Zugleich sollte aber klar sein, dass ein »kategorischer Schutz der
Person« oder eines anderen Wertes, wie ihn Joas mit einer aufSerpolitischen Kate-
gorie zu schaffen sucht,’® mit Arendt nicht begriindet werden kann. Dafiir sind die
Ideen der Kontingenz und der Aneignung in ihrem Theoriegebdude zu prasent. Der
Schutz der Person muss mit Arendt immer wieder neu diskursiv hergestellt und
bestitigt werden — nicht zuletzt mit den konzeptionellen Mitteln der politischen
Theorie. Daher greift Arendt auf religiose Bedeutungsgehalte und Praktiken zuriick,
deutet diese um und macht sie fur den politischen Kontext fruchtbar, indem sie uns
die konstruktiven Wirkungen aufzeigt, welche die im religiosen Kontext erlernten
Praktiken etwa des Verzeihens oder der Selbsttranszendenz nach ihrer Umdeutung
auch im politischen Kontext entfalten konnen.

Literatur

Alexander, C. Jeffrey 2011. Performance and power. Cambridge: Polity Press.

Allen, Amy 1999. »Solidarity after identity politics: Hannah Arendt and the power of feminist
theory«, in Philosophy and Social Criticism 25,1, S.97-118.

Arendt, Hannah 2003 [1929]. Der Liebesbegriff bei Augustin. Berlin, Wien: Philo.

Arendt, Hannah 2006 [1961]. Between past and future. London: Penguin.

Arendt, Hannah 2006 [1965]. Uber die Revolution. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2006 [1979]. Vom Leben des Geistes. Minchen, Zirich: Piper.

Arendt, Hannah 2007 [1960]. Vita activa oder vom titigen Leben. Minchen, Zirich: Piper.

Arendt, Hannah 2007 [1993]. Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlafs, hrsg. v. Ludz, Ursula.
Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2009 [1955]. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Miinchen, Ziirich:
Piper.

Birmingham, Peg 2006. Hannah Arendt and human rights. The predicament common responsi-
bility. Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press.

Burkhardt, Johannes 2009. Deutsche Geschichte in der Friihen Neuzeit. Miinchen: C. H. Beck.

Canal, Héctor et al. 2013. Das Heilige (in) der Moderne. Denkfiguren des Sakralen in Philosophie
und Literatur des 20. Jahrbunderts. Bielefeld: transcript.

De La Rosa, Sybille 2012. Aneignung und interkulturelle Reprasentation. Wiesbaden: Springer
VS.

Frank, Martin 2001. »Hannah Arendts Begriffe der Weltentfremdung und Weltlosigkeit in Viza
activa im Lichte ihrer Dissertation Der Liebesbegriff bei Augustin«, in » The Angel of History
is looking back«. Hannah Arendts Werk unter politischem, dsthetischem und historischem
Aspekt, hrsg. v. Neumann, Bernd et al., S. 127-151. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann.

Gotthard, Axel 2002. »Strukturkonservativ oder aggressiv? Die geistlichen Kurfiirsten und der
Ausbruch des teutschen Konfessionskriegs«, in Friedliche Intentionen — kriegerische Effekte.
Studien zur neueren Geschichte 1, hrsg. v. Schulze, Winfried, S. 140-168. St. Katharinen:
Scripta Mercaturae.

58 Vgl. Joas 2011, S. 107.

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Sakularisierung und Sakralisierung 189

Greven, Michael 1999. Die politische Gesellschaft. Opladen: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

Habermas, Jirgen 1991. Erlduterungen zur Diskursethik. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jurgen 1995. Theorie des kommunikativen Handelns. Zur Kritik der funktionalisti-
schen Vernunft, Band 2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen 2012. Nachmetaphysisches Denken II. Berlin: Suhrkamp.

Holzinger, Markus 2007. Kontingenz in der Gegenwartsgesellschaft. Dimensionen eines Leitbe-
griffs moderner Sozialtheorie. Bielefeld: transcript.

Joas, Hans 1999. Die Entstehung der Werte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Joas, Hans 2009. »Die sikulare Option. Thr Aufstieg und ihre Folgen«, in Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 57, 2, S.293-300.

Joas, Hans 2011. Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte. Berlin:
Suhrkamp.

Schilling, Heinz 2007. Konfessionalisierung und Staatsinteressen 1559-1660. Handbuch der
Geschichte der Internationalen Beziehungen, Band 2. Paderborn: Schoningh.

Scht')nhelir-Mann, Hans-Martin 2006. Hannah Arendt. Wahrbeit, Macht, Moral. Miinchen: C. H.
Beck.

Villa, Dana 1992. »Beyond good and evil. Arendt, Nietzsche, and the aestheticization of political
action«, in Political Theory 20, 2, S.274-308.

Leviathan, 42. Jg., 2/2014

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42. geschiltzter Inhalt.
Inalts ir iit, fiir oder in KI-Sy: ,

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

190 Sybille De La Rosa

Zusammenfassung: Das Hauptargument des Beitrags lautet, dass Arendt an der Entstehung
von Werten arbeitet, indem sie Praktiken wie das Erschaffen, Verzeihen, Sakralisieren aus
dem religiosen Zusammenhang 16st und radikal politisch deutet. Sie unterscheidet sich darin
von Hans Joas, welcher mit der Sakralisierung der Person nach einer Moglichkeit sucht, den
Schutz der Person dem Politischen zu entziehen und ihr via Heiligkeit einen unverfiigbaren
Charakter zu geben, denn bei Arendt bleibt die Heiligkeit der Person immer dem Spiel der
Kontingenz ausgesetzt und von Aushandlungen abhingig.

Stichworte: Sikularisierung, Sakralisierung, Selbsttranszendenz, Politisierung

Hannah Arendt in between secularization and sacralization

Summary: While Hans Joas argues for a sacralization of the person which withdraws the
protection of the person from the political, it is maintained that Arendt’s writing proposes a
sacralization that does not negate the contingency of sacralizations and rather assumes it to
be part of human freedom. Furthermore it is argued, that although Arendt appropriates reli-
gious terms and practices, she subordinates them, according to her understanding of eman-
cipation, to the political, and in this way develops the model of a secular form of collec-
tivization.

Keywords: contingency, secularization, sacralization, political self-transcendence

Autorin

Dr. Sybille De La Rosa

Institut fiir Politische Wissenschaft
Lehrstuhl fiir Moderne Politische Theorie
Bergheimer Strafle 58

69115 Heidelberg
sybille.delarosa@ipw.uni-heidelberg.de

IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:56:42.
Inhatts i it, Fir o

geschiltzter Inhalt.

Erlaubnis ist j der ir


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2014-2-174

