
Rezensionen

Anthropos  110.2015

245

ethnic identity among the Sartkalmak Oirats of Kyrgyz-
stan, while a fourth article uses clothing as a marker of 
ethnic heritage among the Altaic Uriankhan, another Oirat 
subgroup. The final two ethnographic articles address Tu-
van identity, one among Tuvans outside of the Russian 
Republic of Tuva and the last through the enduring influ-
ence of the legend of Chinggis Khan among Tuvans in 
Xinjiang China. The five articles on folklore demonstrate 
yet another valuable approach to the study of the history 
and culture of Oirat people especially where historic re-
cords are insufficient or unavailable.

Though ethnic Oirats are now a minority people in 
every nation in which they reside, this volume makes an 
important contribution to understanding this historical-
ly important population that is now often overlooked be-
cause it is so widely dispersed. They are all too frequently 
lumped in with the Eastern Mongols, even though their 
historical and political development diverged in many 
ways and they were never ruled directly by the descen-
dants of Chinggis Khan. The destructive effects of their 
wars with the Manchu Qing in the 17th and 18th centuries 
weakened and dispersed them broadly, such that, with the 
fall of the Qing and Russian empires and the later Soviet 
Union, there remained no Oirat geopolitical concentration 
from which a sovereign nation might emerge.

Japan’s National Museum of Ethnology is to be com-
mended both for organizing the conference in 2011 
(“New Horizons in Oyrad-Mongol Studies”) and for this 
book of conference papers. It is unfortunate that none of 
the relatively small group of European or American schol-
ar specializing in Oirat studies were in attendance, as they 
would have gained a great deal. Western scholarship on 
the Oirats still suffers from the dearth of Oirat materials 
translated into modern languages. Only the “History of 
the Kalmyk Khans” has been translated into English, and 
that was in 1985 (S. A. Halkovic Jr., The Mongols of the 
West. A Translation of the History of the Kalmyk Khans. 
Bloomington). The biography of Zaya Pandita, “Seren 
Gerel,” is available in Russian and modern Mongolian 
but there exists only short published summaries in Japa-
nese and English. As more primary Oirat texts are trans- 
lated and the insights gained from those integrated with  
the wealth of Manchu, Chinese, and Russian sources, 
scholarship on the Oirats will benefit immensely. (Both 
the “Mongol-Oirat Great Code” and most of the “Seren 
Gerel” are available in English translation in a PhD dis-
sertation by R. Taupier titled “The Oirad of the Early 17th 
Century. Statehood and Political Ideology.” 2014.) This 
volume on the “Oirat People” is an important step in that 
direction.  Richard Taupier 

Maiwald, Stephanie: Jenseits von “Primitive Art”. 
Zum Selbstverständnis zeitgenössischer Künstler in Nige-
ria. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2014. 245 pp. ISBN 
978-3-496-02867-3. (Studien zur Kulturkunde, 127) 
Preis: € 49.99

Man fragt sich, wieso die zeitgenössische Kunst, ge-
rade wenn sie nicht aus dem sog. “Westen” kommt, bei-
spielsweise aus Nigeria, noch immer Erstaunen auslöst? 

War es doch lange Zeit selbstverständlich, dass Künstler 
des Westens hinausblickten: doch nun blicken jene auf 
eine für viele verstörende Weise zu uns zurück, so der 
Kunsthistoriker Belting. Zugleich werden von außen Au-
thentizitätsdiskurse an die Künstler herangetragen, Veror-
tungen vorgenommen, versucht, ihr Schaffen mit Ismen 
zu etikettieren. Mit diesen und weiteren Fragen beschäf-
tigt sich die kunstethnologische Untersuchung von Ste-
phanie Maiwald mit dem weit gefassten Thema über 
zeitgenössische Künstler in Nigeria und deren Selbstver-
ständnis, die 2009 an der Goethe Universität Frankfurt als 
Dissertation eingereicht wurde.

Nigeria war und ist ein Zentrum der modernen bzw. 
zeitgenössischen Kunst Afrikas und an diesem gut ge-
wählten Beispiel lassen sich sehr deutlich Entstehen, 
Entwicklung und Diskurse gut nachzeichnen und aktu-
elle Strömungen skizieren. In neun Kapiteln gibt Stepha-
nie Maiwald einen facetten- und kenntnisreichen Über-
blick über Nigeria. Ein Vorhaben, um dies schon vornweg 
zu nehmen, das der Autorin sehr gut gelungen ist. Über-
zeugend ist das Konzept, theoretische Überlegungen und 
Diskurse immer wieder mit Nigeria und nigerianischen 
Künstler zu kontextualisieren. Grundlegend sind die 
Überlegungen zum Begriff Kunst, und so wird im 1. Ka-
pitel der europäische Kunstbegriff zu Diskussion gestellt. 
Es wird die Frage aufgeworfen, ob in Nigeria ein Kunst-
system (dieser Begriff erscheint etwas unscharf) entstehen 
konnte, das weder eine europäische Entwicklung nach-
vollzog, oder ob, wie im indigenen Nordamerika, paral-
lel existierende traditionelle und moderne, der westli-
chen Kunst zuzurechnende Systeme auftreten. Letztere 
Dichotomie muss jedoch in Bezug auf Nordamerika re-
lativiert werden. Stephanie Maiwald glaubt zu erkennen, 
dass die Suche nach einem eigenständigen nigerianischen 
Kunstkonzept eine Alternative zu europäischen Vorgaben 
sein könne, dessen Bezugspunkt die eigene vorkoloniale 
Kunst wäre (14). Frau Maiwald meint, dies bei nigeriani-
schen Künstlern in “Ansätzen” zu erkennen, was in den 
folgenden Kapiteln argumentativ untermauert wird. Es 
wäre hilfreich, wenn in diesem Zusammenhang die ver-
wendeten Begriffe Moderne und zeitgenössische Kunst 
klar definiert worden wären.

Seit dem Beginn der ethnologischen Forschung wa-
ren Kunstobjekte Teil ethnografischer Betrachtungen, es 
erfolgte eine Musealisierung einhergehend mit einer Iso-
lierung und Dekontextualisierung. Kenntnisreich werden 
die Entwicklung und die kunstethnologischen Ansätze 
als eine Teildisziplin der Ethnologie beschrieben. Erwäh-
nenswert wäre noch ein Vertreter der deutschen Völker-
kunde gewesen: Ernst Grosse. Er sah die Aufgabe der 
Kunstwissenschaft primär darin, das Wesen der Kunst 
zu erforschen, sowie Eigenschaften, die verschiedenen 
Arten der künstlerischen Tätigkeiten und Werke von an-
deren Arbeiten zu unterscheiden. Entscheidend war für 
ihn die Frage: Wodurch entsteht Kunst? Grosse bemän-
gelte schon Ende des 19. Jh.s, dass die Kunstforschung 
die Untersuchung der künstlerischen Begabung der In-
dividuen vernachlässigte – ein durchaus moderner An-
satz. Zu Recht wird von Maiwald hervorgehoben, dass 
die zeitgenössische, nichtwestliche Kunst erst seit den 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245


246 Rezensionen

Anthropos  110.2015

1970er Jahren kunstethnologisch relevant wurde. Zentral 
für den kunstethnologischen Ansatz ist die zitierte Arbeit 
von Marcus und Myers (The Traffic in Culture. Refigur-
ing Art and Anthropology. Berkeley 1995), die den Fokus 
nicht länger auf den Herkunftskontext, sondern auf rezi-
pierende, betrachtende, interpretierende und konsumie-
rende Kultur-Transformationsprozesse richtet.

Kapitel II widmet sich u. a. dem historischen Kunstbe-
griff im europäischen Kontext und verbindet dies mit dem 
jeweiligen Afrikabild, was am Beispiel Benins zusätzlich 
verdeutlicht wird. Eingebettet sind diese Ausführungen in 
kunstphilosophische und -ästhetische Ansichten des 18. 
und 19. Jh.s. Eine These des späten 18. Jh.s sei gewesen, 
dass die Kulturen Ozeaniens und Afrikas eine besondere 
“Befähigung zur Kunst besäßen”, da noch unverdorben 
durch äußere Technik- und innere Zivilisationseinflüsse 
(S. 29; leider finden sich dazu keine Quellenhinweise). 
Maiwald nimmt diesen Gedanken auf, um ihn in Diskur-
sen zum Primitivismus und afrikanischen Identitätskon-
zepten (u. a. Négritude) sowie der Selbst- und Fremdein-
schätzung nigerianischer Künstler zu erkennen  – eine 
interessante Vorgehensweise.

Ein zentrales Thema zahlreicher museumsethnologi-
scher Untersuchungen ist das Beziehungsgeflecht Objekt 
und Institution. Verdeutlicht werden Prozesse der De- und 
Rekontextualisierung sowie Transformationen: wie aus 
Ethnografika Kunst und die Kategorie “primitive art” ge-
schaffen wurden, Überlegungen, die im VII. Kapitel wie-
der aufgenommen werden.

Ein wichtiges Stichwort ist der begründet erhobene 
Vorwurf afrikanischer Künstler und Intellektueller, der 
Westen erkenne die Zeitgenossenschaft Afrikas nicht an, 
und, wie in treffender Weise Enwezor hervorhebt, die De-
Exotisierung afrikanischer Kunst durch westliche Rezi-
pienten, die Afrika und Moderne nicht zusammen den-
ken können, verhindert werde. Die Präferierung der Kunst 
der Autodidakten bzw. populären Kunst (u. a. Schilder-
maler) sowie Authentizitätsdiskurse durch den Westen 
wird als Ausdruck eines Neokolonialismus und Neopri-
mitivismus gesehen, eine Ansicht, die zahlreiche indige-
ne Künstler teilen. Um diese Diskussionen einordnen zu 
können, ist es sinnvoll, dass Maiwald im Kapitel III den 
Blick auf die Kolonialgeschichte, den Aufbau von die 
Kunst betreffenden Institutionen durch Kolonialherren 
richtet und die nicht problemfreie Beziehung zur Kunst 
und den Kunstschaffenden im entstehenden Nationalstaat 
Nigeria beschreibt: Kunst als Teil der komplizierten Iden-
titätskonstrukte in einem multiethnischen Staat. Ein oft 
vernachlässigter Aspekt ist die Rolle der alten und neuen 
Eliten im Prozess der Dekolonialisierung und der Förde-
rung und Akzeptanz der eigenen zeitgenössischen Kunst, 
was die Autorin im Nachwort nochmals thematisiert. Be-
stätigt werden können Aussagen von Maiwald, dass die 
Bedeutung von Museen und das Interesse an diesen Insti-
tutionen bislang nur von einer kleinen Elite getragen wird, 
doch erscheint dies weniger ein Problem der Akzeptanz 
als das einer Vermittlung.

Die Abgrenzung bzw. Neu- oder Umdefinition des 
europäischen Kunstbegriffes in Nigeria  – auch in Be-
zug zur Négritude – wird sehr anschaulich am Beispiel 

des bedeutenden Künstlers Ben Enwonwu beschrieben 
(Kap. IV). Was die Entwicklung der modernen Kunst in 
Nigeria so besonders macht, sind die schon früh aufge-
bauten Institutionen, wie u. a. die Zaria Art Society, der 
Mbari Mbayo-Club oder die Workshops in Oshogbo 
(Kap. V). Letztere sind eng mit den heute nicht unum-
strittenen Konzepten von Ulli und Georgina Beier und 
Susanne Wegener verbunden (Bevorzugung der Kunst der 
Autodidakten, der Populärkunst). Hervorgegangen sind 
aus diesen Einrichtungen bedeutende Künstlerpersön-
lichkeiten wie Okeke oder Twins Seven Seven. Wiederum 
sehr anschaulich stellt die Autorin das Konzept des Mbari 
Mbayo-Clubs am Beispiel des bekannten Künstlers Oke-
ke, an dessen Werken und Statements, dar. Auch die Rele-
vanz der Uli-Malerei wird durch das Beispiel des Künst-
lers Obiora Udechukwu sehr aussagekräftig. Es ist ein 
Vorzug dieser Arbeit, dass in den Kapiteln die beschrie-
benen Fakten und Diskurse durch ausgewählte Künstler, 
die Maiwald zu Wort kommen lässt, untermauert wer-
den. So wird nicht nur die Eigensicht erkennbar, sondern 
auch die zugeschriebenen Identitätskonzepte, Stereo
type, Afrozentrismus und Verortungsforderungen. Ent-
scheidend, nicht nur für Ethnolog_innen, ist diese emi-
sche Sicht. Sind ethnische oder regionale Zuordnungen 
heute überhaupt noch sinnvoll? Die junge Schriftstellerin 
Taiye Selasi, eine Kosmopolitin mit afrikanischen Wur-
zeln, geboren in London, aufgewachsen in Boston, lebt 
in New York, New Delhi und Rom, prägte 2005 den Be-
griff des Afropoliten, Menschen, die in der Welt zu Hause 
sind. Ein selbstbewusstes Manifest junger Afrikaner_in-
nen und Künstler_innen. In den Aussagen der Künstler 
in der vorliegenden Untersuchung wird auch offensicht-
lich, dass dieses neue Selbstbewusstsein Diskurse über 
Authentizität und Inauthentitzität durch westliche Rezipi-
enten und Käufer konterkariert. Diese Diskurse besitzen 
für viele Künstler keinerlei Relevanz. Zugleich sind sie 
sich der faktischen Abhängigkeitsverhältnisse vom west-
lichen Kunstraum (Kunstmarkt) (Kap. VII) im Klaren. 
Dazu zählen auch die in Kap. VI untersuchte Aneignung 
des Tafelbildes sowie die Kritik am westlichen Kunstbe-
griff durch afrikanische Intellektuelle und Künstler. 

Erkennbar ist, dass trotz aller Bemühungen, die nicht 
westliche zeitgenössische Kunst, obwohl sie Teil der 
Weltgegenwartskunst ist, in unserem Bewusstsein und 
in unseren Kunstmuseen nur teilweise angekommen ist. 
Gezeigt wird sie in Sonderausstellungen, in einigen we-
nigen darauf spezialisierten Museen oder Galerien, auf 
Kunstmessen oder Biennalen. Trotzdem haben gerade be-
deutende Sonderausstellungen den Blick der westlichen 
Rezipienten auf die nichtwestliche Moderne gerichtete. 
Maiwald greift exemplarisch drei Ausstellungen heraus 
und stellt kurz die kuratorischen Konzepte und die daran 
geäußerte Kritik dar (Kap. VII). Heute geradezu unver-
ständlich erscheint, dass Diaspora-Kunst und Exil-Kunst 
nicht integriert wurden. Thema intensiver Kontroversen 
ist der kuratorische Umgang mit und das westliche Ver-
hältnis zur populären Kunst, ein Thema, das im VIII. Ka-
pitel nochmals eingehend diskutiert wird. Problematisch 
ist, wie Förster zu Recht anmerkt, die Ästhetisierung die-
ser Kunst unter Ausblendung der sozialhistorischen Be-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245


Rezensionen

Anthropos  110.2015

247

dingungen, was direkt zur Frage Kunst und/ohne Kontext 
führt: gibt es kontextfreie Kunst überhaupt?

Stephanie Maiwald ist eine bemerkenswerte und fak-
tenreiche Arbeit zur zeitgenössischen Kunst Nigerias ge-
lungen. Sie versucht nicht, eine Kunstgeschichte Nige-
rias zu schreiben – eine Aufgabe, die in absehbarer Zeit 
auf nigerianische Kolleg_innen zukommen wird. Das be-
sondere an ihrer Überblicksarbeit ist, dass sie nicht über-
wiegend auf ausgewerteten Interviews, Gesprächsnotizen 
und Beobachtungen basiert, sondern ganz bewusst bis-
lang wenig beachtete schriftliche Quellen und Statements 
intensiv auswertet. Denn seit langem sprechen nigeriani-
sche Intellektuelle und Künstler für sich selbst. Als sehr 
gelungen wird erachtet, dass die Autorin in den einzelnen 
Kapiteln die faktischen und theoretischen Aussagen mit 
dem Blick auf Künstler_innen, deren Œuvre und relevan-
ten Äußerungen sehr anschaulich kontextualisiert. Ergän-
zend hätte man den Blick auf die nigerianische Exilkunst 
richten können. Sehr hilfreich erweist sich das umfang-
reiche Namensregister und die umfassende Literaturliste. 
Eine für die Kunstethnologie und Kunstgeschichte wich-
tige und sehr lesenswerte Arbeit; lediglich der Titel “Jen-
seits von Primitive Art”, irritiert anfänglich.

Andreas Volz

Mancini, Susanna, and Michel Rosenfeld (eds.): 
Constitutional Secularism in an Age of Religious Re-
vival. Oxford: Oxford University Press, 2014. 349 pp. 
ISBN 978-0-19-966038-4. Price: $ 98.50

“Constitutional Secularism in an Age of Religious 
Revival” is an important, interesting, and very stimulat-
ing book. “Secularism” and “constitutional secularism” 
recur frequently today not only in legal scholarship but 
particularly in the political and worldview discussions, 
concerning the relationship between the state, religion/
church, and the public sphere, even if they remain as con-
cepts notoriously slippery. Now anyone interested in con-
stitutional secularism finds a chance to see how the idea 
functions in various domains and what makes the nature 
of the phenomenon itself. The monograph’s central theme 
originated from a project, initiated by an interdisciplinary 
group of scholars, mostly legal thinkers, from different 
countries and religious traditions under the auspices of 
the academic host of the Pascal Chair, Professor Helene 
Ruiz-Fabri of the University of Paris. Some papers have 
been presented earlier at a Colloquium on “Religion, the 
Constitution, and the State. Contemporary Controversies” 
at the Cardozo School of Law (2012).

It is, of course, impossible to discuss every article in 
the vast assortment of historical and systematic problems 
they describe and explain, touching on a wide spectrum 
of issues. One of the great aspects of the book is the wide 
range of seemingly heterogeneous legal phenomena on 
display. The contributors to this book, leading experts, 
are acting lawyers and academic teachers of law, coming 
from a variety of different disciplines including law, an-
thropology, history, philosophy, and political theory. They 
aim at providing a framework for an engaging discussion 
on constitutional secularism within the bounds of consti-

tutional democracy. The editors provide also a very help-
ful introduction in which the basic structure of constitu-
tional secularism reasoning is spelled out and different 
approaches and focuses are noted.

The book is divided into five parts, each devoted to a 
different subject. The five contributions of the first part, 
“Theoretical Perspectives on the Conflicts between Secu-
larism and Religion,” address a number of the most salient 
theoretical issues relating to the present-day conflicts be-
tween secularism and religion in the context of the revi-
talization, repoliticization, and deprivatization of religion, 
on the one hand, and mass (e-)migration of adherents of 
different religions and postmodern ways of thinking, on 
the other. Dieter Grimm discusses “Conflicts between 
General Laws and Religious Norms” (3–13) to state that 
religious freedom is on the losing side regardless of the 
importance of a religious requirement for the believer for 
whom the only alternative could be adaptation to the sec-
ular norm or emigration. Nadia Urbinati (The Context of 
Secularism; 14–32) starts with the question, what does 
a secular state need in order to be respectful of its citi-
zens’ equal rights and evaluates the role of religion in the 
public sphere of today’s democratic societies (J. Rawls, 
J. Habermas). Her conclusion is: In matters that have a 
direct impact on the individual freedom of religion and 
social peace, such as the presence of religion in the pub-
lic sphere, political theorists should pay close attention to 
the ethical and historical context of a given society instead 
of applying to it practical conclusions, that had been de-
rived from an ideal conception of democratic societies as 
religious-pluralist de facto and de iure (16). Karl-Heinz 
Ladeur (The Myth of the Neutral State and the Individu-
alization of Religion; 33–53) tackles, from the point of 
view of a legal scholar, the theoretical challenges posed 
by postmodernism and the incorporation of a large num-
ber of immigrants who are adherents to a religion that is 
seemingly at serious odds with the already integrated re-
ligions and culture of the country of immigration. András 
Sajó (Preliminaries to a Concept of Constitutional Secu-
larism; 54–79) asks how to confront the theoretical chal-
lenges posed by a search for the discovery or preservation 
of common judicial standards suited to harmonization of 
several dozens of national jurisprudences operating un-
der different versions of the five constitutional models for 
dealing with the relation between the state and religion. 
He reviews some inherent difficulties surrounding the 
concept of constitutional secularism and identifies some 
core values and common practices underlying it. Michel 
Rosenfeld (Recasting Secularism as One Conception of 
the Good among Many in a Post-Secular Constitutional 
Polity; 79–108) explores the case for secularism (“ideo-
logical secularism”) as one of many conceptions of the 
good in a post-secular constitutional, liberal state. He sees 
secularism as providing the best way of life, as far as he 
or she is concerned. He states, for instance: in this sense, 
secularism is no different than a religion as perceived by 
a believer who is convinced of its truth (80).

Part II, “Religion, Secularism, and the Public Square,” 
focuses on the conceptual and spatial boundaries between 
secularism and religion erected by liberal theory and on 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245

