Rezensionen

ethnic identity among the Sartkalmak Oirats of Kyrgyz-
stan, while a fourth article uses clothing as a marker of
ethnic heritage among the Altaic Uriankhan, another Oirat
subgroup. The final two ethnographic articles address Tu-
van identity, one among Tuvans outside of the Russian
Republic of Tuva and the last through the enduring influ-
ence of the legend of Chinggis Khan among Tuvans in
Xinjiang China. The five articles on folklore demonstrate
yet another valuable approach to the study of the history
and culture of Oirat people especially where historic re-
cords are insufficient or unavailable.

Though ethnic Oirats are now a minority people in
every nation in which they reside, this volume makes an
important contribution to understanding this historical-
ly important population that is now often overlooked be-
cause it is so widely dispersed. They are all too frequently
lumped in with the Eastern Mongols, even though their
historical and political development diverged in many
ways and they were never ruled directly by the descen-
dants of Chinggis Khan. The destructive effects of their
wars with the Manchu Qing in the 17th and 18th centuries
weakened and dispersed them broadly, such that, with the
fall of the Qing and Russian empires and the later Soviet
Union, there remained no Oirat geopolitical concentration
from which a sovereign nation might emerge.

Japan’s National Museum of Ethnology is to be com-
mended both for organizing the conference in 2011
(“New Horizons in Oyrad-Mongol Studies”) and for this
book of conference papers. It is unfortunate that none of
the relatively small group of European or American schol-
ar specializing in Oirat studies were in attendance, as they
would have gained a great deal. Western scholarship on
the Oirats still suffers from the dearth of Oirat materials
translated into modern languages. Only the “History of
the Kalmyk Khans” has been translated into English, and
that was in 1985 (S. A. Halkovic Jr., The Mongols of the
West. A Translation of the History of the Kalmyk Khans.
Bloomington). The biography of Zaya Pandita, “Seren
Gerel,” is available in Russian and modern Mongolian
but there exists only short published summaries in Japa-
nese and English. As more primary Oirat texts are trans-
lated and the insights gained from those integrated with
the wealth of Manchu, Chinese, and Russian sources,
scholarship on the Oirats will benefit immensely. (Both
the “Mongol-Oirat Great Code” and most of the “Seren
Gerel” are available in English translation in a PhD dis-
sertation by R. Taupier titled “The Oirad of the Early 17th
Century. Statehood and Political Ideology.” 2014.) This
volume on the “Oirat People” is an important step in that
direction. Richard Taupier

Maiwald, Stephanie: Jenseits von “Primitive Art”.
Zum Selbstverstindnis zeitgenossischer Kiinstler in Nige-
ria. Berlin: Dietrich Reimer Verlag, 2014. 245 pp. ISBN
978-3-496-02867-3. (Studien zur Kulturkunde, 127)
Preis: €49.99

Man fragt sich, wieso die zeitgendssische Kunst, ge-
rade wenn sie nicht aus dem sog. “Westen” kommt, bei-
spielsweise aus Nigeria, noch immer Erstaunen auslost?

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:25. ©
Inhalts Im 1r oder

245

War es doch lange Zeit selbstverstindlich, dass Kiinstler
des Westens hinausblickten: doch nun blicken jene auf
eine fiir viele verstorende Weise zu uns zuriick, so der
Kunsthistoriker Belting. Zugleich werden von auflen Au-
thentizitdtsdiskurse an die Kiinstler herangetragen, Veror-
tungen vorgenommen, versucht, ihr Schaffen mit Ismen
zu etikettieren. Mit diesen und weiteren Fragen beschif-
tigt sich die kunstethnologische Untersuchung von Ste-
phanie Maiwald mit dem weit gefassten Thema iiber
zeitgenodssische Kiinstler in Nigeria und deren Selbstver-
stindnis, die 2009 an der Goethe Universitit Frankfurt als
Dissertation eingereicht wurde.

Nigeria war und ist ein Zentrum der modernen bzw.
zeitgenossischen Kunst Afrikas und an diesem gut ge-
wihlten Beispiel lassen sich sehr deutlich Entstehen,
Entwicklung und Diskurse gut nachzeichnen und aktu-
elle Stromungen skizieren. In neun Kapiteln gibt Stepha-
nie Maiwald einen facetten- und kenntnisreichen Uber-
blick iiber Nigeria. Ein Vorhaben, um dies schon vornweg
zu nehmen, das der Autorin sehr gut gelungen ist. Uber-
zeugend ist das Konzept, theoretische Uberlegungen und
Diskurse immer wieder mit Nigeria und nigerianischen
Kiinstler zu kontextualisieren. Grundlegend sind die
Uberlegungen zum Begriff Kunst, und so wird im 1. Ka-
pitel der europdische Kunstbegriff zu Diskussion gestellt.
Es wird die Frage aufgeworfen, ob in Nigeria ein Kunst-
system (dieser Begriff erscheint etwas unscharf) entstehen
konnte, das weder eine europdische Entwicklung nach-
vollzog, oder ob, wie im indigenen Nordamerika, paral-
lel existierende traditionelle und moderne, der westli-
chen Kunst zuzurechnende Systeme auftreten. Letztere
Dichotomie muss jedoch in Bezug auf Nordamerika re-
lativiert werden. Stephanie Maiwald glaubt zu erkennen,
dass die Suche nach einem eigenstindigen nigerianischen
Kunstkonzept eine Alternative zu europdischen Vorgaben
sein konne, dessen Bezugspunkt die eigene vorkoloniale
Kunst wire (14). Frau Maiwald meint, dies bei nigeriani-
schen Kiinstlern in “Ansitzen” zu erkennen, was in den
folgenden Kapiteln argumentativ untermauert wird. Es
wire hilfreich, wenn in diesem Zusammenhang die ver-
wendeten Begriffe Moderne und zeitgenossische Kunst
klar definiert worden wiren.

Seit dem Beginn der ethnologischen Forschung wa-
ren Kunstobjekte Teil ethnografischer Betrachtungen, es
erfolgte eine Musealisierung einhergehend mit einer Iso-
lierung und Dekontextualisierung. Kenntnisreich werden
die Entwicklung und die kunstethnologischen Ansitze
als eine Teildisziplin der Ethnologie beschrieben. Erwéh-
nenswert wire noch ein Vertreter der deutschen Volker-
kunde gewesen: Ernst Grosse. Er sah die Aufgabe der
Kunstwissenschaft primér darin, das Wesen der Kunst
zu erforschen, sowie Eigenschaften, die verschiedenen
Arten der kiinstlerischen Tatigkeiten und Werke von an-
deren Arbeiten zu unterscheiden. Entscheidend war fiir
ihn die Frage: Wodurch entsteht Kunst? Grosse bemén-
gelte schon Ende des 19. Jh.s, dass die Kunstforschung
die Untersuchung der kiinstlerischen Begabung der In-
dividuen vernachlissigte — ein durchaus moderner An-
satz. Zu Recht wird von Maiwald hervorgehoben, dass
die zeitgendssische, nichtwestliche Kunst erst seit den

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245

246

1970er Jahren kunstethnologisch relevant wurde. Zentral
fiir den kunstethnologischen Ansatz ist die zitierte Arbeit
von Marcus und Myers (The Traffic in Culture. Refigur-
ing Art and Anthropology. Berkeley 1995), die den Fokus
nicht ldnger auf den Herkunftskontext, sondern auf rezi-
pierende, betrachtende, interpretierende und konsumie-
rende Kultur-Transformationsprozesse richtet.

Kapitel II widmet sich u. a. dem historischen Kunstbe-
griff im europédischen Kontext und verbindet dies mit dem
jeweiligen Afrikabild, was am Beispiel Benins zusétzlich
verdeutlicht wird. Eingebettet sind diese Ausfithrungen in
kunstphilosophische und -dsthetische Ansichten des 18.
und 19. Jh.s. Eine These des spiten 18. Jh.s sei gewesen,
dass die Kulturen Ozeaniens und Afrikas eine besondere
“Befahigung zur Kunst besidflen”, da noch unverdorben
durch dullere Technik- und innere Zivilisationseinfliisse
(S. 29; leider finden sich dazu keine Quellenhinweise).
Maiwald nimmt diesen Gedanken auf, um ihn in Diskur-
sen zum Primitivismus und afrikanischen Identitédtskon-
zepten (u. a. Négritude) sowie der Selbst- und Fremdein-
schitzung nigerianischer Kiinstler zu erkennen — eine
interessante Vorgehensweise.

Ein zentrales Thema zahlreicher museumsethnologi-
scher Untersuchungen ist das Beziehungsgeflecht Objekt
und Institution. Verdeutlicht werden Prozesse der De- und
Rekontextualisierung sowie Transformationen: wie aus
Ethnografika Kunst und die Kategorie “primitive art” ge-
schaffen wurden, Uberlegungen, die im VII. Kapitel wie-
der aufgenommen werden.

Ein wichtiges Stichwort ist der begriindet erhobene
Vorwurf afrikanischer Kiinstler und Intellektueller, der
Westen erkenne die Zeitgenossenschaft Afrikas nicht an,
und, wie in treffender Weise Enwezor hervorhebt, die De-
Exotisierung afrikanischer Kunst durch westliche Rezi-
pienten, die Afrika und Moderne nicht zusammen den-
ken konnen, verhindert werde. Die Praferierung der Kunst
der Autodidakten bzw. populdren Kunst (u. a. Schilder-
maler) sowie Authentizitdtsdiskurse durch den Westen
wird als Ausdruck eines Neokolonialismus und Neopri-
mitivismus gesehen, eine Ansicht, die zahlreiche indige-
ne Kiinstler teilen. Um diese Diskussionen einordnen zu
konnen, ist es sinnvoll, dass Maiwald im Kapitel III den
Blick auf die Kolonialgeschichte, den Aufbau von die
Kunst betreffenden Institutionen durch Kolonialherren
richtet und die nicht problemfreie Beziehung zur Kunst
und den Kunstschaffenden im entstehenden Nationalstaat
Nigeria beschreibt: Kunst als Teil der komplizierten Iden-
titdtskonstrukte in einem multiethnischen Staat. Ein oft
vernachléssigter Aspekt ist die Rolle der alten und neuen
Eliten im Prozess der Dekolonialisierung und der Forde-
rung und Akzeptanz der eigenen zeitgendssischen Kunst,
was die Autorin im Nachwort nochmals thematisiert. Be-
stitigt werden konnen Aussagen von Maiwald, dass die
Bedeutung von Museen und das Interesse an diesen Insti-
tutionen bislang nur von einer kleinen Elite getragen wird,
doch erscheint dies weniger ein Problem der Akzeptanz
als das einer Vermittlung.

Die Abgrenzung bzw. Neu- oder Umdefinition des
europdischen Kunstbegriffes in Nigeria — auch in Be-
zug zur Négritude — wird sehr anschaulich am Beispiel

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:25. ©
Inhalts Im 1r oder

Rezensionen

des bedeutenden Kiinstlers Ben Enwonwu beschrieben
(Kap. IV). Was die Entwicklung der modernen Kunst in
Nigeria so besonders macht, sind die schon friih aufge-
bauten Institutionen, wie u. a. die Zaria Art Society, der
Mbari Mbayo-Club oder die Workshops in Oshogbo
(Kap. V). Letztere sind eng mit den heute nicht unum-
strittenen Konzepten von Ulli und Georgina Beier und
Susanne Wegener verbunden (Bevorzugung der Kunst der
Autodidakten, der Populidrkunst). Hervorgegangen sind
aus diesen Einrichtungen bedeutende Kiinstlerperson-
lichkeiten wie Okeke oder Twins Seven Seven. Wiederum
sehr anschaulich stellt die Autorin das Konzept des Mbari
Mbayo-Clubs am Beispiel des bekannten Kiinstlers Oke-
ke, an dessen Werken und Statements, dar. Auch die Rele-
vanz der Uli-Malerei wird durch das Beispiel des Kiinst-
lers Obiora Udechukwu sehr aussagekriftig. Es ist ein
Vorzug dieser Arbeit, dass in den Kapiteln die beschrie-
benen Fakten und Diskurse durch ausgewihlte Kiinstler,
die Maiwald zu Wort kommen lisst, untermauert wer-
den. So wird nicht nur die Eigensicht erkennbar, sondern
auch die zugeschriebenen Identitdtskonzepte, Stereo-
type, Afrozentrismus und Verortungsforderungen. Ent-
scheidend, nicht nur fiir Ethnolog_innen, ist diese emi-
sche Sicht. Sind ethnische oder regionale Zuordnungen
heute iiberhaupt noch sinnvoll? Die junge Schriftstellerin
Taiye Selasi, eine Kosmopolitin mit afrikanischen Wur-
zeln, geboren in London, aufgewachsen in Boston, lebt
in New York, New Delhi und Rom, priagte 2005 den Be-
grift des Afropoliten, Menschen, die in der Welt zu Hause
sind. Ein selbstbewusstes Manifest junger Afrikaner_in-
nen und Kiinstler_innen. In den Aussagen der Kiinstler
in der vorliegenden Untersuchung wird auch offensicht-
lich, dass dieses neue Selbstbewusstsein Diskurse tiber
Authentizitit und Inauthentitzitét durch westliche Rezipi-
enten und Kaufer konterkariert. Diese Diskurse besitzen
fur viele Kiinstler keinerlei Relevanz. Zugleich sind sie
sich der faktischen Abhédngigkeitsverhéltnisse vom west-
lichen Kunstraum (Kunstmarkt) (Kap. VII) im Klaren.
Dazu zihlen auch die in Kap. VI untersuchte Aneignung
des Tafelbildes sowie die Kritik am westlichen Kunstbe-
griff durch afrikanische Intellektuelle und Kiinstler.
Erkennbar ist, dass trotz aller Bemiihungen, die nicht
westliche zeitgenossische Kunst, obwohl sie Teil der
Weltgegenwartskunst ist, in unserem Bewusstsein und
in unseren Kunstmuseen nur teilweise angekommen ist.
Gezeigt wird sie in Sonderausstellungen, in einigen we-
nigen darauf spezialisierten Museen oder Galerien, auf
Kunstmessen oder Biennalen. Trotzdem haben gerade be-
deutende Sonderausstellungen den Blick der westlichen
Rezipienten auf die nichtwestliche Moderne gerichtete.
Maiwald greift exemplarisch drei Ausstellungen heraus
und stellt kurz die kuratorischen Konzepte und die daran
gedufBlerte Kritik dar (Kap. VII). Heute geradezu unver-
stindlich erscheint, dass Diaspora-Kunst und Exil-Kunst
nicht integriert wurden. Thema intensiver Kontroversen
ist der kuratorische Umgang mit und das westliche Ver-
hiltnis zur populédren Kunst, ein Thema, das im VIII. Ka-
pitel nochmals eingehend diskutiert wird. Problematisch
ist, wie Forster zu Recht anmerkt, die Asthetisierung die-
ser Kunst unter Ausblendung der sozialhistorischen Be-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245

Rezensionen

dingungen, was direkt zur Frage Kunst und/ohne Kontext
fiihrt: gibt es kontextfreie Kunst iiberhaupt?

Stephanie Maiwald ist eine bemerkenswerte und fak-
tenreiche Arbeit zur zeitgenossischen Kunst Nigerias ge-
lungen. Sie versucht nicht, eine Kunstgeschichte Nige-
rias zu schreiben — eine Aufgabe, die in absehbarer Zeit
auf nigerianische Kolleg_innen zukommen wird. Das be-
sondere an ihrer Uberblicksarbeit ist, dass sie nicht iiber-
wiegend auf ausgewerteten Interviews, Gespriachsnotizen
und Beobachtungen basiert, sondern ganz bewusst bis-
lang wenig beachtete schriftliche Quellen und Statements
intensiv auswertet. Denn seit langem sprechen nigeriani-
sche Intellektuelle und Kiinstler fiir sich selbst. Als sehr
gelungen wird erachtet, dass die Autorin in den einzelnen
Kapiteln die faktischen und theoretischen Aussagen mit
dem Blick auf Kiinstler_innen, deren (Euvre und relevan-
ten AuBerungen sehr anschaulich kontextualisiert. Ergin-
zend hitte man den Blick auf die nigerianische Exilkunst
richten konnen. Sehr hilfreich erweist sich das umfang-
reiche Namensregister und die umfassende Literaturliste.
Eine fiir die Kunstethnologie und Kunstgeschichte wich-
tige und sehr lesenswerte Arbeit; lediglich der Titel “Jen-
seits von Primitive Art”, irritiert anfanglich.

Andreas Volz

Mancini, Susanna, and Michel Rosenfeld (eds.):
Constitutional Secularism in an Age of Religious Re-
vival. Oxford: Oxford University Press, 2014. 349 pp.
ISBN 978-0-19-966038-4. Price: $ 98.50

“Constitutional Secularism in an Age of Religious
Revival” is an important, interesting, and very stimulat-
ing book. “Secularism” and “constitutional secularism”
recur frequently today not only in legal scholarship but
particularly in the political and worldview discussions,
concerning the relationship between the state, religion/
church, and the public sphere, even if they remain as con-
cepts notoriously slippery. Now anyone interested in con-
stitutional secularism finds a chance to see how the idea
functions in various domains and what makes the nature
of the phenomenon itself. The monograph’s central theme
originated from a project, initiated by an interdisciplinary
group of scholars, mostly legal thinkers, from different
countries and religious traditions under the auspices of
the academic host of the Pascal Chair, Professor Helene
Ruiz-Fabri of the University of Paris. Some papers have
been presented earlier at a Colloquium on “Religion, the
Constitution, and the State. Contemporary Controversies”
at the Cardozo School of Law (2012).

It is, of course, impossible to discuss every article in
the vast assortment of historical and systematic problems
they describe and explain, touching on a wide spectrum
of issues. One of the great aspects of the book is the wide
range of seemingly heterogeneous legal phenomena on
display. The contributors to this book, leading experts,
are acting lawyers and academic teachers of law, coming
from a variety of different disciplines including law, an-
thropology, history, philosophy, and political theory. They
aim at providing a framework for an engaging discussion
on constitutional secularism within the bounds of consti-

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:25. ©
Inhalts Im 1r oder

247

tutional democracy. The editors provide also a very help-
ful introduction in which the basic structure of constitu-
tional secularism reasoning is spelled out and different
approaches and focuses are noted.

The book is divided into five parts, each devoted to a
different subject. The five contributions of the first part,
“Theoretical Perspectives on the Conflicts between Secu-
larism and Religion,” address a number of the most salient
theoretical issues relating to the present-day conflicts be-
tween secularism and religion in the context of the revi-
talization, repoliticization, and deprivatization of religion,
on the one hand, and mass (e-)migration of adherents of
different religions and postmodern ways of thinking, on
the other. Dieter Grimm discusses “Conflicts between
General Laws and Religious Norms” (3—13) to state that
religious freedom is on the losing side regardless of the
importance of a religious requirement for the believer for
whom the only alternative could be adaptation to the sec-
ular norm or emigration. Nadia Urbinati (The Context of
Secularism; 14-32) starts with the question, what does
a secular state need in order to be respectful of its citi-
zens’ equal rights and evaluates the role of religion in the
public sphere of today’s democratic societies (J. Rawls,
J. Habermas). Her conclusion is: In matters that have a
direct impact on the individual freedom of religion and
social peace, such as the presence of religion in the pub-
lic sphere, political theorists should pay close attention to
the ethical and historical context of a given society instead
of applying to it practical conclusions, that had been de-
rived from an ideal conception of democratic societies as
religious-pluralist de facto and de iure (16). Karl-Heinz
Ladeur (The Myth of the Neutral State and the Individu-
alization of Religion; 33-53) tackles, from the point of
view of a legal scholar, the theoretical challenges posed
by postmodernism and the incorporation of a large num-
ber of immigrants who are adherents to a religion that is
seemingly at serious odds with the already integrated re-
ligions and culture of the country of immigration. Andras
Sajoé (Preliminaries to a Concept of Constitutional Secu-
larism; 54-79) asks how to confront the theoretical chal-
lenges posed by a search for the discovery or preservation
of common judicial standards suited to harmonization of
several dozens of national jurisprudences operating un-
der different versions of the five constitutional models for
dealing with the relation between the state and religion.
He reviews some inherent difficulties surrounding the
concept of constitutional secularism and identifies some
core values and common practices underlying it. Michel
Rosenfeld (Recasting Secularism as One Conception of
the Good among Many in a Post-Secular Constitutional
Polity; 79-108) explores the case for secularism (“ideo-
logical secularism”) as one of many conceptions of the
good in a post-secular constitutional, liberal state. He sees
secularism as providing the best way of life, as far as he
or she is concerned. He states, for instance: in this sense,
secularism is no different than a religion as perceived by
a believer who is convinced of its truth (80).

Part II, “Religion, Secularism, and the Public Square,”
focuses on the conceptual and spatial boundaries between
secularism and religion erected by liberal theory and on

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-245

