
Gebildete Gottesnarren, erotische Eremit_innen

und humorvolle Asket_innen

Können spätantike Lebensformen queer gedeutet werden?

Sina von Aesch, Katharina Heyden

1. (Wie) können spätantike Lebensgeschichten
queer gedeutet werden?

Thekla, Amma Sarra, Melania, Maria, Pelagius oder Eugenia_us – die Liste

der namentlich bekannten Menschen, die als Christ_innen in der Spätanti-

ke lebten und sich auf die eine oder andere Weise womöglich queer deuten

lassen, lässt sich nicht beliebig erweitern. Es gibt gewichtigere und domi-

nantere Figuren, die gerade die Historische Theologie noch immer deutlich

prägen: Origenes, Antonius, Augustinus, Gregor – diese Liste liesse sich be-

liebig erweitern. Die Frage nach queeren Lebensweisen in der Geschichte des

Christentums öffnet den Blick für Personen, die bisher nicht im Fokus der

Aufmerksamkeit standen. Zugleich provozieren bereits die im Titel dieses

Beitrags anklingenden Lebensweisen, aber auch die Lebensweisen der ge-

nannten «grossen» Persönlichkeiten die Rückfrage, ob christliches Leben in

der Spätantike nicht per se queere Züge trug. Natürlich hängt hier alles davon

ab, wie weit der Begriff queer sinnvollerweise gefasst werden kann und sollte.

Wir werden diese Frage im Folgenden inmehreren dialogischenWendun-

gen umkreisen. Dabei verstehen wir queer im engeren Sinn geschlechtlicher

Identitäten und sexueller Orientierungen und wenden diese Kategorie ei-

nerseits als heuristisches Hilfsmittel an, um relevante Phänomene in der

Geschichte des Christentums aufzuspüren. Andererseits dient die histori-

sche Erkundung auch dazu, Voraussetzungen und Begrifflichkeiten heutiger

Queer-Diskurse mit Erkenntnissen aus der Geschichte zu bereichern, zu

hinterfragen und dadurch im besten Fall zu schärfen.Wenn sich die folgende

Darstellung also immer wieder selbst ins Wort fällt, so ist das ein Ausdruck

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Queere Theologie

unseres Bemühens, die Reichweite und die Grenzen, die erschliessenden und

die verschleiernden Potenziale der Rede von queeren Lebensformen in der

Spätantike auszuloten.

Wenn Historiker_innen an die Arbeit gehen, tun sie das unweigerlich mit

den Fragen und Konzepten ihrer eigenen Gegenwart.Manche sehen darin ein

Dilemmaund versuchen, sich vondenPrägungen ihrer eigenenZeitmöglichst

frei zumachen, um vorurteilsfrei in die Vergangenheit blicken zu können. An-

dere hoffen, aus der bewusst reflektierten Prägung durch das Heute und der

«produktiven Kraft des Vorurteils» (Hans-Georg Gadamer)1 einen doppelten

Gewinn ziehen zu können, indem neue Fragen, Konzepte oder Begriffe den

Blick für geschichtliche Phänomene schärfen und diese wiederum die heuti-

genDiskurse relativierend bereichern können.DiesenWeg versuchenwir hier

einzuschlagen.

Die Auseinandersetzung mit der Frage, ob und wie spätantike Lebensformen

queer gedeutet werden können, setzt mehrere Balanceakte im Umgang mit

den Quellen voraus. Zum einen gilt es, Sorgfalt anzuwenden: Den Erfahrun-

gen und Geschichten potenziell queerer Menschen soll würdigend begegnet

werden.Gleichzeitig soll kritisch geprüft werden, ob queere Lebensweisen aus

denQuellen gehobenwerden können, ohne undifferenziertes pinkwashing2 zu

betreiben. Hilft die Kategorie queer, Phänomene und Quellen aus der Antike

umfassender oder besser zu verstehen, als es ohne diese Kategorie möglich

wäre? Wo muss das «Vetorecht der Quellen» (Reinhart Koselleck)3 gegen eine

Überfrachtungmit heutigen Interessen in Anschlag gebracht werden?

1 Zur produktiven Kraft des Vorurteils siehe Gadamer,Wahrheit undMethode, 261–290.

2 Pink washing ist ein kombinierter Begriff aus pink und white washing (Verschleierung,

Schein, Schönfärberei), der eingeführt wurde, um auf die problematische Aneignung

von queeren Inhalten durch eine Firma, einen Staat oder eine Gruppe aufmerksam zu

machen, die nur vorgeben, queerfreundlich zu sein, um sich tolerant darzustellen oder

ein Produkt an eine queere Gruppe besser verkaufen zu können. Gerade im Pride-Mo-

nat Junimachen immerwieder Firmen Schlagzeilen damit, dass siewährend einesMo-

nats ihr Logo in den Farben des Regenbogens präsentieren, gleichzeitig ihre Produkte

jedoch in Ländern herstellen lassen, in denen Homosexualität unter Strafe steht. Ur-

sprünglich wurde der Begriff in den 1980er Jahren im Zusammenhangmit Firmen ver-

wendet, diemit Aktivitäten gegen Brustkrebs warben und dazu die rosa Schleife an ih-

ren Produkten anbrachten, obwohl genau jene Produkte im Verdacht standen, krebs-

erregendeWirkstoffe zu enthalten. Zur Entstehung und Verwendung des Begriffs vgl.

z. B. Blackmer, History of the term pinkwashing, 171–173.

3 Zum «Vetorecht der Quellen» siehe Koselleck, Standortbindung und Zeitlichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 169

Zunächst ist davon auszugehen, dass Menschen, deren geschlechtliche

Identität, deren Begehren und deren Lebensweise sich seit jeher anders zeig-

ten und entfalteten als die der Dominanzgesellschaft, auch in der Spätantike

existierten.4 Aber wie kommen sie in den Quellen vor? Meist haben sie keine

eigene Stimme, werden jedoch auch nicht verschwiegen. Im Gegenteil: Die

meisten Quellen, auf die stösst, wer queer als heuristische Kategorie anwen-

det, sind hagiographischer Natur. Sie präsentieren gebildete Gottesnarren,

erotische Eremit_innen und humorvolle Asket_innen als christliche Helden-

gestalten. Worin aber besteht ihr Heldentum: in der Verwirklichung oder

in der Überwindung ihrer körperlichen Natur, geschlechtlichen Identität

und sexuellen Orientierung? Die Geschichten der hier behandelten Personen

wurden Jahrhunderte hindurch breit rezipiert und in Wort und Bild ver-

breitet. Klöster und Kirchen wurden nach ihnen benannt, es entwickelten

sich blühende Heiligenkulte. Diese Verbreitung darf aber nicht darüber hin-

wegtäuschen, dass es bestimmte Schichten und Personenkreise sind, die in

den Quellen repräsentiert werden – die Sichtbarkeit von wenigen darf das

Unwissen über die vielen nicht verdrängen.5 Gleichzeitig ist zu beachten,

dass hagiographische Texte nicht einfach faktische Lebensbeschreibungen,

sondern literarische Lebensgestaltungen und daher normativ aufgeladen

4 Sexualität von Christ_innen in der Spätantike ist ein in der deutschsprachigen For-

schung bisher kaum behandeltes Thema. Für Juni 2025 ist bei De Gruyter eine kleine

Monographie zu diesemThema von Eva Elmangekündigt: Elm, Sexualität in der christ-

lichenSpätantike. Für denenglischsprachigenRaumwarenPeter Browns 1988 erstmals

veröffentlichtesWerk «The Body and Society», in deutscher Übersetzung unter demTi-

tel «Die Keuschheit der Engel», 1991 erschienen, sowie John Boswell, Same-Sex Unions

in Premodern Europe (1994), bahnbrechend. In jüngerer Zeit Harper, From Shame to

Sin (2013). Für das Neue Testament siehe neuerdings Dunning, The Oxford Handbook

of New Testament, gender and sexuality von 2019mit einem eigenen Kapitel zu Queer

Theory von Stephen D. Moore.

5 Unwissen über die zahlreichenMenschen, über die wir nichts oder wenig wissen, kann

unterschiedliche Gründe haben: Bewusstes Verschweigen (sogenanntes «silencing»)

ihrer Lebensrealität durch die zeitgenössischen Autoren, weil sie aus der Norm fielen,

ist eine Möglichkeit. Aber auch Steuerung und Zufälle im Überlieferungsprozess kön-

nen dazu führen, dass uns die Geschichten der Namenlosen unbekannt bleiben: «Die

Masse der Namenlosen ist eben auch die Masse der Sprachlosen. Selbstzeugnisse aus

dem sogenannten ‹niederen Volk› gibt es fast nicht, sie fallen in die Kategorie der nie

geschriebenen Quellen.» (Esch, Überlieferungschance und Überlieferungszufall, 546).

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Queere Theologie

sind.6 Sie benutzen einzelne Personen und Lebensgeschichten, um für viele

Rezipient_innen Orientierung im Leben und Glauben zu bieten.Wir könnten

auch sagen: Die Einzelschicksale herausragender Menschen werden erzählt,

um auf die Dominanzgesellschaft prägend einzuwirken.

2. Heteronormativität als Negativfolie
für eine queere Perspektive?

Aber was bedeutet eigentlich «Dominanzgesellschaft» in der Spätantike?Wel-

che Vorstellungen von Geschlecht, Gender und Sexualität herrschten vor? An-

drogyne Statuen, homo- und bierotische Darstellungen in der Literatur, aber

auchaufGräbernoder aufTrinkbechernzeigen:Heteronormativwardiehelle-

nistisch-römische Gesellschaft, in die das Christentum hineingeboren wurde,

jedenfalls nicht.7

Was bedeutete es in dieser Welt, queer8 zu sein? Welche Identitäten, wel-

cheNeigungen,welche Lebensformen lassen sich sinnvoll als queer bezeichnen

in einer Gesellschaft, die nicht heteronormativ war? Wenn queer allgemein als

weit gefasster, relationaler Begriff verstanden wird – also in dem Sinn, dass

etwas «quer» zu geltenden gesellschaftlichen Konventionen steht9 –, dann war

6 Zum Charakter hagiographischer Quellen und den damit verbundenen Herausforde-

rungen für die historische Erkenntnis siehe Gray/Corke Webster, The Hagiographical

Experiment; Gemeinhardt/Heyden, Heilige, Heiliges undHeiligkeit in spätantiken Re-

ligionskulturen, 417–438; Coon, Sacred Fictions.

7 Zur Sexualität in der hellenistisch-römischen Welt siehe Traffort, Sex and Sexuality;

Nussbaum/Sihvola, The Sleep of Reason; Ormand, Controlling Desires.

8 Wir folgen damit der Definition des Queer-Begriffs nach Tonstad, Queer Theology, 2:

«People who identify and understand themselves either as persons whose sexuality

is not wholly heterosexual, or, whose gender is not the one assigned by medical au-

thorities at birth, or of course both.» Die Frage nach der Definition des Queer-Begriffs

wird auch in der Einführung des vorliegenden Bandes thematisiert.

9 In der Queer Theory wird vielfach darüber diskutiert, wie queer zu bestimmen sei:

«Die grundsätzliche Unbestimmtheit macht queer zu einem schwierigen Forschungs-

gegenstand; immer zweideutig, nur in Beziehung zu denken, wird es als ‹grösstenteils

intuitive, nur halb ausgearbeitete Theorie› beschrieben.» Jagose, Queer Theory, 124.

Dass queer immer im Kontext verstanden werden muss, ist Herausforderung und Po-

tenzial zugleich: «Seine Unbestimmtheit schützt queer vor Kritik wie der an den aus-

schliessenden Tendenzen von ‹lesbisch› und ‹schwul› als Identitätskategorien. Aber

auch wenn kein Konsens über eine genaue Definition von queer besteht, haben Akti-

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 171

das Christentum als solches in seinen Anfängen queer. Der für diese Ansicht

immerwieder zitierte Referenztext ist Gal 3,28: «Hier ist nicht Jude nochGrie-

che, nicht Sklave noch Freier, nichtMann noch Frau. Ihr seid nämlich alle eins

inChristus Jesus».DieseBehauptungdesPaulus stellt dasChristentum«quer»

zu den in der römischen Gesellschaft geltenden binären religiösen, sozialen

und geschlechtlichen Grenzziehungen. Aber abgesehen von der Schwierigkeit

zu entscheiden, ob dieser Anspruch nur innerhalb oder auch ausserhalb der

christlichenGemeindengelten sollteund inwieferner sichhierwiedortdurch-

setzen liess, stellt sich vor allem die Frage: Was bedeutet das οὐκ ἔνι ganz ge-

nau: Soll es die reale Aufhebung aller gesellschaftlich geltenden Unterschiede

inGangsetzenoder lediglichanzeigen,dassdieseUnterschiedeangesichtsdes

universalen Heilsanspruchs des Christentums religiös irrelevant sind?

Aber wären religiöse und soziale Abweichungen von der Mehrheitsgesell-

schaft überhaupt queer imSinnderheutigenDiskurse?UmfürheutigeDiskur-

se anschlussfähig zu bleiben, beziehenwir den Begriff bei unserer Erkundung

queerer Phänomene in der Spätantike auf geschlechtliche Identität und sexu-

elle Orientierung.

Wenn queer in diesem präziseren Sinn auf LGBTQIA+ bezogen wird, kann

das spätantike Christentum gerade nicht als queer bezeichnet werden, weil

zumindest die christlichen Autoritäten die in der hellenistischen Gesellschaft

ganz selbstverständlichen Phänomene wie Androgynität und Homosexualität

eindeutig ablehnten (was nicht bedeuten muss, dass es sie in den christlichen

Gemeinschaften faktisch nicht gegeben hat). Bereits hier wird deutlich, dass

beim Blick in die Antike zwei Verständnisse von queer unterschieden wer-

den müssen: queer im engen, präzisen, nämlich Geschlecht und Sexualität

bezeichnenden Sinn und queer im weiteren Sinn als Abweichung von einer

heteronormativen Dominanzgesellschaft. Dass die für das Christentum rele-

vanten antiken Gesellschaften nicht eindeutig heteronormativ waren, ist ein

wichtiger Unterschied zur heutigen Situation. Diese Erkenntnis führt dann

aber unweigerlich zu der Frage, seit wann es eigentlich die Heteronormati-

vität gibt, auf die heutige queer-Diskurse bezogen sind. Begriffsgeschichtlich

ist diese Frage leicht zu beantworten: Der Begriff «heteronormativity» kam

mit Michael Warners Artikel Fear of a Queer Planet im Jahr 1991 auf die Welt.10

vismus und Theorie, die im Zusammenspiel zwangsläufig seinen Kontext bilden, doch

verschiedene Veränderungen durchgemacht.» Jagose, Queer Theory, 100.

10 Warner, Introduction; die konzeptionellen Grundlagen finden sich bereits bei Rich,

Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Queere Theologie

Aber die historische Frage, seit wann Heteronormativität ein Kennzeichen

der westlichen Dominanz- oder Mehrheitsgesellschaft ist, lässt sich deutlich

schwieriger beantworten. Diese Frage begleitet unsere Sichtung der Quellen

und wird am Ende nochmals explizit aufgegriffen.

Die Auswahl der im Folgenden betrachteten Quellen und Phänomene

verdankt sich also zum einen der Entscheidung für ein spezifisches, auf

geschlechtliche Identität und sexuelle Orientierung fokussierendes Verständ-

nis von queer.Wir erheben aber auch in dieser Hinsicht keinerlei Anspruch

auf Vollständigkeit. Wir versuchen vielmehr, die Frage nach den queeren

Potenzialen des frühen Christentums anhand möglichst verschiedener in

den Quellen bezeugter Lebensformen exemplarisch zu beantworten.11 Wir

beginnenmitThekla, einer Ikone der feministischenTheologie.

3. Thekla – ein Kampf um Selbstbestimmung im binären Kontext

Thekla und ihre Lebensgeschichte, wie sie in den Thekla-Akten beschrieben

wird,12 eröffnet die Reihe aus zwei Gründen. Erstens ist sie chronologisch be-

trachtet die älteste: Die Thekla-Akten, aus denen wir über sie erfahren, wur-

11 Eine umfassende Anwendung von Queer- und Genderstudies auf die Spätantike wur-

de unseres Wissens bisher nicht unternommen, vgl. Lissek, Anstoss-Geschlecht. Zur

mittelalterlichen Hagiographie ist kürzlich ein Sammelband erschienen, der genau

dies unternimmt: Spencer-Hall/Gutt (Hg.), Trans and Genderqueer Subjects in Medi-

eval Hagiography. Vgl. dazu auch Bennewitz / Eming / Traulsen (Hg.), Gender Studies –

Queer Studies – Intersektionalität.

12 Acta Pauli et Theclae, Richard Adelbert Lipsius, Acta apostolorum apocrypha, 235–271. Die

folgenden Übersetzungen folgen, mit kleinen Änderungen, der deutschen Überset-

zung von Wilhelm Schneemelcher in NTApoK II, 6. Aufl. 1997, 193–243. Thekla wird in

der Quelle als Schülerin, vielleicht sogar Jüngerin des Paulus beschrieben, die durch

wundersame Taten Gottes vor dem Tod als Märtyrerin gerettet wird. Zur Einführung

und Kontextualisierung der Quelle vgl. Barrier, The Acts of Paul and Thecla. Zum Ver-

hältnis von Thekla und Paulus vgl. Esch-Wermeling, Thekla – Paulusschülerin wider

Willen? Eine literarische Analyse findet sich bei Johnson, The Life andMiracles of The-

cla. Grundlegend für die Übersetzung ist die Ausgabe von Jensen, Thekla – die Apos-

tolin, 1995. Für den hier vorliegenden Artikel wurde die Ausgabe von Schneemelcher,

Acta Pauli et Theclae, 1997, verwendet, weil sie anders als die Ausgabe von Jensen über

TLG digitalisiert zur Verfügung steht. Die Thematik der sexualisierten Gewalt nimmt

Wehn, Vergewaltige nicht die Sklavin Gottes!, auf.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 173

den in der Mitte des 2. Jahrhunderts verfasst.13 Zweitens verbinden sich mit

derDarstellung vonTheklas Leben relativ leicht zugängliche Fragen nach Rolle

und Erwartungen in einem binär geprägten Kontext.

Die Erzählung beginnt mit einer Szene, in der der Apostel Paulus in Lyki-

en über die Seligpreisungen predigt.Thekla sitzt amFenster des benachbarten

Hauses und lauscht seinen Worten. Paulus plädiert für ein Leben in Enthalt-

samkeit und preist die Jungfrauen. Dies sei die beste Variante, um das Heil

zu erlangen. Es wird eindringlich beschrieben,welcheWirkung dieWorte des

Paulus auf Thekla haben – sie verlässt während dreier Tage und Nächte das

Fenster weder zum Essen noch zum Schlafen. Auch andere hören diese Pre-

digt und sind weitaus weniger in Bann gezogen als die lauschendeThekla. So

beklagen sich dieMänner undMütter der Jungfrauendarüber,dass Paulus den

Hörerinnen diese Idee einpflanzen würde.

Der Verlobte der Thekla,Thamyris, ist entsetzt über die Verwandlung sei-

nerBraut und versucht, sie ausserHörweite zubringen.Das gelingt ihmnicht,

sie hört weder auf ihn noch auf ihreMutter. Sowird gegen Paulus der Vorwurf

erhoben: «Er macht aber Jünglingen die Frauen und Jungfrauen die Männer

abspenstig, indem er sagt: Auf andere Weise gibt es für euch keine Auferste-

hung, es sei denn, dass ihr rein bleibt und das Fleisch nicht befleckt, sondern

es rein bewahrt.»14 Paulus, so der Vorwurf, bringt die ganze soziale Ordnung

des Dorfes ins Wanken. Der Verlobte der Thekla bringt Paulus zum Statthal-

ter. Es kommt zur Anklage, Paulus habe die Frauen verdorben und die Män-

ner umdieHeirat gebracht. Pauluswird gefangen genommen.Thekla, obwohl

sie bisher noch nie mit ihm gesprochen hat, besucht ihn mitten in der Nacht

im Gefängnis. Als vermögende Frau verfügt sie über die Mittel, die Wächter

zu bestechen, sie verschenkt einen silbernen Spiegel und verschafft sich damit

Eintritt in Paulus’ Zelle.

Thekla wird dargestellt als eine Frau, die sich klar einem Mann unterord-

net, zwar nicht mehr dem vorgesehenen – ihrem Verlobten hat sie sich ver-

wehrt, als er sie vom Fenster wegbringen wollte –, sondern jetzt dem Paulus.

13 Erstmals erwähnt werden die Acta Pauli et Theclae bei Tertullian, De baptismo (um 190

n. Chr.), zur Datierung siehe Jensen, Thekla, 11–12.

14 Acta Pauli et Theclae 12 (Schneemelcher, 218): στερεῖ δὲ νέους γυναικῶν καὶ παρθένους

ἀνδρῶν, λέγων.Ἄλλως ἀνάστασις ὑμῖν οὐκ ἔστιν, ἐὰν μὴ ἁγνοὶμείνητε καὶ τὴν σάρκα μὴ

μολύνητε ἀλλὰ τηρήσ-ητε ἁγνήν.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Queere Theologie

Explizit erwähnt der Text, wie sie sich auf der Stelle auf dem Boden wälzt, an

der er gesessen hat.15

Am nächsten Tag wird Paulus erneut vor den Statthalter geführt, und nun

wird auch Thekla befragt, warum sie nicht heirate, wie es das Gesetz will.16

Thekla verweigert eine Antwort, es kommt zu einem Bruch: Es ist die Mutter

der Thekla, die die Tötung der eigenen Tochter fordert mit der Begründung,

dass sie Schande über das Dorf gebracht habe und an ihr ein Exempel statu-

iert werden solle.17

Die Akten skizzieren das Publikum, das dem Prozess beiwohnt, und teilen

es auf: inMittäter_innen18 und in Sympathisant_innen.Theklawird als tapfere

Märtyrerin geschildert,die allerdingsnicht stirbt–Gott lässt es regnen,als der

Scheiterhaufen angezündet wird.

SowirdThekla gerettet und es kommt zu einem ersten Gespräch zwischen

Paulus und ihr. Sie will mit ihm umherziehen und diesen Rollenwechsel – von

der lauschenden Jungfrau zur verurteilten Märtyrerin zur Wanderpredigerin

– auch äusserlich kenntlich machen. Sie will sich die Haare nach Männerart

schneiden, ihmnachfolgen und sich taufen lassen. Seine Begründung,warum

er ihr diese Wünsche abschlägt, klingt wie folgt: «Die Zeit ist übel und du bist

schön von Gestalt. Dass nur nicht eine andere Versuchung (ἄλλος πειρασμὸς)

über dich komme, schlimmer als die erste, und du nicht aushältst und feige

wirst.»19 Paulus traut Thekla die neue Rolle nicht zu. Immerhin nimmt er sie

dennochmitnachAntiochia.Auchhier sinddieKämpfe fürTheklanicht zuEn-

de. Im Gegenteil: Sie geht durch die Stadt und kaum erblickt ein erster Mann

sie, ist er «von erotischer Leidenschaft zu ihr ergriffen (ἠράσθη αὐτῆς) […] Er

15 Acta Pauli et Theclae 20 (Schneemelcher, 219): ἡδὲ Θέκλα ἐκυλίετο ἐπὶ τοῦ τόπου οὗ

ἐδίδασκεν ὁ Παῦλος καθήμενος ἐν τῇ φυλακῇ.

16 Acta Pauli et Theclae 20 (Schneemelcher, 219).

17 Acta Pauli et Theclae 20 (Schneemelcher, 219): τῆς δὲ μὴ ἀποκρινομένης, Θεοκλεία ἡ

μήτηρ αὐτῆς ἀνέκραγεν λέγουσα Κατάκαιε τὴν ἄνομον, κατάκαιε τὴν ἄνυμφον ἐν μέσῳ

θεάτρου, ἵνα πᾶσαι αἱ ὑπὸ τούτου διδαχθεῖσαι γυναῖκες φοβηθῶσιν.

18 Acta Pauli et Theclae 22 (Schneemelcher, 220). Ein Teil der Zuschauer_innen bringt

Holz und Stroh für den Scheiterhaufen: Οἱ δὲ παῖδες καὶ αἱ παρθένοι ἤνεγκαν ξύλα

καὶ χόρτον ἵνα Θέκλα κατακαῇ. Andere sprechen sich gegen das Vorgehen des Statt-

halters aus: αἱ δὲ γυναῖκες μετὰ τῶν τέκνων ἔκραζον ἄνωθεν λέγουσαι Ὦ θεέ, ἀνοσία

κρίσις γίνεται ἐν τῇ πόλει ταύτῃ.

19 Acta Pauli et Theclae 25 (Schneemelcher, 220): Ὁ δὲ εἶπεν Ὁ καιρὸς αἰσχρός, καὶ σὺ

εὔμορφος· μὴ ἄλλος σε πειρασμὸς λήψεται χείρων τοῦ πρώτου, καὶ οὐχ ὑπομείνῃς

ἀλλὰ δειλανδρήσῃς.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 175

aber, der ja ein mächtiger Mann war, umarmte sie einfach auf offener Strasse

(περιεπλάκη εἰς τὸ ἄμφοδον).»20 Umarmenmuss als Euphemismus verstanden

werden, es handelt sich hier um einen sexuellen Übergriff. In dieser Situati-

on schaut sichThekla nach Paulus um, doch der ist keine Hilfe, sie ist auf sich

gestellt. Sie ergreift den Angreifer, zerreisst seinen Mantel, nimmt ihm den

Ehrenkranz vom Kopf, demütigt ihn mit Worten.21 Sie, die hätte hingerichtet

werden sollen,weil sie Schande über dasDorf brachte, bedient sich jetzt selbst

derKategorienEhre undSchande,umsich zurWehr zu setzen.Hier habenwir

es wohl mit einem der ersten christlichen Berichte zu tun, in dem ein reicher

Mann–die christlicheQuelle benennt denÜbeltäter, er heisst Alexander–,der

in seiner Ehre verletzt und gekränkt wurde, zu einem besonders gefährlichen

Akteur für eine Frau wird.

Thekla wehrt sich in der Situation erfolgreich gegen den Übergriff, doch

die Quelle berichtet, dass langfristig nicht er die Konsequenzen für seinen An-

griff trägt, sondern dass sie dafür verurteilt wird, ihn beschämt zu haben – sie

wird zum Tierkampf in der Arena verurteilt. Dieses Urteil wird von einer neu

eingeführten Gruppe kritisiert: Es sind Frauen, die sich mit Thekla solidari-

sieren und die Ungerechtigkeit anprangern.22 Sie benennen das Urteil als übel

und gottlos.23

Die Schlacht in der Arena nimmt ihren Verlauf, der gekränkte Angreifer

lässt sich immer neue Brutalitäten einfallen, doch auf wundersame Weise

20 Acta Pauli et Theclae 26 (Schneemelcher, 220f.): ἅμα δὲ τῷ εἰσέρχεσθαι αὐτούς,

συριάρχης τις Ἀλέξανδρος ὀνόματι ἰδὼν τὴν Θέκλαν ἠράσθη αὐτῆς, καὶ ἐξελιπ ρει τὸν

Παῦλον χρήμασι καὶ δώροις. […] ὁ δὲ πολὺ δυνάμενος, αὐτὸς αὐτῇ περιεπλάκη εἰς τὸ

ἄμφοδον.

21 Acta Pauli et Theclae 26 (Schneemelcher, 220f.): καὶ λαβομένη (λαμβάνω = nehmen,

ergreifen) τοῦ Ἀλεξάνδρου περιέσχισεν (περισχίζω = aufschlitzen, zerreissen) αὐτοῦ

τὴν χλαμύδα καὶ τὸν στέφανον ἀφείλετο (ἀφαιρέω = wegnehmen) ἀπὸ τῆς κεφαλῆς

αὐτοῦ, καὶ ἔστησεν αὐτὸν θρίαμβον. Der letzte Teilsatz ἔστησεν αὐτὸν θρίαμβον kann

nicht eindeutig übersetzt werden, das Verb ἵστημι in der 3. Person Singular Aorist In-

dikativ bedeutet sie stellt ihn hin; interessant ist das Nomen θρίαμβος, das stets mit

Dionysos oder Bacchus in Verbindung gebracht wird. Eine mögliche Deutung wäre al-

so, dass Thekla ihren Vergewaltiger als Trinker hinstellte, da Bacchus als Weingott be-

kanntwar, vgl. denBericht über die Bacchanalien bei Ovid, liber tertius, V 511–733. Über

das Verbot der häufig ausufernden Bacchanalien berichtet Titus Livius im Buch Ab ur-

be condita 39,8–19.

22 Zur Solidarität der Frauen untereinander siehe z. B. Jensen, Thekla, 86–91.

23 Acta Pauli et Theclae 27 (Schneemelcher, 221): αἱ δὲ γυναῖκες ἐξεπλάγησαν καὶ

ἀνέκραξαν παρὰ τὸ βῆμα: Κακὴ κρίσις, ἀνοσία κρίσις.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Queere Theologie

übersteht Thekla diese alle. Die Königin Tryphäna, die selbsternannte Mut-

ter und Beschützerin der Thekla, fällt bei diesem Anblick in Ohnmacht. Es

verbreitet sich das Gerücht, die Königin sei gestorben.

Auch hier begegnet ein bekannterMechanismus:24 Der tobende Angreifer,

der bisher nichts ausliess, umThekla zu quälen, bekommt jetzt Angst, weil er

die Reaktion desKaisers fürchtet.Dennwenndieser vomTod seiner Verwand-

ten in der Arena erfahren würde, würde dies zurückfallen auf den Angreifer

selbst. Die Rettung der Thekla wird also aufgrund der Angst eines Mächtigen

vor einem nochMächtigeren in Gang gesetzt.

Thekla wird aus der Arena geführt, gepflegt und gekleidet und verbringt

danach einige Tage im Haus der Tryphäna, sie ist bei ihrer Wahlfamilie an ei-

nem sicheren Ort. In heutiger Terminologie könnte hier von einem safe space25

innerhalb der Gesellschaft die Rede sein.

Das Ende der Geschichte wird in den Akten wie folgt überliefert: Thekla

unternimmt einen erneuten Aufbruch, sie verfolgt noch immer das Ziel, Pau-

lus nachzufolgen. Draussen in der Welt nimmt sie männliche Attribute und

männlicheVerhaltensweisen an, stellt sich eineGefolgschaft ausDiener_innen

zusammen, näht sich ein kurzes Reisegewand und schert sich die Haare. Dies

tut sie jedoch nicht als Preisgabe ihrerWeiblichkeit, sondern sie gestaltet ihre

Form von Weiblichkeit vielmehr so, dass sie ihren Ansprüchen an das Leben

dienen.26

24 Ein solcher Mechanismus wird vielen Frauen und weiblich gelesenen Personen be-

kannt sein, auch aus alltäglichen Begegnungen: Ein Nein der Frau selbst wird häufig

nicht akzeptiert, das Eingreifen eines Mannes oder schlicht das Erwähnen eines Part-

ners führt hingegen dazu, dass die Belästigung aufhört. Diesen Mechanismus thema-

tisieren zum Beispiel Ricarda Hofmann in ihrem PodcastNein heisst Nein, Folge 10, und

Bonnie Garmus in dem Roman Eine Frage der Chemie (Piper 2022).

25 Zur gegenwärtigenDebatte über die Relevanz von Safe Spaces siehe Käser, Für das Sag-

bare! insbes. IV. Zeug_innenschaft und Orte.

26 Ähnlich argumentiert Jensen, wenn sie ihren eigenen früheren Werken ins Wort fällt

und festhält: «Zum Zeichen ihrer neuen Freiheit legt sie Männerkleider an. Dass da-

mals viele Frauen so gehandelt haben, bezeugen zahlreiche Polemiken und Verbote.

Nur diese sind überliefert; die Dokumente, in denen die Frauen ihr Selbstverständnis

artikulieren, sind verlorengegangen oder vernichtet worden. Doch selbst aus der Pole-

mik lässt sich noch rekonstruieren, was die Jungfrauenmit ihrer Männerkleidung zum

Ausdruck bringen wollten: Wir stehen nicht mehr unter dem Fluch: ‹Der Mann wird

über dich herrschen›. Diese Sätze würde ich heute anders schreiben. Sie wurden zu

einem Zeitpunkt verfasst, als ich erst damit begann, mich in die Historische Frauenfor-

schung einzuarbeiten und noch ganz unter dem Eindruck stand, den die Pionierleis-

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 177

Thekla verbringt ein Leben in Ehelosigkeit, sie hat ihr erstes Ziel erreicht.

Sie wird Verkündigerin des Evangeliums, damit hat sie auch ihr zweites Ziel

erreicht.Doch sie zahlt dafür einenhohenPreis, erlebtGewalt undAusschluss.

Thekla wird immer in Verhältnisbestimmungen zu Männern charakterisiert.

Zuerst unfreiwillig in Abhängigkeit zu ihrem Verlobten und später freiwillig

in Bezug auf Paulus,mit dem sie so etwas wie eine platonische Liebe oder eine

geistige Ehe verbindet.

Thekla hat in unterschiedlichen Bereichen zu kämpfen: nach innen,wo sie

gegen die Ansprüche ihrer Familie rebelliert und sich gegen die Heirat wehrt,

undnach aussen, als sie sich gegenden sexuellenÜbergriff in Antiochiawehrt.

Sie lässt sich nicht ein auf das Spiel derer, die über sie zu verfügen versuchen,

sondern sie stellt Forderungen, sucht Alternativen und baut sich so einen soli-

darischen Kreis auf – durch Tryphäna, aber auch dank der anonymen Gruppe

der Frauen, die das Unrecht benennen. Theklas Lebensform drückt aus, dass

sie die Gegebenheiten nicht annimmt, sondern dass sie etwa die Kategorien

von Ehre und Schande nutzt, um sich zuwehren. Sie legt einen eigenenMass-

stab an die Umstände an und findet so einenWeg, ihre Lebensform umzuset-

zen,mithilfe der Solidarität unter Gleichgesinnten und Gleichgestellten.

Es erstaunt deshalb nicht, dassThekla die Gewährsfrau einer «feministischen

Patristik» geworden ist.27 Sie erscheint als eine willensstarke, durchsetzungs-

fähige Frau, die sich durch ihre Beharrlichkeit Zugang zur Männerwelt ver-

schafft. Sogar «Frauensolidarität» kommt in denThekla-Akten vor.

Aber istThekla deshalb queer? Von ihrer Natur und ihremWesen her erfüllt

sie alle stereotypen Ansprüche an Weiblichkeit: Sie ist wunderschön; sie wird

als still Sitzende undHörende eingeführt; sie verehrt Paulus, obwohl dieser sie

als schwach bezeichnet. Und am Ende ist es dann doch ein mächtiger Mann,

derThekla aus der Arena rettet.

Queer im engeren, auf Geschlecht und Sexualität bezogenen Sinn ist allen-

falls Theklas platonische Liebe zu Paulus. Denn obwohl die Anziehungskraft

durchaus in körperlichen Bildern beschrieben wird (Thekla, die sich an dem

tung amerikanischer Wissenschaftlerinnen bei mir hinterlassen hatte.» Jensen, Thek-

la, 113.

27 Siehe z. B. Jensen, Thekla, Die Apostolin; Niederhofer, Gebete in Worten und Taten;

Niederhofer, Konversion in den Paulus- und Theklaakten. Das Verhältnis der Thek-

la gegenüber den Kirchenvätern bespricht Hayne, Thecla and the Church Fathers. Zu

Aspekten einer feministischen Historiographie siehe Matthews, Thinking of Thecla.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Queere Theologie

Ort suhlt, an dem Paulus imGefängnis gesessen hat), gelten Paulus undThek-

la aufgrund der Darstellung in den Thekla-Akten als die beiden ersten Syn-

eisakten. Syneisaktentum ist eine Bezeichnung für eine sexuell enthaltsame

Lebensgemeinschaft zwischen Asket_innen,Mann und Frau (manchmal auch

mehreren Frauen, und in gemeinsamen Betten).28 Schon der Name tönt queer:

συνεισάκτοι bedeutet «die widerrechtlich Eingeführten», bezeichnet also ei-

nen Gegenentwurf zur Norm, die in diesem Fall offenbar darin besteht, dass

Lebensgemeinschaften in einem gemeinsamen Haus und Bett auch sexuellen

Kontakt umschliessen.Queerwäre hier also die a-sexuelle Beziehung, eine rein

geistige Liebe, und das ist ja durchaus eine Selbstdeutung und Lebensweise,

die in dem «A» für asexuell29 bei LGBTQIA+ miterfasst ist. Die Thekla-Akten

haben also durchaus das Potenzial, queer gelesen zu werden – allerdings eben

wohl nur in dieser asexuellen Hinsicht. Zur Präzisierung sei noch angefügt,

dass Asexualität in den asketischen Diskursen der Antike im Zweifelsfall eher

männlich konnotiert ist.Denn imkonventionellen antikenMenschenbildwird

dasKörperlichemit demWeiblichenunddasGeistigemit demMännlichen as-

soziiert.

Insgesamt dokumentieren und fermentieren dieThekla-Akten ein binäres

Menschenbild. Auf einer ersten Ebene tun sie dasmit demMotiv der Frau, die

männlich sein will, auf einer zweiten Ebenemit der Gleichsetzung vonMänn-

lichkeit und Geistigkeit, die zugleich eine Gegenüberstellung von ausgeliefer-

ter Körperlichkeit und autonomer Willenskraft ist. Diese nicht unproblema-

tische Zuweisung birgt immerhin das queere Potenzial, dass nicht die äusse-

ren Geschlechtsmerkmale darüber entscheiden, ob eine Person weiblich oder

männlich verstanden wird.

28 Zum Syneisaktentum siehe Elm, Syneisakten; Jensen, Gottes selbstbewußte Töchter,

117–123; Alwis, Celibate Marriages. Erstmals mit diesem Namen erwähnt wird diese

Lebensform geistlicher Partnerschaft von Eusebius, Historia ecclesiastica VII, 30,2.

29 Asexualität bezeichnet grundsätzlich das Phänomen, sich zu niemandem sexuell hin-

gezogen zu fühlen, also kein Begehren zu verspüren. Während Asexualität lange als

Störung galt, hat sich in jüngster Zeit eine insbesondere online aktive Gemeinschaft

gebildet, die auch wissenschaftlich erforscht wird. Zur Geschichte des Phänomens,

des Begriffs und seiner Erforschung vgl. Przybylo, Asexuality, 134–142. Die erste und

bis heutemassgebendeMonographie verfasste Bogaert, UnderstandingAsexuality. Da

die Begrifflichkeiten innerhalb der Community asexuellerMenschen sehr differenziert

verhandelt werden, hilft eine Einführung von Zugehörigen, z. B. im Podcast von «Will-

kommen imClub – der queere Podcast von PULS», Episode 7 «A_Sexualität – wie ist ein

Leben, in dem Sex nicht wichtig ist?» vom 17.07.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 179

4. Marcella, Melania und Paula – ein Leben in Überwindung
des natürlichen Geschlechts

In ihrer Selbstermächtigung zur Männlichkeit stehtThekla stellvertretend für

viele asketisch lebende Christ_innen in der Antike. Besonders gut dokumen-

tiert ist ein Kreis aus dem letzten Viertel des 4. Jahrhunderts auf dem Aventin

in Rom:Marcella,Melania und Paula.Hier gründeten adlige Frauen, nachdem

sie die familiären Pflichten der senatorischen Oberschicht erfüllt, also Kinder

geboren,dann aber ihre Ehemänner durch Tod verloren hatten, in ihren Paläs-

ten asketischeZirkel.Sie führten ein zurückgezogenes Leben, verzichteten auf

schmuckvolle Kleidung, guteNahrung und häufig auch auf Schlaf, aber auf ei-

nes verzichteten sie nicht: auf Bildung. Viele dieser Frauen lernten Griechisch

undHebräisch, sie trafen sich zur gemeinsamen Lektüre von Bibel und exege-

tischer Literatur. Ständige Gäste, vielleicht auch eine Art Mentoren, waren in

diesenPalästenmännlicheAsketen,namentlichRufinus vonAquileia undHie-

ronymus. Da diese asketische Art zu leben in der Stadt Rom, und zwar unter

Christ_innen wie Nichtchrist_innen, auf harschenWiderstand stiess, verlies-

sen einige asketische Paare – auch sie wohl Syneisakten –Romund gründeten

Klöster in Palaestina: Melania und Rufinus von Aquileia in Jerusalem auf dem

Ölberg, Paula und Hieronymus in Bethlehem.30

Von Melania berichtet der Hagiograph Palladius: «Mit ihr zusammen

lebte (συνέζη) der edle, ihr wesensverwandte und äußerst tatkräftige Rufinus.

[…] So vollendeten sie ihr Leben, ohne jemandem Ärgernis zu geben (μηδένα

σκανδαλίσαντες)»31, während wir über Paulas Kloster lesen: «Die Trennung

von Männern war so streng, dass sie die Frauen sogar von den Eunuchen

fernhielt, um niemandem Gelegenheit zu üblen Gerüchten zu geben.»32 In

aller Kürze markieren diese Sätze zwei ganz unterschiedliche Weisen der

Zuordnung von Männern und Frauen in den Doppelklöstern: Während bei

Paula undHieronymus in Bethlehem strikte Geschlechtertrennung herrschte,

30 Zu den einzelnen Personen sowie ihren asketischen Zirkeln insgesamt siehe aus jün-

gerer Zeit Heyden, Western Christians in Palestine; Gärtner, Heilig-Land-Pilgerinnen;

Chin and Schroeder, Melania.

31 Palladius von Helenopolis, Histora Lausiaca 465f. (Hg. Hübner, FC 67,273): ᾟ συνέζη

καὶ ὁ εὐγενέστατος καὶ ὁμότροπος καὶ στιβαρώτατος Ῥουφῖνος […] οὕτω διετέλεσαν

μηδένα σκανδαλίσαντες.

32 Hieronymus, Epistula 108,20 (Hg. Hilberg, CSEL 55, 335): a uiris tanta separatio, ut ab

spadonibus quoque eas seiungeret, ne ullam daret occasionem linguae maledicae.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Queere Theologie

lebten Melania und Rufin auf dem Ölberg in Jerusalem in einer Art gleichbe-

rechtigter Partnerschaft. Interessanterweise entspricht dieser Ungleichheit

auch eine unterschiedliche Darstellung der geschlechtlichen Identitäten.

Melania wird von verschiedenen Autoren mit der maskulinen oder neutralen

lateinischen Namensform «Melanium» belegt, und der schon erwähnte Palla-

dius nennt sie in eigenwilligen Kombinationen aus einem femininen Artikel

und Nomina im Neutrum einmal: Ἡ τρισμακαρία Μελάνιον und ἡ ἄνθρωπος

τοῦ θεοῦ Μελάνιον.33 Gender-relevante Eingriffe in die Grammatik sind keine

Erfindung unserer Zeit!

Interessant ist nun,dassdieuneindeutige–oder eben: queere–geschlecht-

liche Identität von Asket_innen wie Melania auch theologische Debatten aus-

gelöst hat. Hieronymus berichtet in seiner Lebensbeschreibung der Paula po-

lemischüber einen«Schlaukopf»,derPaula einredenwollte,dassbeiderAufer-

stehung die Geschlechtsunterschiede aufgehoben seien.34 Vermutlich gehört

dieser «Schlaukopf» in den Umkreis Melanias. Über die Diskussion mit ihm

berichtet Hieronymus:

«Ich ging zu diesem Menschen und auf Bitten derjenigen, welche er zu täu-

schen versucht hatte [gemeint ist Paula], fing ich ihn mit der kurzen Frage:

‹Glaubst du an eine zukünftige Auferstehung der Toten oder nicht?› Auf sei-

ne Antwort, dass er daran glaube, fuhr ich fort: ‹stehen dieselben Körper auf

oder andere?› Er sagte: ‹Dieselben›. Ich forschte weiter: ‹In demselben Ge-

schlecht oder in einem anderen?› (in eodem sexu an in altero?) Auf diese Fra-

ge schwieg er gleich einer Schlange, die sich mit ihrem Kopf bald hierhin,

bald dorthin wendet, um nicht geschlagen zu werden. ‹Weil du schweigst›,

sprach ich, ‹will ich an deiner Stelle Antwort geben und die entsprechenden

Folgerungen daraus ziehen. Wenn die Frau nicht aufersteht als Frau und der

Mann nicht als Mann, dannwird es überhaupt keine Auferstehung der Toten

geben. Denn das Geschlecht hat Glieder, die Glieder aber machen den gan-

zen Leib aus (quia sexus membra habet, membra autem totum corpus efficiunt).

Wenn es aber kein Geschlecht und keine Glieder geben würde, wie sollte

man dann von einer Auferstehung der Körper reden können, da diese ohne

Geschlecht und ohne Glieder undenkbar ist? […]›.»35

33 Palladius, Historia Lausiaca 46,1 (Hg. Hübner, FS 67, 268) und das Akrostichon mit μ in

54,1 (290). Siehe auch Paulinus von Nola, Epistula 29,6 (FC 25 Skeb, 692.8–13); Hiero-

nymus, Epistula 39,5 (Hg. Hilberg, CSEL 54, 305): sancta Melanium.

34 Hieronymus, Epistula 108,23.2 (Hg. Hilberg, CSEL 55, 340): diuersitas quoque sexus

maris ac feminae erit an non erit.

35 Hieronymus, Epistula 108,23.5 (Hg. Hilberg, CSEL 55, 340).

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 181

Hieronymus verlängert mit dieser Argumentation die mit der Geburt gegebe-

ne geschlechtliche Identität ins Unendliche: Männer werden als Männer, und

Frauenwerdenals Frauenauferstehen,undwasMannundFrau ist,wirddurch

die äusseren Geschlechtsmerkmale bestimmt, und zwar bis ins Eschaton hin-

ein: sexuumdiuersitatis demonstratur (108,23).Er ist dembinärenDenkenverhaf-

tet und beharrt auf demGedanken einer körperlichen Kontinuität bei der Auf-

erstehung. Dabei wendet er die Argumentation des Paulus aus dem 1. Korin-

therbrief ganz ausdrücklich, ja fast penetrant und gegen die Aussage des Pau-

lus, aber im selben sprachlichen Duktus36 auf die Frage nach dem Geschlecht

an: Paulus geht es in 1 Kor 15 nur darum, dass die Auferstehung wirklich in

einemKörper stattfindet.Hieronymus behauptet nun aber, dass es ohne die ge-

schlechtliche Unterscheidung vonMann und Frau gar keine Auferstehung ge-

ben könne. Dass aber auch eine andere Körperlichkeit denkbar ist, wie Paulus

mit dem mehrfachen Hinweis auf den Unterschied zwischen «himmlischen

und irdischen» (σώματα ἐπουράνια καὶ σώματα ἐπίγεια, V. 40) bzw. «natürli-

chen und geistigen» (σῶμα ψυχικόν, σῶνα πνευματικόν, V. 42,44,46) Körpern

und deren unterschiedlicher «Herrlichkeit» (ἓτερα δόξα) ausführt, will Hiero-

nymus nicht gelten lassen, jedenfalls nicht mit Blick auf die Geschlechterfra-

ge. Das gesellschaftlich etablierte binäre Geschlechterdenkenwird hier also in

deutlicher Spannung zumbiblischenText theologisch begründet.Zugleich be-

legt derBrief desHieronymus,ohne es zuwollen,dass es auchdie entgegenge-

setzte Meinung – also nicht-binäres oder eben queeres Denken – gegeben hat.

Denn seine Argumentation richtet sich gegen – und zeugt damit für – die An-

schauung,dass diemit derGeburt gegebene geschlechtliche Identitätmit dem

Tod aufgehobenwird.Solche Ansichten sind nicht aus ersterHandüberliefert,

aber sie wären wohl eher in den von Origenes geprägten Kreisen umMelania

und Rufinus zu suchen gewesen. Offenbar wurde die Vorstellung von der Auf-

hebung binärer Geschlechtlichkeit bei der Auferstehung mit Hinweis auf die

Engel begründet. Wenig später heisst es nämlich bei Hieronymus in Epistula

108:

«Vielleicht wirst du entgegenhalten: ‹Wie werden wir den Engeln ähnlich

sein, da es unter den Engeln weder Mann noch Frau gibt?› Höre kurz zu:

36 Die negativ konditionale Wendung si non resurgit mulier neque masculus, non erit resur-

rectio mortuorum in Epistula 108,23.5 (Hg. Hilberg, CSEL 55, 431) imitiert die Argumen-

tationsstruktur von 1 Kor 15,14.16f.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Queere Theologie

‹Nicht die Natur, sondern den Umgang und die Seligkeit der Engel ver-

spricht uns der Herr.› (non substantiam nobis angelorum, sed conuersationem et

beatitudinem repromittit). In ähnlicher Weise ist auch Johannes der Täufer

vor seiner Enthauptung ein Engel genannt worden, wie auch alle heiligen

und gottgeweihten Jungfrauen bereits in dieser Welt ein Leben nach Art

der Engel führen. Wenn es also heißt: ‹Ihr werdet den Engeln ähnlich sein,

dann wird nur eine Ähnlichkeit versprochen, aber keine Umwandlung der

Natur› (similitudo promittitur, non natura mutatur).»37

In den asketischenKreisen herrschte die einhellige Vorstellung vomengelglei-

chenDasein der Asket_innen.38 Umstritten war offenbar nur,welche Rolle das

biologische Geschlecht dabei spielt. Hieronymus hatte, warum auch immer,

ein Interesse daran, dass die biologische Unterscheidung von Mann und Frau

bestehen blieb, im Himmel wie auf Erden. Er weist aber hier wie an anderen

Stellen ausdrücklich darauf hin, dass das biologische Geschlecht keine Aus-

wirkungen auf die sozialen Rollen im irdischen Leben haben soll. Die Kunst

bestehe gerade darin, schon hier auf der Erde so zu leben, als bestehe die na-

türliche Unterscheidung der Geschlechter nicht.

Hieronymus bezeugt also zwar kein queeres Denken im engeren Sinn,39

wohl aber die Unterscheidung von biologischemund sozialemGeschlecht und

dieHöherbewertungdes letzterenüber das erstere.Dies verbindet ihnmit den

Asket_innen, die sich ungefähr zur selben Zeit in den Wüsten Ägyptens und

Judäas sammelten, um eine christliche Gegenwelt zur römischen Gesellschaft

aufzubauen.

5. Amma Sarra, Hilarion, Marinos und Eugenia – Transformation
und Transition von Geschlechtlichkeit in der Wüste

Die folgenden Namen – Amma Sarra, Hilarion, Marinos und Eugenia – sind

zeitlich und thematischmiteinander verbunden: Aus denQuellen geht hervor,

37 Hieronymus, Epistula 108,23.6–7 (Hg. Hilberg, CSEL 55, 341).

38 Insofern ist die deutsche Übertragung des Buchtitels von Peter Browns «The Body and

Society»mit «Die Keuschheit der Engel» einGlücksgriff desÜbersetzersMartin Pfeiffer

gewesen (erschienen bei Carl Hanser, Hamburg 1991).

39 Zur Debatte über Natur und Kultur von Geschlecht vgl. z. B. Tonstad, Queer Theolo-

gy, 51–60. Grundlegend sind Beiträge von Butler, Gender Trouble sowie Althaus-Reid/

Isherwood (Hgg.), The Sexual Theologian.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 183

dass das ihnen zugewieseneGeschlecht (aus demEnglischen treffender: sex as-

signed at birth40) aus diversen Gründen nicht mit dem gelebten übereinstimm-

te.Auch bei diesenBeispielen ist wichtig zu betonen, dasswir nicht gegenwär-

tige Termini eins zu eins auf die Quellen anwenden können, doch wir können

sie als Prismanutzenundprüfen,obundwie ihreAnwendunghilft, eineQuelle

mehr oder besser zu verstehen als ohne die Anwendung queerer Begrifflichkei-

ten.

Wir haben gesehen, dass Melania und Paula und ihre männlichen Biogra-

phen unterschiedlich mit Geschlechterzuschreibungen umgingen. Eine, die

mit diesen Zuschreibungen bewusst spielte, war Amma Sarra. Von ihr berich-

ten die Apophthegmata Patrum, eine Spruchsammlung mit kleinen Erzählun-

gen aus derWüsteOberägyptens,41 dass sie zweiMönchen,die sie provozieren

wollen, selbstbewusst entgegenhält: «Der Natur nach bin ich eine Frau, aber

nicht im Denken. (Τῇ μὲν φύσει γυνή εἰμι, ἀλλ’ οὐ τῷ λογισμῷ).»42 Hier haben

wir es mit einem seltenen Zeugnis einer (wenn auch literarisch fingierten43)

Selbstaussage und nicht einer Fremdzuschreibung zu tun. Anders präsentiert

sich die Lage bei jenen Sprüchen, die über denMoment der Bestattung berich-

ten, denn hier endet (selbst in der literarischen Fiktion) mit dem Tod auch die

Möglichkeit der Asket_innen, die Deutungshoheit über ihre eigene Identität

zu behalten.Die erste Begegnung handelt von anonymen Asket_innen, bei der

40 Wir verweisen hierfür auf den zweiten Aspekt der bereits oben in Anmerkung 8 zitier-

ten Definition des Queer-Begriffs nach Tonstad, Queer Theology, 2: «People […] whose

gender is not the one assigned by medical authorities at birth, or of course both.».

41 Für eine Einführung zu den Apophthegmata Patrum siehe Gould, The Desert Fathers

onMonastic Community; Harmless S. J., Desert Christians; Holze, Erfahrung und Theo-

logie im frühenMönchtum;Müller, DerWegdesWeinens; Frank, Geschichte des christ-

lichen Mönchtums.

42 J.-C. Guy, Les Apophthegmes des Pères. Collection systématique, chapitres I–IX = SC

387 (1993), chapitres X–VXI = SC 474 (2003), chapitres XVII–XXI = SC 489 (2005). Hier

SC 474, Guy 10,107.

43 Die Bezeichnung als «Selbstaussage» bezieht sich auf die literarische Fiktion des

Apophthegmas: Der Kompilator der Sprüche präsentiert den Ausspruch als eine

Selbstaussage Amma Sarrhas, während in vielen anderen Sprüchen über die Asket_in-

nen gesprochen wird, ohne dass sie selbst zuWort kommen. Ob die historische Amma

Sarrha (falls es sie überhaupt gegeben hat) diesen Satz wirklich geprägt hat, können

wir nicht mit Gewissheit sagen. Aber es ist gerade im Nachdenken über queere Po-

tenziale im antiken Christentumwichtig wahrzunehmen, dass der Asketin eine eigene

Stimme gegeben wird.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Queere Theologie

zweiten sind es Abba Doulas und Abba Besarion, die eine_n Asket_in zur Be-

stattung bereitmachen:

«Als die Weltleute ihn für das Begräbnis einkleideten, fanden sie heraus,

dass er inWahrheit Jungfrau war (Σχηματίζοντες δὲ αὐτὸν οἱ κοσμικοὶ εὗρον

κατὰ ἀλήθειαν ὅτι παρθένος ἦν).»44

«Als wir aber seinen Körper vorbereiteten, um ihn zu begraben, fanden wir

heraus, dass er der Natur nach eine Frau war (Σθστελλόντων δὲ ήμῶν εἰς τὸ

θάψαι αὐτὸν ηὔραμεν ὄτι γυνὴ ἦν τῇ φύσει).»45

In beiden Fällenmachen Leichenwäscher auf demTotenbett eine Entdeckung,

welchedie lebenslang fürnatürlichgehaltenegeschlechtliche Identitätdes_der

Verstorbenen in Frage stellt. Im ersten Fall ist nicht mit letzter Gewissheit zu

entscheiden, was «inWahrheit Jungfrau» bedeutet: ob die verstorbene Person

weiblicheGeschlechtsmerkmalehatte,ob sie einkastrierterMannwaroderauf

welcheWeise ihre «Jungfräulichkeit», also sexuelle Unversehrtheit, festgestellt

worden ist, falls sie mit intakten männlichen Geschlechtsteilen ausgestattet

war. Im zweiten Spruch aber ist die Situation ganz eindeutig. Hier ist die ver-

storbene Person «der Natur nach eine Frau».

An dieser Stelle ist zu betonen, dass die Unterscheidung zwischen «Natur»

und «Wahrheit» – gerade,wenn sie als Fremdzuschreibung erfolgt – aus Sicht

heutiger Queer-Diskurse Problememit sich bringt.46 Dochwennwir die spät-

antiken Quellen ernst nehmen, kann festgehalten werden, dass es beides gab:

Personen, die als Männer gelesen wurden und das Attribut der Jungfräulich-

keit als Ausdruck ihrer Reinheit undVollkommenheit zugesprochen bekamen,

44 Hg. Guy 5,49 (SC 387, 302).

45 Hg. Guy 20,1 (SC 498, 156).

46 Zur Debatte zwischen Natur und Wahrheit siehe z. B. Tonstad, Queer Theology,

55–56: «Sensibilities of this kind express what theorists of sex and gender refer to

as a process of naturalization, the way our organizing categories seem transparent

to (what we call) nature, expressive simply of the way things are, not culturally de-

termined. It is natural that humans are divided into men and women, and that social

and sexual life reflects that division, we assume. But these binary division don’t, and

can’t, fully encapsulate all of the reality. They are unstabled when pushed. Indeed,

they are fundamentally unstable: they have to be produced, and reinforced, over and

over again.» (Hervorhebung im Original).

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 185

und Personen, denen bei Geburt das weibliche Geschlecht zugesprochen wur-

de und die als männliche Asketen lebten47 und – ohne ihr Einverständnis –

beim Akt der Bestattung als trans geoutet wurden.48

Während die Apophthegmata Patrum nur Halbsätze über jene Asket_innen

verlieren, die keine eindeutige geschlechtliche Identität hatten, vertiefen spä-

tere Quellen dieThematik eingehender: Vom 5. bis zum 9. Jahrhundert wuchs

die Sammlung diverser Berichte überMönche, denen bei Geburt dasweibliche

Geschlecht zugewiesen wurde und die dann, gekleidet wie ein Mann und mit

uneindeutigen Äusserlichkeiten, als Eunuchen wahrgenommen wurden und

inMännerklöstern lebten. Eine solche Geschichte wird in der anonymen, kop-

tisch überlieferten VitaHilarionis49 überliefert. Hilaria, angeblich eine Tochter

des Kaisers Zeno (reg. 474–491), verschafft sich darin als Mann verkleidet Zu-

gang zudenEremitenkolonien inder ägyptischenWüste,wo ihreMitasket_in-

nen erst nachmehreren Jahren Verdacht schöpfen:

«Nach neun Jahren sahen sie, dass die Jungfrau bartlos war, und sie nannten

sie Hilarion, den Eunuchen. Denn es gab viele (Eunuchen), die das Mönchs-

47 In gegenwärtigen Queer-Diskursen wird die Nichtübereinstimmung mit dem bei der

Geburt zugewiesenen Geschlecht mit trans bezeichnet. Die Definition nach Tonstad,

Queer Theology, 2 lautet: «Trans* can indicate someone who was assigned male at

birth, but who is female or vice versa, or someone who identifies specifically as trans

(without transitioning to a particular gender), or as gender-nonconforming. Trans*

identification is possible regardless of whether or not one transitions socially or med-

ically.» Wir wenden den modernen Begriff auf die Situation in der Spätantike an im

Wissen darum, dass keine festen Aussagen darüber gemacht werden können, wie Ge-

schlechtszuschreibungen bei Kindern in der Spätantike vorgenommen wurden – oder

ob diese Frage überhaupt als relevant erachtet wurde.

48 Hier wird angespielt auf ein gegenwärtig als «Fremdouting» bezeichnetes Problem,

das vielen queeren Menschen Leid zufügt. Ein Fremdouting besteht dann, wenn eine

Person ohne Einverständnis der betroffenen Person diese gegenüber Dritten zum Bei-

spiel als trans, schwul, lesbisch … outet, vgl. Spencer-Hall/Gutt, Trans and genderqueer,

307. In einem inklusiven Verständnis von queer gilt es, die gewählte Lebensform als

Selbstaussage ernst zu nehmen. Das heisst konkret: Wenn Mönche als Mönche leben

und dafür viele Entbehrungen auf sich genommen haben, kann heute nicht darüber

geurteilt werden, ob siemodern gedacht als trans beschriebenwerden können oder ob

die Anpassung des Geschlechts als ein Ausdruck von besseren Chancen im herrschen-

den System verstanden werden soll.

49 Die Vita Hilarionis ist eine nur im Koptischen überlieferte Schrift, der vermutlich auch

keine griechische Vorlage zugrunde liegt. Koptischer Text und englische Übersetzung

bei James Drescher, Three Coptic Legends, Cairo 1947, 1–13 bzw. 69–82.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Queere Theologie

gewand trugen. Auch ihre Brüste waren nicht so wie die von Frauen. Vor

allem aber war sie abgemagert wegen der asketischen Übungen, und auch

ihre Blutungen blieben aus wegen der Entbehrung.»50

Nicht einmal Hilarias leibliche Schwester, die auf der Suche nach Heilung für

ihre Krankheit zu den Eremiten in dieWüste kommt, erkennt sie wieder:

«Als die heilige Hilaria ihre leibliche Schwester sah, erkannte sie sie. Aber

ihre leibliche Schwester erkannte ihre Schwester, den Mönch, nicht. Wie

konnte sie sie erkennen, da ihr Fleisch verdorrt war durch die Kasteiung

und die Schönheit ihres Körpers verändert war, ihre Erscheinung nichts

weiter als Haut und Knochen? Und zusätzlich zu alldem trug sie Männer-

kleidung.»51

Dieser Abschnitt birgt mindestens drei Erkenntnisse über die zeitgenös-

sischen Vorstellungen von Geschlecht: Erstens wird Schönheit weiblichen

Personen eher zugeschrieben als männlichen. Der Verlust seiner Schönheit

zeichnet Hilarius als männlich aus – dahinter verbirgt sich die Idee des aske-

tischen Ideals, wonach das Verstecken undMindern der Schönheit angestrebt

wird, um die Versuchung und das Begehren zu mindern. Zweitens führt die

strenge Askese in Verbindung mit harter körperlicher Arbeit zu sichtbaren

Veränderungen des Körpers: Lederne Haut, Fettverlust, kleinere Brüste und

aussetzende Menstruation aufgrund der Mangelernährung sind mögliche

Folgen. Drittens macht das Tragen von Männerkleidung das Aufbrechen aus

der zugewiesenen geschlechtlichen Identität sichtbar.

Dieser Abschnitt aus der Vita Hilarionis verbleibt im deskriptiven Bereich

und verzichtet auf eine explizite Wertung der Lebensform, wenngleich die

Gattung der Vita eineWürdigung impliziert.

Die (vermeintliche) Freiheit, die zumindest in gewissen Bereichen dieser

Erzählung begegnet, repräsentiert eine Perspektive auf das Leben der trans

Mönche, stets gefärbt von denAutor_innen,die dieMönche als nachahmungs-

würdige Vorbilder würdigen: «The very fact that the lives of these transgender

monks were written, compiled, and widely circulated underscores how posi-

tively these stories were viewed.»52

50 Vita Hilarionis Drescher, Three Coptic Legends, 6 (dt. Übersetzung Katharina

Heyden).

51 Drescher, Three Coptic Legends, 8 (dt. Übersetzung Katharina Heyden).

52 Betancourt, Byzantine Intersectionality, 98–99.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 187

6. Normative Regulierung

Dass über die vielfältigen Ausdrucksmöglichkeiten von Geschlecht aber auch

ganz anders gedacht werden konnte, zeigen andere Quellen.Wir verlassen die

hagiographischen Viten und werfen einen Blick auf juristische Texte, konkret

auf Canon 13 der Synode von Gangra in der Mitte des 4. Jahrhunderts.53 Die-

ses Gesetz verbietet Frauen undweiblich gelesenen Personen,männliche Klei-

dung zu tragen oder sich die Haare zu schneiden:

«Wenn eine Frau unter demVorwand der Askese ihre Kleidungwechselt und

statt der gewohnten Kleidung einer Frau die eines Mannes anlegt, so sei sie

ausgeschlossen.

Εἴ τις γυνὴ διὰ νομιζομένην ἄσκησιν μεταβάλλοιτο ἀμφίασμα, καὶ ἀντὶ τοῦ

εἰωθότος γυναικείου ἀμφιάσματος ἀνδρῷον ἀναλάβοι, ἀνάθεμα ἔστω.»54

NochdeutlichereWortefinden sich imCodexTheodosianusMittedes 5. Jahrhun-

derts. Dort wird Asket_innen mit geschnittenen Haaren und in Männerklei-

dern verboten, die Kirche zu betreten, an der Messe teilzunehmen oder sich

auch nur demAltar zu nähern.Als Begründungwird genannt, dass diese Frau-

en (feminae) gegen göttliche und menschliche Gesetze verstossen.55 Die vom

Kaiser codifizierten Verbote lassen vermuten, dass das Phänomen sehr viel

weiter verbreitet war und dass männlich gekleidete Asketinnen nicht nur in

53 «Die Datierung der Synode ist umstritten; in jüngerer Zeit wird allerdings die Frühda-

tierung (340/341) der Spätdatierung (370–380) vorgezogen» (Müller, Zwingli und das

Konzil von Gangra, 29). Barnes, The date of the council of Gangra, 124, schlägt eine

Datierung dazwischen vor: «In the light of the available evidence, it may be sug-

gested that the Council of Gangra probably met close to the year 355.» Hauschild hin-

gegen plädiert für die Frühdatierung von 340/341, siehe dazu den Artikel in der TRE zu

Eustathius von Sebaste, 547. Da es sich bei der Synode von Gangra um eine Versamm-

lung von nur dreizehn Bischöfen handelt und zudem vermutlich nicht alle anwesend

waren, darf die Bedeutung der Beschlüsse in ihrer Reichweite nicht überbewertet wer-

den.

54 https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense

,_Canones,_GR.pdf (Zugriff 28.12.2022). Eine deutsche Übersetzung findet sich bei

Herbst, Die Synode zu Gangra, 179–192.

55 Codex Theodosianus XVI, 2.27 (Hgg. Delmaire/Richard/Rougé, SC 497, 174). Feminae,

quae crinem suum contra diuinas humanasque leges instinctu persuase professionis

absciderint, ab ecclesiae foribus arceantur. Non illis fas sit sacrata adire mysteria ne-

que ullis supplicationibus mereantur ueneranda omnibus altari frequentare.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf
https://www.documentacatholicaomnia.eu/03d/0340-0340,_Concilium_Gangrense,_Canones,_GR.pdf


188 Queere Theologie

wenigen Heiligenlegenden, sondern auch auf öffentlichen Strassen und Plät-

zen auftauchten.

Die beiden Dekrete weisen darauf hin, dass die Kirche und damit die

institutionalisierte Form des Christentums in der Spätantike kein sicherer

Ort war für Menschen, die den konventionellen Vorstellungen von Geschlecht

nicht entsprochen haben.Räume für queere Lebensformenwurden von kirch-

lichen wie staatlichen Autoritäten tendenziell geschlossen oder unzugänglich

gemacht. Das bedeutet im Umkehrschluss aber auch: Transmaskuline Per-

sonen waren sichtbar. So sichtbar, dass sie und ihre Lebensweise einerseits

von weltlichen und kirchlichen Autoritäten reguliert werden «mussten» und

dass sie andererseits in Heiligenlegenden dargestellt und gewürdigt werden

konnten. Queere Lebensformen mussten sich selbst etablieren, sich ihren

Raum in der christlichen Gemeinschaft erkämpfen, und die offizielle Kirche

gab sich zumindest in ihren Gesetzestexten nicht einladend, sondern aus-

schliessend. Zugleich bezeugen die Gesetzestexte, dass die binäre Norm von

den Autoritäten (immer wieder) behauptet und durchgesetzt werden musste

– dass sie also ihrerseits in Spätantike und Mittelalter nicht einfach selbst-

verständlich war. Dies führt zurück zu unserer eingangs gestellten Frage, seit

wann Heteronormativität der Normalfall in christlichen Gemeinschaften,

kirchlichen Institutionen und christianisierten Gesellschaften war.

7. Cis-Heteronormativität: eine Erfindung der bürgerlichen
Moderne? Oder: Eugenia_us – Transformationen
einer Lebensgeschichte

In heutigen Debatten umQueerness spielt der Begriff der (cis-)Heteronorma-

tivität eine wichtige Rolle. In gewisser Hinsicht erscheint er sogar notwen-

dig als Referenzbegriff, der die Rede von Queerness – zumindest in den re-

lationalen Dimensionen des Begriffs – überhaupt erst möglich und sinnvoll

macht. Schnell wird in der Hitzigkeit der Debatte der Eindruck erweckt, als

sei (cis-)Heterosexualität nicht nur heute die gesellschaftliche Norm, sondern

als sei sie es auch schon immer oder jedenfalls schon sehr, sehr lange gewe-

sen.Vielleicht ist es aber gerade andersherumunddie antike undmittelalterli-

cheMehrheitsgesellschaft war wesentlich vielfältiger und queeraffiner, als wir

heute annehmen?

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 189

Der Begriff der «Heteronormativität» wird seit den 1990er Jahren als kri-

tisches Bezugskonzept für Queerness verwendet.56 Die historische Frage, seit

wann es Heteronormativität als Phänomen gibt, wann sie sich in christlich

geprägten Gesellschaften durchgesetzt hat, wurde bisher erstaunlicherweise

kaum einmal gestellt.57 Sie ist auch nicht leicht zu beantworten. Denn ein

grundsätzliches Dilemma historischer Arbeit besteht darin, dass wir nie wis-

sen, welchen Ausschnitt aus der Fülle der historischen Wirklichkeit uns die

Quellen zeigen. Verantwortlich für dieses Problem sind Zufall und Steuerung

der Überlieferung.Während das Bewusstsein für die Zufälligkeit der Überlie-

ferung – also etwa die Zerstörung von Quellen durch Naturkatastrophen oder

Kriege –zu keinerlei Erkenntnissen als der Einsicht in dasNichtwissen führen

kann,58 lassen sich im Nachdenken über die bewusste Steuerung zumindest

plausible Szenarien und Gründe für Überlieferungsbestände rekonstruieren.

Meist waren es Männer und Angehörige einer kleinen sozialen, gebildeten

Elite, die in Spätantike undMittelalter entscheiden konnten,welche Schriften

und Bilder – und damit auch welche Vorstellungen und Geschichten – ver-

fasst, kopiert und verbreitet wurden.Ob diese Elite im christlichenMittelalter

aber cis-heteronormativ war, ist gar nicht so leicht zu sagen. Häufig lebte sie

zölibatär, und sie war jedenfalls nicht die Mehrheit, sondern eine – freilich

höchst einflussreiche –Minderheit. Wie aber lebte die Mehrheit? Können wir

mit Recht von einer heteronormativen Mehrheitsgesellschaft im christlichen

Abendland ausgehen?

Auf der Suche nach queeren Personen könnten wir auf Dokumente aus

dem Alltagsleben hoffen. Allerdings haben wir bei dieser Hoffnung dann noch

mit dem Überlieferungszufall zu rechnen. Selbst wenn wir einzelne Hinweise

auf queerePersonenfinden,was sagen sie aus?Wie eineMehrheitsgesellschaft

funktioniert und gedacht hat, lässt sich nur schwer aus historischen Quellen-

beständen erheben – und zwar umso schwerer, je weiter die Zeit zurückliegt.

Was wir aber mit denWerkzeugen historischerWissenschaft tun können, ist,

einzelne Überlieferungsvorgänge zu rekonstruieren und die Erkenntnisse auf

56 Siehe die umfassende Darstellung in Kerpen, Heteronormativity.

57 Eine Ausnahme stellt der im Jahr 2014 von Ana de Freitas Boe herausgegebene Auf-

satzband Heteronormativity in Eighteenth-Century Literature and Culture dar.

58 Zu diesem methodischen Problem siehe Esch, Überlieferungs-Chance und Überliefe-

rungs-Zufall, 569. Der Historiker, so Esch, sei wie ein Dart spielendes Kind, das seinen

Pfeil auf eine Wand schiesst, dann einen Kreis um den in der Wand steckenden Pfeil

zieht und stolz behauptet, genau in die Mitte getroffen zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Queere Theologie

unsere heutigen Fragen anzuwenden. Dies soll unser letztes Beispiel leisten,

das eine Figur in den Blick nimmt, die in den antiken und mittelalterlichen

Quellen deutlicher als alle bisher behandelten als queere Person beschrieben

wird und daher im Folgenden mit den nichtbinären Personalpronomen hen,

hens, hem benannt wird. Eugenia_us war und ist ein_e queere_r christliche_r

Heilige_r, der_die erst im 19. Jahrhundert eine erstaunliche – aber vielleicht

nicht verwunderliche und durchaus aufschlussreiche – literarische Karriere

als bürgerliche Ehe- und Hausfrau in einem Landhaus machte.

Erstmals aufgeschriebenwurde hensGeschichte im 8. Jahrhundert von Jo-

hannes Stylites, aber die erzählte Zeit führt in die Mitte des 3. Jahrhunderts,

in dieHerrschaft des Kaisers Galienus.59 Ebenfalls im 8. Jahrhundert wurde in

der Catacomba Aproniana in Rom ein Grab der Eugenia verehrt, und bereits

im 6. Jahrhundert finden wir hen in einem Medaillon in der Cappella Arcive-

scovile in Ravenna, zur selben Zeit wird hen literarisch als dudum toto celeberri-

mamundo, längst in der ganzenWelt verehrt, gepriesen.60 Es besteht also kein

Grund zum Zweifel an hens Bedeutung für christliche Frömmigkeit. Was an

der Legende allerdings im Sinn der Ereignisgeschichte «wahr» sein mag, ist

schwer zu sagen. Aber darauf kommt es auch gar nicht an. Wichtig ist viel-

mehr,dass undwieEugenia_us alsHeilige_r verehrtwurde–unddass an ihrer

Figur geschlechtliche Identitäten literarisch, künstlerisch und liturgisch ver-

handelt wurden. Bis heute hat Eugenia_us hens Platz in den römisch-katholi-

schen wie auch in den orthodoxen Heiligenkalendern.

Gemäss der spätantiken Legende wurde Eugenia_us als Tochter des römi-

schen Präfekten Philippus geboren und wuchs in Alexandria auf, wo hen bei

den Brüdern Protus und Hyacinthus Philosophie, aber auch die Paulusbriefe

studierte. Um hens christlichen Glauben in klösterlicher Abgeschiedenheit le-

ben zu können, kleidete Eugenia sich als Mann und trat gemeinsammit zwei

Vertrauten in ein Kloster ein. Dort tat hen sich hervor, sodass hen sehr bald

zumAbtEugenius gewähltwurde.Eine einflussreiche jungeFrauverliebte sich

in den «Abt Eugenius»,wurde aber von hen zurückgewiesen.Wie der biblische

Josef wegen angeblicher Unzucht angeklagt, musste Eugenia_us sich darauf-

hin vor hens Vater Philippus, dem Präfekten, verantworten. Diesem offenbar-

te Eugenia sich als seine Tochter, woraufhin sich auch Philippus zum Chris-

59 Siehe Bautz, Eugenia.

60 Alcimus Avitus Poematum liber IV, De laude castitatis (PL 59, 578); bei Simeon Meta-

phrastes (10. Jahrhundert): PG 66, 609–652. Zur Darstellung Eugenia_us’ in der byzan-

tinischen Kunst siehe Albani, Beyond the Borders of Femininity.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 191

tentum bekehrte. Nach dem gewaltsamen Tod des Vaters kehrte Eugenia_us

gemeinsam mit hens Mutter Claudia und Protus und Hyacinthus nach Rom

zurück. Dort kümmerte hen sich um Witwen und bekehrte auch Angehörige

des Kaiserhauses. Eugenia_us wurde gemeinsam mit hens Gefährt:innen als

Christ:in verurteilt und enthauptet.

Abb. 1: Cappella Arcivescovile,

Ravenna, 6. Jh., Bild kh

Abb. 2: Eugenia, griechische Ikone

(Bild: wiki.commons)

Eine faszinierende Geschichte, in der die Verbergung geburtlich zuge-

schriebener geschlechtlicher Identität ebenso thematisiert wird wie eine

unerkannte queere Liebe und vielleicht sogar Transgender.

Auch der Schweizer Schriftsteller Gottfried Keller war fasziniert von die-

ser Geschichte und verdichtete sie als erste seiner 1872 erschienenen «Sieben

Legenden», Neufassungen von sieben christlichen Heiligentraditionen.61 Die

Faszination zeigte in seinem Fall allerdings nur ihr abstossendes Gesicht, wie

bereits an dem der Legende vorangestellten Bibelvers deutlich wird (Dtn 22,5,

61 Keller, Eugenia.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Queere Theologie

in der zeitgenössischen Übersetzung): «EinWeib soll nichtMannsgeräthe tra-

gen, und einMann soll nichtWeiberkleider anthun; denn wer solches thut, ist

demHerrn, deinem Gott, ein Gräuel.»

Ganz imGeist dieses Bibelverses ändert Keller, der ein offener Gegner aller

Emanzipationsbestrebungen von Frauen war, auch die Legende selbst ab zu

einer Geschichte darüber, «wie die gründlich Verbildete allmählich zu ihrem

natürlichen Empfinden zurückgeführt wird»62: Die queereHagiographie wird

zu einer anrührenden Liebesgeschichte zwischen der schönen und klugen Eu-

genia und dem jungen Römer Aquilinus, in der das Leben von Eugenia_us als

Mönchnur eine vorübergehendeEpisode einer heranwachsenden jungen Frau

ist. Bei Gottfried Keller endet die Geschichte der hochgebildeten undwunder-

schönen Frau im Mönchsgewand damit, dass der römische Präfekt Aquilinus

sie in sein Landhaus bringt und heiratet – allerdings erst, nachdem ihr Haar

wieder gewachsen ist! –, sodass sie dann als gute christliche Ehefrau ihr Mar-

tyrium erleiden kann. Erst kürzlich, so beendet Keller seine Legende, seien in

Rom «in einemSarkophag der Katakomben die Leiber der beiden vereinigt ge-

funden worden, gleich zwei Lämmchen in einer Bratpfanne».63

Diese_r queere Heilige, hochpopulär in Spätantike und Mittelalter, hat es

also am Ende des 19. Jahrhunderts in die bürgerlich-liberale Gesellschaft der

Schweiz geschafft und ist dabei zu einer gutbürgerlichenHausfrau geworden.

Was lehrt uns diese eigentümliche Karriere?

Sie provoziert jedenfalls die Frage, warum das queere Leben von Euge-

nia_us ausgerechnet bei einem liberalen Politiker des 19. Jahrhunderts in

der Bürgerlichkeit eines Landhauses und einer standesgemässen Ehe enden

muss. Ist die Heteronormativität möglicherweise ein modernes, ein bürgerli-

ches Phänomen? Tatsächlich spricht vieles dafür, dass unser heutiger Blick auf

das Christentum in Spätantike und Mittelalter nicht nur in dieser Hinsicht

stark durch das 19. Jahrhundert geprägt, vielleicht auch getrübt ist.

8. Fazit: Eine doppelte These und ein intersektionaler Ausblick

War also das spätantike und mittelalterliche Christentum möglicherweise

doch wesentlich «queerer», als wir meist annehmen? Oder anders gefragt:

62 Keller, Legenden, 4.

63 Keller, Legenden, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 193

Waren die spätantiken und mittelalterlichen Gesellschaften wirklich so hete-

ronormativ, wie wir annehmen? Wenn wir die eingangs dargelegten Überle-

gungen zu den Bedingungen historischer Erkenntnis ernst nehmen, müssen

wir zugeben, dass diese Fragen sich nicht endgültig beantworten lassen.

Deutlich wird aber, dass und wie beide Fragen miteinander zusammen-

hängen. Denn wenn die antiken und mittelalterlichen Gesellschaften nicht

so heteronormativ waren, wie wir heute annehmen, dann war wohl auch das

Christentum nicht so queer, wie manche heute gern annehmen – sondern

in dieser Hinsicht einfach Teil einer Gesellschaft, die sich mit modernen

Kategorien nicht einfangen lässt. Queer ist eben zumindest auch eine relatio-

nale Vorstellung, die eine heteronormative Mehrheit als Folie und Gegenpart

braucht. Die heteronormative Mehrheitsgesellschaft ist der Counterpart,

damit aber auch der Boden oder, um es mit einer Kant’schen Wendung zu

sagen: die Bedingung der Möglichkeit – von queerem Denken und somit

auch von Queer Theology. Was also jeweils als queer gilt, hängt unmittelbar

mit dem zusammen, was als mehrheitsnormativ angesehen und gelebt wird.

Folglich ändert sich die Queerness mit der jeweiligen Wahrnehmung der

Mehrheitsgesellschaft.

Was uns der Blick in die Geschichte lehren kann, ist vor diesem Hinter-

grund nicht zuletzt eine selbstkritische Rückfrage an uns selbst:Welche Sehn-

süchte oder Ansprüche an das Christentum verbinden sich mit der Behaup-

tung, dass das Christentum entweder schon immer oder im Gegenteil noch

nie queer gewesen sei? Wir wagen eine doppelteThese:

Wennwir behaupten, dass das Christentum seit der Antike die heteronor-

mative Mehrheitsgesellschaft geprägt und gestützt habe, wird die Geschich-

te als Negativfolie für heutige Innovationsansprüche gebraucht. Gerade pro-

testantische Christ_innen haben bisweilen eine eigentümliche Lust daran, die

Geschichte des mittelalterlichen Christentums in dieser Weise zu erzählen –

und für die Konstruktion ihrer eigenen konfessionellen Identität (und Pole-

mik) zu gebrauchen.

Wenn wir dagegen behaupten, das Christentum sei im Grunde schon im-

mer queer gewesen, dann treffen wir damit möglicherweise einen richtigen

undwichtigenAspekt der Vergangenheit.Gleichzeitig steht diese Sicht auf die

Geschichte aber auch im Verdacht, der Scham über die Macht- und Schuldge-

schichte gerade des westlichen Christentums zu entspringen und die Sehn-

sucht nach einem guten, unschuldigen, postmodern affinen Christentum zu

bedienen.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Queere Theologie

Die historische Wahrheit liegt vermutlich irgendwo dazwischen. Die Ge-

schichte des Christentums birgt Potenzial für beides: die Kritik an der theo-

logischen Festigung von Cis-Heteronormativität und die Entdeckung queerer

Lebens- und Denkweisen. Der Blick in die Geschichte eignet sich auch in die-

ser Hinsicht nicht für absolute Aussagen –und ist damit ein wirksamesMittel

gegen eine ideologische Überbetonung der einen oder der anderen Seite. Die

Spätantike ist gerade als Zeit der Transformationen undUneindeutigkeiten in

dieser Hinsicht eine besonders lehrreiche Zeit.

DieEinsicht,dassdiehistorischeWirklichkeit des vormodernenChristentums

irgendwo zwischen den Polen von «immer schon queer» und «per se queer-

feindlich» liegt, stützt sich auf die These, dass Heteronormativität, wie sie

heute verstanden und kritisiert wird, sich erst mit der bürgerlichen Moderne

in den christlich geprägten Gesellschaften desWestens durchgesetzt hat. Das

bedeutet jedoch nicht, dass eine gendersensible historische Theologie ganz

auf das Konzept der Heteronormativität verzichten sollte. Denn dieser Ver-

zicht birgt die Gefahr, dass die hier betrachteten hagiographischenQuellen zu

stark gewichtet werden als Positivbeispiele für eine diversere Gesellschaft. Ein

weiteres, bisher noch nicht erwähntes Gesetz der Überlieferungsgeschichte

besagt nämlich, dass das Ungewöhnliche eher überliefert wird als das Ge-

wöhnliche.64 Es ist zu bedenken, dass die von uns befragten Quellen allesamt

von Angehörigen der Oberschicht verfasst wurden und Phänomene aus eben

dieser Oberschicht beschreiben. Diese Quellen greifen also Erfahrungen und

Sichtweisen vonwenigen auf.Das wiegt die vielen, über die wir wenig wissen,

nicht auf. Für ein ausgewogenes Bild ist es deshalb zentral, verschiedene sich

überschneidende und miteinander verwobene Diskriminierungsfaktoren zu

berücksichtigen, in diesem Fall die soziale Klasse. Ohne einen solchen inter-

sektionalen Ansatz können weder spätantike65 noch mittelalterliche66 noch

gegenwärtige Lebensformen auf ihr queeres Potenzial hin befragt und gelesen

werden.

64 Siehe auch hierzu Esch, Überlieferungs-Chance und Überlieferungs-Zufall.

65 Für die Spätantike und das Frühmittelalter sei hier erneut auf das bereits zitierteWerk

von Roland Betancourt, Byzantine Intersectionality, hingewiesen.

66 Einer der wenigen Bände, die den intersektionalen Ansatz auf das Mittelalter ange-

wendet haben, ist: Bennewitz/Eming/Traulsen (Hgg.), Gender Studies – Queer Studies

– Intersektionalität.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 195

Der intersektionale Ansatz, also die Kombination undWahrnehmung un-

terschiedlicher Faktoren von Identität und Diskriminierung, schlägt die Brü-

cke von der Spätantike in die Gegenwart: Intersektionalität zielt darauf ab,

Analysen und Schlussfolgerungen nicht auf einen Aspekt der Identität engzu-

führen, sondern verschiedene IdentitätsfaktorenwieGeneration,Klasse,Gen-

der, Genealogie einzubeziehen und in ihrer Verwobenheit zu verstehen.67 Das

bedeutet auch, dass Forschende – gerade dann, wenn sie sich einem Ansatz

oder Aspekt besonders verpflichtet fühlen – sich selbst kritisch nach ihren ei-

genen blinden Flecken befragen sollten:Was drohe ich zu übersehen,wenn ich

auf eine Quelle zugreife? Das Alter einer Person? Ihre Herkunft? Ihre Religi-

onszugehörigkeit? Ihre Zugangsmöglichkeiten zu Bildung undmedizinischer

Versorgung?Was wird so eindeutig als Norm vorausgesetzt, dass die Existenz

von Normen zu übersehen werden droht? Wer sich diesen Fragen stellt, kann

aus demGespräch zwischen gegenwärtigenDiskursen und historischenQuel-

len sowohl Erkenntnis über die Vergangenheit als auch Impulse für die Gegen-

wart gewinnen.

Und dann gibt es noch eine letzte selbstkritische Frage, mit der wir den

eigenen (nicht nur Hetero-)Normativitäten auf die Schliche kommen können:

Gibt es Bereiche, in denen ich gar keine Erkenntnis gewinnenwill, weil das Er-

kannte die internalisierten Denkweisen zu stark irritieren und verunsichern

würde?

67 «Inzwischen gehört es auch zum guten Ton der Gender und Queer Studies, Ungleich-

heits- und Unterdrückungsverhältnisse nicht mehr auf die Kategorie Geschlecht zu re-

duzieren. Eindimensionale Modelle wie das Patriarchat haben zur Beschreibung und

Erklärung von Ungleichheiten ausgedient. Geschlecht, Klasse und Rasse gelten in der

Geschlechter-, Ungleichheits- und Migrationsforschung als zentrale Kategorien der

Unterdrückung. Sexualität findet vor allem über die Queer Studies Berücksichtigung.

Seit den 1990er Jahren interessieren allerdings zunehmend die Wechselwirkungen

zwischen solchen ungleichheitsgenerierenden Dimensionen. Dafür hat sich der Be-

griff Intersektionalität durchgesetzt: Statt dieWirkungen von zwei, drei odermehrUn-

terdrückungen lediglich zu addieren (was schon schwer genug ist), betonen die Prot-

agonistInnen des Konzepts, dass die Kategorien in verwobener Weise auftreten und

sich wechselseitig verstärken, abschwächen oder auch verändern können.», in: Win-

ker/Degele, Intersektionalität, 10. Einen aktuellen Überblick über intersektionale An-

sätze in der alten Kirchengeschichte bietet Heil, Intersektionalität in der Kirchenge-

schichte.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Queere Theologie

Sina vonAesch (*1994), ist Doktorandin und Assistentin in der Abteilung Älte-

re Geschichte des Christentums und der interreligiösen Begegnungen an der

Universität Bern.

KatharinaHeyden (*1977), Dr. theol., ist Professorin für Ältere Geschichte des

Christentums und der interreligiösen Begegnungen an der Universität Bern.

Literaturverzeichnis

Quellen

Acta Pauli et Theclae: Lipsius, Richard Adelbert: Acta apostolorum apocrypha,

1, Leipzig 1891 (repr. Hildesheim: Olms 1972). Deutsche Übersetzung: Wil-

helm Schneemelcher, Taten des Paulus und derThekla, in: Neutestament-

liche Apokryphen,Bd. II. Apostolisches,Apokalypsen undVerwandtes, Pa-

derborn 61997, 193–243.

Alcimus Avitus: Poematum liber IV. De laude castitatis, PL 59, 578, bei Simeon

Metaphrastes (10. Jh.), PG 66, 609–652.

Apophthegmata Patrum: Guy, Jean-Claude: Les Apophtegmes des Pères. Collec-

tion systématique (= Sources Chrétiennes 387, 474, 498, Paris 1993, 2003,

2005).

Codex Theodosianus: Delmaire, Roland/Richard, François/Rougé, Jean (Hgg.):

Les Lois Religieuses des Empereurs Romains.De Constantin àThéodose II

(312–438). (= Sources Chrétiennes 497, 531, Paris 2005, 2009).

Hieronymus: Epistulae. Ed. Isidor Hilberg, CSEL 54–56, Wien 1996 (erstmals:

1910, 1912, 1918).

Keller, Gottfried: Eugenia, in: Sieben Legenden, Stuttgart 1872, 1–28.

Palladius von Helenopolis: Histora Lausiaca. Hg. von Adelheid Hübner, Fontes

Christiani 67, Freiburg/Basel/Wien 2016.

Paulinus von Nola: Epistulae – Briefe, hg. von Matthias Skeb, Fontes Christiani

25, Freiburg – Basel –Wien 1998.

Vita Hilariae: Drescher, James: Three Coptic Legends. Institut Français d’Ar-

chéologie Orientale, Cairo 1947, 1–13, 69–82.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 197

Sekundärliteratur

Albani, Jenny P.: «Beyond the Borders of Femininity: St. Eugenia and St.

Athanasia in Byzantine and Post-Byzantine Art», in: Zakharova, A. V./

Maltseva, S. V./Staniukovich-Denisova, E. Iu. (Hgg.): Actual Problems of

Theory and History of Art. Collection of Articles, St. Petersburg 2019,

306–316.

Althaus-Reid,Marcella/Isherwood, Lisa (Hgg.): The SexualTheologian. Essays

on Sex, God and Politics, London 2004.

Alwis, A. P.: Celibate Marriages in Late Antique and Byzantine Hagiography.

The Lives of Saint Julian and Basilissa, Andronikos and Athanasia, and

Galaktion and Episteme, London/New York 2011.

Barnes, Timothy David: «The date of the council of Gangra», in: JThS 40, 1989,

121–124.

Barrier, Jeremy W.: The Acts of Paul and Thecla. A critical Introduction and

Commentary, Tübingen 2009.

Bautz, FriedrichWilhelm: «Eugenia», in: Biographisch-Bibliographisches Kir-

chenlexikon I, Hamm 1990, 1555–1556.

Bennewitz, Ingrid/Eming, Jutta/Traulsen, Johannes (Hgg.): Gender Studies

– Queer Studies – Intersektionalität. Eine Zwischenbilanz aus mediävis-

tischer Perspektive (Berliner Mittelalter- und Frühneuzeitforschung 25),

Göttingen 2009.

Betancourt, Roland: Byzantine Intersectionality. Sexuality, Gender, and Race

in the Middle Ages, Princeton 2020.

Blackmer, Corinne E.: «History of the term pinkwashing», in: Israel Studies

2019, 24, 171–173.

Boe, Ana de Freitas: Heteronormativity in Eighteenth-Century Literature and

Culture, Aldershot 2014.

Bogaert, Anthony F.: Understanding Asexuality,Washington 2012.

Boswell, John: Same-Sex Unions in Premodern Europe, New York 1994.

Brown, Peter: The Body and Society. Men, Women, and Sexual Renunciation

in Early Christianity. Twentieth-anniversary edition with a new introduc-

tion. Columbia Classics in Religion, New York 2008 (zuerst erschienen

1988).

Butler, Judith: Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, New

York 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Queere Theologie

Chin, Catherine M./Schroeder, Caroline T. (Hgg.): Melania. Early Christianity

Through the Life of One Family (Christianity in Late Antiquity), Oakland

2019.

Coon, Lynda L.: Sacred Fictions. Holy Women and Hagiography in Late An-

tique Antiquity, Pennsylvania 1997.

Davis, S. J.: Crossed Texts, Crossed Sex. Intertextuality and Gender in Early

Christian Legends of Holy Women Disguised as Men, in: Journal of Early

Christian Studies 10, 2002, 1–36.

Dunning, Benjamin H. (Hg.): The Oxford Handbook of New Testament, Gen-

der, and Sexuality, New York 2019.

Elm,Susanna: Sexualität inder christlichenSpätantike (Transformationender

Antike 60), Berlin 2024.

Elm, Susanna: Syneisakten, in: Religion in Geschichte und Gegenwart on-

line, verfügbar unter: http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025

906 (28.12.2022).

Esch, Arnold: Überlieferungs-Chance und Überlieferungs-Zufall als metho-

disches Problem des Historikers, in: Historische Zeitschrift, 1985, 240,

529–570.

Esch-Wermeling, Elisabeth: Thekla – Paulusschülerin wider Willen? Strate-

gien der Leserlenkung in denTheklaakten,Münster 2008.

Frank, Karl Suso: Geschichte des christlichenMönchtums, Darmstadt 2010.

Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-

schen Hermeneutik, Tübingen 72010 (1. Aufl. 1960).

Gärtner, Eva-Maria: Heilig-Land-Pilgerinnen des lateinischen Westens im 4.

Jahrhundert. Eine prosopographische Studie zu ihren Biographien, Itine-

rarien undMotiven (JerusalemerTheologisches Forum 34), Münster 2019.

Gemeinhardt, Peter/Heyden, Katharina: Heilige, Heiliges und Heiligkeit in

spätantikenReligionskulturen (ReligionsgeschichtlicheVersuche undVor-

arbeiten 61), Berlin 2012.

Gould, Graham:The Desert Fathers onMonastic Community, Oxford 1993.

Gray, Christa/Corke-Webster, James: The Hagiographical Experiment: Devel-

oping Discourses of Sainthood (Supplements to Vigiliae Christianae 158),

Leiden 2020.

Harmless,WilliamS. J.: Desert Christians.An Introduction to the Literature of

Early Monasticism, Oxford 22008.

Harper, Kyle: From Shame to Sin. The Christian Transformation of Sexual

Morality in Late Antiquity, Harvard 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906
http://dx.doi.org/10.1163/2405-8262_rgg4_SIM_025906


Sina von Aesch, Katharina Heyden: Gebildete Gottesnarren 199

Hauschild,Wolf-Dieter: Eustathius vonSebaste, in:TheologischeRealenzyklo-

pädie TRE 10, 1982, 547.

Hayne, Léonie:Thecla and the Church fathers, in: Vigiliae Christianae 48, 1994,

209–218.

Heil, Uta: Intersektionalität in der Kirchengeschichte, in: Verkündigung und

Forschung, 67, Gütersloh 2022, 113–126.

Herbst, Johann Georg: Die Synode zu Gangra, in: Theologische Quartalschrift

5, 1823, 179–192.

Heyden, Katharina: «Western Christians in Palestine: Motivation, Integration

and Repercussions of Migration in Late Antiquity», in: Burlacioiu, Ciprian

(Hg.): Migration and Diaspora Formation. New Perspectives on a Global

History of Christianity (Arbeiten zur Kirchengeschichte 152), Berlin/New

York 2022, 67–90.

Holze, Heinrich: Erfahrung und Theologie im frühen Mönchtum, Göttingen

1992.

Jagose, Annemarie: QueerTheory. Eine Einführung, Berlin 22005.

Jensen, Anne:Thekla –Die Apostolin. Ein apokrypher Text neu entdeckt, Frei-

burg 1995.

Jensen, Anne: Gottes selbstbewuße Töchter. Frauenemanzipation im frühen

Christentum?Münster 2003.

Johnson,Scott Fitzgerald:TheLife andMiraclesofThecla.A literaryStudy,Har-

vard 2006.

Käser,Matthias: Für das Sagbare! Ein Plädoyer für das Ethos des Erzählens im

Angesicht von Gewalt und Unrecht, Bielefeld 2023.

Kerpen, Scott/Marston, Kate: Heteronormativity, London 2019.

Koselleck, Reinhart: «Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur his-

toriographischen Erschließung der geschichtlichen Welt», in: Koselleck,

Reinhart/Mommsen,Wolfgang J./Rüsen, Jörn (Hgg.):ObjektivitätundPar-

teilichkeit in der Geschichtswissenschaft, München 1977, 17–46.

Lissek, Maria: «Anstoß – Geschlecht. Identitäten, Lebensformen und Vorstel-

lungen in der älteren christlichen Geschichte», in: Verkündigung und For-

schung 67, 137–146.

Matthews, Shelly: «Thinking ofThecla», in: Journal of Feminist Studies in Reli-

gion 17, 2001, 39–55.

Müller, Barbara: Der Weg des Weinens. Die Tradition des «penthos» in den

Apophthegmata Patrum, Göttingen 2000.

Nussbaum,Martha C./Sihvola, Juha (Hgg.): The Sleep of Reason: Erotic Expe-

rience and Sexual Ethics in Ancient Greece and Rome, Chicago 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Queere Theologie

Ormand, Kirk: Controlling Desires. Sexuality in Ancient Greece and Rome,

Westport 2009.

Petersen-Szemerédy, Griet: Zwischen Weltstadt und Wüste. Römische Aske-

tinnen in der Spätantike. Eine Studie zu Motivation und Gestaltung der

Askese christlicher FrauenRoms auf demHintergrund der Zeit (Forschun-

gen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 54), Göttingen 1993.

Przybylo, Ela: «Asexuality», in: Chiang, Howard (Hg.): Global Encyclopediaof

Lesbian, Gay, Bisexual, Transgender and Queer History, 1, 2019, 134–141.

Rich, Adrienne: «Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence», in:

Journal of Women in Culture and Society, 5, 1980, 631–660.

Spencer-Hall, Alicia/Gutt, Blake (Hgg.): Trans and Genderqueer Subjects in

Medieval Hagiography (Hagiography beyond tradition 2), Amsterdam

2021.

Tonstad, LinnMarie: QueerTheology. Beyond Apologetics, Oregon 2018.

Trafford, L. J.: Sex and Sexuality in Ancient Rome, Yorkshire 2021.

Warner,Michael: «Introduction: Fear of aQueer Planet», in: Social Text, 9, 1991,

3–17.

Winkler, Gabriele/Degele, Nina: Intersektionalität. Zur Analyse sozialer Un-

gleichheiten, Bielefeld 22009.

Abbildungen

Abb. 1: Apsisbogenmosaik der Cappella Arcivescovile, Ravenna, 6. Jh.Bildrech-

te: Katharina Heyden.

Abb. 2: Eugenia, griechische Ikone (traditionell): http://www.heiligenlexiko

n.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm. Bildrechte: Joachim Schäfer

gemeinfrei.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-009 - am 13.02.2026, 18:33:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
https://doi.org/10.14361/9783839473382-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm
http://www.heiligenlexikon.de/BiographienE/Eugenia_von_Rom.htm

