
6. Krieg statt Verständigung

Wie in der Einleitung der vorliegenden Arbeit dargestellt, ist der vierte und somit

abschließende Punkt der Typenbildung der Aspekt des Krieges. Wie ebenfalls in

der Einleitung schon ausgeführt, steht auch dieses Kapitel in dualistischer Abgren-

zung zu einem entgegengesetzten Typus des politischen Denkens. Dieses Kapitel

soll die Entfernung sowohl Foucaults als auch Jüngers von Konzepten politischen

Denkens aufzeigen, die auf Verständigung basieren. Ich werde im Folgenden so-

wohl bei Foucault als auch Jünger herausarbeiten, inwiefern der Krieg und nicht

die Verständigung ein zentrales Moment ihrer politischen Theorie darstellt.

6.1 Krieg statt Verständigung I – Michel Foucault

6.1.1 Foucaults Machtbegriff(e)

Macht ist ein Kernbegriff im Werk Michel Foucaults. Zu keinem Zeitpunkt hat

Foucault jedoch eine eigenständigeMachttheorie erarbeitet und ausgebreitet. Viel-

mehr näherte sich Foucault der Macht mittels verschiedener Analyseformen, wel-

che zu unterschiedlichen Machttypen führte. In seinen archäologischen Schriften,

wie etwa Wahnsinn und Gesellschaft, geht er selbst von einem juridischen Macht-

verständnis aus, das sich im Absolutismus auf den König selbst bezieht. Die Eta-

blierung großer Internierungshäuser im Rahmen der großen Einsperrung, von der

Foucault spricht, führt zu einer neuartigen Geschichte der Einschließung, welcher

Foucault in seinem Werk folgt. Historischer Ausgangspunkt ist für ihn spätestens

1656 die Eröffnung des Hôpital général in Paris.1 Foucault wird in Die Ordnung der

Dinge der Geschichte des Ausschlusses auf einem anderen Feld auf den Grund ge-

hen: in den Diskursformationen, welche die ›episteme‹ der Humanwissenschaften

begründet. Die Ordnung des Diskurses zeigt die verschiedenen diskurspolizeilichen

1 Vgl. Foucault, Michel: Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter

der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Interventionen auf, welche die juridische Macht im Diskurs auf den Sprecher aus-

übt. Die Ausschließung und am wichtigsten der Wille zur Wahrheit sind in die-

sem diskurstheoretischen Abschnitt Foucaults Wirken juridische Machtbeziehun-

gen innerhalb von Diskursen. Foucault fokussiert sich auf denWillen zumWissen,

die Sorge um den wahren Diskurs in der Moderne, welcher eine Rationalität be-

gründet, indem er das Anormale, das Wahnsinnige und dadurch Destabilisierende

bannt.2 Ab den 1970er Jahren löst nun die Macht den Diskurs als Hauptaugen-

merk Foucaults Stück für Stück ab. Zeugnisse des Übergangs sind hier etwa sei-

ne Antrittsvorlesung Die Ordnung des Diskurses oder auch die Vorlesungsreihe Die

Macht der Psychiatrie. In beiden beginnt die Macht als etwas nicht mehr nur In-

nerdiskursives, sondern auch durch äußere Institutionen und Praktiken den Dis-

kurs einzuschränken. Foucault nähert sichMitte der 1970er Jahre einer Analytik der

Macht, welche das juridische Verständnis, welches Macht im Raster von Verboten,

Repression und Geboten auffasst, erst durch eine Tilgung des Subjekts und die Be-

tonung von Institutionen erweitert und sich in einem weiteren Schritt dann gänz-

lich distanziert. Foucault erweitert den souveränen Begriff der Macht um einen

apersonalen Machttypus, dessen Zugriff auf das Leben in der Moderne sich pan-

optisch, disziplinarisch, kapillar und biopolitisch ausgebreitet hat. Letzteren Ty-

pus der Macht hält Foucault sowohl durch phänomenologische, strukturalistische,

hermeneutische als auch psychoanalytische Forschungszugänge für völlig unter-

schätzt sowie wenig erforscht und er setzt daher mit seiner »interpretativen Ana-

lytik« gerade dort an. Für seine Schüler Dreyfus und Rabinow versucht Foucault

sich Jenseits von Strukturalismus undHermeneutik zu bewegen, und die Vorteile beider

Methoden in den Sozialwissenschaften miteinander zu verknüpfen. Foucault erar-

beitet eine neue Methode mittels derer er zeigen will »wie in unserer Kultur Men-

schen die Sorte von Objekten und Subjekten geworden sind, die Strukturalismus

und Hermeneutik entdecken und analysieren«.3 Foucault fügt in der interpretati-

ven Analytik diese zwei Pole zusammen und befasst sich schwerpunktmäßig mit

dem apersonalen Machttypus, welchem er in Überwachen und Strafen die Hervor-

bringung der Disziplinarmacht und der daraus resultierenden Kerkergesellschaft

genauso zurechnet wie im einige Jahre später erschienenen Der Wille zum Wissen

die Biomacht in Form von Sicherheitsdispositiven, die sich auf das Leben der Be-

völkerung ausüben wie gleichwohl auf den einzelnen Körper. Apersonal ist dieser

Machttypus in dem Sinne, dass Macht nicht mehr als einem Souverän, einer In-

stitution oder sonstigem entspringend gesehen wird, sondern die Macht ist etwas,

2 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

3 Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 293

das niemandemgehört und das sich von sich aus aus verschiedenen sich überdeter-

minierenden Zentren (die Disziplinarinstitutionen) heraus entfalte. Dieser Aspekt

der sich selbst entfaltenden disziplinarischen Machtapparate als Antwort auf ad-

ministrative Herausforderungen der Bevölkerungsexplosion und der aufkommen-

den Industrialisierung war es wohl auch, welcher Axel Honneth im Sammelband

von Michael Kelly über die Habermas-Foucault-Debatte dazu führte, Foucault eine

funktionalistische Argumentation zu attestieren.4 Dagegen wird Foucault sich in

mehreren Interviews wehren. Diese Abwehr hat sicherlich auch damit zu tun, dass

Foucault sich von seiner mikrophysischen Betrachtung einer sich aus verschiede-

nen partikularen Zentren herausschälendenMachtmit dem Ziel der Körperdressur

in Disziplinarinstitutionen aus verschiedenen Gründen abwendet und sich in Der

Wille zum Wissen noch einmal grundlegend neu aufstellt bezüglich der Machtana-

lyse. Foucaults Ziel bleibt weiterhin eine nicht-souveräne, apersonale Machtana-

lyse und er versucht sich nun gänzlich von juridischen Kategorien zu lösen.5 An

dieser Stelle experimentiert Foucault mit methodologischen Möglichkeiten, eine

solche Machtanalyse zu erreichen. Dazu gehört auch die Kriegshypothese, welche

anhand der Vorlesungsreihe In Verteidigung der Gesellschaft in Kapitel 6.1.3 tieferge-

hend analysiert werden wird. Ab diesem Zeitpunkt nähert sich Michel Foucault

dem Thema der Macht nur noch strategisch und teils gar militärisch. Auch wenn

Foucault im Laufe seiner letzten Jahre die universale Aussagekraft der Kriegshy-

pothese etwas einschränken oder gar verwerfen wird, so hält er doch bis zuletzt

daran fest, dass Basis der Machtverhältnisse Kräfteverhältnisse am Grunde der

Gesellschaft sind, und wenn man sich mit Machtverhältnissen auseinandersetzt,

man sich mit den unentrinnbaren Kämpfen auseinandersetzen muss. Die vorlie-

gende Arbeit trifft die Entscheidung, sich mit diesem genealogisch-strategischen

Foucault zu beschäftigen und sieht in diesem Foucault einen Vertreter des hier

herausgearbeiteten Typus des politischen Denkens.

Foucault versucht, diesen neuen Machttypus das erste Mal methodologisch zu

skizzieren in Der Wille zum Wissen, Sexualität und Wahrheit I. Die Macht, die Ge-

schichte ihrer Entwicklung und der Einfluss der Macht bis in die letzten und in-

timsten Winkel des Lebens sind Hauptfokus dieses Werkes. Foucault revidiert die

juridischen Machtanalysen als zu phantasielos und zeigt auf, wie Macht die Ord-

nung der Dinge, etwa die Sexualität und unser Verständnis vom Körper, hervor-

bringt. Macht ist daher in erster Linie als produktiv zu verstehen. Sexualität dient

Foucault als Ausgangspunkt für seine Machttheorie, weil sie am Kreuzungspunkt

4 Vgl. Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society. A Systems-Theoretic Dissolution of the Di-

alectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Fou-

cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S. 164.

5 vgl. Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhänge, Pader-

born: Fink Verlag, 2007, S. 146f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zwischen Individuum und Gesellschaft steht und daher in Foucaults Augen ein

vornehmliches Angriffsziel der Macht in der Moderne ist. Wie kommt Foucault

darauf, ausgerechnet von der Sexualität her ausgehend eine Analytik der Macht

zu beginnen? Das wird nicht bis ins Letzte in Der Wille zum Wissen ersichtlich. In

seinem Nachwort zum Buch von Dreyfus und Rabinow antwortet Foucault Anfang

der 1980er Jahre, also einige Jahre nach demWillen zumWissen, auf die Frage unter

der Überschrift »Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts«. Er präzi-

siert hier, dass er nie eine umfassende Machtanalyse entwickeln wollte, sondern es

ging ihm vielmehr darum, »eine Geschichte der verschiedenen Verfahren zu ent-

werfen, durch die in unserer Kultur Menschen zu Subjekten gemacht werden«.6

Seine Analyse der Macht verortet Foucault in seiner Forschung über die komplexen

Subjektivierungs- und Objektivierungsprozesse, welche das moderne Subjekt her-

vorgerufen haben. Hierbei handelt es sich gleichermaßen um Produktions- und

Sinnverhältnisse wie um Machtverhältnisse, die das Gerüst des modernen Sub-

jekts sind. Während Foucault in seinen archäologischen Schriften eher der epis-

temischen Produktion des Subjekts in den Humanwissenschaften nachging und

in Wahnsinn und Gesellschaft sowie Überwachen und Strafen eher den internen und

externen Teilungsprozessen des Normalen vom Anormalen, des Kranken von dem

Gesunden nachging, so beschäftigt er sich in DerWille zumWissen um »die Art und

Weise, in der einMensch sich selber in ein Subjekt verwandelt […]. Als Beispiel habe

ich die Sexualität gewählt: wie derMensch gelernt hat sich als Subjekt einer ›Sexua-

lität‹ zu erkennen.«7 Um diese Geschichte der Subjektivierung schreiben zu kön-

nen, suchte Foucault nach einer Methode, um diese spezifische Form der Macht zu

ergründen. EineTheorie der Macht schloss er aus, da dies eine vorhergehende Ob-

jektbildung benötige, die er nicht habe liefern können. So begab Foucault sich auf

die Suche nach den richtigen Begriffen, um sich einer analytischen Herangehens-

weise zu nähern, die das ständige Überprüfen der Begriffe selbst impliziert. Fou-

cault setzt auf eine historische Analyse der Rationalität der Moderne. Faschismus

und Stalinismus hätten zwar eine offensichtliche Verwicklung zwischen Rationali-

sierung und politischen Machtexzessen und -phantasmen geführt, jedoch verwirft

er den Zugang der Frankfurter Schule, sichmit demTyp von Rationalität, der in der

Aufklärung gründet, auseinanderzusetzen und ihn zu vernunftbegründet zu »rei-

nigen«. Er kritisiert an diesem Zugang, dass ihm ein Hegel’scher Universalismus

innewohne, Foucault jedoch einen Zugang zur Analyse der Macht etablieren wolle,

welcher auf grundlegenden, körperlichen Erfahrungen beruhte und mehr Zusam-

menhänge zwischen Praxis und Theorie zuließe: »Wahnsinn, Krankheit, Tod, Ver-

6 Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfuß, Hubert

L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1987, S. 243.

7 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 295

brechen, Sexualität usw. Ich halte das Wort ›Rationalisierung‹ für gefährlich. Wir

sollten spezifische Rationalitäten untersuchen, statt ständig vom Fortschreiten der

Rationalisierung im allgemeinen zu reden.«8 Hier wehrt sich Foucault somit gegen

die vonHabermas oder in diesemBuch auch schon von Améry an ihn angebrachten

vernichtenden Kritiken, Foucault sei ein Gegen-Aufklärer, weil er die Rationalität

der Aufklärung verwerfe. Foucault arbeitet heraus, dass er an dem konzeptionellen

Universalität der Rationalität große Zweifel hege. Im Sinne der praktischen Wider-

stände allüberall auf derWelt spätestens seit 1968 sei eine viel tiefergehende Schicht

der Macht über das Leben Millionen Menschen bewusst geworden und habe zu

den spontaneistischen und teils für klassisch kritische und marxistische Theore-

tiker nicht verständlichen Widerstandsformen geführt. Ein Abstellen auf eine Ra-

tionalität, welche universal in ihrer instrumentellen Abart zu souverän-juridischen

Formen der totalen Unterwerfung und Unterdrückung führe, reiche nicht aus, um

die Macht in ihrer modernen Fülle zu beschreiben. Foucault gibt in diesem kur-

zen Nachwort 1982 sehr offen an, von konkreten Widerständen der vergangenen

20 Jahren her seine Machtanalyse begonnen zu haben. In den Widerstandsformen

sieht Foucault eine Art chemischen Katalysator, welcher für eine Analyse notwendig

ist. Anstatt folglich nach der inneren Rationalität der Macht zu fragen, so schlägt

er vor, Machtverhältnisse von ihren Gegensätzen her zu verstehen.

»Um zum Beispiel herauszufinden, was unsere Gesellschaft unter vernünftig ver-

steht, sollten wir vielleicht analysieren, was im Feld der Unvernunft vor sich geht.

Wir sollten untersuchen,was im Feld der Illegalität vor sich geht, um zu verstehen,

was wir mit Legalität meinen, und um zu verstehen, worum es bei Machtverhält-

nissen geht, sollten wir vielleicht die Widerstandsformen und die Versuche der

Auflösung dieser Verhältnisse untersuchen.«9

Foucault gibt eine ganze Reihe von Widerständen an, die er hier im Blick hat: der

Widerstand gegen die Beherrschung der Frauen durch die Männer, der Kinder

durch die Eltern, der Medizin über die Bevölkerung, der Psychiatrie über Geis-

teskranke sowie der Verwaltung über das Leben der Menschen. Er stellt fest, dass

es sich hierbei um anti-autoritäre »Kämpfe« im Rahmen von sozialen Bewegungen

handelt, die sich letztlich außerhalb von Klassenkämpfen, Kämpfen gegen die Sou-

veränität und das Gesetz bewegen und weder einem dogmatischen Szientismus

oder der Ablehnung von Wahrheit im wissenschaftlichen Sinne aufliegen, sondern

sich letztlich gegen ein »Regieren durch Individualisieren« wenden. Zielscheibe

ist somit weder ein (staatlicher) Akteur, eine Machtelite, eine Klasse, sondern in

Foucaults Augen eine Technik, welche die Macht in der Moderne angenommen ha-

8 Ebd., S. 245.

9 Ebd., S. 245.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

be.10Widerstand regt sich gegen eine Macht, »die einen unterwirft und zu jeman-

des Subjekt macht«.11 Letztlich räumt Foucault in diesem späten Text auch den

Fehler ein, durch sein eigensinniges Vorgehen und das Fehlen von Erläuterungen

in Der Wille zum Wissen den Anschein erweckt zu haben, er wolle eine allgemein-

gültige Machttheorie begründen, die Macht nur als unmittelbaren, körperlichen

Zwang darstelle. Dies präzisiert Foucault nun und versucht – ganz nach der Les-

art von Dreyfus und Rabinow, welche von einer interpretativen Analytik der Macht

sprachen – seinen Ansatz jenen von Habermas und den Vertretern der Frankfurter

Schule anzunähern. Es gebe verschiedene Typen von Macht und letztlich deutet

Foucault auch darauf hin, dass er Max Webers Unterscheidung von legitimen und

nicht-legitimen Formen der Macht/Herrschaft sehr wohl zur Kenntnis genommen

hat. Habermas und andere hatten Foucault dies zum Vorwurf gemacht. Foucault

schreibt:

»Es ist klar, daß man die Subjektivierungsmechanismen nicht studieren kann oh-

ne ihre Beziehungen zu den Ausbeutungs- und Herrschaftsmechanismen zu be-

rücksichtigen. Gleichwohl stellen sie nicht bloß den Endpunkt anderer, grundle-

genderer Mechanismen dar, sondern unterhalten komplexe und zirkuläre Bezie-

hungen zu anderen Formen.«12

Foucault habe es stets daran gelegen, eine eigene Analyse der Macht, die von den

Subjektivierungsmechanismen ausgeht, aus den Teilbereichen anderer Macht-

theorien herauszulösen. Die Subjektivierung durch historisch-abendländische

Praktiken der Disziplin ist bspw. nicht wie in marxistischen Theorien dargestellt

notwendiges Ergebnis der kapitalistischen Wirtschafts- und Gesellschaftsord-

nung. Es ist beeindruckend, wie Foucault in Überwachen und Strafen herausarbeitet,

dass die Technik der Dressur der Körper schon vor der industriellen Revolution in

einem Netz an Disziplinarinstitutionen vorhanden war. Foucaults Forschung zeigt

hier: Die industrielle Revolution war überhaupt erst möglich durch die in den

Institutionen von unten einstudierte Dressur der Körper. Neben der marxistischen

Theorie ist ein weiterer Grund für das Übersehen der unabhängigen Subjektivie-

rungsmechanismen eine neue politische Form der Macht, welche sich seit dem 16.

Jahrhundert formiert hat: der moderne Staat. Der Staat wird überwiegend analy-

siert als totalisierend und die Individuen nicht zur Kenntnis nehmend. Jetzt wird

auch klar, weshalb Foucault bis zu seiner Vorlesung über die Gouvernementalität

sich eigentlich nie mit dem Staat auseinandersetzt, sondern seine Mikrophysik

der Macht um den Staat herum schreibt: Es liegt an seinem Unbehagen an der

Überbetonung der totalisierenden Vorstellung des Staates. Dabei sei die Macht

10 Vgl. ebd., S. 245f.

11 Ebd., S. 247.

12 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 297

des Staates in der Moderne von Beginn an eine sowohl totalisierende als auch

individualisierende (und später subjektivierende) gewesen. Als sich Foucault dem

Staat zuwendet, dann um eine Technik zu offenbaren, welche das Regieren im

Großen mit der Seelenführung im Kleinen und Kleinsten verbinden wird unter

dem Paradigma der Pastoralmacht. Darauf ist die vorliegende Arbeit schon in

Kapitel 3 im Zusammenhang mit der Biomacht eingegangen.

Beginnend mit den Widerständen, die 1968 kulminierten, kommt Foucault zu

dem Schluss, dass es ein integraler Zug der Machtverhältnisse unserer Zeit sei,

dass sie uns nicht äußerlich auferlegt und repressiv seien, sondern dass sie un-

ser Innerstes und Intimstes überhaupt produziert, dass sie ausmachten, wer wir

sind, was und wen wir begehren und was wir als ›normal‹ empfinden. Diese post-

modernen Einblicke in eine nicht zu übersehende Macht über das Leben ist wohl

eines der größten Verdienste Michel Foucaults. Jedoch muss Foucaults ganzes Set-

ting daher inklusive seiner Methode von einer strategischen Konzeption ausgehen.

Er liefert den vielen lokalen Widerständen eine genealogische Geschichte, um ih-

ren Widerstand zu unterstützen. Ich denke, man muss Foucault verteidigen: Er

ist an keiner Stelle wirklich als Gegen-Aufklärer im Sinne etwa der Konservativen

Revolution aufgetreten. Foucault geht es um handfeste Emanzipationen im Sinne

Kants AufsatzWas ist Aufklärung. Foucault war für das Erreichen dieses Ziels bereit,

die Ebene der universalen Rationalität und der universalen Machttheorie aufzu-

geben, um aus einer strategischen Notwendigkeit heraus, eine Gegen-Geschichte

der Machtverhältnisse zu schreiben, welche den Kampf den vielen lokalen Punkten

aufzunehmen ermöglicht. Diese Arbeit ist nicht der richtige Ort, um die philoso-

phische Debatte darüber zu führen, ob und inwiefern dies heute zu Beginn des 21.

Jahrhunderts aus einer emanzipativen Position zu befürworten ist oder eher so vie-

le Probleme aus der strategisch-militärischen Anordnung herrühren, die aufgrund

ihrer hegemonialen Beliebigkeit nicht auch Gefahren für ebenjene emanzipativen

»Kämpfe« bringt, für die sich Foucault ganz praktisch eingesetzt hat. Ich möchte

an dieser Stelle nicht unerwähnt lassen, dass Foucault und weitere Poststruktura-

listen inzwischen von Autoren der Neuen Rechten, wie etwa Götz Kubitschek ganz

dezidiert aufgrund dieser strategischen Konzeption rezipiert und aus dem Kon-

text gerissen werden.13 Aus diesem Kapitel wird klar hervorgehen, dass Foucaults

»Preis« für diese bahnbrechende Kritik der Macht durch Subjektivierung, die so

13 Ein Beispiel hierfür ist Götz Kubitscheks Buch, das ich schon an anderer Stelle hier zitiert ha-

be. Eben weil Foucault sich einer normativen Ebene enthält und an der Rationalität der Auf-

klärung anscheinendnichts gutheißt und eine alternativeArt der Gegen-Geschichte schreibt,

ist er natürlich auch für die Neue Rechte interessant, genauso wie Antonio Gramsci und wei-

tereDenker des Kampfes umHegemonie. Vgl. Kubitschek, Götz: Die Spurbreite des schmalen

Grats, 2000-2016, Schnellroda: Antaios 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

viele Praktiken bis heute für uns erst sichtbar macht, ist, dass er Politik und Ge-

sellschaft überhaupt nur noch als Krieg und strategisch versteht. Ich denke, dies

ist ein Fakt, der nicht dazu führen sollte, Foucaults genealogischesWerk zu verteu-

feln und zu verwerfen, sondern der eher problematisiert und bei der weiteren For-

schung mit berücksichtigt werden muss. Im Folgenden werde ich nun Foucaults

Argumentation in Der Wille zum Wissen nachzeichnen und meiner These folgend

Foucault daher dem biopolitisch-kriegerischen Typus des politischen Denkens zu-

ordnen.

6.1.2 Der Wille zum Wissen

Ausgangspunkt von Der Wille zumWissen ist die Repressionshypothese, wie sie von

vielen Kolleginnen und Kollegen Foucaults (vor allem aus der Psychoanalyse und

vielen Linken) vertreten wurde. Der Sex sei im Abendland bis ins 17. Jahrhundert

freizügig gewesen, offene Gesten waren erlaubt, bis zu einem gewissen Maße das

öffentliche Reden darüber in bestimmten Codes auch.Mit dem 17. Jahrhundert ha-

be sich dies im viktorianischen Zeitalter durch bürgerliche Prüderie und durch die

Einsperrung der Sexualität in die bürgerliche Familie drastisch verändert. Unge-

zügelter Sex sei hinderlich für die aufkommende bürgerliche Wirtschaftsordnung,

für den Kapitalismus. Eine geregelte Reproduktion hingegen sei von basaler Not-

wendigkeit für eine kapitalistische Entwicklung gewesen. Somit sei Sex nur noch

dort diskursiv als legitim konstruiert worden, wo er fruchtbar ist, also im Schlaf-

zimmer. Die Repressionshypothese geht davon aus, dass wir uns bis in die heutige

Zeit von diesem Rückschlag nicht gänzlich erholt haben. Entscheidend sei, dass

die Verknüpfung zwischen Macht, Wissen und Sexualität eine der Repression wäre.

Sich der Macht zu entziehen bzw. die Befreiung erscheint aus dieser Perspekti-

ve freilich nur durch das offene Sprechen über den Sex möglich. Es entsteht die

Verknüpfung zwischen Sex und Revolution – denn das offene Sprechen erscheint

schon als widerständiger Akt an sich. Es werden extra »Aufseher« dafür bezahlt,

uns über unseren Sex abzuhorchen, wie es Foucault formuliert – das sei eine An-

gelegenheit, die es so nur in unserer Zivilisation gebe. Wir wollen die Wahrheit

über unseren Sex und über uns selbst erfahren, daher reden wir über den Sex, der

scheinbar so lange unterdrückt wurde. Sex erscheint – spätestens mit der Auswei-

tung durch die Psychoanalyse – als neuer Diskurs, der die Enthüllung derWahrheit

gegen die Unterdrückung der Macht möglich mache.14 Foucault widerspricht je-

doch dieser Repressionshypothese.Ganz zu Beginn vonDerWille zumWissen nimmt

er sich programmatisch vor:

14 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 9-20.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 299

»Alles in allem geht es darum, den Fall einer Gesellschaft zu prüfen, die seit mehr

als einem Jahrhundert lautstark ihre Heuchelei geißelt, redselig von ihrem ei-

genen Schweigen spricht und leidenschaftlich und detailliert beschreibt, was sie

nicht sagt, die genau die Mächte denunziert, die sie ausübt, und sich von den Ge-

setzen zu befreien verspricht, denen sie ihr Funktionieren verdankt.«15

Foucault will erforschen, inwiefern die Repressionshypothese wirklich historisch

evident ist. Wogegen Foucault vorgeht, ist die Vorstellung, dass unsere Sexualität

von einer Macht durchzogen sei, die ihrem Wesen nach repressiv wäre. Foucault

verknüpft also die Frage nach der Repression in der Sexualität mit einer generel-

len Frage nach dem Funktionieren von Macht, Herrschaft und Beherrschung in

modernen Gesellschaften.Wie schon in Überwachen und Strafen argumentiert er im

Folgenden, dass es ein Netz an polymorphen Machttechniken gibt, welches sich

kapillar und netzartig über die Gesellschaft erstreckt. Foucault führt jedoch hier

den Gedanken ein, die subjektivierende Macht sei produktiv.16 Foucault revidiert

seine vormals sehr juridische Vorstellung der Macht.

Gegen die juridische Repressionshypothese spricht, dass bei näherer Betrach-

tung des 17. Jahrhunderts tatsächlich eine Zunahme der Anstandsregeln und Ver-

bote nachzuweisen ist. Doch der Punkt, den Foucault hier nun stark macht, ist,

dass dies nur die Kehrseite der Medaille einer strukturellen Explosion der Diskur-

se über den Sex ist. Denn während es bis zum 17. Jahrhundert nur klar definierte

Räume gab, in denen man offen über (ehelichen) Sex reden durfte (wie bspw. die

katholische Buße), so weitet sich dies durch die Jahrhunderte zu einer Art »Buß-

zwang« aus – jeder muss über seinen Sex reden. Die scheinbar zunehmende Prü-

derie, das Verbot der Rede über den Sex entpuppt sich in Foucaults Darstellung

in Wahrheit als eine Intensivierung des Redens über Sex. Die klösterliche Aske-

se, das ständige Redenmüssen über das Begehren verlässt die Klöster und wird

auf alle Christen ausgeweitet. Ein regelrechter Zwang, sich selbst zu disziplinie-

ren, entsteht. Foucault deutet also darauf hin, dass der Viktorianismus den Sex

vielleicht in bestimmten öffentlichen Bereichen zum Schweigen brachte, aber ei-

gentlich handelte es sich hierbei um eine Anreizung zu vielen neuen Diskursen

über den Sex. Neben einer Entwicklungslinie aus dem christlichen Bußsakrament

heraus wird jedoch Sex auch zunehmend zum Gegenstand der Verwaltung.17 Wie

oben angedeutet ist nämlich der moderne Staat intrinsisch mit dem Prozess eben-

jener Individualisierung ab dem 16. Jahrhundert verknüpft und bedient sichmittels

der Pastoralmacht dieser Seelenführung.

15 Ebd., S. 16.

16 Vgl. ebd., S. 9-20.

17 Vgl. ebd., S. 23-40.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der Sex, das ist nicht nur eine Sache der Verurteilung, das ist eine Sache der Ver-

waltung. Er ist Sache der öffentlichen Gewalt, er erfordert Verwaltungsprozedu-

ren, er muß analytischen Diskursen anvertraut werden. Der Sex wird im 18. Jahr-

hundert zu einer Angelegenheit der ›Polizei‹.«18

Die Bevölkerungwird zu einempolitischen Problem. In einem zunehmend vonOp-

timierung gekennzeichneten Gesellschaftssystem wird Bevölkerung als stets kriti-

scher Reichtum und somit als Ressource gesehen. Herrscher erkennen, dass sie

nicht nur Untertanen haben, sondern eine Bevölkerung mit ihren eigenen Varia-

blen (Geburten-, Sterblichkeits-, Krankheitsrate usw.). Diese Variablen können den

Staat beeinflussen – zumal im Wettbewerb der Reiche und Nationen. Am Kreu-

zungspunkt dieser ziemlich wichtigen Variablen befindet sich der Sex. Denn wie

jeder von seinem Sex Gebrauch macht, ist nun nicht mehr eine rein moralisch-

religiöse Angelegenheit, sondern ist nun auch von Relevanz für den Staat. Staaten

beginnen, den Sex zu regulieren (steuerliche Vorteile für Ehepaare usw.). Der Sex

der Kinder wird plötzlich als besonders kritisch erachtet: Denn für die zukünfti-

ge Entwicklung der Bevölkerung sind die Kinder entscheidend. Während vorder-

gründig über den Sex der Kinder nicht geredet werden durfte, so wurden in zwei

Jahrhunderten keine Mühen gescheut, den kindlichen Sex zu verhindern. Schulen

wurden architektonisch extra so angeordnet, dass sich Jungen und Mädchen nicht

begegnen, Schlafräume in Internaten säuberlich getrennt, Handbücher für Eltern

wurden geschrieben usw. Allein dieses Beispiel zeigt, dass dieses vordergründige

Verbot des kindlichen Sexes in seinen Effekten das genaue Gegenteil bewirkte: Das

Reden über den Sex hat sich tausendfach vermehrt.19

»Die modernen Gesellschaften zeichnen sich nicht dadurch aus, daß sie den Sex

ins Dunkel verbannen, sondern daß sie unablässig von ihm sprechen und ihn als

das Geheimnis geltend machen.«20

Die Problematisierung des Sexes ist genauso wie das Aufkommen der Dressur des

Körpers in den Disziplinen Teil neuer Machttechnologien, welche unerlässlich sein

werden für eine Ökonomie der Steigerung der Menschen- und Kapitalakkumu-

lation. Hierin stimmt Foucault mit der Repressionshypothese, wie sie in seinen

Augen Herbert Marcuse vertritt, überein. Doch Foucault grenzt sich hiervon ab.

Die Anhänger dieser (para-)marxistischen Ansätze würden durch dieses Abstellen

rein auf den repressiven Charakter der Macht ihre Stärke unterschätzen. Hierzu

sagte Foucault in einem Gespräch 1975:

18 Ebd., S. 30.

19 Vgl. ebd., S. 23-40.

20 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 301

»[M]anmuss sich auch von ParamarxistenwieMarcuse abgrenzen, die der Annah-

me einer Repression eine übersteigerte Rolle zuweisen. Dennwenn dieMacht nur

die Funktion hätte zu unterdrücken, wenn sie nur im Modus der Zensur, der Aus-

schließung, derAbsperrung, der VerdrängungnachArt einesmächtigenÜber-Ichs

arbeiten, wenn sie sich nur auf negative Weise ausüben würde, wäre sie sehr zer-

brechlich.«21

Die Macht funktioniert eben nicht nur durch Repression, sondern durch eine Ver-

vielfachung der Diskurse und davon ausgehender Machteffekte. Hierin liegt letzt-

lich auch Foucaults große Spitze gegen Habermas’ Diskurstheorie, die er als ju-

ridisch-diskursiv bezeichnet. Foucaults Punkt ist, dass Wahrheit und Macht eben

keine Gegensätze seien, sondern dass jedeMacht ihreWahrheit habe und somit Kri-

tik sich nicht einfach darauf beschränken könne, den wahren, reinen, richtigen Dis-

kurs etablieren zu wollen, wie dies Habermas im Rahmen seines kommunikativen

Handelns tue.22

Foucault zeigt dies besonders überzeugend an der Pastoraltheologie, dem ka-

nonischen Recht und dem Zivilrecht bis zum 18. Jahrhundert. Hierbei handelte

es sich um eine Zentrierung um den ehelichen Sex; jeglicher andere Sex (Sodomie,

Inzest, Ehebruch, Homosexualität etc.) wurde gleichermaßen als Gesetzesübertre-

tung verfolgt. Das waren tatsächlich juridische Verbote. Doch was sich nun im 19.

Jahrhundert ändert, ist, dass der eheliche Sex zur Norm wird und zum Schweigen

gebracht wird (er wird zum großen Geheimnis) und gleichzeitig Sex nun vom Ran-

de her diskursiviert wird: vom Sex der Kinder, vom Irren, vom Kriminellen und

vom Perversen her. Dabei ist das interessanteste Phänomen der Perverse. Denn

während im streng juridischen Sinne seit dem Mittelalter der wider die Gesetze

21 Foucault, Michel: Macht und Körper, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band II

(Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-

2005, S. 937.

22 Vgl. hierzu Dreyfus und Rabinow, die ganz im Sinne Foucaults dazu ausführen, dass Haber-

mas’ Diskurs eben auch diesem theoretischen Fehlurteil unterliege: »Daraus [aus der Ha-

bermas’schen Diskurstheorie, Anm. N. A.] folgt, daß man der Macht als Repression am bes-

ten mit der Wahrheit des Diskurses begegnet. Wenn die Wahrheit ausgesprochen wird, die

grenzüberschreitende Stimme der Befreiung erklingt, dann wird angeblich die repressive

Macht herausgefordert. Wäre auch dieWahrheit nie völlig frei von Macht, so steht doch ihre

Macht im Dienste der Klarheit, der Nicht-Verstellung und eines irgendwie höheren Gutes,

auch wenn dies höhere Gut nicht mehr beinhaltet als Klarheit. Obwohl Foucault hier Par-

odien vorträgt, kommen diese dem Ziel oft nahe. […] Foucault nennt diese Auffassung der

Macht die ›juridisch-diskursive‹. […] [Die Macht] maskiert sich, indem sie einen Diskurs pro-

duziert [denHabermas’schen, Anm. N. A.], der ihr anscheinend zuwiderläuft, inWirklichkeit

aber Teil ihrer weiteren Entfaltung ist.« Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault.

Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 159f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verstoßende Sodomit als ein Gestrauchelter erachtet wurde, ist nun der Perver-

se des 19. Jahrhunderts bzw. der Homosexuelle, ein Wesen oder gar eine Spezies

im zoologischen Sinne. Der Perverse handelt nicht nur einfach gegen das Gesetz,

sondern er ist wider die Natur und krank. Die Welt der Perversion schneidet den

Raum des Gesetzes, ist aber nicht identisch mit ihm. Genauso schneidet sie auch

den Raum des Wahnsinns (des Irren). Hier zeigt sich wie in Überwachen und Strafen

die zunehmende gegenseitige Perforierung zwischen Recht bzw. Gesetz sowie dem

»Anormalen« und dem Wahnsinn. Die Repressionshypothese ist deshalb falsch,

weil sie völlig blind für diese Entwicklung ist, die Entstehung quasi-wissenschaft-

licher Diskurse in Medizin, Psychologie, Jurisprudenz etc., die ziemlich produktiv

waren und eben nicht repressiv. Die dadurch entstandene Macht wirkte auf ver-

schiedenste Art und Weise. Im Rahmen des Kampfes gegen die Onanie des Kindes

in erfindungsreichster Art und Weise, durch die Erforschung der Perversionen,

durch die »Lust an der Macht« über die Sexualität der Bevölkerung usw. Tatsäch-

lich seien viele der Machteffekte repressiv, doch alles in allem habe die Macht in

allen Bereichen des Lebens Räume geschaffen, die sexuell gesättigt seien, die durch

und durch sexuell aufgeladen wären. Macht habe Sex nicht unterdrückt, sondern

vielmehr Sex zu einem zentralen Punkt gemacht, von dem aus die Gesellschaft zu

verstehen sei.23 Und genau deshalb kann auch die Psychoanalyse, die daraus auch

noch eine Wissenschaft gemacht hat, für Foucault nicht die Lösung sein, sondern

muss Teil des Problems sein.

»Das Geständnis befreit [angeblich], die Macht zwingt zum Schweigen; dieWahr-

heit gehört nicht zur Ordnung der Macht, sondern steht in einem ursprünglichen

Verhältnis zur Freiheit: das sind alles traditionelle Themender Philosophie, die ei-

ne ›politische Geschichte der Wahrheit‹ umkehren müßte, indem sie zeigte, daß

dieWahrheit weder vonNatur aus frei noch der Irrtumunfrei ist, sondern daß ihre

gesamte Produktion vonMachtbeziehungen durchzogen ist. Ein Beispiel dafür ist

dasGeständnis. […] [M]anmuß sich schon eine reichlich verdrehte Vorstellung von

der Macht machen, um glauben zu können, daß von Freiheit alle jene Stimmen

reden, die seit so langer Zeit das ungeheuerliche Gebot unserer Zivilisation wie-

derkäuen, sagen zumüssen, wasman ist, wasman getan hat, wessenman sich er-

innert und wasman vergessen hat, wasman verbirgt und was sich verbirgt, woran

man nicht denkt und wasman nicht zu denken denkt. Ein ungeheuresWerk, zu dem

das Abendland Generationen gebeugt hat, während andere Formen von Arbeit die Akku-

mulation des Kapitals bewerkstelligten [Hervorhebungen N. A.]: die Subjektivierung

der Menschen, das heißt ihre Konstituierung als Untertanen/Subjekte.«24

23 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 41-53.

24 Ebd., S. 63f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 303

Was Foucault in diesem längeren Zitat beschreibt, ist Kern seiner neuen genealo-

gischen Machttheorie. Er sieht das Problem im juridisch-diskursiven Machtkon-

zept, das vielen marxistischen Analysen und auch der Lacan’schen Psychoanalyse

zugrunde liegt. Macht sage einfach nur »Nein« und zeige sich stets in Verboten,

Verweigerungen und Blockaden. Am Beispiel des Sex sind es die Ordnungen, die

Begehren in ziemlich/unziemlich und erlaubt/verboten einteilen, von denen aus

man die Macht erkennen könne. Juridische Macht – als repressive Macht verstan-

den – sei von sich aus unproduktiv.25 Und Foucault hält treffend fest: »Alle Arten

der Beherrschung, Unterwerfung und Verpflichtung laufen somit am Ende auf Ge-

horsam hinaus.«26 Doch dabei erkennt Foucault so viele andere raffinierte Macht-

techniken abgesehen von der Verbotsmacht. Moderne Macht »maskiert« sich je-

doch zu einem großen Teil, um überhaupt annehmbar zu sein.27 Sie erscheint

uns nur als eine Schranke in einem sonst freien Raum. Doch das ist eine Täu-

schung, die einen ganz bestimmten historischen Grund hat. Denn während sich

neue Machttechniken seit dem 16. Jahrhundert entwickelt haben, blieben die poli-

tisch-philosophischen Analysen weiterhin zentriert um klassische Fragen des gu-

ten Lebens und guten Regierens einerseits und um die spätestens seit Machiavelli

aufgekommenen Frage nach demWohl des Fürsten bzw. später der ratio status (der

Staatsräson). Die Monarchien der Neuzeit entstanden als Quasi- Schiedsrichter in

einer Feudalgesellschaft, in der sie durch Gesetz und Souveränität ihre Macht im

Sinne der pax et iustitia ausübten. Dieses Versprechen nach Frieden und Gerech-

tigkeit in Gegenleistung zum Gewaltmonopol haben Philosophen seitdem unter

den beiden Aspekten des guten Lebens und Regierens sowie nach der ratio status

und deren Legitimation befragt. Wir haben es folglich seit dem Ende des Mittelal-

ters mit einem Recht zu tun, das sich im Gewand des Rechts selbst darstellt. Der

disruptive Bruch der Aufklärung und der Ereignisse um 1776 und 1789 führte zu

einer Verschiebung, deren Ergebnis bis heute unseren Blickwinkel auf die Macht

beeinflusst. In der Aufklärung und der Ablehnung des Absolutismus entstand eine

gewisse Tradition der Machtanalyse, welche heute zu falschen Schlüssen verleite:

25 Vgl. ebd., S. 83-87.

26 Ebd., S. 87. Das ist übrigens auch der Punkt, an demMichel Foucault undMaxWeber sich wi-

dersprechen. Für Weber ist nicht Macht, sondern Herrschaft Basis des Sozialen. Herrschaft

unterscheidet sich darin von der Macht, dass sie auf einem Mindestmaß an Gehorsam ba-

siert, weil der Beherrschte ein Mindestmaß an Legitimität der Geltungsansprüche erkennen

kann. Foucault hingegen sieht keine trennscharfe Abgrenzung zwischen Macht und Herr-

schaft, weil manche Machtverhältnisse durch die Struktur von Macht und Wissen in der Ge-

samtheit eine Herrschaftswirkung entwickeln. Foucault trennt die Analyse der Macht von

klassischen Vorstellungen der Verknüpfung mit Konsens und Legitimität.

27 Vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 160.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Eine Tradition, die ins 17. oder ins 19. Jahrhundert zurückreicht, hat uns daran

gewöhnt, die absolute monarchische Macht auf die Seite des Unrechts zu set-

zen […]. Aber dabei vergißt man die grundlegende historische Tatsache, daß die

abendländischen Monarchien als Rechtssysteme entstanden sind, daß sie sich in

Rechtstheorien reflektiert und ihre Machtmechanismen in der Form des Rechts

durchgesetzt haben.«28

Die Revolutionäre haben genau genommen das Recht der Monarchie und deren

Rechtsgelehrten übernommen und gegen den Adel gewendet. Es ist nicht so, dass

die bürgerliche Gesellschaft das Rechtsprinzip erfunden habe, sondern das sei

schon die monarchistische Matrix der Herrschaft gewesen. In unserem Denken

ist seitdem Recht mit Gerechtigkeit verbunden. Und Macht zeige sich weiterhin

im Gewand des Rechts, welches auch weiterhin politisch-philosophisch mit den

klassischen Fragen des Guten und des Legitimen befragt würde. Doch – und hier

die Pointe Foucaults – das Recht war immer nur die Sprache der Macht, aber

niemals ihr gesamter Inhalt. Und dies zeige sich für Foucault nun auch im allzu

juridischen Verständnis der Macht heutzutage. Trotz aller Anstrengungen schließt

Foucault, dass das Politische vom Juridischen nie gänzlich getrennt worden sei

und das Juridische nie gänzlich von der Monarchie!29

Anstatt nun denselben Fehler zumachen, versucht Foucault sich eben der Frage

nach der Macht nicht juridisch und nicht von der Seite der Legitimität zu nähern.

Er nähert sich der Macht strategisch:

»Unter Macht, scheint mir, ist zunächst zu verstehen: die Vielfältigkeit von Kraft-

verhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und organisieren; das Spiel, das in unauf-

hörlichen Kämpfen und Auseinandersetzungen diese Kraftverhältnisse verwan-

delt, verstärkt, verkehrt; die Stützen, die diese Kraftverhältnisse aneinander fin-

den, indem sie sich zu Systemen verketten – oder die Verschiebungen undWider-

sprüche, die sie gegeneinander isolieren; und schließlich die Strategien, in denen

sie zur Wirkung gelangen und deren große Linien und institutionelle Kristallisie-

rungen sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaft-

lichen Hegemonien verkörpern.«30

Ausgangspunkt der Macht ist somit kein fixer Mittelpunkt, kein Souverän, kein

Recht, keine Regierung oder gesellschaftliche Gruppe, sondern der Ausgangspunkt

28 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 88f.

29 Dies übrigens ist der Anknüpfungspunkt für Giorgio Agambens Homo Sacer: Agamben, Gior-

gio: Homo Sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben, Frankfurt a.M., 2015.

30 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 305

befindet sich »in dem bebenden Sockel der Kräfteverhältnisse, die durch Ungleich-

heit unablässig Machtzustände erzeugen, die immer lokal und instabil sind«.31

Die Macht ist allgegenwärtig – aber nicht weil sie alles umfasst und steuert, son-

dern weil die Macht von überall herkommt, ist sie allgegenwärtig. Macht ist somit

eine Bezeichnung, ein Name, »den man einer komplexen strategischen Situati-

on in einer Gesellschaft gibt«.32 Spricht Foucault von Macht, meint er vermeint-

lich Machtverhältnisse, die einem Kampf (oder später einer strategischen Situation)

entspringen und deren Gesamtverhältnisse er als Macht bezeichnet. Hierbei han-

delt es sich folglich um eine nominalistischen Machtbegriff. Dieser hat zu vielen

Missverständnissen geführt, an denen auch Foucault teilweise selbst schuld ist, da

er diesen Nominalismus nicht durchgängig einhält und oft den Eindruck vermit-

telt, es gäbe eine Art ontologische Macht, gegen die Widerstand angebracht wäre.

Sein ganzes methodologisches Setting hingegen gibt all das gar nicht her. Blickt

man tiefer in sein konkretes Arbeiten, so stellt man schnell fest, dass Aussagen,

wie etwa wo Macht sei, da gebe es auch Widerstand, und Macht sei überall und

ginge durch unsere Körper hindurch schlichtweg einer nominalistischen Dezision

zugrunde liegen. Widerstand ist überall, weil Foucault Machtverhältnisse ja auch

dort untersucht, wo es historisch Widerstand gab (siehe Kapitel 6.1.1). Macht geht

durch unsere Körper, weil Foucault die Machtverhältnisse zuerst betrachtet, wel-

che sich in der Moderne als »Regieren durch Individualisieren« konstituiert haben.

Hier liegen Zirkelschlüsse vor, die man kritisieren kann, die jedoch oftmals (vor

allem in der Habermas-Foucault-Debatte) falsch aufgefasst wurden.33 Foucaults

Machtentwurf stellt die Macht als Ergebnis vieler lokaler Kämpfe dar. Krieg und

Politik sind auf Basis dieser methodischen Grundentscheidung nicht von Grund

auf verschieden, sondern zwei verschiedene Möglichkeiten, mit dem Problem der

Kräfteverhältnisse umzugehen. Auf die Kriegshypothese wird das folgende Kapitel

6.1.3 noch näher eingehen. Zum Problem der Subjektivität der Macht fügt Foucault

noch hinzu, dass Macht stets intentional, aber nicht-subjektiv sei. Jede Macht sei von

einem Kalkül durchsetzt, weil jede Macht eine Reihe an Zielen und Absichten habe,

um etwas zu entfalten. Doch das bedeutet nicht, dass dies aus den souveränen Ent-

scheidungen eines Subjekts resultiert. Das Argument ist schon aus Überwachen und

Strafen bekannt. Einzelne Personen, Eliten oder Institutionen würden niemals das

Macht- und Funktionsnetz gänzlich in ihren Händen haben, ebenso wenig wie Re-

gierungen oder Wirtschaftseliten. Schließlich kommt Foucault noch auf den schon

angedeuteten Aspekt des Widerstands zu sprechen. Wo Macht ist, dort ist auch

31 Ebd., S. 93f.

32 Ebd., S. 94.

33 Vgl. hierzu Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate,

Cambridge: MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Widerstand. Macht kennt Foucault nicht ohne Gegenstützpunkte, Angriffspunk-

te und Gegen-Mächte. Jede Macht bringt ihre Gegenspieler und die bevorzugten

Gegenangriffs-Punkte selbst auf.34 Foucault hält hier die Leser jedoch imUnklaren,

ob dies Bedingungen sind, die notwendigerweise jedes Machtverhältnis ausmachen,

oder ob dies nur den Machtverhältnissen zugrunde liegt, da er sich nominalistisch

der Macht nähert. Später in seinem Nachwort zu Dreyfus’ und Rabinows Buch

wird er schreiben, er sei missverstanden worden und habe niemals versucht, eine

abschließendeMachttheorie vorzulegen, sondern sich damit begnügt, eine »Vorar-

beit« zu leisten, indem er die Analyse ganz konkreter Machtverhältnisse zu einem

bestimmten historischen Zeitpunkt der sozialen Bewegungen gegen die Regierung

durch Individualisierung und der zunehmenden Verwaltung über das Leben vorge-

legt habe. Doch dies hält ihn inDerWille zumWissen nicht davon ab, allgemeingülti-

ge Schlüsse aus seiner Machtanalyse abzuleiten, die sich gegen die ökonomistische

und etatistische Machttheorien richten. Da jede Macht ihre eigenen Widerstands-

formen und Gegner hat, könne es keinen bevorzugten einheitlichen Widerstand

gegen »die Macht« geben:

»Darum gibt es im Verhältnis zur Macht nicht den einen Ort der Großen Wei-

gerung – die Seele der Revolte, den Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Ge-

setz des Revolutionärs. Sondern es gibt einzelneWiderstände:mögliche, notwen-

dige, unwahrscheinliche, spontane, wilde, einsame, abgestimmte, kriecherische,

gewalttätige, unversöhnliche, kompromißbereite, interessierte oder opferberei-

te Widerstände, die nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren

können.«35

Konflikt- und Machtlinien verlaufen kreuz und quer durch die Gesellschaft, durch

Institutionen und durch Individuen selbst. Macht darf nicht juridisch, sondern

muss militärisch verstanden werden und vor diesem Hintergrund müsse der Sex

betrachtet werden. Der Begriff des Dispositivs ist somit im militärisch-strategi-

schen Sinne zu verstehen:

»Das strategische Modell soll also das Modell des Rechts ablösen. Und das nicht

aufgrundeiner spekulativenWahl oder einer theoretischenVorliebe, sondernweil

es einer der grundlegendsten Züge der abendländischen Gesellschaften ist, daß

die Kraftverhältnisse, die lange Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren

Hauptausdruck gefunden haben, sich nach und nach in der Ordnung der politi-

schen Macht eingerichtet haben.«36

34 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 93-102.

35 Ebd., S. 96.

36 Ebd., S. 101f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 307

In Der Wille zumWissen wird nicht letztlich klar: Weshalb ist Gesellschaft durchzo-

gen von Konflikt- und Machtlinien? Wieso heißt Politik immer Kampf und Krieg

für Foucault? Bei einer Gesamtschau seines Arbeitens Mitte der 1970er Jahre ist

jedoch klar geworden, dass es sich hierbei bei Foucault um eine methodologische

und philosophische Grundentscheidung handelt, die er auf Basis eines neuen ge-

nealogischen Zugangs zur Geschichtsphilosophie so für sich trifft und die für sein

ganzes Werk letztlich auch folgenschwer ist.

6.1.3 Politik ist die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln

Foucault verabschiedet sichMitte der 1970er Jahre vom juridischenMachtverständ-

nis und experimentiert mit anderen Zugängen zur Macht. Nach der Fertigstellung

des Buches Überwachen und Strafen entwickelt er in der Vorlesungsreihe In Verteidi-

gung der Gesellschaft 1976 den Gedanken der Kriegshypothese weiter, den er andern-

orts schon hatte anklingen lassen. Die Kriegshypothese wird im Allgemeinen als

theoretischer Zwischenschritt Foucaults zwischen der Mikrophysik der Diszipli-

narmacht und der Biomacht gesehen, welche in DerWille zumWissen das erste Mal

vorgebracht wird und in seinen Vorlesungen über die Gouvernementalität tiefer-

gehend beleuchtet wird. Die Kriegshypothese verwendet Foucault, um eine Kritik

an juridisch-diskursiven Machttheorien zu ermöglichen, denen er hier schon in

einer letzten Vorlesung 1976 und in Der Wille zum Wissen in einem letzten, abge-

setzten Kapitel (ebenfalls 1976 im französischen Original erschienen) produktive

Formen der »Macht über das Leben« entgegenstellt.37 Die Kriegshypothese arbei-

tet Foucault abermals historisch heraus, um damit den theoretischen Anspruch

zu rechtfertigen, Macht nicht nur als Repression zu verstehen. Seine These lau-

tet letztlich, dass dieses juridisch-diskursive Machtverständnis historisch wider-

legbar sei. Denn Macht und Recht entsprängen keinen juridischen, theoretischen,

diskursiven Erwägungen von widerstreitenden Fürsten, Monarchen oder Philoso-

phen, sondern seien Ergebnis eines historisch-politischen Diskurses, der strate-

gisch und kriegerisch funktioniere.38 Foucault schreibt keine Ideengeschichte der

Macht, sondern will Praktiken auf den Grund gehen, die Macht »gemacht« haben.

Vor dem Hintergrund seiner Ausgangsfrage, ob es denn eine nicht-repressive und

nicht-ökonomistische Analyse der Macht gebe, stellt er eine dritte Möglichkeit der

Analyse fest:

»Man hätte also gegenüber der ersten Hypothese – die lautet: der Mechanismus

der Macht ist grundlegend und im wesentlichen Repression –, eine zweite Hypo-

these, die lauten würde: Macht ist Krieg, der mit anderen Mitteln fortgesetzte

37 Vgl. Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhänge, Pader-

born: Fink, 2007, 142f.

38 Vgl. ebd., S. 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Krieg. Ab dem Moment würde man die Aussage von Clausewitz umkehren und

sagen, daß die Politik die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln ist.«39

Foucault will die liberale, ökonomische Geschichte, dass Macht stets auf Verträgen

basiert und die Geschichte, dass Macht stets Unterdrückung bedeutet, hinter sich

lassen. Denn diese seien Bestandteile von jeweiligen Ideologien, die Geschichte

auf Universellem zu gründen versuchen. Der Krieg hingegen, das ist meines Er-

achtens das Entscheidende an dieser Vorlesung, ist keine Universalie, die Foucault

herbeizieht, um die Geschichte der Macht, die Genealogie, zu schreiben. Ganz im

Gegenteil ist das Bezeichnende an dieser Vorlesung, dass Foucault nicht einfach

beginnt, seine Hypothese zu testen, indem er historisch den Krieg im Frieden der

Gesellschaft sucht, sondern er sucht historisch ganz im Sinne Veynes, der Fou-

cault den »vollständig positivistische[n] Historiker«40 nannten nach dem Raren,

nach den Praktiken, mit denen diskursiv die Gesellschaft als vom Krieg durchzo-

gen dargestellt wurde. Foucault will nicht zeigen, dass Politik die Fortsetzung des

Krieges mit anderen Mitteln ist, sondern Foucault spürt im genealogischen Sinne

die Interpretation der Interpretation auf: Foucault will nachweisen, dass historisch

gesehen, Politik ab einem gewissen Zeitpunkt im Abendland durch verschiedene

Diskurse als Krieg konstituiert wurde. Daher ist es kein Zufall, dass Foucault die

Frage ›Bedeutet Politik bzw. Macht Krieg?‹ dadurch beantwortet, dass er eine auf

den ersten Blick gänzlich andere Frage beantwortet: Seit wann wird Politik bzw.

Macht als Krieg verstanden? Diese seltsame Ausweichbewegung, die sofort bei der

Lektüre dieser Vorlesung auffällt, hat eben den Grund, dass Foucault selbst mit

Nietzsche jegliche feststehende universale Geschichte als Interpretation darstellt. Es

gibt keinen letzten, wahren Grund der Dinge, sondern alles ist in Foucaults Augen

oberflächlich sichtbar und erreichbar. Es gibt keine Tiefenbedeutung. Wenn Poli-

tik als Krieg aufgefasst wird, dann liegt das nicht im Ontologischen begründet und

könnte metaphysisch begriffen und kritisiert werden, sondern dann liegt es ein-

zig daran, dass sie zu einem gewissen Zeitpunkt hegemonial so interpretiert wurde.

Programmatisch formulieren Dreyfus und Rabinow Foucaults genealogische Me-

thode in Bezug auf die »Tiefenbedeutung«:

»Die Devise der Genealogie könnte lauten: Widerstehe aller Tiefe, Finalität und

Innerlichkeit. Ihr Banner: Mißtraue den Identitäten in der Geschichte; sie sind nur

Masken, Aufrufe zur Einheit. […] Für den Genealogen ist die Philosophie vorbei.

Interpretation ist nicht die Aufdeckung einer verborgenen Bedeutung. […] Diese

39 Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975-

1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 26.

40 Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992,

S. 7f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 309

Interpretationen haben andere Leute geschaffen und durchgesetzt, nicht die Na-

tur der Dinge.«41

Auch die Machtverhältnisse sind nicht von einer Natur der Dinge hervorgebracht,

sondern sind Ausdruck von Interpretationen dessen, wie es sein sollte und die

historische Entwicklung der Wechselwirkung zwischen Praxis und Interpretati-

on. Das ist es, was Paul Veyne etwas missverständlich als Positivismus in der Ge-

schichte bezeichnet. Jegliche Tiefe, jegliches Metaphysisches in der Bedeutung un-

serer Geschichte betrachtet Foucault als Oberflächen-Praxis, die sichtbar ist und

der man nachgehen kann. Foucaults Geschichtsverständnis, also seine Genealogie,

ist somit weitaus mehr als nur eine Technik, um Geschichte zu schreiben, sondern

sie ist sich dessen bewusst, dass sie zugleich eine Interpretation von Interpretatio-

nen ist. Unsere Gesellschaft wird geformt und hervorgebracht aus Diskursen, die

allesamt historische Praktiken sind. Wir können nur auf der Höhe der Interpreta-

tionen denken, die historisch unseren Diskurs zugleich ermöglichen und begren-

zen. Wollen wir wissen, ob Politik und Macht denselben Regeln gehorchen wie

der Krieg, so geht es nicht darum, eine Ideengeschichte zu betreiben, sich also an

den Ideen abzuarbeiten, die es über Politik und Macht gegeben hat, sondern es

gilt die Frage zu beantworten, ob Politik und Macht historisch auf demselben Ter-

rain liegen wie der Krieg. Das ist Foucaults Anspruch. Und anders formuliert: Es

geht nicht einfach um die Frage, ob der Krieg ein gutes Instrument zur Analyse

der Macht und der Politik ist, oder um eine ›strategische‹ Vorliebe, dieses Analy-

sewerkzeug zu verwenden, sondern es geht um nichts weniger als den Nachweis,

dass unser historisch-politisches Feld, auf dem sich unser Bewusstsein praktisch

bewegt, im Modus des Krieges konstruiert wurde. Wenn Foucault in Der Wille zum

Wissen behauptet, Macht sei intentional, aber nicht-subjektiv, komme von überall

aus einem bebenden Sockel der Gesellschaft und sei nominalistisch nichts ande-

res als das Wort für eine strategisch hochkomplexe Situation eines permanenten

Krieges, so muss dies nach der Lektüre von In Verteidigung der Gesellschaft in einer

entscheidenden Art undWeise relativiert werden: Gesellschaft ist nichtwesenhaft so

undmuss nicht immer so sein. Sondern Gesellschaft wurde historisch in der Moderne

so hegemonial interpretiert, oder um bei der Terminologie Paul Veynes zu bleiben:

Gesellschaft wurde so objektiviert.Wie oben ausgeführt hat dieser nominalistische

Zugang zur Macht zu einiger Verwirrung gesorgt, an der Foucault auch nicht ganz

unschuldig war. Das soll uns jedoch an dieser Stelle nicht beschäftigen.

Vor diesem Hintergrund wird jedoch nun klar, was Foucault meinte, als er in

Der Wille zumWissen ausführte:

41 Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-

meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Das strategische Modell soll also das Modell des Rechts ablösen. Und das nicht

aufgrundeiner spekulativenWahl oder einer theoretischenVorliebe, sondernweil

es einer der grundlegendsten Züge der abendländischen Gesellschaften ist, daß

die Kraftverhältnisse, die lange Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren

Hauptausdruck gefunden haben, sich nach und nach in der Ordnung der politi-

schen Macht eingerichtet haben.«42

Mit der Aussage, dass das juridisch-diskursive Modell der Analyse abgelöst wird,

meint Foucault nicht, dass er nun eine Vorliebe für das Verständnis vonGesellschaft

und Politik als Krieg habe, sondern es ist nur eine Anpassung daran, dass seiner

Forschung zufolge historisch die Moderne darauf beruht, dass der Krieg als Basis

der Gesellschaft interpretiert worden ist. Undmanmüsse im Sinne der Genealogie

Diskurse auf der Höhe ihrer Interpretationen, ihrer Begriffe, ihrer Analogien, ihrer

Bilder, ihrer Metaphern etc. analysieren.Während er diese historische Annahme in

Der Wille zum Wissen mehr oder minder ohne Beleg anwendet, so muss man nun

In Verteidigung der Gesellschaft als nachgeschobene genealogische Begründung die-

ser These verstehen. Seinen von Paul Veyne so hochgelobten »Positivismus« bringt

Foucault selbst wie folgt auf den Punkt:

»Anstatt die Machtanalyse auf das Rechtsgebäude der Souveränität, die Staats-

apparate und die begleitenden Ideologien zu konzentrieren, sollte man sie mei-

nes Erachtens auf die Herrschaft (und nicht die Souveränität), auf die materiel-

len Träger, die Formen der Unterwerfung, die Verbindungen und Verwendungen

lokaler Systeme dieser Unterwerfung und schließlich auf die Wissensdispositive

richten.«43

Anstatt zu fragen, wer die Macht besitzt, sollte man lieber nach den konkreten In-

tentionen, den konkreten Instrumenten auf der Ebene der ›Physik‹ der Macht fra-

gen. Das Individuum kann hierbei nicht als Träger oder atomarer Kern von Macht

gesehen werden, sondern als erster Effekt jeglicher Macht. Das ist Ergebnis einer

»Entpsychologisierung« der Macht. Denn während Nietzsche in seiner Genealo-

gie tatsächlich individuelle Willen und Absichten in der Macht nachzuweisen und

aufzuspüren sucht, so depersonalisiert Foucault dieMacht gänzlich. Geschichte sei

zwar im Sinne Nietzsches ein Kampf der Willen, jedoch seien diese Willen »Strate-

gien ohne Strategen«. Foucault kritisiert letztlich Nietzsches Ansatz, da dieser die

letzte Bastion der Philosophie, derMetaphysik usw. nicht gesprengt habe: das Sub-

42 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 101f.

43 Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France 1975-

1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 311

jekt.44 Foucault untersucht einen Zwischenraum der Lichtung, der durch Kämpfe

geräumt und überhaupt erst geschaffen wurde. Was uns gedanklich stets eine Fal-

le stelle, sei die Illusion der juridischen Souveränität des Mittelalters, die auf dem

römischen Recht basiere. Schon im 18. Jahrhundert gab es einen Einschnitt, über

den Foucault in Überwachen und Strafen ausführlich geschrieben hat. Es taucht ein

neuerMachttypus auf, die Disziplinarmacht,welche unabhängig von der extraktiv-

feudalen Souveränitätsmacht auf den menschlichen Körper und dessen Produkte

einwirken kann. Doch sie ist Ergebnis eines bestimmten Willens zur totalen Kon-

trolle, der jedoch nicht vom Souverän ausgeht, sondern sich von unten entwickelt

hat. Es gibt kein Subjekt zu diesem Willen, Foucaults Setting kann nicht erklä-

ren, woher es kommt. Doch es ermöglicht uns, diese Disziplinarinstitutionen zu

verstehen, ohne den souveränen, juridischen oder ökonomistischen Überbau.

Foucault weist nach, dass ein enges Raster der Zwänge mit dem Ziel der Dres-

sur dem Körper auferlegt wird. Es ist nichts weniger als eine totale Überwachung

und der Versuch der totalen Kontrolle, der nicht von der souveränen Macht und

deren »Strategie« ausgeht, sondern von unten kommt. Das kodifizierte Recht der

Souveränität ist radikal-heterogen zu dieser neu aufkommenden Macht, welche

besser zu den Herausforderungen der Bevölkerungsexplosion und der Industria-

lisierung passt. Die souveräne und die juridische Macht wurden jedoch nicht ver-

drängt durch diesen neuen Typus der Disziplinarmacht, sondern sie haben die dis-

ziplinarischen Mechanismen kolonisiert, für ihre Zwecke genutzt und fruchtbar

gemacht. Die Disziplinarmacht macht gefügig und träumt von totaler Kontrolle.

Doch das Bezeichnende unserer Moderne ist in Foucaults Augen, dass sich die Re-

form und die Revolution ausgerechnet an der monarchischen, an der souveränen

Macht entzündet haben. Diese Macht ist es nämlich gewesen, so Foucault, welche

in den Kategorien der klassischen Philosophie kritisierbar gewesen sei und sich am

ehesten demokratisieren ließ. Jeder habe individuelle Rechte in einem Rechtsstaat

bekommen, die er habe einklagen können. So hat die souveräne Macht sich im

Rahmen der Aufklärung mit der Demokratisierung abgefunden, jedoch die gesell-

schaftliche Einheit durch disziplinarische (und später biopolitische) Kontrolle (und

Normalisierung) klandestin übernommen. Für Foucault besteht daher bis heute

ein Dualismus zwischen einem Rechtssystem/-diskurs rund um die Souveränität

und gleichzeitig ein Raster disziplinarischer Zwänge, die den Zusammenhalt des

Gesellschaftskörpers ermöglichten. Die heutige Machtausübung liege somit zwi-

schen dem Recht der Souveränität und der Mechanik der Disziplin (und der Steue-

rung durch biopolitische Dispositive), die das Subjekt als gefügiges hervorbringen.

Foucault deutet darauf hin, dass, um nun eine gute Analyse der Macht vorlegen

zu können, die positivistisch ist, man weder einen souveränen Begriff der Macht

44 Vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

(souveräne Repression) noch einen eng disziplinarischen Begriff der Macht (diszi-

plinarische Anreizung) haben dürfe.45

Foucault sucht folglich nach einem Konzept der Macht, welches nicht die Sub-

jekte und deren Unterdrückung in den Mittelpunkt stellt, sondern am Sockel der

Machtverhältnisse nach Praktiken sucht, welche überhaupt die Subjekte konstitu-

ieren. Hierzu bringt Foucault nun die Kriegshypothese ins Spiel, welche auf seiner

interpretativen Geschichte der Interpretation von Politik und Macht in der Neu-

zeit basiert: Ab dem 16. Jahrhundert in Frankreich und dem 17. Jahrhundert in

England entwickelt sich ein historisch-politischer Diskurs, der sich vom philoso-

phisch-rechtlichen Diskurs abhebt und besagt: Das Politische entsteht nicht nach

dem Krieg, sondern das geltende Recht und die herrschenden Machtverhältnis-

se sind direkter Ausfluss von Kriegsentscheidungen. Der Staat ist kein kollektiver

Waffenstillstandmit einer ausgleichendenMacht des Souveräns, sondern der Krieg

ragt in den Frieden hinein.46 »Der Krieg ist nichts anderes als die Chiffre des Frie-

dens. […] Es gibt kein neutrales Subjekt. Man ist zwangsläufig immer jemandes

Gegner.«47 Das Subjekt ist Ausfluss einer kriegerischen Machtstrategie und steht

klar auf einer Seite der Trennlinie in der Gesellschaft. Die Suche nach dem perma-

nenten Krieg hat begonnen, als der erste historisch-politische Diskurs des Abend-

landes begonnen hat – und das ist das Entscheidende: Als derMilitärhistoriker und

Veteran Carl von Clausewitz den Satz schrieb, dass der Krieg die Fortsetzung der

Politik mit anderen Mitteln sei, so hat er dies nur tun können, weil zu diesem Zeit-

punkt (Anfang des 19. Jahrhunderts) schon das Gegenteil zutraf: Die Politik wurde

als Krieg aufgefasst. Clausewitz drehte sozusagen den Satz um. Mit dem Mittel-

alter verschwindet der Krieg aus dem Alltag, der Staat monopolisiert den Krieg

(pax et iustitia) auf sich und schafft Armeen. Trotzdem kommt zeitgleich im 16.

und 17. Jahrhundert eineTheorie auf, die eben in allem Alltäglichen, im Politischen

den Krieg sucht und findet. Dies ist auch bis heute entscheidend, weil dies für Fou-

cault der erste eigenständig historisch-politische Diskurs des Abendlandes ist. Die

Wahrheit, welche zuvor im philosophischen Diskurs den Standard der Universalie

hatte, wird nun zurWaffe in einemKräfteverhältnis – das entspricht einem Angriff

auf die befriedete Wahrheit, wie sie seit der griechischen Philosophie existiert. Ei-

ne radikale Geschichtlichkeit zieht plötzlich ein, die das »Politische« vom »Uni-

versalen« trennt und in Korrespondenz zu Machtbeziehungen und Kriegsabläu-

fen konstituiert wird. Es entsteht der Diskurs des Rassenkriegs.48 Der historische

45 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 37-56.

46 Vgl. ebd., S. 57-67.

47 Ebd., S. 61.

48 Vgl. ebd., S. 58-81.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 313

Diskurs, so Foucault, ist ein echtes Gewebe aus Fleisch, Körpern, Bosheiten, Lei-

denschaften und vor allem Zufällen. Die Vernunft bzw. die Rationalität, welche die

Historiker in der Geschichte zu suchen trachteten, sei eine Schimäre, ein Misch-

wesen zwischen einer Vernunft und den Grausamkeiten, welche die Vernunft eta-

bliert haben. Die Geschichtlichkeit, die sich in der frühen Moderne herausschält,

ist eine radikal physikalisch-geschichtliche, die vom immerwährenden Krieg der

Sieger gegen die Besiegten erzählt. Damit meint Foucault nicht Machiavellis oder

Hobbes’ Kriegszustand, der im Dienst der Krone die Geschichte auffasst, sondern

einen rein historisch-politischen Diskurs, der seit dem 16. Jahrhundert verwendet

wird, um die königliche Macht zu begrenzen. Im England des 17. Jahrhundert wird

dies der Diskurs der Puritaner, Levellers und Diggers sein und in Frankreich der

Diskurs der Aristokratie gegen den zunehmenden Absolutismus und Zentralismus

von König Ludwig XIV. In beiden Diskursen erschienen plötzlich »Rassen« und

deren Geschichte, die in einem permanenten Krieg ständen, in einem Stellungs-

krieg. »Wirmüssen uns gegen die Gesellschaft verteidigen, weil der Staat uns nicht

schützt oder der Staat Vertreter der anderen Rasse ist.«49

Foucault zeigt auf, in welchem historischen Umfeld ein solches Verständnis

von Politik aufkommt und wie es sich zu folgender Aussage morphologisch ver-

ändert: »Wir müssen die Gesellschaft gegen alle möglichen biologischen Gefah-

ren dieser anderen Rasse, dieser Unter-Rasse, dieser Gegen-Rasse verteidigen, die

wir – wider Willen – immer hervorbringen.«50 Aus einem neuen revolutionären

Geschichtsverständnis der Frühmoderne, in dem ein anti-staatlicher Rassenkampf

konstruiert wird, entsteht in der Spätmoderne historisch ein Aufruf zur »Vertei-

digung der Gesellschaft«, die der auch der Vorlesungsreihe den Namen verleiht.

Foucault will die Geschichte erzählen, wie der revolutionäre Rassenkrieg gegen

den Staat, gegen die Souveränität zur Grundlage der Gesellschaftstheorie inter-

pretiert wurde und wie die Souveränität sich in dieses Diskursfeld des Rassenkrie-

ges durch eine biologisch-medizinischeTheorie der ›Verteidigung der Gesellschaft‹

einschreiben konnte.

»Der rauhe Gesang der Rassen, die sich jenseits der Lügen der Gesetze und Kö-

nige gegenüberstehen, dieser Gesang, der der erste Ausdruck des revolutionären

Diskurses war, ist zur administrativen Prosa eines Staates geworden, der sich im

Namen eines rein zu erhaltenden gesellschaftlichen Erbes schützt.«51

Dieser Staat, der sich vor dem Hintergrund der Herausforderung durch den Ras-

senkampf entwickelt, das ist der biopolitische Staat. Die Verteidigung der Gesell-

schaft ist das Leitmotiv einer neuen biopolitischen Souveränität, welche sich ei-

49 Vgl. ebd.

50 Ebd., S. 75.

51 Ebd., S. 97f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

nerseits in den zunehmend disziplinarischen Mikromächten äußert, welche Fou-

cault inÜberwachen und Strafen schon ausgeführt hat, und sich auf derMakro-Ebene

dadurch legitimiert, indem sie sich in das Diskursfeld des historisch-politischen

Diskurses einschreibt und ihn umformuliert; weg vom die Souveränität untergra-

benden Rassenkrieg hin zur permanenten (medizinischen) Säuberung der Rasse

(Singular!) in Verteidigung der Gesellschaft. Diesem zweiten Aspekt wird Michel

Foucault in seinen weiteren Arbeiten mit dem Konzept der Biomacht etwas plau-

sibler nachgehen. Foucault deutet auf einen permanenten Kriegszustand hin, der

aufgrund einer Interpretation des historisch-politischen Diskurses zwischen Tei-

len der Gesellschaftskörpers und dem Staat herrscht. Etwas in die Irre führt die

Verwendung des Begriffs Rasse in dieser Vorlesung. Damit meint Foucault näm-

lich nicht etwa die seit dem Mittelalter immer wieder vorkommenden Verfolgun-

gen von Juden, die zunehmend in der Moderne auch eine biologische Komponente

erhalten. Foucault fasst vielmehr die Teilung der Gesellschaft aufgrund quasi-bio-

logischer Kategorien, die den historisch-politischen Diskurs prägen und auf der

Verteidigung der Mehrheit oder des wertvolleren Teils der moderne Staat gegrün-

det seien. Aufgrund dieser Interpretation der Gesellschaft und des Staates füh-

re dies zu einem ständigen Kampf innerhalb der Gesellschaft, um die Reinigung

zu erreichen. An diesen Aspekt wird das Konzept der Biomacht anknüpfen. Die

Kriegshypothese selbst dient Foucault als methodologische Brücke zwischen sei-

ner alten und neuen Machttheorie. In seinen späteren Interviews wird er sie auch

wiederholt etwas revidieren und sie in sein emanzipatives Programm einholen.

Doch alles in allem wird Foucault bis zu seinem frühen Tod nicht davon abrücken,

sich der Macht strategisch und militärisch zu nähern – aus methodologischen Er-

wägungen. In einem Gespräch mit J. P. Barou undM. Perrot schon 1977 sagt Michel

Foucault auf den Hinweis, er höre sich zunehmend wie ein Stratege und Militarist

an, dass er dies lediglich aus methodologischen und genealogischen Gründen tue:

»Ist das Kräfteverhältnis in der Ordnung der Politik eine Kriegsbeziehung? Ich per-

sönlich fühle mich im Augenblick nicht imstande, darauf definitiv mit Ja oder

Nein zu antworten. Nur scheint mir die schlichte und einfache Behauptung eines

›Kampfes‹ nicht als erste und letzte Erklärung für die Analyse von Machtverhält-

nissen dienen zu können. Dieses Thema des Kampfes wird nur dann operatorisch,

wennman konkret und für jeden einzelnen Fall festlegt, wer im Kampf ist undwe-

gen was, wie dieser Kampf abläuft und an welchem Ort, mit welchen Instrumen-

ten und nach welcher Rationalität. Mit anderen Worten, wenn man die Behaup-

tung, im Herzen der Machtverhältnisse sei der Kampf, ernst nehmen will, muss

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 315

man sich vor Augen führen, dass die biedere und alte ›Logik‹ des Widerspruchs

nicht genügt, weit gefehlt, die wirklichen Vorgänge zu entwirren.«52

Foucault distanziert sich von einem metaphysischen oder dialektischen Bild des

Kampfes. Wenn er von Kampf im Herzen der Machtverhältnisse spricht, so rührt

das von seiner methodologischen Grundüberzeugung her, sich Gesellschaft, Wis-

sen und Institutionen genealogisch zu nähern und diese Felder der Rationalität

als Ausdruck konkreter, teils physischer Kämpfe und Auseinandersetzungen zu ver-

stehen. Der Kampf ist nicht das Erste, das metaphysischen Charakter habe und

das Menschsein schlechthin ausmache. Sondern Foucaults Blick auf Kultur und

Geschichte ist aufgrund historischer Irrwege und Fehlleistungen der Hegel’schen

oder Marx’schen Dialektik (des Widerspruchs) wie eben von strukturalistischen

Binaritäten oder Hermeneutiken und Phänomenologien des Seins und zieht sich

auf den Standpunkt zurück, ein Blick, der in der Genealogie und der strategischen

Weltsicht einen Ausweg gefunden haben will. Foucault entzieht sich der Fragen

der Finalität genauso wie der Suche nach letztem und wahrem Sinn in Kultur und

Geschichte, sondern zergliedert beides lieber historisch und macht die verschie-

denen Willen sichtbar, die sich in ihr bekriegen und bekriegt haben und wie aus

diesen Kämpfen ein bestimmter Sinn hegemonial wurde. Anstelle metaphysischer

oder sonstiger Finalität rückt die letztliche Grundlosigkeit aller Bedeutung und al-

ler Praxis. Egal, wie sehr man Foucault für diesen strategisch-militärischen Blick

auf unsere Gegenwart kritisieren mag, so muss man zur Kenntnis nehmen, dass

Foucault dies letztlich im Sinne einer andauernden Kritik der Aufklärung tut. Er

sieht in dieser Methode und seinen Machtanalysen den Ausgangspunkt für eine

emanzipative Kritik, welche die Fesseln des Denkens durch radikale Infragestel-

lung der Humanwissenschaften und des Humanismus öffnen kann, indem blinde

Flecken der Aufklärung offengelegt werden.

6.1.4 Zwischenfazit: Das Politische kann nur Kampf sein

Foucaults Verständnis von Kampf und Krieg in Kultur, Gesellschaft und Geschichte

versteht man am besten über sein Verständnis der Macht. Jedoch kann man nicht

von einer einheitlichen Machttheorie bei Michel Foucault sprechen. Während er

den Aspekt der Macht in der Diskursanalyse eher juridisch auffasst und von ei-

nem souveränen Machtverständnis ausgeht, ändert sich dies mit Überwachen und

Strafen stark. Foucault fasste im Rahmen seiner Diskursanalyse Macht als Ausfluss

apersonaler »Strukturen«, die er mit der ›episteme‹ zu theoretisieren versuchte.

In Überwachen und Strafen ändert er seine Perspektive und wendet sich inselartigen

52 Foucault, Michel: Das Auge der Macht, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band

III (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-

2005, S. 271.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinarinstitutionen zu, welche ihre physische Macht über den Körper in Form

der Dressur totalisieren. Diese Machtform hat an sich, dass sie nicht nur aper-

sonal ist, sondern sich zugleich keiner souveränen-zentralistischen Logik folgend

entwickelt und eher netzartig und kapillar von unten entstanden ist. Die vorlie-

gende Arbeit folgt nun dem Machtverständnis Foucaults ab Mitte der 1970er Jah-

re, als er sein Denken über die Macht aus verschiedenen Gründen nochmals revi-

diert und spezifiziert. Kontrastierend zu freudo-marxistischen, ökonomistischen

und anarchistischen Machttheorien seiner Zeit nimmt er die Extremposition ein,

dass souveräne Verbots- und Repressionsmacht (ob nun offen oder strukturell und

versteckt) nur die Spitze des Eisbergs der Macht in unserer spätindustriellen Zeit

seien. Ein Großteil der Machtverhältnisse spiele sich unterhalb der Sichtlinie klas-

sischer Machttheorien ab. Um diese Macht über das Leben, dieses Regieren durch

Individualisieren erkennen und theoretisieren zu können,müsse manMacht nicht

als wesenhaft repressiv, sondern als vor allem produktiv verstehen. Foucault wür-

de heute sagen, Macht wirkt nicht vor allem durch die Zensur dessen, was man

bei Facebook posten darf, sondern Macht funktioniert durch Normen, wie etwa

durch Schönheitsideale. Diese bringen Menschen etwa dazu, nur Fotos auf Face-

book zu posten, auf denen sie den Normen entsprechen, Bilder zu bearbeiten oder

sich gar auf eine Diät zu setzen, um ihnen zu entsprechen. Foucault liefert einen

Machtanalyse-Rahmen, welcher eine ganze Reihe neoliberaler Machtformen über-

haupt erst sichtbar macht. Er sagt, dass Macht eher durch Anreize funktioniert als

durch Verbote. Dass uns daher der Anreiz ›normal‹ bzw. nicht ›anormal‹ zu sein,

in unserem Leben viel mehr bewegt, als lediglich nicht gegen Verbote oder Geset-

ze zu verstoßen. Macht ist produktiv – und nicht zuletzt das Beispiel der Diät-

hungernden Influencerin auf Instagram macht deutlich und klar, dass die Macht

sogar durch unsere Körper geht.Macht produziert folglich für Foucault das Objekt,

das wir Subjekt nennen, produziert unser Intimstes, unser Bewusstsein, den Ve-

xierspiegel, dessen Bild wir ›Ich‹ nennen. Und ebendiese Macht tritt nicht als eine

Verbotsmacht auf, als eine Macht, die stets verneint und daher leicht zu erkennen

ist.

Um die Macht jedoch nun als diese die Subjekte, Körper und unser Intims-

tes produzierenden Machtverhältnisse darzustellen, hat Foucault sich ihr strategisch

genähert, wie er selbst schreibt. Die Macht ist für ihn strategisch, sie verfolgt stra-

tegische Ziele und münzt dies in taktische Manöver um, ist jedoch apersonal. Sie

ist überall, nicht im Sinne einer zentralen Macht, die in alle Winkel ausstrahlt und

jeden trifft, sondern schlicht und ergreifend, weil sie überall entsteht und wirkt

zugleich. Methodologisch muss hinzugefügt werden, hier bewegt sich Foucault in

einer Art Zirkelschluss, da er nur deshalb behaupten kann, Macht käme überall

her und überall gäbe es Widerstand, wo es Macht gebe, da er nominalistisch ent-

schieden hat, Macht eine komplexe Situation von ubiquitären Kämpfen und Ge-

genkämpfen zu nennen. Macht ist derName für das Ergebnis ständiger lokaler, teils

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 317

physischer Kämpfe am Grunde der Gesellschaft. Somit gibt es nicht die Macht, son-

dern nur temporäre Machtverhältnisse, die man ändern kann und bei deren Verände-

rung Foucaults hegemoniales Projekt helfen soll. Diese Herangehensweise an die

Macht nennt Foucault das strategischeModell mit dem Ziel, Kultur und Geschichte

zu analysieren.

Entscheidend ist dabei nun, dass Foucault dieses Machtmodell historisch ab-

zuleiten versucht. Seine in In Verteidigung der Gesellschaft vorgetrageneThese lautet,

dass seit der frühen Moderne das gesellschaftliche Verhältnis als Kampf konsti-

tuiert wurde. Die englischen Oppositionellen und die französische Aristokratie im

16. und 17. Jahrhundert brachten den bis heute gültigen historisch-politischen Dis-

kurs auf, indem sie die Gesellschaft als durchzogen von Rassenkriegen darstellten.

Ihr strategisches Ziel war es, dem homogenen Bild der Gesellschaft der Souverä-

ne etwas entgegenzusetzen, um einen Vorteil zu erreichen. Seitdem, so Foucault,

ist dieser historisch-politische Diskurs des ständigen Rassenkriegs eine Grunder-

fahrung, eine grammatische Struktur unserer Gesellschaft. Die Macht hat sich in

dieser Matrix weiterentwickelt, die Souveränität hat sich gewandelt, hat die Form

des Schwertes nur behalten können, indem sie sich der Verteidigung der Gesell-

schaft gewidmet, ihren Kriegsrock abgelegt und den weißen Kittel des Mediziners

angezogen hat.

Kurz zusammengefasst: Machtverhältnisse sind Ergebnis von Kämpfen und

das Referenzfeld des Politischen – der historisch-politische Diskurs ist ein stra-

tegischer Raum der hegemonialen Artikulationen, von Narrativen der Kämpfe und

Gegenkämpfe. Foucault, zumindest der Foucault Mitte der 1970er Jahre, konnte das

Politische aus theoretischen Erwägungen heraus gar nicht anders denken denn als

Kampf. Die alles strukturierende Macht, mit der er sich laut Habermas in unend-

liche Aporien verwickelt, ist Resultat der Kämpfe am bebenden Sockel der Gesell-

schaft, und das schon deshalb, weil Foucault keinerlei Stabilisatoren der Gesell-

schaft (wie etwa den Sinn, den Geist, die Finalität, die Ökonomie etc.) zulässt, weil

diese zu einem anti-emanzipativen Objektivismus des Subjektes führen würden.

Daher wählt er einen kämpferischen Subjektivismus – um es mit Habermas ne-

gativ zu formulieren. Positiv formuliert und eher mit Ernesto Laclau und Chantal

Mouffe gesprochen: Foucault öffnet die Sozialtheorie für eine postmoderne Sicht-

weise, indem er jegliche binäre Struktur der Moderne unterläuft.53 Macht ist we-

der Basis noch Unterbau, ist weder objektiv noch (inter-)subjektiv usw., sondern

Macht ist immer das, was in einer bestimmten Epoche als Macht artikuliert wird.

Die Macht hängt nicht von den binären Kategorien und Begriffen ab, sondern im

Gegenteil: Die Begriffe und die Kategorien hängen von einer bestimmten Ökono-

mie der Macht ab. Die Macht erscheint nicht als eine kontingente Anordnung der

53 Vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie – zur Dekon-

struktion des Marxismus, Wien: Passagen, 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dinge, sondern die Dinge erscheinen als Ergebnis einer kontingenten Artikulation

der Macht. Dass der Sex besonders repressiv behandelt wird oder sehr laissez-faire,

ist nicht Ergebnis einer Macht, die sich der sexuellen Zurückhaltung verpflichtet

hat oder einer relativ offenen Macht, sondern dass ein bestimmter Gegenstands-

und Gedankenbereich überhaupt als Sex erscheint, ist Ergebnis einer viel tiefer-

liegenden grammatischen Struktur. Die Kategorie/die Begriffe ›sexuelle Zurück-

haltung oder laissez-faire‹ sind der Macht nicht vorgängig, sondern sie sind eben

Ausfluss einer Konjunktur der Macht. Foucault unterläuft somit die Struktur der

Moderne und – noch einmal mit Laclau und Mouffe gesprochen – ebnet den Weg

für ein Verständnis des Politischen als Kampf um die Hegemonie der gramma-

tischen Struktur unserer Gesellschaft. Politik ist der permanente ›Stellungskrieg‹

um die Deutungshoheit der sozialen Identität der Gesellschaft.Wer sind ›wir‹, was

wollen ›wir‹ und weshalb ist die Macht das ›Andere‹, das wir besiegen müssen,

oder das ›Eigene‹, dem wir folgen sollten? Wahrheit, Rationalität, Universalismus,

all das gibt es nur mehr in hegemonial artikulierten Diskursen. Man kann auf sie

eingehen, man kann sich auf Augenhöhe mit ihnen auseinandersetzen, um jedoch

ernsthaft eine politische Aktion zu tätigen, um auf dem historisch-politischen Feld

eine Auswirkung zu ermöglichen, muss man Wahrheit, Rationalität und Univer-

salismus als das entblößen, was sie sind: Schimären einer bestimmten Ökonomie

der Macht. Diese Querperforation der Macht ist per definitionem kein Akt der Ver-

ständigung auf Basis einesCommonSense, sondern ein strategischer Akt, ein Akt des

Kampfes, und zwar ein Akt der quasi chemischen Analyse: Das Sichtbarmachen der

Kräfteverhältnisse des Gegners. Das Politische ist Kampf.

6.2 Krieg statt Verständigung II – Ernst Jünger

»ImKrieg offenbarte die imperialistischeModerne, die zur totalenMobilmachung

ihrer Kräfte und zumBrechen allerWiderstände entschlossenwar,welcheAnsprü-

che sie an den Menschen stellte; insofern war der Krieg für Jünger die Schule der

Moderne, und die Erfahrungen des Krieges dienten ihm immer wieder als Schlüs-

sel für die Interpretation der Epoche.«54

Der Krieg ist Dreh- und Angelpunkt Ernst Jüngers politischer Publizistik in der

Weimarer Republik. Und wenn von Krieg die Rede ist, dann ist für den Kriegsvete-

ran Jünger vordergründig der Erste Weltkrieg gemeint. Jüngers Ausgangsfrage ist,

was eine in weiten Teilen liberale Führungsklasse weltweit in einen solchenmecha-

nisch-maschinellen Vernichtungswahn treiben hat können, zu dem der Weltkrieg

nach den erstenwenigenMonaten zweifelsohne gewordenwar.Was führte darüber

54 Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie, München: Siedler 2007, S. 260.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 319

hinaus eine ganze, im goldenen Zeitalter der Sekurität aufgewachsene Generati-

on dazu, die bis dato größte Menschheitskatastrophe anzuzetteln? Wie konnten

die – spätestens seit dem Sieg des industriellen Englands über das militaristische

Frankreich Napoleons 1814 – vordergründig auf Frieden und globalen Wirtschafts-

kapitalismus ausgelegten Strukturen zu einer solchen Eruption elementarer Kräfte

führen? Das sind die Fragen, die er im Buch Der Kampf als inneres Erlebnis und spä-

ter in seinem Aufsatz Die totale Mobilmachung ein essayhafter Form und mit dem

Talent eines Dichters nachgeht. Er hat jeweils verschiedene zeitdiagnostische Her-

angehensweisen, um den Krieg erklären zu können und um Aufschluss darüber

zu gewinnen, was in dieser Zeit der großen Hungers- und Identitätskrise in der

Weimarer Republik nun zu tun sei. Endpunkt seiner politischen Publizistik und

Jüngers wohl wichtigstes politisches Werk ist der Großessay Der Arbeiter. Hierbei

handelt es sich um den Versuch einer Einordnung des Krieges, der technologischen

Entwicklung, politischer Diskurse seiner Zeit und gleichzeitig ist es der dringende

Handlungsaufruf, einen totalitären Staat zu gründen. Der Arbeiter stellt aber kei-

neswegs eine schlichte Zusammenfassung seiner Schriften der späten 1920er Jahre

dar, sondern ist eher eine glättende, paradigmatische und visionäre Fokussierung

seines Wirkens. Zudem stellt der Essay in zentralen Punkten eine Relativierung

Jüngers Nationalismus der späten 1920er Jahre dar und führt auf eine Ebene, die

er selbst als planetarisch bezeichnet. Doch um sich der Kategorie des Krieges in

Jüngers Denken zwischen 1920 und 1933 klar zu werden, braucht es zuallererst

eine Lektüre seines größten Werkes über den Krieg: In Stahlgewittern. Um seine

politischen, anthropologischen und philosophischen Einlassungen, die den Krieg

beinhalten, zu verstehen, sollte das Kapitel mit einer Analyse von In Stahlgewittern

beginnen.

6.2.1 In Stahlgewittern – zwischen Heldenepos und dem Abgrund der

Moderne

In Stahlgewittern ist Ernst Jüngers literarische Zusammenfassung seiner Kriegs-

tagebücher aus dem Ersten Weltkrieg. Jünger, der sich in der allgemeinen

Kriegseuphorie 1914 als Neunzehnjähriger freiwillig für den Krieg meldete, führte

in vier Kriegsjahren ausführlich Tagebuch. Dieses umfasst die Zeit zwischen

seinem ersten Einsatz im Dezember 1914 bis zu seiner siebten Verwundung, die

für ihn das Ende des Krieges im August 1918 bedeutete. Jünger diente dem han-

noverschen/preußischen Füsilier-Regiment Nr. 73, einer Infanterie-Einheit. Nach

der Grundausbildung in Hannover kam Jünger ab Dezember 1914 an der Westfront

zum Einsatz. Im Verlaufe des Krieges wird er in vielen verschiedenen Regionen

zwischen dem belgischen Flandern über Langemarck im Norden bis hin zu Reims

und Verdun im Süden seinen Dienst leisten. Immer wieder unterbrochen wird

sein Aufenthalt durch kurze Heimaturlaube, Lazarett-Aufenthalte und Lehrgänge.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Recht früh, schon 1915 wird Jünger zum Leutnant befördert und somit Offizier.

Er übernimmt in der Folge verschiedene Funktionen, unter anderem die eines

Stoßtruppführers. Für besonderen Wagemut, seine Fähigkeiten als Truppenfüh-

rer, seine überdurchschnittliche Einsatzbereitschaft und gleichzeitige Vorsicht im

Gefecht wird Jünger mehrfach mit hohen militärischen Auszeichnungen geehrt.

Sein Buch In Stahlgewittern beendet Jünger mit dem Wortlaut eines Telegramms

von der Generalität, in welchem ihm noch im September 1918 der höchste kaiser-

lich-preußische Orden verliehen wird: »Seine Majestät der Kaiser hat Ihnen den

Orden Pour le mérite verliehen. Ich beglückwünsche Sie im Namen der ganzen

Division.«55

Jünger kam Ende 1914 in einen Krieg an der Westfront, der sich schon vom

Invasions- und Bewegungskrieg zu einem Graben- und Stellungskrieg entwickelt

hatte. Nur wenige Militärexperten hatten damit gerechnet, dass dieser Krieg im

Gegensatz bspw. noch zum Deutsch-Französischen Krieg 1870/71 zu einem über

vierjährigen Ringen mit zehn Millionen Toten werden sollte. Nach den ersten er-

folgreichen Schritten des sogenannten Schlieffen-Plans, der überraschenden Stür-

mung Nordfrankreichs bei Missachtung der Neutralität Belgiens und der Abwehr

französischer Streitkräfte an der deutsch-französischen Grenze, geriet die deut-

sche Offensive ins Stocken. Nur durch größte Kraftanstrengungen der französi-

schen Armee und selbstmörderischen Abwehroffensiven konnte das erfolgreiche

Vorgehen der damals modernsten Armee der Welt gestoppt werden. Und weil –

zur deutschen Überraschung – Großbritannien dem Deutschen Reich wegen der

Verletzung Belgiens Neutralität den Krieg erklärte und noch 1914 mit fünfundsieb-

zigtausend Mann in Belgien und Nordfrankreich die deutsche Offensive gemein-

sammit belgischen Einheiten stark verlangsamte. Mit dem Verlust der Schlacht an

der Marne im September 1914 scheiterte der Schlieffen-Plan des Deutschen Heeres

und die deutsche Armeemusste nur vierzig Kilometer von Paris entfernt den Rück-

zug antreten. Darauf folgte ein zweiter, äußerst mobiler und in vielen Regionen

geführter Versuch, die nördliche Flanke der Alliierten zu umgehen, um die Gegner

vernichtend zu schlagen.Unter Einsatz vonMillionenMenschenleben und einer bis

dato ungekanntenMaterialschlacht konnten die Alliierten auch diese Offensive des

deutschen Heeres beenden. Mit dem gescheiterten letzten Versuch eines Durch-

bruchs bei Ypern endete Ende September 1914 der Bewegungskrieg. Schon diese

wenigeMonate andauernde Phase des Kriegeswarmilitärhistorischmit nichts vor-

her Dagewesenem zu vergleichen. Alleine Frankreich hatte über eine Million ver-

wundete oder tote Soldaten zu verzeichnen. Und auch das Deutsche Reich musste

mit unglaublichen Verlusten sowie einem völligen strategischen Scheitern zuran-

55 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 321

de kommen.56 Jünger kam im Dezember 1914 in einen Grabenkrieg, bei dem die

deutsche Seite schnell verstand, dass sich hier nun um einen langwierigen Stel-

lungskrieg entwickeln würde. Dieser bestand in der äußerst aufwendigen Anla-

ge von Feldbefestigungs- und Grabenanlagen sowie unterirdischen Bunkern und

Tunnelsystemen. Jünger beschreibt eindrücklich das Leben an der Front in einem

solchen Stellungskrieg. Eine ganze Generation an jungen Menschen, die aus bür-

gerlicher Langeweile und trotz pazifistischer Mahnungen vieler Zeitgenossen aus

Abenteuerlust freiwillig in den Krieg zogen, wurden plötzlich mit der Realität des

Grabenkrieges konfrontiert.Hierzu notiert Jünger gleich amAnfang seines Buches:

»Nach kurzem Aufenthalt beim Regiment hatten wir gründlich die Illusionen ver-

loren, mit denen wir ausgezogen waren. Statt der erhofften Gefahren hatten wir

Schmutz, Arbeit und schlaflose Nächte vorgefunden, deren Bezwingung ein uns

wenig liegendes Heldentum erforderte. Schlimmer noch war die Langeweile, die

für den Soldaten entnervender als die Nähe des Todes ist.«57

Jünger beschreibt den großen Widerspruch zwischen den heroischen Erwartun-

gen des Krieges und der Realität der modernen Grabenkampfführung. Ihr Modus

ist nicht der heroische Zweikampf auf Leben und Tod mit offenem Visier, sondern

dieser Krieg trägt einen Arbeitscharakter und das Heldentum besteht darin, sich

in der Maschinerie des Tötens als Arbeiter zu bewegen, dem stets eine anonyme,

unsichtbare Gefahr des plötzlichen Todes durch Granateinschlag oder Kopfschuss

amGrabenstand droht. Jüngers Zusammenfassung seiner Kriegserfahrungen ist in

weiten Teilen von außergewöhnlicher Klarheit und Sachlichkeit, die teilweise eine

gewisse Kälte nahelegt. Jünger beschreibt diese großeMenschheitskatastrophemit

einer phasenweise überraschend stoischen Gelassenheit eines unbeteiligten Ana-

lysten. Diese Sachlichkeit macht das Bedrückende seiner Erzählungen aus. Er stellt

den Arbeitscharakter und die Schicksalhaftigkeit des Grabenkampfes dar. Es stirbt

nicht unbedingt derjenige, der unvorsichtig oder ein schlechter Soldat war, son-

dern es reicht, einfach nur zum falschen Zeitpunkt drei Meter weiter links statt

rechts zu stehen. Die Gräuel des Anblicks von Artilleriegranaten Zerfetzter und die

Schreie von Menschen, die ihre Eingeweide in den Händen halten und um Eu-

thanasie betteln, erhalten ihre Wucht in Jüngers Buch in erster Linie nicht durch

mitleidvolle Beschreibungen und das Hineinversetzen in die Leidenden, sondern

vielmehr durch die fatalistische Beschreibung der Wahllosigkeit und scheinbare

Sinnlosigkeit für den Einzelnen. Das Quälende in seinem Buch ist die Unsicht-

barkeit des Feindes. Jünger nimmt auch während des Stellungskrieges unzählige

Male an kleineren Stoßangriffen oder Patrouillen teil, die zu Feindkontakt führen.

56 Vgl. Strachan, Hew: Der erste Weltkrieg. Eine neue illustrierte Geschichte, München: Gold-

mann 2014.

57 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Doch die Momente, in denen er tatsächlich Franzosen, Briten, Inder oder Neusee-

länder zu Gesicht bekommt, sind überaus selten. Das große Sterben, die ständi-

ge Bedrohung, mit der man umzugehen lernt, geht von den Artilleriegeschützen

in Kilometern Entfernung und von Heckenschützen aus. Nach den unglaublichen

Aufregungen der ersten Schlacht, an der Jünger Mitte 1915 teilnimmt, hält er zwei

Dinge fest, die meines Erachtens für die gesamte Kriegszeit basale Erkenntnisse

sind. Erstens: Der Feindkontakt ist in der Regel kein heroisierter Zweikampf zwi-

schenMenschen, sondern eher ein anonymer und äußerst mittelbarer Kampf. Und

zweitens: Es zeigt sich eine Kaltblütigkeit der Krieger, die in einer »elementaren«

Zone höchst effizient und beeindruckend rational arbeiten und eine eigenartige

Ordnung hervorbringen.

»Die Schlacht von Les Eparges war meine erste. Sie war ganz anders, als ich ge-

dacht. Ich hatte an einer großen Kampfhandlung teilgenommen, ohne einenGeg-

ner zu Gesicht bekommen zu haben.«58

»Beim Anblick eines Generalarztes, der inmitten des blutigen Trubels den

Dienstbetrieb prüfte, hatte ich wieder jenen schwer zu beschreibenden Eindruck,

den man empfängt, wenn man den Menschen, von den Schrecknissen und Erre-

gungen der elementaren Zone umgeben, mit ameisenhafter Kaltblütigkeit am

Ausbau seiner Ordnung beschäftigt sieht.«59

Der tägliche Stellungskampf ist eine seltsameMischung aus bürgerlicher Normali-

tät, enorm gesteigerter körperlicher Schanzarbeit und der überall fatal lauernden

Gefahr der Geschütze, die dem Einzelnen beinahe als Naturgewalt entgegentritt.

Ernst Jüngers In Stahlgewittern wurde freilich auch sehr häufig kritisiert, da er im

Rückblick den Krieg heroisiert und die menschliche Verantwortung für das Mas-

senschlachten hinter allzu häufigen Naturmetaphern verdeckt habe. Schon der Ti-

tel des Buches beinhaltet ja eine Naturmetapher, oder wenn er nach einem schlim-

menBeschuss trocken konstatiert: »Endlichwar das Unwetter vorüber […].«60 Auch

wenn er schreibt: »Zum erstenMal sah ich hier ein Feuer, das nurmit einemNatur-

schauspiel zu vergleichen war.«61 Einerseits – so haben die Kritiker völlig recht –

verwischen sich in diesen allzu starken Verharmlosungen die Spuren der mensch-

lichen Verantwortung. Doch an mehreren Stellen, unter anderem beim letzteren

Zitat, scheint auch Ernst Jüngersmetaphysische Vorstellung des Elementaren durch.

Hier wird etwas sichtbar, das er in seinem Großessay Der Arbeiter noch weiter

ausführen wird: eine beinahe vulkanische Kraft des Lebens, die seiner Meinung

nach die Notwendigkeit von Kriegen ausmacht und unter der scheinbar friedlichen

58 Ebd., S. 35.

59 Ebd., S. 34.

60 Ebd., S. 64.

61 Ebd., S. 81.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 323

Oberfläche des liberalen Staates schlummert. Zurück zur Kritik: Jünger verbleibt

In Stahlgewittern auch meist im militärischen Denken, den menschenfeindlichen

Kosten-Nutzen-Kalkülen, bei denen Menschenleben gegen strategische Ziele ab-

gewogen werden. Beispielhaft dafür steht das Töten eines englischen Soldaten im

Kapitel Somme-Rückzug. Jünger erschießt als Heckenschütze aus weiter Entfernung

einen Engländer nicht,weil von diesem einemilitärische Gefährdung ausging, son-

dern einfach aus einer in diesemKrieg entstandenen Logik zur unbedingten physi-

schen Vernichtung des Gegners um jeden Preis. Aus heutiger Sicht erscheint diese

nüchterne Beschreibung des Vorganges als unmenschlich und bestialisch.62 Hel-

muth Kiesel macht zurecht darauf aufmerksam, dass »die internationale Kriegsli-

teratur [zeige], dass dergleichen zur ganz ›normalen‹ Brutalität jener Zeit gehör-

te«.63

Jünger distanziert sich hiervon dezidiert nicht. Sein Buch ist und bleibt ein

Heldenepos, das von einer großen bestandenen Bewährungsprobe für ihn erzählt,

das

»die Strapazen schildert, die er durchgestanden hat; seinen Mut, seine kämpferi-

schen Leistungen und seine Führungsfähigkeit herausstreicht; die Gegner nennt,

die ihm zum Opfer gefallen sind; am Ende seine Verwundungen aufzählt und

nicht vergisst, darauf hinzuweisen, dass elf von vierzehn Geschossen, die ihn tra-

fen, auf ihn ›persönlich gezielt waren‹.«64

Daher spart Jünger auch dasmassenhafte Leid in den Lazaretten, das er sehr genau

kannte (wie sich in seinen Kriegstagebüchern zeigt)65, bis auf einige erschütternde

Passagen weitgehend aus.

Trotzdem, so hat es der Kriegsgegner Erich Maria Remarque einmal ange-

merkt, sei In Stahlgewittern von seinen Auswirkungen her pazifistischer als die

besten Antikriegsbücher. Auch der SPD-Reichstagsabgeordnete Paul Levi stimmte

hiermit überein und meinte, dass wohl niemand dem Pazifismus einen größeren

Dienst erwiesen habe als Ernst Jünger, der dem Krieg gegenüber positiv eingestellt

war, doch dessen haargenauen, detailgetreuen Schilderungen den Leser einfach

nur tiefgehend erschrecken müssen.66 Remarque veröffentlicht Mitte der 1930er

Jahre eine Rezension zu den Stahlgewittern, worin er sehr lobend die Sachlichkeit

und die Präzision Jüngers Werk lobt. Remarque meint, die Stahlgewitter seien

62 Vgl. ebd., S. 130.

63 Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter. Ernst Jünger und der Erste Weltkrieg, online: http://literatur

kritik.de/id/18872.

64 Ebd.

65 Vgl. Jünger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart: Klett-Cotta 2014

66 Zitiert nach: Kiesel, Helmuth: Adnoten zu »In Stahlgewittern«, in: Jünger, Ernst: In Stahlge-

wittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 297-301.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872


324 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Die beiden Bücher Jüngers [›In Stahlgewittern‹ und ›Das Wäldchen 125‹, Anm.

N. A.] von einer wohltuenden Sachlichkeit, präzise, ernst, stark und gewaltig, sich

immer weiter steigend, bis ihnen wirklich das harte Antlitz des Krieges, das Grau-

en der Materialschlacht und die ungeheure, alles überwindende Kraft der Vitali-

tät und des Herzens Ausdruck gewinnen. Den Ablauf der Geschehnisse zeichnen

die ›Stahlgewitter‹ mit der ganzenMacht der Frontjahre am stärksten, ohne jedes

Pathos geben sie das verbissene Heldentum des Soldaten wieder, aufgezeichnet

von einem Menschen, der wie ein Seismograph alle Schwingungen der Schlacht

auffängt. […] Jünger, einer der wenigen jungen Infanterieoffiziere mit dem Pour

le mérite, ist wie kaum ein anderer berechtigt, über die Schlacht und den Krieg

auszusagen. Er tut es schlicht, einfach und dadurch mit großer Wucht.«67

Jüngers Werk ist auch nicht durchgehend ein Heldenepos. Jüngers grundsätzliche

Einstellung zum Krieg ist bejahend. Er sah in ihm ein Stahlbad, er sprach ihm uni-

verselle produktive Kräfte zu. Diese Haltung steigerte sich bis in die Anfänge der

1930er Jahre (spätestens mit Krieg und Krieger), bis er in Auf den Marmor-Klippen 1939

auch kritische Klänge über die unnötigen Destruktivkräfte des Krieges anschlägt.

In seinen regelmäßigen Überarbeitungen der Stahlgewitter trug er diesen Ände-

rungen seiner Einschätzungen auch Rechnung. Während eher kritische Passagen

1934 herausfielen, so kommen nach 1945 Änderungen hinzu, die der umstandslo-

senHeroisierung und der Bejahung des Krieges den Boden entziehen.Die kritische

Gesamtausgabe von 2013 zeigt diese Entwicklungen sehr gut auf. Sie zeigt jedoch

auch, dass Jünger bis zum Schluss (die letzte Überarbeitung fand 1978 statt) die

Grundkonzeption und seine Überzeugungen als junger Mensch, als er in diesen

Krieg gezogen ist, nicht streicht, sondern im Grunde so stehen lässt.68 Schon die

erste Ausgabe der Stahlgewitter oszilliert zwischen demHeldenepos und der trauri-

gen Beschreibung unvorstellbarer Destruktivkräfte, die sich hier am Ende des lan-

gen 19. Jahrhunderts ihrenWeg bahnten. Jüngers Buch ist vor demHintergrund der

Analyse einer militaristischen Helden-Rhetorik vergangener Zeiten äußerst inter-

essant, einer Logik des politischen Denkens, die Krieg als legitim und sogar frucht-

bar erachtet und sich weniger um die Frage drehte, wie Kriege zu vermeiden, als

vielmehr, wie sie zu gewinnen seien. Jünger hat als junger Mensch diese Überzeu-

gung und radikalisiert sie in den 1930er Jahren noch weiter. Historisch und auch

durchaus philologisch interessant ist die zunehmende Überschattung dieses po-

litisch-militärischen Paradigmas durch die unermesslichen Destruktivkräfte des

Ersten Weltkriegs, der zunehmend zu Ambivalenzen führt. Jüngers In Stahlgewit-

tern weist auf genau diese Oszillation zwischen der Heroisierung des Frontkamp-

67 Remarque, Erich Maria: Fünf Kriegstagebücher, Rezension, in: Sport im Bild, Jahrgang 34,

1928, Nr. 12, S. 895f.

68 Vgl. Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Ausgabe,

Stuttgart: Klett-Cotta 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 325

fes und der totalen Sinnlosigkeit und unmenschlichen Destruktionskraft des Krie-

ges. Einerseits schwärmt er beim Anblick des ersten Frontsoldaten in Stahlhelm

über einen neuen Typus von Menschen, der dadurch, dass er nur wenige Tage dem

elementaren Feuer ausgeliefert war, sich schon »auf eine unaussprechliche Weise

von uns zu unterscheiden« schien.69 »Das vom stählernen Helmrand umrahmte

unbewegliche Gesicht und die eintönige, vom Lärm der Front begleitete Stimme

machten einen gespenstischen Eindruck auf uns. […] Nichts war in dieser Stim-

me zurückgeblieben als ein großer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglüht. Mit

solchen Männern kann man kämpfen.«70 Diese 1934 aufgenommene Passage ent-

hält einen klaren Querverweis zu Jüngers Der Arbeiter und seinen technologisch-

planetarisch-metaphysischen Erwägungen.71

Oder noch weitergehender: »In diesen Männern war ein Element lebendig, das

die Wüstheit des Krieges unterstrich und doch vergeistigte, die sachliche Freude

an der Gefahr, der ritterliche Drang zum Bestehen eines Kampfes. Im Laufe von

vier Jahren schmolz das Feuer ein immer reineres, ein immer kühneres Krieger-

tum heraus.«72 Klar handelt es sich hier um ein erstes Aufblitzen der Heroisierung

des Kriegsarbeiters, der im Stahlbad reifte, auf den er in seinen programmatischen

Schriften Krieg und Krieger sowie Der Arbeiter wieder zurückkommen wird. Doch

andererseits – hierin liegt meines Erachtens die Stärke Jüngers – beschreibt er in

knappen und präzisen Worten etwas sehr Wichtiges: Der moderne Krieg verän-

dert den Menschen. Der Krieg – als organisierte, arbeitsteilige Entfesselung der

Gewalt des Menschen – stumpft ab, glüht aus, macht gleichgültig, oder wie er an

anderer Stelle schreibt, macht der Krieg auch fatalistisch. Zu dieser fatalistischen

Gleichgültigkeit gesellt sich auch noch die in der Schlacht sich entwickelnde Rase-

rei. Es ist das zyklische Ausbrechen des elementaren Erlebnisses in entscheidenden

Momenten der Schlacht. Jünger beschreibt diese Erlebnisse als luzide Phasen, in

denen er teilweise das Bewusstsein verlor und er einfach nur noch handelte und

aus dem Körper zu fahren schien.

»Im Vorgehen erfaßte uns ein berserkerhafter Grimm. Der übermächtigeWunsch

zu töten beflügelte meine Schritte. Die Wut entpreßte mir bittere Tränen. Der

ungeheure Vernichtungswille, der über der Walstatt lastete, verdichtete sich in

den Gehirnen und tauchte sie in rote Nebel ein. Wir riefen uns schluchzend und

stammelnd abgerissene Sätze zu, und ein unbeteiligter Zuschauer hätte vielleicht

glauben können, daß wir von einem Übermaß an Glück ergriffen seien.«73

69 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

70 Ebd.

71 Vgl. hierzu: Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Aus-

gabe, Stuttgart: Klett-Cotta 2013, S. 206-209.

72 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 145.

73 Ebd., S. 238.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Das sind Worte, die eins zu eins anschlussfähig sind zu Wolfang Sofskys Traktat

über die Gewalt, welches Gewalt als ein der menschlichen Kultur inhärentes Etwas

darstellt, dessen zyklische Bewegung, dessen gleichmäßige Auswüchse den Ver-

dacht einer anthropologischenKonstante in bestimmten Ausnahmesituationen na-

helegt.74 Transparent und klar beschreibt Jünger Kriegsverbrechen und monströse

Unmenschlichkeiten, die seine Kameraden und er in diesem Ekstase ähnlichen,

zeitlosen Zustand begangen haben. Generell sucht er hierfür keine Entschuldi-

gung – er bleibt bei der heldenhaften Darstellung seiner großen Taten. Doch sehr

offen schreibt Jünger in einigen Randbemerkungen, dass einiges, was er gesehen

und getan hat, ihn auch nachhaltig belastet.75 Beinahe einem Eingeständnis der

individuellen Schuld nahe, schreibt er gegen Ende der Stahlgewitter: »Der Staat,

der uns die Verantwortung abnimmt, kann uns nicht von der Trauer befreien; wir

müssen sie austragen. Sie reicht tief in die Träume hinab.«76 Diesen Absatz fügt

Jünger 1961 ein. Es ist eine bemerkenswerte Ergänzung. Jünger beschäftigt sich –

in sieben teilweise erheblich differierenden Versionen wurde das Buch seit 1920

publiziert – sein ganzes Leben mit diesem Buch. Und es lässt sich festhalten, dass

von Beginn an – seit 1920 – Jüngers Beschreibungen über den Einfluss des Krie-

ges auf den Menschen nicht nur heroisierend undifferenziert, sondern durchaus

von einer eindrücklichen Ambivalenz durchzogen sind. Einerseits akzeptiert Jün-

ger beinahe ungebrochen den Militarismus und Heroismus der Zeit vor dem Ers-

tenWeltkrieg und bleibt in seinemBuch selbst beinahe durchgehend auf der Ebene

der militärischen Logik. Er lobt als überzeugter Militarist den stählenden Einfluss

des Krieges auf seine Generation. Doch gleichzeitig beschreibt er eindrücklich das

offensichtlich sinnlose Leid der Frontsoldaten auf beiden Seiten des Krieges, den

Wahnsinn des Lebens im Grabenkampf, die Aporien des Heldentums im totalen

Arbeitskrieg. Der Widerspruch, auf den Walter Benjamin später in seiner Rezen-

sion des kriegsverherrlichenden Sammelbandes Krieg und Krieger aufmerksamma-

chen wird, ist auch hier deutlich zu spüren: Jünger beschreibt lobend den Krieg

als Stahlbad, als inneres Erlebnis, welches das Bewusstsein schärfe und im Über-

lebenskampf die innere Resilienz und Stärke des Menschen als Tugenden hervor-

bringe einerseits. Andererseits – und das führt Jünger auch immer wieder aus –

ist das Heldentum des Stahlbades kein sozialdarwinistischer, leistungsorientierter

Selektionsprozess, in dem der Stärkste oder Heldenhafteste überlebt, sondern in

der Artilleriehölle sterben die Mutigsten genauso wie die Feigsten. Es gibt keinen

darwinistischen Selektionsprozess, sondern dasMassensterben ist ein fatalistisch-

74 Vgl. Sofsky, Wolfgang: Traktat über die Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer 2005.

75 Ein offeneres Bild geben die Kriegstagebücher, wo er auch über Nervenzusammenbrüche

und große Verzweiflung schreibt. Vgl.: Jünger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart:

Klett-Cotta 2014.

76 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 249.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 327

arbiträres, das wahllose Abschlachten durch eine entfesselte Tötungsmaschinerie.

Walter Benjamin wird darauf am Beispiel das Gaskrieges zurückkommen. Die Pa-

radoxie in Ernst Jüngers späterer Argumentation und Verfechtung eines heroischen

Realismus mit einer im Krieg stahlgebadeten Elite wird Walter Benjamin am Bei-

spiel ebenjenes Gaskrieges aufzeigen.

»Die Verfasser [von Krieg und Krieger, Anm. N. A.] haben sich an keiner Stelle

gesagt, daß die Materialschlacht, in der einige von ihnen die höchste Offenba-

rung des Daseins erblicken, die kümmerlichen Embleme des Heroismus, die hier

und dort den Weltkrieg überdauerten, außer Kurs setzt. Der Gaskampf, für den

die Mitarbeiter dieses Buches auffallend wenig Interesse haben, verspricht dem

Zukunftskrieg ein Gesicht zu geben, das die soldatischen Kategorien endgültig

zugunsten der sportlichen verabschiedet, den Aktionen alles Militärische nimmt

und sie sämtlich unter das Gesicht des Rekords stellt. Denn seine schärfste strate-

gische Eigenart besteht darin, bloßer und radikalster Angriffskrieg zu sein. Gegen

Gasangriffe aus der Luft gibt es bekanntlich keine zulängliche Gegenwehr.«77

Jüngers Buch ist grundsätzlich ein Heldenbericht, von dem er sich auch zeitlebens

nicht distanzieren wird, wie Helmuth Kiesel, der Herausgeber der kritischen Aus-

gabe der Stahlgewitter, aufzeigt. Doch das Interessante ist, dass es in seinen früh

nach dem Ersten Weltkrieg verfassten Stahlgewittern ebenjenes Oszillieren gibt, je-

neHeroisierung einerseits und die Scham für das Getane andererseits. Jünger kann

diesenHeldenbericht nur deshalb schreiben,weil er –wie übrigens inzwischen vie-

le Stimmen der modernen Geschichtswissenschaft auch – nicht dem Deutschen

Reich alleine die Kriegsschuld auflädt. Die Zeichen der Zeit standen auf Krieg, die

Strukturen der Gesellschaften waren es, die zum Krieg führten, wie Max Weber

einst in seinem Vortrag Politik als Beruf anbrachte. Zum Thema der Ethik führte

Weber aus, dass ein Problem sei, dass Menschen rechthaberisch seien und stets

Legitimierungen anbringen, anstatt die Sachen so zu sehen, wie sie seien. Hin-

sichtlich des Krieges und der Kriegsschuldfrage, die zeitgeschichtlich sehr aktuell

war, fügt er recht trocken an:

»Statt nach alter Weiber Art nach einem Kriege nach dem ›Schuldigen‹ zu su-

chen, – wo doch die Struktur der Gesellschaft den Krieg erzeugte –, wird jede

männliche und herbe Haltung dem Feinde sagen: ›Wir verloren den Krieg – ihr

habt ihn gewonnen. Das ist nun erledigt: nun laßt uns darüber reden, welche

Konsequenzen zu ziehen sind entsprechend den sachlichen Interessen, die im

Spiel waren […]‹.«78

77 Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,

Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 239f.

78 Weber, Max: Editionen Philosophie. Wissenschaft als Beruf, Politik als Beruf, Stuttgart, 1995,

S. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auch wenn Weber nicht genauer ausführt, welche Struktur er meint, so liegt doch

nahe, dass er das System der ›unentrinnbaren Bürokratisierung‹, die zunehmende

Versachlichung dermenschlichen Zusammenhänge und die zunehmende Einspan-

nung des Menschen in die große Turbine der Moderne meint, die an den impe-

rialistischen Grenzflächen zu einem solchen Flächenbrand führen mussten. Diese

Struktur, der Imperialismus dieser Zeit gepaart mit einer seltsamen Paranoia der

politischen Führungen auf dem Kontinent und einer Sehnsucht des Ausbrechen-

Wollens aus den engen disziplinarischen Strukturen der modernisierten Gesell-

schaften bei einer ganzen geburtenstarken Generation werden vielfach als objek-

tive Gründe für diesen Krieg erachtet. Jünger schreibt sein Buch zudem zu einer

Zeit, in der Krieg in weiten Teilen noch als eine legitime Fortsetzung der Politik mit

anderenMitteln erachtet wurde. Jünger erzählt imGrunde diesesHeldenepos eines

Hannoveraner Schülers, der keine Lust mehr auf das stupide Pauken des Gymna-

siums hat, sich freiwillig zum Abenteuer meldet (übrigens schon das zweite Mal

nach seiner freiwilligenMeldung zur französischen Fremdenlegion 1913 und einem

kurzen Aufenthalt in Afrika, welcher in einer großen Enttäuschung endete). Jünger

zieht folglich nicht so sehr aus nationaler Überzeugung in diesen Krieg, sondern

wegen des Abenteuers:

»Wir hatten Hörsäle, Schulbänke und Werktische verlassen und waren in den

kurzen Ausbildungswochen zu einem großen, begeisterten Körper zusammen-

geschmolzen. Aufgewachsen in einem Zeitalter der Sicherheit, fühlten wir alle

die Sehnsucht nach dem Ungewöhnlichen, nach der großen Gefahr. Da hatte uns

der Krieg gepackt wie ein Rausch.«79

Und diese große Gefahr findet er auch in den Stahlgewittern der Marne-Schlacht,

in den Streifzügen durch das Niemandsland zwischen den Linien und den adrena-

linträchtigen Patrouillen in den Nächten. Doch trotz dieses durchhaltenden Topos

des Heldenepos bleiben seine Stahlgewitter ambivalent. War dieses Abenteuer das

Sterben von zehn Millionen Menschen wirklich wert? Ist das zum reinen hoch-

arbeitsteiligen und anonymen Arbeitsakt verkommene maschinelle Abschlachten

wirklich etwas Heldenhaftes oder unterstreicht es nicht vielmehr ein fatales »öko-

nomisches Denken unserer Epoche«80, das eben – und hier wären wir bei der Le-

bensmacht – sich des Lebens millionenfach ermächtigt und jederzeit auch in eine

Todesmacht umkippen kann? Sind Heldenhaftigkeit und Kühnheit nicht nur noch

abstrakte Begriffe in dem Moment, in dem man seine mutigen Kameraden mit

abgeknickten Beinen im Granattrichter dem Sterben überlassen muss, weil man

79 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 7.

80 Ebd., S. 132 (diese Passage fügt Jünger in seiner Überarbeitung nach dem ZweitenWeltkrieg

1961 ein).

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 329

nicht anders kann? Sollte man sich nicht schämen für das niederträchtige Gemet-

zel an Verwundeten und Gefangenen und das unethische Morden aus unmittelba-

rem Vernichtungswillen? Jünger ändert seine Einschätzung zu dieser Frage immer

wieder.Daher hat er seine Stahlgewittermehrfach entscheidendenÜberarbeitungen

unterzogen. In Hinsicht dieser ethischen Fragen erscheint eine Stelle sehr wichtig.

Nach dem endgültigen Erlahmen der Somme-Offensive gab der deutsche General-

stab den Befehl zur koordinierten Rückverlagerung der Frontlinie um mehrere Ki-

lometer auf besser befestigbare und extra vorbereitete Höhenzüge und andere na-

türliche Barrieren. Es entstand hierbei die bis dahin am stärksten befestigte Front-

linie der Geschichte: die sogenannte Siegfriedstellung durch denOsten Frankreichs

und Belgien. Bei diesem koordinierten Rückzug verwüsteten die deutschen Solda-

ten wie in Raserei die bis dato mehr oder minder intakte Kulturlandschaft und

die Ortschaften auf das Schlimmste. Für die nachziehenden englischen Truppen

entwickelte man perfide Sprengfallen, Bodenminen und andere Hinterlistigkei-

ten. Jünger ist sich dessen bewusst, dass dies kein Akt des Heldentums war und

es sich dabei um niedere Äußerungen einer zunehmenden biopolitischen Vernich-

tungslogik handelt, die (kriegs-)ethisch inakzeptabel sind. Interessant ist jedoch,

wie teilnahmslos er dies in den Stahlgewittern beschreibt. In der Originalausgabe

1920 fügt er den zwei Seiten langen Ausführungen eine drei Absätze umfassende

Erläuterung an, die tief gezeichnet ist von Rechtfertigung, aber auch leise Töne der

Scham und Distanzierung anklingen lässt:

»Die moralische Berechtigung dieser Zerstörungen ist viel umstritten, doch

scheint mir das chauvinistische Wutgeheul diesmal verständlicher als der befrie-

digte Beifall der Heimkrieger und Zeitungsschreiber. Wo tausende friedlicher

Menschen ihrer Heimat beraubt werden, muß das selbstgefällige Machtgefühl

schweigen.

Über die Notwendigkeit der Tat bin ich als preußischer Offizier natürlich keinen

Augenblick im Zweifel. Kriegführen heißt, den Gegner durch rücksichtslose

Kraftentfaltung zu vernichten suchen. Der Krieg ist der Handwerke härtestes,

seine Meister dürfen der Menschlichkeit nur so lange das Herz öffnen, als sie

nicht schaden kann.

Daß diese Handlung, die die Stunde forderte, nicht schön war, tut nichts zur

Sache. Der aufmerksame Beobachter ersah es schon aus derWeise, in der sich der

objektive Führerwille bei der Mannschaft in eine Reihe von niederen Instinkten

umsetzte.«81

In der neu überarbeiteten Ausgabe von 1934, die sich von allen völkisch-nationa-

listischen Tönen verabschiedet, da Jünger sich von den Nazis und seinem eige-

81 Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jünger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Ausgabe, Stutt-

gart: Klett-Cotta 2013, S. 296.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

nen Ultra-Nationalismus der späteren 1920er Jahre distanziert, verschwinden die-

se drei Absätze ersatzlos. Seit der Version von 1961, in der er das Heldenepos der

1920er und 1930er Jahre deutlicher infrage stellt, gibt es einen neuen Absatz, der

die alten drei ersetzt:

»Die Bilder erinnerten, wie gesagt, an ein Tollhaus und riefen eine ähnliche, halb

komische, halb widrige Wirkung hervor. Sie waren auch, wie man sogleich be-

merkte, der Mannszucht abträglich. Zum ersten Male sah ich hier die planmäßi-

ge Zerstörung, der ich später im Leben noch bis zum Überdruß begegnen soll-

te; sie ist unheilvoll mit dem ökonomischen Denken unserer Epoche verknüpft,

bringt auch dem Zerstörer mehr Schaden als Nutzen und dem Soldaten keine Eh-

re ein.«82

Jünger erklärt diese Ausfälle als Ergebnis der destruktiven Kräfte, die dem 20. Jahr-

hundert innewohnen und verurteilt sie als ehrlos. Während in der Originalfassung

von 1920 Jünger noch zwischen Rechtfertigung und Scham oszilliert, so verurteilt

er sie nach 1945 doch gänzlich.Doch das gilt nicht generell für den gesamten Ersten

Weltkrieg und die Gräueltaten, die dort geschehen, darauf weist Helmuth Kiesel

hin.83 So bleibt sein Buch bis hin zur letzten Version von 1978 doch im Grunde

ein ambivalentes Heldenepos. Eines, das sich seiner Abgründe bewusst ist. Eines,

das eher die Erfahrung der Soldaten betont, die in den Höllen-Labyrinthen eines

systematischen Schlachtens elementare Kräfte auf sich wirken gespürt haben und

dies als eine innere Erfahrung mitnehmen und stolz darauf sein können. Doch es

ist auch eines, das sich von der ersten Ausgabe an und sich ab 1961 steigernd bis

zur letzten dessen bewusst ist, dass der Preis ein hoher ist. Und es zeigt auf, dass

Krieg seit dem 20. Jahrhundert letztlich nicht zu zähmen ist und die moderne,

totale, biopolitische Gewalt Menschen zu unmoralischen Bestien macht, die kalt

und dem System hörig jede Gräueltat anstellen, die man sich nur vorstellen kann

und damit dann ein Leben lang leben müssen. Das ist es wohl, was Paul Levi und

Erich-Maria Remarque als den pazifistischen Impetus bezeichnet haben, der aus-

gerechnet vom Kriegsbefürworter Jünger ausgeht. Im Hinblick auf das, was 1933

bis 1945 nicht zuletzt bejubelt von durch Jüngers Schriften Begeisterten in Deutsch-

land geschehen ist, würden sie das wohl freilich heute so nicht mehr behaupten.

Doch sie haben eine Ambivalenz erkannt, die das Heldenepos in der Tat von Beginn

an seit 1920 unterminiert bzw. einordnet.

82 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 132.

83 Vgl. Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter. Ernst Jünger und der Erste Weltkrieg, online: http://liter

aturkritik.de/id/18872.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872


6. Krieg statt Verständigung 331

6.2.2 Zwischen Ilias und Ypern

In der Tat: Jüngers Stahlgewitter sind auch deshalb von ihrem Autor sieben Mal –

teilweise erheblich – überarbeitet worden, weil das Buch von Beginn an inmitten

eines Spannungsfeldes geschrieben wurde. Ein Spannungsfeld, das wohl bezeich-

nend für eine ganze Generation ist, die um die Jahrhundertwende im liberalen Se-

kuritätszeitalter des langen 19. Jahrhunderts geboren wurde und die bis dato größ-

te Katastrophe der Geschichte des Abendlandes mit ansehenmusste bzw. größten-

teils sogar mit heraufbeschworen hatte. Viele sind, wie Jünger, 1914 gerne in den

Krieg gezogen. Jünger konkret, um der engen, bürgerlichen Zwangsdisziplin zu

entkommen.Der Krieg erschien ihm alsMöglichkeit, den unterdrückenden Fesseln

des preußischen Schulsystems zu entkommen. Krieg war jedoch, für den damals

schon sehr belesenen Jünger, der homerische Krieg der Ilias, der edle Zweikampf

zwischen Männern. Heraklits Krieg, der Vater aller Dinge. Jüngers Denken und

seine Sprache sind tief geprägt von der Vorstellung des klassischen Heldentums.

Seine Stahlgewitter baut er auch als klassischen Heldenbericht auf,mit dem er sei-

nen gefallenen Kameraden an der Front ein Denkmal bauen möchte. Doch Jüngers

Bild des Krieges erleidet mit dem ersten Kriegseinsatz einen gehörigen Riss: Mit

dem vormodernen Kampf zwischen Männern, der sich für Heldenepen eignet, hat

die Materialschlacht nichts mehr zu tun. Ein anonymer Krieg nivellierter Massen,

der nichts feudal Überschaubares mehr hat, der die Menschheit vor Feuerschlünden

aufgestellt hat. Der Einzelne, das erkennt Jünger sofort, hat im modernen Krieg

keinen individuellen Wert mehr, sondern einen funktionalen – jeder ist ersetzbar.

Heldenhaft, so hat man schnell das bedrückende Gefühl bei der Lektüre, ist es von

diesen jungenMenschen gewesen, in Situationen extremer Gefahr, seinen funktio-

nalenWert zu akzeptieren und seinen individuellen Lebensdrang total zu negieren:

in ein Sperrfeuer-Gelände zu laufen, wohlwissend, dass nur die Hälfte einer Ein-

heit das überleben wird. Das Heldentum der Materialschlacht ist wohl am ehesten

ein Heldentum der Aufgabe des Selbst und der Akzeptanz, dass man selbst ein klei-

nes Rädchen des großen Ganzen ist. Eine Ausprägung des amor fatiNietzsches, auf

das Jünger in Der Arbeitermetaphysisch gewendet zurückkommen wird. Es ist kein

klassisches Heldentum eines einzelnen Helden, sondern Heldentum einer Gattung

in einer zunehmend versachlichten und ent-individualisierten Moderne: Helden-

tum des Frontsoldaten bzw. des Kriegsarbeiters, getreu dem Motto Du bist nichts,

deine Einheit ist alles. Jünger, der von Remarque als sensibler Seismograph von Stim-

mungen und Tendenzen bezeichnet wurde, legt uns diese große Paradoxie, die Rat-

losigkeit in der Zwischenkriegszeit offen: das Bild des Krieges, der in weiten Teilen

der Fachwelt noch als legitimes Mittel der Politik, oder gar im Clausewitz’schen

Sinne als Fortsetzung der Politik mit anderenMitteln galt und für viele populärkul-

turell als Quell von Heldensagas gesehen wurde, ist mit dem Einschnitt des Mate-

rial-, Graben- und Gaskriegs und den Millionen Toten zutiefst erschüttert worden.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Und damit übrigens auch gleich der rationalistische Fortschrittsglaube und der Zu-

kunftsoptimismus des langen 19. Jahrhunderts. Jüngers Stahlgewitter sind ein op-

timales Anschauungswerk der Zerrissenheit einer Übergangszeit. Jünger schreibt

ein Heldenepos, das aber von den ersten Seiten an durch die Entmenschlichung

verzerrt wird. Von den ersten Seiten an bekommt man einen Eindruck von der un-

endlichen Angst des Einzelnen vor den Naturschauspielen gleichenden Artillerie-

beschüssen oder den Gasangriffen, denen er nicht entfliehen kann, weil er letzten

Endes ein lebendiges Wesen ist, das in entscheidenden Momenten nur noch zu-

rückgeführt wird auf ein Bündel Fleisch und Instinkte. Der Einzelne ist dem rie-

senhaften, automatisierten Kriegsgeschehen ausgeliefert. Jünger versucht an ent-

scheidenden Schlüsselszenen zwar zu belegen, dass der Einzelne als Individuum,

als Stoßtruppführer doch die großenMaschinen-Schlachten durch klassischesHel-

dentum im Zweikampf im Griff hatte. Es stimmt: An diesen Stellen in In Stahlge-

wittern hält er seinen Heldenbericht aufrecht. Doch das alles deutet nur darauf hin,

dass Jünger zwischen den beiden Paradigmen dialektisch vermittelt: zwischen dem

Helden und dem der technischen Moderne Ausgelieferten. Die folgenden Bücher,

Der Kampf als inneres Erlebnis sowie in seiner planetarischen Phase Krieg und Krieger

sowie Der Arbeiter, werden letztlich Versuche sein, eine Dialektik anzubieten, die

beide Momente vereinen kann. Der dem Elementaren Ausgelieferte, dessen Hel-

dentum lediglich im Ausharren, im Erleiden besteht, und dem Triumphator der

Materie, der sich an das neue ›schrecklich-schöne‹ Zeitalter angepasst hat und als

Teil einer heldenhaften ›Rasse‹ etabliert hat. Der Kampf als inneres Erlebnis ist der

beinahe romantische Versuch, die Welt durch das Entdecken einer ›Innenwelt‹ des

heldenhaften Frontsoldaten, des Front-Arbeiters zu erklären. Die totale Mobilma-

chung hingegen ist Jüngers Versuch, den Zusammenhang zwischen dem wahren,

metaphysischen Fortschritt der Moderne – und zwar der Dynamisierung aller Le-

benskräfte – und der Erscheinung der totalen Kriegsrüstung im Ersten Weltkrieg

einzuordnen. Sein vordergründiges Ziel hierbei ist es, daraus die Gründe für die

Niederlage des Deutschen Reiches und einen Handlungsappell abzuleiten. Der Ar-

beiter bringt beide Aspekte zusammen: das Innenleben, die Ästhetik und die neuen

Anforderungen des modernen Helden, also des Kriegsarbeiters mit der metaphysi-

schen Entwicklung der Moderne und die Hintergründe einer Lebensmacht, die die

Moderne ausmacht und für die Zukunft eine strikte Anpassung an die Erforder-

nisse dieses Zeitalters macht, wenn man nicht untergehen möchte. Jünger wird

diese beiden Momente – Heldentum und technische Moderne – im essayhaften

Abschluss seiner politischen Publizistik in Der Arbeiter in Form der »Organischen

Konstruktion« dialektisch vermitteln. Der Kriegsarbeiter brauche eine heroische

Einstellung, ein typisches Auftreten und eine tiefe Einsicht in seine Eingebunden-

heit in die technologischeModerne. Zusammenmit der richtigenMilitärtaktik (wie

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 333

etwa den Stoßtrupps) kann er somit zusammenmit dem Kriegsgerät zu einer »Or-

ganischen Konstruktion« verschmelzen.84

6.2.3 Krieg als anthropologische Grundkonstante

Zwei Jahre nach seinem Kriegstagebuch und Kassenerfolg In Stahlgewittern legt

Ernst Jünger mit dem Essay Der Kampf als inneres Erlebnis mit seiner Aufarbeitung

des Ersten Weltkrieges nach. Während Stahlgewitter ein paradoxer Heldenbericht

eines Frontsoldaten mit einer erstaunlichen, beinahe klinischen Beobachtungs-

und Beschreibungsgabe war, so geht Jünger zwei Jahre später einer anderen Frage

nach: Welchen tieferen Sinn hatte der Erste Weltkrieg? Jünger ist schon in den ers-

ten zwei Jahren nach Erscheinen seines Erstlingswerks zu einer Art Held für eine

ganze Generation geworden, die ihre Jugend und Gesundheit in einem bisher nie

dagewesenen Krieg aufs Spiel gesetzt hat. Einem Krieg, der zu Beginn von vielen

so bejubelt und als Abenteuer sowie gern gesehener Beweis für die Vaterlandslie-

be herbeigesehnt wurde, dessen Realität jedoch relativ schnell jegliches Ehrwür-

dige und jegliches Hochtrabende verlor, als er sich zu einer Massenvernichtungs-

maschinerie der Gräben entwickelte. Dieser Krieg endete mit einer verheerenden

Niederlage der modernsten Armee ihrer Zeit und führte schließlich zum Versailler

Vertrag, den viele nicht akzeptieren wollten. Ökonomisch stieß die Niederlage des

Deutschen Reiches seine Volkswirtschaft in eine tiefe Rezession, die in verschie-

dener Intensität über ein Jahrzehnt zu hoher Arbeitslosigkeit, hoher Inflation und

extremer Armut führte. Politisch war die Monarchie am Ende und – obwohl ihr

einige nachtrauerten – eine Restauration der alten Ordnung schien vorerst ausge-

schlossen. JüngersWirken ist Ausdruck einer ganzenGeneration von rechtskonser-

vativen Menschen, die nach Orientierung und Halt in Zeiten des Wandels suchten.

Jüngers Ansatzpunkt hierbei ist die Frage: Hat die deutsche Jugend vier Jahre lang

umsonst ihr Leben riskiert?Was kommt jetzt?Wiemuss der Krieg eingeordnet wer-

den? Der Kampf als inneres Erlebnis ist Jüngers Beitrag zu einer philosophischen und

intellektuellen Suchbewegung nach Halt und Orientierung in einer Zeit zwischen

1918 und 1933, die man wohl am besten als eine Krisen-Zeit beschreiben könnte.

Wie Norbert Schürgers in seiner Dissertation Politische Philosophie in derWeima-

rer Republik gut darstellt, handelt es sich um eine Zeit, die von den meisten Intel-

lektuellen der Weimarer Republik als eine »Wendezeit« aufgefasst wurde. Als eine

Zeit, in der Fundierendes, tradierte Gewissheiten ins Rutschen gekommen sind.

Von vielen Zeitgenossen wurde sie vor allem als chaotisch und bedrohlich emp-

funden. Doch wie es oft in Krisen- und Wendezeiten ist, so zeigen sich die 1920er

Jahre als äußerst fruchtbare Jahre hinsichtlich der philosophischen Auseinander-

setzungen und der Festigung philosophischer Schulen und Denkrichtungen sowie

84 Vgl. hierzu Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

in der politischen Theoriebildung. Bezeichnend war die große Vielfalt an philoso-

phischen Ansätzen und Antworten auf die offenbar gewordenenKrisen. ImDenken

der 1920er Jahre lässt sich eine entscheidende Frage herausarbeiten, entlang derer

sich die großen Strömungen herausarbeiteten und stritten:

»Sollte die Philosophie Wissenschaft oder Weltanschauung sein? Während die

Vertreter der ›wissenschaftlichen Philosophie‹ […] bemüht waren, ihre Disziplin

mit strengen (natur-)wissenschaftlichen Kriterien auszustatten, forderten ihre

sich meist zur ›Lebensphilosophie‹ bekennenden Antipoden, man müsse das

Leben in seiner Unmittelbarkeit als unhintergehbare Grundlage des Denkens ak-

zeptieren. Die Vernunft habe – wie es Oswald Spengler einmal programmatisch

formulierte – ›die Macht über das Leben‹ eingebüßt.«85

Im Wesentlichen wurde dieser philosophische Grundlagenstreit konkret überla-

gert durch die Frontstellung zwischen dem »Rationalismus« und dem »Irrationa-

lismus«, was sowohl für die grundlegende philosophische wie für die politische

Ebene galt.

»Die radikale Rationalismuskritik, die eng mit der gesellschaftlich-technischen

Entwicklung und den ideologischen Auseinandersetzungen der damaligen Zeit

verbunden war, die in ihren Wurzeln aber vor allem auf die Philosophie Scho-

penhauers und Nietzsches zurückführbar ist, bedrohte, wie sich Heinemann aus-

drückte, ›das Organisationsprinzip der bürgerlichen Welt, den Verstand und da-

mit die Wissenschaft in ihrer Geltung‹.«86

In dieser Rationalismuskritik spielte auch die aufkommende Psychoanalyse Sig-

mund Freuds eine Rolle, indem sie die Rolle des Triebhaft-Irrationalen ergründen

wollte – jedoch ist sie kein radikaler Anti-Rationalismus, da sie selbst keine anti-

rationale Position bezieht.

Ernst JüngersDer Kampf als inneres Erlebnis ist letztlich ein zeitgenössischer Bei-

trag in ebendieserWendezeit und auch als Beitrag zum Streit zwischen Rationalis-

mus und Irrationalismus. Jünger geht es um eine Selbstreflexion des »nationalen

Menschen« in Zeiten, in denen plötzlich alles infrage gestellt wird, wofür seine

Generation gekämpft hat. Um hier eine Antwort auf den Sinn des Krieges zu ge-

ben, verlässt Jünger den Boden der bürgerlichen Rationalität und wendet seinen

Blick in diesem Essay auf das innere Erlebnis, weil alles Materielle, alles Äußerliche

85 Schürgers, Norbert: Politische Philosophie in derWeimarer Republik. Staatsverständnis zwi-

schen Führerdemokratie und bürokratischem Sozialismus, Stuttgart: Metzler 1989, S. 12.

86 Heinemann, Fritz: Neue Wege der Philosophie, Leipzig: Quelle & Meyer 1929, S. 5. Zitiert

nach: Schürgers, Norbert: Politische Philosophie in derWeimarer Republik,. Staatsverständ-

nis zwischen Führerdemokratie und bürokratischem Sozialismus, Stuttgart: Metzler, 1989,

S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 335

nicht entscheidend ist, sondern eine Art metaphysischer Wille, eine überzeitliche

Vernunft am Wirken ist, deren Instrument der Mensch ist. Genau wie man bei

Betrachtung einer zweitausendjährigen Pyramide eben auch nicht das Leid der

einzelnen Bauarbeiter sehe, sondern einen genialen Willen, der sich hier ein Mo-

nument schuf, so dürfe man den Ersten Weltkrieg auch nicht militärhistorisch be-

trachten, sondern müsse ihn als ein Monument verstehen. In seinem 1928 Vorwort

zur zweiten Auflage begründet er die Einnahme dieser Perspektive:

»Und wenn erst die Reiche zerfallen sind, über deren Schicksal […] entschieden

wurde, dann bleibt wirklich nichts als der erschütternde Rückblick auf ein wildes

Auffluten des Lebens das sich hier mächtig in seinem eigentlichen Sinne offen-

barte als ein prächtiges, blutiges Spiel, an dem die Götter ihre Freude hatten.«87

Das Leben flutet auf und im Kern – das ist Jüngers Hauptaussage – kommt es

nicht auf den konkreten Kriegsanlass an oder mit welchen Technologien gekämpft

wird, sondern Kriege erwachsen aus einem ahistorischen Lebensprinzip, aus dem

Prinzip, dass das Leben seinem Wesen nach nicht Harmonie und Gleichgewicht,

sondern Überwindung des biologischen Organismus und Überwindung des Todes

bedeutet. Man kann den Weltkrieg, dessen Ausgang sowie die langfristigen Fol-

gen für die Jugend nicht mit dem Raster der Vernunft begreifen. Man muss ihn

als das begreifen, was er ist: als ein inneres Erlebnis, das seit jeher mit dem Le-

ben intrinsisch verknüpft ist. Also neben den bürgerlichen, völkerrechtlichen und

geopolitischen Ergebnissen dieses Krieges, ob man ihn nun gewonnen oder ver-

loren hat, gibt es eine für Jünger beinahe davon abgekoppelte andere Frage, die

entscheidend ist: ob man als Individuum ein echtes inneres Erlebnis hatte. Dieses

innere Erlebnis ist eines, das sich der bürgerlichen Rationalität entzieht. Die weit

von der Front entfernten, einfachen Bürger fassen den Krieg in den verfälschten,

ideologisch verbrämten Kategorien auf. Sie sind dem bürgerlichen Idealismus ver-

fallen, der allzu schnell vergesse, dass Friede und Freiheit schöne Werte seien, je-

doch über die Jahrhunderte gegen die Barbarei erkämpft werden mussten und erst

durch Blutvergießen so erreicht wurden. Der Idealist versucht durch die Vernunft

der Diplomatie, der wirtschaftlichen Vernetzung etc., schlechthin durch die ratio

der Aufklärung,Kriege auf lange Sicht zu vermeiden.Doch der Idealismus vergesse

eben das Leben und den Körper:

»Die wahren Quellen des Krieges springen tief in unserer Brust, und alles Gräß-

liche, was zuzeiten die Welt überflutet, ist nur ein Spiegelbild der menschlichen

Seele, im Geschehen sich offenbarend.«88

87 Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. XV.

88 Ebd., S. 40f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

6.2.4 Leben heißt Töten

Ernst Jünger beschreibt den Niedergang des Rationalismus des langen 19. Jahrhun-

derts. Der stete technologische sowie soziale Fortschrittsglaube liberaler Prägung,

der Zeitgeist zweier oder dreier Generationen, dass die Welt (zumindest Europa)

immer friedlicher, die Welt zunehmend ein Dorf sei und damit sich ein gutes Zu-

sammenleben einstelle, sei durch den Ersten Weltkrieg jäh erschüttert worden. Es

habe sich gezeigt, was gegen Ende des 19. Jahrhundert allzu sehr künstlich durch

den bürgerliche Rationalismus unterdrückt worden sei: Der Krieg sei der Vater al-

ler Dinge, er sei transhistorisch betrachtet nicht einfach nur schiere Vernichtung

und Negation, sondern die männliche Art der Schöpfung!89

»Technisch noch produktiv, standen wir mit Ben-Akiba-Lächeln am Ende der

Kunst, hatten die Welträtsel gelöst oder glaubten uns auf bestem Wege da-

zu. Der […] Übermensch [schien] nahe herbeigekommen. Doch unter immer

glänzender polierter Schale, unter allen Gewändern, mit denen wir uns wie Zau-

berkünstler behingen, blieben wir nackt und roh wie die Menschen des Waldes

und der Steppe. Das zeigte sich, als der Krieg die Gemeinschaft Europas zerriß […].

Da entschädigte sich der wahre Mensch in rauschender Orgie für alles Versäum-

te. Da wurden seine Triebe, zu lange schon durch Gesellschaft und ihre Gesetze

gedämmt, wieder das Einzige und Heilige und die letzte Vernunft. Und alles, was

das Hirn im Laufe der Jahrhunderte in immer schärferen Formen gestaltet hatte,

diente nur dazu, die Wucht der Faust ins Ungemessene zu steigern.«90

Der wahre, transhistorische Mensch ist und bleibt so, wie er immer war. Jünger

begibt sich folglich mit seinem zweiten Buch auf das Feld der philosophischen An-

thropologie. Immanuel Kants berühmte Leitfragen der Philosophie waren letztlich

auch anthropologische Fragen: »1.Was kann ich wissen? 2.Was soll ich tun? 3.Was

darf ich hoffen? 4. Was ist der Mensch?«91 Im Endeffekt, so Kant, verwiesen die

ersten drei Fragen allesamt auf die letzte. Für Kant ist klar, dass der Mensch ein

Tier ist, das jedoch seine Triebe der Vernunft unterordnen kann und dazu bestimmt

ist, das Bestialische in sich zu zähmen. Die in Anschluss an Kant und weitere Phi-

losophen der Aufklärung entstandene anthropologische Vernunftorientierung und

der Glaube an die Bestimmung des Menschen, sich seines Verstandes zu bedienen,

auch wenn dies Mut und Mühe bedeute, greift Jünger an. Seine Aussage ist nicht

einfach nur, dass aus der Geschichte ableitbar ist, dass der Mensch im Endeffekt

doch seinen Trieben ausgeliefert ist und dies oberflächlich »rationalisiert«. Jünger

geht es um den »eigentlichen Menschen«. Wie auch schon in seinen Stahlgewittern

89 Vgl. ebd., S. 49.

90 Ebd., S. 3.

91 Kant, Immanuel: Akademie-Ausgabe, Band IX, 1800, A 25f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 337

angedeutet, ist Jüngers Frontsoldat nicht einfach nur ein sozialer Typus, der im

Krieg auftaucht, nein, er ist viel mehr als der natürliche, der eigentliche Mensch

zu verstehen:

»Beschrieben wird hier weniger ein sozialer Typus als eine anthropologische Fi-

gur: Der Frontkämpfer erscheint als die Eigentlichkeitsform des Menschen, der

die Zerrissenheit des bürgerlichen Zeitalters überwunden hat.«92

Jünger beschreibt aus einer programmatischen Richtung etwas, das Goethe schon

seinen Mephisto in der Anklage an Gott beschreiben hat lassen:

»Der kleine Gott der Welt bleibt stets von gleichem Schlag,

Und ist so wunderlich als wie am ersten Tag.

Ein wenig besser würd er leben,

Hättst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben;

Er nennt’s Vernunft und braucht’s allein,

Nur tierischer als jedes Tier zu sein.

Er scheint mir, mit Verlaub von euer Gnaden,

Wie eine der langbeinigen Zikaden,

Die immer fliegt und fliegend springt

Und gleich im Gras ihr altes Liedchen singt;

Und läg er nur noch immer in dem Grase!

In jeden Quark begräbt er seine Nase.«93

Die Vernunft der Aufklärung ist im langen Ende lediglich eine instrumentelle Ver-

nunft – sie steigert die Bestialitäten nur, sie ist Abklatsch des »Himmelslichts« und

wird nur dazu genutzt, die Grausamkeiten noch grausamer, noch perfider, noch

effizienter zu organisieren und durchzuführen. Der moderne Vernunftgebrauch

überlagert undmodifiziert die urmenschliche Rohheit und kanalisiert sie – aber sie

kann sie nie überwinden. Jünger kommt an dieser Stelle auf das Blut zu sprechen.

Das Blut als etwas der Zivilisation Entgegengerichtetes. Als ein Moment der Konti-

nuität von den grauen Urzeiten in den steinzeitlichen Steppen bis in die Adern des

modernen Menschen der Großstadthäuserschluchten. Blut ist für Jünger 1922 an-

thropologisch-deterministisch und dezidiert nicht als rassisches Blut eines Volks-

stammes gemeint. Jünger geht es nicht um einen Mythos von Blut und Boden,

sondern vielmehr um das tierische Blut in den Adern eines jeden Menschen. Und

der Krieg – egal in welchem Zivilisationsstand, egal mit welchen Waffen – entfes-

sele die alten Triebe, das Tier in uns, das im Blut gespeichert sei. Der Feindkontakt,

92 Bröckling, Ulrich: Die totaleMobilmachung, in: Schöning,Matthias (Hg.): Ernst JüngerHand-

buch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: Metzler 2014, S. 103.

93 Goethe, JohannWolfgang von: Faust., Der Tragödie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam

2020, S. 10

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Blick in das Weiß des Gegners Auge führe zu einem rauschartigen Ausnahme-

zustand, in dem der Mensch seinen Körper transzendieren kann, in dem er unwei-

gerlich zum Tier wird. Das ist ein Rausch, der genauso sehr dem Blut entspringt

wie die sexuelle Wollust, der Trieb, sich selbst zu transzendieren durch die Verei-

nigung und Vollendung mit dem Anderen.94 Das Abgetrenntsein von der Welt, die

Angst des Verlorenseins des Menschen ist es, die ihn in orgiastische Selbstübertre-

tungssituationen führt. Hierin ist sich Jünger mit Erich Fromm einig, der 1956 in

seiner Kunst des Liebens formulieren wird:

»Alle Formen der orgiastischen Vereinigung besitzen drei Merkmale: Sie sind in-

tensiv, ja sogar gewalttätig; sie erfassen die Gesamtpersönlichkeit, Geist und Kör-

per; und sie sind vorübergehend und müssen regelmäßig wiederholt werden.«95

Auch wenn Fromm freilich den Mord im Krieg nicht meint, so zeichnet er doch

auch eine orgiastische Linie zwischen Sex und Gewalt, zwischen Sperma und Blut.

Jünger geht es um dasselbe pure Gefühl des Lebens, welches Erich Fromm im Blick

hatte, als er vom Überwinden des Abgetrenntseins von der Welt sprach. Das Ende

des langen 19. Jahrhunderts führte, wie oben schon ausgeführt, zum Wegfall der

identitätsstiftenden Rolle der alten Monarchien, des optimistischen Liberalismus

sowie zu Halt- und Perspektivlosigkeit einer ganzen Generation. Was ist das Sinn-

stiftende auf unserer technisch so hochgerüsteten und doch so kalten und anony-

men Welt? Die Nationalsozialisten suchten ihr Heil in Blut und Boden, im wahn-

haften Reinigen, Stärken und Stählen einer deutschen Rasse gegen jegliche ›Un-

termenschen‹ und jegliche untermenschliche Attitüde. Der Übermensch der Na-

zis ist der blonde Arier. Jünger und sein Kreis an heroischen Realisten hingegen

klammern sich an die Ästhetik des Krieges, an die rauschhafte Selbstüberwindung

und Selbsterweiterung durch das Morden und den (schein-)darwinistischen Pro-

zess der Auslese, der die Rasse stärkt und angeblich den Volkskörper stählt. Auch

wenn Jünger ebenfalls vom »Deutschen Volk« schwadroniert und für die »Deutsche

Sache« sein Leben am liebsten riskiert hat und immer wieder für sie als die edelste

Sache kämpfen würde, so ist sein Übermensch dezidiert kein arischer, sondern der

Frontsoldat jeglicher Couleur! Der Feind im Schützengraben gegenüber sei genau

wie man selbst.96 Jünger fühlt sich den Frontsoldaten aller Völker, mit denen er

in ekstatischen Momenten zusammengeprallt, näher als vielen seiner deutschen

Landsleute. Das deutet sich in Jüngers frühen Werken schon an und wird spätes-

tens ab 1930 mit dem Erscheinen von seinem Aufsatz Die totale Mobilmachung und

1932 mit Der Arbeiter sich in seiner weniger nationalistischen und mehr planeta-

risch-faschistischen Ausrichtung zeigen. Es waren die Frontsoldaten aller Völker,

94 Vgl. Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 4-9.

95 Fromm, Erich: Die Kunst des Liebens, München, 2012, S. 22f.

96 Vgl. Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 98-106.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 339

so Jünger, die zusammen eine neue Welt geschaffen haben – denn klar, der Krieg

sei die männliche Art der Schöpfung:

»Wir haben das neue Gesicht der Erde gemeißelt, mögen es auch noch wenige

erkennen. Vielen wird es noch unsichtbar sein unter denWolkenschatten des Ge-

schehens: Die ungeheure Summe der Leistung birgt ein Allgemeines, das uns ver-

bindet. Nicht einer ist umsonst gefallen.«97

Jünger gibt dem Ersten Weltkrieg, all den Toten, die scheinbar für keinen ersicht-

lichen Grund gestorben sind, einen tieferen Sinn. Er erkennt hierin quer über alle

Länder- und Völkergrenzen hinweg das Auferstehen einer neuen »Rasse«, die im

Kampf um das Ganze sich mutig im Bewusstsein der Todesgefahr bewiesen hat.

Und diese neue Avantgarde, die Heroen, die Mutigen erkennen sich wieder und

wissen, dass es nicht um Blut und Boden geht, dass all das nationalistische Hass-

geschrei Ausdruck einer allzu rationalistischen Feigheit ist: »Alles Haßgeschrei ist

verdächtig, ist Schwäche. Nur der Mut erkennt den Mut!«98 Auch wenn Jünger

sich an vielen Stellen in seinem Buch Der Kampf als inneres Erlebnis in Widersprü-

che verwickelt, so kann man doch festhalten, dass er zum Nationalismus eine sehr

ambivalente Haltung einnimmt. Einerseits beschwört er eine neue, letztlich eine

planetarische Avantgarde herauf (was er in Der Arbeiter programmatisch vertiefen

wird), andererseits überhöht er die »Deutsche Sache«. Es scheint geradezu ein

Widerspruch in sich zu sein, wenn er das bedingungslose Sterben für die Sache

als Vollendung des Selbst, der Transzendierung des Menschen durch orgiastische

Selbstüberwindung als erstrebenswerte innere Erfahrung erörtert und gleichzeitig

das in Zusammenhang bringt mit dem edlen Freiwilligen, der im Schützengraben

für die Deutsche Sache steht und sich sagt: Ich bin nichts,Deutschland ist alles. Für

Jünger ist derjenige, der das tut und in der existenziellen Situation den Anderen

abschlachtet, der sagt: Ich bin nicht nichts, Frankreich ist alles, ein neuer Mensch,

Teil derselben Avantgarde. Denn auch derjenige, der eben dasselbe nur mit Frank-

reich anstatt Deutschland sagt, ist genau so viel wert. Es entsteht auf beiden Seiten

dieselbe neue Rasse, eine neue Art entfesselter Mensch durch den Prozess der tota-

len Selbstaufgabe, den Kampf einfach nur des Kampfes wegen. Das Entscheidende

ist für Jünger der Satzteil »ich bin nichts« und nicht, wofür man kämpft, also was

die Sache ist. Jünger ergötzt sich an dem Mut und der Bedingungslosigkeit des

Kriegswillens einer kleinen Schicht, die einfach nur gekämpft habe ohne ein letztes

Ziel und nur für das pure Erlebnis. Der Widerspruch: Eine ganz kleine Avantgarde

wird sich dessen bewusst, dass wenn sie das Erlebnis des völlig ziellosen Schlach-

tens hatte, sie dann eine neue Rasse etabliert und Teil einer neuen Bewegung wird.

97 Ebd., S. 49.

98 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Aber in diesem Fall hat zumindest diese kleine Avantgarde ja doch wieder ein letz-

tes Ziel, für das es dieses orgiastische Spiel, diesenWeltkrieg desWeltkriegs wegen

immer wieder abzuhalten versucht. Die Ziellosigkeit des Schlachtens kann meines

Erachtens in dieser Denkstruktur aus logischen Gründen nicht aufrechterhalten

werden. Solch eine Avantgarde, die sich ohne Grund abschlachtet und sich doch

dessen bewusst ist, dass sie deshalb eine Avantgarde ist, würde sich doch weltweit

zusammenschließenmüssen, anstatt sich zu bekriegen. Jedenfalls gilt es festzuhal-

ten, dass Jünger selbst in seiner nationalistischsten Phase in den 1920er Jahren den

Nationalismus stets als Instrument und nie als letzten Zweck verstanden hat. Peter

Koslowski schreibt in der Einleitung zum Frankreich-Rezeptions-Sammelband Die

großen Jagden des Mythos – Ernst Jünger in Frankreich dazu:

»Jede Geschichtsdeutung einer Nation streift die Mythologie durch die Her-

vorhebung wesentlicher Ereignisse, Orte und Personen in ihrem Werden. Na-

tionalismus kommt auf, wo die Nation ihre Geschichte mythisch verklärt, die

Mythen ihrer Mythologie zu einemMonomythos monopolisiert und diesen jenen

aufzwingt, die den Mythos der Massen nicht teilen. Die Erzählungen über die

nationale Geschichte verkommen zum Nationalismus, wenn die Nation schließ-

lich vergißt, daß es sich bei ihren Meistererzählungen um Mythen und damit

Überhöhungen geschichtlich kontingenter Ereignisse […] handelt […]. Die Blut-

und-Boden-Deutung des Nationalismus ist das Übersehenwollen der Kontingenz

in der Konstitution des Nationalen und in der Ausprägung des Gehalts des Narra-

tivs der Nation. Diesen Irrtum hat Ernst Jünger auch in seinen nationalistischsten

Phasen nie begangen.«99

Jünger ist sich der Konstruktion bewusst und sieht zwar für seinen neuen Men-

schen einen Wert darin, sich für diese mythenbeladene Nation existenziell in Ge-

fahr zu begeben, jedoch ist die Errichtung der völkischen Nation als Endziel nicht

erst ab 1932 für Ernst Jünger offenbar nicht das »Endziel«. Seine Vorstellung der

ordensmäßigen Führung durch den neuen Frontsoldaten-Typus, von dem er in den

1920er Jahren ausgeht, ist auf eine eigenartigeWeise zugleich ultra-nationalistisch

und darüber hinausgehend. Nur so kann man sich diese Widersprüchlichkeiten in

seinem Buch Der Kampf als inneres Erlebnis erklären.

Aber jenseits logischer Widersprüchlichkeiten: Jünger verbindet die anthro-

pologische Frage nach dem Wesen des Menschen mit dem modernen Material-

krieg. Dieser Krieg erscheint nur an der Oberfläche und nur für die, die nicht be-

dingungslos bei der Sache waren, als lebensfeindlich und schicksalsgleich. Das,

99 Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus – Geschichtsphilosophie – Mythos, in: Ders.

(Hg.): Die großen Jagden des Mythos. Ernst Jünger in Frankreich, München: Wilhelm Fink

1996, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 341

was Jünger in seinen Stahlgewittern als die Sinnlosigkeit des Sterbens in den Gra-

nattrichtern, als das anonyme Dahinsiechen als Zug der Industrialisierung des

Krieges negativ deutet, das ordnet er nun noch einmal anders ein:

»Der Kampf der Maschinen ist so gewaltig, daß der Mensch fast ganz davor ver-

schwindet. […] Der Kampf äußerte sich als riesenhafter, toter Mechanismus und

breitete eine eisige, unpersönliche Welle der Vernichtung über das Gelände. […]

Und doch: hinter allem steckt der Mensch. […] Er ist das gefährlichste, blutdürs-

tigste und zielbewußteste Wesen, das die Erde tragen muß.«100

Einerseits sieht Jünger die Industrialisierung und scheinbar sinnloses Sterben. An-

dererseits jedoch auch für wenige ein inneres Erlebnis, ein bewusstes Eintreten in

die Todeszone, eine völlige Selbstaufgabe, eine totale Übertretung des Lebens durch

das Sich-selbst-Aussetzen der Todesgefahr.Undwährend die Natur-Metaphern der

Stahlgewitter eher den technischen Vernichtungskrieg als sich verselbstständigt und

schicksalhaft darstellen, so betont Jünger hier die Technik als Ausdruck der Schaf-

fenskraft des Lebens. Es steht sich im Stellungskrieg das Leben in verschiedenen

Ausdrucksformen gegenüber. Es bleibt jedoch festzuhalten, ein eigenständiges,

freies Leben hat nur der, der sich orgiastisch selbst übertritt, sich selbst gefähr-

det und die technischen Instrumente beherrscht und sich ihrer damit bemächtigt.

»Es steckt eine Schönheit darin, die wir schon zu ahnen imstande sind, in diesen

Schlachten […], in denen der heiße Wille des Blutes sich bändigt und ausdrückt

durch die Beherrschung von technischenWunderwerken derMacht. Und ich kann

mir wohl vorstellen, daß später eine Einstellung möglich ist, die diesen Äußerun-

gen einer mit einem mächtigen Tatsachensinn begabten Rasse gegenübersteht

[…].

[…] Aber wer in diesem Krieg nur die Verneinung, nur das eigene Leiden und nicht

die Bejahung, die höhere Bewegung empfand, der hat ihn als Sklave erlebt. Der

hat kein inneres, sondern nur ein äußeres Erlebnis gehabt.«101

Jede Zeit hat ihre Äußerung des Elementaren, hat ihre Gelegenheiten für ein in-

neres Erlebnis des mutigen Einzelnen. Der Wille zum Kampf und der Wille zur

Macht, so formuliert es Jünger, sind nicht auslöschbar, sie sind dem Menschen ins

Blut geschrieben. Das Elementare ist uns intrinsisch gegeben – es begegnet uns

jedoch von Epoche zu Epoche in anderer Form. Jünger will dieses Elementare im

Ersten Weltkrieg gesehen haben. Sein nihilistischer, sich selbst negierender Ak-

teur, der das innere Erlebnis hatte, ist der Frontsoldat, der in den Gewittern der

menschgemachten Kriegsästhetik sich bewegt hat und sich heroisch unter jede Sa-

che gestellt hat.Diese Sache ist der Nationalismus und das ist in seinen Augen auch

100 Jünger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 112.

101 Ebd., S. 113f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zu begrüßen. Doch der Nationalismus ist nicht das Endziel. Jünger befindet sich

am Beginn einer sein ganzes Schaffen durchziehenden Suchbewegung nach quasi-

anarchistischen Formen der individuellen Freiheit jetzt an seinem ganz eigenen,

paradox erscheinenden Nullpunkt seiner Betrachtungen: der nationale Krieg als

Empowerment, als ultimative Selbstbeherrschung durch Selbstnegierung:

»Jüngers eigentliches Thema ist die Führung des Lebens aus der innersten

Kraft.«102

Das Radikale an Jüngers Kriegsbejahung ist, dass im Gegensatz zu anderen Kriegs-

befürwortern und den schäumenden Ultranationalisten in seinem Umfeld, er je-

mand ist, der nicht Krieg wegen irgendwelchen Motiven, für die man sich nun mal

opfern müsse, rechtfertigt. Krieg scheint für Jünger in Der Kampf als inneres Erleb-

nis eine Gesellschaftsform zu sein, in der es dem Einzelnen möglich wird, selbstbe-

stimmt zu leben. Jünger ist ein Vertreter der Gegenmoderne, der der bürgerlichen

Freiheit misstraut und sie als »Scheinfreiheit« geißelt. Er gehört zu einer Genera-

tion, die mit der preußischen Strenge und Enge der Normalität der Bürgerlichkeit

brach und sich für den Krieg als Abenteuer meldete. Krieg war für ihn in der Tat

eine Art der Befreiung aus den engen Zwängen und Fesseln der modernen »Dis-

ziplinargesellschaft«, wie es Foucault sagen würde. Und trotz all der Grausamkei-

ten, die er in seinen Stahlgewittern verarbeitet hat und die er dort auch recht offen

schildert, verteidigt er auch nach demKrieg noch dieses Abenteuer als das normale

Leben. Jünger verteidigt seinen Irrationalismus gegen die klinischen Zwänge der

nur scheinbar freien bürgerlichen Rationalität. Krieg wird bei ihm vomAusnahme-

zustand zum »Normalen«, das er anthropologisch begründet. Er rechtfertigt den

Krieg aus einer Notwendigkeit des Lebens heraus: sich selbst zu spüren, sich sei-

nes Abgetrenntseins vom großen Gemeinsamen zu lösen. Es kristallisiert sich der

Typus des Frontsoldaten heraus, der für Jünger dazu bestimmt ist, die Welt nach

seinem Antlitz zu formen – jenseits des Nationalstaates. Krieg erscheint aus die-

ser Warte als Bejahung des Lebens, da es die Rückkehr zum wahren Selbst ist. Krieg

ist somit kein sozialer Ausnahmezustand, sondern ist am Grunde der Gesellschaft

stets vorhanden.103 Jünger und Foucault vereint bei aller fundamentaler Verschie-

denheit die gemeinsame Suche nach individueller Befreiung, nach radikaler Kritik

der herrschenden bourgeoisen Verhältnisse. Beide verbindet auch biographisch die

Flucht aus der disziplinarischen Enge und das Drängen auf Emanzipation jenseits

der fundamentalen Kategorien derModerne. Beide haben gewissermaßen der bür-

gerlichen Gesellschaft den Krieg erklärt. Während dies bei Foucault eher eine rhe-

torisch-theoretische Intervention zur Unterstützung von lokalen, emanzipativen

102 Schroeder-Sherwin, Sabine: Leben heisst Töten. Die Kriegsdeutung Ernst Jüngers dargestellt

an In Stahlgewittern und Der Kampf als inneres Erlebnis, Portland, 1972, 43.

103 Vgl. ebd., 30-44.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 343

Widerständen gegen eine instrumentell gewordene Aufklärung meint (bspw. im

Kampf gegen die Ungerechtigkeiten in den Gefängnissen), ist es bei Ernst Jünger

tatsächlich der Krieg, der den Ausweg darstellt und der uns vom unnützen Ballast

der Philosophie und des Humanismus entledigen soll. Wer verstanden hat, dass

Leben ohne Töten nicht geht, der hat in Jüngers Augen zu Beginn der 1920er Jahre

einen entscheidenden Schritt über den Nullpunkt des Nihilismus gemacht.

6.2.5 Die totale Mobilmachung

Nach seiner anthropologisch fixierten und sehr von Oswald Spengler inspirierten

Aufarbeitung des Krieges in Der Kampf als inneres Erlebnis beschäftigt sich Jünger

noch in vielen Schriften der 1920er Jahre mit dem Krieg. Ein entscheidender Ein-

schnitt in seiner Kriegsperzeption wird in seinem Sammelband Krieg und Krieger

1930 sichtbar. Gemeinsam mit engen Weggefährten und unter anderem seinem

Bruder Georg-Friedrich versucht er sich an einer Analyse des Ersten Weltkrieges

als einem Grunddatum seiner Generation. Doch weit darüber hinaus geht es die-

ser national-revolutionären Gruppe an Autoren auch um die Vertiefung ihres An-

spruchs auf eine avantgardistische Führerschaft in einem neuen Abschnitt der Mo-

derne und eine radikale Kritik an der liberalen Demokratie derWeimarer Republik.

Jünger schreibt in seinem Vorwort, dass der Krieg dem beginnenden 20. Jahrhun-

dert sein Gesicht gegeben habe, daher müsse die Suchbewegung nach dem poli-

tischen System der Zukunft sowie nach der Substanz aller Ideen und Werte auch

im Krieg gesucht werden. Mit dem Krieg als ewiger Erfahrung, die sich als Erupti-

on des Elementaren über die Jahrhunderte nicht unterscheidet, hat sich Jünger in

Der Kampf als inneres Erlebnis acht Jahre zuvor schon auseinandergesetzt und dar-

in die Rolle seiner heroischen Realisten als faschistische Avantgarde-Führerkaste

begründet. Doch in seinem Aufsatz zum Sammelband 1930 geht es Ernst Jünger

um das Besondere dieses Krieges – die genaue Form, in der sich das Elementare im

20. Jahrhundert bahngebrochen hat. Jünger verlässt bis auf einige Andeutungen

die philosophisch-anthropologische Ästhetisierung des Krieges und begibt sich auf

das Feld der Geschichte und im weitesten Sinne der Sozialwissenschaften. Jüngers

vordergründiges Forschungsinteresse ist die Erklärung der Niederlage Deutsch-

lands im Ersten Weltkrieg. Daraus will er Konsequenzen für die Zukunft ablei-

ten – seine ganz eigene Art und Weise, aus der Geschichte zu lernen. Interessant

ist für die vorliegende Arbeit, dass Jünger sich zwar vordergründig mit dem Ers-

ten Weltkrieg und dem Phänomen der Totalen Mobilmachung auseinandersetzt,

jedoch gleichzeitig viel fundamentaler über den Zusammenhang von vitalen Le-

benskräften, dem Ideal des Fortschritts und den Krieg schreibt.

Ausgangspunkt ist die Feststellung, dass der ErsteWeltkrieg ein Krieg des Fort-

schrittes gewesen sei. Der Fortschrittsglaube, so Jünger, sei die Volkskirche des 19.

Jahrhunderts schlechthin gewesen. Ein Fortschritt der Humanität, der Menschen-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

rechte und des Kapitals, das auf dem Individualismus und der Steigerung der Lo-

gik der Zweckmäßigkeit basiere. Jünger lehnt diese Lesart des Fortschritts als eine

optische Täuschung ab. Das Interessante an dieser Art des humanistischen Fort-

schrittes sei es, dass er das Gegenteil von dem erreiche, was er postuliere. Statt

Wohlstand für alle soziale Spaltung; statt Weltfrieden die größte Menschheitska-

tastrophe. Scheinbar stecke hinter dem vom Liberalismus verfolgten Projekt ein

anderer, verborgener Antrieb, der die Welt tatsächlich erfasst hat und strukturiert.

Jünger sieht hier eine Macht amWerk, die entgegen der Absicht der liberalen Füh-

rungsschicht in einer dialektischen Art und Weise eine tiefe Ausbeutung des Men-

schen ermöglicht. Dies ist der wirkliche Fortschritt – der Fortschritt der Dyna-

misierung des Lebens, der Erfassung der menschlichen Lebensenergien. Diesen

wirklichen Fortschritt der Dinge möchte Jünger erfassen. Ein Prüfstein für die-

sen tatsächlich hinter der Geschichte stehenden Fortschritt ist für Jünger der Erste

Weltkrieg.104 Dieser Fortschritt ist eng verknüpft mit dem Phänomen der Totalen

Mobilmachung, einem Phänomen, das weltweit das erste Mal im Ersten Weltkrieg

auftauchte. Kriege – so Jünger – funktionieren im 20. Jahrhundert nicht mehr wie

zu Voltaires Zeiten, als der Herrscher Tausende gut Ausgebildete auf das Schlacht-

feld ziehen ließ. Der Monarch, ausgestattet mit seiner patria potestas, erklärte eine

Privatfehde und seine Untertanen mussten in seinem Namen Krieg führen. Jünger

führt aus, dass jeglicher feudale Krieg, der von konservativen Kabinetten in der

Geschichte geplant und durchgeführt wurde, stets nur eine partielle Mobilisierung

der Gesellschaft benötigte. Denn Krieg wurde als Privatsache des Monarchen ge-

sehen und obwohl der Monarch seine Untertanen für ihn selbst in die Schlacht

ziehen ließ, so wusste er es gut zu vermeiden, dass der Krieg eine Angelegen-

heit der Gesellschaft wird. Denn je allgemeiner eine Mobilisierung wurde, desto

mehr Männer standen in Waffen und desto größer wurde die Gefahr von Revolten,

die sich gegen den Monarchen selbst wendeten. Jünger rekonstruiert nun – annä-

hernd analog zu Foucault – eine Entwicklung der Moderne: »eine dynamischere

Lebensauffassung«, die generell eine »[…] wachsende Umsetzung des Lebens in

Energie […]« zur Folge hat; die alten Bindungen der feudalen Gesellschaft fallen

weg, das gesellschaftliche Allgemeine erscheint und damit auch zunehmend eine

fortschreitende, apersonale Macht, die das Leben in Energie für die ganze Gesell-

schaft übersetzt.105 Für eine umfassendere Mobilisierung braucht es dynamische

gesellschaftliche Strukturen, die nicht anhand persönlicher Verpflichtungen, son-

dern aufgrund von ideologischen – oder wie Jünger sie auch bezeichnet: kultischen

Verbindungen Individuen freiwillig in den großen Verwertungsapparat eintreten

lässt. Jünger führt an dieser Stelle die Entwicklung bezüglich der Dynamisierung

104 Vgl. Jünger, Ernst: Die totaleMobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 9-12

105 Vgl. ebd., S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 345

des Lebens nicht weiter aus, jedoch ist eines ganz klar: Die Totale Mobilmachung,

also die Einspannung jeglicher Regung des menschlichen Lebens – egal ob an der

Front oder zuhause an der Heimatfront – in die militärische Logik, ist nichts gänz-

lich genuin Kriegerisches, sondern ist eine Übersetzung der kalten Verwertungs-

Rationalität der Moderne in die Logik des Krieges! Oder mit anderen Worten: Die

Totale Mobilmachung ist die militärische Adaption des Diskurses der totalen Iden-

tität zwischen Gesellschaft und Staat, in der die alten Bindungen weggefallen sind

und die unmittelbare Ausbeutung jeglichen Lebens in jedem Winkel der Gesell-

schaft für den großen Prozess durch raffinierte ideologische/kultische Anleitung

sich entwickelt hat. Genau wie die Arbeitskraft ganzer Stände, die Kunst, die Kul-

tur und vieles mehr, so wird auch der Krieg zunehmend vergesellschaftet.

Zwei Jahre nach dieser Schrift und in etwa bei Erscheinen des Arbeiters von

Jünger, wird Jüngers enger Weggefährte Carl Schmitt in seinem aufsehenerregen-

den Essay Der Begriff des Politischen das Thema der Identität zwischen Staat und

Gesellschaft aus staatsrechtlich-historischer Sicht aufarbeiten. In der Begründung

seiner bekannten Formel »Der Begriff des Staates setzt den Begriff des Politischen

voraus«106, setzt Schmitt die bis dato geltende Vorstellung, das Politische sei iden-

tisch mit dem Staatlichen, außer Kraft. Das, so Schmitt, habe nur gelten können,

solange bis zum 18. Jahrhundert dem Staatlichen noch nicht die »Gesellschaft« ge-

genübergestellt wurde, und die Liberalen seit jeher versuchen, die Gesellschaft sich

selbst regulieren zu lassen und vor staatlichen Interventionen zu bewahren. Doch

der Liberalismus selbst habe nie eine eigene Staatstheorie zu bieten gehabt, son-

dern habe sich historischmit verschiedenen solcherTheorien verbunden; bspw.mit

der Demokratie. Die Demokratie in Verbindungmit dem Liberalismus, so Schmitt,

führe tendenziell jedoch paradoxerweise selbst zum totalen Staat. Alles Staatliche,

so Schmitt, werde im Liberalismus potenziell gesellschaftliche Aufgabe (Selbstre-

gulation, Schaffung von Institutionen, Assoziationen etc.), aber in einer Demokra-

tie werde wiederum alles Gesellschaftliche auch zumindest tendenziell staatliche

Aufgabe (Volkssouveränität). Es handle sich um den problematischen Begriff der

»Identität« zwischen Herrschern und Beherrschten, Regierenden und Regierten,

welcher diese mögliche Übereinstimmung zwischen Demokratie und Diktatur er-

mögliche.107 Das ist übrigens eine These, die Michel Foucault in In Verteidigung der

Gesellschaft beinahe identisch ausarbeitet. Die souveräne Macht greift aus Grün-

den der Effizienz und aufgrund von Revolten und Unruhen die Demokratie auf,

aber moduliert sie und führt zu einer tatsächlich totalen Kontrolle und kapillaren

Steuerung der neuen Gesellschaft durch die Instrumente der lokal entstandenen

106 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-

rien, Berlin, 2009, S. 19.

107 Vgl. Schmitt, Carl: Verfassungslehre, Berlin: Duncker & Humblot 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinarinstitutionen. Diese Überkreuzung von Staat und Gesellschaft betrach-

tete nun Schmitt in der Geschichte des Staatsrechts. Schmitt hält fest, dass durch

die liberale Demokratie ein Zustand entsteht, in dem der Staat immer mehr re-

geln können, aber immer weniger regeln dürfen soll. Eine paradoxe Situation, die

jedoch von dieser Modulation von Demokratie durch die souveräne Macht her-

rühre. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts habe es vor dem Hintergrund dieser

paradoxen Ausgangslage in der deutschen Staatslehre eine Bewegung weg von He-

gels universalem Staat hin zum totalen Staat gegeben. Ziel sei nicht mehr nur ei-

ne dialektisch-höhere Einheit zwischen Einzel- und Gemeinwillen, sondern eine

tatsächliche Identität. Gesellschaft und Staat stehen sich nicht mehr gegenüber,

sondern fallen zusammen. Alles Gesellschaftliche ist potenziell politisch und po-

tenziell von Interesse des Staates. Im Namen aller muss alles veränderbar sein –

Agent dieser aller ist der Staat. Es kommt ausgerechnet durch die liberale Demo-

kratie zu einer Stärkung der alten souveränen Macht, die in einer Gegenbewegung

durch Physiokraten und andere Liberale historisch infrage gestellt wurde. Doch im

Gegensatz zum Absolutismus steht im Zentrum der Souveränität nicht mehr der

einfache Glanz des Souveräns bzw. die ratio status, sondern das schwierige Doppel-

bild des Volkes. Einerseits als oberster Souverän und zugleich als zu optimierende

Masse an Individuen. So zitiert Schmitt den protestantischen Staatsrechtler Rudolf

Smend zustimmend, der behauptete, der demokratische Staat habe eine Entwick-

lung geöffnet, die Folgendes ermöglichte: »die lebendigste Durchdringung aller ge-

sellschaftlichen Sphären durch den Staat zu dem allgemeinen Zwecke, alle vitalen

Kräfte des Volkskörpers für das Staatsganze zu gewinnen.«108 Ernst JüngersThese,

dass der Erste Weltkrieg nur vorläufiger Höhepunkt einer weltweiten zunehmen-

den Entfesselung vitaler Kräfte der Völker sei, deckt sich mit Carl Schmitts Analyse

des Politischen und der Geschichte des Staatsrechts. Schmitt und Jünger betrach-

ten nur jeweils unterschiedliche Aspekte – der eine Fragen des Staatsrechts und

der andere betreibt eine metaphysische Zeitdiagnose und versucht daraus Hand-

lungsvorschläge abzuleiten. Bei beiden geht es jedoch auch (mehr oder minder un-

ausgesprochen) darum, eine Revolution herbeizuschreiben, die den Liberalismus

und das Bürgertum hinwegfegt und dem über die Welt hereinbrechenden tota-

len (wahlweise auch elementaren) Zeitalter endlich gerecht zu werden und sich zu

rüsten.

Jüngers (zu Schmitts paralleler) Erkenntnis ist somit, dass der Erste Weltkrieg

hier zwischenzeitlicher Höhepunkt einer historischen Entwicklung zunehmender

Dynamisierung und Entwicklung der menschlichen Lebenskräfte ist. Ein grund-

legender Unterschied zwischen Carl Schmitt und Ernst Jünger besteht nun darin,

108 Zitiert nach: Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und

drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 347

dass für Schmitt der für beide Denker paradigmatische Begriff des Krieges im Ge-

gensatz zu Ernst Jünger keine Folge einer Anthropologie des reinen Kriegertums

ist. Krieg ist für Schmitt ein historisch-existenzieller Grenzbegriff, der konstitutiv

für kollektives politisches Handeln ist und bei dem die Bereitschaft der Akteure

zumindest theoretisch bis zum Äußersten zu gehen – der physischen Vernichtung

des Feindes –, gegeben sein muss, um das begriffliche Kriterium zu erfüllen, die

Schwelle des Politischen zu überschreiten. Schmitt denkt jedoch vom Frieden aus –

»Kriege werden geführt, um Frieden zu schließen«109 und die existenzielle Dro-

hung mit dem Kriege konstituiert und strukturiert das Feld des Politischen. Ernst

Jünger hingegen bekräftigt noch am Tage nach der Machtergreifung der National-

sozialisten in einem Radiointerview und Streitgespräch mit dem Schmitt-Schüler

Paul Adams eine anders gelagerte Sichtweise, die er in Der Kampf als inneres Erlebnis

schon ausgeführt hatte: »[D]der Mensch sei nicht auf den Frieden angelegt«110 und

der Krieg sei somit eine anthropologische Notwendigkeit. Während Schmitts Be-

griff des Krieges also von der das Politische begründenden, existenziellen »Dezisi-

on« ausgeht, so bleibt auch bis zum Ende der Weimarer Republik Jüngers Kriegs-

begriff anthropologische Grundkonstante des vitalen Lebens. Diese Haltung kom-

mentiert Schmitt wiederholt ablehnend. Schmitt trennt seine politisch-dezisionis-

tische Perspektive ab von Jüngers agonaler Perspektive.111

Im Krieg selbst brachte dies die neuartige Erscheinung der Totalen Mobilma-

chung mit sich.

»Neben den Heeren, die sich auf den Schlachtfeldern begegnen, entstehen die

neuartigenHeere des Verkehrs, der Ernährung, der Rüstungsindustrie, – das Heer

der Arbeit überhaupt. In der letzten, schon gegen Ende dieses Krieges angedeu-

teten Phase, geschieht keine Bewegung, und sei es die einer Heimarbeiterin an

ihrer Nähmaschine, mehr, der nicht eine zum mindesten indirekte kriegerische

Leistung innewohnt. In dieser absoluten Erfassung der potentiellen Energie, die

die kriegführenden Industriestaaten in vulkanische Schmiedewerkstätten ver-

wandelt, deutet sich der Anbruch des Zeitalters des vierten Standes vielleicht am

sinnfälligsten an, sie macht den Weltkrieg zu einer historischen Erscheinung, die

an Bedeutung der französischen Revolution zummindesten ebenbürtig ist.«112

109 Høibraaten, Helge: Carl Schmitt, Henrik Ibsen und die Politische Theologie. Die Kronpräten-

denten, Kaiser und Galiläer und die Lehre vom Dritten Reich, in: Faber, Richard/Høibraaten,

Helge (Hg.): Ibsens »Kaiser und Galiläer«. Quellen – Interpretationen – Rezeptionen, Würz-

burg: Königshausen & Neumann 2011, S. 245.

110 Ebd.

111 Vgl. hierzu Schmitt, Carl: Staat, Grossraum, Nomos, Berlin: Duncker & Humblot 1995.

112 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Während die tatsächliche Kriegsarbeit und die Fabrikarbeit Ausdruck des aktiven

Arbeitstypus sind, so stellt Jünger hier eine Rangordnung auf, in der die »passive

Arbeit« mindestens eine ebenso wichtige Rolle spielt. In seinemKonzept der Arbeit

steht die für den liberalen Bürger entfremdende Grunderfahrung der Mass – die

passive Arbeit. Es geht um die Grunderfahrung, nur noch funktional über Reklame

und moderne Medien, behavioristisch auf Ziffern und bunte Lichter im Straßen-

verkehr zu reagieren.113 Der aktive Arbeitertypus, der sich bspw. in den Stoßtrupps

des Weltkrieges finden wird, ist überhaupt erst möglich durch diese innere und

äußerliche Bearbeitung des Menschen durch die Vermassung. Diese Massenkultur

ist für Jünger Ausdruck der größeren Wirkung der Gestalt des Arbeiters, welche in

anderen Arbeitsbegriffen, die seinerzeit diskutiert wurden, fälschlicherweise au-

ßer Acht gelassen wurden. Arbeit ist nicht nur materialistisch und soziologisch zu

fassen, sondern Arbeit ist eine totaler »Jahrhundertprozess«, der ganz tief in al-

len Ebenen des Lebens Einzug gehalten hat.114 Das Konzept der passiven Arbeit

in Form der manipulativen Massenkultur ist ein Topos, welches übrigens Ador-

no und Horkheimer 1947 in der Dialektik der Aufklärung »sehr kritisch, aber auch

mit einer Mischung aus Abscheu und Faszination«115 aufgreifen werden. Interes-

sant ist für Harro Segeberg an dieser Stelle, dass man in Adornos und Horkhei-

mers Kritik »glaubt […,] bis zur Wahl der Metaphern hinein immer noch Jünger

zu hören«.116Jünger bezeichnet diesen Jahrhundertprozess wie schon ausgeführt

als Totale Mobilmachung, welche nichts anderes als ein Prozess der Vertiefung des

Phantasmas der Moderne ist: des vollendeten Zugriffs der Macht auf die vitalen

Kräfte des Lebens durch passive und aktive Arbeit.117

»Um Energien von solchen Ausmaßen zu entfalten, genügt es nicht mehr, den

Schwertarm zu rüsten, – es ist eine Rüstung bis ins innersteMark, bis in den feins-

ten Lebensnerv erforderlich. Sie zu verwirklichen, ist die Aufgabe der totalen Mo-

bilmachung, eines Aktes, durch den das weit verzweigte und vielfach differen-

zierte Stromnetz desmodernen Lebens durch einen einzigen Griff am Schaltbrett

dem großen Strome der kriegerischen Energie zugeleitet wird.«118

Der Schwertarm kann als eine Anspielung auf Thomas Hobbes’ übermächtigen Le-

viathan gelesen werden. Auf dem Titelblatt des Buches Leviathan von Hobbes findet

113 Vgl. Segeberg, Harro: Technikverwachsen. Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters«

bei Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des

Organischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, München: Iudicum 1995, S. 217ff.

114 Vgl. ebd., S. 220.

115 Ebd., S. 219.

116 Ebd., S. 219.

117 Vgl. ebd., S. 211-230.

118 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 349

sich ein Bild dieses Leviathan. Zu sehen ist der absolute Herrscher mit einer Krone

auf dem Kopf, der über die Ländereien, die Städte, die Stände und die Bewoh-

ner herrscht. Der absolute Herrscher, der über dem Reich thront. Bezeichnend ist,

dass sein Körper bei genauerem Hinsehen aus den vielen Körpern seiner Unterta-

nen besteht, die dem Gesellschaftsvertrag eingewilligt haben. In der rechten Hand

hält er das Schwert und in der linken hält er den Krummstab – also die Zeichen

für die weltliche und die geistliche, spirituelle Macht. Jünger nutzt dieses Bild des

Schwertarmes in seinem Beitrag sicherlich bewusst. Jünger wollte hier eine Ent-

wicklung der Moderne andeuten. Hobbes versuchte seinerzeit – so hat Foucault In

Verteidigung der Gesellschaft erläutert – den absolutistischen Staat als eine (auf geo-

metrischer Basis der Körper bestehende) Konstruktion zum Wohle aller, egal ob

nun wirklich jeder zugestimmt hat oder nicht, zu rechtfertigen. Diese Argumen-

tation richtete sich gegen die Revolutionäre im England des 17. Jahrhundert. Doch

losgelöst von dieser Frage hat Hobbes für die politischeTheorie einen entscheiden-

den Analyserahmen vorgelegt. Hobbes ging es mit seinem Gesellschaftsvertrag um

eine mechanistisch-anthropologische Rechtfertigung des großen Automaten, der

Souveränität, des Rechts des Schwertes in Zeiten der zunehmenden Freiheiten. Es

ging ihm darum, die unbedingte Souveränität des Staates im Wohle aller anzusie-

deln. Ein zutiefst modernes Unterfangen. Rudolf Augstein hat in einem treffenden

Essay über Hobbes’ Leviathan formuliert:

»Für die Vorstellung des Staates als eines Kunstprodukts menschlicher Berech-

nung hat Hobbes den entscheidenden Schritt getan. Der ›große Mensch‹, der

Staatslenker als handelnde Maschine, war für immer vorgestellt. Nötig war nun

nur noch, auch den kleinen Menschen, das Individuum als ›homme machine‹

vorzustellen, was die Philosophen zwischen Hobbes und Foucault [Kursivierung

N. A.] gründlich besorgt haben.«119

Das ist ein interessanter Gedankengang von Rudolf Augstein. Hobbes stellte die

überlebensgroßeMaschine des Souveräns in den Dienst der Berechnung undMeh-

rung des Gemeinwohls. Einen Faden, den auch Rudolf Smend und Carl Schmitt

aufgegriffen haben, wie ich oben gezeigt habe. Worauf nun »die Philosophen zwi-

schen Hobbes und Foucault« aufmerksam machen, ist, dass diese Konstruktion

des Wohls der Gemeinschaft im Bann der Souveränität nun einen spiegelbildli-

chen Prozess der Konstruktion des modernen Menschens, der »homme machine«

zur Folge hat. Demmechanistischen Souverän steht seither das mechanistisch ver-

standene Körper-Individuum gegenüber. Die Macht des Schwertes des Leviathans

basiert auf der Lebenskraft des Körper-Individuums.Michel Foucault, Carl Schmitt

und Ernst Jünger gehören dieser Aufzählung Augsteins an. Sie sind Denker, die

119 Augstein, Rudolf: Hobbes und wir, in: Der Spiegel 2, 1983, S. 137.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich mit dem Zusammenhang der kleinen homme machinemit der großen Maschi-

ne der ratio status beschäftigen. Sobald der große Souverän als Kunstprodukt der

menschlichen Berechnung für das Wohl aller vorgestellt ist, kann die Dialektik der

Aufklärung überhaupt erst beginnen. Das Wohl des Einzelnen, die Freiheit, die

Gerechtigkeit, der ewige Friede sind alles Kategorien, die im Laufe der nächsten

Jahrhunderte scheinbar bruchlos in die Hand einer ratio status gelegt werden, die

am langen Ende doch ein Schwert in der Hand trägt. Im Namen des Wohles je-

des Einzelnen wird im Auftrag der Souveränität das einzelne Leben dynamisiert

und mobilisiert – für das Wohl des Einzelnen wird der Einzelne immer tiefer in

einen Arbeitsprozess hineingezogen. Und all diese Arbeit – unter dem Vorwande

des Wohls jedes Einzelnen – führt doch am Ende zum Erstarken des bedrohlichen

Schwertarms, weil alle anderen gestärkten Körperteile doch auch wieder zur all-

gemeinen Kräftigung des Souveräns führen. Worauf Jünger aufmerksam machen

will, ist diese Dialektik der Aufklärung, die die Würde des Einzelnen an erste Stelle

stellt, jedoch beim Absichern dieser Würde wieder auf Hobbes’ Souverän zurück-

greift, der den Einzelnen in seine Maschine einspannt und den Einzelnen so selbst

auch zur Maschine macht.120 Und diese Gesamtmaschine ist darauf ausgerichtet,

sich selbst stets weiter zu stärken – und das zeigt sich letztendlich in der zuneh-

menden Dynamisierung des Lebens, welche sich im Frieden in der totalen Arbeits-

gesellschaft und im Krieg in der Totalen Mobilmachung zeigt. Vor diesem Hinter-

grund der Dialektik der Aufklärung, so Jünger,wird auch klar, dass der Unterschied

zwischen Kapitalismus und Sozialismus letztlich keinerlei wirklichenWiderspruch

bedeutet, sondern beide – unter verschiedenen Vorzeichen vielleicht – Ausdruck

desselben Fortschritts des Zugriffes der Macht über das Leben bedeuten. Sie sind

beide »zwei Seiten der großen Kirche des Fortschrittes, die sich hier vertragen und

dort in erbittertem Kampfe stehen«.121

Der Krieg wird – wie alles andere zunehmend auch – ein gigantischer Arbeits-

prozess der Gesellschaft. Diese Totale Mobilmachung unter der De-facto-Diktatur

Erich Ludendorffs im Ersten Weltkrieg stellt eine extreme Form des Ausnahmezu-

stands dar. Es handelte sich um eine Mobilisierung der Kräfte, wie es sie vorher

noch nicht gegeben hatte: Die Änderung der Geldwährung, die Rationierung der

Rohstoffe und Lebensmittel, die rechtliche Überführung des Arbeitsverhältnisses

in das Militärverhältnis, die Pflicht zum Zivildienst, die Bewaffnung der Handels-

schiffe sowie die beinahe unbegrenzte Ausdehnung der Macht des Militärs stellten

eine totale Verfügbarkeit der menschlichen Produktivkräfte unter den Staat dar,

den es bis dato nicht gegeben hatte. Jüngers Ziel, eine Erklärung für den verlore-

nen Krieg zu geben, hängt dann auch mit dieser Totalen Mobilmachung zusam-

120 Hier knüpft Michel Foucaults Überwachen und Strafen eins zu eins an.

121 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 351

men. Seiner Meinung nach ist es der deutschen Führung misslungen, eine Spra-

che des Fortschritts zu sprechen, die es diskursiv gewährleisten hätte können, wirk-

lich effizient alle Lebensbereiche, alle politischen Lager und sozialen Bereiche total

zu mobilisieren. Denn entscheidend sind die ideologischen und kultischen Mo-

mente, die Menschen diskursiv einbinden in das System. Und genau das sei dem

Deutschen Reich nicht so gelungen wie den westlichen Alliierten. Daher, so Jünger,

konnte die Mobilmachung technisch gesehen nicht ganz an ihre Grenzen getrieben

wurde. Hintergrund sind für ihn die veralteten Herrschaftsstrukturen des deut-

schen Kaiserreichs gewesen. So sei es kein Wunder, dass ausgerechnet die ameri-

kanische Demokratie, die im Gegensatz zum alten Preußen sogar kein Militärstaat

war, die Mobilisierung besser gewährleisten konnte als das Deutsche Reich. Denn

es ging nicht um die militärische Tradition einiger Bevölkerungsteile, sondern um

das universale Moment eines Arbeitsprozesses, zu dessen Teil der Krieg des 20.

Jahrhunderts sich entwickelt hatte. Hier nun schließt sich auch der Kreis mit den

Ausführungen Carl Schmitts zu den totalitären Tendenzen der liberalen Demo-

kratie. Die Vereinigten Staate konnten schlicht und ergreifend auf mehr vitale Le-

benskraft zugreifen, weil eine Demokratie zur Dynamisierung von Massen per se

strukturell geeignet ist. Und der demokratische Universalismus, der in Friedens-

zeiten schon für bestimmte Werte Massen mobilisieren kann und zur Lebenskraft

der Menschen somit besser Zugang hat, ist auch im Krieg eher in der Lage, total zu

mobilisieren.122 Entscheidend ist, dass diese Mobilisierung im Einklang steht mit

dem Diskurs des Fortschrittes. Ansonsten kann sie nicht möglichst alle Bevölke-

rungsteile ansprechen und in diese Mobilisierung einbinden. Jünger argumentiert

nun am Beispiel des Ersten Weltkrieges, dass das Deutsche Reich eben den Krieg

nichtmilitärisch, sondern wegenmangelnder Totaler Mobilmachung verloren habe.

Weil große Bevölkerungsteile ideologisch nicht erreicht werden konnten. Schon al-

lein der Kriegsgrund auf den beiden Seiten sei hier sehr aufschlussreich. Während

das Deutsche Reich und die Habsburger Monarchie aufgrund der Verletzung des

dynastischen Prinzips (dem Fürstenmord von Sarajevo) in den Krieg zogen und als

Begründung nutzen konnten, so kämpfte Frankreich in Selbstverteidigung und ge-

meinsammit Großbritannien und später den USA im fortschrittlichen Auftrag der

Werte des Völkerrechts (Neutralität Belgiens) und für die Werte der Französischen

Revolution. Es lief darauf hinaus, dass die westlichen Alliierten einen »Kreuzzug«

im Namen des Fortschritts führten, während das Deutsche Reich und Habsburg

(zumindest vordergründig) für die Fortschritts-ferne Reaktion kämpften. Die tie-

fe Dynamik für eine Totale Mobilmachung konnte in Deutschland nicht entfesselt

werden, weil schon die Begründung dieses Krieges der Fortschrittsdynamik entge-

gengestanden habe.123Während diewestlichen Alliierten zur Begründung ihrer To-

122 Vgl. ebd., S. 16ff.

123 Vgl. ebd., S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

talen Mobilmachungen sich auf der richtigen Seite der Geschichte des Fortschritts

befanden und völkerrechtliche Verträge zu schützen vorgaben, sprach Reichskanz-

ler Bethmann-Hollweg in reaktionärer Manier im Zusammenhang mit der miss-

achteten Neutralität Belgiens von einem »Fetzen Papier«.124 Jünger weist auf den

Zusammenhang hin, dass ein Reich, das im 20. Jahrhundert für den Fortschritt

mobilisieren will, bei Verträgen, dem Urmeter des modernen Liberalismus, nicht

einfach von einem Fetzen Papier sprechen kann – im Absolutismus zerreiße man

Verträge, im Liberalismus, so Jünger, lege man sie aus! Deutschland habe versagt,

seine Sprache für die Totale Mobilmachung im Rahmen dieses Geistes der Zeit zu

sprechen. Der deutsche Begriff der »Kultur« habe nichts so Fortschrittliches wie es

bspw. »civilisation« im angelsächsischen Raum habe.125

Jünger befindet sich mit seinem Beitrag Die totale Mobilmachung im Trend die-

ser Nachkriegszeit. Typisch für einen nationalistischen und revolutionären Ver-

treter seiner Zeit, stellt er sich nicht die Frage nach dem Sinn bzw. Unsinn des

letzten Krieges, sondern er versteift sich auf den Fakt der Niederlage und was man

daraus lernen könne. Es kommt auch nicht von ungefähr, dass Jünger und seine

Co-Autoren vom ErstenWeltkrieg sprechen. Schon in seinen Stahlgewittern und in

Der Kampf als inneres Erlebnis folgert er aus den Entwicklungen der Moderne, dass

dieser Krieg zwangsläufig nur der Auftakt zu weiteren Ausbrüchen elementarer

Gewalt sein könne. Bei Ernst Jünger selbst findet man nur mystische, kryptische

Begründungen, die nicht präzise angeben, woher diese Gewissheit rührt, dass sich

nun ein Zeitalter der zunehmenden Steigerungen dieser elementaren Ausbrüche

anbahne. Ernst Jüngers Bruder Georg-Friedrich, dessen Beitrag zum Sammelband

1930 auch den Namen Krieg und Krieger verleiht, führt diesen Zusammenhang ex-

plizit aus. Für ihn gibt es einen intrinsischen Zusammenhang zwischen einer zu-

nehmenden Macht über das Leben, die sich in der Entwicklung des Kapitalismus

gezeigt habe, und dem Vernichtungskrieg des 20. Jahrhunderts. Das Scharnier ist

der Imperialismus. Hier zeigt sich eine Analogie zu Lenins These in Der Imperia-

lismus als höchstes Stadium des Kapitalismus, in dem Lenin argumentiert, dass kurz

vor dem Ersten Weltkrieg der wirtschaftliche Weltmarkt vollendet worden sei und

internationale Trust-Monopolemit Staaten imHintergrund nun beginnen, die Ver-

teilung der Weltressourcen infrage zu stellen, eine total aufgeteilte koloniale Welt

immer wieder neu aufzuteilen. Das Kräfteverhältnis zwischen den neuen impe-

rialistischen Kräften kann damit nicht dauerhaft stabil sein. Zeiten des Friedens

124 Vietsch, Eberhard von: BethmannHollweg. Staatsmann zwischenMacht und Ethos, Boppard

am Rhein: Boldt 1969, S. 193.

125 Vgl. Jünger, Ernst: Die totaleMobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 20f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 353

werden somit zu Atempausen zwischen den imperialen Kriegen.126 Im Vorwort

zur deutschen Ausgabe schreibt Lenin:

»Im Büchlein wird der Beweis erbracht, daß der Krieg von 1914-1918 auf beiden

Seiten ein imperialistischer Krieg (d.h. ein Eroberungskrieg, ein Raub- und Plün-

derungskrieg) war, ein Krieg um die Aufteilung der Welt, um die Teilung und

Neuverteilung der Kolonien, der ›Einflußspähren‹ des Finanzkapitals usw.

[…]

Der Kapitalismus ist zu einem Weltsystem kolonialer Unterdrückung und finan-

zieller Abwürgung der großen Mehrheit der Bevölkerung der Erde durch eine

Handvoll ›fortgeschrittener‹ Länder geworden. Und in diese ›Beute‹ teilen sich

zwei, drei weltbeherrschende, bis an die Zähne bewaffnete Räuber (Amerika,

England, Japan), die die ganze Welt in ihren Krieg um die Teilung ihrer Beute mit

hineinziehen.

[…]

Dutzende Millionen von Leichen und Krüppeln, die der Krieg hinterließ – ein

Krieg, der darum geführt wurde, ob die englische oder die deutsche Gruppe von

Finanzräubern einen größeren Teil der Beute erhalten soll […].«127

Im Stadium des Imperialismus entstehen zunehmend Unwuchten im Weltwirt-

schaftssystem, die Lenin in der unterschiedlichen Entwicklung der realwirtschaft-

lichen Produktionsverhältnisse (bspw. der unglaublichen Steigerung der Stahlpro-

duktion in Deutschland gegenüber England zwischen 1870 und 1914) gegenüber

den Entwicklungen der Konzentration des Finanzkapitals in den Händen Weni-

ger, die eher hinter England und den USA standen (v.a. englische und französische

Millionäre). Monopolkartelle eignen sich ganze periphere Landstriche innerhalb

kürzester Zeit an, um diese zu industrialisieren (Lenin dient hier die Statistik des

Eisenbahnausbaus im Zentrum und in der Peripherie der Weltwirtschaft als Quel-

le) und dadurch außerhalb der schon hochentwickelten Zentren hohe Profite als

Finanzkapital anzuhäufen. Parallel dazu endet die Verteilung der Kolonialgebiete

und das Abstecken von Hegemonie-Gebieten der Staaten. Wie anders als durch

Gewalt, so fragt Lenin, könnten diese Unwuchten zwischen den Nationen (bzw.

zwischen den Monopolisten und den Nationalstaaten) aufgelöst werden? Der Ers-

te Weltkrieg ist daher für Lenin der Auftakt zu einer Reihe an imperialistischen

Kriegen um die nationale Hegemonie imWeltfinanzkapitalismus, das durch inne-

re »Fäulnis« zwischen »parasitären« Monopolstrukturen, Rentiermentalität west-

126 Vgl. Lenin, Vladimir Ilʹič: Der Imperialismus als höchstes Stadium des Kapitalismus, Moskau:

Verlagsgenossenschaft ausländischer Arbeiter in der UdSSR, 1945.

127 Ebd., S. 5ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

licher Bourgeoisien und Abschöpfungs- und Verschuldungsstrukturen in den Ko-

lonialstaaten gezeichnet ist.128

Auch Georg-Friedrich Jünger kommt zu derselben Schlussfolgerung. In einer

Verkehrung des Sprichwortes von Heraklit meint er: »Friedenszustände nämlich

sind jene Zustände, in denen der Krieg latent ist. Der Friede ist der Vater des Krie-

ges […].«129 Georg-Friedrich Jünger leitet, wie Lenin auch, die Notwendigkeit einer

bevorstehenden Abfolge an Kriegen aus der wirtschaftlichen Entwicklung ab, die

sich im vorangegangenen Jahrhundert zugespitzt hat. Alles sei in dynamische Be-

wegung geraten, der Zahn der Zeit bestehe in der Dynamisierung des Lebens. Der

Erste Weltkrieg, so bestärkt Georg-Friedrich Jünger, ist eins zu eins Ausdruck des

Schlachtrufs des Kapitalismus generell: »Konzentration aller Energie! Zentralisa-

tion! Rationalisierung aller Produktionsvorgänge! Intensivierung! Normung!«130

Die interessante Wendung nun besteht bei Georg-Friedrich aber auch beim Ernst

Jünger des Arbeiters darin, dass im Gegensatz zu Lenin nicht die innere Notwen-

digkeit des Kapitalismus in seiner imperialistischen Phase diesen kriegerischen

Schlachtruf vorgibt. Die Ökonomie ist nicht das alles Determinierende. Nein, hin-

ter diesen Entwicklungen steht letztlich eine vitalistische Lebensmacht, die nichts

mit der Ökonomie zu tun hat, sondern eine strategische Kraft darstellt, welche die

zunehmende Ausbeutung der Lebenskräfte aus der Vitalität des Lebens selbst her-

aus begründet. Georg-Friedrich und Ernst Jünger (sowie wohl auch Carl Schmitt)

erkennen diese Lebensmacht in der Geschichte der Moderne, des Staatsrechts, der

Staatsräson, in der Entstehung des Politischen, des Fortschritts, des Kapitalismus

und in ihrem Kristallisationsereignis des Ersten Weltkriegs und der dortigen To-

talen Mobilmachung. Ganz konkret dazu schreibt Georg-Friedrich Jünger:

»Eisenbahnen, Flugzeuge, Kriegsschiffe, Untergrundbahnen, Hochspannungslei-

tungen, Kraftwerke sind nicht deshalb geschaffen, weil sie Instrumente einer hö-

heren Ökonomie darstellen. Sie sind Erscheinungen undMächte eines Lebens, sie

rüsten, schützen, stärken es, und erst deshalb, weil sie es tun, kommt ihnen wirt-

schaftliche Bedeutung zu. Eine solche Bedeutung gewinnt heute alles, was geeig-

net ist, die Bewegung zu steigern, was brauchbar ist, das unablässig wachsende

Quantumder Arbeit zu bewältigen, was Kraft erspart, umdie Leistung zu erhöhen

und den ungeheuren Verzehr der Energien fördert.

[…]

Das Expansive dieser planetarischen Aktion tritt ins Bewußtsein; der imperiale

Zug, den sie trägt, wird sichtbar. Das Phänomen, das ihr zugrunde liegt, entzieht

sich der Analyse; es gibt keine Antwort auf die Frage, warum alles das geschieht.

128 Vgl. ebd., S. 62-105.

129 Jünger, Georg-Friedrich: Krieg und Krieger, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 58.

130 Ebd., S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 355

Wohin aber führt es? Wer spürt nicht, daß sich hier etwas außerordentlich Dro-

hendes vorbereitet; wen rührt nicht die Ahnung an, daß sich neue Entscheidun-

gen nahen, die in einer Epoche der Entfesselung aller Kräfte vernichtend zu wer-

den drohen, Entscheidungen, die so endgültig und unwiderruflich sind, daß keine

Zeit mehr zu verlieren ist bis zu dem Termin, an dem ihr Eintritt erfolgt.«131

Hinter der Dynamisierung der Arbeit, die ein imperiales System hervorruft, wel-

ches zwangsläufig zu imperialen Kriegen führen wird, stecken am langen Ende

keine ökonomischen Zwänge, die auch kein wissenschaftlicher Sozialismus ans

Tageslicht bringen könnte. Was hier geschieht, entzieht sich der oberflächlichen

Zweckrationalität und ist ein tiefergehender Prozess der Dynamisierung der Le-

benskräfte des Menschen.Weder Ernst noch Georg-Friedrich Jünger geben an die-

ser Stelle in diesem Sammelband Auskunft über den genauen Hintergrund dieses

metaphysischen Abrollens einer Entwicklung mit planetarischen Auswirkungen.

Worauf beide jedoch hinweisen, ist die Entwicklung, dass die technologischen und

sozialen Entwicklungen, die im Fortschrittsglauben des Liberalismus des 19. Jahr-

hunderts als eine Art fortschreitende »Zivilisierung« gedeutet wurden, eher als eine

dynamischere Ordnung der Kräfte des Lebens verstanden werden müssen, wel-

che per se weder friedlich noch kriegerisch ist. Sondern es gilt, dass durch die zu-

nehmende Ordnung und Dynamisierung aller Kräfte des Lebens jeder elementare

Konflikt zu einer höllischen Materialschlacht mutieren muss, da jeder Krieg auf

der Höhe der technologischen Entwicklungsstufe der Gesellschaft geführt wird.

Der Krieg der Zukunft wird jedoch auch stets ein totaler sein, weil die Gesellschaft

auch im Friedenszustand eben eine totale Arbeitsgesellschaft geworden ist. Ernst Jün-

gers Ziel ist es zu zeigen, dass die westlichen Alliierten den Krieg gewannen, weil

sie es besser geschafft haben, diesen metaphysischen Prozess der Dynamisierung

des Lebens durch eine Sprache des Fortschrittes zur Mobilisierung der Massen

für den Arbeitsprozess des Krieges nützlich zu machen. Ohne nun auf all seine

teilweise nicht ganz nachvollziehbaren Schlüsse für die Mobilisierungen für das

»geheime Deutschland«132 und seine romantisch-nationalistischen Ausführungen

über das »tiefere Deutschland«, für das man gerne gestorben sei,133 einzugehen,

so ist doch das Entscheidende für die vorliegende Arbeit: Der liberalen Aufklärung

liegt eine Dialektik zugrunde. Die Werte Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit in

Verbindung mit dem Zweckrationalismus des Kapitals führten zu genau gegentei-

ligen Resultaten. Denn hinter der Prosa der Aufklärung steckt eine »Macht über

das Leben«, welche durch eine Neuordnung der Gesellschaft die Lebenskräfte der

Menschen dynamisiert und dem großen Triebwerk der Moderne zuführt. Dabei

131 Ebd., S. 67.

132 Jünger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 28.

133 Vgl. ebd., S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

handelt es sich um eine apersonale Macht, deren Herkunft nicht näher bestimm-

bar ist. Es gibt jedoch einige Hinweise dafür, dass diese Lebensmacht, die Jünger

hier zum Ende seiner völkisch-nationalrevolutionären Phase noch nicht näher aus-

führt, irgendwie aus dem Leben selbst hervortritt. Jünger befindet sich, das merkt

man deutlich, im Übergang von seiner völkisch-nationalistischen Phase hin zu ei-

ner Analyse planetarischer Prozesse der Arbeitsgesellschaft.

Für sich fasst Jünger den Gedankengang seines Textes auf Seite 22 am besten

zusammen:

»Die totale Mobilmachung als Maßnahme des organisatorischen Denkens ist nur

eine Andeutung jener höheren Mobilmachung, die die Zeit an uns vollzieht. Die-

serMobilmachungwohnt eine eigeneGesetzmäßigkeit inne,mit der dasmensch-

liche Gesetz, wenn es wirksam sein soll, parallel laufen muß.«134

Es gibt eine »höhere Mobilmachung«, eine metaphysische Gesetzmäßigkeit, die

charakteristisch ist für die Moderne. Wenn »wir« ihrem Geheiß nicht folgen, wer-

den wir untergehen. Deutschland müsse sich wappnen für dieses neue elementare

Zeitalter. Dieser Krieg würde nicht der letzte werden, sondern sei nur Auftakt ge-

wesen für eine Reihe weiterer planetarischer Schlachten. Klar ist Jüngers Schrift

in erster Linie eine Zeitdiagnose – doch diese Diagnose verrät eine beinahe totale

Dringlichkeit, sich zu wappnen, sich den metaphysischen Gesetzmäßigkeiten der

Epoche zu unterwerfen und sich dem totalitären Staat zu unterwerfen. Recht of-

fen spricht Jünger das zu Beginn seines Textes an, als er über die versuchte Totale

Mobilmachung im Deutschen Reich schreibt:

»Dennoch wurden, trotz der ebenso grandiosen wie furchtbaren Schauspiele der

späten Materialschlachten, in denen das menschliche Organisationstalent seine

blutigen Triumphe feierte, die letztenMöglichkeiten noch nicht erreicht. Sie sind,

selbst wenn man sich auf die Betrachtung der rein technischen Seite dieses Pro-

zesses beschränkt, auch nur zu erreichen, wenn das Bild des kriegerischen Vor-

ganges schon in die Ordnung des friedlichen Zustandes vorgezeichnet ist.«135

Den allzu bürgerlichen Freiheiten weiterhin zu frönen, das heißt letztlich das Ge-

bot der Stunde nicht verstanden zu haben: die Totale Mobilmachung nicht mehr

als Ausnahme zu sehen, sondern zur Regel zu machen, wenn man nicht unterge-

hen will. Letztlich steckt hierin die Vorstellung eines totalitären Staatssystem, das

alle gesellschaftlichen Teile und Funktionen für sich in Beschlag genommen hat

und die Hierarchien und die Nützlichkeitslogik des Militärs auf die ganze Gesell-

schaft ausdehnt. Das ist Jüngers Appell – gestützt auf seiner Zeitdiagnose einer al-

134 Ebd., S. 22.

135 Ebd., S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 357

les Rückständige verschlingenden, zunehmenden Dynamisierung der Lebenskräf-

te um jeden Preis.

6.2.6 Exkurs: Ungeahnte Parallelen mit Walter Benjamin

Noch im Jahr 1930 rezensiert Walter Benjamin, der prominente Linke der Weima-

rer Republik, den Sammelband Krieg und Krieger. Benjamin kritisiert freilich den

Sammelband und die Autoren sehr scharf. Wegen ihrer Rede über den »ewigen

Krieg«, den »Krieg als Vater aller Dinge« und in ihrer emblemhaften, teilweise un-

durchdachten und unterkomplex wirkenden Nationalismen bezichtigt Benjamin

sie eines »lasterhaften Mystizismus«. Der Versuch, den Weltkrieg in Lettern des

Heldenhaften zu beschreiben, bezeichnet er vor dem Hintergrund des von den

Autoren völlig außen vor gelassenen Gaskriegs, der ja nichts mehr Heldenhaftes

zulässt als »knabenhafte Verschwärmtheit«. Rundweg bezeichnet er die gesamte

Kriegstheorie, die von den Autoren zu etablieren versucht wird, als zweifelhaften

Versuch, »Thesen des l’Art pour l’Art auf den Krieg« zu übertragen.136 »Falsche-

re Töne«, »ungeschicktere Gedanken« und »taktlosere Worte« als die Rede vom »zu

unedlemGeblüt«, das teilweise an der Front gewesen sein soll, von ewigemHelden-

tum und von mystischen Wiederauferstehungen archaischer Kämpfer könne man

gar nicht zu Papier bringen, so Benjamin. Das sei nicht nur dünnes Denkprodukt,

das lediglich die Herrschaft einer kleinen neu-nationalistischen Kaste ehemaliger

Frontsoldaten zu einer Übernahme der Macht verhelfen solle. Auch wenn die Au-

toren im Namen eines »ewigen Deutschlands« und freiwilliger Frontsoldaten des

Weltkriegs schrieben, so sei ihr Insistieren auf die Tugenden der Stärke, der Härte

und der Verschlossenheit vielmehr Ausdruck eines Aufrufs zu einer faschistischen

Klassenherrschaft:

»Was sich hier unter der Maske erst des Freiwilligen im Weltkrieg, dann des

Söldners im Nachkrieg, heranbildete, ist in Wahrheit der zuverlässige faschis-

tische Klassenkrieger, und was die Verfasser unter Nation verstehen, eine auf

diesen Stand gestützte Herrscherklasse, die niemanden und am wenigsten sich

selber Rechenschaft schuldend, auf steiler Höhe thronend, die Sphinxzüge des

Produzenten trägt, der sehr bald der einzige Konsument seiner Ware zu sein

verspricht.«137

Dass diese Gruppe von Autoren vom »ewigen Krieg« sprechen würden und mit ei-

nem unterkomplexen Nationalismus und irrationalen, mystischen Gefühlen einen

solchen ewigen Krieg begründeten, ist für Benjamin kein Wunder. Es handle sich

136 Vgl. Benjamin,Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,

Band III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 240.

137 Ebd., S. 248.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

um den Reflex einer faschistischen Clique an Menschen, die nichts anderes kenne

als denKrieg. Sie kenne den Frieden nicht.Daherwolle sie denKrieg aufrechterhal-

ten. Der Krieg, so Benjamin, sei der Niedergang des Deutschen Idealismus durch

einen »Sklavenaufstand der Technik« über den menschlichen Geist. Die faschisti-

schen Klassenkämpfer hätten das erkannt – etwas, das Benjamin am Buch Krieg

und Krieger ja in der Tat schätzt. Ebenso schätzt er die Charakterisierung Jüngers

der aktuellenWirklichkeit als einer total mobilgemachtenWirklichkeit. Die soziale

Realität des deutschen Idealismus, das bürgerliche Regime sei nicht fähig gewesen,

die riesenhaften technischen Potenziale konstruktiv für die Menschheit einzuset-

zen, sondern habe versucht, die (menschliche) Natur von der Technik zu separie-

ren. So beginnt Benjamin seine Rezension mit einem Bericht des royalistischen

und anti-semitischen Schriftstellers Léon Daudet über den Pariser Autosalon, der

für Benjaminwie folgt zusammenfassbar sei: »L’Automobile c’est la guerre.«138 Die-

se interessante Verknüpfung des Automobils – als Platzhalter für die technischen

Alltagsrevolutionen – mit dem Krieg greift Benjamin auf und folgt dieser Aussage

mit der Feststellung, dass die soziale Wirklichkeit zu Beginn des 20. Jahrhunderts

nicht reif gewesen sei, »die Technik sich zum Organ zu machen, [und] daß die

Technik nicht stark genug war, die gesellschaftlichen Elementarkräfte zu bewälti-

gen«.139 Hierin liege auch der Grund für den Ausbruch des Krieges und das grund-

sätzliche Problem im imperialistischen Zeitalter. Jünger, hierin bestärkt Benjamin

ihn, habe zwar dieses Grundproblem der Moderne, das in der Vermittlung zwi-

schen (menschlicher) Natur und Technik liege, erkannt. Aber wahr sei auch, dass

ermit seinenWeggefährten eine allzumystische und unterkomplexe Antwort gebe:

und zwar den Triumph der Technik über die Natur in der Materialschlacht und die

vermeintliche heroische Selbstaffirmation des faschistischenKlassenkämpfers.Die

Schöpfung in der Zerstörung zu sehen, die Vernunft im Rasenden Roland, die Frei-

heit in der Überwindung des Körpers, die Verbundenheit mit dem »tiefen Deutsch-

land« durch die Akzeptanz der technischen Notwendigkeit des Krieges – all das sei

eine falsche Antwort auf ein richtig erkanntes Problem. Die Lösung des Problems,

das sich eröffnet hat zwischen der sozialen Ordnung, der (menschlichen) Natur

und der Technik ist nicht durch einen mystischen »ewigen Krieg« der Nationen

beizukommen, indem denDestruktivkräften der Technik freier Lauf gewährt wird.

Der Krieg, der eigentlich gerade gefochten wird, so Benjamin, sei

»[d]ie eine, fürchterliche, letzte Chance, die Unfähigkeit der Völker zu korrigie-

ren, ihre Verhältnisse untereinander demjenigen entsprechend zu ordnen, das sie

durch ihre Technik zur Natur besitzen. Mißglückt diese Korrektur, so werden zwar

MillionenMenschenkörper vonGas und Eisen zerstückt und zerfressenwerden […]

138 Vgl. ebd., S. 238.

139 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 359

aber selbst die Habitués chthonischer Schreckensmächte [also die Autoren von

Krieg und Krieger – Anm. N. A.], die ihren Klages im Tornister führen, werden nicht

ein Zehntel von dem erfahren, was die Natur ihren weniger neugierigen, nüchter-

neren Kindern verspricht, die an der Technik nicht einen Fetisch des Untergangs,

sondern einen Schlüssel zum Glück besitzen.«140

Kurzum: Jünger hat mit seiner Zeitdiagnose des Überhandnehmens des Techni-

schen, des Maschinellen und der damit einhergehenden Dynamisierung mensch-

licher Lebenskräfte in den Augen Benjamins einer völlig richtige Analyse vorgelegt.

Doch das Festhalten an einem ewigen Krieg und noch viel schlimmer an einem ewi-

gen und tiefen Deutschland, das von einer kleinen Clique an faschistischen Klas-

senkriegern in einen Krieg einfach des Krieges wegen geführt werden soll, das sei

weder durchdacht, noch werde es dem Ausgangsproblem – der Verwerfungen zwi-

schen Natur, Gesellschaft und Technik – gerecht, sondern sei einfach ein »laster-

hafter Mystizismus«. Ohne nun an dieser Stelle in die Tiefe zu gehen, so lässt sich

aber eines festhalten: Bei genauerer Betrachtung und wenn man, wie der KPD-

nahe Ernst Becher in einer Rezension der Stahlgewitter, zum Schluss kommt, dass

Jüngers Nationalismus nur »aufgeklebt« sei und in theoretischen Aporien sich ver-

stricke mit seiner metaphysischen Lebensmacht-These, dann kann das den Blick

dafür öffnen, dass Benjamin und Jünger 1930 bestimmte Parallelen im Denken

aufweisen. Denn auch Jünger geht es um einen Weg, sich dieser Entwicklung der

technischen Revolutionen durch einen Staats- und Gesellschaftsaufbau zu unter-

werfen, der endlich ein echtes Ineinandergreifen zwischen Technik und Natur er-

möglicht. Oder noch konkreter: eine Gesellschaft zu schaffen, die dem Diktat der

Anforderungen der technischen Dynamisierung gehorcht. Für Jünger ist die Tota-

le Mobilmachung eine Art des organisatorischen Denkens, die alles und jeden im

total verdinglichten Kosten-Nutzen-Kalkül der total technisch-rationalisierten Lo-

gik des dynamischen und metaphysischen Fortschritts erscheinen lässt. Diese Lo-

gik will Jünger auf die Friedenszeit ausdehnen, um einem zwingenden Gebot der

Stunde gerecht zu werden. Hier sieht er sich bestätigt durch die parallel ähnlich

verlaufende Entwicklung im faschistischen Italien, in der bolschewistischen So-

wjetunion und selbst die dirigistischen Ansätze der US-Administration liest er so.

Jünger wird diesen in Die totale Mobilmachung noch nicht gänzlich ausgearbeiteten

Aspekt, in dem er mit Benjamin einig ist über eine nötige Zeitenwende, die Natur

und Technik in der sozialen Ordnung aufhebt, zur vollen Ausarbeitung in seiner

im Arbeiter geprägten Formel der ›Organischen Konstruktion‹ vervollständigen. Es

ist keinWunder, dass Jünger den »aufgeklebten« Nationalismus im Arbeiter aufgibt

und ihm eine »planetarische« Aufgabe zugesteht, die, wie Benjamin auch sagt, al-

le Völker in einem technischen Gesamtzusammenhang vermitteln würde. Jünger

140 Ebd., S. 249f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Benjamin fordern Unterschiedliches, gehören unterschiedlichen politischen

Kräften an, doch sie sind sich hier in dem, was Jünger als zwingende ›Organische

Konstruktion‹ und den Umbau eines neuen planetarischen Fortschrittsstaates an-

sieht, doch sehr nahe.141

6.2.7 Zwischenfazit: der doppelte Krieg – als Elementares und Totales

Es hat sich nun in diesem relativ ausführlichen Kapitel gezeigt, dass für Jünger

der Krieg eine hervorgehobene Rolle in der philosophischen und sozialen Ana-

lyse seiner Zeit spielt. Der Krieg ist für Jünger keine Ausnahme von der Regel,

sondern ist Kristallisationspunkt für die Zeitdiagnose. In der Zusammenfassung

seiner Kriegstagebücher zum Roman In Stahlgewittern schwankt Jünger zwischen

seinem romantischen Kriegsverständnis des antiken Heldenepos und der kalten,

klinischen Sachlichkeit der Darstellung einer Materialschlacht, in der der Einzelne

keinen individuellen, sondern nur noch einen funktionalen Wert hat. Einerseits

verteidigt Jünger die Vorstellung des Krieges als innere Erfahrung, als großes Wag-

nis, als den großen Sprung, der von Mut zeugt und dessen Hochgefühl das Leben

ausmache. Anthropologisch gesehen ist Jünger der Überzeugung, dass der Krieg

Ausdruck eines zeitlosen Rausches des Lebendigseins, des Drangs nach Selbstüber-

windung und Selbstbestätigung ist, welcher durch kein Gesetz und keinen Ver-

trag der Welt eingedämmt werden könne. Leben, so spitzt Jünger zu, heiße in ge-

wisser Weise auch immer zu töten. Am Leben ist nur der, der sich auch einmal

über die Materie, über seinen Körper, über seinen Lebensdrang hinwegsetzt und

seinem inneren Tier freie Bahn lässt.142 Ganz im Sinne des Futurismus und des

141 Vgl. hierzu auch Helmuth Kiesels weiterführende Ausführungen zu den Parallelen zwischen

Ernst Jüngers und Walter Benjamins Denken hinsichtlich der Kulturpolitik und der Benja-

min’schen Forderung nach einem neuen kulturellen »Barbarentum«, das für Kiesel in etwa

gleichzusetzen sei mit der kulturellen »Gepäckerleichterung«, von der Jünger an diversen

Stellen spricht. Kiesel, Helmuth: Ernst Jünger, Die Biographie,München: Siedler 2007, S. 398f.

142 Hier ergibt sich auf den ersten Blick eine gewisse Widersprüchlichkeit zu Jüngers These zur

›OrganischenKonstruktion‹, wie sie inKapitel 5.2dieser Arbeit ausgeführtwurde. Es stellt sich

die Frage, wie das innere Tier mit der Ununterscheidbarkeit zur Technik im Einklang stehen

kann. Die vorliegende Arbeit kann den anthropologischen Implikationen von Jüngers teil-

weise widersprüchlichen Aussagen nicht bis in das Letzte nachgehen. Doch es lässt sich fest-

halten, dass in Jüngers Augen bei seinem ›neuenMenschen‹ es keinenWiderspruch zu geben

scheint zwischendemAnimalisch-Triebhaften undder Verschmelzungmit derMaschine.Die

›Organische Konstruktion‹ scheint sich darin zu vollenden, dass das Instinktive und das Tech-

nische bei einem neuen Schlag Mensch kein Widerspruch mehr zu sein scheint – auch des-

halb kann er wahrscheinlich die Freiheit im Gehorsam zu den Anforderungen der Technik

postulieren – weil es eventuell eine innere Verwandtschaft zwischen dem Tier Mensch und

der Technik gibt.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Krieg statt Verständigung 361

Expressionismus ist jede Einstellung zum Leben, die den aufklärerischen Impe-

tus der Sicherheit und körperlichen Unversehrtheit so negiert, als ›vorbildlich‹ zu

erachten. Interessant nun an Jüngers Kriegsverständnis ist, dass sich diese klar

ästhetisch-anthropologische Sichtweise, die einem Leben in jedweder Gesellschaft

entgegenläuft und als unlebbar erscheint, sich mit einem technisch-vitalistischen

Bild vom Krieg vereint. Bezeichnet Jünger den Krieg auf der ästhetisch-anthropo-

logischen Seite einerseits als elementar, so beleuchtet er ihn gleichzeitig auch als

Ergebnis eines technisch-modernen Prozesses der Dynamisierung und Totalisie-

rung der Lebenskräfte, den die Aufklärung und die liberale Demokratie letztlich

mit hervorgebracht haben, kurzum als Totale Mobilmachung. Man kann folglich

zwei Hauptaussagen bei Jünger herausfiltern:

Erstens heißt Leben immer auch Kampf; es handelt sich dabei um eine anthro-

pologische Grundkonstante, die sich daraus ableitet, dass Leben immer bedeutet,

Grenzen zu sprengen, sich zu manifestieren und das, was einem imWege steht, zu

vernichten. Hier zeigt sich Jüngers Auseinandersetzung mit derThematik des Wil-

lens zurMacht bei Nietzsche. In Jüngers Augen gibt es eine existenzphilosophische

Verknüpfung zwischen Leben und Vernichtung. Um zu existieren, muss das An-

dere negiert werden und vom Anspruch her vernichtet werden. Hier zeigt sich im

teilweise romantisierenden und bellizistischen Ton eine existenzialistische Grund-

einstellung, die in dermodernen Literatur vonNietzsche über Freud, Schmitt,Hei-

degger, Sartre bis hin zu Foucault und Chantal Mouffe und Ernesto Laclau in ähnli-

cher Art undWeise zu finden ist: Das prekäre Ich gibt es nicht ohne das gefährliche

Andere.

Zweitens ist der Erste Weltkrieg Höhepunkt einer historisch einzigartigen Dy-

namisierung der vitalen Lebenskräfte, derenWegbereiter erst der zunehmende Li-

beralismus und Kapitalismus waren, deren Endziel aber nicht rationalistisch zu

fassen ist, sondern eine irgendwie geartete der technischen Sachlogik folgende

metaphysische Grundkonstante unserer Zeit ist. Der Krieg erscheint hier nur als

ein weiteres Indiz für diesen totalen technischen Zug der Moderne, den, wenn man

als Volk bestehen möchte, man im Sinne einer entsprechenden Staats- und Gesell-

schaftsform annehmenmüsse. Hier nun werden sich beide Seiten des Jünger’schen

Kriegsverständnisses in Der Arbeiter wieder berühren: in der Gestalt des Arbeiters,

die einerseits einen Typus prägen wird, der sich ästhetisch der anthropologischen

Herausforderungen stellt und diese heroische Selbstüberwindung als Rädchen im

System der Totalen Mobilmachung begehen wird. Und andererseits wird Jünger

diese beiden Seiten des Kriegsverständnisses miteinander in der Figur der ›Or-

ganischen Konstruktion‹ aufheben. Einerseits die der Logik des Lebens folgende

vitalistische Norm der Selbstübertretung und Normsetzung gegen jegliche Ord-

nung und andererseits die Ausrichtung jeglicher Produktivität und die Unterord-

nung jeglichen Lebens unter die technologischen Sachzwänge, die sich aus dem

Zeitalter der technologischen Revolutionen ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

6.3 Satz vier des biopolitischen Typus politischen Denkens

Krieg ist der Schlüssel zum Verständnis unserer Kultur, Geschichte und Gesellschaft; Ge-

schichte ist nicht in idealistischen Kategorien des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck

strategischer Machtverhältnisse.

Der einzig realistische Blick auf Kultur, Geschichte und Gesellschaft ist derjenige,

der ihre dezisionistische und letztlich grundlose Basis offenlegt. Nietzsches Kon-

zept des Willens zur Macht und der Genealogie ist für den biopolitischen Blick-

winkel entscheidend. Geschichte ist eine Abfolge von verschiedenartigen und un-

terschiedlichen Ansprüchen strategischer Willen zur Macht. Die Moderne und die

Aufklärung zeichnen sich durch eine verborgene, sich peu à peu durchsetzende

und in der Totalen Mobilmachung kulminierende Strategie zur totalen Macht über

das Leben aus. Um diese sichtbar zu machen, kann Michel Foucault die Macht

nur in den Begriffen des Krieges und des Kampfes hegemonial analysieren – er

nähert sich der Macht strategisch. Ob das Politische keinen Sinn außerhalb des

strategischen Kräfteverhältnisse hat, darauf möchte sich Foucault zwar nicht letzt-

lich festlegen lassen, jedoch zeigt sowohl sein methodologisches als auch philoso-

phisch-theoretisches Fundament der 1970er Jahre, dass das Politische für ihn nur

als Kampf um Hegemonie verstanden werden kann. Folglich sollen seine Genea-

logien Aktivisten helfen, diesen Kampf gegen die instrumentelle Rationalität der

Moderne aufzunehmen. Ernst Jünger hingegen hat einen tatsächlichen Krieg vor

Augen, wenn er den Krieg als Vater aller Dinge sieht: den Ersten Weltkrieg. Dieser

ist Kristallisationspunkt für die Analyse der Moderne. In ihm wird die biopoliti-

sche Macht über das Leben in der extremen Reinform der Totalen Mobilmachung

sichtbar. Und zugleich auch der neue Mensch in Form des Frontsoldaten, der sein

physisches Leben transzendiert und den existenzialistischen Anspruch bereit ist

aufzunehmen: das Leben als Sich-selbst-Riskieren oder gar als Töten zu verstehen.

Die Krise des Selbst, welche dieModerne letztlich durch ihre paradoxe Struktur des

Subjekt-Objekt-Dualismus hervorgerufen habe, kann der Einzelne und kann auch

die politische Einheit nur durch eine akzeptierende und annehmende Haltung des

Krieges und des Kampfes erreichen. Das prekäre Ich gibt es nicht ohne das gefähr-

liche Andere. Eine Erkenntnis, die von Carl Schmitts Freund-Feind-Dualismus bis

hin zu so vielen postmodernen Politikkonzepten eine weite Verbreitung gefunden

hat. Daher ist dies eine Position, die bei Foucault und Jünger nur exemplarisch

vorzufinden ist und vielmehr typisch für eine biopolitische Herangehensweise an

das Politische im Allgemeinen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007 - am 12.02.2026, 17:04:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

