6. Krieg statt Verstandigung

Wie in der Einleitung der vorliegenden Arbeit dargestellt, ist der vierte und somit
abschlieRende Punkt der Typenbildung der Aspekt des Krieges. Wie ebenfalls in
der Einleitung schon ausgefiihrt, steht auch dieses Kapitel in dualistischer Abgren-
zung zu einem entgegengesetzten Typus des politischen Denkens. Dieses Kapitel
soll die Entfernung sowohl Foucaults als auch Jingers von Konzepten politischen
Denkens aufzeigen, die auf Verstindigung basieren. Ich werde im Folgenden so-
wohl bei Foucault als auch Jiinger herausarbeiten, inwiefern der Krieg und nicht
die Verstindigung ein zentrales Moment ihrer politischen Theorie darstellt.

6.1 Krieg statt Verstandigung | - Michel Foucault

6.1.1 Foucaults Machtbegriff(e)

Macht ist ein Kernbegriff im Werk Michel Foucaults. Zu keinem Zeitpunkt hat
Foucault jedoch eine eigenstindige Machttheorie erarbeitet und ausgebreitet. Viel-
mehr niherte sich Foucault der Macht mittels verschiedener Analyseformen, wel-
che zu unterschiedlichen Machttypen fithrte. In seinen archiologischen Schriften,
wie etwa Wahnsinn und Gesellschaft, geht er selbst von einem juridischen Macht-
verstindnis aus, das sich im Absolutismus auf den Konig selbst bezieht. Die Eta-
blierung grofRer Internierungshiuser im Rahmen der grofien Einsperrung, von der
Foucault spricht, fithrt zu einer neuartigen Geschichte der EinschlieBung, welcher
Foucault in seinem Werk folgt. Historischer Ausgangspunkt ist fiir ihn spitestens
1656 die Eréffnung des Hopital général in Paris.! Foucault wird in Die Ordnung der
Dinge der Geschichte des Ausschlusses auf einem anderen Feld auf den Grund ge-
hen: in den Diskursformationen, welche die >episteme« der Humanwissenschaften
begriindet. Die Ordnung des Diskurses zeigt die verschiedenen diskurspolizeilichen

1 Vgl. Foucault, Michel: Wahnsinn und Cesellschaft. Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter
der Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1969.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Interventionen auf, welche die juridische Macht im Diskurs auf den Sprecher aus-
ibt. Die Ausschlieffung und am wichtigsten der Wille zur Wahrheit sind in die-
sem diskurstheoretischen Abschnitt Foucaults Wirken juridische Machtbeziehun-
gen innerhalb von Diskursen. Foucault fokussiert sich auf den Willen zum Wissen,
die Sorge um den wahren Diskurs in der Moderne, welcher eine Rationalitit be-
griindet, indem er das Anormale, das Wahnsinnige und dadurch Destabilisierende
bannt.? Ab den 1970er Jahren 16st nun die Macht den Diskurs als Hauptaugen-
merk Foucaults Stiick fiir Stiick ab. Zeugnisse des Ubergangs sind hier etwa sei-
ne Antrittsvorlesung Die Ordnung des Diskurses oder auch die Vorlesungsreihe Die
Macht der Psychiatrie. In beiden beginnt die Macht als etwas nicht mehr nur In-
nerdiskursives, sondern auch durch duflere Institutionen und Praktiken den Dis-
kurs einzuschrinken. Foucault ndhert sich Mitte der 1970er Jahre einer Analytik der
Macht, welche das juridische Verstindnis, welches Macht im Raster von Verboten,
Repression und Geboten auffasst, erst durch eine Tilgung des Subjekts und die Be-
tonung von Institutionen erweitert und sich in einem weiteren Schritt dann ginz-
lich distanziert. Foucault erweitert den souverinen Begriff der Macht um einen
apersonalen Machttypus, dessen Zugriff auf das Leben in der Moderne sich pan-
optisch, disziplinarisch, kapillar und biopolitisch ausgebreitet hat. Letzteren Ty-
pus der Macht hilt Foucault sowohl durch phinomenologische, strukturalistische,
hermeneutische als auch psychoanalytische Forschungszuginge fiir véllig unter-
schitzt sowie wenig erforscht und er setzt daher mit seiner »interpretativen Ana-
lytik« gerade dort an. Fiir seine Schiiler Dreyfus und Rabinow versucht Foucault
sich Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik zu bewegen, und die Vorteile beider
Methoden in den Sozialwissenschaften miteinander zu verkniipfen. Foucault erar-
beitet eine neue Methode mittels derer er zeigen will »wie in unserer Kultur Men-
schen die Sorte von Objekten und Subjekten geworden sind, die Strukturalismus
und Hermeneutik entdecken und analysieren«.> Foucault fiigt in der interpretati-
ven Analytik diese zwei Pole zusammen und befasst sich schwerpunktmiflig mit
dem apersonalen Machttypus, welchem er in Uberwachen und Strafen die Hervor-
bringung der Disziplinarmacht und der daraus resultierenden Kerkergesellschaft
genauso zurechnet wie im einige Jahre spiter erschienenen Der Wille zum Wissen
die Biomacht in Form von Sicherheitsdispositiven, die sich auf das Leben der Be-
volkerung ausiiben wie gleichwohl auf den einzelnen Korper. Apersonal ist dieser
Machttypus in dem Sinne, dass Macht nicht mehr als einem Souverin, einer In-
stitution oder sonstigem entspringend gesehen wird, sondern die Macht ist etwas,

2 Vgl. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

3 Dreyfuf}, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und Her-
meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S.12.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

das niemandem gehort und das sich von sich aus aus verschiedenen sich iitberdeter-
minierenden Zentren (die Disziplinarinstitutionen) heraus entfalte. Dieser Aspekt
der sich selbst entfaltenden disziplinarischen Machtapparate als Antwort auf ad-
ministrative Herausforderungen der Bevilkerungsexplosion und der aufkommen-
den Industrialisierung war es wohl auch, welcher Axel Honneth im Sammelband
von Michael Kelly iiber die Habermas-Foucault-Debatte dazu fiihrte, Foucault eine
funktionalistische Argumentation zu attestieren.* Dagegen wird Foucault sich in
mehreren Interviews wehren. Diese Abwehr hat sicherlich auch damit zu tun, dass
Foucault sich von seiner mikrophysischen Betrachtung einer sich aus verschiede-
nen partikularen Zentren herausschilenden Macht mit dem Ziel der Kérperdressur
in Disziplinarinstitutionen aus verschiedenen Griinden abwendet und sich in Der
Wille zum Wissen noch einmal grundlegend neu aufstellt beziiglich der Machtana-
lyse. Foucaults Ziel bleibt weiterhin eine nicht-souverine, apersonale Machtana-
lyse und er versucht sich nun ginzlich von juridischen Kategorien zu I6sen.> An
dieser Stelle experimentiert Foucault mit methodologischen Méglichkeiten, eine
solche Machtanalyse zu erreichen. Dazu gehért auch die Kriegshypothese, welche
anhand der Vorlesungsreihe In Verteidigung der Gesellschaft in Kapitel 6.1.3 tieferge-
hend analysiert werden wird. Ab diesem Zeitpunkt nihert sich Michel Foucault
dem Thema der Macht nur noch strategisch und teils gar militirisch. Auch wenn
Foucault im Laufe seiner letzten Jahre die universale Aussagekraft der Kriegshy-
pothese etwas einschrinken oder gar verwerfen wird, so hilt er doch bis zuletzt
daran fest, dass Basis der Machtverhiltnisse Krifteverhiltnisse am Grunde der
Gesellschaft sind, und wenn man sich mit Machtverhiltnissen auseinandersetzt,
man sich mit den unentrinnbaren Kimpfen auseinandersetzen muss. Die vorlie-
gende Arbeit trifft die Entscheidung, sich mit diesem genealogisch-strategischen
Foucault zu beschiftigen und sieht in diesem Foucault einen Vertreter des hier
herausgearbeiteten Typus des politischen Denkens.

Foucault versucht, diesen neuen Machttypus das erste Mal methodologisch zu
skizzieren in Der Wille zum Wissen, Sexualitdt und Wahrheit I. Die Macht, die Ge-
schichte ihrer Entwicklung und der Einfluss der Macht bis in die letzten und in-
timsten Winkel des Lebens sind Hauptfokus dieses Werkes. Foucault revidiert die
juridischen Machtanalysen als zu phantasielos und zeigt auf, wie Macht die Ord-
nung der Dinge, etwa die Sexualitit und unser Verstindnis vom Koérper, hervor-
bringt. Macht ist daher in erster Linie als produktiv zu verstehen. Sexualitit dient
Foucault als Ausgangspunkt fiir seine Machttheorie, weil sie am Kreuzungspunkt

4 Vgl. Honneth, Axel: Foucault’s Theory of Society. A Systems-Theoretic Dissolution of the Di-
alectic of Enlightenment, in: Kelly, Michael (Hg.): Critique and Power. Recasting the Fou-
cault/Habermas Debate, Cambridge: MIT Press 1994, S.164.

5 vgl. Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhange, Pader-
born: Fink Verlag, 2007, S. 146f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

293


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zwischen Individuum und Gesellschaft steht und daher in Foucaults Augen ein
vornehmliches Angriffsziel der Macht in der Moderne ist. Wie kommt Foucault
darauf, ausgerechnet von der Sexualitit her ausgehend eine Analytik der Macht
zu beginnen? Das wird nicht bis ins Letzte in Der Wille zum Wissen ersichtlich. In
seinem Nachwort zum Buch von Dreyfus und Rabinow antwortet Foucault Anfang
der 1980er Jahre, also einige Jahre nach dem Willen zum Wissen, auf die Frage unter
der Uberschrift »Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts«. Er prizi-
siert hier, dass er nie eine umfassende Machtanalyse entwickeln wollte, sondern es
ging ihm vielmehr darum, »eine Geschichte der verschiedenen Verfahren zu ent-
werfen, durch die in unserer Kultur Menschen zu Subjekten gemacht werden«.®
Seine Analyse der Macht verortet Foucault in seiner Forschung iiber die komplexen
Subjektivierungs- und Objektivierungsprozesse, welche das moderne Subjekt her-
vorgerufen haben. Hierbei handelt es sich gleichermaflen um Produktions- und
Sinnverhiltnisse wie um Machtverhiltnisse, die das Geriist des modernen Sub-
jekts sind. Wihrend Foucault in seinen archiologischen Schriften eher der epis-
temischen Produktion des Subjekts in den Humanwissenschaften nachging und
in Wahnsinn und Gesellschaft sowie Uberwachen und Strafen eher den internen und
externen Teilungsprozessen des Normalen vom Anormalen, des Kranken von dem
Gesunden nachging, so beschiftigt er sich in Der Wille zum Wissen um »die Art und
Weise, in der ein Mensch sich selber in ein Subjekt verwandelt [...]. Als Beispiel habe
ich die Sexualitit gewihlt: wie der Mensch gelernt hat sich als Subjekt einer >Sexua-
lititc zu erkennen.«’ Um diese Geschichte der Subjektivierung schreiben zu kon-
nen, suchte Foucault nach einer Methode, um diese spezifische Form der Macht zu
ergriinden. Eine Theorie der Macht schloss er aus, da dies eine vorhergehende Ob-
jektbildung benétige, die er nicht habe liefern konnen. So begab Foucault sich auf
die Suche nach den richtigen Begriffen, um sich einer analytischen Herangehens-
weise zu nihern, die das stindige Uberpriifen der Begriffe selbst impliziert. Fou-
cault setzt auf eine historische Analyse der Rationalitit der Moderne. Faschismus
und Stalinismus hitten zwar eine offensichtliche Verwicklung zwischen Rationali-
sierung und politischen Machtexzessen und -phantasmen gefithrt, jedoch verwirft
er den Zugang der Frankfurter Schule, sich mit dem Typ von Rationalitit, der in der
Aufklirung griindet, auseinanderzusetzen und ihn zu vernunftbegriindet zu »rei-
nigenx. Er kritisiert an diesem Zugang, dass ihm ein Hegel’scher Universalismus
innewohne, Foucault jedoch einen Zugang zur Analyse der Macht etablieren wolle,
welcher auf grundlegenden, kérperlichen Erfahrungen beruhte und mehr Zusam-
menhinge zwischen Praxis und Theorie zulief3e: »Wahnsinn, Krankheit, Tod, Ver-

6 Foucault, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts, in: Dreyfu, Hubert
L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1987, S. 243.

7 Ebd.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

brechen, Sexualitit usw. Ich halte das Wort >Rationalisierung« fiir gefihrlich. Wir
sollten spezifische Rationalititen untersuchen, statt stindig vom Fortschreiten der
Rationalisierung im allgemeinen zu reden.«® Hier wehrt sich Foucault somit gegen
die von Habermas oder in diesem Buch auch schon von Améry an ihn angebrachten
vernichtenden Kritiken, Foucault sei ein Gegen-Aufklirer, weil er die Rationalitit
der Aufklirung verwerfe. Foucault arbeitet heraus, dass er an dem konzeptionellen
Universalitit der Rationalitit grofRe Zweifel hege. Im Sinne der praktischen Wider-
stinde allitberall auf der Welt spitestens seit 1968 sei eine viel tiefergehende Schicht
der Macht iber das Leben Millionen Menschen bewusst geworden und habe zu
den spontaneistischen und teils fiir klassisch kritische und marxistische Theore-
tiker nicht verstindlichen Widerstandsformen gefiihrt. Ein Abstellen auf eine Ra-
tionalitit, welche universal in ihrer instrumentellen Abart zu souverin-juridischen
Formen der totalen Unterwerfung und Unterdriickung fiihre, reiche nicht aus, um
die Macht in ihrer modernen Fiille zu beschreiben. Foucault gibt in diesem kur-
zen Nachwort 1982 sehr offen an, von konkreten Widerstinden der vergangenen
20 Jahren her seine Machtanalyse begonnen zu haben. In den Widerstandsformen
sieht Foucault eine Art chemischen Katalysator, welcher fiir eine Analyse notwendig
ist. Anstatt folglich nach der inneren Rationalitit der Macht zu fragen, so schligt
er vor, Machtverhdltnisse von ihren Gegensitzen her zu verstehen.

»Um zum Beispiel herauszufinden, was unsere Gesellschaft unter verniinftig ver-
steht, sollten wir vielleicht analysieren, was im Feld der Unvernunft vor sich geht.
Wirsollten untersuchen, was im Feld der lllegalitdt vor sich geht, um zu verstehen,
was wir mit Legalitit meinen, und um zu verstehen, worum es bei Machtverhilt-
nissen geht, sollten wir vielleicht die Widerstandsformen und die Versuche der
Auflésung dieser Verhiltnisse untersuchen.«’

Foucault gibt eine ganze Reihe von Widerstinden an, die er hier im Blick hat: der
Widerstand gegen die Beherrschung der Frauen durch die Minner, der Kinder
durch die Eltern, der Medizin iiber die Bevolkerung, der Psychiatrie iiber Geis-
teskranke sowie der Verwaltung tiber das Leben der Menschen. Er stellt fest, dass
es sich hierbei um anti-autoritire »Kimpfe« im Rahmen von sozialen Bewegungen
handelt, die sich letztlich auRerhalb von Klassenkimpfen, Kimpfen gegen die Sou-
veranitit und das Gesetz bewegen und weder einem dogmatischen Szientismus
oder der Ablehnung von Wahrheit im wissenschaftlichen Sinne aufliegen, sondern
sich letztlich gegen ein »Regieren durch Individualisieren« wenden. Zielscheibe
ist somit weder ein (staatlicher) Akteur, eine Machtelite, eine Klasse, sondern in
Foucaults Augen eine Technik, welche die Macht in der Moderne angenommen ha-

8 Ebd., S. 245.
9 Ebd., S. 245.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

295


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

be.'® Widerstand regt sich gegen eine Macht, »die einen unterwirft und zu jeman-
des Subjekt macht«.™ Letztlich raumt Foucault in diesem spiten Text auch den
Fehler ein, durch sein eigensinniges Vorgehen und das Fehlen von Erliuterungen
in Der Wille zum Wissen den Anschein erweckt zu haben, er wolle eine allgemein-
giltige Machttheorie begriinden, die Macht nur als unmittelbaren, kérperlichen
Zwang darstelle. Dies prézisiert Foucault nun und versucht — ganz nach der Les-
art von Dreyfus und Rabinow, welche von einer interpretativen Analytik der Macht
sprachen — seinen Ansatz jenen von Habermas und den Vertretern der Frankfurter
Schule anzunihern. Es gebe verschiedene Typen von Macht und letztlich deutet
Foucault auch darauf hin, dass er Max Webers Unterscheidung von legitimen und
nicht-legitimen Formen der Macht/Herrschaft sehr wohl zur Kenntnis genommen
hat. Habermas und andere hatten Foucault dies zum Vorwurf gemacht. Foucault
schreibt:

»Es ist klar, dafd man die Subjektivierungsmechanismen nicht studieren kann oh-
ne ihre Beziehungen zu den Ausbeutungs- und Herrschaftsmechanismen zu be-
riicksichtigen. Gleichwohl stellen sie nicht blof den Endpunkt anderer, grundle-
genderer Mechanismen dar, sondern unterhalten komplexe und zirkulire Bezie-
hungen zu anderen Formen.«'?

Foucault habe es stets daran gelegen, eine eigene Analyse der Macht, die von den
Subjektivierungsmechanismen ausgeht, aus den Teilbereichen anderer Macht-
theorien herauszulsen. Die Subjektivierung durch historisch-abendlindische
Praktiken der Disziplin ist bspw. nicht wie in marxistischen Theorien dargestellt
notwendiges Ergebnis der kapitalistischen Wirtschafts- und Gesellschaftsord-
nung. Es ist beeindruckend, wie Foucault in Uberwachen und Strafen herausarbeitet,
dass die Technik der Dressur der Korper schon vor der industriellen Revolution in
einem Netz an Disziplinarinstitutionen vorhanden war. Foucaults Forschung zeigt
hier: Die industrielle Revolution war iiberhaupt erst méglich durch die in den
Institutionen von unten einstudierte Dressur der Korper. Neben der marxistischen
Theorie ist ein weiterer Grund fiir das Ubersehen der unabhingigen Subjektivie-
rungsmechanismen eine neue politische Form der Macht, welche sich seit dem 16.
Jahrhundert formiert hat: der moderne Staat. Der Staat wird iiberwiegend analy-
siert als totalisierend und die Individuen nicht zur Kenntnis nehmend. Jetzt wird
auch klar, weshalb Foucault bis zu seiner Vorlesung iiber die Gouvernementalitit
sich eigentlich nie mit dem Staat auseinandersetzt, sondern seine Mikrophysik
der Macht um den Staat herum schreibt: Es liegt an seinem Unbehagen an der
Uberbetonung der totalisierenden Vorstellung des Staates. Dabei sei die Macht

10 Vgl ebd., S. 245f.
1 Ebd., S. 247.
12 Ebd.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

des Staates in der Moderne von Beginn an eine sowohl totalisierende als auch
individualisierende (und spiter subjektivierende) gewesen. Als sich Foucault dem
Staat zuwendet, dann um eine Technik zu offenbaren, welche das Regieren im
GrofRen mit der Seelenfithrung im Kleinen und Kleinsten verbinden wird unter
dem Paradigma der Pastoralmacht. Darauf ist die vorliegende Arbeit schon in
Kapitel 3 im Zusammenhang mit der Biomacht eingegangen.

Beginnend mit den Widerstinden, die 1968 kulminierten, kommt Foucault zu
dem Schluss, dass es ein integraler Zug der Machtverhiltnisse unserer Zeit sei,
dass sie uns nicht duflerlich auferlegt und repressiv seien, sondern dass sie un-
ser Innerstes und Intimstes iiberhaupt produziert, dass sie ausmachten, wer wir
sind, was und wen wir begehren und was wir als >»normalc empfinden. Diese post-
modernen Einblicke in eine nicht zu tibersehende Macht tiber das Leben ist wohl
eines der groften Verdienste Michel Foucaults. Jedoch muss Foucaults ganzes Set-
ting daher inklusive seiner Methode von einer strategischen Konzeption ausgehen.
Er liefert den vielen lokalen Widerstinden eine genealogische Geschichte, um ih-
ren Widerstand zu unterstiitzen. Ich denke, man muss Foucault verteidigen: Er
ist an keiner Stelle wirklich als Gegen-Aufklirer im Sinne etwa der Konservativen
Revolution aufgetreten. Foucault geht es um handfeste Emanzipationen im Sinne
Kants Aufsatz Was ist Aufklirung. Foucault war fiir das Erreichen dieses Ziels bereit,
die Ebene der universalen Rationalitit und der universalen Machttheorie aufzu-
geben, um aus einer strategischen Notwendigkeit heraus, eine Gegen-Geschichte
der Machtverhiltnisse zu schreiben, welche den Kampf den vielen lokalen Punkten
aufzunehmen ermoglicht. Diese Arbeit ist nicht der richtige Ort, um die philoso-
phische Debatte dariiber zu fithren, ob und inwiefern dies heute zu Beginn des 21.
Jahrhunderts aus einer emanzipativen Position zu befiirworten ist oder eher so vie-
le Probleme aus der strategisch-militirischen Anordnung herrithren, die aufgrund
ihrer hegemonialen Beliebigkeit nicht auch Gefahren fiir ebenjene emanzipativen
»Kimpfe« bringt, fir die sich Foucault ganz praktisch eingesetzt hat. Ich méchte
an dieser Stelle nicht unerwihnt lassen, dass Foucault und weitere Poststruktura-
listen inzwischen von Autoren der Neuen Rechten, wie etwa Gotz Kubitschek ganz
dezidiert aufgrund dieser strategischen Konzeption rezipiert und aus dem Kon-
text gerissen werden.”® Aus diesem Kapitel wird klar hervorgehen, dass Foucaults
»Preis« fur diese bahnbrechende Kritik der Macht durch Subjektivierung, die so

13 Ein Beispiel hierfiir ist Gotz Kubitscheks Buch, das ich schon an anderer Stelle hier zitiert ha-
be. Eben weil Foucault sich einer normativen Ebene enthalt und an der Rationalitat der Auf-
klarung anscheinend nichts gutheifSt und eine alternative Art der Gegen-Geschichte schreibt,
ist er natiirlich auch fir die Neue Rechte interessant, genauso wie Antonio Gramsci und wei-
tere Denker des Kampfes um Hegemonie. Vgl. Kubitschek, Gotz: Die Spurbreite des schmalen
Crats, 2000-2016, Schnellroda: Antaios 2016.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

297


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

viele Praktiken bis heute fiir uns erst sichtbar machrt, ist, dass er Politik und Ge-
sellschaft iiberhaupt nur noch als Krieg und strategisch versteht. Ich denke, dies
ist ein Fakt, der nicht dazu fithren sollte, Foucaults genealogisches Werk zu verteu-
feln und zu verwerfen, sondern der eher problematisiert und bei der weiteren For-
schung mit beriicksichtigt werden muss. Im Folgenden werde ich nun Foucaults
Argumentation in Der Wille zum Wissen nachzeichnen und meiner These folgend
Foucault daher dem biopolitisch-kriegerischen Typus des politischen Denkens zu-
ordnen.

6.1.2 Der Wille zum Wissen

Ausgangspunkt von Der Wille zum Wissen ist die Repressionshypothese, wie sie von
vielen Kolleginnen und Kollegen Foucaults (vor allem aus der Psychoanalyse und
vielen Linken) vertreten wurde. Der Sex sei im Abendland bis ins 17. Jahrhundert
freiziigig gewesen, offene Gesten waren erlaubt, bis zu einem gewissen Mafle das
offentliche Reden dariiber in bestimmten Codes auch. Mit dem 17. Jahrhundert ha-
be sich dies im viktorianischen Zeitalter durch birgerliche Priiderie und durch die
Einsperrung der Sexualitit in die biirgerliche Familie drastisch verindert. Unge-
ziigelter Sex sei hinderlich fir die aufkommende biirgerliche Wirtschaftsordnung,
fur den Kapitalismus. Eine geregelte Reproduktion hingegen sei von basaler Not-
wendigkeit fir eine kapitalistische Entwicklung gewesen. Somit sei Sex nur noch
dort diskursiv als legitim konstruiert worden, wo er fruchtbar ist, also im Schlaf-
zimmer. Die Repressionshypothese geht davon aus, dass wir uns bis in die heutige
Zeit von diesem Riickschlag nicht ginzlich erholt haben. Entscheidend sei, dass
die Verkniipfung zwischen Macht, Wissen und Sexualitit eine der Repression wire.
Sich der Macht zu entziehen bzw. die Befreiung erscheint aus dieser Perspekti-
ve freilich nur durch das offene Sprechen iiber den Sex méglich. Es entsteht die
Verkniipfung zwischen Sex und Revolution — denn das offene Sprechen erscheint
schon als widerstindiger Akt an sich. Es werden extra »Aufseher« dafiir bezahlt,
uns iiber unseren Sex abzuhorchen, wie es Foucault formuliert — das sei eine An-
gelegenheit, die es so nur in unserer Zivilisation gebe. Wir wollen die Wahrheit
iiber unseren Sex und iiber uns selbst erfahren, daher reden wir iiber den Sex, der
scheinbar so lange unterdriickt wurde. Sex erscheint — spitestens mit der Auswei-
tung durch die Psychoanalyse — als neuer Diskurs, der die Enthiillung der Wahrheit
gegen die Unterdriickung der Macht méglich mache.’ Foucault widerspricht je-
doch dieser Repressionshypothese. Ganz zu Beginn von Der Wille zum Wissen nimmt
er sich programmatisch vor:

14 Vgl. Foucault, Michel: Sexualitat und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2014, S. 9-20.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

»Allesin allem geht es darum, den Fall einer Gesellschaft zu priifen, die seit mehr
als einem Jahrhundert lautstark ihre Heuchelei geielt, redselig von ihrem ei-
genen Schweigen spricht und leidenschaftlich und detailliert beschreibt, was sie
nicht sagt, die genau die Michte denunziert, die sie ausiibt, und sich von den Ge-
setzen zu befreien verspricht, denen sie ihr Funktionieren verdankt.«'

Foucault will erforschen, inwiefern die Repressionshypothese wirklich historisch
evident ist. Wogegen Foucault vorgeht, ist die Vorstellung, dass unsere Sexualitit
von einer Macht durchzogen sei, die ihrem Wesen nach repressiv wire. Foucault
verkniipft also die Frage nach der Repression in der Sexualitit mit einer generel-
len Frage nach dem Funktionieren von Macht, Herrschaft und Beherrschung in
modernen Gesellschaften. Wie schon in Uberwachen und Strafen argumentiert er im
Folgenden, dass es ein Netz an polymorphen Machttechniken gibt, welches sich
kapillar und netzartig iiber die Gesellschaft erstreckt. Foucault fithrt jedoch hier
den Gedanken ein, die subjektivierende Macht sei produktiv.’® Foucault revidiert
seine vormals sehr juridische Vorstellung der Macht.

Gegen die juridische Repressionshypothese spricht, dass bei niherer Betrach-
tung des 17. Jahrhunderts tatsichlich eine Zunahme der Anstandsregeln und Ver-
bote nachzuweisen ist. Doch der Punkt, den Foucault hier nun stark macht, ist,
dass dies nur die Kehrseite der Medaille einer strukturellen Explosion der Diskur-
se iiber den Sex ist. Denn wihrend es bis zum 17. Jahrhundert nur klar definierte
Riume gab, in denen man offen wber (ehelichen) Sex reden durfte (wie bspw. die
katholische Buf3e), so weitet sich dies durch die Jahrhunderte zu einer Art »Buf3-
zwang« aus — jeder muss iiber seinen Sex reden. Die scheinbar zunehmende Prii-
derie, das Verbot der Rede iiber den Sex entpuppt sich in Foucaults Darstellung
in Wahrheit als eine Intensivierung des Redens iiber Sex. Die klosterliche Aske-
se, das stindige Redenmiissen iiber das Begehren verlisst die Kloster und wird
auf alle Christen ausgeweitet. Ein regelrechter Zwang, sich selbst zu disziplinie-
ren, entsteht. Foucault deutet also darauf hin, dass der Viktorianismus den Sex
vielleicht in bestimmten 6ffentlichen Bereichen zum Schweigen brachte, aber ei-
gentlich handelte es sich hierbei um eine Anreizung zu vielen neuen Diskursen
iiber den Sex. Neben einer Entwicklungslinie aus dem christlichen Buf3sakrament
heraus wird jedoch Sex auch zunehmend zum Gegenstand der Verwaltung.'” Wie
oben angedeutet ist nimlich der moderne Staat intrinsisch mit dem Prozess eben-
jener Individualisierung ab dem 16. Jahrhundert verkniipft und bedient sich mittels
der Pastoralmacht dieser Seelenfithrung.

15 Ebd., S.16.
16 Vgl ebd., S.9-20.
17 Vgl.ebd., S.23-40.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

299


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der Sex, das ist nicht nur eine Sache der Verurteilung, das ist eine Sache der Ver-
waltung. Er ist Sache der 6ffentlichen Cewalt, er erfordert Verwaltungsprozedu-
ren, er mufd analytischen Diskursen anvertraut werden. Der Sex wird im 18. Jahr-

hundert zu einer Angelegenheit der >Polizei«.«'®

Die Bevélkerung wird zu einem politischen Problem. In einem zunehmend von Op-
timierung gekennzeichneten Gesellschaftssystem wird Bevolkerung als stets kriti-
scher Reichtum und somit als Ressource gesehen. Herrscher erkennen, dass sie
nicht nur Untertanen haben, sondern eine Bevolkerung mit ihren eigenen Varia-
blen (Geburten-, Sterblichkeits-, Krankheitsrate usw.). Diese Variablen konnen den
Staat beeinflussen — zumal im Wettbewerb der Reiche und Nationen. Am Kreu-
zungspunkt dieser ziemlich wichtigen Variablen befindet sich der Sex. Denn wie
jeder von seinem Sex Gebrauch macht, ist nun nicht mehr eine rein moralisch-
religiése Angelegenheit, sondern ist nun auch von Relevanz fiir den Staat. Staaten
beginnen, den Sex zu regulieren (steuerliche Vorteile fiir Ehepaare usw.). Der Sex
der Kinder wird plétzlich als besonders kritisch erachtet: Denn fiir die zukiinfti-
ge Entwicklung der Bevolkerung sind die Kinder entscheidend. Wihrend vorder-
griindig iiber den Sex der Kinder nicht geredet werden durfte, so wurden in zwei
Jahrhunderten keine Mithen gescheut, den kindlichen Sex zu verhindern. Schulen
wurden architektonisch extra so angeordnet, dass sich Jungen und Madchen nicht
begegnen, Schlafriume in Internaten siuberlich getrennt, Handbiicher fiir Eltern
wurden geschrieben usw. Allein dieses Beispiel zeigt, dass dieses vordergriindige
Verbot des kindlichen Sexes in seinen Effekten das genaue Gegenteil bewirkte: Das
Reden iiber den Sex hat sich tausendfach vermehrt.”

»Die modernen Cesellschaften zeichnen sich nicht dadurch aus, daf? sie den Sex
ins Dunkel verbannen, sondern dafs sie unablassig von ihm sprechen und ihn als
das Geheimnis geltend machen.«*°

Die Problematisierung des Sexes ist genauso wie das Aufkommen der Dressur des
Korpers in den Disziplinen Teil neuer Machttechnologien, welche unerlisslich sein
werden fiir eine Okonomie der Steigerung der Menschen- und Kapitalakkumu-
lation. Hierin stimmt Foucault mit der Repressionshypothese, wie sie in seinen
Augen Herbert Marcuse vertritt, iiberein. Doch Foucault grenzt sich hiervon ab.
Die Anhinger dieser (para-)marxistischen Ansitze wiirden durch dieses Abstellen
rein auf den repressiven Charakter der Macht ihre Stirke unterschitzen. Hierzu
sagte Foucault in einem Gesprich 1975:

18 Ebd.,S.30.
19 Vgl ebd., S. 23-40.
20 Ebd, S. 40.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

»[M]an muss sich auch von Paramarxisten wie Marcuse abgrenzen, die der Annah-
me einer Repression eine Ubersteigerte Rolle zuweisen. Denn wenn die Macht nur
die Funktion hatte zu unterdriicken, wenn sie nur im Modus der Zensur, der Aus-
schlieRung, der Absperrung, der Verdringung nach Art eines machtigen Uber-Ichs
arbeiten, wenn sie sich nur auf negative Weise ausiiben wiirde, ware sie sehr zer-
brechlich.«*'

Die Macht funktioniert eben nicht nur durch Repression, sondern durch eine Ver-
vielfachung der Diskurse und davon ausgehender Machteffekte. Hierin liegt letzt-
lich auch Foucaults grofie Spitze gegen Habermas’ Diskurstheorie, die er als ju-
ridisch-diskursiv bezeichnet. Foucaults Punkt ist, dass Wahrheit und Macht eben
keine Gegensitze seien, sondern dass jede Macht ihre Wahrheit habe und somit Kri-
tik sich nicht einfach darauf beschrinken kénne, den wahren, reinen, richtigen Dis-
kurs etablieren zu wollen, wie dies Habermas im Rahmen seines kommunikativen
Handelns tue.?*

Foucault zeigt dies besonders iiberzeugend an der Pastoraltheologie, dem ka-
nonischen Recht und dem Zivilrecht bis zum 18. Jahrhundert. Hierbei handelte
es sich um eine Zentrierung um den ehelichen Sex; jeglicher andere Sex (Sodomie,
Inzest, Ehebruch, Homosexualitit etc.) wurde gleichermaflen als Gesetzesiibertre-
tung verfolgt. Das waren tatsichlich juridische Verbote. Doch was sich nun im 19.
Jahrhundert dndert, ist, dass der eheliche Sex zur Norm wird und zum Schweigen
gebracht wird (er wird zum grofien Geheimnis) und gleichzeitig Sex nun vom Ran-
de her diskursiviert wird: vom Sex der Kinder, vom Irren, vom Kriminellen und
vom Perversen her. Dabei ist das interessanteste Phinomen der Perverse. Denn
wihrend im streng juridischen Sinne seit dem Mittelalter der wider die Gesetze

21 Foucault, Michel: Macht und Korper, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden, Band Il
(Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-
2005, S. 937.

22 Vgl. hierzu Dreyfus und Rabinow, die ganz im Sinne Foucaults dazu ausfiihren, dass Haber-
mas’ Diskurs eben auch diesem theoretischen Fehlurteil unterliege: »Daraus [aus der Ha-
bermas’schen Diskurstheorie, Anm. N. A] folgt, dafs man der Macht als Repression am bes-
ten mit der Wahrheit des Diskurses begegnet. Wenn die Wahrheit ausgesprochen wird, die
grenziiberschreitende Stimme der Befreiung erklingt, dann wird angeblich die repressive
Macht herausgefordert. Ware auch die Wahrheit nie véllig frei von Macht, so steht doch ihre
Macht im Dienste der Klarheit, der Nicht-Verstellung und eines irgendwie héheren Gutes,
auch wenn dies hohere Gut nicht mehr beinhaltet als Klarheit. Obwohl Foucault hier Par-
odien vortragt, kommen diese dem Ziel oft nahe. [..] Foucault nennt diese Auffassung der
Macht diesjuridisch-diskursive«. [...] [Die Macht] maskiert sich, indem sie einen Diskurs pro-
duziert [den Habermas’'schen, Anm. N. A.], der ihr anscheinend zuwiderlauft, in Wirklichkeit
aber Teil ihrer weiteren Entfaltung ist.« Dreyfufs, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault.
Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 159f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

301


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verstofRende Sodomit als ein Gestrauchelter erachtet wurde, ist nun der Perver-
se des 19. Jahrhunderts bzw. der Homosexuelle, ein Wesen oder gar eine Spezies
im zoologischen Sinne. Der Perverse handelt nicht nur einfach gegen das Gesetz,
sondern er ist wider die Natur und krank. Die Welt der Perversion schneidet den
Raum des Gesetzes, ist aber nicht identisch mit ihm. Genauso schneidet sie auch
den Raum des Wahnsinns (des Irren). Hier zeigt sich wie in Uberwachen und Strafen
die zunehmende gegenseitige Perforierung zwischen Recht bzw. Gesetz sowie dem
»Anormalen« und dem Wahnsinn. Die Repressionshypothese ist deshalb falsch,
weil sie vollig blind fiir diese Entwicklung ist, die Entstehung quasi-wissenschaft-
licher Diskurse in Medizin, Psychologie, Jurisprudenz etc., die ziemlich produktiv
waren und eben nicht repressiv. Die dadurch entstandene Macht wirkte auf ver-
schiedenste Art und Weise. Im Rahmen des Kampfes gegen die Onanie des Kindes
in erfindungsreichster Art und Weise, durch die Erforschung der Perversionen,
durch die »Lust an der Macht« iiber die Sexualitit der Bevolkerung usw. Tatsich-
lich seien viele der Machteffekte repressiv, doch alles in allem habe die Macht in
allen Bereichen des Lebens Riume geschaffen, die sexuell gesittigt seien, die durch
und durch sexuell aufgeladen wiren. Macht habe Sex nicht unterdriickt, sondern
vielmehr Sex zu einem zentralen Punkt gemacht, von dem aus die Gesellschaft zu
verstehen sei.?> Und genau deshalb kann auch die Psychoanalyse, die daraus auch
noch eine Wissenschaft gemacht hat, fir Foucault nicht die Losung sein, sondern
muss Teil des Problems sein.

»Das Gestandnis befreit [angeblich], die Macht zwingt zum Schweigen; die Wahr-
heit gehort nicht zur Ordnung der Macht, sondern steht in einem urspriinglichen
Verhiltnis zur Freiheit: das sind alles traditionelle Themen der Philosophie, die ei-
ne>politische Geschichte der Wahrheitc umkehren mifte, indem sie zeigte, daR
die Wahrheit weder von Natur aus frei noch der Irrtum unfreiist, sondern dal ihre
gesamte Produktion von Machtbeziehungen durchzogen ist. Ein Beispiel dafiir ist
das Gestandnis. [...] [M]Jan muf sich schon eine reichlich verdrehte Vorstellung von
der Macht machen, um glauben zu kénnen, daf von Freiheit alle jene Stimmen
reden, die seit so langer Zeit das ungeheuerliche Gebot unserer Zivilisation wie-
derkiuen, sagen zu miissen, was man ist, was man getan hat, wessen man sich er-
innert und was man vergessen hat, was man verbirgt und was sich verbirgt, woran
man nicht denkt und was man nicht zu denken denkt. Ein ungeheures Werk, zu dem
das Abendland Generationen gebeugt hat, wihrend andere Formen von Arbeit die Akku-
mulation des Kapitals bewerkstelligten [Hervorhebungen N. A ]: die Subjektivierung
der Menschen, das heift ihre Konstituierung als Untertanen/Subjekte.«*#

23 Vgl. Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit |. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2014, S. 41-53.
24 Ebd., S. 63f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Was Foucault in diesem lingeren Zitat beschreibt, ist Kern seiner neuen genealo-
gischen Machttheorie. Er sieht das Problem im juridisch-diskursiven Machtkon-
zept, das vielen marxistischen Analysen und auch der Lacan’schen Psychoanalyse
zugrunde liegt. Macht sage einfach nur »Nein« und zeige sich stets in Verboten,
Verweigerungen und Blockaden. Am Beispiel des Sex sind es die Ordnungen, die
Begehren in ziemlich/unziemlich und erlaubt/verboten einteilen, von denen aus
man die Macht erkennen kénne. Juridische Macht — als repressive Macht verstan-
den - sei von sich aus unproduktiv.?> Und Foucault hilt treffend fest: »Alle Arten
der Beherrschung, Unterwerfung und Verpflichtung laufen somit am Ende auf Ge-
horsam hinaus.«*® Doch dabei erkennt Foucault so viele andere raffinierte Macht-
techniken abgesehen von der Verbotsmacht. Moderne Macht »maskiert« sich je-
doch zu einem grofien Teil, um iiberhaupt annehmbar zu sein.?” Sie erscheint
uns nur als eine Schranke in einem sonst freien Raum. Doch das ist eine Tiu-
schung, die einen ganz bestimmten historischen Grund hat. Denn wihrend sich
neue Machttechniken seit dem 16. Jahrhundert entwickelt haben, blieben die poli-
tisch-philosophischen Analysen weiterhin zentriert um klassische Fragen des gu-
ten Lebens und guten Regierens einerseits und um die spitestens seit Machiavelli
aufgekommenen Frage nach dem Wohl des Fiirsten bzw. spiter der ratio status (der
Staatsrison). Die Monarchien der Neuzeit entstanden als Quasi- Schiedsrichter in
einer Feudalgesellschaft, in der sie durch Gesetz und Souverdnitit ihre Macht im
Sinne der pax et iustitia ausiibten. Dieses Versprechen nach Frieden und Gerech-
tigkeit in Gegenleistung zum Gewaltmonopol haben Philosophen seitdem unter
den beiden Aspekten des guten Lebens und Regierens sowie nach der ratio status
und deren Legitimation befragt. Wir haben es folglich seit dem Ende des Mittelal-
ters mit einem Recht zu tun, das sich im Gewand des Rechts selbst darstellt. Der
disruptive Bruch der Aufklirung und der Ereignisse um 1776 und 1789 fithrte zu
einer Verschiebung, deren Ergebnis bis heute unseren Blickwinkel auf die Macht
beeinflusst. In der Aufklirung und der Ablehnung des Absolutismus entstand eine
gewisse Tradition der Machtanalyse, welche heute zu falschen Schliissen verleite:

25 Vgl.ebd., S. 83-87.

26  Ebd.,S.87.Dasistibrigens auch der Punkt, an dem Michel Foucault und Max Weber sich wi-
dersprechen. Fiir Weber ist nicht Macht, sondern Herrschaft Basis des Sozialen. Herrschaft
unterscheidet sich darin von der Macht, dass sie auf einem Mindestmaf$ an Gehorsam ba-
siert, weil der Beherrschte ein Mindestmaf$ an Legitimitat der Geltungsanspriche erkennen
kann. Foucault hingegen sieht keine trennscharfe Abgrenzung zwischen Macht und Herr-
schaft, weil manche Machtverhiltnisse durch die Struktur von Macht und Wissen in der Ge-
samtheit eine Herrschaftswirkung entwickeln. Foucault trennt die Analyse der Macht von
klassischen Vorstellungen der Verkniipfung mit Konsens und Legitimitat.

27 Vgl. Dreyfu}, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S.160.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

303


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Eine Tradition, die ins 17. oder ins 19. Jahrhundert zuriickreicht, hat uns daran
gewohnt, die absolute monarchische Macht auf die Seite des Unrechts zu set-
zen [...]. Aber dabei vergifst man die grundlegende historische Tatsache, dafd die
abendlandischen Monarchien als Rechtssysteme entstanden sind, daf sie sich in
Rechtstheorien reflektiert und ihre Machtmechanismen in der Form des Rechts

durchgesetzt haben.«?®

Die Revolutionire haben genau genommen das Recht der Monarchie und deren
Rechtsgelehrten iibernommen und gegen den Adel gewendet. Es ist nicht so, dass
die biirgerliche Gesellschaft das Rechtsprinzip erfunden habe, sondern das sei
schon die monarchistische Matrix der Herrschaft gewesen. In unserem Denken
ist seitdem Recht mit Gerechtigkeit verbunden. Und Macht zeige sich weiterhin
im Gewand des Rechts, welches auch weiterhin politisch-philosophisch mit den
klassischen Fragen des Guten und des Legitimen befragt witrde. Doch - und hier
die Pointe Foucaults — das Recht war immer nur die Sprache der Macht, aber
niemals ihr gesamter Inhalt. Und dies zeige sich fiir Foucault nun auch im allzu
juridischen Verstindnis der Macht heutzutage. Trotz aller Anstrengungen schlief3t
Foucault, dass das Politische vom Juridischen nie ginzlich getrennt worden sei
und das Juridische nie ginzlich von der Monarchie!®®

Anstatt nun denselben Fehler zu machen, versucht Foucault sich eben der Frage
nach der Macht nicht juridisch und nicht von der Seite der Legitimitit zu nihern.
Er nihert sich der Macht strategisch:

»Unter Macht, scheint mir, ist zunachst zu verstehen: die Vielfiltigkeit von Kraft-
verhiltnissen, die ein Gebiet bevolkern und organisieren; das Spiel, das in unauf-
horlichen Kimpfen und Auseinandersetzungen diese Kraftverhiltnisse verwan-
delt, verstirkt, verkehrt; die Stiitzen, die diese Kraftverhiltnisse aneinander fin-
den, indem sie sich zu Systemen verketten —oder die Verschiebungen und Wider-
spriiche, die sie gegeneinander isolieren; und schliefilich die Strategien, in denen
sie zur Wirkung gelangen und deren grofie Linien und institutionelle Kristallisie-
rungen sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaft-

lichen Hegemonien verkorpern.«*°

Ausgangspunkt der Macht ist somit kein fixer Mittelpunkt, kein Souverin, kein
Recht, keine Regierung oder gesellschaftliche Gruppe, sondern der Ausgangspunkt

28  Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit . Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S. 88f.

29  Dies (ibrigens ist der Ankniipfungspunkt fiir Giorgio Agambens Homo Sacer: Agamben, Gior-
gio: Homo Sacer. Die souverane Macht und das nackte Leben, Frankfurt a.M., 2015.

30  Foucault, Michel: Sexualititund Wahrheit|. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S. 93.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

befindet sich »in dem bebenden Sockel der Krifteverhiltnisse, die durch Ungleich-
heit unablissig Machtzustinde erzeugen, die immer lokal und instabil sind«.>!
Die Macht ist allgegenwirtig — aber nicht weil sie alles umfasst und steuert, son-
dern weil die Macht von iiberall herkommt, ist sie allgegenwirtig. Macht ist somit
eine Bezeichnung, ein Name, »den man einer komplexen strategischen Situati-
on in einer Gesellschaft gibt«.3? Spricht Foucault von Macht, meint er vermeint-
lich Machtverhdltnisse, die einem Kampf (oder spiter einer strategischen Situation)
entspringen und deren Gesamtverhiltnisse er als Macht bezeichnet. Hierbei han-
delt es sich folglich um eine nominalistischen Machtbegriff. Dieser hat zu vielen
Missverstindnissen gefithrt, an denen auch Foucault teilweise selbst schuld ist, da
er diesen Nominalismus nicht durchgingig einhilt und oft den Eindruck vermit-
telt, es gibe eine Art ontologische Macht, gegen die Widerstand angebracht wire.
Sein ganzes methodologisches Setting hingegen gibt all das gar nicht her. Blickt
man tiefer in sein konkretes Arbeiten, so stellt man schnell fest, dass Aussagen,
wie etwa wo Macht sei, da gebe es auch Widerstand, und Macht sei iiberall und
ginge durch unsere Kérper hindurch schlichtweg einer nominalistischen Dezision
zugrunde liegen. Widerstand ist iiberall, weil Foucault Machtverhiltnisse ja auch
dort untersucht, wo es historisch Widerstand gab (siehe Kapitel 6.1.1). Macht geht
durch unsere Kérper, weil Foucault die Machtverhiltnisse zuerst betrachtet, wel-
che sich in der Moderne als »Regieren durch Individualisieren« konstituiert haben.
Hier liegen Zirkelschliisse vor, die man kritisieren kann, die jedoch oftmals (vor
allem in der Habermas-Foucault-Debatte) falsch aufgefasst wurden.? Foucaults
Machtentwurf stellt die Macht als Ergebnis vieler lokaler Kimpfe dar. Krieg und
Politik sind auf Basis dieser methodischen Grundentscheidung nicht von Grund
auf verschieden, sondern zwei verschiedene Méglichkeiten, mit dem Problem der
Krifteverhiltnisse umzugehen. Auf die Kriegshypothese wird das folgende Kapitel
6.1.3 noch niher eingehen. Zum Problem der Subjektivitit der Macht fiigt Foucault
noch hinzu, dass Macht stets intentional, aber nicht-subjektiv sei. Jede Macht sei von
einem Kalkill durchsetzt, weil jede Macht eine Reihe an Zielen und Absichten habe,
um etwas zu entfalten. Doch das bedeutet nicht, dass dies aus den souverinen Ent-
scheidungen eines Subjekts resultiert. Das Argument ist schon aus Uberwachen und
Strafen bekannt. Einzelne Personen, Eliten oder Institutionen wiirden niemals das
Macht- und Funktionsnetz ginzlich in ihren Hinden haben, ebenso wenig wie Re-
gierungen oder Wirtschaftseliten. Schliefdlich kommt Foucault noch auf den schon
angedeuteten Aspekt des Widerstands zu sprechen. Wo Macht ist, dort ist auch

31 Ebd, S.93f.

32 Ebd., S 94.

33 Vgl. hierzu Kelly, Michael: Critique and Power. Recasting the Foucault/Habermas Debate,
Cambridge: MIT Press 1994.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

305


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Widerstand. Macht kennt Foucault nicht ohne Gegenstiitzpunkte, Angriffspunk-
te und Gegen-Michte. Jede Macht bringt ihre Gegenspieler und die bevorzugten
Gegenangriffs-Punkte selbst auf.>* Foucault hilt hier die Leser jedoch im Unklaren,
ob dies Bedingungen sind, die notwendigerweise jedes Machtverhiltnis ausmachen,
oder ob dies nur den Machtverhiltnissen zugrunde liegt, da er sich nominalistisch
der Macht nihert. Spiter in seinem Nachwort zu Dreyfus’ und Rabinows Buch
wird er schreiben, er sei missverstanden worden und habe niemals versucht, eine
abschlieflende Machttheorie vorzulegen, sondern sich damit begniigt, eine »Vorar-
beit« zu leisten, indem er die Analyse ganz konkreter Machtverhiltnisse zu einem
bestimmten historischen Zeitpunkt der sozialen Bewegungen gegen die Regierung
durch Individualisierung und der zunehmenden Verwaltung iiber das Leben vorge-
legt habe. Doch dies hilt ihn in Der Wille zum Wissen nicht davon ab, allgemeingiilti-
ge Schliisse aus seiner Machtanalyse abzuleiten, die sich gegen die 6konomistische
und etatistische Machttheorien richten. Da jede Macht ihre eigenen Widerstands-
formen und Gegner hat, kénne es keinen bevorzugten einheitlichen Widerstand
gegen »die Macht« geben:

»Darum gibt es im Verhiltnis zur Macht nicht den einen Ort der GroRen Wei-
gerung — die Seele der Revolte, den Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Ge-
setz des Revolutionirs. Sondern es gibt einzelne Widerstande: mégliche, notwen-
dige, unwahrscheinliche, spontane, wilde, einsame, abgestimmte, kriecherische,
gewalttitige, unverséhnliche, kompromifbereite, interessierte oder opferberei-
te Widerstande, die nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren

kénnen.«®®

Konflikt- und Machtlinien verlaufen kreuz und quer durch die Gesellschaft, durch
Institutionen und durch Individuen selbst. Macht darf nicht juridisch, sondern
muss militdrisch verstanden werden und vor diesem Hintergrund miisse der Sex
betrachtet werden. Der Begriff des Dispositivs ist somit im militirisch-strategi-
schen Sinne zu verstehen:

»Das strategische Modell soll also das Modell des Rechts abldsen. Und das nicht
aufgrund einer spekulativen Wahl oder einer theoretischen Vorliebe, sondern weil
es einer der grundlegendsten Ziige der abendlandischen Gesellschaften ist, daf3
die Kraftverhiltnisse, die lange Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren
Hauptausdruck gefunden haben, sich nach und nach in der Ordnung der politi-

schen Macht eingerichtet haben.«3¢

34 Vgl Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit |. Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2014, S. 93-102.

35  Ebd., S.96.

36 Ebd, S.101f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

In Der Wille zum Wissen wird nicht letztlich klar: Weshalb ist Gesellschaft durchzo-
gen von Konflikt- und Machtlinien? Wieso heifst Politik immer Kampf und Krieg
fiir Foucault? Bei einer Gesamtschau seines Arbeitens Mitte der 1970er Jahre ist
jedoch klar geworden, dass es sich hierbei bei Foucault um eine methodologische
und philosophische Grundentscheidung handelt, die er auf Basis eines neuen ge-
nealogischen Zugangs zur Geschichtsphilosophie so fiir sich trifft und die fiir sein
ganzes Werk letztlich auch folgenschwer ist.

6.1.3 Politik ist die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln

Foucault verabschiedet sich Mitte der 1970er Jahre vom juridischen Machtverstind-
nis und experimentiert mit anderen Zugingen zur Macht. Nach der Fertigstellung
des Buches Uberwachen und Strafen entwickelt er in der Vorlesungsreihe In Verteidi-
gung der Gesellschaft 1976 den Gedanken der Kriegshypothese weiter, den er andern-
orts schon hatte anklingen lassen. Die Kriegshypothese wird im Allgemeinen als
theoretischer Zwischenschritt Foucaults zwischen der Mikrophysik der Diszipli-
narmacht und der Biomacht gesehen, welche in Der Wille zum Wissen das erste Mal
vorgebracht wird und in seinen Vorlesungen iiber die Gouvernementalitit tiefer-
gehend beleuchtet wird. Die Kriegshypothese verwendet Foucault, um eine Kritik
an juridisch-diskursiven Machttheorien zu ermdglichen, denen er hier schon in
einer letzten Vorlesung 1976 und in Der Wille zum Wissen in einem letzten, abge-
setzten Kapitel (ebenfalls 1976 im franzésischen Original erschienen) produktive
Formen der »Macht iiber das Leben« entgegenstellt.3” Die Kriegshypothese arbei-
tet Foucault abermals historisch heraus, um damit den theoretischen Anspruch
zu rechtfertigen, Macht nicht nur als Repression zu verstehen. Seine These lau-
tet letztlich, dass dieses juridisch-diskursive Machtverstindnis historisch wider-
legbar sei. Denn Macht und Recht entsprangen keinen juridischen, theoretischen,
diskursiven Erwigungen von widerstreitenden Fiirsten, Monarchen oder Philoso-
phen, sondern seien Ergebnis eines historisch-politischen Diskurses, der strate-
gisch und kriegerisch funktioniere.?® Foucault schreibt keine Ideengeschichte der
Macht, sondern will Praktiken auf den Grund gehen, die Macht »gemacht« haben.
Vor dem Hintergrund seiner Ausgangsfrage, ob es denn eine nicht-repressive und
nicht-6konomistische Analyse der Macht gebe, stellt er eine dritte Moglichkeit der
Analyse fest:

»Man hitte also gegeniiber der ersten Hypothese — die lautet: der Mechanismus
der Macht ist grundlegend und im wesentlichen Repression —, eine zweite Hypo-
these, die lauten wiirde: Macht ist Krieg, der mit anderen Mitteln fortgesetzte

37  Vgl. Ruoff, Michael: Foucault-Lexikon. Entwicklung-Kernbegriffe-Zusammenhénge, Pader-
born: Fink, 2007, 142f.
38 Vgl.ebd,, S.142f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

307


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Krieg. Ab dem Moment wiirde man die Aussage von Clausewitz umkehren und
sagen, daR die Politik die Fortsetzung des Krieges mit anderen Mitteln ist.<3

Foucault will die liberale, 6konomische Geschichte, dass Macht stets auf Vertrigen
basiert und die Geschichte, dass Macht stets Unterdriickung bedeutet, hinter sich
lassen. Denn diese seien Bestandteile von jeweiligen Ideologien, die Geschichte
auf Universellem zu griinden versuchen. Der Krieg hingegen, das ist meines Er-
achtens das Entscheidende an dieser Vorlesung, ist keine Universalie, die Foucault
herbeizieht, um die Geschichte der Macht, die Genealogie, zu schreiben. Ganz im
Gegentelil ist das Bezeichnende an dieser Vorlesung, dass Foucault nicht einfach
beginnt, seine Hypothese zu testen, indem er historisch den Krieg im Frieden der
Gesellschaft sucht, sondern er sucht historisch ganz im Sinne Veynes, der Fou-
cault den »vollstindig positivistische[n] Historiker«*® nannten nach dem Raren,
nach den Praktiken, mit denen diskursiv die Gesellschaft als vom Krieg durchzo-
gen dargestellt wurde. Foucault will nicht zeigen, dass Politik die Fortsetzung des
Krieges mit anderen Mitteln ist, sondern Foucault spiirt im genealogischen Sinne
die Interpretation der Interpretation auf: Foucault will nachweisen, dass historisch
gesehen, Politik ab einem gewissen Zeitpunkt im Abendland durch verschiedene
Diskurse als Krieg konstituiert wurde. Daher ist es kein Zufall, dass Foucault die
Frage >Bedeutet Politik bzw. Macht Krieg?< dadurch beantwortet, dass er eine auf
den ersten Blick ginzlich andere Frage beantwortet: Seit wann wird Politik bzw.
Macht als Krieg verstanden? Diese seltsame Ausweichbewegung, die sofort bei der
Lektiire dieser Vorlesung auffillt, hat eben den Grund, dass Foucault selbst mit
Nietzsche jegliche feststehende universale Geschichte als Interpretation darstellt. Es
gibt keinen letzten, wahren Grund der Dinge, sondern alles ist in Foucaults Augen
oberflichlich sichtbar und erreichbar. Es gibt keine Tiefenbedeutung. Wenn Poli-
tik als Krieg aufgefasst wird, dann liegt das nicht im Ontologischen begriindet und
konnte metaphysisch begriffen und kritisiert werden, sondern dann liegt es ein-
zig daran, dass sie zu einem gewissen Zeitpunkt hegemonial so interpretiert wurde.
Programmatisch formulieren Dreyfus und Rabinow Foucaults genealogische Me-
thode in Bezug auf die »Tiefenbedeutung«:

»Die Devise der Genealogie konnte lauten: Widerstehe aller Tiefe, Finalitat und
Innerlichkeit. Ihr Banner: MifStraue den Identitaten in der Geschichte; sie sind nur
Masken, Aufrufe zur Einheit. [...] Fiir den Genealogen ist die Philosophie vorbei.
Interpretation ist nicht die Aufdeckung einer verborgenen Bedeutung. [..] Diese

39  Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France 1975-
1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 26.

40  Veyne, Paul: Foucault. Die Revolutionierung der Geschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992,
S. 7f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Interpretationen haben andere Leute geschaffen und durchgesetzt, nicht die Na-
tur der Dinge.«*'

Auch die Machtverhiltnisse sind nicht von einer Natur der Dinge hervorgebracht,
sondern sind Ausdruck von Interpretationen dessen, wie es sein sollte und die
historische Entwicklung der Wechselwirkung zwischen Praxis und Interpretati-
on. Das ist es, was Paul Veyne etwas missverstindlich als Positivismus in der Ge-
schichte bezeichnet. Jegliche Tiefe, jegliches Metaphysisches in der Bedeutung un-
serer Geschichte betrachtet Foucault als Oberflichen-Praxis, die sichtbar ist und
der man nachgehen kann. Foucaults Geschichtsverstindnis, also seine Genealogie,
ist somit weitaus mehr als nur eine Technik, um Geschichte zu schreiben, sondern
sie ist sich dessen bewusst, dass sie zugleich eine Interpretation von Interpretatio-
nen ist. Unsere Gesellschaft wird geformt und hervorgebracht aus Diskursen, die
allesamt historische Praktiken sind. Wir kénnen nur auf der Hohe der Interpreta-
tionen denken, die historisch unseren Diskurs zugleich erméglichen und begren-
zen. Wollen wir wissen, ob Politik und Macht denselben Regeln gehorchen wie
der Krieg, so geht es nicht darum, eine Ideengeschichte zu betreiben, sich also an
den Ideen abzuarbeiten, die es iiber Politik und Macht gegeben hat, sondern es
gilt die Frage zu beantworten, ob Politik und Macht historisch auf demselben Ter-
rain liegen wie der Krieg. Das ist Foucaults Anspruch. Und anders formuliert: Es
geht nicht einfach um die Frage, ob der Krieg ein gutes Instrument zur Analyse
der Macht und der Politik ist, oder um eine >strategische« Vorliebe, dieses Analy-
sewerkzeug zu verwenden, sondern es geht um nichts weniger als den Nachweis,
dass unser historisch-politisches Feld, auf dem sich unser Bewusstsein praktisch
bewegt, im Modus des Krieges konstruiert wurde. Wenn Foucault in Der Wille zum
Wissen behauptet, Macht sei intentional, aber nicht-subjektiv, komme von tiberall
aus einem bebenden Sockel der Gesellschaft und sei nominalistisch nichts ande-
res als das Wort fir eine strategisch hochkomplexe Situation eines permanenten
Krieges, so muss dies nach der Lektiire von In Verteidigung der Gesellschaft in einer
entscheidenden Art und Weise relativiert werden: Gesellschaft ist nicht wesenhaft so
und muss nicht immer so sein. Sondern Gesellschaft wurde historisch in der Moderne
so hegemonial interpretiert, oder um bei der Terminologie Paul Veynes zu bleiben:
Gesellschaft wurde so objektiviert. Wie oben ausgefithrt hat dieser nominalistische
Zugang zur Macht zu einiger Verwirrung gesorgt, an der Foucault auch nicht ganz
unschuldig war. Das soll uns jedoch an dieser Stelle nicht beschiftigen.

Vor diesem Hintergrund wird jedoch nun klar, was Foucault meinte, als er in
Der Wille zum Wissen ausfithrte:

41 DreyfuR, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und Her-
meneutik, Frankfurt a.M., 1987, S.136.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

309


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Das strategische Modell soll also das Modell des Rechts ablésen. Und das nicht
aufgrund einer spekulativen Wahl oder einer theoretischen Vorliebe, sondern weil
es einer der grundlegendsten Ziige der abendlandischen Gesellschaften ist, dafs
die Kraftverhiltnisse, die lange Zeit im Krieg, in allen Formen des Krieges, ihren
Hauptausdruck gefunden haben, sich nach und nach in der Ordnung der politi-
schen Macht eingerichtet haben.«*?

Mit der Aussage, dass das juridisch-diskursive Modell der Analyse abgeldst wird,
meint Foucault nicht, dass er nun eine Vorliebe fiir das Verstindnis von Gesellschaft
und Politik als Krieg habe, sondern es ist nur eine Anpassung daran, dass seiner
Forschung zufolge historisch die Moderne darauf beruht, dass der Krieg als Basis
der Gesellschaft interpretiert worden ist. Und man miisse im Sinne der Genealogie
Diskurse auf der Hohe ihrer Interpretationen, ihrer Begriffe, ihrer Analogien, ihrer
Bilder, ihrer Metaphern etc. analysieren. Wihrend er diese historische Annahme in
Der Wille zum Wissen mehr oder minder ohne Beleg anwendet, so muss man nun
In Verteidigung der Gesellschaft als nachgeschobene genealogische Begriitndung die-
ser These verstehen. Seinen von Paul Veyne so hochgelobten »Positivismus« bringt
Foucault selbst wie folgt auf den Punkt:

»Anstatt die Machtanalyse auf das Rechtsgebdude der Souveranitit, die Staats-
apparate und die begleitenden Ideologien zu konzentrieren, sollte man sie mei-
nes Erachtens auf die Herrschaft (und nicht die Souverénitit), auf die materiel-
len Trager, die Formen der Unterwerfung, die Verbindungen und Verwendungen
lokaler Systeme dieser Unterwerfung und schlielich auf die Wissensdispositive

richten.«*3

Anstatt zu fragen, wer die Macht besitzt, sollte man lieber nach den konkreten In-
tentionen, den konkreten Instrumenten auf der Ebene der >Physik< der Macht fra-
gen. Das Individuum kann hierbei nicht als Triger oder atomarer Kern von Macht
gesehen werden, sondern als erster Effekt jeglicher Macht. Das ist Ergebnis einer
»Entpsychologisierung« der Macht. Denn wihrend Nietzsche in seiner Genealo-
gie tatsichlich individuelle Willen und Absichten in der Macht nachzuweisen und
aufzuspiiren sucht, so depersonalisiert Foucault die Macht ginzlich. Geschichte sei
zwar im Sinne Nietzsches ein Kampf der Willen, jedoch seien diese Willen »Strate-
gien ohne Strategen«. Foucault kritisiert letztlich Nietzsches Ansatz, da dieser die
letzte Bastion der Philosophie, der Metaphysik usw. nicht gesprengt habe: das Sub-

42 Foucault, Michel: Sexualititund Wahrheit|. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S.101f.

43 Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am College de France 1975-
1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 43.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

jekt.** Foucault untersucht einen Zwischenraum der Lichtung, der durch Kimpfe
gerdumt und iberhaupt erst geschaffen wurde. Was uns gedanklich stets eine Fal-
le stelle, sei die Illusion der juridischen Souverdnitit des Mittelalters, die auf dem
romischen Recht basiere. Schon im 18. Jahrhundert gab es einen Einschnitt, iiber
den Foucault in Uberwachen und Strafen ausfiihrlich geschrieben hat. Es taucht ein
neuer Machttypus auf, die Disziplinarmacht, welche unabhingig von der extraktiv-
feudalen Souverinititsmacht auf den menschlichen Kérper und dessen Produkte
einwirken kann. Doch sie ist Ergebnis eines bestimmten Willens zur totalen Kon-
trolle, der jedoch nicht vom Souverin ausgeht, sondern sich von unten entwickelt
hat. Es gibt kein Subjekt zu diesem Willen, Foucaults Setting kann nicht erkli-
ren, woher es kommt. Doch es ermdglicht uns, diese Disziplinarinstitutionen zu
verstehen, ohne den souverinen, juridischen oder 8konomistischen Uberbau.
Foucault weist nach, dass ein enges Raster der Zwinge mit dem Ziel der Dres-
sur dem Korper auferlegt wird. Es ist nichts weniger als eine totale Uberwachung
und der Versuch der totalen Kontrolle, der nicht von der souverinen Macht und
deren »Strategie« ausgeht, sondern von unten kommt. Das kodifizierte Recht der
Souverinitit ist radikal-heterogen zu dieser neu aufkommenden Macht, welche
besser zu den Herausforderungen der Bevolkerungsexplosion und der Industria-
lisierung passt. Die souverdne und die juridische Macht wurden jedoch nicht ver-
dringt durch diesen neuen Typus der Disziplinarmacht, sondern sie haben die dis-
ziplinarischen Mechanismen kolonisiert, fiir ihre Zwecke genutzt und fruchtbar
gemacht. Die Disziplinarmacht macht gefiigig und triumt von totaler Kontrolle.
Doch das Bezeichnende unserer Moderne ist in Foucaults Augen, dass sich die Re-
form und die Revolution ausgerechnet an der monarchischen, an der souverinen
Macht entziindet haben. Diese Macht ist es nimlich gewesen, so Foucault, welche
in den Kategorien der klassischen Philosophie kritisierbar gewesen sei und sich am
ehesten demokratisieren liefS. Jeder habe individuelle Rechte in einem Rechtsstaat
bekommen, die er habe einklagen kénnen. So hat die souverine Macht sich im
Rahmen der Aufklirung mit der Demokratisierung abgefunden, jedoch die gesell-
schaftliche Einheit durch disziplinarische (und spiter biopolitische) Kontrolle (und
Normalisierung) klandestin itbernommen. Fiir Foucault besteht daher bis heute
ein Dualismus zwischen einem Rechtssystem/-diskurs rund um die Souverinitit
und gleichzeitig ein Raster disziplinarischer Zwinge, die den Zusammenhalt des
Gesellschaftskorpers erméglichten. Die heutige Machtausitbung liege somit zwi-
schen dem Recht der Souveranitit und der Mechanik der Disziplin (und der Steue-
rung durch biopolitische Dispositive), die das Subjekt als gefiigiges hervorbringen.
Foucault deutet darauf hin, dass, um nun eine gute Analyse der Macht vorlegen
zu kdnnen, die positivistisch ist, man weder einen souveridnen Begriff der Macht

44 Vgl. Dreyfu, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S.136f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

(souverine Repression) noch einen eng disziplinarischen Begriff der Macht (diszi-
plinarische Anreizung) haben diirfe.*

Foucault sucht folglich nach einem Konzept der Macht, welches nicht die Sub-
jekte und deren Unterdriickung in den Mittelpunkt stellt, sondern am Sockel der
Machtverhiltnisse nach Praktiken sucht, welche tiberhaupt die Subjekte konstitu-
ieren. Hierzu bringt Foucault nun die Kriegshypothese ins Spiel, welche auf seiner
interpretativen Geschichte der Interpretation von Politik und Macht in der Neu-
zeit basiert: Ab dem 16. Jahrhundert in Frankreich und dem 17. Jahrhundert in
England entwickelt sich ein historisch-politischer Diskurs, der sich vom philoso-
phisch-rechtlichen Diskurs abhebt und besagt: Das Politische entsteht nicht nach
dem Krieg, sondern das geltende Recht und die herrschenden Machtverhiltnis-
se sind direkter Ausfluss von Kriegsentscheidungen. Der Staat ist kein kollektiver
Waffenstillstand mit einer ausgleichenden Macht des Souverins, sondern der Krieg
ragt in den Frieden hinein.*® »Der Krieg ist nichts anderes als die Chiffre des Frie-
dens. [...] Es gibt kein neutrales Subjekt. Man ist zwangslidufig immer jemandes
Gegner.«*” Das Subjekt ist Ausfluss einer kriegerischen Machtstrategie und steht
klar auf einer Seite der Trennlinie in der Gesellschaft. Die Suche nach dem perma-
nenten Krieg hat begonnen, als der erste historisch-politische Diskurs des Abend-
landes begonnen hat — und das ist das Entscheidende: Als der Militdrhistoriker und
Veteran Carl von Clausewitz den Satz schrieb, dass der Krieg die Fortsetzung der
Politik mit anderen Mitteln sei, so hat er dies nur tun kénnen, weil zu diesem Zeit-
punkt (Anfang des 19. Jahrhunderts) schon das Gegenteil zutraf: Die Politik wurde
als Krieg aufgefasst. Clausewitz drehte sozusagen den Satz um. Mit dem Mittel-
alter verschwindet der Krieg aus dem Alltag, der Staat monopolisiert den Krieg
(pax et iustitia) auf sich und schafft Armeen. Trotzdem kommt zeitgleich im 16.
und 17. Jahrhundert eine Theorie auf, die eben in allem Alltiglichen, im Politischen
den Krieg sucht und findet. Dies ist auch bis heute entscheidend, weil dies fir Fou-
cault der erste eigenstindig historisch-politische Diskurs des Abendlandes ist. Die
Wahrheit, welche zuvor im philosophischen Diskurs den Standard der Universalie
hatte, wird nun zur Waffe in einem Krifteverhiltnis — das entspricht einem Angrift
auf die befriedete Wahrheit, wie sie seit der griechischen Philosophie existiert. Ei-
ne radikale Geschichtlichkeit zieht plotzlich ein, die das »Politische« vom »Uni-
versalen« trennt und in Korrespondenz zu Machtbeziehungen und Kriegsabliu-
fen konstituiert wird. Es entsteht der Diskurs des Rassenkriegs.*® Der historische

45  Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France
1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 37-56.

46  Vgl.ebd., S.57-67.

47  Ebd,S.61.

48 Vgl.ebd,, S.58-81.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Diskurs, so Foucault, ist ein echtes Gewebe aus Fleisch, Kérpern, Bosheiten, Lei-
denschaften und vor allem Zufillen. Die Vernunft bzw. die Rationalitit, welche die
Historiker in der Geschichte zu suchen trachteten, sei eine Schimire, ein Misch-
wesen zwischen einer Vernunft und den Grausambkeiten, welche die Vernunft eta-
bliert haben. Die Geschichtlichkeit, die sich in der frithen Moderne herausschilt,
ist eine radikal physikalisch-geschichtliche, die vom immerwihrenden Krieg der
Sieger gegen die Besiegten erzihlt. Damit meint Foucault nicht Machiavellis oder
Hobbes’ Kriegszustand, der im Dienst der Krone die Geschichte auffasst, sondern
einen rein historisch-politischen Diskurs, der seit dem 16. Jahrhundert verwendet
wird, um die kénigliche Macht zu begrenzen. Im England des 17. Jahrhundert wird
dies der Diskurs der Puritaner, Levellers und Diggers sein und in Frankreich der
Diskurs der Aristokratie gegen den zunehmenden Absolutismus und Zentralismus
von Kénig Ludwig XIV. In beiden Diskursen erschienen plotzlich »Rassen« und
deren Geschichte, die in einem permanenten Krieg stinden, in einem Stellungs-
krieg. »Wir miissen uns gegen die Gesellschaft verteidigen, weil der Staat uns nicht
schiitzt oder der Staat Vertreter der anderen Rasse ist.«*

Foucault zeigt auf, in welchem historischen Umfeld ein solches Verstindnis
von Politik aufkommt und wie es sich zu folgender Aussage morphologisch ver-
indert: »Wir miissen die Gesellschaft gegen alle moglichen biologischen Gefah-
ren dieser anderen Rasse, dieser Unter-Rasse, dieser Gegen-Rasse verteidigen, die
wir — wider Willen — immer hervorbringen.«*® Aus einem neuen revolutioniren
Geschichtsverstindnis der Frithmoderne, in dem ein anti-staatlicher Rassenkampf
konstruiert wird, entsteht in der Spitmoderne historisch ein Aufruf zur »Vertei-
digung der Gesellschaft«, die der auch der Vorlesungsreihe den Namen verleiht.
Foucault will die Geschichte erzihlen, wie der revolutionire Rassenkrieg gegen
den Staat, gegen die Souverdnitit zur Grundlage der Gesellschaftstheorie inter-
pretiert wurde und wie die Souveranitit sich in dieses Diskursfeld des Rassenkrie-
ges durch eine biologisch-medizinische Theorie der >Verteidigung der Gesellschaft«
einschreiben konnte.

»Der rauhe Gesang der Rassen, die sich jenseits der Liigen der Gesetze und Ko-
nige gegenliberstehen, dieser Gesang, der der erste Ausdruck des revolutionaren
Diskurses war, ist zur administrativen Prosa eines Staates geworden, der sich im
Namen eines rein zu erhaltenden gesellschaftlichen Erbes schiitzt.<'

Dieser Staat, der sich vor dem Hintergrund der Herausforderung durch den Ras-
senkampf entwickelt, das ist der biopolitische Staat. Die Verteidigung der Gesell-
schaft ist das Leitmotiv einer neuen biopolitischen Souverinitit, welche sich ei-

49  Vgl. ebd.
50 Ebd,S.75.
51 Ebd., S. 97f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

nerseits in den zunehmend disziplinarischen Mikromichten duflert, welche Fou-
cault in Uberwachen und Strafen schon ausgefiihrt hat, und sich auf der Makro-Ebene
dadurch legitimiert, indem sie sich in das Diskursfeld des historisch-politischen
Diskurses einschreibt und ihn umformuliert; weg vom die Souverinitit untergra-
benden Rassenkrieg hin zur permanenten (medizinischen) Siuberung der Rasse
(Singular!) in Verteidigung der Gesellschaft. Diesem zweiten Aspekt wird Michel
Foucault in seinen weiteren Arbeiten mit dem Konzept der Biomacht etwas plau-
sibler nachgehen. Foucault deutet auf einen permanenten Kriegszustand hin, der
aufgrund einer Interpretation des historisch-politischen Diskurses zwischen Tei-
len der Gesellschaftskérpers und dem Staat herrscht. Etwas in die Irre fithrt die
Verwendung des Begriffs Rasse in dieser Vorlesung. Damit meint Foucault nim-
lich nicht etwa die seit dem Mittelalter immer wieder vorkommenden Verfolgun-
gen von Juden, die zunehmend in der Moderne auch eine biologische Komponente
erhalten. Foucault fasst vielmehr die Teilung der Gesellschaft aufgrund quasi-bio-
logischer Kategorien, die den historisch-politischen Diskurs prigen und auf der
Verteidigung der Mehrheit oder des wertvolleren Teils der moderne Staat gegriin-
det seien. Aufgrund dieser Interpretation der Gesellschaft und des Staates fith-
re dies zu einem stindigen Kampf innerhalb der Gesellschaft, um die Reinigung
zu erreichen. An diesen Aspekt wird das Konzept der Biomacht ankniipfen. Die
Kriegshypothese selbst dient Foucault als methodologische Briicke zwischen sei-
ner alten und neuen Machttheorie. In seinen spiteren Interviews wird er sie auch
wiederholt etwas revidieren und sie in sein emanzipatives Programm einholen.
Doch alles in allem wird Foucault bis zu seinem frithen Tod nicht davon abriicken,
sich der Macht strategisch und militirisch zu nihern — aus methodologischen Er-
wigungen. In einem Gesprich mitJ. P. Barou und M. Perrot schon 1977 sagt Michel
Foucault auf den Hinweis, er hore sich zunehmend wie ein Stratege und Militarist
an, dass er dies lediglich aus methodologischen und genealogischen Griinden tue:

»Ist das Krafteverhiltnis in der Ordnung der Politik eine Kriegsbeziehung? Ich per-
sonlich fithle mich im Augenblick nicht imstande, darauf definitiv mit Ja oder
Nein zu antworten. Nur scheint mir die schlichte und einfache Behauptung eines
>Kampfes« nicht als erste und letzte Erklarung fiir die Analyse von Machtverhalt-
nissen dienen zu kénnen. Dieses Thema des Kampfes wird nur dann operatorisch,
wenn man konkret und fiir jeden einzelnen Fall festlegt, wer im Kampf ist und we-
gen was, wie dieser Kampf ablauft und an welchem Ort, mit welchen Instrumen-
ten und nach welcher Rationalitit. Mit anderen Worten, wenn man die Behaup-
tung, im Herzen der Machtverhiltnisse sei der Kampf, ernst nehmen will, muss

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

man sich vor Augen fithren, dass die biedere und alte sLogik<« des Widerspruchs

nicht geniigt, weit gefehlt, die wirklichen Vorginge zu entwirren.«*?

Foucault distanziert sich von einem metaphysischen oder dialektischen Bild des
Kampfes. Wenn er von Kampf im Herzen der Machtverhiltnisse spricht, so rithrt
das von seiner methodologischen Grundiiberzeugung her, sich Gesellschaft, Wis-
sen und Institutionen genealogisch zu nihern und diese Felder der Rationalitit
als Ausdruck konkreter, teils physischer Kimpfe und Auseinandersetzungen zu ver-
stehen. Der Kampf ist nicht das Erste, das metaphysischen Charakter habe und
das Menschsein schlechthin ausmache. Sondern Foucaults Blick auf Kultur und
Geschichte ist aufgrund historischer Irrwege und Fehlleistungen der Hegel'schen
oder Marx’schen Dialektik (des Widerspruchs) wie eben von strukturalistischen
Binarititen oder Hermeneutiken und Phinomenologien des Seins und zieht sich
auf den Standpunkt zuriick, ein Blick, der in der Genealogie und der strategischen
Weltsicht einen Ausweg gefunden haben will. Foucault entzieht sich der Fragen
der Finalitit genauso wie der Suche nach letztem und wahrem Sinn in Kultur und
Geschichte, sondern zergliedert beides lieber historisch und macht die verschie-
denen Willen sichtbar, die sich in ihr bekriegen und bekriegt haben und wie aus
diesen Kimpfen ein bestimmter Sinn hegemonial wurde. Anstelle metaphysischer
oder sonstiger Finalitit riickt die letztliche Grundlosigkeit aller Bedeutung und al-
ler Praxis. Egal, wie sehr man Foucault fir diesen strategisch-militirischen Blick
auf unsere Gegenwart kritisieren mag, so muss man zur Kenntnis nehmen, dass
Foucault dies letztlich im Sinne einer andauernden Kritik der Aufklirung tut. Er
sieht in dieser Methode und seinen Machtanalysen den Ausgangspunkt fir eine
emanzipative Kritik, welche die Fesseln des Denkens durch radikale Infragestel-
lung der Humanwissenschaften und des Humanismus 6ffnen kann, indem blinde
Flecken der Aufklirung offengelegt werden.

6.1.4 Zwischenfazit: Das Politische kann nur Kampf sein

Foucaults Verstindnis von Kampf und Krieg in Kultur, Gesellschaft und Geschichte
versteht man am besten iiber sein Verstindnis der Macht. Jedoch kann man nicht
von einer einheitlichen Machttheorie bei Michel Foucault sprechen. Wihrend er
den Aspekt der Macht in der Diskursanalyse eher juridisch auffasst und von ei-
nem souverinen Machtverstindnis ausgeht, dndert sich dies mit Uberwachen und
Strafen stark. Foucault fasste im Rahmen seiner Diskursanalyse Macht als Ausfluss
apersonaler »Strukturens, die er mit der sepisteme« zu theoretisieren versuchte.
In Uberwachen und Strafen indert er seine Perspektive und wendet sich inselartigen

52 Foucault, Michel: Das Auge der Macht, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden, Band
111 (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-
2005, S. 271.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinarinstitutionen zu, welche ihre physische Macht iiber den Kérper in Form
der Dressur totalisieren. Diese Machtform hat an sich, dass sie nicht nur aper-
sonal ist, sondern sich zugleich keiner souverinen-zentralistischen Logik folgend
entwickelt und eher netzartig und kapillar von unten entstanden ist. Die vorlie-
gende Arbeit folgt nun dem Machtverstindnis Foucaults ab Mitte der 1970er Jah-
re, als er sein Denken iiber die Macht aus verschiedenen Griinden nochmals revi-
diert und spezifiziert. Kontrastierend zu freudo-marxistischen, ékonomistischen
und anarchistischen Machttheorien seiner Zeit nimmt er die Extremposition ein,
dass souveridne Verbots- und Repressionsmacht (ob nun offen oder strukturell und
versteckt) nur die Spitze des Eisbergs der Macht in unserer spitindustriellen Zeit
seien. Ein Grofteil der Machtverhiltnisse spiele sich unterhalb der Sichtlinie klas-
sischer Machttheorien ab. Um diese Macht iiber das Leben, dieses Regieren durch
Individualisieren erkennen und theoretisieren zu konnen, miisse man Macht nicht
als wesenhaft repressiv, sondern als vor allem produktiv verstehen. Foucault wiir-
de heute sagen, Macht wirkt nicht vor allem durch die Zensur dessen, was man
bei Facebook posten darf, sondern Macht funktioniert durch Normen, wie etwa
durch Schonheitsideale. Diese bringen Menschen etwa dazu, nur Fotos auf Face-
book zu posten, auf denen sie den Normen entsprechen, Bilder zu bearbeiten oder
sich gar auf eine Diit zu setzen, um ihnen zu entsprechen. Foucault liefert einen
Machtanalyse-Rahmen, welcher eine ganze Reihe neoliberaler Machtformen iiber-
haupt erst sichtbar macht. Er sagt, dass Macht eher durch Anreize funktioniert als
durch Verbote. Dass uns daher der Anreiz >normal< bzw. nicht »anormal« zu sein,
in unserem Leben viel mehr bewegt, als lediglich nicht gegen Verbote oder Geset-
ze zu verstofRen. Macht ist produktiv — und nicht zuletzt das Beispiel der Diit-
hungernden Influencerin auf Instagram macht deutlich und klar, dass die Macht
sogar durch unsere Korper geht. Macht produziert folglich fiir Foucault das Objekt,
das wir Subjekt nennen, produziert unser Intimstes, unser Bewusstsein, den Ve-
xierspiegel, dessen Bild wir >Ich« nennen. Und ebendiese Macht tritt nicht als eine
Verbotsmacht auf, als eine Macht, die stets verneint und daher leicht zu erkennen
ist.

Um die Macht jedoch nun als diese die Subjekte, Kérper und unser Intims-
tes produzierenden Machtverhdltnisse darzustellen, hat Foucault sich ihr strategisch
genidhert, wie er selbst schreibt. Die Macht ist fiir ihn strategisch, sie verfolgt stra-
tegische Ziele und miinzt dies in taktische Manéver um, ist jedoch apersonal. Sie
ist iiberall, nicht im Sinne einer zentralen Macht, die in alle Winkel ausstrahlt und
jeden trifft, sondern schlicht und ergreifend, weil sie iiberall entsteht und wirkt
zugleich. Methodologisch muss hinzugefiigt werden, hier bewegt sich Foucault in
einer Art Zirkelschluss, da er nur deshalb behaupten kann, Macht kime iberall
her und iiberall gibe es Widerstand, wo es Macht gebe, da er nominalistisch ent-
schieden hat, Macht eine komplexe Situation von ubiquitiren Kimpfen und Ge-
genkimpfen zu nennen. Macht ist der Name fiir das Ergebnis stindiger lokaler, teils

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

physischer Kimpfe am Grunde der Gesellschaft. Somit gibt es nicht die Macht, son-
dern nur temporire Machtverhiltnisse, die man dndern kann und bei deren Verdnde-
rung Foucaults hegemoniales Projekt helfen soll. Diese Herangehensweise an die
Macht nennt Foucault das strategische Modell mit dem Ziel, Kultur und Geschichte
zu analysieren.

Entscheidend ist dabei nun, dass Foucault dieses Machtmodell historisch ab-
zuleiten versucht. Seine in In Verteidigung der Gesellschaft vorgetragene These lautet,
dass seit der frithen Moderne das gesellschaftliche Verhiltnis als Kampf konsti-
tuiert wurde. Die englischen Oppositionellen und die franzosische Aristokratie im
16. und 17. Jahrhundert brachten den bis heute giiltigen historisch-politischen Dis-
kurs auf, indem sie die Gesellschaft als durchzogen von Rassenkriegen darstellten.
Thr strategisches Ziel war es, dem homogenen Bild der Gesellschaft der Souveri-
ne etwas entgegenzusetzen, um einen Vorteil zu erreichen. Seitdem, so Foucault,
ist dieser historisch-politische Diskurs des stindigen Rassenkriegs eine Grunder-
fahrung, eine grammatische Struktur unserer Gesellschaft. Die Macht hat sich in
dieser Matrix weiterentwickelt, die Souveranitit hat sich gewandelt, hat die Form
des Schwertes nur behalten kénnen, indem sie sich der Verteidigung der Gesell-
schaft gewidmet, ihren Kriegsrock abgelegt und den weiRen Kittel des Mediziners
angezogen hat.

Kurz zusammengefasst: Machtverhiltnisse sind Ergebnis von Kimpfen und
das Referenzfeld des Politischen — der historisch-politische Diskurs ist ein stra-
tegischer Raum der hegemonialen Artikulationen, von Narrativen der Kimpfe und
Gegenkimpfe. Foucault, zumindest der Foucault Mitte der 1970er Jahre, konnte das
Politische aus theoretischen Erwigungen heraus gar nicht anders denken denn als
Kampf. Die alles strukturierende Macht, mit der er sich laut Habermas in unend-
liche Aporien verwickelt, ist Resultat der Kimpfe am bebenden Sockel der Gesell-
schaft, und das schon deshalb, weil Foucault keinerlei Stabilisatoren der Gesell-
schaft (wie etwa den Sinn, den Geist, die Finalitit, die Okonomie etc.) zulisst, weil
diese zu einem anti-emanzipativen Objektivismus des Subjektes fithren wiirden.
Daher wihlt er einen kimpferischen Subjektivismus — um es mit Habermas ne-
gativ zu formulieren. Positiv formuliert und eher mit Ernesto Laclau und Chantal
Mouffe gesprochen: Foucault 6ffnet die Sozialtheorie fiir eine postmoderne Sicht-
weise, indem er jegliche binire Struktur der Moderne unterliuft.* Macht ist we-
der Basis noch Unterbau, ist weder objektiv noch (inter-)subjektiv usw., sondern
Macht ist immer das, was in einer bestimmten Epoche als Macht artikuliert wird.
Die Macht hingt nicht von den biniren Kategorien und Begriffen ab, sondern im
Gegenteil: Die Begriffe und die Kategorien hingen von einer bestimmten Okono-
mie der Macht ab. Die Macht erscheint nicht als eine kontingente Anordnung der

53 Vgl. Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal: Hegemonie und radikale Demokratie — zur Dekon-
struktion des Marxismus, Wien: Passagen, 1991.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

317


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Dinge, sondern die Dinge erscheinen als Ergebnis einer kontingenten Artikulation
der Macht. Dass der Sex besonders repressiv behandelt wird oder sehr laissez-faire,
ist nicht Ergebnis einer Macht, die sich der sexuellen Zuriickhaltung verpflichtet
hat oder einer relativ offenen Macht, sondern dass ein bestimmter Gegenstands-
und Gedankenbereich iiberhaupt als Sex erscheint, ist Ergebnis einer viel tiefer-
liegenden grammatischen Struktur. Die Kategorie/die Begriffe >sexuelle Zuriick-
haltung oder laissez-faire« sind der Macht nicht vorgingig, sondern sie sind eben
Ausfluss einer Konjunktur der Macht. Foucault unterliuft somit die Struktur der
Moderne und - noch einmal mit Laclau und Mouffe gesprochen — ebnet den Weg
fiir ein Verstindnis des Politischen als Kampf um die Hegemonie der gramma-
tischen Struktur unserer Gesellschaft. Politik ist der permanente >Stellungskrieg«
um die Deutungshoheit der sozialen Identitit der Gesellschaft. Wer sind >wir<, was
wollen >wir< und weshalb ist die Macht das >Andere«, das wir besiegen miissen,
oder das >Eigenes, dem wir folgen sollten? Wahrheit, Rationalitit, Universalismus,
all das gibt es nur mehr in hegemonial artikulierten Diskursen. Man kann auf sie
eingehen, man kann sich auf Augenhdhe mit ihnen auseinandersetzen, um jedoch
ernsthaft eine politische Aktion zu titigen, um auf dem historisch-politischen Feld
eine Auswirkung zu ermdglichen, muss man Wahrheit, Rationalitit und Univer-
salismus als das entbléfRen, was sie sind: Schimaren einer bestimmten Okonomie
der Macht. Diese Querperforation der Macht ist per definitionem kein Akt der Ver-
stindigung auf Basis eines Common Sense, sondern ein strategischer Akt, ein Akt des
Kampfes, und zwar ein Akt der quasi chemischen Analyse: Das Sichtbarmachen der
Krifteverhiltnisse des Gegners. Das Politische ist Kampf.

6.2 Krieg statt Verstandigung Il - Ernst Jiinger

»Im Krieg offenbarte die imperialistische Moderne, die zur totalen Mobilmachung
ihrer Krafte und zum Brechen aller Widerstdnde entschlossen war, welche Ansprii-
che sie an den Menschen stellte; insofern war der Krieg fiir Jiinger die Schule der
Moderne, und die Erfahrungen des Krieges dienten ihm immer wieder als Schlis-
sel fiir die Interpretation der Epoche.«>*

Der Krieg ist Dreh- und Angelpunkt Ernst Jingers politischer Publizistik in der
Weimarer Republik. Und wenn von Krieg die Rede ist, dann ist fiir den Kriegsvete-
ran Junger vordergriindig der Erste Weltkrieg gemeint. Jingers Ausgangsfrage ist,
was eine in weiten Teilen liberale Fithrungsklasse weltweit in einen solchen mecha-
nisch-maschinellen Vernichtungswahn treiben hat kénnen, zu dem der Weltkrieg
nach den ersten wenigen Monaten zweifelsohne geworden war. Was fithrte dariiber

54  Kiesel, Helmuth: Ernst Jiinger, Die Biographie, Minchen: Siedler 2007, S. 260.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

hinaus eine ganze, im goldenen Zeitalter der Sekuritit aufgewachsene Generati-
on dazu, die bis dato grofite Menschheitskatastrophe anzuzetteln? Wie konnten
die — spitestens seit dem Sieg des industriellen Englands tiber das militaristische
Frankreich Napoleons 1814 — vordergriindig auf Frieden und globalen Wirtschafts-
kapitalismus ausgelegten Strukturen zu einer solchen Eruption elementarer Krifte
fithren? Das sind die Fragen, die er im Buch Der Kampf als inneres Erlebnis und spi-
ter in seinem Aufsatz Die totale Mobilmachung ein essayhafter Form und mit dem
Talent eines Dichters nachgeht. Er hat jeweils verschiedene zeitdiagnostische Her-
angehensweisen, um den Krieg erkliren zu konnen und um Aufschluss dariiber
zu gewinnen, was in dieser Zeit der grofen Hungers- und Identititskrise in der
Weimarer Republik nun zu tun sei. Endpunkt seiner politischen Publizistik und
Jungers wohl wichtigstes politisches Werk ist der GrofRessay Der Arbeiter. Hierbei
handelt es sich um den Versuch einer Einordnung des Krieges, der technologischen
Entwicklung, politischer Diskurse seiner Zeit und gleichzeitig ist es der dringende
Handlungsaufruf, einen totalitiren Staat zu griinden. Der Arbeiter stellt aber kei-
neswegs eine schlichte Zusammenfassung seiner Schriften der spiten 1920er Jahre
dar, sondern ist eher eine glittende, paradigmatische und visionidre Fokussierung
seines Wirkens. Zudem stellt der Essay in zentralen Punkten eine Relativierung
Jingers Nationalismus der spiten 1920er Jahre dar und fithrt auf eine Ebene, die
er selbst als planetarisch bezeichnet. Doch um sich der Kategorie des Krieges in
Jungers Denken zwischen 1920 und 1933 klar zu werden, braucht es zuallererst
eine Lektiire seines groften Werkes iiber den Krieg: In Stahlgewittern. Um seine
politischen, anthropologischen und philosophischen Einlassungen, die den Krieg
beinhalten, zu verstehen, sollte das Kapitel mit einer Analyse von In Stahlgewittern
beginnen.

6.2.1 In Stahlgewittern - zwischen Heldenepos und dem Abgrund der
Moderne

In Stahlgewittern ist Ernst Jingers literarische Zusammenfassung seiner Kriegs-
tagebiicher aus dem Ersten Weltkrieg. Jinger, der sich in der allgemeinen
Kriegseuphorie 1914 als Neunzehnjahriger freiwillig fir den Krieg meldete, fithrte
in vier Kriegsjahren ausfiithrlich Tagebuch. Dieses umfasst die Zeit zwischen
seinem ersten Einsatz im Dezember 1914 bis zu seiner siebten Verwundung, die
fiir ihn das Ende des Krieges im August 1918 bedeutete. Jiinger diente dem han-
noverschen/preufischen Fiisilier-Regiment Nr. 73, einer Infanterie-Einheit. Nach
der Grundausbildung in Hannover kam Jiinger ab Dezember 1914 an der Westfront
zum Einsatz. Im Verlaufe des Krieges wird er in vielen verschiedenen Regionen
zwischen dem belgischen Flandern iiber Langemarck im Norden bis hin zu Reims
und Verdun im Siiden seinen Dienst leisten. Immer wieder unterbrochen wird
sein Aufenthalt durch kurze Heimaturlaube, Lazarett-Aufenthalte und Lehrginge.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

319


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Recht frith, schon 1915 wird Jiinger zum Leutnant beférdert und somit Offizier.
Er ibernimmt in der Folge verschiedene Funktionen, unter anderem die eines
Stof’truppfithrers. Fiir besonderen Wagemut, seine Fihigkeiten als Truppenfith-
rer, seine iiberdurchschnittliche Einsatzbereitschaft und gleichzeitige Vorsicht im
Gefecht wird Jinger mehrfach mit hohen militirischen Auszeichnungen geehrt.
Sein Buch In Stahlgewittern beendet Jinger mit dem Wortlaut eines Telegramms
von der Generalitit, in welchem ihm noch im September 1918 der hochste kaiser-
lich-preufiische Orden verliehen wird: »Seine Majestit der Kaiser hat Ihnen den
Orden Pour le mérite verliehen. Ich begliickwiinsche Sie im Namen der ganzen
Division.«>

Jinger kam Ende 1914 in einen Krieg an der Westfront, der sich schon vom
Invasions- und Bewegungskrieg zu einem Graben- und Stellungskrieg entwickelt
hatte. Nur wenige Militirexperten hatten damit gerechnet, dass dieser Krieg im
Gegensatz bspw. noch zum Deutsch-Franzdsischen Krieg 1870/71 zu einem iber
vierjahrigen Ringen mit zehn Millionen Toten werden sollte. Nach den ersten er-
folgreichen Schritten des sogenannten Schlieffen-Plans, der iiberraschenden Stiir-
mung Nordfrankreichs bei Missachtung der Neutralitit Belgiens und der Abwehr
franzosischer Streitkrifte an der deutsch-franzdsischen Grenze, geriet die deut-
sche Offensive ins Stocken. Nur durch gréfite Kraftanstrengungen der franzosi-
schen Armee und selbstmoérderischen Abwehroffensiven konnte das erfolgreiche
Vorgehen der damals modernsten Armee der Welt gestoppt werden. Und weil —
zur deutschen Uberraschung — Grof3britannien dem Deutschen Reich wegen der
Verletzung Belgiens Neutralitit den Krieg erklirte und noch 1914 mit finfundsieb-
zigtausend Mann in Belgien und Nordfrankreich die deutsche Offensive gemein-
sam mit belgischen Einheiten stark verlangsamte. Mit dem Verlust der Schlacht an
der Marne im September 1914 scheiterte der Schlieffen-Plan des Deutschen Heeres
und die deutsche Armee musste nur vierzig Kilometer von Paris entfernt den Riick-
zug antreten. Darauf folgte ein zweiter, uflerst mobiler und in vielen Regionen
gefithrter Versuch, die nérdliche Flanke der Alliierten zu umgehen, um die Gegner
vernichtend zu schlagen. Unter Einsatz von Millionen Menschenleben und einer bis
dato ungekannten Materialschlacht konnten die Alliierten auch diese Offensive des
deutschen Heeres beenden. Mit dem gescheiterten letzten Versuch eines Durch-
bruchs bei Ypern endete Ende September 1914 der Bewegungskrieg. Schon diese
wenige Monate andauernde Phase des Krieges war militirhistorisch mit nichts vor-
her Dagewesenem zu vergleichen. Alleine Frankreich hatte iiber eine Million ver-
wundete oder tote Soldaten zu verzeichnen. Und auch das Deutsche Reich musste
mit unglaublichen Verlusten sowie einem vélligen strategischen Scheitern zuran-

55  Junger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 296.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

de kommen.*® Jiinger kam im Dezember 1914 in einen Grabenkrieg, bei dem die
deutsche Seite schnell verstand, dass sich hier nun um einen langwierigen Stel-
lungskrieg entwickeln wiirde. Dieser bestand in der duflerst aufwendigen Anla-
ge von Feldbefestigungs- und Grabenanlagen sowie unterirdischen Bunkern und
Tunnelsystemen. Jinger beschreibt eindriicklich das Leben an der Front in einem
solchen Stellungskrieg. Eine ganze Generation an jungen Menschen, die aus biir-
gerlicher Langeweile und trotz pazifistischer Mahnungen vieler Zeitgenossen aus
Abenteuerlust freiwillig in den Krieg zogen, wurden plétzlich mit der Realitit des
Grabenkrieges konfrontiert. Hierzu notiert Jiinger gleich am Anfang seines Buches:

»Nach kurzem Aufenthalt beim Regiment hatten wir griindlich die lllusionen ver-
loren, mit denen wir ausgezogen waren. Statt der erhofften Gefahren hatten wir
Schmutz, Arbeit und schlaflose Néchte vorgefunden, deren Bezwingung ein uns
wenig liegendes Heldentum erforderte. Schlimmer noch war die Langeweile, die
fiir den Soldaten entnervender als die Nihe des Todes ist.«*’

Jinger beschreibt den grofen Widerspruch zwischen den heroischen Erwartun-
gen des Krieges und der Realitit der modernen Grabenkampffithrung. Thr Modus
ist nicht der heroische Zweikampf auf Leben und Tod mit offenem Visier, sondern
dieser Krieg trigt einen Arbeitscharakter und das Heldentum besteht darin, sich
in der Maschinerie des Totens als Arbeiter zu bewegen, dem stets eine anonyme,
unsichtbare Gefahr des plotzlichen Todes durch Granateinschlag oder Kopfschuss
am Grabenstand droht. Jiingers Zusammenfassung seiner Kriegserfahrungen ist in
weiten Teilen von auflergewdhnlicher Klarheit und Sachlichkeit, die teilweise eine
gewisse Kilte nahelegt. Jiinger beschreibt diese grofie Menschheitskatastrophe mit
einer phasenweise tiberraschend stoischen Gelassenheit eines unbeteiligten Ana-
lysten. Diese Sachlichkeit macht das Bedriickende seiner Erzihlungen aus. Er stellt
den Arbeitscharakter und die Schicksalhaftigkeit des Grabenkampfes dar. Es stirbt
nicht unbedingt derjenige, der unvorsichtig oder ein schlechter Soldat war, son-
dern es reicht, einfach nur zum falschen Zeitpunkt drei Meter weiter links statt
rechts zu stehen. Die Grauel des Anblicks von Artilleriegranaten Zerfetzter und die
Schreie von Menschen, die ihre Eingeweide in den Hinden halten und um Eu-
thanasie betteln, erhalten ihre Wucht in Jingers Buch in erster Linie nicht durch
mitleidvolle Beschreibungen und das Hineinversetzen in die Leidenden, sondern
vielmehr durch die fatalistische Beschreibung der Wahllosigkeit und scheinbare
Sinnlosigkeit fiir den Einzelnen. Das Quilende in seinem Buch ist die Unsicht-
barkeit des Feindes. Jinger nimmt auch wihrend des Stellungskrieges unzahlige
Male an kleineren Stoflangriffen oder Patrouillen teil, die zu Feindkontakt fithren.

56  Vgl. Strachan, Hew: Der erste Weltkrieg. Eine neue illustrierte Geschichte, Miinchen: Gold-
mann 2014.
57 Junger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S.15.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

321


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Doch die Momente, in denen er tatsichlich Franzosen, Briten, Inder oder Neusee-
linder zu Gesicht bekommt, sind tiberaus selten. Das grofRe Sterben, die stindi-
ge Bedrohung, mit der man umzugehen lernt, geht von den Artilleriegeschiitzen
in Kilometern Entfernung und von Heckenschiitzen aus. Nach den unglaublichen
Aufregungen der ersten Schlacht, an der Jiinger Mitte 1915 teilnimmt, hilt er zwei
Dinge fest, die meines Erachtens fir die gesamte Kriegszeit basale Erkenntnisse
sind. Erstens: Der Feindkontakt ist in der Regel kein heroisierter Zweikampf zwi-
schen Menschen, sondern eher ein anonymer und dufierst mittelbarer Kampf. Und
zweitens: Es zeigt sich eine Kaltblitigkeit der Krieger, die in einer »elementaren«
Zone hochst effizient und beeindruckend rational arbeiten und eine eigenartige
Ordnung hervorbringen.

»Die Schlacht von Les Eparges war meine erste. Sie war ganz anders, als ich ge-
dacht. Ich hatte an einer grofien Kampfhandlung teilgenommen, ohne einen Geg-
ner zu Gesicht bekommen zu haben.«*®

»Beim Anblick eines Generalarztes, der inmitten des blutigen Trubels den
Dienstbetrieb priifte, hatte ich wieder jenen schwer zu beschreibenden Eindruck,
den man empfiangt, wenn man den Menschen, von den Schrecknissen und Erre-
gungen der elementaren Zone umgeben, mit ameisenhafter Kaltblitigkeit am

Ausbau seiner Ordnung beschiftigt sieht.«*®

Der tagliche Stellungskampf ist eine seltsame Mischung aus biirgerlicher Normali-
tit, enorm gesteigerter korperlicher Schanzarbeit und der iiberall fatal lauernden
Gefahr der Geschiitze, die dem Einzelnen beinahe als Naturgewalt entgegentritt.
Ernst Jingers In Stahlgewittern wurde freilich auch sehr hiufig kritisiert, da er im
Riickblick den Krieg heroisiert und die menschliche Verantwortung fiir das Mas-
senschlachten hinter allzu hiufigen Naturmetaphern verdeckt habe. Schon der Ti-
tel des Buches beinhaltet ja eine Naturmetapher, oder wenn er nach einem schlim-
men Beschuss trocken konstatiert: »Endlich war das Unwetter voriiber [...].<®° Auch
wenn er schreibt: »Zum ersten Mal sah ich hier ein Feuer, das nur mit einem Natur-
schauspiel zu vergleichen war.«®! Einerseits — so haben die Kritiker vollig recht —
verwischen sich in diesen allzu starken Verharmlosungen die Spuren der mensch-
lichen Verantwortung. Doch an mehreren Stellen, unter anderem beim letzteren
Zitat, scheint auch Ernst Jingers metaphysische Vorstellung des Elementaren durch.
Hier wird etwas sichtbar, das er in seinem Grofessay Der Arbeiter noch weiter
ausfithren wird: eine beinahe vulkanische Kraft des Lebens, die seiner Meinung
nach die Notwendigkeit von Kriegen ausmacht und unter der scheinbar friedlichen

58  Ebd.,S.3s.
59 Ebd, S 34.
60 Ebd,S. 64.
61 Ebd.,, S. 81.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Oberfliche des liberalen Staates schlummert. Zuriick zur Kritik: Jiinger verbleibt
In Stahlgewittern auch meist im militirischen Denken, den menschenfeindlichen
Kosten-Nutzen-Kalkiilen, bei denen Menschenleben gegen strategische Ziele ab-
gewogen werden. Beispielhaft dafiir steht das Téten eines englischen Soldaten im
Kapitel Somme-Riickzug. Jinger erschief3t als Heckenschiitze aus weiter Entfernung
einen Englander nicht, weil von diesem eine militirische Gefihrdung ausging, son-
dern einfach aus einer in diesem Krieg entstandenen Logik zur unbedingten physi-
schen Vernichtung des Gegners um jeden Preis. Aus heutiger Sicht erscheint diese
niichterne Beschreibung des Vorganges als unmenschlich und bestialisch.®* Hel-
muth Kiesel macht zurecht darauf aufmerksam, dass »die internationale Kriegsli-
teratur [zeige], dass dergleichen zur ganz snormalen« Brutalitit jener Zeit gehor-
te«.3

Jiunger distanziert sich hiervon dezidiert nicht. Sein Buch ist und bleibt ein
Heldenepos, das von einer groflen bestandenen Bewihrungsprobe fiir ihn erzihl,
das

»die Strapazen schildert, die er durchgestanden hat; seinen Mut, seine kimpferi-
schen Leistungen und seine Fithrungsfahigkeit herausstreicht; die Gegner nennt,
die ihm zum Opfer gefallen sind; am Ende seine Verwundungen aufzihlt und
nicht vergisst, darauf hinzuweisen, dass elf von vierzehn Geschossen, die ihn tra-

fen, auf ihn >persénlich gezielt waren«.«®*

Daher spart Jiinger auch das massenhafte Leid in den Lazaretten, das er sehr genau
kannte (wie sich in seinen Kriegstagebiichern zeigt)®®, bis auf einige erschiitternde
Passagen weitgehend aus.

Trotzdem, so hat es der Kriegsgegner Erich Maria Remarque einmal ange-
merkt, sei In Stahlgewittern von seinen Auswirkungen her pazifistischer als die
besten Antikriegsbiicher. Auch der SPD-Reichstagsabgeordnete Paul Levi stimmte
hiermit tiberein und meinte, dass wohl niemand dem Pazifismus einen gréfieren
Dienst erwiesen habe als Ernst Jiinger, der dem Krieg gegeniiber positiv eingestellt
war, doch dessen haargenauen, detailgetreuen Schilderungen den Leser einfach
nur tiefgehend erschrecken miissen.®® Remarque veroffentlicht Mitte der 1930er
Jahre eine Rezension zu den Stahlgewittern, worin er sehr lobend die Sachlichkeit
und die Prizision Jiungers Werk lobt. Remarque meint, die Stahlgewitter seien

62  Vgl.ebd., S.130.

63  Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter. Ernst Jiinger und der Erste Weltkrieg, online: http://literatur
kritik.de/id/18872.

64  Ebd.

65  Vgl.lunger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart: Klett-Cotta 2014

66  Zitiert nach: Kiesel, Helmuth: Adnoten zu »In Stahlgewitternc, in: Jiinger, Ernst: In Stahlge-
wittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 297-301.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

323


http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872

324

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Die beiden Biicher Jingers [In Stahlgewittern< und >Das Waldchen 125¢, Anm.
N. A.] von einer wohltuenden Sachlichkeit, prazise, ernst, stark und gewaltig, sich
immer weiter steigend, bis ihnen wirklich das harte Antlitz des Krieges, das Grau-
en der Materialschlacht und die ungeheure, alles tiberwindende Kraft der Vitali-
tat und des Herzens Ausdruck gewinnen. Den Ablauf der Geschehnisse zeichnen
die>Stahlgewitter<mit der ganzen Macht der Frontjahre am starksten, ohne jedes
Pathos geben sie das verbissene Heldentum des Soldaten wieder, aufgezeichnet
von einem Menschen, der wie ein Seismograph alle Schwingungen der Schlacht
auffangt. [..] Jiinger, einer der wenigen jungen Infanterieoffiziere mit dem Pour
le mérite, ist wie kaum ein anderer berechtigt, iiber die Schlacht und den Krieg
auszusagen. Er tut es schlicht, einfach und dadurch mit grofer Wucht.«®7

Jingers Werk ist auch nicht durchgehend ein Heldenepos. Jiingers grundsitzliche
Einstellung zum Krieg ist bejahend. Er sah in ihm ein Stahlbad, er sprach ihm uni-
verselle produktive Krifte zu. Diese Haltung steigerte sich bis in die Anfinge der
1930er Jahre (spitestens mit Krieg und Krieger), bis er in Auf den Marmor-Klippen 1939
auch kritische Klinge tiber die unnétigen Destruktivkrifte des Krieges anschligt.
In seinen regelmiRigen Uberarbeitungen der Stahlgewitter trug er diesen Ande-
rungen seiner Einschitzungen auch Rechnung. Wihrend eher kritische Passagen
1934 herausfielen, so kommen nach 1945 Anderungen hinzu, die der umstandslo-
sen Heroisierung und der Bejahung des Krieges den Boden entziehen. Die kritische
Gesamtausgabe von 2013 zeigt diese Entwicklungen sehr gut auf. Sie zeigt jedoch
auch, dass Jiinger bis zum Schluss (die letzte Uberarbeitung fand 1978 statt) die
Grundkonzeption und seine Uberzeugungen als junger Mensch, als er in diesen
Krieg gezogen ist, nicht streicht, sondern im Grunde so stehen lisst.®® Schon die
erste Ausgabe der Stahlgewitter oszilliert zwischen dem Heldenepos und der trauri-
gen Beschreibung unvorstellbarer Destruktivkrifte, die sich hier am Ende des lan-
gen 19. Jahrhunderts ihren Weg bahnten. Jiingers Buch ist vor dem Hintergrund der
Analyse einer militaristischen Helden-Rhetorik vergangener Zeiten duflerst inter-
essant, einer Logik des politischen Denkens, die Krieg als legitim und sogar frucht-
bar erachtet und sich weniger um die Frage drehte, wie Kriege zu vermeiden, als
vielmehr, wie sie zu gewinnen seien. Jiinger hat als junger Mensch diese Uberzeu-
gung und radikalisiert sie in den 1930er Jahren noch weiter. Historisch und auch
durchaus philologisch interessant ist die zunehmende Uberschattung dieses po-
litisch-militirischen Paradigmas durch die unermesslichen Destruktivkrifte des
Ersten Weltkriegs, der zunehmend zu Ambivalenzen fithrt. Jingers In Stahlgewit-
tern weist auf genau diese Oszillation zwischen der Heroisierung des Frontkamp-

67 Remarque, Erich Maria: Finf Kriegstagebiicher, Rezension, in: Sport im Bild, Jahrgang 34,
1928, Nr.12, S. 895f.

68  Vgl. Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jinger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Ausgabe,
Stuttgart: Klett-Cotta 2013.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

fes und der totalen Sinnlosigkeit und unmenschlichen Destruktionskraft des Krie-
ges. Einerseits schwirmt er beim Anblick des ersten Frontsoldaten in Stahlhelm
iiber einen neuen Typus von Menschen, der dadurch, dass er nur wenige Tage dem
elementaren Feuer ausgeliefert war, sich schon »auf eine unaussprechliche Weise
von uns zu unterscheiden« schien.®® »Das vom stihlernen Helmrand umrahmte
unbewegliche Gesicht und die eintdnige, vom Lirm der Front begleitete Stimme
machten einen gespenstischen Eindruck auf uns. [...] Nichts war in dieser Stim-
me zuriickgeblieben als ein grofer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglitht. Mit
solchen Mannern kann man kimpfen.«’° Diese 1934 aufgenommene Passage ent-
hilt einen klaren Querverweis zu Jiingers Der Arbeiter und seinen technologisch-
planetarisch-metaphysischen Erwigungen.”*

Oder noch weitergehender: »In diesen Mannern war ein Element lebendig, das
die Wiistheit des Krieges unterstrich und doch vergeistigte, die sachliche Freude
an der Gefahr, der ritterliche Drang zum Bestehen eines Kampfes. Im Laufe von
vier Jahren schmolz das Feuer ein immer reineres, ein immer kithneres Krieger-
tum heraus.«”* Klar handelt es sich hier um ein erstes Aufblitzen der Heroisierung
des Kriegsarbeiters, der im Stahlbad reifte, auf den er in seinen programmatischen
Schriften Krieg und Krieger sowie Der Arbeiter wieder zuriickkommen wird. Doch
andererseits — hierin liegt meines Erachtens die Stirke Jiingers — beschreibt er in
knappen und prizisen Worten etwas sehr Wichtiges: Der moderne Krieg verdn-
dert den Menschen. Der Krieg — als organisierte, arbeitsteilige Entfesselung der
Gewalt des Menschen — stumpft ab, glitht aus, macht gleichgiiltig, oder wie er an
anderer Stelle schreibt, macht der Krieg auch fatalistisch. Zu dieser fatalistischen
Gleichgiiltigkeit gesellt sich auch noch die in der Schlacht sich entwickelnde Rase-
rei. Es ist das zyklische Ausbrechen des elementaren Erlebnisses in entscheidenden
Momenten der Schlacht. Jinger beschreibt diese Erlebnisse als luzide Phasen, in
denen er teilweise das Bewusstsein verlor und er einfach nur noch handelte und
aus dem Korper zu fahren schien.

»Im Vorgehen erfaite uns ein berserkerhafter Grimm. Der (iberméachtige Wunsch
zu toten befliigelte meine Schritte. Die Wut entprefste mir bittere Trinen. Der
ungeheure Vernichtungswille, der iiber der Walstatt lastete, verdichtete sich in
den Gehirnen und tauchte sie in rote Nebel ein. Wir riefen uns schluchzend und
stammelnd abgerissene Sdtze zu, und ein unbeteiligter Zuschauer hitte vielleicht

glauben kénnen, daR wir von einem Ubermaf an Gliick ergriffen seien.«’

69 Jinger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

70  Ebd.

71 Vgl. hierzu: Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jiinger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Aus-
gabe, Stuttgart: Klett-Cotta 2013, S. 206-209.

72 Jinger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 145.

73 Ebd., S.238.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

325


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Das sind Worte, die eins zu eins anschlussfihig sind zu Wolfang Sofskys Traktat
iiber die Gewalt, welches Gewalt als ein der menschlichen Kultur inhirentes Etwas
darstellt, dessen zyklische Bewegung, dessen gleichmiflige Auswiichse den Ver-
dacht einer anthropologischen Konstante in bestimmten Ausnahmesituationen na-
helegt.”* Transparent und klar beschreibt Jiinger Kriegsverbrechen und monstrése
Unmenschlichkeiten, die seine Kameraden und er in diesem Ekstase dhnlichen,
zeitlosen Zustand begangen haben. Generell sucht er hierfir keine Entschuldi-
gung — er bleibt bei der heldenhaften Darstellung seiner grof3en Taten. Doch sehr
offen schreibt Jinger in einigen Randbemerkungen, dass einiges, was er gesehen
und getan hat, ihn auch nachhaltig belastet.”> Beinahe einem Eingestindnis der
individuellen Schuld nahe, schreibt er gegen Ende der Stahlgewitter: »Der Staat,
der uns die Verantwortung abnimmt, kann uns nicht von der Trauer befreien; wir
miissen sie austragen. Sie reicht tief in die Triume hinab.«”® Diesen Absatz fiigt
Jinger 1961 ein. Es ist eine bemerkenswerte Erginzung. Jinger beschiftigt sich —
in sieben teilweise erheblich differierenden Versionen wurde das Buch seit 1920
publiziert - sein ganzes Leben mit diesem Buch. Und es lisst sich festhalten, dass
von Beginn an - seit 1920 — Jingers Beschreibungen iiber den Einfluss des Krie-
ges auf den Menschen nicht nur heroisierend undifferenziert, sondern durchaus
von einer eindriicklichen Ambivalenz durchzogen sind. Einerseits akzeptiert Jin-
ger beinahe ungebrochen den Militarismus und Heroismus der Zeit vor dem Ers-
ten Weltkrieg und bleibt in seinem Buch selbst beinahe durchgehend auf der Ebene
der militirischen Logik. Er lobt als iiberzeugter Militarist den stihlenden Einfluss
des Krieges auf seine Generation. Doch gleichzeitig beschreibt er eindriicklich das
offensichtlich sinnlose Leid der Frontsoldaten auf beiden Seiten des Krieges, den
Wahnsinn des Lebens im Grabenkampf, die Aporien des Heldentums im totalen
Arbeitskrieg. Der Widerspruch, auf den Walter Benjamin spiter in seiner Rezen-
sion des kriegsverherrlichenden Sammelbandes Krieg und Krieger aufmerksam ma-
chen wird, ist auch hier deutlich zu spiiren: Jinger beschreibt lobend den Krieg
als Stahlbad, als inneres Erlebnis, welches das Bewusstsein schirfe und im Uber-
lebenskampf die innere Resilienz und Stirke des Menschen als Tugenden hervor-
bringe einerseits. Andererseits — und das fiihrt Jinger auch immer wieder aus —
ist das Heldentum des Stahlbades kein sozialdarwinistischer, leistungsorientierter
Selektionsprozess, in dem der Starkste oder Heldenhafteste iiberlebt, sondern in
der Artillerieholle sterben die Mutigsten genauso wie die Feigsten. Es gibt keinen
darwinistischen Selektionsprozess, sondern das Massensterben ist ein fatalistisch-

74 Vgl. Sofsky, Wolfgang: Traktat iber die Gewalt, Frankfurt a.M.: Fischer 2005.

75  Ein offeneres Bild geben die Kriegstagebiicher, wo er auch iiber Nervenzusammenbriiche
und grofde Verzweiflung schreibt. Vgl.: Jiinger, Ernst: Kriegstagebuch 1914-1918, Stuttgart:
Klett-Cotta 2014.

76  Junger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 249.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

arbitrires, das wahllose Abschlachten durch eine entfesselte Totungsmaschinerie.
Walter Benjamin wird darauf am Beispiel das Gaskrieges zuriickkommen. Die Pa-
radoxie in Ernst Jiingers spiterer Argumentation und Verfechtung eines heroischen
Realismus mit einer im Krieg stahlgebadeten Elite wird Walter Benjamin am Bei-
spiel ebenjenes Gaskrieges aufzeigen.

»Die Verfasser [von Krieg und Krieger, Anm. N. A.] haben sich an keiner Stelle
gesagt, daR die Materialschlacht, in der einige von ihnen die hochste Offenba-
rung des Daseins erblicken, die kimmerlichen Embleme des Heroismus, die hier
und dort den Weltkrieg tiberdauerten, auRer Kurs setzt. Der Gaskampf, fiir den
die Mitarbeiter dieses Buches auffallend wenig Interesse haben, verspricht dem
Zukunftskrieg ein Gesicht zu geben, das die soldatischen Kategorien endgiiltig
zugunsten der sportlichen verabschiedet, den Aktionen alles Militarische nimmt
und sie simtlich unter das Gesicht des Rekords stellt. Denn seine scharfste strate-
gische Eigenart besteht darin, blofSer und radikalster Angriffskrieg zu sein. Gegen
Gasangriffe aus der Luft gibt es bekanntlich keine zuldngliche Gegenwehr.«””

Jungers Buch ist grundsitzlich ein Heldenbericht, von dem er sich auch zeitlebens
nicht distanzieren wird, wie Helmuth Kiesel, der Herausgeber der kritischen Aus-
gabe der Stahlgewitter, aufzeigt. Doch das Interessante ist, dass es in seinen frith
nach dem Ersten Weltkrieg verfassten Stahlgewittern ebenjenes Oszillieren gibt, je-
ne Heroisierung einerseits und die Scham fiir das Getane andererseits. Jinger kann
diesen Heldenbericht nur deshalb schreiben, weil er — wie iibrigens inzwischen vie-
le Stimmen der modernen Geschichtswissenschaft auch — nicht dem Deutschen
Reich alleine die Kriegsschuld auflidt. Die Zeichen der Zeit standen auf Krieg, die
Strukturen der Gesellschaften waren es, die zum Krieg fithrten, wie Max Weber
einst in seinem Vortrag Politik als Beruf anbrachte. Zum Thema der Ethik fiihrte
Weber aus, dass ein Problem sei, dass Menschen rechthaberisch seien und stets
Legitimierungen anbringen, anstatt die Sachen so zu sehen, wie sie seien. Hin-
sichtlich des Krieges und der Kriegsschuldfrage, die zeitgeschichtlich sehr aktuell
war, fiigt er recht trocken an:

»Statt nach alter Weiber Art nach einem Kriege nach dem >Schuldigen«< zu su-
chen,— wo doch die Struktur der Gesellschaft den Krieg erzeugte —, wird jede
mannliche und herbe Haltung dem Feinde sagen: >Wir verloren den Krieg— ihr
habt ihn gewonnen. Das ist nun erledigt: nun lat uns dariiber reden, welche
Konsequenzen zu ziehen sind entsprechend den sachlichen Interessen, die im

Spiel waren [..]c.«’®

77  Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,
Band IlI: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 239f.

78  Weber, Max: Editionen Philosophie. Wissenschaft als Beruf, Politik als Beruf, Stuttgart, 1995,
S. 64.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

327


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Auch wenn Weber nicht genauer ausfiihrt, welche Struktur er meint, so liegt doch
nahe, dass er das System der >unentrinnbaren Biirokratisierungs, die zunehmende
Versachlichung der menschlichen Zusammenhinge und die zunehmende Einspan-
nung des Menschen in die grofRe Turbine der Moderne meint, die an den impe-
rialistischen Grenzflichen zu einem solchen Flichenbrand fithren mussten. Diese
Struktur, der Imperialismus dieser Zeit gepaart mit einer seltsamen Paranoia der
politischen Fithrungen auf dem Kontinent und einer Sehnsucht des Ausbrechen-
Wollens aus den engen disziplinarischen Strukturen der modernisierten Gesell-
schaften bei einer ganzen geburtenstarken Generation werden vielfach als objek-
tive Griinde fiir diesen Krieg erachtet. Jiinger schreibt sein Buch zudem zu einer
Zeit, in der Krieg in weiten Teilen noch als eine legitime Fortsetzung der Politik mit
anderen Mitteln erachtet wurde. Jinger erzihlt im Grunde dieses Heldenepos eines
Hannoveraner Schiilers, der keine Lust mehr auf das stupide Pauken des Gymna-
siums hat, sich freiwillig zum Abenteuer meldet (iibrigens schon das zweite Mal
nach seiner freiwilligen Meldung zur franzésischen Fremdenlegion 1913 und einem
kurzen Aufenthalt in Afrika, welcher in einer grofien Enttiuschung endete). Jiinger
zieht folglich nicht so sehr aus nationaler Uberzeugung in diesen Krieg, sondern
wegen des Abenteuers:

»Wir hatten Hérsale, Schulbdnke und Werktische verlassen und waren in den
kurzen Ausbildungswochen zu einem groflen, begeisterten Kérper zusammen-
geschmolzen. Aufgewachsen in einem Zeitalter der Sicherheit, fihlten wir alle
die Sehnsucht nach dem Ungewdohnlichen, nach der grofien Gefahr. Da hatte uns
der Krieg gepackt wie ein Rausch.«”®

Und diese grofRe Gefahr findet er auch in den Stahlgewittern der Marne-Schlacht,
in den Streifziigen durch das Niemandsland zwischen den Linien und den adrena-
lintrachtigen Patrouillen in den Nachten. Doch trotz dieses durchhaltenden Topos
des Heldenepos bleiben seine Stahlgewitter ambivalent. War dieses Abenteuer das
Sterben von zehn Millionen Menschen wirklich wert? Ist das zum reinen hoch-
arbeitsteiligen und anonymen Arbeitsakt verkommene maschinelle Abschlachten
wirklich etwas Heldenhaftes oder unterstreicht es nicht vielmehr ein fatales »6ko-
nomisches Denken unserer Epoche«8°, das eben — und hier wiren wir bei der Le-
bensmacht — sich des Lebens millionenfach ermichtigt und jederzeit auch in eine
Todesmacht umkippen kann? Sind Heldenhaftigkeit und Kithnheit nicht nur noch
abstrakte Begriffe in dem Moment, in dem man seine mutigen Kameraden mit
abgeknickten Beinen im Granattrichter dem Sterben iiberlassen muss, weil man

79  Junger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 7.
80 Ebd.,S.132 (diese Passage fiigt Jiinger in seiner Uberarbeitung nach dem Zweiten Weltkrieg
1961 ein).

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

nicht anders kann? Sollte man sich nicht schimen fiir das niedertrichtige Gemet-
zel an Verwundeten und Gefangenen und das unethische Morden aus unmittelba-
rem Vernichtungswillen? Jiinger dndert seine Einschitzung zu dieser Frage immer
wieder. Daher hat er seine Stahlgewitter mehrfach entscheidenden Uberarbeitungen
unterzogen. In Hinsicht dieser ethischen Fragen erscheint eine Stelle sehr wichtig.
Nach dem endgiiltigen Erlahmen der Somme-Offensive gab der deutsche General-
stab den Befehl zur koordinierten Riickverlagerung der Frontlinie um mehrere Ki-
lometer auf besser befestigbare und extra vorbereitete Hohenziige und andere na-
tiirliche Barrieren. Es entstand hierbei die bis dahin am stirksten befestigte Front-
linie der Geschichte: die sogenannte Siegfriedstellung durch den Osten Frankreichs
und Belgien. Bei diesem koordinierten Riickzug verwiisteten die deutschen Solda-
ten wie in Raserei die bis dato mehr oder minder intakte Kulturlandschaft und
die Ortschaften auf das Schlimmste. Fiir die nachziehenden englischen Truppen
entwickelte man perfide Sprengfallen, Bodenminen und andere Hinterlistigkei-
ten. Jiinger ist sich dessen bewusst, dass dies kein Akt des Heldentums war und
es sich dabei um niedere Auflerungen einer zunehmenden biopolitischen Vernich-
tungslogik handelt, die (kriegs-)ethisch inakzeptabel sind. Interessant ist jedoch,
wie teilnahmslos er dies in den Stahlgewittern beschreibt. In der Originalausgabe
1920 fiigt er den zwei Seiten langen Ausfithrungen eine drei Absitze umfassende
Erliuterung an, die tief gezeichnet ist von Rechtfertigung, aber auch leise Tone der
Scham und Distanzierung anklingen lisst:

»Die moralische Berechtigung dieser Zerstérungen ist viel umstritten, doch
scheint mir das chauvinistische Wutgeheul diesmal verstidndlicher als der befrie-
digte Beifall der Heimkrieger und Zeitungsschreiber. Wo tausende friedlicher
Menschen ihrer Heimat beraubt werden, muf das selbstgefillige Machtgefihl
schweigen.

Uber die Notwendigkeit der Tat bin ich als preuRischer Offizier natiirlich keinen
Augenblick im Zweifel. Kriegfiihren heifst, den Gegner durch riicksichtslose
Kraftentfaltung zu vernichten suchen. Der Krieg ist der Handwerke hirtestes,
seine Meister diirfen der Menschlichkeit nur so lange das Herz &ffnen, als sie
nicht schaden kann.

Daf} diese Handlung, die die Stunde forderte, nicht schén war, tut nichts zur
Sache. Der aufmerksame Beobachter ersah es schon aus der Weise, in der sich der
objektive Fiihrerwille bei der Mannschaft in eine Reihe von niederen Instinkten
umsetzte. <’

In der neu iiberarbeiteten Ausgabe von 1934, die sich von allen volkisch-nationa-
listischen Toénen verabschiedet, da Jiinger sich von den Nazis und seinem eige-

81  Kiesel, Helmuth (Hg.): Ernst Jiinger, In Stahlgewittern, historisch-kritische Ausgabe, Stutt-
gart: Klett-Cotta 2013, S. 296.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

329


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

nen Ultra-Nationalismus der spiteren 1920er Jahre distanziert, verschwinden die-
se drei Absitze ersatzlos. Seit der Version von 1961, in der er das Heldenepos der
1920er und 1930er Jahre deutlicher infrage stellt, gibt es einen neuen Absatz, der
die alten drei ersetzt:

»Die Bilder erinnerten, wie gesagt, an ein Tollhaus und riefen eine dhnliche, halb
komische, halb widrige Wirkung hervor. Sie waren auch, wie man sogleich be-
merkte, der Mannszucht abtréglich. Zum ersten Male sah ich hier die planmaRi-
ge Zerstérung, der ich spiter im Leben noch bis zum Uberdruf begegnen soll-
te; sie ist unheilvoll mit dem 6konomischen Denken unserer Epoche verknipft,
bringt auch dem Zerstérer mehr Schaden als Nutzen und dem Soldaten keine Eh-

re ein.«&?

Jiinger erklirt diese Ausfille als Ergebnis der destruktiven Krifte, die dem 20. Jahr-
hundert innewohnen und verurteilt sie als ehrlos. Wihrend in der Originalfassung
von 1920 Jiinger noch zwischen Rechtfertigung und Scham oszilliert, so verurteilt
er sie nach 1945 doch ginzlich. Doch das gilt nicht generell fiir den gesamten Ersten
Weltkrieg und die Griueltaten, die dort geschehen, darauf weist Helmuth Kiesel
hin.®3 So bleibt sein Buch bis hin zur letzten Version von 1978 doch im Grunde
ein ambivalentes Heldenepos. Eines, das sich seiner Abgriinde bewusst ist. Eines,
das eher die Erfahrung der Soldaten betont, die in den Hollen-Labyrinthen eines
systematischen Schlachtens elementare Krifte auf sich wirken gespiirt haben und
dies als eine innere Erfahrung mitnehmen und stolz darauf sein kénnen. Doch es
ist auch eines, das sich von der ersten Ausgabe an und sich ab 1961 steigernd bis
zur letzten dessen bewusst ist, dass der Preis ein hoher ist. Und es zeigt auf, dass
Krieg seit dem 20. Jahrhundert letztlich nicht zu zihmen ist und die moderne,
totale, biopolitische Gewalt Menschen zu unmoralischen Bestien macht, die kalt
und dem System horig jede Griueltat anstellen, die man sich nur vorstellen kann
und damit dann ein Leben lang leben miissen. Das ist es wohl, was Paul Levi und
Erich-Maria Remarque als den pazifistischen Impetus bezeichnet haben, der aus-
gerechnet vom Kriegsbefiirworter Jiinger ausgeht. Im Hinblick auf das, was 1933
bis 1945 nicht zuletzt bejubelt von durch Jiingers Schriften Begeisterten in Deutsch-
land geschehen ist, wiirden sie das wohl freilich heute so nicht mehr behaupten.
Doch sie haben eine Ambivalenz erkannt, die das Heldenepos in der Tat von Beginn
an seit 1920 unterminiert bzw. einordnet.

82  Jinger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S.132.
83  Vgl. Kiesel, Helmuth: Stahlgewitter. Ernst Jiinger und der Erste Weltkrieg, online: http://liter
aturkritik.de/id/18872.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872
http://literaturkritik.de/id/18872

6. Krieg statt Verstandigung

6.2.2 Zwischen llias und Ypern

In der Tat: Jiingers Stahlgewitter sind auch deshalb von ihrem Autor sieben Mal -
teilweise erheblich — iiberarbeitet worden, weil das Buch von Beginn an inmitten
eines Spannungsfeldes geschrieben wurde. Ein Spannungsfeld, das wohl bezeich-
nend fiir eine ganze Generation ist, die um die Jahrhundertwende im liberalen Se-
kurititszeitalter des langen 19. Jahrhunderts geboren wurde und die bis dato groR-
te Katastrophe der Geschichte des Abendlandes mit ansehen musste bzw. groiten-
teils sogar mit heraufbeschworen hatte. Viele sind, wie Jinger, 1914 gerne in den
Krieg gezogen. Jinger konkret, um der engen, biirgerlichen Zwangsdisziplin zu
entkommen. Der Krieg erschien ihm als Moglichkeit, den unterdriickenden Fesseln
des preufdischen Schulsystems zu entkommen. Krieg war jedoch, fiir den damals
schon sehr belesenen Jiinger, der homerische Krieg der Ilias, der edle Zweikampf
zwischen Minnern. Heraklits Krieg, der Vater aller Dinge. Jiingers Denken und
seine Sprache sind tief gepragt von der Vorstellung des klassischen Heldentums.
Seine Stahlgewitter baut er auch als klassischen Heldenbericht auf, mit dem er sei-
nen gefallenen Kameraden an der Front ein Denkmal bauen méchte. Doch Jingers
Bild des Krieges erleidet mit dem ersten Kriegseinsatz einen gehdrigen Riss: Mit
dem vormodernen Kampf zwischen Minnern, der sich fiir Heldenepen eignet, hat
die Materialschlacht nichts mehr zu tun. Ein anonymer Krieg nivellierter Massen,
der nichts feudal Uberschaubares mehr hat, der die Menschheit vor Feuerschliinden
aufgestellt hat. Der Einzelne, das erkennt Jiinger sofort, hat im modernen Krieg
keinen individuellen Wert mehr, sondern einen funktionalen — jeder ist ersetzbar.
Heldenhaft, so hat man schnell das bedriickende Gefiihl bei der Lektiire, ist es von
diesen jungen Menschen gewesen, in Situationen extremer Gefahr, seinen funktio-
nalen Wert zu akzeptieren und seinen individuellen Lebensdrang total zu negieren:
in ein Sperrfeuer-Gelinde zu laufen, wohlwissend, dass nur die Hilfte einer Ein-
heit das iiberleben wird. Das Heldentum der Materialschlacht ist wohl am ehesten
ein Heldentum der Aufgabe des Selbst und der Akzeptanz, dass man selbst ein klei-
nes Ridchen des grofRen Ganzen ist. Eine Auspragung des amor fati Nietzsches, auf
das Jiinger in Der Arbeiter metaphysisch gewendet zuriickkommen wird. Es ist kein
klassisches Heldentum eines einzelnen Helden, sondern Heldentum einer Gattung
in einer zunehmend versachlichten und ent-individualisierten Moderne: Helden-
tum des Frontsoldaten bzw. des Kriegsarbeiters, getreu dem Motto Du bist nichts,
deine Einheit ist alles. Jiinger, der von Remarque als sensibler Seismograph von Stim-
mungen und Tendenzen bezeichnet wurde, legt uns diese grofie Paradoxie, die Rat-
losigkeit in der Zwischenkriegszeit offen: das Bild des Krieges, der in weiten Teilen
der Fachwelt noch als legitimes Mittel der Politik, oder gar im Clausewitz’schen
Sinne als Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln galt und fiir viele populirkul-
turell als Quell von Heldensagas gesehen wurde, ist mit dem Einschnitt des Mate-
rial-, Graben- und Gaskriegs und den Millionen Toten zutiefst erschiittert worden.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

331


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Und damit iibrigens auch gleich der rationalistische Fortschrittsglaube und der Zu-
kunftsoptimismus des langen 19. Jahrhunderts. Jiingers Stahlgewitter sind ein op-
timales Anschauungswerk der Zerrissenheit einer Ubergangszeit. Jiinger schreibt
ein Heldenepos, das aber von den ersten Seiten an durch die Entmenschlichung
verzerrt wird. Von den ersten Seiten an bekommt man einen Eindruck von der un-
endlichen Angst des Einzelnen vor den Naturschauspielen gleichenden Artillerie-
beschiissen oder den Gasangriffen, denen er nicht entfliehen kann, weil er letzten
Endes ein lebendiges Wesen ist, das in entscheidenden Momenten nur noch zu-
rickgefithrt wird auf ein Biindel Fleisch und Instinkte. Der Einzelne ist dem rie-
senhaften, automatisierten Kriegsgeschehen ausgeliefert. Jiinger versucht an ent-
scheidenden Schliisselszenen zwar zu belegen, dass der Einzelne als Individuum,
als Stoftruppfihrer doch die grofien Maschinen-Schlachten durch klassisches Hel-
dentum im Zweikampf im Griff hatte. Es stimmt: An diesen Stellen in In Stahlge-
wittern hilt er seinen Heldenbericht aufrecht. Doch das alles deutet nur darauf hin,
dass Jinger zwischen den beiden Paradigmen dialektisch vermittelt: zwischen dem
Helden und dem der technischen Moderne Ausgelieferten. Die folgenden Biicher,
Der Kampf als inneres Erlebnis sowie in seiner planetarischen Phase Krieg und Krieger
sowie Der Arbeiter, werden letztlich Versuche sein, eine Dialektik anzubieten, die
beide Momente vereinen kann. Der dem Elementaren Ausgelieferte, dessen Hel-
dentum lediglich im Ausharren, im Erleiden besteht, und dem Triumphator der
Materie, der sich an das neue >schrecklich-schéne« Zeitalter angepasst hat und als
Teil einer heldenhaften >Rasse« etabliert hat. Der Kampf als inneres Erlebnis ist der
beinahe romantische Versuch, die Welt durch das Entdecken einer >Innenwelt« des
heldenhaften Frontsoldaten, des Front-Arbeiters zu erkliren. Die totale Mobilma-
chung hingegen ist Jingers Versuch, den Zusammenhang zwischen dem wahren,
metaphysischen Fortschritt der Moderne — und zwar der Dynamisierung aller Le-
benskrifte — und der Erscheinung der totalen Kriegsriistung im Ersten Weltkrieg
einzuordnen. Sein vordergriindiges Ziel hierbei ist es, daraus die Griinde fiir die
Niederlage des Deutschen Reiches und einen Handlungsappell abzuleiten. Der Ar-
beiter bringt beide Aspekte zusammen: das Innenleben, die Asthetik und die neuen
Anforderungen des modernen Helden, also des Kriegsarbeiters mit der metaphysi-
schen Entwicklung der Moderne und die Hintergriinde einer Lebensmacht, die die
Moderne ausmacht und fiir die Zukunft eine strikte Anpassung an die Erforder-
nisse dieses Zeitalters macht, wenn man nicht untergehen méchte. Jinger wird
diese beiden Momente — Heldentum und technische Moderne — im essayhaften
Abschluss seiner politischen Publizistik in Der Arbeiter in Form der »Organischen
Konstruktion« dialektisch vermitteln. Der Kriegsarbeiter brauche eine heroische
Einstellung, ein typisches Auftreten und eine tiefe Einsicht in seine Eingebunden-
heit in die technologische Moderne. Zusammen mit der richtigen Militirtaktik (wie

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

etwa den StofRtrupps) kann er somit zusammen mit dem Kriegsgerit zu einer »Or-
ganischen Konstruktion« verschmelzen. 34

6.2.3 Krieg als anthropologische Grundkonstante

Zwei Jahre nach seinem Kriegstagebuch und Kassenerfolg In Stahlgewittern legt
Ernst Jinger mit dem Essay Der Kampf als inneres Erlebnis mit seiner Aufarbeitung
des Ersten Weltkrieges nach. Wahrend Stahlgewitter ein paradoxer Heldenbericht
eines Frontsoldaten mit einer erstaunlichen, beinahe klinischen Beobachtungs-
und Beschreibungsgabe war, so geht Jinger zwei Jahre spiter einer anderen Frage
nach: Welchen tieferen Sinn hatte der Erste Weltkrieg? Jiinger ist schon in den ers-
ten zwei Jahren nach Erscheinen seines Erstlingswerks zu einer Art Held fiir eine
ganze Generation geworden, die ihre Jugend und Gesundheit in einem bisher nie
dagewesenen Krieg aufs Spiel gesetzt hat. Einem Krieg, der zu Beginn von vielen
so bejubelt und als Abenteuer sowie gern gesehener Beweis fiir die Vaterlandslie-
be herbeigesehnt wurde, dessen Realitit jedoch relativ schnell jegliches Ehrwiir-
dige und jegliches Hochtrabende verlor, als er sich zu einer Massenvernichtungs-
maschinerie der Griben entwickelte. Dieser Krieg endete mit einer verheerenden
Niederlage der modernsten Armee ihrer Zeit und fithrte schliefdlich zum Versailler
Vertrag, den viele nicht akzeptieren wollten. Okonomisch stief’ die Niederlage des
Deutschen Reiches seine Volkswirtschaft in eine tiefe Rezession, die in verschie-
dener Intensitit iiber ein Jahrzehnt zu hoher Arbeitslosigkeit, hoher Inflation und
extremer Armut fiihrte. Politisch war die Monarchie am Ende und — obwohl ihr
einige nachtrauerten — eine Restauration der alten Ordnung schien vorerst ausge-
schlossen. Jiingers Wirken ist Ausdruck einer ganzen Generation von rechtskonser-
vativen Menschen, die nach Orientierung und Halt in Zeiten des Wandels suchten.
Jingers Ansatzpunkt hierbei ist die Frage: Hat die deutsche Jugend vier Jahre lang
umsonst ihr Leben riskiert? Was kommt jetzt? Wie muss der Krieg eingeordnet wer-
den? Der Kampf als inneres Erlebnis ist Jingers Beitrag zu einer philosophischen und
intellektuellen Suchbewegung nach Halt und Orientierung in einer Zeit zwischen
1918 und 1933, die man wohl am besten als eine Krisen-Zeit beschreiben konnte.
Wie Norbert Schiirgers in seiner Dissertation Politische Philosophie in der Weima-
rer Republik gut darstellt, handelt es sich um eine Zeit, die von den meisten Intel-
lektuellen der Weimarer Republik als eine »Wendezeit« aufgefasst wurde. Als eine
Zeit, in der Fundierendes, tradierte Gewissheiten ins Rutschen gekommen sind.
Von vielen Zeitgenossen wurde sie vor allem als chaotisch und bedrohlich emp-
funden. Doch wie es oft in Krisen- und Wendezeiten ist, so zeigen sich die 1920er
Jahre als duferst fruchtbare Jahre hinsichtlich der philosophischen Auseinander-
setzungen und der Festigung philosophischer Schulen und Denkrichtungen sowie

84  Vgl. hierzuJinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

333


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

in der politischen Theoriebildung. Bezeichnend war die grof3e Vielfalt an philoso-
phischen Ansitzen und Antworten auf die offenbar gewordenen Krisen. Im Denken
der 1920er Jahre lisst sich eine entscheidende Frage herausarbeiten, entlang derer
sich die grofien Stromungen herausarbeiteten und stritten:

»Sollte die Philosophie Wissenschaft oder Weltanschauung sein? Wahrend die
Vertreter der >wissenschaftlichen Philosophie« [..] bemiiht waren, ihre Disziplin
mit strengen (natur-)wissenschaftlichen Kriterien auszustatten, forderten ihre
sich meist zur sLebensphilosophie« bekennenden Antipoden, man misse das
Leben in seiner Unmittelbarkeit als unhintergehbare Grundlage des Denkens ak-
zeptieren. Die Vernunft habe — wie es Oswald Spengler einmal programmatisch
formulierte —>die Macht iiber das Leben« eingebiif3t.«®5

Im Wesentlichen wurde dieser philosophische Grundlagenstreit konkret iiberla-
gert durch die Frontstellung zwischen dem »Rationalismus« und dem »Irrationa-
lismus«, was sowohl fiir die grundlegende philosophische wie fiir die politische
Ebene galt.

»Die radikale Rationalismuskritik, die eng mit der gesellschaftlich-technischen
Entwicklung und den ideologischen Auseinandersetzungen der damaligen Zeit
verbunden war, die in ihren Wurzeln aber vor allem auf die Philosophie Scho-
penhauers und Nietzsches zuriickfiihrbar ist, bedrohte, wie sich Heinemann aus-
driickte, »das Organisationsprinzip der biirgerlichen Welt, den Verstand und da-
mit die Wissenschaft in ihrer Geltunge.<2¢

In dieser Rationalismuskritik spielte auch die aufkommende Psychoanalyse Sig-
mund Freuds eine Rolle, indem sie die Rolle des Triebhaft-Irrationalen ergriinden
wollte — jedoch ist sie kein radikaler Anti-Rationalismus, da sie selbst keine anti-
rationale Position bezieht.

Ernst Jiingers Der Kampf als inneres Erlebnis ist letztlich ein zeitgendssischer Bei-
trag in ebendieser Wendezeit und auch als Beitrag zum Streit zwischen Rationalis-
mus und Irrationalismus. Jiinger geht es um eine Selbstreflexion des »nationalen
Menschen« in Zeiten, in denen plétzlich alles infrage gestellt wird, wofiir seine
Generation gekimpft hat. Um hier eine Antwort auf den Sinn des Krieges zu ge-
ben, verlisst Jitnger den Boden der biirgerlichen Rationalitit und wendet seinen
Blick in diesem Essay auf das innere Erlebnis, weil alles Materielle, alles AuRerliche

85  Schiirgers, Norbert: Politische Philosophie in der Weimarer Republik. Staatsverstandnis zwi-
schen Fithrerdemokratie und blrokratischem Sozialismus, Stuttgart: Metzler 1989, S. 12.

86 Heinemann, Fritz: Neue Wege der Philosophie, Leipzig: Quelle & Meyer 1929, S.5. Zitiert
nach: Schiirgers, Norbert: Politische Philosophie in der Weimarer Republik,. Staatsverstand-
nis zwischen Fithrerdemokratie und biirokratischem Sozialismus, Stuttgart: Metzler, 1989,
S.12.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

nicht entscheidend ist, sondern eine Art metaphysischer Wille, eine iiberzeitliche
Vernunft am Wirken ist, deren Instrument der Mensch ist. Genau wie man bei
Betrachtung einer zweitausendjihrigen Pyramide eben auch nicht das Leid der
einzelnen Bauarbeiter sehe, sondern einen genialen Willen, der sich hier ein Mo-
nument schuf, so ditrfe man den Ersten Weltkrieg auch nicht militdrhistorisch be-
trachten, sondern miisse ihn als ein Monument verstehen. In seinem 1928 Vorwort
zur zweiten Auflage begriindet er die Einnahme dieser Perspektive:

»Und wenn erst die Reiche zerfallen sind, (iber deren Schicksal [..] entschieden
wurde, dann bleibt wirklich nichts als der erschiitternde Riickblick auf ein wildes
Auffluten des Lebens das sich hier michtig in seinem eigentlichen Sinne offen-

barte als ein prichtiges, blutiges Spiel, an dem die Gotter ihre Freude hatten.«&7

Das Leben flutet auf und im Kern - das ist Jingers Hauptaussage - kommt es
nicht auf den konkreten Kriegsanlass an oder mit welchen Technologien gekampft
wird, sondern Kriege erwachsen aus einem ahistorischen Lebensprinzip, aus dem
Prinzip, dass das Leben seinem Wesen nach nicht Harmonie und Gleichgewicht,
sondern Uberwindung des biologischen Organismus und Uberwindung des Todes
bedeutet. Man kann den Weltkrieg, dessen Ausgang sowie die langfristigen Fol-
gen fiir die Jugend nicht mit dem Raster der Vernunft begreifen. Man muss ihn
als das begreifen, was er ist: als ein inneres Erlebnis, das seit jeher mit dem Le-
ben intrinsisch verkniipft ist. Also neben den biirgerlichen, volkerrechtlichen und
geopolitischen Ergebnissen dieses Krieges, ob man ihn nun gewonnen oder ver-
loren hat, gibt es eine fiir Jinger beinahe davon abgekoppelte andere Frage, die
entscheidend ist: ob man als Individuum ein echtes inneres Erlebnis hatte. Dieses
innere Erlebnis ist eines, das sich der biirgerlichen Rationalitit entzieht. Die weit
von der Front entfernten, einfachen Biirger fassen den Krieg in den verfilschten,
ideologisch verbramten Kategorien auf. Sie sind dem biirgerlichen Idealismus ver-
fallen, der allzu schnell vergesse, dass Friede und Freiheit schone Werte seien, je-
doch iiber die Jahrhunderte gegen die Barbarei erkimpft werden mussten und erst
durch Blutvergiefien so erreicht wurden. Der Idealist versucht durch die Vernunft
der Diplomatie, der wirtschaftlichen Vernetzung etc., schlechthin durch die ratio
der Aufklirung, Kriege auflange Sicht zu vermeiden. Doch der Idealismus vergesse
eben das Leben und den Korper:

»Die wahren Quellen des Krieges springen tief in unserer Brust, und alles Graf3-
liche, was zuzeiten die Welt (iberflutet, ist nur ein Spiegelbild der menschlichen
Seele, im Geschehen sich offenbarend.«88

87  Junger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. XV.
88 Ebd,S. 40f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

535


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

6.2.4 Leben heiBt Toten

Ernst Jiinger beschreibt den Niedergang des Rationalismus des langen 19. Jahrhun-
derts. Der stete technologische sowie soziale Fortschrittsglaube liberaler Prigung,
der Zeitgeist zweier oder dreier Generationen, dass die Welt (zumindest Europa)
immer friedlicher, die Welt zunehmend ein Dorf sei und damit sich ein gutes Zu-
sammenleben einstelle, sei durch den Ersten Weltkrieg jih erschiittert worden. Es
habe sich gezeigt, was gegen Ende des 19. Jahrhundert allzu sehr kiinstlich durch
den biirgerliche Rationalismus unterdriickt worden sei: Der Krieg sei der Vater al-
ler Dinge, er sei transhistorisch betrachtet nicht einfach nur schiere Vernichtung

und Negation, sondern die minnliche Art der Schopfung!®®

»Technisch noch produktiv, standen wir mit Ben-Akiba-Licheln am Ende der
Kunst, hatten die Weltritsel gel6st oder glaubten uns auf bestem Wege da-
zu. Der [..] Ubermensch [schien] nahe herbeigekommen. Doch unter immer
glanzender polierter Schale, unter allen Gewandern, mit denen wir uns wie Zau-
berkiinstler behingen, blieben wir nackt und roh wie die Menschen des Waldes
und der Steppe. Das zeigte sich, als der Krieg die Gemeinschaft Europas zerrif [...].
Da entschadigte sich der wahre Mensch in rauschender Orgie fiir alles Versaum-
te. Da wurden seine Triebe, zu lange schon durch Gesellschaft und ihre Gesetze
geddmmt, wieder das Einzige und Heilige und die letzte Vernunft. Und alles, was
das Hirn im Laufe der Jahrhunderte in immer schiarferen Formen gestaltet hatte,

diente nur dazu, die Wucht der Faust ins Ungemessene zu steigern.«*°

Der wahre, transhistorische Mensch ist und bleibt so, wie er immer war. Jinger
begibt sich folglich mit seinem zweiten Buch auf das Feld der philosophischen An-
thropologie. Immanuel Kants berithmte Leitfragen der Philosophie waren letztlich
auch anthropologische Fragen: »1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was
darf ich hoffen? 4. Was ist der Mensch?«®® Im Endeffekt, so Kant, verwiesen die
ersten drei Fragen allesamt auf die letzte. Fir Kant ist klar, dass der Mensch ein
Tier ist, das jedoch seine Triebe der Vernunft unterordnen kann und dazu bestimmt
ist, das Bestialische in sich zu zihmen. Die in Anschluss an Kant und weitere Phi-
losophen der Aufklirung entstandene anthropologische Vernunftorientierung und
der Glaube an die Bestimmung des Menschen, sich seines Verstandes zu bedienen,
auch wenn dies Mut und Mithe bedeute, greift Jiinger an. Seine Aussage ist nicht
einfach nur, dass aus der Geschichte ableitbar ist, dass der Mensch im Endeffekt
doch seinen Trieben ausgeliefert ist und dies oberflichlich »rationalisiert«. Jinger
geht es um den »eigentlichen Menschen«. Wie auch schon in seinen Stahlgewittern

89 Vgl.ebd., S. 49.
90 Ebd,S.3.
91 Kant, Immanuel: Akademie-Ausgabe, Band IX, 1800, A 25f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

angedeutet, ist Jiingers Frontsoldat nicht einfach nur ein sozialer Typus, der im
Krieg auftaucht, nein, er ist viel mehr als der natiirliche, der eigentliche Mensch
zu verstehen:

»Beschrieben wird hier weniger ein sozialer Typus als eine anthropologische Fi-
gur: Der Frontkdmpfer erscheint als die Eigentlichkeitsform des Menschen, der
die Zerrissenheit des biirgerlichen Zeitalters iiberwunden hat.<**

Junger beschreibt aus einer programmatischen Richtung etwas, das Goethe schon
seinen Mephisto in der Anklage an Gott beschreiben hat lassen:

»Der kleine Gott der Welt bleibt stets von gleichem Schlag,
Und ist so wunderlich als wie am ersten Tag.

Ein wenig besser wiird er leben,

Hattst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben;
Er nennt’s Vernunft und braucht’s allein,

Nur tierischer als jedes Tier zu sein.

Er scheint mir, mit Verlaub von euer Gnaden,

Wie eine der langbeinigen Zikaden,

Die immer fliegt und fliegend springt

Und gleich im Gras ihr altes Liedchen singt;

Und lag er nur noch immer in dem Grase!

Injeden Quark begribt er seine Nase.«”3

Die Vernunft der Aufklirung ist im langen Ende lediglich eine instrumentelle Ver-
nunft - sie steigert die Bestialititen nur, sie ist Abklatsch des »Himmelslichts« und
wird nur dazu genutzt, die Grausamkeiten noch grausamer, noch perfider, noch
effizienter zu organisieren und durchzufithren. Der moderne Vernunftgebrauch
tiberlagert und modifiziert die urmenschliche Rohheit und kanalisiert sie — aber sie
kann sie nie itberwinden. Jiinger kommt an dieser Stelle auf das Blut zu sprechen.
Das Blut als etwas der Zivilisation Entgegengerichtetes. Als ein Moment der Konti-
nuitit von den grauen Urzeiten in den steinzeitlichen Steppen bis in die Adern des
modernen Menschen der Grofdstadthiuserschluchten. Blut ist fiir Jiitnger 1922 an-
thropologisch-deterministisch und dezidiert nicht als rassisches Blut eines Volks-
stammes gemeint. Jinger geht es nicht um einen Mythos von Blut und Boden,
sondern vielmehr um das tierische Blut in den Adern eines jeden Menschen. Und
der Krieg — egal in welchem Zivilisationsstand, egal mit welchen Waffen — entfes-
sele die alten Triebe, das Tier in uns, das im Blut gespeichert sei. Der Feindkontakt,

92 Brockling, Ulrich: Die totale Mobilmachung, in: Schoning, Matthias (Hg.): ErnstJiinger Hand-
buch. Leben—Werk— Wirkung, Stuttgart: Metzler 2014, S.103.

93  Coethe,Johann Wolfgang von: Faust., Der Tragddie Erster und Zweiter Teil, Stuttgart: Reclam
2020, S.10

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

337


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Blick in das Weif3 des Gegners Auge fithre zu einem rauschartigen Ausnahme-
zustand, in dem der Mensch seinen Korper transzendieren kann, in dem er unwei-
gerlich zum Tier wird. Das ist ein Rausch, der genauso sehr dem Blut entspringt
wie die sexuelle Wollust, der Trieb, sich selbst zu transzendieren durch die Verei-
nigung und Vollendung mit dem Anderen.’* Das Abgetrenntsein von der Welt, die
Angst des Verlorenseins des Menschen ist es, die ihn in orgiastische Selbstiibertre-
tungssituationen fithrt. Hierin ist sich Jiinger mit Erich Fromm einig, der 1956 in
seiner Kunst des Liebens formulieren wird:

»Alle Formen der orgiastischen Vereinigung besitzen drei Merkmale: Sie sind in-
tensiv, ja sogar gewalttitig; sie erfassen die Gesamtpersonlichkeit, Geist und Kor-
per; und sie sind voriibergehend und miissen regelmaRig wiederholt werden.«’>

Auch wenn Fromm freilich den Mord im Krieg nicht meint, so zeichnet er doch
auch eine orgiastische Linie zwischen Sex und Gewalt, zwischen Sperma und Blut.
Jiinger geht es um dasselbe pure Gefiihl des Lebens, welches Erich Fromm im Blick
hatte, als er vom Uberwinden des Abgetrenntseins von der Welt sprach. Das Ende
des langen 19. Jahrhunderts fithrte, wie oben schon ausgefithrt, zum Wegfall der
identititsstiftenden Rolle der alten Monarchien, des optimistischen Liberalismus
sowie zu Halt- und Perspektivlosigkeit einer ganzen Generation. Was ist das Sinn-
stiftende auf unserer technisch so hochgeriisteten und doch so kalten und anony-
men Welt? Die Nationalsozialisten suchten ihr Heil in Blut und Boden, im wahn-
haften Reinigen, Stirken und Stihlen einer deutschen Rasse gegen jegliche >Un-
termenschen« und jegliche untermenschliche Attitiide. Der Ubermensch der Na-
zis ist der blonde Arier. Jinger und sein Kreis an heroischen Realisten hingegen
klammern sich an die Asthetik des Krieges, an die rauschhafte Selbstiiberwindung
und Selbsterweiterung durch das Morden und den (schein-)darwinistischen Pro-
zess der Auslese, der die Rasse stirkt und angeblich den Volkskorper stahlt. Auch
wenn Jiinger ebenfalls vom »Deutschen Volk« schwadroniert und fiir die »Deutsche
Sache« sein Leben am liebsten riskiert hat und immer wieder fiir sie als die edelste
Sache kimpfen wiirde, so ist sein Ubermensch dezidiert kein arischer, sondern der
Frontsoldat jeglicher Couleur! Der Feind im Schiitzengraben gegeniiber sei genau
wie man selbst. Jinger fihlt sich den Frontsoldaten aller Volker, mit denen er
in ekstatischen Momenten zusammengeprallt, niher als vielen seiner deutschen
Landsleute. Das deutet sich in Jiingers frithen Werken schon an und wird spites-
tens ab 1930 mit dem Erscheinen von seinem Aufsatz Die totale Mobilmachung und
1932 mit Der Arbeiter sich in seiner weniger nationalistischen und mehr planeta-
risch-faschistischen Ausrichtung zeigen. Es waren die Frontsoldaten aller Volker,

94 Vgl.Junger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 4-9.
95  Fromm, Erich: Die Kunst des Liebens, Miinchen, 2012, S. 22f.
96  Vgl.lunger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S. 98-106.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

so Jiinger, die zusammen eine neue Welt geschaffen haben — denn klar, der Krieg
sei die minnliche Art der Schopfung:

»Wir haben das neue Gesicht der Erde gemeifielt, mégen es auch noch wenige
erkennen. Vielen wird es noch unsichtbar sein unter den Wolkenschatten des Ge-
schehens: Die ungeheure Summe der Leistung birgt ein Allgemeines, das uns ver-
bindet. Nicht einer ist umsonst gefallen.<®’

Junger gibt dem Ersten Weltkrieg, all den Toten, die scheinbar fiir keinen ersicht-
lichen Grund gestorben sind, einen tieferen Sinn. Er erkennt hierin quer tiber alle
Linder- und Volkergrenzen hinweg das Auferstehen einer neuen »Rasse«, die im
Kampf um das Ganze sich mutig im Bewusstsein der Todesgefahr bewiesen hat.
Und diese neue Avantgarde, die Heroen, die Mutigen erkennen sich wieder und
wissen, dass es nicht um Blut und Boden geht, dass all das nationalistische Hass-
geschrei Ausdruck einer allzu rationalistischen Feigheit ist: »Alles Haf3geschrei ist
verdichtig, ist Schwiche. Nur der Mut erkennt den Mut!«®® Auch wenn Jinger
sich an vielen Stellen in seinem Buch Der Kampf als inneres Erlebnis in Widersprii-
che verwickelt, so kann man doch festhalten, dass er zum Nationalismus eine sehr
ambivalente Haltung einnimmt. Einerseits beschwort er eine neue, letztlich eine
planetarische Avantgarde herauf (was er in Der Arbeiter programmatisch vertiefen
wird), andererseits iiberhoht er die »Deutsche Sache«. Es scheint geradezu ein
Widerspruch in sich zu sein, wenn er das bedingungslose Sterben fiir die Sache
als Vollendung des Selbst, der Transzendierung des Menschen durch orgiastische
Selbstiiberwindung als erstrebenswerte innere Erfahrung erértert und gleichzeitig
das in Zusammenhang bringt mit dem edlen Freiwilligen, der im Schiitzengraben
fiir die Deutsche Sache steht und sich sagt: Ich bin nichts, Deutschland ist alles. Fiir
Junger ist derjenige, der das tut und in der existenziellen Situation den Anderen
abschlachtet, der sagt: Ich bin nicht nichts, Frankreich ist alles, ein neuer Mensch,
Teil derselben Avantgarde. Denn auch derjenige, der eben dasselbe nur mit Frank-
reich anstatt Deutschland sagt, ist genau so viel wert. Es entsteht auf beiden Seiten
dieselbe neue Rasse, eine neue Art entfesselter Mensch durch den Prozess der tota-
len Selbstaufgabe, den Kampf einfach nur des Kampfes wegen. Das Entscheidende
ist fiir Jinger der Satzteil »ich bin nichts« und nicht, wofiir man kimpft, also was
die Sache ist. Jinger ergotzt sich an dem Mut und der Bedingungslosigkeit des
Kriegswillens einer kleinen Schicht, die einfach nur gekimpft habe ohne ein letztes
Ziel und nur far das pure Erlebnis. Der Widerspruch: Eine ganz kleine Avantgarde
wird sich dessen bewusst, dass wenn sie das Erlebnis des véllig ziellosen Schlach-
tens hatte, sie dann eine neue Rasse etabliert und Teil einer neuen Bewegung wird.

97 Ebd, S 49.
98 Ebd.,S.53.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

339


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Aber in diesem Fall hat zumindest diese kleine Avantgarde ja doch wieder ein letz-
tes Ziel, fiir das es dieses orgiastische Spiel, diesen Weltkrieg des Weltkriegs wegen
immer wieder abzuhalten versucht. Die Ziellosigkeit des Schlachtens kann meines
Erachtens in dieser Denkstruktur aus logischen Griinden nicht aufrechterhalten
werden. Solch eine Avantgarde, die sich ohne Grund abschlachtet und sich doch
dessen bewusst ist, dass sie deshalb eine Avantgarde ist, wiirde sich doch weltweit
zusammenschliefen miissen, anstatt sich zu bekriegen. Jedenfalls gilt es festzuhal-
ten, dass Jiinger selbst in seiner nationalistischsten Phase in den 1920er Jahren den
Nationalismus stets als Instrument und nie als letzten Zweck verstanden hat. Peter
Koslowski schreibt in der Einleitung zum Frankreich-Rezeptions-Sammelband Die
grofSen Jagden des Mythos — Ernst Jiinger in Frankreich dazu:

»Jede Ceschichtsdeutung einer Nation streift die Mythologie durch die Her-
vorhebung wesentlicher Ereignisse, Orte und Personen in ihrem Werden. Na-
tionalismus kommt auf, wo die Nation ihre Geschichte mythisch verklart, die
Mythen ihrer Mythologie zu einem Monomythos monopolisiert und diesen jenen
aufzwingt, die den Mythos der Massen nicht teilen. Die Erzahlungen (liber die
nationale Geschichte verkommen zum Nationalismus, wenn die Nation schlief3-
lich vergifdt, dafs es sich bei ihren Meistererzahlungen um Mythen und damit
Uberhéhungen geschichtlich kontingenter Ereignisse [..] handelt [..]. Die Blut-
und-Boden-Deutung des Nationalismus ist das Ubersehenwollen der Kontingenz
in der Konstitution des Nationalen und in der Auspragung des Gehalts des Narra-
tivs der Nation. Diesen Irrtum hat Ernst Jiinger auch in seinen nationalistischsten

Phasen nie begangen.«*?

Jiinger ist sich der Konstruktion bewusst und sieht zwar fiir seinen neuen Men-
schen einen Wert darin, sich fiir diese mythenbeladene Nation existenziell in Ge-
fahr zu begeben, jedoch ist die Errichtung der volkischen Nation als Endziel nicht
erst ab 1932 fir Ernst Jinger offenbar nicht das »Endziel«. Seine Vorstellung der
ordensmiRigen Fithrung durch den neuen Frontsoldaten-Typus, von dem er in den
1920er Jahren ausgeht, ist auf eine eigenartige Weise zugleich ultra-nationalistisch
und dariiber hinausgehend. Nur so kann man sich diese Widerspriichlichkeiten in
seinem Buch Der Kampf als inneres Erlebnis erkliren.

Aber jenseits logischer Widerspriichlichkeiten: Jiinger verbindet die anthro-
pologische Frage nach dem Wesen des Menschen mit dem modernen Material-
krieg. Dieser Krieg erscheint nur an der Oberfliche und nur fir die, die nicht be-
dingungslos bei der Sache waren, als lebensfeindlich und schicksalsgleich. Das,

99  Koslowski, Peter: Einleitung, Nationalismus— Geschichtsphilosophie— Mythos, in: Ders.
(Hg.): Die grofien Jagden des Mythos. Ernst Jinger in Frankreich, Miinchen: Wilhelm Fink
1996, S.9.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

was Jinger in seinen Stahlgewittern als die Sinnlosigkeit des Sterbens in den Gra-
nattrichtern, als das anonyme Dahinsiechen als Zug der Industrialisierung des
Krieges negativ deutet, das ordnet er nun noch einmal anders ein:

»Der Kampf der Maschinen ist so gewaltig, dafs der Mensch fast ganz davor ver-
schwindet. [..] Der Kampf dufRerte sich als riesenhafter, toter Mechanismus und
breitete eine eisige, unpersonliche Welle der Vernichtung tiber das Gelande. [...]
Und doch: hinter allem steckt der Mensch. [...] Er ist das gefahrlichste, blutdirs-

tigste und zielbewufiteste Wesen, das die Erde tragen muf.«'°°

Einerseits sieht Jiinger die Industrialisierung und scheinbar sinnloses Sterben. An-
dererseits jedoch auch fiir wenige ein inneres Erlebnis, ein bewusstes Eintreten in
die Todeszone, eine véllige Selbstaufgabe, eine totale Ubertretung des Lebens durch
das Sich-selbst-Aussetzen der Todesgefahr. Und wihrend die Natur-Metaphern der
Stahlgewitter eher den technischen Vernichtungskrieg als sich verselbststindigt und
schicksalhaft darstellen, so betont Jiinger hier die Technik als Ausdruck der Schaf-
fenskraft des Lebens. Es steht sich im Stellungskrieg das Leben in verschiedenen
Ausdrucksformen gegeniiber. Es bleibt jedoch festzuhalten, ein eigenstindiges,
freies Leben hat nur der, der sich orgiastisch selbst iibertritt, sich selbst gefihr-
det und die technischen Instrumente beherrscht und sich ihrer damit beméchtigt.

»Es steckt eine Schonheit darin, die wir schon zu ahnen imstande sind, in diesen
Schlachten [..], in denen der heifle Wille des Blutes sich bandigt und ausdriickt
durch die Beherrschung von technischen Wunderwerken der Macht. Und ich kann
mir wohl vorstellen, daR spater eine Einstellung méglich ist, die diesen AuRRerun-
gen einer mit einem machtigen Tatsachensinn begabten Rasse gegeniibersteht
[.].

[..] Aber wer in diesem Krieg nur die Verneinung, nur das eigene Leiden und nicht
die Bejahung, die héhere Bewegung empfand, der hat ihn als Sklave erlebt. Der

hat kein inneres, sondern nur ein duRReres Erlebnis gehabt.«'”

Jede Zeit hat ihre Auflerung des Elementaren, hat ihre Gelegenheiten fiir ein in-
neres Erlebnis des mutigen Einzelnen. Der Wille zum Kampf und der Wille zur
Macht, so formuliert es Jinger, sind nicht ausldschbar, sie sind dem Menschen ins
Blut geschrieben. Das Elementare ist uns intrinsisch gegeben — es begegnet uns
jedoch von Epoche zu Epoche in anderer Form. Jiinger will dieses Elementare im
Ersten Weltkrieg gesehen haben. Sein nihilistischer, sich selbst negierender Ak-
teur, der das innere Erlebnis hatte, ist der Frontsoldat, der in den Gewittern der
menschgemachten Kriegsisthetik sich bewegt hat und sich heroisch unter jede Sa-
che gestellt hat. Diese Sache ist der Nationalismus und das ist in seinen Augen auch

100 Jiinger, Ernst: Der Kampf als inneres Erlebnis, Berlin: Mittler 1928, S.112.
101  Ebd., S.113f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

34


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zu begriifien. Doch der Nationalismus ist nicht das Endziel. Junger befindet sich
am Beginn einer sein ganzes Schaffen durchziehenden Suchbewegung nach quasi-
anarchistischen Formen der individuellen Freiheit jetzt an seinem ganz eigenen,
paradox erscheinenden Nullpunkt seiner Betrachtungen: der nationale Krieg als
Empowerment, als ultimative Selbstbeherrschung durch Selbstnegierung:

»)lingers eigentliches Thema ist die Fithrung des Lebens aus der innersten
Kraft.«'°?

Das Radikale an Jiingers Kriegsbejahung ist, dass im Gegensatz zu anderen Kriegs-
befiirwortern und den schiumenden Ultranationalisten in seinem Umfeld, er je-
mand ist, der nicht Krieg wegen irgendwelchen Motiven, fiir die man sich nun mal
opfern miisse, rechtfertigt. Krieg scheint fiir Jiinger in Der Kampf als inneres Erleb-
nis eine Gesellschaftsform zu sein, in der es dem Einzelnen moglich wird, selbstbe-
stimmt zu leben. Jiinger ist ein Vertreter der Gegenmoderne, der der biirgerlichen
Freiheit misstraut und sie als »Scheinfreiheit« geiRelt. Er gehort zu einer Genera-
tion, die mit der preufischen Strenge und Enge der Normalitit der Birgerlichkeit
brach und sich fiir den Krieg als Abenteuer meldete. Krieg war fir ihn in der Tat
eine Art der Befreiung aus den engen Zwangen und Fesseln der modernen »Dis-
ziplinargesellschaft«, wie es Foucault sagen wiirde. Und trotz all der Grausamkei-
ten, die er in seinen Stahlgewittern verarbeitet hat und die er dort auch recht offen
schildert, verteidigt er auch nach dem Krieg noch dieses Abenteuer als das normale
Leben. Jinger verteidigt seinen Irrationalismus gegen die klinischen Zwinge der
nur scheinbar freien biirgerlichen Rationalitit. Krieg wird bei ihm vom Ausnahme-
zustand zum »Normalen«, das er anthropologisch begriindet. Er rechtfertigt den
Krieg aus einer Notwendigkeit des Lebens heraus: sich selbst zu spiiren, sich sei-
nes Abgetrenntseins vom grofen Gemeinsamen zu lésen. Es kristallisiert sich der
Typus des Frontsoldaten heraus, der fir Junger dazu bestimmt ist, die Welt nach
seinem Antlitz zu formen - jenseits des Nationalstaates. Krieg erscheint aus die-
ser Warte als Bejahung des Lebens, da es die Riickkehr zum wahren Selbst ist. Krieg
ist somit kein sozialer Ausnahmezustand, sondern ist am Grunde der Gesellschaft
stets vorhanden.'®? Jiinger und Foucault vereint bei aller fundamentaler Verschie-
denheit die gemeinsame Suche nach individueller Befreiung, nach radikaler Kritik
der herrschenden bourgeoisen Verhiltnisse. Beide verbindet auch biographisch die
Flucht aus der disziplinarischen Enge und das Dringen auf Emanzipation jenseits
der fundamentalen Kategorien der Moderne. Beide haben gewissermaflen der biir-
gerlichen Gesellschaft den Krieg erklirt. Wihrend dies bei Foucault eher eine rhe-
torisch-theoretische Intervention zur Unterstiitzung von lokalen, emanzipativen

102 Schroeder-Sherwin, Sabine: Leben heisst Toten. Die Kriegsdeutung Ernst Jiingers dargestellt
an In Stahlgewittern und Der Kampf als inneres Erlebnis, Portland, 1972, 43.
103 Vgl ebd., 30-44.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Widerstinden gegen eine instrumentell gewordene Aufklirung meint (bspw. im
Kampf gegen die Ungerechtigkeiten in den Gefingnissen), ist es bei Ernst Jinger
tatsichlich der Krieg, der den Ausweg darstellt und der uns vom unniitzen Ballast
der Philosophie und des Humanismus entledigen soll. Wer verstanden hat, dass
Leben ohne Toten nicht geht, der hat in Jingers Augen zu Beginn der 1920er Jahre
einen entscheidenden Schritt iiber den Nullpunkt des Nihilismus gemacht.

6.2.5 Die totale Mobilmachung

Nach seiner anthropologisch fixierten und sehr von Oswald Spengler inspirierten
Aufarbeitung des Krieges in Der Kampf als inneres Erlebnis beschiftigt sich Jiinger
noch in vielen Schriften der 1920er Jahre mit dem Krieg. Ein entscheidender Ein-
schnitt in seiner Kriegsperzeption wird in seinem Sammelband Krieg und Krieger
1930 sichtbar. Gemeinsam mit engen Weggefihrten und unter anderem seinem
Bruder Georg-Friedrich versucht er sich an einer Analyse des Ersten Weltkrieges
als einem Grunddatum seiner Generation. Doch weit dariiber hinaus geht es die-
ser national-revolutiondren Gruppe an Autoren auch um die Vertiefung ihres An-
spruchs auf eine avantgardistische Fithrerschaft in einem neuen Abschnitt der Mo-
derne und eine radikale Kritik an der liberalen Demokratie der Weimarer Republik.
Jiunger schreibt in seinem Vorwort, dass der Krieg dem beginnenden 20. Jahrhun-
dert sein Gesicht gegeben habe, daher miisse die Suchbewegung nach dem poli-
tischen System der Zukunft sowie nach der Substanz aller Ideen und Werte auch
im Krieg gesucht werden. Mit dem Krieg als ewiger Erfahrung, die sich als Erupti-
on des Elementaren iiber die Jahrhunderte nicht unterscheidet, hat sich Jinger in
Der Kampf als inneres Erlebnis acht Jahre zuvor schon auseinandergesetzt und dar-
in die Rolle seiner heroischen Realisten als faschistische Avantgarde-Fithrerkaste
begriindet. Doch in seinem Aufsatz zum Sammelband 1930 geht es Ernst Jiinger
um das Besondere dieses Krieges — die genaue Form, in der sich das Elementare im
20. Jahrhundert bahngebrochen hat. Jinger verlisst bis auf einige Andeutungen
die philosophisch-anthropologische Asthetisierung des Krieges und begibt sich auf
das Feld der Geschichte und im weitesten Sinne der Sozialwissenschaften. Jiingers
vordergriindiges Forschungsinteresse ist die Erklirung der Niederlage Deutsch-
lands im Ersten Weltkrieg. Daraus will er Konsequenzen fiir die Zukunft ablei-
ten — seine ganz eigene Art und Weise, aus der Geschichte zu lernen. Interessant
ist fiir die vorliegende Arbeit, dass Jinger sich zwar vordergriindig mit dem Ers-
ten Weltkrieg und dem Phinomen der Totalen Mobilmachung auseinandersetzt,
jedoch gleichzeitig viel fundamentaler iiber den Zusammenhang von vitalen Le-
benskriften, dem Ideal des Fortschritts und den Krieg schreibt.

Ausgangspunkt ist die Feststellung, dass der Erste Weltkrieg ein Krieg des Fort-
schrittes gewesen sei. Der Fortschrittsglaube, so Jiinger, sei die Volkskirche des 19.
Jahrhunderts schlechthin gewesen. Ein Fortschritt der Humanitit, der Menschen-

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

343


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34k

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

rechte und des Kapitals, das auf dem Individualismus und der Steigerung der Lo-
gik der Zweckmifligkeit basiere. Jiinger lehnt diese Lesart des Fortschritts als eine
optische Tiuschung ab. Das Interessante an dieser Art des humanistischen Fort-
schrittes sei es, dass er das Gegenteil von dem erreiche, was er postuliere. Statt
Wohlstand fir alle soziale Spaltung; statt Weltfrieden die grofite Menschheitska-
tastrophe. Scheinbar stecke hinter dem vom Liberalismus verfolgten Projekt ein
anderer, verborgener Antrieb, der die Welt tatsichlich erfasst hat und strukturiert.
Jinger sieht hier eine Macht am Werk, die entgegen der Absicht der liberalen Fiith-
rungsschicht in einer dialektischen Art und Weise eine tiefe Ausbeutung des Men-
schen ermoglicht. Dies ist der wirkliche Fortschritt — der Fortschritt der Dyna-
misierung des Lebens, der Erfassung der menschlichen Lebensenergien. Diesen
wirklichen Fortschritt der Dinge mochte Jinger erfassen. Ein Priifstein fiir die-
sen tatsichlich hinter der Geschichte stehenden Fortschritt ist fiir Jiinger der Erste
Weltkrieg.'®* Dieser Fortschritt ist eng verkniipft mit dem Phinomen der Totalen
Mobilmachung, einem Phinomen, das weltweit das erste Mal im Ersten Weltkrieg
auftauchte. Kriege - so Jiinger — funktionieren im 20. Jahrhundert nicht mehr wie
zu Voltaires Zeiten, als der Herrscher Tausende gut Ausgebildete auf das Schlacht-
feld ziehen lieRR. Der Monarch, ausgestattet mit seiner patria potestas, erklirte eine
Privatfehde und seine Untertanen mussten in seinem Namen Krieg fithren. Jinger
fithrt aus, dass jeglicher feudale Krieg, der von konservativen Kabinetten in der
Geschichte geplant und durchgefithrt wurde, stets nur eine partielle Mobilisierung
der Gesellschaft benétigte. Denn Krieg wurde als Privatsache des Monarchen ge-
sehen und obwohl der Monarch seine Untertanen fiir ihn selbst in die Schlacht
ziehen lief, so wusste er es gut zu vermeiden, dass der Krieg eine Angelegen-
heit der Gesellschaft wird. Denn je allgemeiner eine Mobilisierung wurde, desto
mehr Ménner standen in Waffen und desto grofler wurde die Gefahr von Revolten,
die sich gegen den Monarchen selbst wendeten. Jinger rekonstruiert nun — anni-
hernd analog zu Foucault - eine Entwicklung der Moderne: »eine dynamischere
Lebensauffassung«, die generell eine »[..] wachsende Umsetzung des Lebens in
Energie [..]J« zur Folge hat; die alten Bindungen der feudalen Gesellschaft fallen
weg, das gesellschaftliche Allgemeine erscheint und damit auch zunehmend eine
fortschreitende, apersonale Macht, die das Leben in Energie fiir die ganze Gesell-
schaft iibersetzt.’®> Fiir eine umfassendere Mobilisierung braucht es dynamische
gesellschaftliche Strukturen, die nicht anhand personlicher Verpflichtungen, son-
dern aufgrund von ideologischen — oder wie Jiinger sie auch bezeichnet: kultischen
Verbindungen Individuen freiwillig in den grofRen Verwertungsapparat eintreten
lasst. Jiinger fithrt an dieser Stelle die Entwicklung beziiglich der Dynamisierung

104 Vgl.Jinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jiinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler 1930, S. 9-12
105 Vgl.ebd., S.13.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

des Lebens nicht weiter aus, jedoch ist eines ganz klar: Die Totale Mobilmachung,
also die Einspannung jeglicher Regung des menschlichen Lebens — egal ob an der
Front oder zuhause an der Heimatfront - in die militarische Logik, ist nichts ginz-
lich genuin Kriegerisches, sondern ist eine Ubersetzung der kalten Verwertungs-
Rationalitit der Moderne in die Logik des Krieges! Oder mit anderen Worten: Die
Totale Mobilmachung ist die militdrische Adaption des Diskurses der totalen Iden-
titit zwischen Gesellschaft und Staat, in der die alten Bindungen weggefallen sind
und die unmittelbare Ausbeutung jeglichen Lebens in jedem Winkel der Gesell-
schaft fiir den grofien Prozess durch raffinierte ideologische/kultische Anleitung
sich entwickelt hat. Genau wie die Arbeitskraft ganzer Stinde, die Kunst, die Kul-
tur und vieles mehr, so wird auch der Krieg zunehmend vergesellschaftet.

Zwei Jahre nach dieser Schrift und in etwa bei Erscheinen des Arbeiters von
Jinger, wird Jingers enger Weggefihrte Carl Schmitt in seinem aufsehenerregen-
den Essay Der Begriff des Politischen das Thema der Identitit zwischen Staat und
Gesellschaft aus staatsrechtlich-historischer Sicht aufarbeiten. In der Begriindung
seiner bekannten Formel »Der Begriff des Staates setzt den Begriff des Politischen
voraus«'°®, setzt Schmitt die bis dato geltende Vorstellung, das Politische sei iden-
tisch mit dem Staatlichen, aufler Kraft. Das, so Schmitt, habe nur gelten kénnen,
solange bis zum 18. Jahrhundert dem Staatlichen noch nicht die »Gesellschaft« ge-
geniibergestellt wurde, und die Liberalen seit jeher versuchen, die Gesellschaft sich
selbst regulieren zu lassen und vor staatlichen Interventionen zu bewahren. Doch
der Liberalismus selbst habe nie eine eigene Staatstheorie zu bieten gehabt, son-
dern habe sich historisch mit verschiedenen solcher Theorien verbunden; bspw. mit
der Demokratie. Die Demokratie in Verbindung mit dem Liberalismus, so Schmitt,
fithre tendenziell jedoch paradoxerweise selbst zum totalen Staat. Alles Staatliche,
so Schmitt, werde im Liberalismus potenziell gesellschaftliche Aufgabe (Selbstre-
gulation, Schaffung von Institutionen, Assoziationen etc.), aber in einer Demokra-
tie werde wiederum alles Gesellschaftliche auch zumindest tendenziell staatliche
Aufgabe (Volkssouverinitit). Es handle sich um den problematischen Begrift der
»Identitit« zwischen Herrschern und Beherrschten, Regierenden und Regierten,
welcher diese mégliche Ubereinstimmung zwischen Demokratie und Diktatur er-
mogliche.’®” Das ist iibrigens eine These, die Michel Foucault in In Verteidigung der
Gesellschaft beinahe identisch ausarbeitet. Die souverine Macht greift aus Griin-
den der Effizienz und aufgrund von Revolten und Unruhen die Demokratie auf,
aber moduliert sie und fithrt zu einer tatsichlich totalen Kontrolle und kapillaren
Steuerung der neuen Gesellschaft durch die Instrumente der lokal entstandenen

106 Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corolla-
rien, Berlin, 2009, S.19.
107 Vgl. Schmitt, Carl: Verfassungslehre, Berlin: Duncker & Humblot 2017.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

54b


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Disziplinarinstitutionen. Diese Uberkreuzung von Staat und Gesellschaft betrach-
tete nun Schmitt in der Geschichte des Staatsrechts. Schmitt hilt fest, dass durch
die liberale Demokratie ein Zustand entsteht, in dem der Staat immer mehr re-
geln konnen, aber immer weniger regeln diirfen soll. Eine paradoxe Situation, die
jedoch von dieser Modulation von Demokratie durch die souverine Macht her-
rithre. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts habe es vor dem Hintergrund dieser
paradoxen Ausgangslage in der deutschen Staatslehre eine Bewegung weg von He-
gels universalem Staat hin zum totalen Staat gegeben. Ziel sei nicht mehr nur ei-
ne dialektisch-héhere Einheit zwischen Einzel- und Gemeinwillen, sondern eine
tatsichliche Identitit. Gesellschaft und Staat stehen sich nicht mehr gegeniiber,
sondern fallen zusammen. Alles Gesellschaftliche ist potenziell politisch und po-
tenziell von Interesse des Staates. Im Namen aller muss alles verinderbar sein —
Agent dieser aller ist der Staat. Es kommt ausgerechnet durch die liberale Demo-
kratie zu einer Stirkung der alten souverinen Macht, die in einer Gegenbewegung
durch Physiokraten und andere Liberale historisch infrage gestellt wurde. Doch im
Gegensatz zum Absolutismus steht im Zentrum der Souverdnitit nicht mehr der
einfache Glanz des Souverdns bzw. die ratio status, sondern das schwierige Doppel-
bild des Volkes. Einerseits als oberster Souverin und zugleich als zu optimierende
Masse an Individuen. So zitiert Schmitt den protestantischen Staatsrechtler Rudolf
Smend zustimmend, der behauptete, der demokratische Staat habe eine Entwick-
lung gedfinet, die Folgendes ermoglichte: »die lebendigste Durchdringung aller ge-
sellschaftlichen Sphiren durch den Staat zu dem allgemeinen Zwecke, alle vitalen
Krifte des Volkskérpers fiir das Staatsganze zu gewinnen.«*°® Ernst Jiingers These,
dass der Erste Weltkrieg nur vorliufiger Hohepunkt einer weltweiten zunehmen-
den Entfesselung vitaler Krifte der Volker sei, deckt sich mit Carl Schmitts Analyse
des Politischen und der Geschichte des Staatsrechts. Schmitt und Jiinger betrach-
ten nur jeweils unterschiedliche Aspekte — der eine Fragen des Staatsrechts und
der andere betreibt eine metaphysische Zeitdiagnose und versucht daraus Hand-
lungsvorschlige abzuleiten. Bei beiden geht es jedoch auch (mehr oder minder un-
ausgesprochen) darum, eine Revolution herbeizuschreiben, die den Liberalismus
und das Biirgertum hinwegfegt und dem iiber die Welt hereinbrechenden tota-
len (wahlweise auch elementaren) Zeitalter endlich gerecht zu werden und sich zu
riisten.

Jiingers (zu Schmitts paralleler) Erkenntnis ist somit, dass der Erste Weltkrieg
hier zwischenzeitlicher Hohepunkt einer historischen Entwicklung zunehmender
Dynamisierung und Entwicklung der menschlichen Lebenskrifte ist. Ein grund-
legender Unterschied zwischen Carl Schmitt und Ernst Jiinger besteht nun darin,

108 Zitiert nach: Schmitt, Carl: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien, Berlin: Duncker & Humblot 2009, S. 25.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

dass fiir Schmitt der fiir beide Denker paradigmatische Begriff des Krieges im Ge-
gensatz zu Ernst Jinger keine Folge einer Anthropologie des reinen Kriegertums
ist. Krieg ist fir Schmitt ein historisch-existenzieller Grenzbegriff, der konstitutiv
fiir kollektives politisches Handeln ist und bei dem die Bereitschaft der Akteure
zumindest theoretisch bis zum AufRersten zu gehen — der physischen Vernichtung
des Feindes —, gegeben sein muss, um das begriffliche Kriterium zu erfiillen, die
Schwelle des Politischen zu iiberschreiten. Schmitt denkt jedoch vom Frieden aus —
»Kriege werden gefithrt, um Frieden zu schliefRen«'® und die existenzielle Dro-
hung mit dem Kriege konstituiert und strukturiert das Feld des Politischen. Ernst
Junger hingegen bekriftigt noch am Tage nach der Machtergreifung der National-
sozialisten in einem Radiointerview und Streitgesprich mit dem Schmitt-Schiiler
Paul Adams eine anders gelagerte Sichtweise, die er in Der Kampf als inneres Erlebnis
schon ausgefiihrt hatte: »[Dlder Mensch sei nicht auf den Frieden angelegt«™*® und
der Krieg sei somit eine anthropologische Notwendigkeit. Wihrend Schmitts Be-
griff des Krieges also von der das Politische begriindenden, existenziellen »Dezisi-
on« ausgeht, so bleibt auch bis zum Ende der Weimarer Republik Jiingers Kriegs-
begriff anthropologische Grundkonstante des vitalen Lebens. Diese Haltung kom-
mentiert Schmitt wiederholt ablehnend. Schmitt trennt seine politisch-dezisionis-
tische Perspektive ab von Jiingers agonaler Perspektive.'™

Im Krieg selbst brachte dies die neuartige Erscheinung der Totalen Mobilma-
chung mit sich.

»Neben den Heeren, die sich auf den Schlachtfeldern begegnen, entstehen die
neuartigen Heere des Verkehrs, der Erndhrung, der Riistungsindustrie, —das Heer
der Arbeit tiberhaupt. In der letzten, schon gegen Ende dieses Krieges angedeu-
teten Phase, geschieht keine Bewegung, und sei es die einer Heimarbeiterin an
ihrer Ndhmaschine, mehr, der nicht eine zum mindesten indirekte kriegerische
Leistung innewohnt. In dieser absoluten Erfassung der potentiellen Energie, die
die kriegfithrenden Industriestaaten in vulkanische Schmiedewerkstétten ver-
wandelt, deutet sich der Anbruch des Zeitalters des vierten Standes vielleicht am
sinnfilligsten an, sie macht den Weltkrieg zu einer historischen Erscheinung, die

an Bedeutung der franzdsischen Revolution zum mindesten ebenbiirtig ist.«''?

109 Hgibraaten, Helge: Carl Schmitt, Henrik Ibsen und die Politische Theologie. Die Kronpraten-
denten, Kaiser und Galilder und die Lehre vom Dritten Reich, in: Faber, Richard/Hgibraaten,
Helge (Hg.): Ibsens »Kaiser und Galilder«. Quellen — Interpretationen — Rezeptionen, Wiirz-
burg: Kénigshausen & Neumann 2011, S. 245.

110 Ebd.

111 Vgl. hierzu Schmitt, Carl: Staat, Grossraum, Nomos, Berlin: Duncker & Humblot 1995.

112 Jinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler 1930, S.14.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

347


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Wihrend die tatsichliche Kriegsarbeit und die Fabrikarbeit Ausdruck des aktiven
Arbeitstypus sind, so stellt Jiinger hier eine Rangordnung auf, in der die »passive
Arbeit« mindestens eine ebenso wichtige Rolle spielt. In seinem Konzept der Arbeit
steht die fiir den liberalen Biirger entfremdende Grunderfahrung der Mass — die
passive Arbeit. Es geht um die Grunderfahrung, nur noch funktional iiber Reklame
und moderne Medien, behavioristisch auf Ziffern und bunte Lichter im Strafden-
verkehr zu reagieren.® Der aktive Arbeitertypus, der sich bspw. in den Stoftrupps
des Weltkrieges finden wird, ist iiberhaupt erst moglich durch diese innere und
duferliche Bearbeitung des Menschen durch die Vermassung. Diese Massenkultur
ist fiir Jiinger Ausdruck der grofReren Wirkung der Gestalt des Arbeiters, welche in
anderen Arbeitsbegriffen, die seinerzeit diskutiert wurden, filschlicherweise au-
8er Acht gelassen wurden. Arbeit ist nicht nur materialistisch und soziologisch zu
fassen, sondern Arbeit ist eine totaler »Jahrhundertprozess«, der ganz tief in al-
len Ebenen des Lebens Einzug gehalten hat."™* Das Konzept der passiven Arbeit
in Form der manipulativen Massenkultur ist ein Topos, welches itbrigens Ador-
no und Horkheimer 1947 in der Dialektik der Aufklirung »sehr kritisch, aber auch
mit einer Mischung aus Abscheu und Faszination<'® aufgreifen werden. Interes-
sant ist fiir Harro Segeberg an dieser Stelle, dass man in Adornos und Horkhei-
mers Kritik »glaubt [...,] bis zur Wahl der Metaphern hinein immer noch Jinger
zu héren«.™Jiinger bezeichnet diesen Jahrhundertprozess wie schon ausgefiithrt
als Totale Mobilmachung, welche nichts anderes als ein Prozess der Vertiefung des
Phantasmas der Moderne ist: des vollendeten Zugriffs der Macht auf die vitalen
Krifte des Lebens durch passive und aktive Arbeit.*”

»Um Energien von solchen Ausmafien zu entfalten, geniigt es nicht mehr, den
Schwertarm zu riisten, — es ist eine Riistung bis ins innerste Mark, bis in den feins-
ten Lebensnerv erforderlich. Sie zu verwirklichen, ist die Aufgabe der totalen Mo-
bilmachung, eines Aktes, durch den das weit verzweigte und vielfach differen-
zierte Stromnetz des modernen Lebens durch einen einzigen Griff am Schaltbrett

dem grofien Strome der kriegerischen Energie zugeleitet wird.«'"8

Der Schwertarm kann als eine Anspielung auf Thomas Hobbes’ itbermichtigen Le-
viathan gelesen werden. Auf dem Titelblatt des Buches Leviathan von Hobbes findet

113 Vgl. Segeberg, Harro: Technikverwachsen. Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters«
bei Ernst Jiinger, in: Eggert, Hartmut/Schutz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des
Organischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, Miinchen: ludicum 1995, S. 217ff.

114 Vgl ebd,, S. 220.

115 Ebd., S. 219.

116 Ebd.,S.219.

117 Vgl. ebd., S. 211-230.

118 Jiinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jiinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler 1930, S.14.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

sich ein Bild dieses Leviathan. Zu sehen ist der absolute Herrscher mit einer Krone
auf dem Kopf, der iiber die Lindereien, die Stidte, die Stinde und die Bewoh-
ner herrscht. Der absolute Herrscher, der iiber dem Reich thront. Bezeichnend ist,
dass sein Korper bei genauerem Hinsehen aus den vielen Kdrpern seiner Unterta-
nen besteht, die dem Gesellschaftsvertrag eingewilligt haben. In der rechten Hand
hilt er das Schwert und in der linken hilt er den Krummstab - also die Zeichen
fiir die weltliche und die geistliche, spirituelle Macht. Jiinger nutzt dieses Bild des
Schwertarmes in seinem Beitrag sicherlich bewusst. Jinger wollte hier eine Ent-
wicklung der Moderne andeuten. Hobbes versuchte seinerzeit — so hat Foucault In
Verteidigung der Gesellschaft erliutert — den absolutistischen Staat als eine (auf geo-
metrischer Basis der Korper bestehende) Konstruktion zum Wohle aller, egal ob
nun wirklich jeder zugestimmt hat oder nicht, zu rechtfertigen. Diese Argumen-
tation richtete sich gegen die Revolutionire im England des 17. Jahrhundert. Doch
losgel6st von dieser Frage hat Hobbes fiir die politische Theorie einen entscheiden-
den Analyserahmen vorgelegt. Hobbes ging es mit seinem Gesellschaftsvertrag um
eine mechanistisch-anthropologische Rechtfertigung des grofen Automaten, der
Souveridnitit, des Rechts des Schwertes in Zeiten der zunehmenden Freiheiten. Es
ging ihm darum, die unbedingte Souverinitit des Staates im Wohle aller anzusie-
deln. Ein zutiefst modernes Unterfangen. Rudolf Augstein hat in einem treffenden
Essay tiber Hobbes’ Leviathan formuliert:

»Fur die Vorstellung des Staates als eines Kunstprodukts menschlicher Berech-
nung hat Hobbes den entscheidenden Schritt getan. Der >groRe Menschs, der
Staatslenker als handelnde Maschine, war fiir immer vorgestellt. N6tig war nun
nur noch, auch den kleinen Menschen, das Individuum als shomme machine<
vorzustellen, was die Philosophen zwischen Hobbes und Foucault [Kursivierung

N. A] griindlich besorgt haben.«'"?

Das ist ein interessanter Gedankengang von Rudolf Augstein. Hobbes stellte die
iiberlebensgrofie Maschine des Souverins in den Dienst der Berechnung und Meh-
rung des Gemeinwohls. Einen Faden, den auch Rudolf Smend und Carl Schmitt
aufgegriffen haben, wie ich oben gezeigt habe. Worauf nun »die Philosophen zwi-
schen Hobbes und Foucault« aufmerksam machen, ist, dass diese Konstruktion
des Wohls der Gemeinschaft im Bann der Souverinitit nun einen spiegelbildli-
chen Prozess der Konstruktion des modernen Menschens, der homme machine«
zur Folge hat. Dem mechanistischen Souverdn steht seither das mechanistisch ver-
standene Korper-Individuum gegeniiber. Die Macht des Schwertes des Leviathans
basiert auf der Lebenskraft des Kérper-Individuums. Michel Foucault, Carl Schmitt
und Ernst Jinger gehoren dieser Aufzihlung Augsteins an. Sie sind Denker, die

119  Augstein, Rudolf: Hobbes und wir, in: Der Spiegel 2,1983, S.137.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

349


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich mit dem Zusammenhang der kleinen homme machine mit der groflen Maschi-
ne der ratio status beschiftigen. Sobald der grofde Souverin als Kunstprodukt der
menschlichen Berechnung fiir das Wohl aller vorgestellt ist, kann die Dialektik der
Aufklirung iiberhaupt erst beginnen. Das Wohl des Einzelnen, die Freiheit, die
Gerechtigkeit, der ewige Friede sind alles Kategorien, die im Laufe der nichsten
Jahrhunderte scheinbar bruchlos in die Hand einer ratio status gelegt werden, die
am langen Ende doch ein Schwert in der Hand trigt. Im Namen des Wohles je-
des Einzelnen wird im Auftrag der Souverinitit das einzelne Leben dynamisiert
und mobilisiert — fir das Wohl des Einzelnen wird der Einzelne immer tiefer in
einen Arbeitsprozess hineingezogen. Und all diese Arbeit — unter dem Vorwande
des Wohls jedes Einzelnen - fithrt doch am Ende zum Erstarken des bedrohlichen
Schwertarms, weil alle anderen gestirkten Korperteile doch auch wieder zur all-
gemeinen Kriftigung des Souverins fithren. Worauf Jiinger aufmerksam machen
will, ist diese Dialektik der Aufklirung, die die Wiirde des Einzelnen an erste Stelle
stellt, jedoch beim Absichern dieser Wiirde wieder auf Hobbes’ Souverin zuriick-
greift, der den Einzelnen in seine Maschine einspannt und den Einzelnen so selbst
auch zur Maschine macht.”*® Und diese Gesamtmaschine ist darauf ausgerichtet,
sich selbst stets weiter zu stirken — und das zeigt sich letztendlich in der zuneh-
menden Dynamisierung des Lebens, welche sich im Frieden in der totalen Arbeits-
gesellschaft und im Krieg in der Totalen Mobilmachung zeigt. Vor diesem Hinter-
grund der Dialektik der Aufklirung, so Jiinger, wird auch klar, dass der Unterschied
zwischen Kapitalismus und Sozialismus letztlich keinerlei wirklichen Widerspruch
bedeutet, sondern beide — unter verschiedenen Vorzeichen vielleicht — Ausdruck
desselben Fortschritts des Zugriffes der Macht iiber das Leben bedeuten. Sie sind
beide »zwei Seiten der grofien Kirche des Fortschrittes, die sich hier vertragen und
dort in erbittertem Kampfe stehen«.'*!

Der Krieg wird — wie alles andere zunehmend auch - ein gigantischer Arbeits-
prozess der Gesellschaft. Diese Totale Mobilmachung unter der De-facto-Diktatur
Erich Ludendorffs im Ersten Weltkrieg stellt eine extreme Form des Ausnahmezu-
stands dar. Es handelte sich um eine Mobilisierung der Krifte, wie es sie vorher
noch nicht gegeben hatte: Die Anderung der Geldwihrung, die Rationierung der
Rohstoffe und Lebensmittel, die rechtliche Uberfithrung des Arbeitsverhiltnisses
in das Militdrverhaltnis, die Pflicht zum Zivildienst, die Bewaffnung der Handels-
schiffe sowie die beinahe unbegrenzte Ausdehnung der Macht des Militirs stellten
eine totale Verfiigbarkeit der menschlichen Produktivkrifte unter den Staat dar,
den es bis dato nicht gegeben hatte. Jingers Ziel, eine Erklirung fir den verlore-
nen Krieg zu geben, hingt dann auch mit dieser Totalen Mobilmachung zusam-

120 Hier kniipft Michel Foucaults Uberwachen und Strafen eins zu eins an.
121 Jiinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler 1930, S. 27.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

men. Seiner Meinung nach ist es der deutschen Fithrung misslungen, eine Spra-
che des Fortschritts zu sprechen, die es diskursiv gewihrleisten hitte konnen, wirk-
lich effizient alle Lebensbereiche, alle politischen Lager und sozialen Bereiche total
zu mobilisieren. Denn entscheidend sind die ideologischen und kultischen Mo-
mente, die Menschen diskursiv einbinden in das System. Und genau das sei dem
Deutschen Reich nicht so gelungen wie den westlichen Alliierten. Daher, so Jiinger,
konnte die Mobilmachung technisch gesehen nicht ganz an ihre Grenzen getrieben
wurde. Hintergrund sind fir ihn die veralteten Herrschaftsstrukturen des deut-
schen Kaiserreichs gewesen. So sei es kein Wunder, dass ausgerechnet die ameri-
kanische Demokratie, die im Gegensatz zum alten Preufien sogar kein Militirstaat
war, die Mobilisierung besser gewihrleisten konnte als das Deutsche Reich. Denn
es ging nicht um die militirische Tradition einiger Bevolkerungsteile, sondern um
das universale Moment eines Arbeitsprozesses, zu dessen Teil der Krieg des 20.
Jahrhunderts sich entwickelt hatte. Hier nun schliefst sich auch der Kreis mit den
Ausfithrungen Carl Schmitts zu den totalitiren Tendenzen der liberalen Demo-
kratie. Die Vereinigten Staate konnten schlicht und ergreifend auf mehr vitale Le-
benskraft zugreifen, weil eine Demokratie zur Dynamisierung von Massen per se
strukturell geeignet ist. Und der demokratische Universalismus, der in Friedens-
zeiten schon fiir bestimmte Werte Massen mobilisieren kann und zur Lebenskraft
der Menschen somit besser Zugang hat, ist auch im Krieg eher in der Lage, total zu
mobilisieren.’** Entscheidend ist, dass diese Mobilisierung im Einklang steht mit
dem Diskurs des Fortschrittes. Ansonsten kann sie nicht méglichst alle Bevolke-
rungsteile ansprechen und in diese Mobilisierung einbinden. Jiinger argumentiert
nun am Beispiel des Ersten Weltkrieges, dass das Deutsche Reich eben den Krieg
nicht militirisch, sondern wegen mangelnder Totaler Mobilmachung verloren habe.
Weil grofie Bevolkerungsteile ideologisch nicht erreicht werden konnten. Schon al-
lein der Kriegsgrund auf den beiden Seiten sei hier sehr aufschlussreich. Wahrend
das Deutsche Reich und die Habsburger Monarchie aufgrund der Verletzung des
dynastischen Prinzips (dem Fiirstenmord von Sarajevo) in den Krieg zogen und als
Begrindung nutzen konnten, so kimpfte Frankreich in Selbstverteidigung und ge-
meinsam mit Grof3britannien und spiter den USA im fortschrittlichen Auftrag der
Werte des Volkerrechts (Neutralitit Belgiens) und fiir die Werte der Franzosischen
Revolution. Es lief darauf hinaus, dass die westlichen Alliierten einen »Kreuzzug«
im Namen des Fortschritts fithrten, wihrend das Deutsche Reich und Habsburg
(zumindest vordergriindig) fir die Fortschritts-ferne Reaktion kimpften. Die tie-
fe Dynamik fir eine Totale Mobilmachung konnte in Deutschland nicht entfesselt
werden, weil schon die Begriindung dieses Krieges der Fortschrittsdynamik entge-
gengestanden habe.”® Wihrend die westlichen Alliierten zur Begriindung ihrer To-

122 Vgl. ebd,, S.16ff.
123 Vgl. ebd., S.18f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

351


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

talen Mobilmachungen sich auf der richtigen Seite der Geschichte des Fortschritts
befanden und volkerrechtliche Vertrige zu schiitzen vorgaben, sprach Reichskanz-
ler Bethmann-Hollweg in reaktionirer Manier im Zusammenhang mit der miss-
achteten Neutralitit Belgiens von einem »Fetzen Papier«.'** Jiinger weist auf den
Zusammenhang hin, dass ein Reich, das im 20. Jahrhundert fir den Fortschritt
mobilisieren will, bei Vertrigen, dem Urmeter des modernen Liberalismus, nicht
einfach von einem Fetzen Papier sprechen kann — im Absolutismus zerreifle man
Vertrige, im Liberalismus, so Jinger, lege man sie aus! Deutschland habe versagt,
seine Sprache fiir die Totale Mobilmachung im Rahmen dieses Geistes der Zeit zu
sprechen. Der deutsche Begriff der »Kultur« habe nichts so Fortschrittliches wie es
bspw. »civilisation« im angelsichsischen Raum habe.*5

Jinger befindet sich mit seinem Beitrag Die totale Mobilmachung im Trend die-
ser Nachkriegszeit. Typisch fiir einen nationalistischen und revolutioniren Ver-
treter seiner Zeit, stellt er sich nicht die Frage nach dem Sinn bzw. Unsinn des
letzten Krieges, sondern er versteift sich auf den Fakt der Niederlage und was man
daraus lernen kénne. Es kommt auch nicht von ungefihr, dass Jiinger und seine
Co-Autoren vom Ersten Weltkrieg sprechen. Schon in seinen Stahlgewittern und in
Der Kampf als inneres Erlebnis folgert er aus den Entwicklungen der Moderne, dass
dieser Krieg zwangsliufig nur der Auftakt zu weiteren Ausbriichen elementarer
Gewalt sein konne. Bei Ernst Jiinger selbst findet man nur mystische, kryptische
Begriindungen, die nicht prizise angeben, woher diese Gewissheit rithrt, dass sich
nun ein Zeitalter der zunehmenden Steigerungen dieser elementaren Ausbriiche
anbahne. Ernst Jingers Bruder Georg-Friedrich, dessen Beitrag zum Sammelband
1930 auch den Namen Krieg und Krieger verleiht, fithrt diesen Zusammenhang ex-
plizit aus. Fiir ihn gibt es einen intrinsischen Zusammenhang zwischen einer zu-
nehmenden Macht iiber das Leben, die sich in der Entwicklung des Kapitalismus
gezeigt habe, und dem Vernichtungskrieg des 20. Jahrhunderts. Das Scharnier ist
der Imperialismus. Hier zeigt sich eine Analogie zu Lenins These in Der Imperia-
lismus als hichstes Stadium des Kapitalismus, in dem Lenin argumentiert, dass kurz
vor dem Ersten Weltkrieg der wirtschaftliche Weltmarkt vollendet worden sei und
internationale Trust-Monopole mit Staaten im Hintergrund nun beginnen, die Ver-
teilung der Weltressourcen infrage zu stellen, eine total aufgeteilte koloniale Welt
immer wieder neu aufzuteilen. Das Krifteverhiltnis zwischen den neuen impe-
rialistischen Kriften kann damit nicht dauerhaft stabil sein. Zeiten des Friedens

124 Vietsch, Eberhard von: Bethmann Hollweg. Staatsmann zwischen Macht und Ethos, Boppard
am Rhein: Boldt 1969, S.193.

125 Vgl.Jinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jiinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler 1930, S. 20f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

werden somit zu Atempausen zwischen den imperialen Kriegen.'?® Im Vorwort
zur deutschen Ausgabe schreibt Lenin:

»Im Biichlein wird der Beweis erbracht, dafd der Krieg von 1914-1918 auf beiden
Seiten ein imperialistischer Krieg (d.h. ein Eroberungskrieg, ein Raub- und Pliin-
derungskrieg) war, ein Krieg um die Aufteilung der Welt, um die Teilung und
Neuverteilung der Kolonien, der»>Einflufdspahren<des Finanzkapitals usw.

[..]

Der Kapitalismus ist zu einem Weltsystem kolonialer Unterdriickung und finan-
zieller Abwiirgung der grofRen Mehrheit der Bevdlkerung der Erde durch eine
Handvoll >fortgeschrittener< Linder geworden. Und in diese >Beute« teilen sich
zwei, drei weltbeherrschende, bis an die Ziahne bewaffnete Rauber (Amerika,
England, Japan), die die ganze Welt in ihren Krieg um die Teilung ihrer Beute mit
hineinziehen.

[..]

Dutzende Millionen von Leichen und Krippeln, die der Krieg hinterlief3— ein
Krieg, der darum gefithrt wurde, ob die englische oder die deutsche Gruppe von

Finanzraubern einen groReren Teil der Beute erhalten soll [..].«'*’

Im Stadium des Imperialismus entstehen zunehmend Unwuchten im Weltwirt-
schaftssystem, die Lenin in der unterschiedlichen Entwicklung der realwirtschaft-
lichen Produktionsverhiltnisse (bspw. der unglaublichen Steigerung der Stahlpro-
duktion in Deutschland gegeniiber England zwischen 1870 und 1914) gegeniiber
den Entwicklungen der Konzentration des Finanzkapitals in den Hinden Weni-
ger, die eher hinter England und den USA standen (v.a. englische und franzosische
Millionire). Monopolkartelle eignen sich ganze periphere Landstriche innerhalb
kiirzester Zeit an, um diese zu industrialisieren (Lenin dient hier die Statistik des
Eisenbahnausbaus im Zentrum und in der Peripherie der Weltwirtschaft als Quel-
le) und dadurch auflerhalb der schon hochentwickelten Zentren hohe Profite als
Finanzkapital anzuhiufen. Parallel dazu endet die Verteilung der Kolonialgebiete
und das Abstecken von Hegemonie-Gebieten der Staaten. Wie anders als durch
Gewalt, so fragt Lenin, kénnten diese Unwuchten zwischen den Nationen (bzw.
zwischen den Monopolisten und den Nationalstaaten) aufgeldst werden? Der Ers-
te Weltkrieg ist daher fiir Lenin der Auftakt zu einer Reihe an imperialistischen
Kriegen um die nationale Hegemonie im Weltfinanzkapitalismus, das durch inne-
re »Fiulnis« zwischen »parasitiren« Monopolstrukturen, Rentiermentalitit west-

126 Vgl. Lenin, Vladimir II'i¢: Der Imperialismus als hochstes Stadium des Kapitalismus, Moskau:
Verlagsgenossenschaft auslandischer Arbeiter in der UdSSR, 1945.
127 Ebd., S.s5ff.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

353


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3b4

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

licher Bourgeoisien und Abschépfungs- und Verschuldungsstrukturen in den Ko-
lonialstaaten gezeichnet ist.'28

Auch Georg-Friedrich Jinger kommt zu derselben Schlussfolgerung. In einer
Verkehrung des Sprichwortes von Heraklit meint er: »Friedenszustinde nimlich
sind jene Zustinde, in denen der Krieg latent ist. Der Friede ist der Vater des Krie-
ges [...].«**° Georg-Friedrich Jiinger leitet, wie Lenin auch, die Notwendigkeit einer
bevorstehenden Abfolge an Kriegen aus der wirtschaftlichen Entwicklung ab, die
sich im vorangegangenen Jahrhundert zugespitzt hat. Alles sei in dynamische Be-
wegung geraten, der Zahn der Zeit bestehe in der Dynamisierung des Lebens. Der
Erste Weltkrieg, so bestirkt Georg-Friedrich Jiinger, ist eins zu eins Ausdruck des
Schlachtrufs des Kapitalismus generell: »Konzentration aller Energie! Zentralisa-
tion! Rationalisierung aller Produktionsvorginge! Intensivierung! Normung!«'>°
Die interessante Wendung nun besteht bei Georg-Friedrich aber auch beim Ernst
Jiunger des Arbeiters darin, dass im Gegensatz zu Lenin nicht die innere Notwen-
digkeit des Kapitalismus in seiner imperialistischen Phase diesen kriegerischen
Schlachtruf vorgibt. Die Okonomie ist nicht das alles Determinierende. Nein, hin-
ter diesen Entwicklungen steht letztlich eine vitalistische Lebensmacht, die nichts
mit der Okonomie zu tun hat, sondern eine strategische Kraft darstellt, welche die
zunehmende Ausbeutung der Lebenskrifte aus der Vitalitit des Lebens selbst her-
aus begriindet. Georg-Friedrich und Ernst Jinger (sowie wohl auch Carl Schmitt)
erkennen diese Lebensmacht in der Geschichte der Moderne, des Staatsrechts, der
Staatsrison, in der Entstehung des Politischen, des Fortschritts, des Kapitalismus
und in ihrem Kristallisationsereignis des Ersten Weltkriegs und der dortigen To-
talen Mobilmachung. Ganz konkret dazu schreibt Georg-Friedrich Jinger:

»Eisenbahnen, Flugzeuge, Kriegsschiffe, Untergrundbahnen, Hochspannungslei-
tungen, Kraftwerke sind nicht deshalb geschaffen, weil sie Instrumente einer ho-
heren Okonomie darstellen. Sie sind Erscheinungen und Michte eines Lebens, sie
riisten, schiitzen, stirken es, und erst deshalb, weil sie es tun, kommt ihnen wirt-
schaftliche Bedeutung zu. Eine solche Bedeutung gewinnt heute alles, was geeig-
net ist, die Bewegung zu steigern, was brauchbar ist, das unabldssig wachsende
Quantum der Arbeit zu bewaltigen, was Kraft erspart, um die Leistung zu erh6hen
und den ungeheuren Verzehr der Energien fordert.

[.]

Das Expansive dieser planetarischen Aktion tritt ins Bewuf3tsein; der imperiale
Zug, den sie tragt, wird sichtbar. Das Phdnomen, das ihr zugrunde liegt, entzieht
sich der Analyse; es gibt keine Antwort auf die Frage, warum alles das geschieht.

128 Vgl. ebd., S. 62-105.

129 Jiinger, Georg-Friedrich: Krieg und Krieger, in: Jiinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler1930, S. 58.

130 Ebd, S.66.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Wohin aber fiihrt es? Wer spiirt nicht, daf sich hier etwas aufierordentlich Dro-
hendes vorbereitet; wen riihrt nicht die Ahnung an, dafd sich neue Entscheidun-
gen nahen, die in einer Epoche der Entfesselung aller Krafte vernichtend zu wer-
den drohen, Entscheidungen, die so endgiiltig und unwiderruflich sind, dafs keine

Zeit mehr zu verlieren ist bis zu dem Termin, an dem ihr Eintritt erfolgt.«'>'

Hinter der Dynamisierung der Arbeit, die ein imperiales System hervorruft, wel-
ches zwangsliufig zu imperialen Kriegen fithren wird, stecken am langen Ende
keine dkonomischen Zwinge, die auch kein wissenschaftlicher Sozialismus ans
Tageslicht bringen konnte. Was hier geschieht, entzieht sich der oberflichlichen
Zweckrationalitit und ist ein tiefergehender Prozess der Dynamisierung der Le-
benskrifte des Menschen. Weder Ernst noch Georg-Friedrich Jiinger geben an die-
ser Stelle in diesem Sammelband Auskunft iiber den genauen Hintergrund dieses
metaphysischen Abrollens einer Entwicklung mit planetarischen Auswirkungen.
Worauf beide jedoch hinweisen, ist die Entwicklung, dass die technologischen und
sozialen Entwicklungen, die im Fortschrittsglauben des Liberalismus des 19. Jahr-
hunderts als eine Art fortschreitende »Zivilisierung« gedeutet wurden, eher als eine
dynamischere Ordnung der Krifte des Lebens verstanden werden miissen, wel-
che per se weder friedlich noch kriegerisch ist. Sondern es gilt, dass durch die zu-
nehmende Ordnung und Dynamisierung aller Krifte des Lebens jeder elementare
Konflikt zu einer héllischen Materialschlacht mutieren muss, da jeder Krieg auf
der Hohe der technologischen Entwicklungsstufe der Gesellschaft gefithrt wird.
Der Krieg der Zukunft wird jedoch auch stets ein totaler sein, weil die Gesellschaft
auch im Friedenszustand eben eine tofale Arbeitsgesellschaft geworden ist. Ernst Jiin-
gers Ziel ist es zu zeigen, dass die westlichen Alliierten den Krieg gewannen, weil
sie es besser geschafft haben, diesen metaphysischen Prozess der Dynamisierung
des Lebens durch eine Sprache des Fortschrittes zur Mobilisierung der Massen
fur den Arbeitsprozess des Krieges niitzlich zu machen. Ohne nun auf all seine
teilweise nicht ganz nachvollziehbaren Schliisse fiir die Mobilisierungen fiir das

132 und seine romantisch-nationalistischen Ausfithrungen

»geheime Deutschland«
iiber das »tiefere Deutschlandx, fiir das man gerne gestorben sei,’* einzugehen,
so ist doch das Entscheidende fiir die vorliegende Arbeit: Der liberalen Aufklirung
liegt eine Dialektik zugrunde. Die Werte Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit in
Verbindung mit dem Zweckrationalismus des Kapitals fithrten zu genau gegentei-
ligen Resultaten. Denn hinter der Prosa der Aufklirung steckt eine »Macht tiber
das Lebenc, welche durch eine Neuordnung der Gesellschaft die Lebenskrifte der

Menschen dynamisiert und dem grofen Triebwerk der Moderne zufithrt. Dabei

131 Ebd., S.67.

132 Jinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jiinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler 1930, S. 28.

133 Vgl.ebd., S. 29.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

355


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

handelt es sich um eine apersonale Macht, deren Herkunft nicht niher bestimm-
bar ist. Es gibt jedoch einige Hinweise dafiir, dass diese Lebensmacht, die Jinger
hier zum Ende seiner volkisch-nationalrevolutiondren Phase noch nicht niher aus-
fithrt, irgendwie aus dem Leben selbst hervortritt. Jitnger befindet sich, das merkt
man deutlich, im Ubergang von seiner vdlkisch-nationalistischen Phase hin zu ei-
ner Analyse planetarischer Prozesse der Arbeitsgesellschaft.

Fir sich fasst Jiinger den Gedankengang seines Textes auf Seite 22 am besten
zusammen:

»Die totale Mobilmachung als MaRnahme des organisatorischen Denkens ist nur
eine Andeutung jener hdheren Mobilmachung, die die Zeit an uns vollzieht. Die-
ser Mobilmachung wohnteine eigene Gesetzmafligkeitinne, mit der das mensch-

liche Gesetz, wenn es wirksam sein soll, parallel laufen muf.«'3#

Es gibt eine »hohere Mobilmachung, eine metaphysische GesetzmiRigkeit, die
charakteristisch ist fiir die Moderne. Wenn »wir« ihrem Geheif? nicht folgen, wer-
den wir untergehen. Deutschland miisse sich wappnen fiir dieses neue elementare
Zeitalter. Dieser Krieg wiirde nicht der letzte werden, sondern sei nur Auftakt ge-
wesen fiir eine Reihe weiterer planetarischer Schlachten. Klar ist Jingers Schrift
in erster Linie eine Zeitdiagnose — doch diese Diagnose verrit eine beinahe totale
Dringlichkeit, sich zu wappnen, sich den metaphysischen Gesetzmifligkeiten der
Epoche zu unterwerfen und sich dem totalitiren Staat zu unterwerfen. Recht of-
fen spricht Jinger das zu Beginn seines Textes an, als er iiber die versuchte Totale
Mobilmachung im Deutschen Reich schreibt:

»Dennoch wurden, trotz der ebenso grandiosen wie furchtbaren Schauspiele der
spaten Materialschlachten, in denen das menschliche Organisationstalent seine
blutigen Triumphe feierte, die letzten Moglichkeiten noch nicht erreicht. Sie sind,
selbst wenn man sich auf die Betrachtung der rein technischen Seite dieses Pro-
zesses beschrankt, auch nur zu erreichen, wenn das Bild des kriegerischen Vor-

ganges schon in die Ordnung des friedlichen Zustandes vorgezeichnet ist.«'3

Den allzu biirgerlichen Freiheiten weiterhin zu frénen, das heif3t letztlich das Ge-
bot der Stunde nicht verstanden zu haben: die Totale Mobilmachung nicht mehr
als Ausnahme zu sehen, sondern zur Regel zu machen, wenn man nicht unterge-
hen will. Letztlich stecke hierin die Vorstellung eines totalitiren Staatssystem, das
alle gesellschaftlichen Teile und Funktionen fiir sich in Beschlag genommen hat
und die Hierarchien und die Niitzlichkeitslogik des Militirs auf die ganze Gesell-
schaft ausdehnt. Das ist Jiingers Appell — gestiitzt auf seiner Zeitdiagnose einer al-

134 Ebd,S. 22.
135 Ebd., S.15.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

les Riickstindige verschlingenden, zunehmenden Dynamisierung der Lebenskrif-
te um jeden Preis.

6.2.6 Exkurs: Ungeahnte Parallelen mit Walter Benjamin

Noch im Jahr 1930 rezensiert Walter Benjamin, der prominente Linke der Weima-
rer Republik, den Sammelband Krieg und Krieger. Benjamin kritisiert freilich den
Sammelband und die Autoren sehr scharf. Wegen ihrer Rede iiber den »ewigen
Krieg«, den »Krieg als Vater aller Dinge« und in ihrer emblemhaften, teilweise un-
durchdachten und unterkomplex wirkenden Nationalismen bezichtigt Benjamin
sie eines »lasterhaften Mystizismus«. Der Versuch, den Weltkrieg in Lettern des
Heldenhaften zu beschreiben, bezeichnet er vor dem Hintergrund des von den
Autoren vollig auflen vor gelassenen Gaskriegs, der ja nichts mehr Heldenhaftes
zulisst als »knabenhafte Verschwirmtheit«. Rundweg bezeichnet er die gesamte
Kriegstheorie, die von den Autoren zu etablieren versucht wird, als zweifelhaften
136, Falsche-

re Tonex, »ungeschicktere Gedanken« und »taktlosere Worte« als die Rede vom »zu

Versuch, »Thesen des I'Art pour l'Art auf den Krieg« zu tibertragen.

unedlem Gebliit«, das teilweise an der Front gewesen sein soll, von ewigem Helden-
tum und von mystischen Wiederauferstehungen archaischer Kimpfer konne man
gar nicht zu Papier bringen, so Benjamin. Das sei nicht nur diinnes Denkprodukt,
das lediglich die Herrschaft einer kleinen neu-nationalistischen Kaste ehemaliger
Frontsoldaten zu einer Ubernahme der Macht verhelfen solle. Auch wenn die Au-
toren im Namen eines »ewigen Deutschlands« und freiwilliger Frontsoldaten des
Weltkriegs schrieben, so sei ihr Insistieren auf die Tugenden der Stirke, der Hirte
und der Verschlossenheit vielmehr Ausdruck eines Aufrufs zu einer faschistischen
Klassenherrschaft:

»Was sich hier unter der Maske erst des Freiwilligen im Weltkrieg, dann des
Soldners im Nachkrieg, heranbildete, ist in Wahrheit der zuverldssige faschis-
tische Klassenkrieger, und was die Verfasser unter Nation verstehen, eine auf
diesen Stand gestiitzte Herrscherklasse, die niemanden und am wenigsten sich
selber Rechenschaft schuldend, auf steiler Hohe thronend, die Sphinxziige des
Produzenten tragt, der sehr bald der einzige Konsument seiner Ware zu sein

verspricht.«'37

Dass diese Gruppe von Autoren vom »ewigen Krieg« sprechen wiirden und mit ei-
nem unterkomplexen Nationalismus und irrationalen, mystischen Gefiihlen einen
solchen ewigen Krieg begriindeten, ist fiir Benjamin kein Wunder. Es handle sich

136 Vgl. Benjamin, Walter: Theorien des deutschen Faschismus, in: Ders.: Gesammelte Schriften,
Band IlI: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972, S. 240.
137 Ebd., S.248.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

357


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

um den Reflex einer faschistischen Clique an Menschen, die nichts anderes kenne
als den Krieg. Sie kenne den Frieden nicht. Daher wolle sie den Krieg aufrechterhal-
ten. Der Krieg, so Benjamin, sei der Niedergang des Deutschen Idealismus durch
einen »Sklavenaufstand der Technik« itber den menschlichen Geist. Die faschisti-
schen Klassenkimpfer hitten das erkannt — etwas, das Benjamin am Buch Krieg
und Krieger ja in der Tat schitzt. Ebenso schitzt er die Charakterisierung Jiingers
der aktuellen Wirklichkeit als einer total mobilgemachten Wirklichkeit. Die soziale
Realitit des deutschen Idealismus, das biirgerliche Regime sei nicht fihig gewesen,
die riesenhaften technischen Potenziale konstruktiv fir die Menschheit einzuset-
zen, sondern habe versucht, die (menschliche) Natur von der Technik zu separie-
ren. So beginnt Benjamin seine Rezension mit einem Bericht des royalistischen
und anti-semitischen Schriftstellers Léon Daudet iiber den Pariser Autosalon, der
fiir Benjamin wie folgt zusammenfassbar sei: »LCAutomobile cest la guerre.«**® Die-
se interessante Verkniipfung des Automobils — als Platzhalter fiir die technischen
Alltagsrevolutionen — mit dem Krieg greift Benjamin auf und folgt dieser Aussage
mit der Feststellung, dass die soziale Wirklichkeit zu Beginn des 20. Jahrhunderts
nicht reif gewesen sei, »die Technik sich zum Organ zu machen, [und] daf} die
Technik nicht stark genug war, die gesellschaftlichen Elementarkrifte zu bewilti-
gen«.®® Hierin liege auch der Grund fiir den Ausbruch des Krieges und das grund-
satzliche Problem im imperialistischen Zeitalter. Jiinger, hierin bestirkt Benjamin
ihn, habe zwar dieses Grundproblem der Moderne, das in der Vermittlung zwi-
schen (menschlicher) Natur und Technik liege, erkannt. Aber wahr sei auch, dass
er mit seinen Weggefihrten eine allzu mystische und unterkomplexe Antwort gebe:
und zwar den Triumph der Technik iiber die Natur in der Materialschlacht und die
vermeintliche heroische Selbstaffirmation des faschistischen Klassenkimpfers. Die
Schopfung in der Zerstorung zu sehen, die Vernunft im Rasenden Roland, die Frei-
heit in der Uberwindung des Kérpers, die Verbundenheit mit dem »tiefen Deutsch-
land« durch die Akzeptanz der technischen Notwendigkeit des Krieges — all das sei
eine falsche Antwort auf ein richtig erkanntes Problem. Die Losung des Problems,
das sich erdffnet hat zwischen der sozialen Ordnung, der (menschlichen) Natur
und der Technik ist nicht durch einen mystischen »ewigen Krieg« der Nationen
beizukommen, indem den Destruktivkriften der Technik freier Lauf gewdhrt wird.
Der Krieg, der eigentlich gerade gefochten wird, so Benjamin, sei

»[d]ie eine, fiirchterliche, letzte Chance, die Unfihigkeit der Vélker zu korrigie-
ren, ihre Verhaltnisse untereinander demjenigen entsprechend zu ordnen, das sie
durch ihre Technik zur Natur besitzen. Mifdgliickt diese Korrektur, so werden zwar
Millionen Menschenkérpervon Gas und Eisen zerstiickt und zerfressen werden [...]

138 Vgl.ebd., S.238.
139 Ebd.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

aber selbst die Habitués chthonischer Schreckensmachte [also die Autoren von
Krieg und Krieger —Anm. N. A.], die ihren Klages im Tornister fiihren, werden nicht
ein Zehntel von dem erfahren, was die Natur ihren weniger neugierigen, niichter-
neren Kindern verspricht, die an der Technik nicht einen Fetisch des Untergangs,

sondern einen Schliissel zum Gliick besitzen.«'4°

Kurzum: Jiinger hat mit seiner Zeitdiagnose des Uberhandnehmens des Techni-
schen, des Maschinellen und der damit einhergehenden Dynamisierung mensch-
licher Lebenskrifte in den Augen Benjamins einer véllig richtige Analyse vorgelegt.
Doch das Festhalten an einem ewigen Krieg und noch viel schlimmer an einem ewi-
gen und tiefen Deutschland, das von einer kleinen Clique an faschistischen Klas-
senkriegern in einen Krieg einfach des Krieges wegen gefiithrt werden soll, das sei
weder durchdacht, noch werde es dem Ausgangsproblem — der Verwerfungen zwi-
schen Natur, Gesellschaft und Technik — gerecht, sondern sei einfach ein »laster-
hafter Mystizismus«. Ohne nun an dieser Stelle in die Tiefe zu gehen, so lisst sich
aber eines festhalten: Bei genauerer Betrachtung und wenn man, wie der KPD-
nahe Ernst Becher in einer Rezension der Stahlgewitter, zum Schluss kommt, dass
Jungers Nationalismus nur »aufgeklebt« sei und in theoretischen Aporien sich ver-
stricke mit seiner metaphysischen Lebensmacht-These, dann kann das den Blick
dafiir 6ffnen, dass Benjamin und Jiinger 1930 bestimmte Parallelen im Denken
aufweisen. Denn auch Jiinger geht es um einen Weg, sich dieser Entwicklung der
technischen Revolutionen durch einen Staats- und Gesellschaftsaufbau zu unter-
werfen, der endlich ein echtes Ineinandergreifen zwischen Technik und Natur er-
moglicht. Oder noch konkreter: eine Gesellschaft zu schaffen, die dem Diktat der
Anforderungen der technischen Dynamisierung gehorcht. Fiir Jinger ist die Tota-
le Mobilmachung eine Art des organisatorischen Denkens, die alles und jeden im
total verdinglichten Kosten-Nutzen-Kalkill der total technisch-rationalisierten Lo-
gik des dynamischen und metaphysischen Fortschritts erscheinen lisst. Diese Lo-
gik will Junger auf die Friedenszeit ausdehnen, um einem zwingenden Gebot der
Stunde gerecht zu werden. Hier sieht er sich bestitigt durch die parallel dhnlich
verlaufende Entwicklung im faschistischen Italien, in der bolschewistischen So-
wjetunion und selbst die dirigistischen Ansitze der US-Administration liest er so.
Jiunger wird diesen in Die totale Mobilmachung noch nicht ginzlich ausgearbeiteten
Aspekt, in dem er mit Benjamin einig ist iiber eine nétige Zeitenwende, die Natur
und Technik in der sozialen Ordnung aufhebt, zur vollen Ausarbeitung in seiner
im Arbeiter gepragten Formel der >Organischen Konstruktion« vervollstindigen. Es
ist kein Wunder, dass Jiinger den »aufgeklebten« Nationalismus im Arbeiter aufgibt
und ihm eine »planetarische« Aufgabe zugesteht, die, wie Benjamin auch sagt, al-
le Volker in einem technischen Gesamtzusammenhang vermitteln wiirde. Jinger

140 Ebd.,S. 249f.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

359


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Benjamin fordern Unterschiedliches, gehéren unterschiedlichen politischen
Kriften an, doch sie sind sich hier in dem, was Jiinger als zwingende >Organische
Konstruktion« und den Umbau eines neuen planetarischen Fortschrittsstaates an-
sieht, doch sehr nahe.!!

6.2.7 Zwischenfazit: der doppelte Krieg - als Elementares und Totales

Es hat sich nun in diesem relativ ausfiihrlichen Kapitel gezeigt, dass fir Jinger
der Krieg eine hervorgehobene Rolle in der philosophischen und sozialen Ana-
lyse seiner Zeit spielt. Der Krieg ist fiir Jinger keine Ausnahme von der Regel,
sondern ist Kristallisationspunkt fiir die Zeitdiagnose. In der Zusammenfassung
seiner Kriegstagebiicher zum Roman In Stahlgewittern schwankt Jiinger zwischen
seinem romantischen Kriegsverstindnis des antiken Heldenepos und der kalten,
klinischen Sachlichkeit der Darstellung einer Materialschlacht, in der der Einzelne
keinen individuellen, sondern nur noch einen funktionalen Wert hat. Einerseits
verteidigt Junger die Vorstellung des Krieges als innere Erfahrung, als grofRes Wag-
nis, als den groflen Sprung, der von Mut zeugt und dessen Hochgefiihl das Leben
ausmache. Anthropologisch gesehen ist Jiinger der Uberzeugung, dass der Krieg
Ausdruck eines zeitlosen Rausches des Lebendigseins, des Drangs nach Selbstiiber-
windung und Selbstbestitigung ist, welcher durch kein Gesetz und keinen Ver-
trag der Welt eingedimmt werden konne. Leben, so spitzt Jinger zu, heifle in ge-
wisser Weise auch immer zu toten. Am Leben ist nur der, der sich auch einmal
iber die Materie, iiber seinen Korper, iiber seinen Lebensdrang hinwegsetzt und

142

seinem inneren Tier freie Bahn lisst.’** Ganz im Sinne des Futurismus und des

141 Vgl. hierzu auch Helmuth Kiesels weiterfiihrende Ausfiihrungen zu den Parallelen zwischen
Ernst Jiingers und Walter Benjamins Denken hinsichtlich der Kulturpolitik und der Benja-
min'schen Forderung nach einem neuen kulturellen »Barbarentumc, das fiir Kiesel in etwa
gleichzusetzen sei mit der kulturellen »Gepéackerleichterung«, von der Jiinger an diversen
Stellen spricht. Kiesel, Helmuth: Ernst]iinger, Die Biographie, Miinchen: Siedler 2007, S. 398f.

142 Hier ergibt sich auf den ersten Blick eine gewisse Widerspriichlichkeit zu Jiingers These zur
»Organischen Konstruktion¢, wie sie in Kapitel 5.2 dieser Arbeit ausgefithrt wurde. Es stellt sich
die Frage, wie das innere Tier mit der Ununterscheidbarkeit zur Technik im Einklang stehen
kann. Die vorliegende Arbeit kann den anthropologischen Implikationen von Jingers teil-
weise widerspriichlichen Aussagen nicht bis in das Letzte nachgehen. Doch es lasst sich fest-
halten, dassinJiingers Augen bei seinem>neuen Menschen<es keinen Widerspruch zu geben
scheintzwischen dem Animalisch-Triebhaften und der Verschmelzung mitder Maschine. Die
»Organische Konstruktion<scheint sich darin zu vollenden, dass das Instinktive und das Tech-
nische bei einem neuen Schlag Mensch kein Widerspruch mehr zu sein scheint—auch des-
halb kann er wahrscheinlich die Freiheit im Gehorsam zu den Anforderungen der Technik
postulieren — weil es eventuell eine innere Verwandtschaft zwischen dem Tier Mensch und
der Technik gibt.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Krieg statt Verstandigung

Expressionismus ist jede Einstellung zum Leben, die den aufklirerischen Impe-
tus der Sicherheit und kérperlichen Unversehrtheit so negiert, als >vorbildlich« zu
erachten. Interessant nun an Jingers Kriegsverstindnis ist, dass sich diese klar
isthetisch-anthropologische Sichtweise, die einem Leben in jedweder Gesellschaft
entgegenliuft und als unlebbar erscheint, sich mit einem technisch-vitalistischen
Bild vom Krieg vereint. Bezeichnet Jinger den Krieg auf der dsthetisch-anthropo-
logischen Seite einerseits als elementar, so beleuchtet er ihn gleichzeitig auch als
Ergebnis eines technisch-modernen Prozesses der Dynamisierung und Totalisie-
rung der Lebenskrifte, den die Aufklirung und die liberale Demokratie letztlich
mit hervorgebracht haben, kurzum als Totale Mobilmachung. Man kann folglich
zwei Hauptaussagen bei Jiinger herausfiltern:

Erstens heiflt Leben immer auch Kampf; es handelt sich dabei um eine anthro-
pologische Grundkonstante, die sich daraus ableitet, dass Leben immer bedeutet,
Grenzen zu sprengen, sich zu manifestieren und das, was einem im Wege steht, zu
vernichten. Hier zeigt sich Jingers Auseinandersetzung mit der Thematik des Wil-
lens zur Macht bei Nietzsche. In Jiingers Augen gibt es eine existenzphilosophische
Verkniipfung zwischen Leben und Vernichtung. Um zu existieren, muss das An-
dere negiert werden und vom Anspruch her vernichtet werden. Hier zeigt sich im
teilweise romantisierenden und bellizistischen Ton eine existenzialistische Grund-
einstellung, die in der modernen Literatur von Nietzsche tiber Freud, Schmitt, Hei-
degger, Sartre bis hin zu Foucault und Chantal Mouffe und Ernesto Laclau in dhnli-
cher Art und Weise zu finden ist: Das prekire Ich gibt es nicht ohne das gefihrliche
Andere.

Zweitens ist der Erste Weltkrieg Hohepunkt einer historisch einzigartigen Dy-
namisierung der vitalen Lebenskrifte, deren Wegbereiter erst der zunehmende Li-
beralismus und Kapitalismus waren, deren Endziel aber nicht rationalistisch zu
fassen ist, sondern eine irgendwie geartete der technischen Sachlogik folgende
metaphysische Grundkonstante unserer Zeit ist. Der Krieg erscheint hier nur als
ein weiteres Indiz fiir diesen totalen technischen Zug der Moderne, den, wenn man
als Volk bestehen moéchte, man im Sinne einer entsprechenden Staats- und Gesell-
schaftsform annehmen miisse. Hier nun werden sich beide Seiten des Jiinger’schen
Kriegsverstindnisses in Der Arbeiter wieder berithren: in der Gestalt des Arbeiters,
die einerseits einen Typus pragen wird, der sich dsthetisch der anthropologischen
Herausforderungen stellt und diese heroische Selbstiiberwindung als Ridchen im
System der Totalen Mobilmachung begehen wird. Und andererseits wird Jinger
diese beiden Seiten des Kriegsverstindnisses miteinander in der Figur der >Or-
ganischen Konstruktion«< aufheben. Einerseits die der Logik des Lebens folgende
vitalistische Norm der Selbstiibertretung und Normsetzung gegen jegliche Ord-
nung und andererseits die Ausrichtung jeglicher Produktivitit und die Unterord-
nung jeglichen Lebens unter die technologischen Sachzwinge, die sich aus dem
Zeitalter der technologischen Revolutionen ergeben.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op

361


https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

6.3 Satz vier des biopolitischen Typus politischen Denkens

Krieg ist der Schliissel zum Verstiindnis unserer Kultur, Geschichte und Gesellschaft; Ge-
schichte ist nicht in idealistischen Kategorien des Geistes zu verstehen, sondern Ausdruck
strategischer Machtverhiltnisse.

Der einzig realistische Blick auf Kultur, Geschichte und Gesellschaft ist derjenige,
der ihre dezisionistische und letztlich grundlose Basis offenlegt. Nietzsches Kon-
zept des Willens zur Macht und der Genealogie ist fiir den biopolitischen Blick-
winkel entscheidend. Geschichte ist eine Abfolge von verschiedenartigen und un-
terschiedlichen Anspriichen strategischer Willen zur Macht. Die Moderne und die
Aufklirung zeichnen sich durch eine verborgene, sich peu a peu durchsetzende
und in der Totalen Mobilmachung kulminierende Strategie zur totalen Macht iiber
das Leben aus. Um diese sichtbar zu machen, kann Michel Foucault die Macht
nur in den Begriffen des Krieges und des Kampfes hegemonial analysieren — er
nihert sich der Macht strategisch. Ob das Politische keinen Sinn auflerhalb des
strategischen Krifteverhiltnisse hat, darauf mochte sich Foucault zwar nicht letzt-
lich festlegen lassen, jedoch zeigt sowohl sein methodologisches als auch philoso-
phisch-theoretisches Fundament der 1970er Jahre, dass das Politische fiir ihn nur
als Kampf um Hegemonie verstanden werden kann. Folglich sollen seine Genea-
logien Aktivisten helfen, diesen Kampf gegen die instrumentelle Rationalitit der
Moderne aufzunehmen. Ernst Jiinger hingegen hat einen tatsichlichen Krieg vor
Augen, wenn er den Krieg als Vater aller Dinge sieht: den Ersten Weltkrieg. Dieser
ist Kristallisationspunkt fir die Analyse der Moderne. In ihm wird die biopoliti-
sche Macht tiber das Leben in der extremen Reinform der Totalen Mobilmachung
sichtbar. Und zugleich auch der neue Mensch in Form des Frontsoldaten, der sein
physisches Leben transzendiert und den existenzialistischen Anspruch bereit ist
aufzunehmen: das Leben als Sich-selbst-Riskieren oder gar als Toten zu verstehen.
Die Krise des Selbst, welche die Moderne letztlich durch ihre paradoxe Struktur des
Subjekt-Objekt-Dualismus hervorgerufen habe, kann der Einzelne und kann auch
die politische Einheit nur durch eine akzeptierende und annehmende Haltung des
Krieges und des Kampfes erreichen. Das prekire Ich gibt es nicht ohne das gefihr-
liche Andere. Eine Erkenntnis, die von Carl Schmitts Freund-Feind-Dualismus bis
hin zu so vielen postmodernen Politikkonzepten eine weite Verbreitung gefunden
hat. Daher ist dies eine Position, die bei Foucault und Jiinger nur exemplarisch
vorzufinden ist und vielmehr typisch fiir eine biopolitische Herangehensweise an
das Politische im Allgemeinen ist.

- am 12.02.2026, 17:04:28. Op



https://doi.org/10.14361/9783839456637-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

