86

Das Indernet

1.3. Ein Raum der natio-ethno-kulturellen Zugehdérigkeit
1.3.1.  Ein Raum der Zugehdrigkeit

Mecheril (2003) spricht von drei Zugehdrigkeitsaspekten: der symbolischen Mit-
gliedschaft (vgl. ebd. 138-161), der habituellen Wirksamkeit (vgl. ebd. 161-218) und
der biografisierenden Verbundenheit (vgl. ebd. 218-251). Wenn alle drei Aspekte
fiir das Indernet zutreffen, kann von einem Raum der Zugehorigkeit gesprochen
werden.

Mitgliedschaft bedeutet laut Mecheril (ebd. 139), sich als Teil einer Gruppe zu
fithlen. Dies tritt vor allem dann ein, wenn »ich in bestimmter Hinsicht wie je-
der und jede andere bin«. Wie die Ausfithrungen bisher gezeigt haben, traf dieses
Empfinden von Gleichheit fiir viele Nutzende des Indernets zu. Mecherils (ebd.
145) These, dass Mitgliedschaft als Eingangsberechtigung fiir soziale Riume funk-
tioniert, ist fiir Internetportale allerdings nicht direkt zu itbernehmen. Jede Per-
son mit Internetzugang konnte das Indernet besuchen und Inhalte lesen. Lurken-
de Nutzende konnten nicht wahrgenommen und damit ihr Zugang nicht kontrol-
liert werden. In der Anfangszeit konnte zudem ohne Registrierung in den Foren,
dem Gistebuch und dem Chat kommuniziert werden. Es gab keine offizielle Mit-
gliedschaft. Um Flames, also internettypische Beleidigungen und Eskalationen, zu
kontrollieren schloss die Redaktion spiter das Gistebuch und fithrte eine Regis-
trierung fiir die Foren ein (vgl. 2.2.3). Registrieren konnte sich allerdings jede_r, so
hiufig wie sie wollte, unabhingig vom Grad der Interaktion und ohne Konsequen-
zen. Auch das lisst sich daher nicht als ein Zeichen einer formellen Mitgliedschaft
werten. Informelle Mitgliedschaft hat sich allerdings mit der Zeit eingestellt: Nut-
zende benutzten regelmifiig die gleichen Nicknames, bezogen sich aufeinander,
entwickelten gemeinsam Regeln des Umgangs und verwiesen auf diese.

Formelle Mitgliedschaft lieR sich durch die Aufnahme in die Redaktion oder
die Mitgliederliste erreichen. Um Mitglied der Indernet Community zu werden,
musste man einen Antrag ausfiillen. Damit verpflichtete man sich, sich online zu
beteiligen und Werbung fiir das Indernet zu machen. Man wurde auf der Mitglie-
derliste online eingetragen und in den Verteiler fiir den Infobrief aufgenommen.
Fir einige war dieser Schritt wichtig. Robin erklirte:

»Meine erste Sache war, dass ich mich damals registriert habe in diese Mitglie-
derliste und auch im Forum, dass ich ein Teil der Community dann bin, wenn ich
das sagen kann. Ich fithle mich damit jetzt mehr verbunden, als wenn ich als Au-
Renstehender sage: >0k, das Indernet kenne ich, da schaue ich mal driiber.« Dann
auch, dass ein Teil von mir aufgelistet ist.«

Die Mitgliederliste stellte fiir Robin (wie fiir andere) die Aufnahme in eine Ge-
meinschaft dar und war ein Zeichen fiir die Anerkennung ihrer Zugehorigkeit. Aus

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

dem gleichen Grund verweigerte Chris den Eintrag, als er von der Redaktion da-
zu aufgefordert wurde — er wollte keine Zugehorigkeit signalisieren. Durch dieses
Angebot der formellen Mitgliedschaft wie durch das Erméglichen einer informel-
len Mitgliedschaft bot das Indernet symbolische Mitgliedschaft und damit einen
wesentlichen Zugehorigkeitsaspekt an.

Mecheril argumentiert, dass es nicht ausreicht sich als Mitglied zu fithlen, son-
dern dass es fiir die fraglose Zugehorigkeit zudem notwendig ist, dass man auch
wirksam handeln kann. Zur habituellen Wirksamkeit fithrt er aus:

»Praktische Mitgliedschaft [..] verweist darauf, dass durch Mitgliedschaft be-
stimmte Handlungsweisen des Einzelnen im Rahmen des sozialen Kontextes
ermoglicht werden. Weiterhin gehen [...] subjektivangenommene oder intersub-
jektiv verbiirgte Anspriiche auf bestimmte Handlungsraume und -méglichkeiten
einher. » (ebd. 161)

Um wirksam sein zu kénnen, muss man sowohl handlungsfihig sein, als auch das
Recht haben, zu handeln (vgl. ebd. 197). Dazu ist es notwendig, dass die persén-
liche Disponiertheit, das heifdt die Handlungsmuster und -moglichkeiten, die die
Einzelne mitbringt, zu dem Raum, in dem die Handlung erfolgen soll, mit dessen
impliziten Annahmen iiber die Disponiertheit von Handelnden, passen muss. Me-
cheril (ebd. 215-218) beschreibt dies mit dem Konzept der Disponiertheit-Kontext-
Resonanz. Diese Resonanz, also das Zusammenpassen von individuellen Hand-
lungsmustern und -méglichkeiten und der Gestaltung des Raumes, zeigt sich fiir
das Indernet zum Beispiel im im bereits diskutierten Motiv des Verstehens und
der Vertrautheit. So erklirte mir Mary, warum das Indernet — und spezifisch der
frithe Indernet-Chat - fiir sie interessant war:

Mary: »Das ist der Punkt, wo ich dann immer sag, »ach gut, ich muss jetzt nicht
anfangen von Tee trinken oder von den Gewéndern oder so, das ist alles bekannt,
man redet (iber etwas, was jeder kennt«. Natirlich ist interessant, dass die aus
anderen Ecken gekommen sind, andere Dinge sehen oder wenn du andere Dinge
gesehen und erfahren hast, aber schon die Gemeinsamkeit ihrer Indienidentitat
ist verwandyt, also so, da das iibliche eben.«

Urmila: »Also so eine Vertrautheit, die da war.«

Mary: »Ja und ohne Erklarungsbedarf! Und eben alltdgliche Dinge, da ging es um
Fuftball.«

Mary stellte fest, dass die verschiedenen Chat-Teilnehmenden zwar unterschiedli-
che Hintergriinde hatten, es aber die Gemeinsambkeit einer »Indienidentitit« gab.
Dies hatte zur Folge, dass iiber alltigliche Dinge wie Fu3ball geredet werden konn-
te, ohne Indisches erkliren zu miissen. In dominanzgesellschaftlich geprigten Or-
ten hingegen beschrinkte die Wahrnehmung von Mary als indisch immer wie-
der ihre Moglichkeit des ungezwungenen alltiglichen informellen Austauschs. Thre

- am 14.02.2026, 18:51:08.

87


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Das Indernet

Disponiertheit stand dort mit dem Kontext in Dissonanz (vgl. Dirim und Meche-
ril 2010, 128-132) und wurde daher durch Nachfragen thematisiert (vgl. Battaglia
1995). Auf dem Indernet hingegen passte ihre Disponiertheit, sie verstand sich mit
den Anderen, ohne grof} dariiber reden zu miissen, und konnte diesen virtuellen
Raum unbeschwert nutzen (vgl. Kuntsman 2009, 13). Attiya bezeichnete das Inder-
net gar als einen Zufluchtsort, weil sie sich dort nicht fir einen Zugehorigkeits-
kontext entscheiden musste. Sie und Mary konnten dort sein, wie sie sich fithlten.
Das aber bedeutet, dass die (Mehrfach-)Zugehorigen ihre habituelle Disponiertheit
in diesen Raum einbringen und praktische Mitglieder sein konnten. Das Indernet
ermoglichte ihnen habituelle Wirksambkeit.

Als dritten Zugehorigkeitsaspekt neben symbolischer Mitgliedschaft und ha-
bitueller Wirksambkeit fithrt Mecheril (2003, 218-251) die biografisierende Verbun-
denheit an. Es geht ihm dabei darum, dass der Zugehorigkeitsraum identitir be-
deutsam fiir die Einzelnen ist (vgl. ebd. 225) und sie gleichzeitig Spuren in ihm
hinterlassen (vgl. ebd. 218). Verbundenheit entsteht dabei aus dem Gefiihl der Ahn-
lichkeit, wie sie im letzten Kapitel fiir das Indernet herausgearbeitet wurde. Ein
bedeutender Aspekt ist dabei, »der eigenen Existenz durch Einordnung in einen
grofleren Zusammenhang Sinn zu verleihen« (ebd. 226). Dies bietet einen Analy-
seansatz fiir Debashishs Erzihlungen. Er betonte, dass er sich selbst als gut inte-
griert in Deutschland ansah und dies auch fiir Inder_innen allgemein annahm. Er
erklirte:

»Hatte ich nicht gedacht, dass da so Kontaktbedarf oder auch sonst was ist. Das
war dann auf einmal ein Aha-Erlebnis, dass ich so: »Mensch, es gibt ja noch ganz
viele andere, die so sind wie ich.<Ich hatte vorher auch gar nicht dieses Bewusst-
sein, so Inder richtig zu sein. Weil ich nur deutsche Freunde in erster Linie hatte.
Das war dann schon interessant, das mal zu sehen. Das war dann auch die Motiva-
tion, dass man auf einmal total viele Leute kennenlernte, die auch alle Inder sind
und irgendwie wie man selber, so ein bisschen.«

Bevor Debashish zum Indernet kam, hatte er kein Bediirfnis des Austauschs mit
natio-ethno-kulturell Gleichen verspiirt. Er fiihlte sich dem deutschen Zugehorig-
keitskontext zugehorig und war zufrieden damit. Die Begegnung mit natio-ethno-
kulturell Gleichen im Indernet aktivierte seine indische Seite. Er begann, sich mehr
als Inder zu fithlen (wie er an einer anderen Stelle ausfithrte). Fiir Debashish hatte
das Indernet so »expansive potential« (Miller und Slater 2000, 11), es lief? ihn eine
neue Vision von sich selbst entwickeln. Das Indernet hatte fiir Debashish identiti-
re Folgen, er positionierte sich aufgrund der Erfahrungen neu, nahm sich anders
wahr, erweiterte seinen Freund_innenkreis, fand ein neues Kollektiv, in das er sich
einordnete, und hinterlief} durch seine aktive Teilnahme auf dem Internetportal
seine Spuren (vgl. Kuntsman 2009, xv, 14). Fiir andere Nutzende, die sich schon
vorher als Inder_innen (oder dhnliches) gefiihlt hatten, erméglichte das Indernet

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

»expansive realization« (Miller und Slater 2000, 10-11). Das heifdt, sie konnten hier
sein, wer sie meinten, eigentlich zu sein. Auch fir sie hatte das Indernet damit
identitire Folgen, sie ordneten sich in einen gréferen Zusammenhang ein und
fithlten sich diesem verbunden. »Fraglose Verbundenheit mit einem natio-ethno-
kulturellen Zugehorigkeitskontext resultiert [...] aus dem Prozess der Verflechtung
der eigenen Lebensgeschichte mit dem Zugehorigkeitskontext«, argumentiert Me-
cheril (2003, 247). Solche Verflechtungen tauchten in den Interviews immer wieder
auf: wenn Interviewte erzihlten, dass das Indernet ihre Selbstverortung beeinflusst
hatte, sie es als Unterstiitzung in einer Lebensphase erlebt hatten oder sie erzihl-
ten, dass sie dariiber Freundschaften und intime Beziehungen geschlossen hatten.

Mecheril (ebd. 240-251) betont, dass bei der Verbundenheit zu einem Zugeho-
rigkeitskontext auch der Faktor Zeit eine bedeutende Rolle spielt. Es muss Vor-
stellungen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft geben (vgl. ebd. 220). Bei
einem virtuellen Raum, der erst im Jahr 2000 gegriindet wurde, kénnte man ar-
gumentieren, dass die Zeitspanne hier zu kurz ist, um von einer Vergangenheit zu
sprechen, insbesondere da viele meiner Interviews bereits 2004 gefithrt wurden.
Aber schon da fiel mir auf, dass viele der Interviewten hiufig die Vergangenheits-
form nutzten, wenn sie iiber das Indernet sprachen. Es gab bereits eine Erzihlung
iiber das gute alte Indernet. Mary erklirte:

»Also frither war es doch wirklich die Plattform fiir Jugendliche, um sich kennen-
zulernen, also aus Deutschland, und Plattform, um Inder kennenzulernen, die
einfach genauso geboren und aufgewachsen sind, wie man selbst und eben dieses
Kennenlernen ohne Erklarungsbedarf, was ich halt schon zu Anfang sagte.«

Fiir Mary hatte sich das Indernet, in den vier Jahren seines Bestehens geindert. Fiir
sie war es damals besser, wenngleich sie betonte, dass es immer noch ein gutes
Projekt sei. Die Redaktion verdffentlichte zudem zum dreijihrigen Jubilium des
Indernets nicht nur Gru3worte, sondern auch eine Riickschau auf die Entwicklung
des Indernets bis zur »Neuzeit«. Dabei schrieben sie unter der Uberschrift »Die
alten Zeiten«:

»..die guten. Alles besser und so. Naja, dariiber lasst sich streiten und wir meinen
mit der Zeit kam auch der Fortschritt. Aber wie es im Indernet damals aussah,
das kénnt ihr hier nochmal sehen. Ein kompakter Blick auf die Geschichte eures
Portals Nr.1.«

Wenn die Redaktion das Indernet beschrieb, war sie immer bemiiht, eine kurze
Geschichte des Indernets seit der Gritndung mit den wesentlichen Entwicklungs-
schritten zu bieten. Mecheril (ebd. 244) spricht hier von der Erfindung von Ge-
schichte und Geschichtlichkeit sowie Tradition, die es erst ermdglichen eine kol-
lektive Identitit zu erzeugen. Aus der vergewisserten Vergangenheit entstehe das
Versprechen einer gewissen Zukunft. Diese tauchte in meinen Interviews wieder-

- am 14.02.2026, 18:51:08.

89


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Das Indernet

holt auf. Spitestens als Reaktion auf meine Frage entwickelten die Interviewten
Zukunftsvisionen fiir den virtuellen Raum (vgl. 3.4.5). Dass er weiterbestehen wiir-
de, wurde dabei meist angenommen. Meine Beobachtungen zeigten mir zudem,
dass langfristige Bindungen an den virtuellen Raum entstanden (vgl. 3.6.5).

Es lasst sich also argumentieren, dass das Indernet symbolische Mitglied-
schaft, habituelle Wirksamkeit und biografisierende Verbundenheit fiir na-
tio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehérige mit den Zugehorigkeitskontexten
Deutschland und Indien bieten konnte und so einen Raum der Zugehorigkeit
darstellte. Verbundenheit wurde auf dem Indernet tiber die gemeinsamen Erfah-
rungen als natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehérige hergestellt. Das wurde
allerdings nicht so formuliert und war wohl auch keine bewusste Entschei-
dung. Die benannte Gemeinsamkeit war die Verbindung zu Indien bzw. das
Inder_innen-Sein. Der Zugehdorigkeitskontext Indien stand im Mittelpunkt der
Selbstdarstellung, der redaktionellen Beitrige und Diskussionen in den Foren.

Der virtuelle Raum Indernet unterschied sich wesentlich vom Zugehérigkeits-
kontext Deutschland. Dies tat er nicht nur, weil er fraglose natio-ethno-kulturelle
Zugehorigkeit ermoglichte, sondern auch weil seine Nutzenden in ihm ihre Freizeit
verbrachten, wihrend sie im Zugehorigkeitskontext Deutschland ihr alltigliches
Leben (mit Ausbildung und Beruf, Familie, Freundschaften, Hobbies etc.) fithrten.
Der Zugehorigkeitskontext Deutschland war fiir die meisten Nutzenden weit exis-
tenzieller (vor allem in materieller Hinsicht) als das Indernet. Das Indernet war
eine Erginzung aber keine Alternative.

Ein Raum der Zugehorigkeit mit Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft war
das Indernet von 2001 bis 2007. Vor 2001 fehlte die Vergangenheit, ab 2007 gab es
kaum noch Gegenwart und eine unsichere Zukunft. Die Bedeutung als Raum der
natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehérigen hatte schon vor 2007 abgenommen
(vgl. 3.5). Das spiegelte sich in einem Forumseintrag von Anfang 2007 wider: »War-
um schreiben derzeit >gefithlt« mehr Nicht-Inder/innen im Indernet...2« Die Nut-
zenden fiithlten sich nicht mehr unter sich und so konnte das Indernet nicht mehr
als Zugehorigkeitsraum funktionieren. Mit der Umwandlung von einem Internet-
portal mit Foren zu einem Blog und einer FB-Seite wurde dies noch verschirft (vgl.
3.7).

1.3.2. Die Standard-Nutzer/in

Eine angenommene natio-ethno-kulturelle Gleichheit unter den Nutzenden des
Indernets war notwendig, damit das Internetportal sich zu einem Raum der Zuge-
horigkeit entwickeln konnte. Schon zu Beginn des Indernets wurde das Portal al-
lerdings auch von Menschen genutzt, die nicht der primdaren Zielgruppe (vgl. 2.3.2)
entsprachen. Neben Inder_innen der zweiten Generation, fanden sich im virtuellen
Raum Migrant_innen der ersten Generation (sowohl aus der Elterngeneration wie

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

neu Zugewanderte), Nutzende aus der deutschen Dominanzgesellschaft sowie ver-
schiedene andere. Reggi (2010, 117-118) schlief3t aus dieser Vielfalt der Nutzenden,
dass das Indernet nicht in Bezug auf Ethnizitit untersucht werden sollte, sondern
in Bezug auf die Heterogenitit der Nutzenden (vgl. das zweite Mosaik). Mich in-
teressiert in diesem Mosaik allerdings, warum, wie Reggi (ebd. 117) formuliert, das
Indernet »auf den ersten Blick suggeriert, dass es sich hier um ein Netzwerk von
und fiir InderInnen handelt«. Wieso konnten die interviewten Nutzenden des In-
dernets es als ihren Raum, in dem sie sich unter natio-ethno-kulturell Gleichen
wahnten, verstehen, wenn es auch andere Nutzende gab?

In Anlehnung an Mecherils Konzept des Standard-Deutschen argumentiere
ich, dass diese Gleichheits-Annahme durch das fiktive idealtypische Bild einer
Standard-Nutzer/in méglich wurde. Die Standard-Nutzer/in ist eine normierende
Vorstellung dariiber, wer das Indernet benutzte, die aber nicht notwendigerweise
reale Nutzende beschreibt*. Sie ist eine diffuse Vorstellung, die es den Einzelnen
durch ihre Unbestimmtheit erméglichte, eine Gleichheit miteinander anzuneh-
men und Abgrenzungen zu anderen vorzunehmen. Grundlage war dabei die von
der Redaktion angegebene Zielgruppe. So stand in der Beschreibung im Jahr 2000:
»Unsere Zielgruppe ist primir die Generation junger in Deutschland lebender
Inder«. Aus dieser Beschreibung, der Beobachtung der Online-Kommunikation
und meinen Interviews schliefRe ich, dass die Standard-Nutzer/in ein/e natio-
ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehdrige mit Zugehorigkeitskontexten Deutschland
und Indien war bzw. in der Formulierung vieler Interviewter: eine Inder/in der
zweiten Generation. Dabei ist Inder/in der zweiten Generation genau wie Deut-
sche/r oder Inder/in ein diffuser Begriff, der unterschiedlich gefillt werden (vgl.
Goel 2008¢; 2011a) und gerade deswegen als Referenzpunkt dienen kann.

Auch fraglos Zugehorige zur deutschen Dominanzgesellschaft beschrieben das
Indernet zumeist als Raum der Inder/innen der zweiten Generation. Detlef, ein
Journalist mit dem Fokus Siidasien, erzihlte, dass im Chat am Anfang in Frage
gestellt wurde, ob er dort sein diirfe. Dies erkldrte er sich damit, dass das Indernet
den Anspruch habe, eine Minderheitenseite zu sein. Eine andere Nutzer_in schrieb
2004 im Forum »Manchmal bin ich mir auch gar nicht so sicher, ob ich hier so
seindringen« darf, ich habe (soviel ich weif8) nimlich keinen Tropfen indisches Blut
in mir, aber wenn ich es richtig gelesen habe, ist es ein Forum fiir jeden.«

Manche nutzten das Indernet, um mit der imaginierten Standard-Nutzer/in
in Kontakt zu treten. So schrieb eine Nutzer_in 2006 im Forum: »Also ich wiirde
unheimlich gerne mal indische Freundschaften aufbauen, obwohl ich selber keine
Inderin bin. Vielleicht gibt es ja auch noch andere, die itber Ihren eigenen Teller-
rand hinaussehen wollen...>« Die Postende baute so eine Differenz zwischen sich

4 Da die Standard-Nutzer/in normative Vorstellungen reprasentiert, ibernehme ich die hete-
ronormative Zweigeschlechtlichkeit in der Schreibweise.

- am 14.02.2026, 18:51:08.

91


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Das Indernet

und den Inder_innen auf. Es ist allerdings nicht klar, ob sie sich an Inder_innen
der zweiten Generation wandte oder einen anderen Begriff von Inder_innen hat-
te®. Von Seiten der Zugehérigen zur deutschen Dominanzgesellschaft mag eine
andere Standard-Nutzer/in imaginiert worden sein (natio-ethno-kulturell eindeu-
tig) als von Seiten der natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehorigen (natio-ethno-
kulturell uneindeutig). Eine Anfrage einer Forschenden wies zudem darauf hin,
dass Beobachtende die Nutzenden des Indernets als itber einen gemeinsamen Wis-
sensschatz verfiigend wahrnahmen. Sie bat mich, Forumsbeitrige und Signaturen,
die weder in Deutsch noch in Englisch formuliert waren, zu tibersetzen. Dabei ver-
kannte sie nicht nur, dass ich keine indische Sprache kann, sondern auch, dass die
Beitrige in unterschiedlichen Sprachen verfasst waren, die ich selbst dann nicht
hitte verstehen kénnen, wenn ich die Erstsprache meines Vaters sprechen witrde.

Dass ein/e Inder/in der zweiten Generation als fiktive Standard-Nutzer/in an-
genommen wurde, zeigte sich regelmif3ig in Forendiskussionen. Es wurde vor
allem dann deutlich, wenn in Beitrigen die anderen Nutzenden selbstverstind-
lich, ohne weitere Erklirung als Inder_innen der zweiten Generation angesprochen
wurden. So postete eine Nutzer_in 2004 einen Fragenkatalog unter dem Titel »Sag
mir wer du bist ...«. Darin fragte sie unter anderem:

»Wenn du schon geheiratet hast, ist es ein oder eine Inder/Inderin? Bzw. generell
jemand aus deiner Nation? Wenn du mal heiraten willst, wiirdest du jemanden
gleicher Nationalitdt bevorzugen? Warum bist du nach Deutschland, Schweiz usw.
ausgewandert? Bzw. warum sind deine Eltern nach Deutschland, Schweiz usw.
ausgewandert? Lebst du die indische Kultur in Deutschland, Schweiz, wo auch im-
mer, aus?«

Bei diesen Fragen fillt auf, dass explizit verschiedene Wohnorte angegeben wur-
den. Es schien wichtig, diese Differenz zu berticksichtigen und Deutschland nicht
einfach als gemeinsamen Wohnort zu unterstellen®. Gleichzeitig wurde ohne wei-
tere Differenzierung eine indische Kultur angenommen und davon ausgegangen,
dass die Nutzenden iiber eine Migrationsgeschichte verfiigten. Inder _innen der
zweiten Generation schienen die primiren Adressat_innen dieses Fragenkatalogs,
ohne dass dies explizit gesagt werden musste. Deutlich wird die Annahme, alle
anderen Nutzenden wiren auch Inder_innen der zweiten Generation, auch im Fo-
rumsthread »Deutsch-Inder und Oberklassenautos« aus dem Jahr 2006. In diesem

5 Da der Post in Deutsch geschrieben wurde, konnten tatsichlich Inder_innen der zweiten
Generation gemeint sein. Wenn es um Kontaktaufnahme mit Inder_innen aus Indien ging,
nutzten Postende aus der Dominanzgesellschaft meist Englisch.

6 Das Indernet war von Seiten der Redaktion klar auf Deutschland bezogen. Es fiel aber auf,
dass unter den aktiven Nutzenden mehrere in der Schweiz und Osterreich wohnten. Diese
forderten gelegentlich ein, dass nicht einfach vom gemeinsamen Bezugsrahmen Deutsch-
land ausgegangen werden sollte.

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

fragte eine Nutzer_in eine andere: »Deine Postings sind Sondermiill. Was bist Du
nur fir ein Inder?« Als »Sondermiill« wurde internettypisches, ausfallendes und
beleidigendes Verhalten eines Trolls benannt (vgl. Déring 2003, 386), das keine be-
sondere natio-ethno-kulturell Zuordnung aufwies. Die fragende Nutzer_in ging
einfach davon aus, dass es sich um eine Inder_in handeln miisse.”

Mit der kollektiven Vorstellung der Standard-Nutzer/in gingen auch Annah-
men iiber dhnliche Wissensstinde bei anderen Nutzenden einher. Dies fithrte wie-
derholt zu Uberraschungen, wenn diese Annahmen nicht erfiillt wurden. So fragte
eine Nutzer_in eine andere »Kannst kein Hindi??«. Wie bei der Anfrage der For-
schenden an mich, zeigte sich hier ein mehrfaches Missverstindnis: zum einen gab
es die Annahme, dass Hindi die indische Sprache sei, die Inder_innen kénnen, und
zum anderen, dass Inder_innen der zweiten Generation mit einer indischen Spra-
che aufwachsen. Die eigenen Erfahrungen wurden als gemeinsame Erfahrungen
unterstellt. Ein bestimmter Wissensstand wurde als gegeben angenommen. Die
Anonymitit der Nutzenden lief dann bei als signifikant wahrgenommenen Abwei-
chungen vom Bild der Standard-Nutzer/in Zweifel iber die natio-ethno-kulturelle
Zugehorigkeit einzelner Nutzender aufkommen. Dies zeigte sich auch bei einem
Forentreffen, an dem ich teilnahm. Eine Anwesende fragte die anderen, ob Nut-
zer_in Fakir nun Inder_in sei oder nicht. Ein paar der Anwesenden hatten Fakir
bei einem Forentreffen getroffen und hielten die Aussage von ihr, einen (abwesen-
den) indischen Vater zu haben, fiir glaubhaft. Allerdings erzihlten sie auch, dass
Fakir es auf dem Forentreffen schwer hatte, richtig angenommen zu werden, da
sie zu wenig tiber Indien wisse. Der biologische indische Vater wurde hier zwar
als ausreichender Beleg der natio-ethno-kulturellen Zugehorigkeit angesehen, das
fehlende Wissen aber als Defizit wahrgenommen.

Die fiktive Standard-Nutzer/in stellte die Normannahme im Indernet dar (vgl.
Bozdag 2013, 121; Greschke 2009, 128). Fraglos zugehdrig waren jene, die natio-
ethno-kulturell (mehrfach-)zugehérig mit den Zugehorigkeitskontexten Deutsch-
land und Indien waren. Sie konnten davon ausgehen, dass sie durch die Ange-
bote des Indernets angesprochen werden sollten, dass sie gemeint waren, wenn
es zu Interaktionen kam. Sie mussten nicht explizit benannt werden, sie muss-
ten nicht nachfragen, es war klar, dass sie da waren und dazu gehoérten. Diese
Selbstverstindlichkeit, Teil der Norm zu sein, unterschied das Indernet fiir die
Nutzenden von anderen Riumen, in denen sie sich bewegten und in denen sie
immer wieder als natio-ethno-kulturell Andere auffallen konnten. Die Vorstellung

7 Aus meinen Online- und Offline-Beobachtungen gehe ich davon aus, dass es sich bei der trol-
lenden Nutzer_in um eine fraglos Zugehorige_n zur deutschen Dominanzgesellschaft han-
delte. Interessant ist aber nicht diese Offline-ldentitit, sondern die fraglose Zuschreibung
als Inder_in online (die auch von anderen erfolgte, wie mir auf einem Forentreffen erzihlt
wurde).

- am 14.02.2026, 18:51:08.

93


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Das Indernet

der Standard-Nutzer/in bestimmte implizit auch, welche Angebote das Indernet
machte, wie Themen verhandelt wurden und dass sich Deutsch als Hauptsprache
durchsetzte® (vgl. Stegbauer 2000, 33). Die Inhalte des Indernets waren vor allem
fiir Menschen in Deutschland interessant, die biografisch mit Indien in Verbin-
dung gebracht wurden. Sie wurden vor allem von solchen Menschen fiir andere
gemacht, die sie als dhnlich imaginierten. Nutzende mit den Zugehorigkeitskon-
texten Schweiz oder Osterreich anstatt Deutschland wichen so weit von der Norm
ab, dass dies benannt wurde und sie merkten, dass sie nicht immer mitgemeint
waren. Zumeist wurde ihre Zugehorigkeit allerdings anerkannt.

Das Indernet konnte durch Nutzende, die signifikant von der Standard-
Nutzer/in abwichen, genutzt werden. Im virtuellen Raum Indernet war dies
einfacher als in einem physischen Raum, da sie erst einmal unsichtbar waren.
Bemerkbar wurden sie erst, wenn sie sich aktiv beteiligten, indem sie sich re-
gistrierten, chatteten, an Forendiskussionen teilnahmen oder in anderer Form
Kontakt mit anderen Nutzenden oder der Redaktion aufnahmen. Bei dieser Inter-
aktion waren dann nur ihre textlichen Auferungen (mit Emoticons sowie spiter
auch Signaturen und Avataren) sichtbar. Es fehlten andere sinnliche Wahrneh-
mungen des Sehens, Horens, Fithlens und Riechens, was in den Internetstudien
als Kanalbeschrinkung analysiert wurde (vgl. Stegbauer 2000, 25; Doring 2003,
149-154). Ein Bild des Gegeniibers wurde aufgrund der textlichen AufRerung ent-
wickelt. Wenn es keine expliziten Hinweise darauf gab, dass die andere Nutzer_in
signifikant von der Standard-Nutzer/in abwich, wurde sie als innerhalb der Norm
angenommen (vgl. Déring 2003, 38; Nakamura 2002, 48, 105). Daher fielen viele
Nutzenden nicht als abweichend auf, auch wenn sie keine Inder_innen der zweiten
Generation waren. Fraglos Zugehérige der Dominanzgesellschaft konnten sich
auf dem Indernet bewegen, ohne von jenen bemerkt zu werden, die sich unter
natio-ethno-kulturell Gleichen glaubten. Das Bild der Standard-Nutzer/in musste
durch sie nicht gestort werden, solange das Gefiihl, unter Gleichen zu sein (durch
Interaktion mit solchen, durch Angebote fiir diese, durch die geteilte Norman-
nahme etc.), ausreichend erhalten blieb. Als sich durch eine Neuausrichtung des
Indernets ab Mitte der 2000er Jahre (vgl. 3.5.6) die fiktive Standard-Nutzer/in in-
derte, wurde das Internetportal weniger interessant fiir Inder_innen der zweiten
Generation.

1.3.3. Community

Die Standard-Nutzer/in war eine kollektive Imagination, die normierte, wer dazu
gehorte und wer nicht. Jene, die sich selbst nicht als signifikant von der Standard-

8 Das Indernet war als trilinguales Portal gestartet (Deutsch, Englisch und Hindi). Die Haupt-
sprache von redaktionellen Beitragen und Foreninteraktionen war aber Deutsch (vgl. 2.2.2).

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

Nutzer/in abweichend wahrnahmen und nicht als abweichend angesehen wurden,
konnten sich als Teil derer verstehen, die zum Zugehorigkeitskontext Indernet da-
zugehorten. Sie gehdrten zu einem gemeinsamen Wir und konnten sich als Teil
einer Gemeinschaft fithlen. In den Interviews und auf dem Indernet war viel von
Community die Rede (vgl. Kuntsman 2009, 15). Die Selbstbeschreibung des Inder-
nets im Jahr 2000 begann mit: »Wir sind eine im Juli 2000 gegriindete junge in-
dische Internet Community«, per Mitgliedsantrag konnten Nutzende in die Com-
munity aufgenommen werden und im Jahr 2006 versprach das Portal »am Puls der
Community« zu sein. Auf die Frage, ob es eine Community gebe, antwortete Binod:

»Ich glaube schon, es gibt eine Community. Es gibt erst mal die virtuelle Commu-
nity. Das ist per Indernet oder lduft (iber andere Informationsseiten. Ansonsten
gibt es regionale Communities, die sich hauptséchlich in den GrofRstadten ver-
sammeln, also Miinchen, K6In, Berlin, Heidelberg, Stuttgart.«

Auf die Frage, was er genau unter Community verstehe, antwortete er:

»Community meint, dass man mit seinesgleichen zusammen ist. Vielleicht indi-
sche Filme sich anschaut, zusammen kocht vielleicht. Wo man auch gerne Rei-
senzusammen unternimmt und ansonsten einfach mit seinesgleichen zusammen
ist.«

Auch wenn Binod es an dieser Stelle nicht explizit benannte, wird insgesamt deut-
lich, dass er mit »seinesgleichen« natio-ethno-kulturelle Gleiche meinte. Es ging
ihm also um natio-ethno-kulturelle Gemeinschaften off- und online, wobei unklar
blieb, ob er zwischen virtuellen und physischen Communities einen grundsitzli-
chen Unterschied sah.

Virtuelle Communities waren Anfang der 2000er Jahre ein viel diskutiertes The-
ma in den Internetstudien’. Es wurde diskutiert, ob das neue Medium neue Ge-
meinschaften ermégliche oder nicht, was das Soziale im Internet sei, welche Gren-
zen es gibe etc. Dabei ging es um ganz unterschiedliche virtuelle Riume (Online-
Spiele, Fan-Seiten, Mailing-Listen, Newsgroups etc.). Schon frith wurde auch dis-
kutiert, dass das Internet neue Moglichkeiten der Selbstdarstellung und Interak-
tion fiir marginalisierte Identititen bot (z.B. Doring 1999, 255-314). Gleichzeitig
wurde analysiert, welche Rollen Medien fiir (Gemeinschaften von) Migrant_innen
spielten (vgl. Karim 2003a). Virtuellen Medien wurde dabei eine besondere Rolle
zugesprochen (vgl. Karim 2003b, 13). Mandaville (2003, 135) argumentierte, dass
von Migrant_innen produzierte Medien Riume der Kommunikation schufen, in
welchen die Bedeutung und Grenzen von natio-ethno-kulturellen Gemeinschaften
kontinuierlich geschaffen, debattiert und neu erdacht wurden. Auch die Aneignung

9 Z.B. Doring (1999, 369-417), Castells (2000, 385-394), Graf (1997), Jones (1997, 13-18), Stegbau-
er (2001, 13-22 und 278-283), Watson (1997).

- am 14.02.2026, 18:51:08.

95


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Das Indernet

virtueller Riume durch Migrant_innen aus Siidasien wurde frith analysiert und als
eine Moglichkeit, Gemeinschaft zu schaffen, beschrieben'®. Bei meinen Interviews
und der Beobachtung des Indernets fiel mir auf, dass der Begriff Community meist
selbstverstindlich benutzt wurde, mir aber hiufig nicht klar wurde, ob gerade eine
natio-ethno-kulturelle Gemeinschaft oder eine virtuelle Community gemeint war
bzw. wie die beiden zueinander in Beziehung gesetzt wurden. Lovely schrieb mir:

»lch finde schon, dass das Indernet es erreicht hat, eine Community zu bilden.
Community = Gesellschaft. Ich meine es aber eher so, dass die zweite Generation
Indians sich hier auf dieser Plattform treffen und Infos austauschen, sei es iiber
Partys oder anderes.«

Das Indernet hatte in Lovelys Wahrnehmung etwas Neues hervorgebracht. Diese
Community gab es vorher nicht. Sie kniipfte aber an bestehende natio-ethno-
kulturellen Zuschreibungen an und war verbunden mit anderen Riumen (vgl.
3.2.3). Auch der Partyveranstalter Rajesh betonte, dass eine Community erst
einmal entstehen musste und dass dies das Ziel sowohl des Indernets als auch
seines Engagements war:

»Zundchst ging es darum, dass man eine Community bildet. Vor fiinf Jahren gab
es hier keine Community in Deutschland. Mittlerweile geht es eher darum, dass
man diese Community bestatigt, dass man denen irgendwie Inhalte gibt, Diskus-
sionspunkte gibt oder motiviert oder den Erhalt sichern kann.«

Dies passt zu Brubakers (2004) Argumentation, dass ethnische Gruppen nicht ge-
geben sind, sondern erst durch das Engagement von ethnopolitischen Unterneh-
mer_innen entstehen (vgl. 3.3.7). Dass es Rajesh, um eine natio-ethno-kulturelle
Gemeinschaft ging, machte er auf Nachfrage nach seinem Community-Begrift klar:

»Es sind Inder der zweiten Generation, es sind Jugendliche, die auf jeden Fall ei-
nen gemeinsamen Link haben. Also, wenn es lber Indien geht, dann geht man
zunichst auf das Indernet, guckt nach, was in der Community los ist, was fiir Ver-
anstaltungen gibt es, was kann ich heute irgendwie im Fernsehen iiber Indien se-
hen. Oder es gibt irgendwie einen neuen Film, gibt es da eine Rezension. Oder
musikmafig. Das ist wahrscheinlich fiir die Community schon eher wichtig, dass
sie da einfach irgendwie ein deutschsprachiges Portal haben, wo die dann gucken
kénnen und lesen konnen, was lduft jetzt momentan in der Community, wo kann
ich hingehen oder wo kann ich mir die neueste Musik kaufen oder was ist ange-
sagt.«

10 Vgl Mitra (1997), Mallapragada (2000), Gajjala (2003), Brosius (2004), Gajjala (2008, 39-42
und 44), Sharma (2008,135), Leung (2008, 10).

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

Community war ein Begriff, den Rajesh im Interview viel benutzte. Meistens nutzte
er ihn, wenn er iiber die Zielgruppe seiner Partys und des Indernets bzw. iiber be-
stimmte kulturelle Szenen in den USA und Grof3britannien sprach. Zentral fiir sei-
nen Community-Begriff waren junge Menschen, die mit Indien verbunden waren,
und populire Desi-Kultur (vgl. Prolog 2). Seine Community stand so im Gegensatz
zu den natio-ethno-kulturellen Zusammenschliissen, die seine Elterngeneration
geschaffen hatte und die sich eher an klassisch Indischem ausrichtete (vgl. Bau-
mann 1996). Der Indernet-Redakteur Devraj bestitigte diese Ausrichtung:

»Wir wollten vor allem dem Leben der Community in Deutschland mehr Auf-
merksamkeit schenken. Was passiert eigentlich kulturell? Indien ist nicht nur
klassischer indischer Tanz, sondern es kommen auch andere renommierte Kiinst-
ler nach Deutschland. Es werden in der Jugend solche Partys veranstaltet, wie
wird hier gefeiert? Es gibt ja auch tiirkische Communities, es gibt —ich weifd nicht
was — polnische oder russische oder irgendwie so etwas. Um der Gesellschaft
in Deutschland das Wissen der Multikulturalitidt zu verleihen, wiirde ich mal
so sagen bzw. auch wenn man jetzt pauschalisiert, Auslindern auch einmal
ein positives Bild zu schenken, weil man — wie gesagt — sehr oft in irgendeine
Schublade gesteckt wird.«

Devraj ging davon aus, dass es eine indische Community gab. Er fand aber, dass
diese Community zu wenig bzw. die falsche Aufmerksambkeit erhielt. Mit dem In-
dernet wollten sie negativen Bildern entgegentreten (vgl. 2.4.3). Devraj sah das In-
dernet aber nicht nur als Reprisentation fiir die Community, sondern auch als von
ihr abhingig:

»Fiir das Indernet ist die Community natirlich wichtig, weil sie der Nahrboden
ist. Eigentlich baut sich darauf letztendlich alles auf. Wenn keiner unsere Seite
besuchen wiirde, brauchten wir sie auch nicht zu machen. Aus eigenem Interesse
kann man das machen, aber irgendwann macht es auch keinen Spaf$ mehr. Fiir
mich personlich ist die Community insofern wichtig, um tber solche Themen wie:
Wer bin ich? Wo komme ich her? und solche Sachen auch mit Gleichgesinnten zu
sprechen.«

Devraj argumentierte hier weniger als Rajesh in der Logik des ethnopolitischen
Unternehmers. Bei ihm bekommt Community mehr die Bedeutung von Gemein-
schaft als bei Rajesh. Inwieweit das Indernet eine Gemeinschaft darstellte, wur-
de unter den Interviewten unterschiedlich bewertet. In einer von mir initiierten
Online-Diskussion schrieb Mogli:

»lm Zusammenhang mit dem Indernet finde ich, dass>Raum fiir Kommunikation
und Information< sowie >gefiihlte Community< soweit die treffendsten Beschrei-
bungen sind. Vor allen Dingen im Forum lernt man Menschen der gleichen eth-

- am 14.02.2026, 18:51:08.

97


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Das Indernet

nischen Herkunft kennen, die dieselben Interessen haben, dieselben kulturellen
Briauche kennen oder dieselben Erfahrungen hierzulande gemacht haben. Ob je-
doch dieses Portal das Bediirfnis nach Gemeinschaft befriedigen kann, das wage
ich zu bezweifeln, weil mein Gemeinschaftsbegriff sich nicht nur auf das Geistige
beschrankt.«

Fiir Mogli war das Indernet ein Ort des Austausches unter natio-ethno-kulturell
Gleichen, ein Ort mit gefithlter Verbundenheit. Seine Einschrankung in Bezug auf
Gemeinschaft verstehe ich so, dass ihm der virtuelle Austausch nicht ausreichte,
um Gemeinschaft herzustellen. Ahnlich reagierte Mary auf meine Frage nach Com-
munity. Das Indernet sah sie zwar als eine »Nutzergemeindex, in der aber jede_r
fur sich alleine bliebe. Neue Communities waren fiir Mary eher bei den Bad Boller
Jugendseminaren (vgl. 3.2.3) entstanden, da durch den intensiven (auch themati-
schen) Austausch iiber ein Wochenende, eine dauerhafte Verbundenheit entstehen
konnte. Auch Christiane blickte eher distanziert auf das Indernet:

»0Obwohl ich mich jetzt nicht so in diese Community stellen wiirde —ich guck eher
von draufien drauf—, denkich mir, istes doch ein wichtiges Medium, irgendwie ein
Netzwerk zu bilden, weil doch das Internet immer mehr an Bedeutung zugenom-
men hat. Es einfach das billigste, das schnellste Mittel ist, Kontakt herzustellen,
auch tiber Grenzen hinweg.«

Fiir sie war das Indernet ein hilfreiches Medium, um neue Kontakte herzustellen,
aber kein Ort der besonderen Verbundenheit oder Gemeinschaft. Die verschiede-
nen Perspektiven auf den Community-Charakter des Indernets hingen sicher auch
mit den unterschiedlichen Beziigen und Bediirfnissen zusammen, die einzelne
Nutzende und Redakteur_innen zu natio-ethno-kulturellen Gemeinschaften hat-
ten (vgl. 3.2.2). So war Christiane durch ihre Eltern nicht in eine indische Gemein-
schaft eingebunden und schien diese auch nicht zu suchen. Mary hingegen war —
wie viele andere Nutzende und Redakteur_innen — Teil einer der vielen Malayali-
Communities in Deutschland (vgl. Goel 2008d) und eng eingebunden in diese Ge-
meinschaft von Migrant_innen aus dem siidindischen Bundesstaat Kerala. Devraj
- und etliche andere Nutzende und Redakteur_innen - gehérten zu einem Netz-
werk von Bengalis (vgl. 3.3.2), die sich zu wichtigen Festen trafen, dort eine Ver-
bundenheit entwickelten, aber alltiglich wenig mit anderen Menschen aus Indien
zu tun hatten. Rajesh wiederum wuchs in einer Community auf, die sich rund um
eines der indischen Konsulate in Deutschland entwickelt hatte. Auf dem Indernet
trafen sich so junge Menschen, die Teil einer natio-ethno-kulturellen Gemeinschaft
waren, mit jungen Menschen, die kaum bis keinen Kontakt zu anderen Menschen
hatten, die Indien zugeschrieben wurden. Dementsprechend unterschieden sich
ihre Bediirfnisse nach natio-ethno-kultureller Gemeinschaft. Einige hatten sich
nach einer solchen gesehnt. Fiir sie war das Indernet eine iiberraschende Hori-

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

zonterweiterung und die Ermoglichung von Community. Andere fithlten sich in
ihrer jeweilige natio-ethno-kulturellen Einbindung eingeengt und wollten dieser
entgehen (vgl. Miller 2011, 27). Neha erzihlte:

»Ich lebe in K6In, das ist Segen und Fluch zugleich. Also in KéIn kann ich nicht aus
dem Haus gehen, ohne irgendwie Inder oder sogar speziell Malayalis zu treffen.
Leute, die meine Eltern kennen, wohnen faktisch irgendwie eine Strafe neben
mir. Es gibt wahnsinnigviele und esist schwer dem zu entgehen, wenn man ab und
zu mal auf diese Partys geht oder man hat einen bléden Nebenjob im Callcenter
und wer sitzt neben einem: irgendeine mit der man als Sechsjahrige in Hopsten
gespielt hat und dann guckt man sich so an und sagt, ich kenn dich irgendwo her,
und diesagt,jaich dich auch, und dann spielt man so ein bisschen Ritselraten und
sagt sich die Vornamen und die Stadt, wo man herkommt und dann denkt man:
ah, wir waren doch in der Tanzgruppe bei der und der. Das ist mir schon ganz oft
passiert.«

Neha brauchte das Indernet nicht, um natio-ethno-kulturell Gleiche zu treffen.
Sie interessierte vielmehr, dass es ein neues Medium war, das von jungen Men-
schen fiir junge Menschen gemacht wurde. Das unterschied sie grundsitzlich von
Seba, Paul oder Peter, die ohne ihre biologischen Eltern aus Siidasien aufgewach-
sen waren. Es verband sie aber mit Attiya, der die religiése Ahmadi-Gemeinschaft,
der sie sich hitte anschliefen kénnen, zu eng war. Fatima hingegen war iber-
zeugter Teil der Ahmadi-Gemeinschaft, so wie Sebastian und Nikhil zufrieden mit
ihrer Einbindung in ihre Malayali-Communities waren. Chris und Richard wie-
derum waren von ihren Malayali-Eltern nicht in eine Gemeinschaft eingebunden
worden. Abhingig von familiiren Konstellationen, regionaler Herkunft der Eltern-
teile aus Siidasien, Wohnort in Deutschland, der Schweiz oder Osterreich, spezifi-
scher Migrationsgeschichte und individuellen Besonderheiten unterschieden sich
die Nutzenden und Redakteur_innen des Indernets in ihrem Bezug zu natio-ethno-
kulturellen Gemeinschaften und damit auch in ithrem spezifischen Interesse an ei-
ner Indernet-Community. Diese wiederum lebte davon, dass sich die Nutzenden
aktiv einbrachten, wie es der Redakteur Bharat in seiner Erklirung des Indernets
als Community-Seite formulierte:

»Die Seite bietet Informationen. Die Leute kdnnen sie konsumieren, aber sie kon-
nen sich auch selber einbringen und sich auch Gehér verschaffen oder auf ihre
Belange aufmerksam machen durch Foren, durch Gastebuch, durch Chat usw. Es
ist auch sehr erwiinscht, dass Nutzer Artikel schreiben und so weiter. Dass nicht
nur immer vom Medium irgendwas kommt, sondern das die Leute von der ande-
ren Seite auch was mit einbringen kénnen. Natiirlich aber auch Community, es
schon auf eine Gruppe beschrinkt ist und das die indische Gemeinde in Deutsch-
land oder indische Gemeinschaft in Deutschland ist.«

- am 14.02.2026, 18:51:08.

99


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Das Indernet

Auf Nachfrage erliuterte er, dass er mit indischer Gemeinde »die in Deutschland
lebenden Inder und ihre Kinder und Kindeskinder« meinte. Die virtuelle Commu-
nity war somit mit den Communities an physischen Orten verbunden, hatte aber
ihre eigene Dynamik und entwickelte so Neues. Zu diesem Neuen gehorte, dass das
Indernet einen Ort fir eine sich entwickelnde indische Jugendkultur im deutsch-
sprachigen Europa und ihre Reprisentation bot (vgl. Baumann 1996). Zu dem Neu-
en gehorte auch, dass Nutzende sich hier als Teil einer Gemeinschaft fithlen konn-
ten und sie so als Vorstellung (re)produzierten. Dieses Neue fithrte zudem dazu,
dass sie von Beobachtenden als eine homogene Gemeinschaft angesehen wurden
und das Indernet als ihre authentische Stimme (vgl. 2.5.4) wahrgenommen wurde.

Community war somit der Ausgangspunkt, die Zielgruppe und das Ergebnis
des Indernets. Das Indernet hatte wesentlichen Anteil daran, dass eine Gemein-
schaft von Inder_innen der zweiten Generation imaginiert werden konnte. Dabei
blieb Community — wie das Bild der Standard-Nutzer/in — diffus, nicht wirklich
definierbar und damit ein Referenzpunkt fiir unterschiedliche Imaginationen und
Konstruktionen.

1.3.4. Integration

Seine Beobachtungen der Community brachten den in Deutschland natio-ethno-
kulturell fraglos zugehdrigen Journalisten Manuel zum Nachdenken:

»Was mich schon ins Griibeln gebracht hat, ist, dass hier zu erkennen ist, wie hoch
der Identifizierungsgrad mit der urspriinglichen Heimat ist. Was auch darauf ver-
weist im Umkehrschluss, dass ganz offensichtlich die Integration in die neue Hei-
mat nicht zu100 Prozent abgedeckt ist und das natiirlich Angebote, die eigentlich
den Zusammenhalt untereinander stiarken, doch dazu fithren kénnen, dass die In-
tegration in die neue Heimat vielleicht erschwert wird. Kénnte sein. Aber das ist
mit Sicherheit kein Problem oder ein Verschulden, was den Machern vom Inder-
net anzukreiden ist, sondern die werden vielmehr mit der Gesellschaft und der
Community leben. Also ich denke, dass das eher ein Problem unserer Cesellschaft
ISt.«

Manuel fand es grundsitzlich gut, dass das Indernet Gemeinschaft schuf. Die
Auseinandersetzung mit dem Zugehorigkeitskontext Indien interpretierte er
allerdings als vollige Hinwendung zu diesem und vermutete, dass die Indernet-
Nutzenden sich nicht ausreichend auf den Zugehérigkeitskontext Deutschland
einlieen. Mit dem automatischen Zusammendenken von natio-ethno-kulturell
Anderen bzw. deren Medien und dem Themenfeld Integration war Manuel nicht
alleine. Géttlich (2000, 38-40) stellt bei der Auseinandersetzung mit Medien von
Migrant_innen eine Obsession mit Integration fest und schligt vor, den Fokus der
Analyse auf Identititen zu verschieben. Mehr als ein Jahrzehnt spiter kritisiert

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

Greschke (2012, 199) den methodologischen Nationalismus, der in solch einem
Fokus auf Integration liegt. Bozdag (2013, 29) stellt fest, dass es immer noch
typisch fiir qualitative Studien zu Medien von Migrant_innen sei, segregative und
integrative Potentiale zu identifizieren. Gintiirk (2000, 278-279) sieht in Medien
von Migrant_innen auch eine Gefahr der Segregation, gesteht ihnen aber zu, dass
sie Isolation entgegenwirken konnen. Dies ist nicht nur eine Perspektive der Wis-
senschaft, sondern auch der Politik, wie Karim (2003b, 15) feststellt: Regierungen
wiirden Diasporamedien als Gefahr fiir Integration sehen. Auch Kissau und Hun-
ger (2009, 9) sehen Migration und Integration als politisch duflerst brisant an und
sehen vor allem die Medien der Migrant_innen im Zwielicht. Nicht nur Manuel
kann sich kaum vorstellen, dass Menschen sich mehreren natio-ethno-kulturellen
Zugehorigkeitskontexten gleichzeitig verbunden fithlen kénnen. Die Hinwendung
zu anderem wird in der Regel als Abwendung von der Dominanzgesellschaft
angesehen und als Problem definiert. Im Gegensatz dazu sah keine der von mir
interviewten Inder_innen der zweiten Generation Integrationsprobleme. Wenn sie
sich explizit zum Thema Integration duflerten, stellten sie fest, dass die indischen
Migrant_innen gut integriert seien (vgl. Goel et al. 2012a). Devraj erklirte:

»Bei den Indern ist das so, dadurch, dass eben nicht so viele da sind, gibt es kei-
ne — ich sage jetzt mal ganz tberspitzt formuliert — Ghettoisierung. Es verteilt
sich Uberall auf das gesamte Bundesgebiet, zumindest kenne ich es so, dass sich
die Inder dann auch in einem deutschen Umfeld bewegen. Dadurch glaube ich
oder ich habe sogar einmal eine Reportage gesehen, zu den am besten integrier-
ten Migrantengruppen in Deutschland zdhlen. Sie haben kein Problem, sich hier
zurechtzufinden, weil auch die indische Mentalitit so ist, dass man nicht darauf
pocht, ausschliefilich nur seine eigene Sprache hier zu sprechen, sondern auch
sagt, wenn ich hier schon bin, dann muss ich mich auch hier so benehmen, ich
muss mich hier dann auch so verstindigen kdnnen.«

Wie etliche andere Interviewte fithrte Devraj die gute Integration der Inder_innen
auf deren vergleichsweise geringe absolute Anzahl zuriick. Regionale Ballungen
von Malayalis, wie sie Neha feststellte, benannte Devraj dabei genauso wenig wie
die grofRe Zahl indischer Migrant_innen in Grof3britannien. Er sprach aber davon,
dass die indische Mentalitit (im Gegensatz zur tiirkischen) sich fiir Integration
eignen wiirde. Die gute Integration steht also nicht fiir sich, sondern dient auch
zur Abgrenzung gegeniiber anderen und zur Aufwertung durch Vergleich. Devraj
bediente hier das weit verbreitete Bild der indischen Community als Modellmin-
derheit". Die Grundannahme bzw. der Wunsch, dass Migrant_innen aus Indien
und ihre Kinder besonders erfolgreich seien, wurde auch in einer Forumsdiskus-

1 Vgl. Abraham (2008, 304-305), Nakamura (2002, 25), Sharma (2008, 136).

- am 14.02.2026, 18:51:08.



https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Das Indernet

sion mit dem Titel »Was habt Thr erreicht?« aus dem Jahr 2005 deutlich. Diese
Diskussion wurde eréffnet mit:

»Hallo Leute, mich wiirde es echt interessieren, was die Inder in Deutschland so
geschafft haben. Was macht lhr denn so? Seid lhr irgendwo Manager oder doch
eher toilet cleaners? Wobei ich nicht sage, dass eines der beiden héher oder min-
derwertig ware. Das wiirde mich echt interessieren. Kann man sicher Riickschliis-
se draus ziehen.«

Dieser Beitrag wirkte erst einmal offen. Die Schreibende betonte, keine Hierar-
chie zwischen Berufen herstellen zu wollen. Aus einem weiteren Post wird aller-
dings deutlich, dass die Schreibende das Bild der Modellminderheit fiir Deutsch-
land tberpriifen wollte:

»@Fragender: Inder sind zwar auch nur Menschen. Aber in UK, Nordamerika, Stid-
afrika etc. um nureinige zunennen haben Inder (iberdurchschnittliche Leistungen
erbracht. In UK, z.B. spielen die Inder eine sehr wichtige Rolle. Auch was akade-
mische Leistungen betrifft. Wollte nur mal wissen, ob das in Deutschland auch so
ist.«

Die Grundannahme dieses Beitrags scheint zu sein, dass indische Migrant_innen
in der Regel iiberdurchschnittlich erfolgreich seien. Dabei wurden unterstiitzen-
de Beispiele aus anderen Lindern herangezogen, wihrend Beispiele in denen Mi-
grant_innen aus Indien nicht so erfolgreich waren, nicht benannt wurden. Bodz-
dag (2013, 184-185) stellt auch fir die von ihr analysierten Diasporawebseiten fest,
dass dort rund um erfolgreiche Diasporaangehorige eine Diskussion von Integra-
tion erfolgt. In Bozdags Material und beim Indernet scheint ein diversitirer In-
tegrationsbegriff vorzuherrschen (vgl. Goel 2011b, 295-296). Dieser ist nach Lanz
(2009) eine Abkehr von einem Integrationsbegriff, der Parallelgesellschaften her-
aufbeschwor und kulturelle Assimilation verlangte (vgl. ebd. 106-109). Er nimmt
gesellschaftliche Diversitit vielmehr als gegeben hin und sucht vor allem nach ge-
sellschaftlichen und 6konomischen Potenzialen von Migrant_innen (vgl. ebd. 109-
11). In dieser Logik kénnen die indischen Migrant_innen ihre kulturelle Differenz
bewahren, solange sie einen positiven Beitrag zur deutschen Gesellschaft (durch
Bildungsorientierung, beruflichen Erfolg etc.) leisten. Das Indernet bewegte sich
mit seinen Beitrigen genau in diesem Bereich: Zugehérigkeit zu Indien stirken
und gleichzeitig Anerkennung in Deutschland férdern. Spitestens 2006 ibernahm
das Indernet zudem die Sprache des Integrationsdiskurses und gab an, die »Inte-
gration indischer Mitbiirger« unterstiitzen zu wollen (vgl. 2.4.1). Da alle von mir in-
terviewten Redakteur_innen sich selbst, ihre Familien und die indische Communi-
ty als gut integriert beschrieben, war dies entweder eine reine Marketing-Aussage
oder bezog sich auf neu zugezogene Migrant_innen aus Indien.

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

1.3.5. Fazit: Ein deutscher Raum

In den ersten Jahren konnten Nutzende des Indernets zwischen drei Sprachen
wihlen (Deutsch, Englisch, Hindi). Dies fithrte dazu, dass viele das Indernet als
ein transnationales und vielsprachiges Portal wahrnahmen (vgl. Goel 2008b). Tat-
sichlich war allerdings von Anfang an Deutsch die Hauptsprache des Portals, die
Sprache, in der die meisten redaktionellen Beitrige verfasst wurden und in der
der Grof3teil der Forumsdiskussionen stattfand. Der Redakteur Marcus begriinde-
te dies wie folgt:

»Logischerweise kann man eine Fremdsprache nicht so gut wie seine eigene Mut-
tersprache. Ich will mich schon gerne in meiner Muttersprache ausdriicken, wenn
ich einen Artikel schreibe, weil der rhetorisch ein bisschen interessanter sein und
nicht nur einfach Fakten darlegen soll. Deswegen bietet sich die deutsche Sprache
an und durch die Sprachbarriere sind die Computer-Inder schon mal ein bisschen
raus.«

Fir die allermeisten Inder_innen der zweiten Generation im deutschsprachigen
Europa galt, wie fir Marcus, dass Deutsch ihre Erstsprache war, die Sprache, in
der sie ausgebildet wurden, die sie am meisten sprachen, hiufig auch in ihren Fa-
milien. Deutsch war daher die Hauptsprache des Indernets. Die neu migrierten
IT-Spezialist_innen aus Indien, die zwar eigentlich auch Zielgruppe des Indernets
waren (vgl. 2.3.2), wurden durch diese Sprachwahl ausgeschlossen, was auch Re-
dakteur Samir sah:

»Wenn du kein Deutsch kannst, oder nicht verniinftig, dann bringt dir das Portal
nicht so viel, weil schon alles in Deutsch gehalten ist und wir von der Redaktion
uns aufjeden Fall hier wohl fiihlen und alles gut ist eigentlich. Wir sind ja deutsch
letztendlich. Das istja auch das, was 6fterim Forum diskutiert worden ist. Ich mei-
ne, wer sagt, der ist nicht Deutsch, der labert Blédsinn! Es stimmt einfach nicht.
Sobald du hier geboren bist, bist du deutsch. Ende. Aus. Weil, du wirst ja beein-
flusst. Wie viele Leute haben in Indien gelebt? Keiner oder ein verschwindend ge-
ringer Teil .«

Fir Samir hing die Sprache Deutsch mit der Verankerung der Redaktion und der
Nutzenden in Deutschland zusammen. Mehrere der Interviewten erklirten, dass
gerade aus ihrem deutschen Umfeld und ihrer deutschen Prigung ihr Bedarf an
einem indischen Raum wie dem Indernet entstand. So erklirte Nisha, dass sie
tiglich mit Deutschen Kontakt hitte, mit Inder_innen aber nicht. Einen virtuel-
len Austausch mit Deutschen brauche sie daher nicht, mit Inder_innen hingegen
schon. Auch Bharat erklirte, dass das Indernet einen sonst nicht vorhandenen Zu-
gang zu Indischem ermogliche:

- am 14.02.2026, 18:51:08.

103


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Das Indernet

»Die meisten Inder, die in Deutschland wohnen, sind in einem deutschen Umfeld
und ihre Kulturist auch hauptsachlich deutsch. Sie konnen durch das Indernet auf
das Indische irgendwie zugreifen und deswegen ist das Indernet auch ziemlich
indienorientiert und nicht so alltagslebenorientiert. Es geht um Indien, geht oft
um indische Themen, aber es geht wenig um Alltagsthemen, weil dieses Indische
im Alltag der hier lebenden Inder nicht so prasent ist«

Im Gegensatz zu Manuel erkannte Bharat in der Diskussion von indischen The-
men auf dem Indernet keine Abkehr von Deutschland. Sie war fiir ihn vielmehr
ein Zeichen dafiir, dass das Indische im Alltag der Nutzenden fehlte. Es gab aber
auch Nutzende, die wie Manuel eine Auseinandersetzung mit aktuellen deutschen
Themen vermissten. So schrieb eine Nutzer_in 2005 im Nachrichtenforum: »Im-
mer wenn ich mir so die neuesten Threads angucke, fillt mir was auf. Eine Frage
schief8t mir durch den Kopf: Interessieren keinen die Neuwahlen im Herbst?« Da-
mit initiierte sie eine politische Diskussion iiber die Wahlen in Deutschland. Dies
deutet darauf hin, dass ausbleibende Diskussionen zu deutschen Themen weniger
an Desinteresse lagen, sondern daran, dass sie in diesem Kontext nicht begonnen
wurden. Wie Bozdag (2013, 139) feststellt, werden Themen auch durch die Struk-
tur der Foren vorgegeben. Dies stellte auch eine Nutzer_in fest und eréffnete 2005
einen Thread mit dem Titel »Deutschland Deutschland« mit folgendem Post:

»Mir ist aufgefallen, dass viele Themen, die unmittelbar Deutschland betreffen,
in anderen Threads gezwungenermafien rein gequetscht werden. Deswegen die-
ser Thread. Deutschland ist fiir viele von uns die erste Heimat und viele von uns
schatzen die deutsche Kultur und gestalten sie mit.«

Dieser Beitrag belegt nicht nur die Verankerung der Nutzer_in in Deutschland,
sondern auch, dass es Diskussionen auf dem Indernet zu deutschen Themen gab,
diese aber schwerer zu fithren und finden waren. Der eigene Raum bot auch die
Moglichkeit iiber spezifische Themen der Inder_innen der zweiten Generation zu
sprechen, wie Devraj erklirte:

»Der Sinn war einfach, dass gewisse Diskussionspunkte, die jemand innerhalb des
Umfelds, in dem man lebt, also in diesem deutschen Umfeld, die man da nicht
diskutieren kann, diese Identitidtsgeschichten. Die kann man wiederum vielleicht
auf dem Indernet und bei indischen Partys ausleben und diskutieren. Deswegen
denke ich nicht, man kdnnte vielleichtdenken, ihr grenzteuch aus, aberich glaube
nicht, dass das der Fall ist.«

Das Indernet und andere Riume der zweiten Generation dienten nach Devraj unter
anderem dazu, Fragen der Identitit zu thematisieren. Aus der Analyseperspektive
Rassismuskritik wiirde ich eher von Fragen der natio-ethno-kulturellen Zugeho-
rigkeit sprechen. Diese Fragen entstanden im deutschen Umfeld, waren aber fiir

- am 14.02.2026, 18:51:08.


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehdrigkeit

die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehorigen dort kaum verhandelbar, da ih-
re Anliegen nicht verstanden wurden. Das Indernet bot fiir die Fragen einen Raum
und stirkte damit die Nutzenden fiir ihr Alltagsleben auflerhalb des Indernets.
Das Indernet war damit ein Raum, der aufs Engste mit Deutschland verbunden
und dort verankert war.

Nur wer mit diesem Zugehdérigkeitskontext verbunden war, fand auf dem In-
dernet einen Raum fiir sich, wie Marcus erklirte: »Mit diesen Computer-Indern
ist das auch so eine Sache. Die sind neu dazugekommen, die haben nicht wirklich
vor, nach Deutschland zu immigrieren oder sich hier niederzulassen. Deswegen
sind sie da schon ein bisschen raus.« In Marcus Einschitzung war es nicht nur
die Sprachbarriere, die die neuen Migrant_innen vom Indernet fernhielt. Er nahm
auch an, dass sich ihre Interessen von jenen der Inder_innen der zweiten Genera-
tion unterschieden und sie so auch von den Diskussionen ausgeschlossen waren.

Das Indernet war ein mit Deutschland verbundener Raum (vgl. Goel 2008b).
Nicht nur die deutsche Sprache machte es dazu. Der Raum der Inder_innen der
zweiten Generation war in Deutschland und in Reaktion auf Ereignisse dort ent-
standen (vgl. 3.2). Er war durch die Verhiltnisse dort und die Erfahrungen, die die
Redakteur_innen und Nutzenden dort machten, geprigt (vgl. Bozdag 2013, 163-
188), da, wie Nakamura (2002, 107) argumentiert, die Interaktionen von Nutzen-
den online durch ihre Erfahrungen on- und offline geprigt sind. Dabei waren die
Erfahrungen der Redakteur_innen und Nutzenden des Indernets sowie ihre Identi-
titsentwicklung, wie Anthias (2009, 12-13) ausfiihrt, nicht einfach nur durch natio-
ethno-kulturelle Zuschreibungen geprigt, sondern das Ergebnis einer bestimm-
ten raumlichen, sozialen und zeitlichen Lokalisierung. Das Indernet ermdglichte
es ithnen zu verhandeln, was es zu diesem Zeitpunkt und unter den gegebenen Ver-
hiltnissen bedeutete, Inder_in der zweiten Generation in Deutschland zu sein. Es
gab ihnen auch die Moglichkeit, diese Identitit zu leben (vgl. Aksoy und Robins
2003, 95; Miller und Slater 2000, 85-103). Es vernetzte Menschen in Deutschland
miteinander sowie deutschsprachige Inder_innen der zweiten Generation rund um
die Welt mit jenen in Deutschland (vgl. Goel 2008b). Es schaffte einen Raum der
Zugehorigkeit fiir Menschen, die sich sowohl Deutschland wie Indien zugehérig
fithlten und vor allem in Deutschland ihren Alltag verbrachten — ein Raum, der
Neues denkbar machte.

- am 14.02.2026, 18:51:08.

105


https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

