
86 Das Indernet

1.3. Ein Raum der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit

1.3.1. Ein Raum der Zugehörigkeit

Mecheril (2003) spricht von drei Zugehörigkeitsaspekten: der symbolischen Mit-

gliedschaft (vgl. ebd. 138-161), der habituellen Wirksamkeit (vgl. ebd. 161-218) und

der biografisierenden Verbundenheit (vgl. ebd. 218-251). Wenn alle drei Aspekte

für das Indernet zutreffen, kann von einem Raum der Zugehörigkeit gesprochen

werden.

Mitgliedschaft bedeutet laut Mecheril (ebd. 139), sich als Teil einer Gruppe zu

fühlen. Dies tritt vor allem dann ein, wenn »ich in bestimmter Hinsicht wie je-

der und jede andere bin«. Wie die Ausführungen bisher gezeigt haben, traf dieses

Empfinden von Gleichheit für viele Nutzende des Indernets zu. Mecherils (ebd.

145) These, dass Mitgliedschaft als Eingangsberechtigung für soziale Räume funk-

tioniert, ist für Internetportale allerdings nicht direkt zu übernehmen. Jede Per-

son mit Internetzugang konnte das Indernet besuchen und Inhalte lesen. Lurken-

de Nutzende konnten nicht wahrgenommen und damit ihr Zugang nicht kontrol-

liert werden. In der Anfangszeit konnte zudem ohne Registrierung in den Foren,

dem Gästebuch und dem Chat kommuniziert werden. Es gab keine offizielle Mit-

gliedschaft. Um Flames, also internettypische Beleidigungen und Eskalationen, zu

kontrollieren schloss die Redaktion später das Gästebuch und führte eine Regis-

trierung für die Foren ein (vgl. 2.2.3). Registrieren konnte sich allerdings jede_r, so

häufig wie sie wollte, unabhängig vom Grad der Interaktion und ohne Konsequen-

zen. Auch das lässt sich daher nicht als ein Zeichen einer formellen Mitgliedschaft

werten. Informelle Mitgliedschaft hat sich allerdings mit der Zeit eingestellt: Nut-

zende benutzten regelmäßig die gleichen Nicknames, bezogen sich aufeinander,

entwickelten gemeinsam Regeln des Umgangs und verwiesen auf diese.

Formelle Mitgliedschaft ließ sich durch die Aufnahme in die Redaktion oder

die Mitgliederliste erreichen. Um Mitglied der Indernet Community zu werden,

musste man einen Antrag ausfüllen. Damit verpflichtete man sich, sich online zu

beteiligen und Werbung für das Indernet zu machen. Man wurde auf der Mitglie-

derliste online eingetragen und in den Verteiler für den Infobrief aufgenommen.

Für einige war dieser Schritt wichtig. Robin erklärte:

»Meine erste Sache war, dass ich mich damals registriert habe in diese Mitglie-

derliste und auch im Forum, dass ich ein Teil der Community dann bin, wenn ich

das sagen kann. Ich fühle mich damit jetzt mehr verbunden, als wenn ich als Au-

ßenstehender sage: ›Ok, das Indernet kenne ich, da schaue ich mal drüber.‹ Dann

auch, dass ein Teil von mir aufgelistet ist.«

Die Mitgliederliste stellte für Robin (wie für andere) die Aufnahme in eine Ge-

meinschaft dar und war ein Zeichen für die Anerkennung ihrer Zugehörigkeit. Aus

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 87

dem gleichen Grund verweigerte Chris den Eintrag, als er von der Redaktion da-

zu aufgefordert wurde – er wollte keine Zugehörigkeit signalisieren. Durch dieses

Angebot der formellen Mitgliedschaft wie durch das Ermöglichen einer informel-

len Mitgliedschaft bot das Indernet symbolische Mitgliedschaft und damit einen

wesentlichen Zugehörigkeitsaspekt an.

Mecheril argumentiert, dass es nicht ausreicht sich als Mitglied zu fühlen, son-

dern dass es für die fraglose Zugehörigkeit zudem notwendig ist, dass man auch

wirksam handeln kann. Zur habituellen Wirksamkeit führt er aus:

»Praktische Mitgliedschaft […] verweist darauf, dass durch Mitgliedschaft be-

stimmte Handlungsweisen des Einzelnen im Rahmen des sozialen Kontextes

ermöglicht werden. Weiterhin gehen […] subjektiv angenommene oder intersub-

jektiv verbürgte Ansprüche auf bestimmte Handlungsräume und -möglichkeiten

einher. » (ebd. 161)

Um wirksam sein zu können, muss man sowohl handlungsfähig sein, als auch das

Recht haben, zu handeln (vgl. ebd. 197). Dazu ist es notwendig, dass die persön-

liche Disponiertheit, das heißt die Handlungsmuster und -möglichkeiten, die die

Einzelne mitbringt, zu dem Raum, in dem die Handlung erfolgen soll, mit dessen

impliziten Annahmen über die Disponiertheit von Handelnden, passen muss. Me-

cheril (ebd. 215-218) beschreibt dies mit dem Konzept der Disponiertheit-Kontext-

Resonanz. Diese Resonanz, also das Zusammenpassen von individuellen Hand-

lungsmustern und -möglichkeiten und der Gestaltung des Raumes, zeigt sich für

das Indernet zum Beispiel im im bereits diskutierten Motiv des Verstehens und

der Vertrautheit. So erklärte mir Mary, warum das Indernet – und spezifisch der

frühe Indernet-Chat – für sie interessant war:

Mary: »Das ist der Punkt, wo ich dann immer sag, ›ach gut, ich muss jetzt nicht

anfangen von Tee trinken oder von den Gewändern oder so, das ist alles bekannt,

man redet über etwas, was jeder kennt‹. Natürlich ist interessant, dass die aus

anderen Ecken gekommen sind, andere Dinge sehen oder wenn du andere Dinge

gesehen und erfahren hast, aber schon die Gemeinsamkeit ihrer Indienidentität

ist verwandt, also so, da das übliche eben.«

Urmila: »Also so eine Vertrautheit, die da war.«

Mary: »Ja und ohne Erklärungsbedarf! Und eben alltägliche Dinge, da ging es um

Fußball.«

Mary stellte fest, dass die verschiedenen Chat-Teilnehmenden zwar unterschiedli-

che Hintergründe hatten, es aber die Gemeinsamkeit einer »Indienidentität« gab.

Dies hatte zur Folge, dass über alltägliche Dinge wie Fußball geredet werden konn-

te, ohne Indisches erklären zu müssen. In dominanzgesellschaftlich geprägten Or-

ten hingegen beschränkte die Wahrnehmung von Mary als indisch immer wie-

der ihreMöglichkeit des ungezwungenen alltäglichen informellen Austauschs. Ihre

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Das Indernet

Disponiertheit stand dort mit dem Kontext in Dissonanz (vgl. Dirim und Meche-

ril 2010, 128-132) und wurde daher durch Nachfragen thematisiert (vgl. Battaglia

1995). Auf dem Indernet hingegen passte ihre Disponiertheit, sie verstand sich mit

den Anderen, ohne groß darüber reden zu müssen, und konnte diesen virtuellen

Raum unbeschwert nutzen (vgl. Kuntsman 2009, 13). Attiya bezeichnete das Inder-

net gar als einen Zufluchtsort, weil sie sich dort nicht für einen Zugehörigkeits-

kontext entscheiden musste. Sie und Mary konnten dort sein, wie sie sich fühlten.

Das aber bedeutet, dass die (Mehrfach-)Zugehörigen ihre habituelle Disponiertheit

in diesen Raum einbringen und praktische Mitglieder sein konnten. Das Indernet

ermöglichte ihnen habituelle Wirksamkeit.

Als dritten Zugehörigkeitsaspekt neben symbolischer Mitgliedschaft und ha-

bitueller Wirksamkeit führt Mecheril (2003, 218-251) die biografisierende Verbun-

denheit an. Es geht ihm dabei darum, dass der Zugehörigkeitsraum identitär be-

deutsam für die Einzelnen ist (vgl. ebd. 225) und sie gleichzeitig Spuren in ihm

hinterlassen (vgl. ebd. 218). Verbundenheit entsteht dabei aus demGefühl der Ähn-

lichkeit, wie sie im letzten Kapitel für das Indernet herausgearbeitet wurde. Ein

bedeutender Aspekt ist dabei, »der eigenen Existenz durch Einordnung in einen

größeren Zusammenhang Sinn zu verleihen« (ebd. 226). Dies bietet einen Analy-

seansatz für Debashishs Erzählungen. Er betonte, dass er sich selbst als gut inte-

griert in Deutschland ansah und dies auch für Inder_innen allgemein annahm. Er

erklärte:

»Hätte ich nicht gedacht, dass da so Kontaktbedarf oder auch sonst was ist. Das

war dann auf einmal ein Aha-Erlebnis, dass ich so: ›Mensch, es gibt ja noch ganz

viele andere, die so sind wie ich.‹ Ich hatte vorher auch gar nicht dieses Bewusst-

sein, so Inder richtig zu sein. Weil ich nur deutsche Freunde in erster Linie hatte.

Das war dann schon interessant, dasmal zu sehen. Das war dann auch dieMotiva-

tion, dass man auf einmal total viele Leute kennenlernte, die auch alle Inder sind

und irgendwie wie man selber, so ein bisschen.«

Bevor Debashish zum Indernet kam, hatte er kein Bedürfnis des Austauschs mit

natio-ethno-kulturell Gleichen verspürt. Er fühlte sich dem deutschen Zugehörig-

keitskontext zugehörig und war zufrieden damit. Die Begegnungmit natio-ethno-

kulturell Gleichen im Indernet aktivierte seine indische Seite. Er begann, sichmehr

als Inder zu fühlen (wie er an einer anderen Stelle ausführte). Für Debashish hatte

das Indernet so »expansive potential« (Miller und Slater 2000, 11), es ließ ihn eine

neue Vision von sich selbst entwickeln. Das Indernet hatte für Debashish identitä-

re Folgen, er positionierte sich aufgrund der Erfahrungen neu, nahm sich anders

wahr, erweiterte seinen Freund_innenkreis, fand ein neues Kollektiv, in das er sich

einordnete, und hinterließ durch seine aktive Teilnahme auf dem Internetportal

seine Spuren (vgl. Kuntsman 2009, xv, 14). Für andere Nutzende, die sich schon

vorher als Inder_innen (oder ähnliches) gefühlt hatten, ermöglichte das Indernet

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 89

»expansive realization« (Miller und Slater 2000, 10-11). Das heißt, sie konnten hier

sein, wer sie meinten, eigentlich zu sein. Auch für sie hatte das Indernet damit

identitäre Folgen, sie ordneten sich in einen größeren Zusammenhang ein und

fühlten sich diesem verbunden. »Fraglose Verbundenheit mit einem natio-ethno-

kulturellen Zugehörigkeitskontext resultiert […] aus dem Prozess der Verflechtung

der eigenen Lebensgeschichte mit dem Zugehörigkeitskontext«, argumentiert Me-

cheril (2003, 247). Solche Verflechtungen tauchten in den Interviews immer wieder

auf: wenn Interviewte erzählten, dass das Indernet ihre Selbstverortung beeinflusst

hatte, sie es als Unterstützung in einer Lebensphase erlebt hatten oder sie erzähl-

ten, dass sie darüber Freundschaften und intime Beziehungen geschlossen hatten.

Mecheril (ebd. 240-251) betont, dass bei der Verbundenheit zu einem Zugehö-

rigkeitskontext auch der Faktor Zeit eine bedeutende Rolle spielt. Es muss Vor-

stellungen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft geben (vgl. ebd. 220). Bei

einem virtuellen Raum, der erst im Jahr 2000 gegründet wurde, könnte man ar-

gumentieren, dass die Zeitspanne hier zu kurz ist, um von einer Vergangenheit zu

sprechen, insbesondere da viele meiner Interviews bereits 2004 geführt wurden.

Aber schon da fiel mir auf, dass viele der Interviewten häufig die Vergangenheits-

form nutzten, wenn sie über das Indernet sprachen. Es gab bereits eine Erzählung

über das gute alte Indernet. Mary erklärte:

»Also früher war es doch wirklich die Plattform für Jugendliche, um sich kennen-

zulernen, also aus Deutschland, und Plattform, um Inder kennenzulernen, die

einfach genauso geboren und aufgewachsen sind,wieman selbst und eben dieses

Kennenlernen ohne Erklärungsbedarf, was ich halt schon zu Anfang sagte.«

FürMary hatte sich das Indernet, in den vier Jahren seines Bestehens geändert. Für

sie war es damals besser, wenngleich sie betonte, dass es immer noch ein gutes

Projekt sei. Die Redaktion veröffentlichte zudem zum dreijährigen Jubiläum des

Indernets nicht nur Grußworte, sondern auch eine Rückschau auf die Entwicklung

des Indernets bis zur »Neuzeit«. Dabei schrieben sie unter der Überschrift »Die

alten Zeiten«:

»…die guten. Alles besser und so. Naja, darüber lässt sich streiten und wir meinen

mit der Zeit kam auch der Fortschritt. Aber wie es im Indernet damals aussah,

das könnt ihr hier nochmal sehen. Ein kompakter Blick auf die Geschichte eures

Portals Nr.1.«

Wenn die Redaktion das Indernet beschrieb, war sie immer bemüht, eine kurze

Geschichte des Indernets seit der Gründung mit den wesentlichen Entwicklungs-

schritten zu bieten. Mecheril (ebd. 244) spricht hier von der Erfindung von Ge-

schichte und Geschichtlichkeit sowie Tradition, die es erst ermöglichen eine kol-

lektive Identität zu erzeugen. Aus der vergewisserten Vergangenheit entstehe das

Versprechen einer gewissen Zukunft. Diese tauchte in meinen Interviews wieder-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Das Indernet

holt auf. Spätestens als Reaktion auf meine Frage entwickelten die Interviewten

Zukunftsvisionen für den virtuellen Raum (vgl. 3.4.5). Dass er weiterbestehen wür-

de, wurde dabei meist angenommen. Meine Beobachtungen zeigten mir zudem,

dass langfristige Bindungen an den virtuellen Raum entstanden (vgl. 3.6.5).

Es lässt sich also argumentieren, dass das Indernet symbolische Mitglied-

schaft, habituelle Wirksamkeit und biografisierende Verbundenheit für na-

tio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörige mit den Zugehörigkeitskontexten

Deutschland und Indien bieten konnte und so einen Raum der Zugehörigkeit

darstellte. Verbundenheit wurde auf dem Indernet über die gemeinsamen Erfah-

rungen als natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörige hergestellt. Das wurde

allerdings nicht so formuliert und war wohl auch keine bewusste Entschei-

dung. Die benannte Gemeinsamkeit war die Verbindung zu Indien bzw. das

Inder_innen-Sein. Der Zugehörigkeitskontext Indien stand im Mittelpunkt der

Selbstdarstellung, der redaktionellen Beiträge und Diskussionen in den Foren.

Der virtuelle Raum Indernet unterschied sich wesentlich vom Zugehörigkeits-

kontext Deutschland. Dies tat er nicht nur, weil er fraglose natio-ethno-kulturelle

Zugehörigkeit ermöglichte, sondern auchweil seineNutzenden in ihm ihre Freizeit

verbrachten, während sie im Zugehörigkeitskontext Deutschland ihr alltägliches

Leben (mit Ausbildung und Beruf, Familie, Freundschaften, Hobbies etc.) führten.

Der Zugehörigkeitskontext Deutschland war für die meisten Nutzenden weit exis-

tenzieller (vor allem in materieller Hinsicht) als das Indernet. Das Indernet war

eine Ergänzung aber keine Alternative.

Ein Raum der Zugehörigkeit mit Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft war

das Indernet von 2001 bis 2007. Vor 2001 fehlte die Vergangenheit, ab 2007 gab es

kaum noch Gegenwart und eine unsichere Zukunft. Die Bedeutung als Raum der

natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen hatte schon vor 2007 abgenommen

(vgl. 3.5). Das spiegelte sich in einem Forumseintrag von Anfang 2007 wider: »War-

um schreiben derzeit ›gefühlt‹ mehr Nicht-Inder/innen im Indernet…?« Die Nut-

zenden fühlten sich nicht mehr unter sich und so konnte das Indernet nicht mehr

als Zugehörigkeitsraum funktionieren. Mit der Umwandlung von einem Internet-

portal mit Foren zu einem Blog und einer FB-Seite wurde dies noch verschärft (vgl.

3.7).

1.3.2. Die Standard-Nutzer/in

Eine angenommene natio-ethno-kulturelle Gleichheit unter den Nutzenden des

Indernets war notwendig, damit das Internetportal sich zu einem Raum der Zuge-

hörigkeit entwickeln konnte. Schon zu Beginn des Indernets wurde das Portal al-

lerdings auch vonMenschen genutzt, die nicht der primären Zielgruppe (vgl. 2.3.2)

entsprachen.Neben Inder_innen der zweiten Generation, fanden sich im virtuellen

Raum Migrant_innen der ersten Generation (sowohl aus der Elterngeneration wie

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 91

neu Zugewanderte), Nutzende aus der deutschen Dominanzgesellschaft sowie ver-

schiedene andere. Reggi (2010, 117-118) schließt aus dieser Vielfalt der Nutzenden,

dass das Indernet nicht in Bezug auf Ethnizität untersucht werden sollte, sondern

in Bezug auf die Heterogenität der Nutzenden (vgl. das zweite Mosaik). Mich in-

teressiert in diesemMosaik allerdings, warum, wie Reggi (ebd. 117) formuliert, das

Indernet »auf den ersten Blick suggeriert, dass es sich hier um ein Netzwerk von

und für InderInnen handelt«. Wieso konnten die interviewten Nutzenden des In-

dernets es als ihren Raum, in dem sie sich unter natio-ethno-kulturell Gleichen

wähnten, verstehen, wenn es auch andere Nutzende gab?

In Anlehnung an Mecherils Konzept des Standard-Deutschen argumentiere

ich, dass diese Gleichheits-Annahme durch das fiktive idealtypische Bild einer

Standard-Nutzer/in möglich wurde. Die Standard-Nutzer/in ist eine normierende

Vorstellung darüber, wer das Indernet benutzte, die aber nicht notwendigerweise

reale Nutzende beschreibt4. Sie ist eine diffuse Vorstellung, die es den Einzelnen

durch ihre Unbestimmtheit ermöglichte, eine Gleichheit miteinander anzuneh-

men und Abgrenzungen zu anderen vorzunehmen. Grundlage war dabei die von

der Redaktion angegebene Zielgruppe. So stand in der Beschreibung im Jahr 2000:

»Unsere Zielgruppe ist primär die Generation junger in Deutschland lebender

Inder«. Aus dieser Beschreibung, der Beobachtung der Online-Kommunikation

und meinen Interviews schließe ich, dass die Standard-Nutzer/in ein/e natio-

ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörige mit Zugehörigkeitskontexten Deutschland

und Indien war bzw. in der Formulierung vieler Interviewter: eine Inder/in der

zweiten Generation. Dabei ist Inder/in der zweiten Generation genau wie Deut-

sche/r oder Inder/in ein diffuser Begriff, der unterschiedlich gefüllt werden (vgl.

Goel 2008c; 2011a) und gerade deswegen als Referenzpunkt dienen kann.

Auch fraglos Zugehörige zur deutschen Dominanzgesellschaft beschrieben das

Indernet zumeist als Raum der Inder/innen der zweiten Generation. Detlef, ein

Journalist mit dem Fokus Südasien, erzählte, dass im Chat am Anfang in Frage

gestellt wurde, ob er dort sein dürfe. Dies erklärte er sich damit, dass das Indernet

den Anspruch habe, eine Minderheitenseite zu sein. Eine andere Nutzer_in schrieb

2004 im Forum »Manchmal bin ich mir auch gar nicht so sicher, ob ich hier so

›eindringen‹ darf, ich habe (soviel ich weiß) nämlich keinen Tropfen indisches Blut

in mir, aber wenn ich es richtig gelesen habe, ist es ein Forum für jeden.«

Manche nutzten das Indernet, um mit der imaginierten Standard-Nutzer/in

in Kontakt zu treten. So schrieb eine Nutzer_in 2006 im Forum: »Also ich würde

unheimlich gerne mal indische Freundschaften aufbauen, obwohl ich selber keine

Inderin bin. Vielleicht gibt es ja auch noch andere, die über Ihren eigenen Teller-

rand hinaussehen wollen…?« Die Postende baute so eine Differenz zwischen sich

4 Da die Standard-Nutzer/in normative Vorstellungen repräsentiert, übernehme ich die hete-

ronormative Zweigeschlechtlichkeit in der Schreibweise.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Das Indernet

und den Inder_innen auf. Es ist allerdings nicht klar, ob sie sich an Inder_innen

der zweiten Generation wandte oder einen anderen Begriff von Inder_innen hat-

te5. Von Seiten der Zugehörigen zur deutschen Dominanzgesellschaft mag eine

andere Standard-Nutzer/in imaginiert worden sein (natio-ethno-kulturell eindeu-

tig) als von Seiten der natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen (natio-ethno-

kulturell uneindeutig). Eine Anfrage einer Forschenden wies zudem darauf hin,

dass Beobachtende die Nutzenden des Indernets als über einen gemeinsamenWis-

sensschatz verfügendwahrnahmen. Sie batmich, Forumsbeiträge und Signaturen,

die weder in Deutsch noch in Englisch formuliert waren, zu übersetzen. Dabei ver-

kannte sie nicht nur, dass ich keine indische Sprache kann, sondern auch, dass die

Beiträge in unterschiedlichen Sprachen verfasst waren, die ich selbst dann nicht

hätte verstehen können, wenn ich die Erstsprache meines Vaters sprechen würde.

Dass ein/e Inder/in der zweiten Generation als fiktive Standard-Nutzer/in an-

genommen wurde, zeigte sich regelmäßig in Forendiskussionen. Es wurde vor

allem dann deutlich, wenn in Beiträgen die anderen Nutzenden selbstverständ-

lich, ohne weitere Erklärung als Inder_innen der zweiten Generation angesprochen

wurden. So postete eine Nutzer_in 2004 einen Fragenkatalog unter dem Titel »Sag

mir wer du bist …«. Darin fragte sie unter anderem:

»Wenn du schon geheiratet hast, ist es ein oder eine Inder/Inderin? Bzw. generell

jemand aus deiner Nation? Wenn du mal heiraten willst, würdest du jemanden

gleicherNationalität bevorzugen?Warumbist dunachDeutschland, Schweiz usw.

ausgewandert? Bzw. warum sind deine Eltern nach Deutschland, Schweiz usw.

ausgewandert? Lebst du die indische Kultur in Deutschland, Schweiz, wo auch im-

mer, aus?«

Bei diesen Fragen fällt auf, dass explizit verschiedene Wohnorte angegeben wur-

den. Es schien wichtig, diese Differenz zu berücksichtigen und Deutschland nicht

einfach als gemeinsamen Wohnort zu unterstellen6. Gleichzeitig wurde ohne wei-

tere Differenzierung eine indische Kultur angenommen und davon ausgegangen,

dass die Nutzenden über eine Migrationsgeschichte verfügten. Inder_innen der

zweiten Generation schienen die primären Adressat_innen dieses Fragenkatalogs,

ohne dass dies explizit gesagt werden musste. Deutlich wird die Annahme, alle

anderen Nutzenden wären auch Inder_innen der zweiten Generation, auch im Fo-

rumsthread »Deutsch-Inder und Oberklassenautos« aus dem Jahr 2006. In diesem

5 Da der Post in Deutsch geschrieben wurde, könnten tatsächlich Inder_innen der zweiten

Generation gemeint sein. Wenn es um Kontaktaufnahme mit Inder_innen aus Indien ging,

nutzten Postende aus der Dominanzgesellschaft meist Englisch.

6 Das Indernet war von Seiten der Redaktion klar auf Deutschland bezogen. Es fiel aber auf,

dass unter den aktiven Nutzenden mehrere in der Schweiz und Österreich wohnten. Diese

forderten gelegentlich ein, dass nicht einfach vom gemeinsamen Bezugsrahmen Deutsch-

land ausgegangen werden sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 93

fragte eine Nutzer_in eine andere: »Deine Postings sind Sondermüll. Was bist Du

nur für ein Inder?« Als »Sondermüll« wurde internettypisches, ausfallendes und

beleidigendes Verhalten eines Trolls benannt (vgl. Döring 2003, 386), das keine be-

sondere natio-ethno-kulturell Zuordnung aufwies. Die fragende Nutzer_in ging

einfach davon aus, dass es sich um eine Inder_in handeln müsse.7

Mit der kollektiven Vorstellung der Standard-Nutzer/in gingen auch Annah-

men über ähnlicheWissensstände bei anderen Nutzenden einher. Dies führte wie-

derholt zu Überraschungen, wenn diese Annahmen nicht erfüllt wurden. So fragte

eine Nutzer_in eine andere »Kannst kein Hindi??«. Wie bei der Anfrage der For-

schenden anmich, zeigte sich hier einmehrfachesMissverständnis: zum einen gab

es die Annahme, dass Hindi die indische Sprache sei, die Inder_innen können, und

zum anderen, dass Inder_innen der zweiten Generation mit einer indischen Spra-

che aufwachsen. Die eigenen Erfahrungen wurden als gemeinsame Erfahrungen

unterstellt. Ein bestimmter Wissensstand wurde als gegeben angenommen. Die

Anonymität der Nutzenden ließ dann bei als signifikant wahrgenommenen Abwei-

chungen vom Bild der Standard-Nutzer/in Zweifel über die natio-ethno-kulturelle

Zugehörigkeit einzelner Nutzender aufkommen. Dies zeigte sich auch bei einem

Forentreffen, an dem ich teilnahm. Eine Anwesende fragte die anderen, ob Nut-

zer_in Fakir nun Inder_in sei oder nicht. Ein paar der Anwesenden hatten Fakir

bei einem Forentreffen getroffen und hielten die Aussage von ihr, einen (abwesen-

den) indischen Vater zu haben, für glaubhaft. Allerdings erzählten sie auch, dass

Fakir es auf dem Forentreffen schwer hatte, richtig angenommen zu werden, da

sie zu wenig über Indien wisse. Der biologische indische Vater wurde hier zwar

als ausreichender Beleg der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit angesehen, das

fehlende Wissen aber als Defizit wahrgenommen.

Die fiktive Standard-Nutzer/in stellte die Normannahme im Indernet dar (vgl.

Bozdag 2013, 121; Greschke 2009, 128). Fraglos zugehörig waren jene, die natio-

ethno-kulturell (mehrfach-)zugehörig mit den Zugehörigkeitskontexten Deutsch-

land und Indien waren. Sie konnten davon ausgehen, dass sie durch die Ange-

bote des Indernets angesprochen werden sollten, dass sie gemeint waren, wenn

es zu Interaktionen kam. Sie mussten nicht explizit benannt werden, sie muss-

ten nicht nachfragen, es war klar, dass sie da waren und dazu gehörten. Diese

Selbstverständlichkeit, Teil der Norm zu sein, unterschied das Indernet für die

Nutzenden von anderen Räumen, in denen sie sich bewegten und in denen sie

immer wieder als natio-ethno-kulturell Andere auffallen konnten. Die Vorstellung

7 AusmeinenOnline- undOffline-Beobachtungen gehe ich davon aus, dass es sich bei der trol-

lenden Nutzer_in um eine fraglos Zugehörige_n zur deutschen Dominanzgesellschaft han-

delte. Interessant ist aber nicht diese Offline-Identität, sondern die fraglose Zuschreibung

als Inder_in online (die auch von anderen erfolgte, wie mir auf einem Forentreffen erzählt

wurde).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Das Indernet

der Standard-Nutzer/in bestimmte implizit auch, welche Angebote das Indernet

machte, wie Themen verhandelt wurden und dass sich Deutsch als Hauptsprache

durchsetzte8 (vgl. Stegbauer 2000, 33). Die Inhalte des Indernets waren vor allem

für Menschen in Deutschland interessant, die biografisch mit Indien in Verbin-

dung gebracht wurden. Sie wurden vor allem von solchen Menschen für andere

gemacht, die sie als ähnlich imaginierten. Nutzende mit den Zugehörigkeitskon-

texten Schweiz oder Österreich anstatt Deutschland wichen so weit von der Norm

ab, dass dies benannt wurde und sie merkten, dass sie nicht immer mitgemeint

waren. Zumeist wurde ihre Zugehörigkeit allerdings anerkannt.

Das Indernet konnte durch Nutzende, die signifikant von der Standard-

Nutzer/in abwichen, genutzt werden. Im virtuellen Raum Indernet war dies

einfacher als in einem physischen Raum, da sie erst einmal unsichtbar waren.

Bemerkbar wurden sie erst, wenn sie sich aktiv beteiligten, indem sie sich re-

gistrierten, chatteten, an Forendiskussionen teilnahmen oder in anderer Form

Kontakt mit anderen Nutzenden oder der Redaktion aufnahmen. Bei dieser Inter-

aktion waren dann nur ihre textlichen Äußerungen (mit Emoticons sowie später

auch Signaturen und Avataren) sichtbar. Es fehlten andere sinnliche Wahrneh-

mungen des Sehens, Hörens, Fühlens und Riechens, was in den Internetstudien

als Kanalbeschränkung analysiert wurde (vgl. Stegbauer 2000, 25; Döring 2003,

149-154). Ein Bild des Gegenübers wurde aufgrund der textlichen Äußerung ent-

wickelt. Wenn es keine expliziten Hinweise darauf gab, dass die andere Nutzer_in

signifikant von der Standard-Nutzer/in abwich, wurde sie als innerhalb der Norm

angenommen (vgl. Döring 2003, 38; Nakamura 2002, 48, 105). Daher fielen viele

Nutzenden nicht als abweichend auf, auch wenn sie keine Inder_innen der zweiten

Generation waren. Fraglos Zugehörige der Dominanzgesellschaft konnten sich

auf dem Indernet bewegen, ohne von jenen bemerkt zu werden, die sich unter

natio-ethno-kulturell Gleichen glaubten. Das Bild der Standard-Nutzer/in musste

durch sie nicht gestört werden, solange das Gefühl, unter Gleichen zu sein (durch

Interaktion mit solchen, durch Angebote für diese, durch die geteilte Norman-

nahme etc.), ausreichend erhalten blieb. Als sich durch eine Neuausrichtung des

Indernets ab Mitte der 2000er Jahre (vgl. 3.5.6) die fiktive Standard-Nutzer/in än-

derte, wurde das Internetportal weniger interessant für Inder_innen der zweiten

Generation.

1.3.3. Community

Die Standard-Nutzer/in war eine kollektive Imagination, die normierte, wer dazu

gehörte und wer nicht. Jene, die sich selbst nicht als signifikant von der Standard-

8 Das Indernet war als trilinguales Portal gestartet (Deutsch, Englisch und Hindi). Die Haupt-

sprache von redaktionellen Beiträgen und Foreninteraktionen war aber Deutsch (vgl. 2.2.2).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 95

Nutzer/in abweichend wahrnahmen und nicht als abweichend angesehen wurden,

konnten sich als Teil derer verstehen, die zum Zugehörigkeitskontext Indernet da-

zugehörten. Sie gehörten zu einem gemeinsamen Wir und konnten sich als Teil

einer Gemeinschaft fühlen. In den Interviews und auf dem Indernet war viel von

Community die Rede (vgl. Kuntsman 2009, 15). Die Selbstbeschreibung des Inder-

nets im Jahr 2000 begann mit: »Wir sind eine im Juli 2000 gegründete junge in-

dische Internet Community«, per Mitgliedsantrag konnten Nutzende in die Com-

munity aufgenommen werden und im Jahr 2006 versprach das Portal »am Puls der

Community« zu sein. Auf die Frage, ob es eine Community gebe, antwortete Binod:

»Ich glaube schon, es gibt eine Community. Es gibt erst mal die virtuelle Commu-

nity. Das ist per Indernet oder läuft über andere Informationsseiten. Ansonsten

gibt es regionale Communities, die sich hauptsächlich in den Großstädten ver-

sammeln, also München, Köln, Berlin, Heidelberg, Stuttgart.«

Auf die Frage, was er genau unter Community verstehe, antwortete er:

»Community meint, dass man mit seinesgleichen zusammen ist. Vielleicht indi-

sche Filme sich anschaut, zusammen kocht vielleicht. Wo man auch gerne Rei-

sen zusammenunternimmtundansonsten einfachmit seinesgleichen zusammen

ist.«

Auch wenn Binod es an dieser Stelle nicht explizit benannte, wird insgesamt deut-

lich, dass er mit »seinesgleichen« natio-ethno-kulturelle Gleiche meinte. Es ging

ihm also um natio-ethno-kulturelle Gemeinschaften off- und online, wobei unklar

blieb, ob er zwischen virtuellen und physischen Communities einen grundsätzli-

chen Unterschied sah.

Virtuelle Communities waren Anfang der 2000er Jahre ein viel diskutiertesThe-

ma in den Internetstudien9. Es wurde diskutiert, ob das neue Medium neue Ge-

meinschaften ermögliche oder nicht, was das Soziale im Internet sei, welche Gren-

zen es gäbe etc. Dabei ging es um ganz unterschiedliche virtuelle Räume (Online-

Spiele, Fan-Seiten, Mailing-Listen, Newsgroups etc.). Schon früh wurde auch dis-

kutiert, dass das Internet neue Möglichkeiten der Selbstdarstellung und Interak-

tion für marginalisierte Identitäten bot (z.B. Döring 1999, 255-314). Gleichzeitig

wurde analysiert, welche Rollen Medien für (Gemeinschaften von) Migrant_innen

spielten (vgl. Karim 2003a). Virtuellen Medien wurde dabei eine besondere Rolle

zugesprochen (vgl. Karim 2003b, 13). Mandaville (2003, 135) argumentierte, dass

von Migrant_innen produzierte Medien Räume der Kommunikation schufen, in

welchen die Bedeutung und Grenzen von natio-ethno-kulturellen Gemeinschaften

kontinuierlich geschaffen, debattiert und neu erdacht wurden.Auch die Aneignung

9 Z.B. Döring (1999, 369-417), Castells (2000, 385-394), Gräf (1997), Jones (1997, 13-18), Stegbau-

er (2001, 13-22 und 278-283), Watson (1997).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Das Indernet

virtueller Räume durch Migrant_innen aus Südasien wurde früh analysiert und als

eine Möglichkeit, Gemeinschaft zu schaffen, beschrieben10. Bei meinen Interviews

und der Beobachtung des Indernets fiel mir auf, dass der Begriff Community meist

selbstverständlich benutzt wurde,mir aber häufig nicht klar wurde, ob gerade eine

natio-ethno-kulturelle Gemeinschaft oder eine virtuelle Community gemeint war

bzw. wie die beiden zueinander in Beziehung gesetzt wurden. Lovely schrieb mir:

»Ich finde schon, dass das Indernet es erreicht hat, eine Community zu bilden.

Community = Gesellschaft. Ich meine es aber eher so, dass die zweite Generation

Indians sich hier auf dieser Plattform treffen und Infos austauschen, sei es über

Partys oder anderes.«

Das Indernet hatte in Lovelys Wahrnehmung etwas Neues hervorgebracht. Diese

Community gab es vorher nicht. Sie knüpfte aber an bestehende natio-ethno-

kulturellen Zuschreibungen an und war verbunden mit anderen Räumen (vgl.

3.2.3). Auch der Partyveranstalter Rajesh betonte, dass eine Community erst

einmal entstehen musste und dass dies das Ziel sowohl des Indernets als auch

seines Engagements war:

»Zunächst ging es darum, dass man eine Community bildet. Vor fünf Jahren gab

es hier keine Community in Deutschland. Mittlerweile geht es eher darum, dass

man diese Community bestätigt, dass man denen irgendwie Inhalte gibt, Diskus-

sionspunkte gibt oder motiviert oder den Erhalt sichern kann.«

Dies passt zu Brubakers (2004) Argumentation, dass ethnische Gruppen nicht ge-

geben sind, sondern erst durch das Engagement von ethnopolitischen Unterneh-

mer_innen entstehen (vgl. 3.3.7). Dass es Rajesh, um eine natio-ethno-kulturelle

Gemeinschaft ging,machte er auf Nachfrage nach seinemCommunity-Begriff klar:

»Es sind Inder der zweiten Generation, es sind Jugendliche, die auf jeden Fall ei-

nen gemeinsamen Link haben. Also, wenn es über Indien geht, dann geht man

zunächst auf das Indernet, guckt nach, was in der Community los ist, was für Ver-

anstaltungen gibt es, was kann ich heute irgendwie im Fernsehen über Indien se-

hen. Oder es gibt irgendwie einen neuen Film, gibt es da eine Rezension. Oder

musikmäßig. Das ist wahrscheinlich für die Community schon eher wichtig, dass

sie da einfach irgendwie ein deutschsprachiges Portal haben, wo die dann gucken

können und lesen können, was läuft jetzt momentan in der Community, wo kann

ich hingehen oder wo kann ich mir die neueste Musik kaufen oder was ist ange-

sagt.«

10 Vgl. Mitra (1997), Mallapragada (2000), Gajjala (2003), Brosius (2004), Gajjala (2008, 39-42

und 44), Sharma (2008,135), Leung (2008, 10).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 97

Community war ein Begriff, den Rajesh im Interview viel benutzte.Meistens nutzte

er ihn, wenn er über die Zielgruppe seiner Partys und des Indernets bzw. über be-

stimmte kulturelle Szenen in den USA und Großbritannien sprach. Zentral für sei-

nen Community-Begriff waren junge Menschen, die mit Indien verbunden waren,

und populäre Desi-Kultur (vgl. Prolog 2). Seine Community stand so im Gegensatz

zu den natio-ethno-kulturellen Zusammenschlüssen, die seine Elterngeneration

geschaffen hatte und die sich eher an klassisch Indischem ausrichtete (vgl. Bau-

mann 1996). Der Indernet-Redakteur Devraj bestätigte diese Ausrichtung:

»Wir wollten vor allem dem Leben der Community in Deutschland mehr Auf-

merksamkeit schenken. Was passiert eigentlich kulturell? Indien ist nicht nur

klassischer indischer Tanz, sondern es kommen auch andere renommierte Künst-

ler nach Deutschland. Es werden in der Jugend solche Partys veranstaltet, wie

wird hier gefeiert? Es gibt ja auch türkische Communities, es gibt – ich weiß nicht

was – polnische oder russische oder irgendwie so etwas. Um der Gesellschaft

in Deutschland das Wissen der Multikulturalität zu verleihen, würde ich mal

so sagen bzw. auch wenn man jetzt pauschalisiert, Ausländern auch einmal

ein positives Bild zu schenken, weil man – wie gesagt – sehr oft in irgendeine

Schublade gesteckt wird.«

Devraj ging davon aus, dass es eine indische Community gab. Er fand aber, dass

diese Community zu wenig bzw. die falsche Aufmerksamkeit erhielt. Mit dem In-

dernet wollten sie negativen Bildern entgegentreten (vgl. 2.4.3). Devraj sah das In-

dernet aber nicht nur als Repräsentation für die Community, sondern auch als von

ihr abhängig:

»Für das Indernet ist die Community natürlich wichtig, weil sie der Nährboden

ist. Eigentlich baut sich darauf letztendlich alles auf. Wenn keiner unsere Seite

besuchen würde, brauchten wir sie auch nicht zu machen. Aus eigenem Interesse

kann man das machen, aber irgendwann macht es auch keinen Spaß mehr. Für

mich persönlich ist die Community insofern wichtig, um über solche Themenwie:

Wer bin ich? Wo komme ich her? und solche Sachen auch mit Gleichgesinnten zu

sprechen.«

Devraj argumentierte hier weniger als Rajesh in der Logik des ethnopolitischen

Unternehmers. Bei ihm bekommt Community mehr die Bedeutung von Gemein-

schaft als bei Rajesh. Inwieweit das Indernet eine Gemeinschaft darstellte, wur-

de unter den Interviewten unterschiedlich bewertet. In einer von mir initiierten

Online-Diskussion schrieb Mogli:

»Im Zusammenhang mit dem Indernet finde ich, dass ›Raum für Kommunikation

und Information‹ sowie ›gefühlte Community‹ soweit die treffendsten Beschrei-

bungen sind. Vor allen Dingen im Forum lernt man Menschen der gleichen eth-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Das Indernet

nischen Herkunft kennen, die dieselben Interessen haben, dieselben kulturellen

Bräuche kennen oder dieselben Erfahrungen hierzulande gemacht haben. Ob je-

doch dieses Portal das Bedürfnis nach Gemeinschaft befriedigen kann, das wage

ich zu bezweifeln, weil mein Gemeinschaftsbegriff sich nicht nur auf das Geistige

beschränkt.«

Für Mogli war das Indernet ein Ort des Austausches unter natio-ethno-kulturell

Gleichen, ein Ort mit gefühlter Verbundenheit. Seine Einschränkung in Bezug auf

Gemeinschaft verstehe ich so, dass ihm der virtuelle Austausch nicht ausreichte,

umGemeinschaft herzustellen. Ähnlich reagierteMary aufmeine Frage nach Com-

munity. Das Indernet sah sie zwar als eine »Nutzergemeinde«, in der aber jede_r

für sich alleine bliebe. Neue Communities waren für Mary eher bei den Bad Boller

Jugendseminaren (vgl. 3.2.3) entstanden, da durch den intensiven (auch themati-

schen) Austausch über ein Wochenende, eine dauerhafte Verbundenheit entstehen

konnte. Auch Christiane blickte eher distanziert auf das Indernet:

»Obwohl ichmich jetzt nicht so in diese Community stellen würde – ich guck eher

vondraußendrauf –, denk ichmir, ist es doch einwichtigesMedium, irgendwie ein

Netzwerk zu bilden, weil doch das Internet immermehr an Bedeutung zugenom-

men hat. Es einfach das billigste, das schnellste Mittel ist, Kontakt herzustellen,

auch über Grenzen hinweg.«

Für sie war das Indernet ein hilfreiches Medium, um neue Kontakte herzustellen,

aber kein Ort der besonderen Verbundenheit oder Gemeinschaft. Die verschiede-

nen Perspektiven auf den Community-Charakter des Indernets hängen sicher auch

mit den unterschiedlichen Bezügen und Bedürfnissen zusammen, die einzelne

Nutzende und Redakteur_innen zu natio-ethno-kulturellen Gemeinschaften hat-

ten (vgl. 3.2.2). So war Christiane durch ihre Eltern nicht in eine indische Gemein-

schaft eingebunden und schien diese auch nicht zu suchen. Mary hingegen war –

wie viele andere Nutzende und Redakteur_innen – Teil einer der vielen Malayali-

Communities in Deutschland (vgl. Goel 2008d) und eng eingebunden in diese Ge-

meinschaft von Migrant_innen aus dem südindischen Bundesstaat Kerala. Devraj

– und etliche andere Nutzende und Redakteur_innen – gehörten zu einem Netz-

werk von Bengalis (vgl. 3.3.2), die sich zu wichtigen Festen trafen, dort eine Ver-

bundenheit entwickelten, aber alltäglich wenig mit anderen Menschen aus Indien

zu tun hatten. Rajesh wiederum wuchs in einer Community auf, die sich rund um

eines der indischen Konsulate in Deutschland entwickelt hatte. Auf dem Indernet

trafen sich so jungeMenschen, die Teil einer natio-ethno-kulturellen Gemeinschaft

waren, mit jungen Menschen, die kaum bis keinen Kontakt zu anderen Menschen

hatten, die Indien zugeschrieben wurden. Dementsprechend unterschieden sich

ihre Bedürfnisse nach natio-ethno-kultureller Gemeinschaft. Einige hatten sich

nach einer solchen gesehnt. Für sie war das Indernet eine überraschende Hori-

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 99

zonterweiterung und die Ermöglichung von Community. Andere fühlten sich in

ihrer jeweilige natio-ethno-kulturellen Einbindung eingeengt und wollten dieser

entgehen (vgl. Miller 2011, 27). Neha erzählte:

»Ich lebe in Köln, das ist Segen und Fluch zugleich. Also in Köln kann ich nicht aus

dem Haus gehen, ohne irgendwie Inder oder sogar speziell Malayalis zu treffen.

Leute, die meine Eltern kennen, wohnen faktisch irgendwie eine Straße neben

mir. Es gibtwahnsinnig viele undes ist schwer demzuentgehen,wennmanabund

zu mal auf diese Partys geht oder man hat einen blöden Nebenjob im Callcenter

und wer sitzt neben einem: irgendeine mit der man als Sechsjährige in Hopsten

gespielt hat und dann guckt man sich so an und sagt, ich kenn dich irgendwo her,

und die sagt, ja ich dich auch, und dann spieltman so ein bisschenRätselraten und

sagt sich die Vornamen und die Stadt, wo man herkommt und dann denkt man:

ah, wir waren doch in der Tanzgruppe bei der und der. Das ist mir schon ganz oft

passiert.«

Neha brauchte das Indernet nicht, um natio-ethno-kulturell Gleiche zu treffen.

Sie interessierte vielmehr, dass es ein neues Medium war, das von jungen Men-

schen für junge Menschen gemacht wurde. Das unterschied sie grundsätzlich von

Seba, Paul oder Peter, die ohne ihre biologischen Eltern aus Südasien aufgewach-

sen waren. Es verband sie aber mit Attiya, der die religiöse Ahmadi-Gemeinschaft,

der sie sich hätte anschließen können, zu eng war. Fatima hingegen war über-

zeugter Teil der Ahmadi-Gemeinschaft, so wie Sebastian und Nikhil zufrieden mit

ihrer Einbindung in ihre Malayali-Communities waren. Chris und Richard wie-

derum waren von ihren Malayali-Eltern nicht in eine Gemeinschaft eingebunden

worden. Abhängig von familiären Konstellationen, regionaler Herkunft der Eltern-

teile aus Südasien, Wohnort in Deutschland, der Schweiz oder Österreich, spezifi-

scher Migrationsgeschichte und individuellen Besonderheiten unterschieden sich

dieNutzenden undRedakteur_innen des Indernets in ihremBezug zu natio-ethno-

kulturellen Gemeinschaften und damit auch in ihrem spezifischen Interesse an ei-

ner Indernet-Community. Diese wiederum lebte davon, dass sich die Nutzenden

aktiv einbrachten, wie es der Redakteur Bharat in seiner Erklärung des Indernets

als Community-Seite formulierte:

»Die Seite bietet Informationen. Die Leute können sie konsumieren, aber sie kön-

nen sich auch selber einbringen und sich auch Gehör verschaffen oder auf ihre

Belange aufmerksam machen durch Foren, durch Gästebuch, durch Chat usw. Es

ist auch sehr erwünscht, dass Nutzer Artikel schreiben und so weiter. Dass nicht

nur immer vom Medium irgendwas kommt, sondern das die Leute von der ande-

ren Seite auch was mit einbringen können. Natürlich aber auch Community, es

schon auf eine Gruppe beschränkt ist und das die indische Gemeinde in Deutsch-

land oder indische Gemeinschaft in Deutschland ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Das Indernet

Auf Nachfrage erläuterte er, dass er mit indischer Gemeinde »die in Deutschland

lebenden Inder und ihre Kinder und Kindeskinder« meinte. Die virtuelle Commu-

nity war somit mit den Communities an physischen Orten verbunden, hatte aber

ihre eigene Dynamik und entwickelte so Neues. Zu diesemNeuen gehörte, dass das

Indernet einen Ort für eine sich entwickelnde indische Jugendkultur im deutsch-

sprachigen Europa und ihre Repräsentation bot (vgl. Baumann 1996). Zu demNeu-

en gehörte auch, dass Nutzende sich hier als Teil einer Gemeinschaft fühlen konn-

ten und sie so als Vorstellung (re)produzierten. Dieses Neue führte zudem dazu,

dass sie von Beobachtenden als eine homogene Gemeinschaft angesehen wurden

und das Indernet als ihre authentische Stimme (vgl. 2.5.4) wahrgenommen wurde.

Community war somit der Ausgangspunkt, die Zielgruppe und das Ergebnis

des Indernets. Das Indernet hatte wesentlichen Anteil daran, dass eine Gemein-

schaft von Inder_innen der zweiten Generation imaginiert werden konnte. Dabei

blieb Community – wie das Bild der Standard-Nutzer/in – diffus, nicht wirklich

definierbar und damit ein Referenzpunkt für unterschiedliche Imaginationen und

Konstruktionen.

1.3.4. Integration

Seine Beobachtungen der Community brachten den in Deutschland natio-ethno-

kulturell fraglos zugehörigen Journalisten Manuel zum Nachdenken:

»Wasmich schon ins Grübeln gebracht hat, ist, dass hier zu erkennen ist, wie hoch

der Identifizierungsgrad mit der ursprünglichen Heimat ist. Was auch darauf ver-

weist im Umkehrschluss, dass ganz offensichtlich die Integration in die neue Hei-

mat nicht zu 100 Prozent abgedeckt ist und das natürlich Angebote, die eigentlich

den Zusammenhalt untereinander stärken, doch dazu führen können, dass die In-

tegration in die neue Heimat vielleicht erschwert wird. Könnte sein. Aber das ist

mit Sicherheit kein Problem oder ein Verschulden, was den Machern vom Inder-

net anzukreiden ist, sondern die werden vielmehr mit der Gesellschaft und der

Community leben. Also ich denke, dass das eher ein Problem unserer Gesellschaft

ist.«

Manuel fand es grundsätzlich gut, dass das Indernet Gemeinschaft schuf. Die

Auseinandersetzung mit dem Zugehörigkeitskontext Indien interpretierte er

allerdings als völlige Hinwendung zu diesem und vermutete, dass die Indernet-

Nutzenden sich nicht ausreichend auf den Zugehörigkeitskontext Deutschland

einließen. Mit dem automatischen Zusammendenken von natio-ethno-kulturell

Anderen bzw. deren Medien und dem Themenfeld Integration war Manuel nicht

alleine. Göttlich (2000, 38-40) stellt bei der Auseinandersetzung mit Medien von

Migrant_innen eine Obsession mit Integration fest und schlägt vor, den Fokus der

Analyse auf Identitäten zu verschieben. Mehr als ein Jahrzehnt später kritisiert

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 101

Greschke (2012, 199) den methodologischen Nationalismus, der in solch einem

Fokus auf Integration liegt. Bozdag (2013, 29) stellt fest, dass es immer noch

typisch für qualitative Studien zu Medien von Migrant_innen sei, segregative und

integrative Potentiale zu identifizieren. Güntürk (2000, 278-279) sieht in Medien

von Migrant_innen auch eine Gefahr der Segregation, gesteht ihnen aber zu, dass

sie Isolation entgegenwirken können. Dies ist nicht nur eine Perspektive der Wis-

senschaft, sondern auch der Politik, wie Karim (2003b, 15) feststellt: Regierungen

würden Diasporamedien als Gefahr für Integration sehen. Auch Kissau und Hun-

ger (2009, 9) sehen Migration und Integration als politisch äußerst brisant an und

sehen vor allem die Medien der Migrant_innen im Zwielicht. Nicht nur Manuel

kann sich kaum vorstellen, dass Menschen sich mehreren natio-ethno-kulturellen

Zugehörigkeitskontexten gleichzeitig verbunden fühlen können. Die Hinwendung

zu anderem wird in der Regel als Abwendung von der Dominanzgesellschaft

angesehen und als Problem definiert. Im Gegensatz dazu sah keine der von mir

interviewten Inder_innen der zweiten Generation Integrationsprobleme.Wenn sie

sich explizit zumThema Integration äußerten, stellten sie fest, dass die indischen

Migrant_innen gut integriert seien (vgl. Goel et al. 2012a). Devraj erklärte:

»Bei den Indern ist das so, dadurch, dass eben nicht so viele da sind, gibt es kei-

ne – ich sage jetzt mal ganz überspitzt formuliert – Ghettoisierung. Es verteilt

sich überall auf das gesamte Bundesgebiet, zumindest kenne ich es so, dass sich

die Inder dann auch in einem deutschen Umfeld bewegen. Dadurch glaube ich

oder ich habe sogar einmal eine Reportage gesehen, zu den am besten integrier-

ten Migrantengruppen in Deutschland zählen. Sie haben kein Problem, sich hier

zurechtzufinden, weil auch die indische Mentalität so ist, dass man nicht darauf

pocht, ausschließlich nur seine eigene Sprache hier zu sprechen, sondern auch

sagt, wenn ich hier schon bin, dann muss ich mich auch hier so benehmen, ich

muss mich hier dann auch so verständigen können.«

Wie etliche andere Interviewte führte Devraj die gute Integration der Inder_innen

auf deren vergleichsweise geringe absolute Anzahl zurück. Regionale Ballungen

von Malayalis, wie sie Neha feststellte, benannte Devraj dabei genauso wenig wie

die große Zahl indischer Migrant_innen in Großbritannien. Er sprach aber davon,

dass die indische Mentalität (im Gegensatz zur türkischen) sich für Integration

eignen würde. Die gute Integration steht also nicht für sich, sondern dient auch

zur Abgrenzung gegenüber anderen und zur Aufwertung durch Vergleich. Devraj

bediente hier das weit verbreitete Bild der indischen Community als Modellmin-

derheit11. Die Grundannahme bzw. der Wunsch, dass Migrant_innen aus Indien

und ihre Kinder besonders erfolgreich seien, wurde auch in einer Forumsdiskus-

11 Vgl. Abraham (2008, 304-305), Nakamura (2002, 25), Sharma (2008, 136).

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Das Indernet

sion mit dem Titel »Was habt Ihr erreicht?« aus dem Jahr 2005 deutlich. Diese

Diskussion wurde eröffnet mit:

»Hallo Leute, mich würde es echt interessieren, was die Inder in Deutschland so

geschafft haben. Was macht Ihr denn so? Seid Ihr irgendwo Manager oder doch

eher toilet cleaners? Wobei ich nicht sage, dass eines der beiden höher oder min-

derwertig wäre. Das würde mich echt interessieren. Kannman sicher Rückschlüs-

se draus ziehen.«

Dieser Beitrag wirkte erst einmal offen. Die Schreibende betonte, keine Hierar-

chie zwischen Berufen herstellen zu wollen. Aus einem weiteren Post wird aller-

dings deutlich, dass die Schreibende das Bild der Modellminderheit für Deutsch-

land überprüfen wollte:

»@Fragender: Inder sind zwar auch nurMenschen. Aber in UK, Nordamerika, Süd-

afrika etc. umnur einige zunennenhaben Inder überdurchschnittliche Leistungen

erbracht. In UK, z.B. spielen die Inder eine sehr wichtige Rolle. Auch was akade-

mische Leistungen betrifft. Wollte nur mal wissen, ob das in Deutschland auch so

ist.«

Die Grundannahme dieses Beitrags scheint zu sein, dass indische Migrant_innen

in der Regel überdurchschnittlich erfolgreich seien. Dabei wurden unterstützen-

de Beispiele aus anderen Ländern herangezogen, während Beispiele in denen Mi-

grant_innen aus Indien nicht so erfolgreich waren, nicht benannt wurden. Bodz-

dag (2013, 184-185) stellt auch für die von ihr analysierten Diasporawebseiten fest,

dass dort rund um erfolgreiche Diasporaangehörige eine Diskussion von Integra-

tion erfolgt. In Bozdags Material und beim Indernet scheint ein diversitärer In-

tegrationsbegriff vorzuherrschen (vgl. Goel 2011b, 295-296). Dieser ist nach Lanz

(2009) eine Abkehr von einem Integrationsbegriff, der Parallelgesellschaften her-

aufbeschwor und kulturelle Assimilation verlangte (vgl. ebd. 106-109). Er nimmt

gesellschaftliche Diversität vielmehr als gegeben hin und sucht vor allem nach ge-

sellschaftlichen und ökonomischen Potenzialen von Migrant_innen (vgl. ebd. 109-

11). In dieser Logik können die indischen Migrant_innen ihre kulturelle Differenz

bewahren, solange sie einen positiven Beitrag zur deutschen Gesellschaft (durch

Bildungsorientierung, beruflichen Erfolg etc.) leisten. Das Indernet bewegte sich

mit seinen Beiträgen genau in diesem Bereich: Zugehörigkeit zu Indien stärken

und gleichzeitig Anerkennung in Deutschland fördern. Spätestens 2006 übernahm

das Indernet zudem die Sprache des Integrationsdiskurses und gab an, die »Inte-

gration indischerMitbürger« unterstützen zu wollen (vgl. 2.4.1). Da alle vonmir in-

terviewten Redakteur_innen sich selbst, ihre Familien und die indische Communi-

ty als gut integriert beschrieben, war dies entweder eine reine Marketing-Aussage

oder bezog sich auf neu zugezogene Migrant_innen aus Indien.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 103

1.3.5. Fazit: Ein deutscher Raum

In den ersten Jahren konnten Nutzende des Indernets zwischen drei Sprachen

wählen (Deutsch, Englisch, Hindi). Dies führte dazu, dass viele das Indernet als

ein transnationales und vielsprachiges Portal wahrnahmen (vgl. Goel 2008b). Tat-

sächlich war allerdings von Anfang an Deutsch die Hauptsprache des Portals, die

Sprache, in der die meisten redaktionellen Beiträge verfasst wurden und in der

der Großteil der Forumsdiskussionen stattfand. Der Redakteur Marcus begründe-

te dies wie folgt:

»Logischerweise kann man eine Fremdsprache nicht so gut wie seine eigene Mut-

tersprache. Ich will mich schon gerne in meiner Muttersprache ausdrücken, wenn

ich einen Artikel schreibe, weil der rhetorisch ein bisschen interessanter sein und

nicht nur einfach Fakten darlegen soll. Deswegen bietet sich die deutsche Sprache

an und durch die Sprachbarriere sind die Computer-Inder schon mal ein bisschen

raus.«

Für die allermeisten Inder_innen der zweiten Generation im deutschsprachigen

Europa galt, wie für Marcus, dass Deutsch ihre Erstsprache war, die Sprache, in

der sie ausgebildet wurden, die sie am meisten sprachen, häufig auch in ihren Fa-

milien. Deutsch war daher die Hauptsprache des Indernets. Die neu migrierten

IT-Spezialist_innen aus Indien, die zwar eigentlich auch Zielgruppe des Indernets

waren (vgl. 2.3.2), wurden durch diese Sprachwahl ausgeschlossen, was auch Re-

dakteur Samir sah:

»Wenn du kein Deutsch kannst, oder nicht vernünftig, dann bringt dir das Portal

nicht so viel, weil schon alles in Deutsch gehalten ist und wir von der Redaktion

uns auf jeden Fall hier wohl fühlen und alles gut ist eigentlich.Wir sind ja deutsch

letztendlich. Das ist ja auch das, was öfter im Forumdiskutiert worden ist. Ichmei-

ne, wer sagt, der ist nicht Deutsch, der labert Blödsinn! Es stimmt einfach nicht.

Sobald du hier geboren bist, bist du deutsch. Ende. Aus. Weil, du wirst ja beein-

flusst. Wie viele Leute haben in Indien gelebt? Keiner oder ein verschwindend ge-

ringer Teil.«

Für Samir hing die Sprache Deutsch mit der Verankerung der Redaktion und der

Nutzenden in Deutschland zusammen. Mehrere der Interviewten erklärten, dass

gerade aus ihrem deutschen Umfeld und ihrer deutschen Prägung ihr Bedarf an

einem indischen Raum wie dem Indernet entstand. So erklärte Nisha, dass sie

täglich mit Deutschen Kontakt hätte, mit Inder_innen aber nicht. Einen virtuel-

len Austausch mit Deutschen brauche sie daher nicht, mit Inder_innen hingegen

schon. Auch Bharat erklärte, dass das Indernet einen sonst nicht vorhandenen Zu-

gang zu Indischem ermögliche:

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Das Indernet

»Die meisten Inder, die in Deutschland wohnen, sind in einem deutschen Umfeld

und ihre Kultur ist auch hauptsächlich deutsch. Sie können durch das Indernet auf

das Indische irgendwie zugreifen und deswegen ist das Indernet auch ziemlich

indienorientiert und nicht so alltagslebenorientiert. Es geht um Indien, geht oft

um indische Themen, aber es geht wenig um Alltagsthemen, weil dieses Indische

im Alltag der hier lebenden Inder nicht so präsent ist«

Im Gegensatz zu Manuel erkannte Bharat in der Diskussion von indischen The-

men auf dem Indernet keine Abkehr von Deutschland. Sie war für ihn vielmehr

ein Zeichen dafür, dass das Indische im Alltag der Nutzenden fehlte. Es gab aber

auch Nutzende, die wie Manuel eine Auseinandersetzung mit aktuellen deutschen

Themen vermissten. So schrieb eine Nutzer_in 2005 im Nachrichtenforum: »Im-

mer wenn ich mir so die neuesten Threads angucke, fällt mir was auf. Eine Frage

schießt mir durch den Kopf: Interessieren keinen die Neuwahlen im Herbst?« Da-

mit initiierte sie eine politische Diskussion über die Wahlen in Deutschland. Dies

deutet darauf hin, dass ausbleibende Diskussionen zu deutschen Themen weniger

an Desinteresse lagen, sondern daran, dass sie in diesem Kontext nicht begonnen

wurden. Wie Bozdag (2013, 139) feststellt, werden Themen auch durch die Struk-

tur der Foren vorgegeben. Dies stellte auch eine Nutzer_in fest und eröffnete 2005

einen Thread mit dem Titel »Deutschland Deutschland« mit folgendem Post:

»Mir ist aufgefallen, dass viele Themen, die unmittelbar Deutschland betreffen,

in anderen Threads gezwungenermaßen rein gequetscht werden. Deswegen die-

ser Thread. Deutschland ist für viele von uns die erste Heimat und viele von uns

schätzen die deutsche Kultur und gestalten sie mit.«

Dieser Beitrag belegt nicht nur die Verankerung der Nutzer_in in Deutschland,

sondern auch, dass es Diskussionen auf dem Indernet zu deutschen Themen gab,

diese aber schwerer zu führen und finden waren. Der eigene Raum bot auch die

Möglichkeit über spezifische Themen der Inder_innen der zweiten Generation zu

sprechen, wie Devraj erklärte:

»Der Sinnwar einfach, dass gewisseDiskussionspunkte, die jemand innerhalb des

Umfelds, in dem man lebt, also in diesem deutschen Umfeld, die man da nicht

diskutieren kann, diese Identitätsgeschichten. Die kannman wiederum vielleicht

auf dem Indernet und bei indischen Partys ausleben und diskutieren. Deswegen

denke ichnicht,mankönnte vielleicht denken, ihr grenzt euch aus, aber ich glaube

nicht, dass das der Fall ist.«

Das Indernet und andere Räume der zweitenGeneration dienten nachDevraj unter

anderem dazu, Fragen der Identität zu thematisieren. Aus der Analyseperspektive

Rassismuskritik würde ich eher von Fragen der natio-ethno-kulturellen Zugehö-

rigkeit sprechen. Diese Fragen entstanden im deutschen Umfeld, waren aber für

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das erste Mosaik: Ein Raum der Zugehörigkeit 105

die natio-ethno-kulturell (Mehrfach-)Zugehörigen dort kaum verhandelbar, da ih-

re Anliegen nicht verstanden wurden. Das Indernet bot für die Fragen einen Raum

und stärkte damit die Nutzenden für ihr Alltagsleben außerhalb des Indernets.

Das Indernet war damit ein Raum, der aufs Engste mit Deutschland verbunden

und dort verankert war.

Nur wer mit diesem Zugehörigkeitskontext verbunden war, fand auf dem In-

dernet einen Raum für sich, wie Marcus erklärte: »Mit diesen Computer-Indern

ist das auch so eine Sache. Die sind neu dazugekommen, die haben nicht wirklich

vor, nach Deutschland zu immigrieren oder sich hier niederzulassen. Deswegen

sind sie da schon ein bisschen raus.« In Marcus Einschätzung war es nicht nur

die Sprachbarriere, die die neuen Migrant_innen vom Indernet fernhielt. Er nahm

auch an, dass sich ihre Interessen von jenen der Inder_innen der zweiten Genera-

tion unterschieden und sie so auch von den Diskussionen ausgeschlossen waren.

Das Indernet war ein mit Deutschland verbundener Raum (vgl. Goel 2008b).

Nicht nur die deutsche Sprache machte es dazu. Der Raum der Inder_innen der

zweiten Generation war in Deutschland und in Reaktion auf Ereignisse dort ent-

standen (vgl. 3.2). Er war durch die Verhältnisse dort und die Erfahrungen, die die

Redakteur_innen und Nutzenden dort machten, geprägt (vgl. Bozdag 2013, 163-

188), da, wie Nakamura (2002, 107) argumentiert, die Interaktionen von Nutzen-

den online durch ihre Erfahrungen on- und offline geprägt sind. Dabei waren die

Erfahrungen der Redakteur_innen undNutzenden des Indernets sowie ihre Identi-

tätsentwicklung, wie Anthias (2009, 12-13) ausführt, nicht einfach nur durch natio-

ethno-kulturelle Zuschreibungen geprägt, sondern das Ergebnis einer bestimm-

ten räumlichen, sozialen und zeitlichen Lokalisierung. Das Indernet ermöglichte

es ihnen zu verhandeln, was es zu diesem Zeitpunkt und unter den gegebenen Ver-

hältnissen bedeutete, Inder_in der zweiten Generation in Deutschland zu sein. Es

gab ihnen auch die Möglichkeit, diese Identität zu leben (vgl. Aksoy und Robins

2003, 95; Miller und Slater 2000, 85-103). Es vernetzte Menschen in Deutschland

miteinander sowie deutschsprachige Inder_innen der zweiten Generation rund um

die Welt mit jenen in Deutschland (vgl. Goel 2008b). Es schaffte einen Raum der

Zugehörigkeit für Menschen, die sich sowohl Deutschland wie Indien zugehörig

fühlten und vor allem in Deutschland ihren Alltag verbrachten – ein Raum, der

Neues denkbar machte.

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012 - am 14.02.2026, 18:51:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450093-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

