
7. Wege in eine sorgende Zukunft –

Trans_formation durch Care

In diesem Kapitel geht es um in die Zukunft gerichtete Care-Entwürfe, um

die Auseinandersetzungmit Zukunft und Utopien, die trans und nicht-binäre

Aktivist_innen anstoßen. Wie wird Zukunft imaginiert und hergestellt? Wel-

che Zukünfte entwerfen trans und nicht-binäre Aktivist_innen, und welche

Rolle spielen Sorge-Praktiken darin?

Dieses Kapitel schließt an Debatten um queere/trans Zeitlichkeit und um

eine Anthropologie des Zukünftigen an. Die Ansätze der Anthropology of the

Future und der Anticipatory Anthropology gehen davon aus, dass temporale Rea-

litäten kontinuierlich kollektiv hergestellt werden (Chakkalakal 2018: 9). Silvy

Chakkalakal erläutert, dass die Zukunft eine Gleichzeitigkeit von Möglichkei-

ten bereithält, Machtverhältnisse diese jedoch einschränken (ebd.: 13).

Eine Vielzahl trans- und queertheoretischer Ansätze setzen sich kritisch

mit Zeitlichkeit auseinander (Amin 2014). Jack Halberstam (2005) entwickelt

den Begriff Queer Time und argumentiert, dass queere Personen an hetero-

normativen Konzeptionen von Lebensläufen, Lebensentwürfen und Zeitlich-

keit scheitern und eigene emanzipatorische Zeitlichkeiten entwickeln.1 Strai-

ght Time gründe auf heteronormativen Vorgaben, was Zukunftsentwürfe und

Reproduktion angehe (Boellstorff 2007), Queer Time eröffne alternative For-

men des Lebens und In-der-Welt-Seins (Halberstam 2005).2 Neben der Kritik

an normativen Vorstellungen von Zeit widmen sich queere und trans Zugän-

ge zu Zeitlichkeit auch der Frage der Zukünftigkeit und der Utopien. Laut

1 Für Halberstam ist die Erfahrung der AIDS-Krise der 1990er-Jahre, insbesondere die

Erfahrung des Sterbengelassenwerdens, zentral für Queer Time und ein verändertes

Verhältnis zu Zukunft und Zeit (Halberstam 2005).

2 In der Debatte um queere Temporalitäten geht es auch um die Verwobenheit asyn-

chroner Temporalitäten und queerer Praktiken (Freeman 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Care trans_formieren

der Historikerin Hanna Hacker generierten queere Analysen anfangs vor al-

lem Aufrufe wie »No Future!« und den sogenannten Anti-Social Turn (Hacker

2018: 22).3 Der Queertheoretiker José Muñoz plädiert dafür, Utopien stattdes-

sen zu bejahen – allerdings gelte es, sie zu queeren: »Queerness is utopian

and there is something queer about the utopian (Muñoz 2009: 26).4 Halber-

stam (2005) argumentiert, dass insbesondere gender-nicht-konforme Perso-

nen die Erfahrung machten, aus dem Zeittakt zu geraten und ein Aufbrechen

der Grenzen zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft zu erleben. So

enthalte die Vielzahl an Überlebensstrategien, die trans Personen verwende-

ten, nicht nur solche, die Kohärenz in das eigene Leben brächten, sondern

auch solche, die geschlechtliche und zeitliche Diskontinuität erlaubten.

Ich werde in diesem Kapitel argumentieren: Die trans und nicht-binä-

ren Aktivist_innen, die ich interviewte, verstehen Care als Haltung, die sich

nicht nur auf trans/queere Communitys bezieht, sondern gesamtgesellschaft-

liche Fragen ins Zentrum stellt. Dabei entwickeln sie neue Rituale, Rhyth-

men und Formen von Für_Sorge, zum Beispiel Langsamkeit oder Sorge über

die eigene Generation hinaus. Zu Beginn (7.1) stelle ich eine_n Interview-

partner_in vor, die_er in ihrer_seiner Arbeit Zukünfte von Care imaginiert,

mobilisiert und herstellt. Im Jahr 2022 möchte Jay ein queer/feministisches

Retreat-Center für ausgebrannte Aktivist_innen eröffnen; langfristig verfolgt

Jay das Ziel, über Fragen von Care andere Formen des gesellschaftlichen Zu-

sammenlebens zu imaginieren. Jay mobilisiert Vergangenes und Zukünfti-

ges, um Sorge-Praktiken zu etablieren. Andere Interviewpartner_innen (7.2)

stellen bei ihren Zukunftsentwürfen die Transformation des eigenen Körpers,

der sozio-ökonomischen Situation oder der rechtlichen Lage von trans/nicht-

binären Personen ins Zentrum. In 7.3 widme ich mich jener dominanten Er-

zählung in trans Communitys, die nicht-binäre Praktiken in die Zukunft ver-

lagert, während sie trans Selbsthilfe in der Vergangenheit verortet; diese Er-

zählungwerde ich kritisch hinterfragen. Abschließend (7.4) argumentiere ich,

3 Queertheoretiker Lee Edelman argumentiert dafür, »Zukunft« zu verwerfen und sich

von heteronormativen Reproduktionsfantasien, die auf die Zukunft gerichtet sind, ab-

zugrenzen – und stattdessen ein zerstörerisches Potenzial zu entwickeln (Edelman

2004).

4 Muñoz argumentiert aus einer Queer of Color Kritik, dass ein Ablehnen der Zukunft

keine emanzipatorische Perspektive sei, wenn sie aufgrund struktureller Diskriminie-

rung nicht zugestanden wird (Muñoz 2009).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 201

dass sich Sorgepraktiken des Zukünftigen zwischen der kollektiven Auseinan-

dersetzung mit Visionen, ökonomischen und rechtlichen Fragen sowie Dys-

topien bewegen.

7.1 »Es kann auch um mich gehen, während ich andere
unterstütze.« Sorgepraktiken des Zukünftigen

Schon vor Beginnmeiner Forschung kannte ich Jays Blog Virtual Retreat Center,

auf dem Jay Texte zum Thema Selbstsorge und Aktivismus teilt. Ich fragte

Jay für das Interview an, und wir blieben im Verlauf meiner Forschung im

Austausch. Jay hat Europäische Ethnologie und Gender Studies studiert und

arbeitet im Bereich Antigewalt und Antidiskriminierung. Seit einigen Jahren

bietet Jay Workshops zu Selbstfürsorge und Caring Communitys an. Einige

Monate vor dem Interview machte sich Jay selbstständig.

Für das Interview treffen wir uns mittags in einem Neuköllner Café. Das

Café ist gut besucht; als ich ankomme, sitzt Jay bereits an einem Tisch und

wirkt auf mich offen und ruhig. Zu Beginn des Interviews frage ich, wie Jay

zu den Themen Selbstsorge und Fürsorge gekommen sei. Jay erzählt, schon

sehr lange in selbstorganisierte Unterstützungsnetzwerke eingebunden zu

sein, insbesondere in Freund_innenschaften. Oft gehe es um eine Krise im

Leben, etwa in einer Beziehung, oder um Gewalt- und Diskriminierungser-

fahrungen. Jay sagt: »Damit habe ich angefangen, und es hat sich immer

durchgezogen. Das ist, wo ich herkomme.«

Auf die Idee, ein Retreat-Center aufzubauen, kam Jay durch eine Übung aus

einem Selbsthilfebuch. Darin sollte man drei Tätigkeiten aufschreiben, die

man als Kind, als Jugendliche_r und als junge_r Erwachsene_r gernemachte,

und sich jeweils die Frage stellen: »Hättest du daraus eine Karriere gemacht,

was wäre das gewesen?« Bei Jay kam raus, dass Jay ein queer/feministisches

Retreat-Center für ausgebrannte Aktivist_innen eröffnet hätte. Jay erzählt:

»Das kam von Butzen bauen, Häuser cool einrichten. – Und wenn ich dann

ein schönes Haus habe, was kommt da eigentlich rein?« Die Idee ließ Jay

nicht mehr los. Das war 2012. Jay gab sich zehn Jahre für die Realisierung

dieser Vision: »2022 eröffne ich ein Retreat-Center. Aber wie komme ich da

hin?« Erste Schritte waren der Aufbau des virtuellen Blogs sowieWorkshops

zur Vernetzung. Von Beginn an vertraut Jay darauf, dass jeder Schritt in

Richtung Retreat-Center führt. »Ich bin davon überzeugt, das wird es in fünf

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Care trans_formieren

Jahren geben. Ich habe keine Ahnung, wie es dazu kommen wird.« Neben

der In-fünf-Jahren-Vision hat Jay eine langfristige: »Wahrscheinlich wird

es in hundert Jahren eine wertschätzende Community geben. Fragen von

›Wie beziehen wir uns aufeinander?‹ werden anders gestellt und gestaltet

werden.« Auch hier weiß Jay nicht, wie sich diese Vision realisieren lässt, ist

jedoch überzeugt, dass sich kleine Beiträge dafür im Heute leisten lassen.

Jay nimmt erfreut wahr, dass sich insbesondere in Berlin immer mehr

Menschen mit Care und Aktivismus beschäftigen.

Bisher ist Jays Retreat-Center noch virtuell: Es gibt den Blog und eine

Facebook-Seite. Jay stellt fest, dass »Care aus einer queeren/trans dis-

kriminierungskritischen Perspektive« zugänglicher geworden sei durch

Onlineangebote. Für Jay selbst ist die Vernetzung über Facebook wich-

tig. Virtuelle Räume böten die Chance, »dass Menschen sich vernetzen

können, auch wenn sie nicht an einem Ort sind, und vor allem auch für

ländliche Strukturen«. Was jedoch fehle, sei ein Raum für Austausch: Jen-

seits »klassischer Selbsthilfeforen, die ja ein Care-Medium oder auch ein

Community-Care-Medium« seien, finde er wenig statt.

Dass sich Jay heute intensiv mit Care beschäftigt, sieht Jay in der eigenen

Biographie begründet: »Ich möchte anderen die Unterstützung geben,

die ich mir selbst gewünscht hätte, als ich eine Gewalterfahrung gemacht

habe.« Jay kann sich nicht vorstellen, auf Dauer in der ersten Reihe zu stehen

bei der Antigewaltarbeit. Jay fragte sich also: »Wie kann ich diese Art von

Arbeit oder Engagement unterstützen, ohne immer selbst die Unterstüt-

zung zu leisten? Mir wurde klar: Ich würde perspektivisch gerne Menschen

unterstützen, die andere unterstützen.«

Auch in aktivistische Räume möchte Jay intervenieren. Jay erzählt: »Ich

bin linksradikal sozialisiert, war lange in der autonomen Szene. Ich habe

gemerkt, das ist eine Form von Aktivismus, die weit weg von mir ist, weil

sie nicht caring ist.« Man müsse dort Leistungsansprüchen gerecht werden,

für viele Aktionsformen brauche man einen fitten Körper. Zudem stört

Jay die Ausrichtung auf Coolness und Performance. Jay fühlt sich in der

Antidiskriminierungs- und Antigewaltarbeit wohler: »Das ist für mich näher

an Menschen dran.«

Selbstsorge versteht Jay als eng mit Fürsorge verbunden. Nur auf sich

schauen und sich aus Aktivismus rausziehen – von dieser Darstellung von

Selbstsorge hält Jay nicht viel. Selbstsorge ist für Jay eine Frage der Haltung

und eine Praxis, die wenig mit To-do-Listen zu tun hat. Jay ergänzt: »Obwohl

es gut ist, Übungen, Techniken undAnsätze zu haben, die das unterstützen.«

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 203

Für Jay bedeutet Selbstsorge, sich mit Fragen wie diesen zu beschäftigen:

»Wie möchte ich leben? Wie möchte ich arbeiten? Wie möchte ich mich

durch dieWelt bewegen?Wiemöchte ich mich auf andere Menschen bezie-

hen, wie tut mir das gut, und was brauche ich dafür?« Selbstsorge berühre

jeden Aspekt des Lebens.

Selbstsorge und Fürsorge haben sich für Jay lange als sich ausschließend,

als Entweder-oder angefühlt: »Entweder ich unterstütze andere und stelle

mich selbst zurück – oder es geht ummich, dann fordere ich Unterstützung

ein oder versorge mich selbst. Es hat lange gebraucht, um dieses Entweder-

oder aufzulösen: dass es auch um mich gehen kann, während ich andere

unterstütze.« Um diese und weitere Dichotomien zu hinterfragen, sei die

Reflexion der eigenen Glaubenssätze wichtig: »Welche Glaubenssätze prä-

gen meine Form von Aktivismus, Engagement oder Arbeit? Was hält mich

davon ab, etwas anders zu machen?« Jay versteht die Auseinandersetzung

mit Selbstsorge und kollektiver Fürsorge als »eine Form von Widerstands-

praxis, ohne dass es gleich öffentlich deutlich wird. Mich mit diesen Fragen

zu beschäftigen – wie möchte ich leben, arbeiten, mich auf andere be-

ziehen, mich durch die Welt bewegen? –, das sind aktivistische Fragen.«

Elementar ist für Jay, dabei neoliberale normative Ideen von Selbstsorge

infrage zu stellen und zu zeigen, dass Selbstsorge auch etwas anderes

bedeuten, anders stattfinden kann. Oft bekomme man zu hören: »Geh mal

in ein Wellnesshotel, mach einen Yoga-Kurs und iss bio!« Jay erläutert:

»Kapitalismus profitiert von Self-Care, was Selbstoptimierung angeht: Ich

steh dann wieder fit und leistungsstark dem Arbeitsmarkt zur Verfügung.«

Auch Community-Care ist für Jay eine Frage der Haltung, nämlich die Hal-

tung eines »Zusammenhang[s] vonMenschen«. Oft blieben Fragen rund um

Care – »Wie möchten wir miteinander umgehen? Was ist uns da wichtig?«

– in Gruppen unausgesprochen, der Austausch darüber fehle. Jay ergänzt:

»Viele Selbstverständlichkeiten sind trotzdem da: ›Wir sind füreinander da,

wenn es wem schlecht geht.‹« Durch eine bewusste Beschäftigung mit Care

könne dieser Aspekt gestärkt werden, dann könnten Vereinbarungen und

Verabredungen getroffen werden.

Jay setzte sich schon lange intensiv mit zwischenmenschlicher Gewalt in

queeren Kontexten und mit verantwortungsvollen Communitys auseinan-

der. Als Jay einige Zeit in den USA lebte, beschäftigte sich Jay viel mit dem

Konzept Community-Accountability. In diesem Zusammenhang begegnete

Jay zum ersten Mal der Begriff Community – und Jay begann sich zu fragen,

was eine Community eigentlich ist und ausmacht. Jay spricht als Aufgabe an,

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Care trans_formieren

»Menschen in einer Community dazu zu bringen, sich dafür zu interessieren

und aktiv zu sein«.

»Wie möchten wir miteinander umgehen?« – diese Frage ist für Jay zentral.

Als Bausteine einer Caring Community nennt Jay, »sich verantwortungsvoll

zu verhalten, wertschätzend miteinander umzugehen, diskriminierungs-

sensibel zu sein, eigene Privilegien zu reflektieren, Raum fürmarginalisierte

Perspektiven zu schaffen«. Dazu gehöre auch, sich mit der Frage zu befas-

sen, was unter Solidarität und Kritik verstanden wird, und zu klären: »Was

brauchen wir, um im Dialog miteinander bleiben zu können?« Um im eige-

nen Alltag mehr Community-Care zu etablieren, lud Jay über mehrere Jahre

zum Sonntagsdinner und kochte für das eigene Umfeld. Jay wohnt allein

und vermisste das gemeinsame Essen in WGs und Hausprojekten: »erzäh-

len, im Kontakt sein – wo alle Themen und Inhalte möglich sind und was

kein Politgruppentreffen ist, bei dem klar ist, wozu ich mich austausche.«

Durch diese regelmäßigen Sonntagsdinner fühlt sich Jays Umfeld »mehr

wie Community an, weil sich alle über die Jahre ein bisschen kennengelernt

haben«. Dazu inspiriert haben Jay die regelmäßigen gemeinsamen Abend-

essen einer Community in der Bay Area in Kalifornien, wo Jay einst wohnte.

Mit dieser Community ist Jay heute vor allem über eine Whatsapp-Gruppe

verbunden: »Es ist klar, wir beziehen uns aufeinander, wissen voneinander

und organisieren viel zusammen.« Als eine gemeinsame Freundin Krebs

hatte, waren sie alle da, sprachen sich ab, teilten die Termine untereinander

auf. Jay erzählt: »Da ist Verbundenheit entstanden in der Zeit, Gespräche

untereinander: ›Wie geht es dir damit, was brauchst du jetzt, nachdem

du mit im Krankenhaus warst?‹ Das wird dann von jemandem anderem

geleistet, also dieser zweiten, dritten Reihe.« Alle, erinnert sich Jay, hätten

beitragen können, was sie konnten und gerne machten: »Wer kocht gerne,

und wer macht gerne den Papierkram? Wer ist wie nah an der Person dran,

und was ist dann möglich? Was kann ich machen, wenn ich die Person nicht

so gut kenne? «

Jay verortet sich als genderqueer. Bei der Bildungsarbeit versucht Jay, Me-

thoden für trans/queere Lebensentwürfe zu finden. Von Bedeutung seien

neben der Diversität von Körpern auch Fragen rund um Familienentwürfe.

Jay erzählt: »Für mich als genderqueere Person stellt sich die Frage: Wie

kann ich meine Herkunftsfamilie mitdenken? Gehe ich davon aus, dass

meine Herkunftsfamilie, wenn mir was zustößt, automatisch für mich da

ist, dass Sachen aufgefangen werden?« Die Herkunftsfamilie funktioniere

nicht automatisch als sorgende Gemeinschaft oder als Ort, an dem Care

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 205

stattfinde. Zudem hätten viele queere und trans Personen keine eigenen

Kinder, Pflege müsse also anders organisiert werden.

Care-Aktivismus reicht in Jays Verständnis über die eigene Lebenszeit hin-

aus. Diesbezüglich ist Jay inspiriert von der Gruppe Generation 5, die dafür

kämpfe, dass es in fünf Generationen keine sexualisierte Gewalt gegen Kin-

der mehr geben wird. »Das hat mich anfangs durcheinandergebracht, dass

es Ziele geben kann, die über die eigene Generation hinausgehen«, erinnert

sich Jay. Angeschlossen hätten sich einige Fragen: »Welche Vision habe ich

eigentlich? […]Was davon lebe ich heute schon? – Und dann zumerken, dass

ich mir natürlich eine Caring Community in der utopischen Gesellschaft

wünsche. Was heißt das eigentlich, und welche positiven Formulierungen

finde ich dafür? Und warummache ich das jetzt gerade nicht? Wie kann ich

das stärker leben? Welche Veränderungen entstehen, wenn ich nicht nur

ankämpfe gegen das, wogegen ich bin, sondern auch stärker praktiziere,

wofür ich bin?«

»Wie stelle ich mir Gesellschaft in hundert Jahren vor?« Bei dieser Visio-

nenübung in Jays Workshops geht es Jay auch um die Frage »Wer kommt

da drin vor und wer nicht?« Diese Frage beschäftigt Jay: »Community-Care

birgt immer dieselbe Gefahr wie in Finanz-Coops – die laufen gut, wenn

viele Menschen beteiligt sind, die Geld reinbringen. Bei Community-Care

gibt es eine ähnliche Gefahr: dass sich Menschen finden, die alle gut in

der Lage sind, für andere zu sorgen, die die entsprechenden Kompetenzen

und emotionalen Fähigkeiten haben – und dass da Menschen rausfallen.

Ich kann mit meinem Umfeld anfangen: Wer kommt gar nicht in meinem

Umfeld vor? Wer hat keinen Zugang zu einer aktivistisch organisierten

Community-Care?«

Eine weitere Herausforderung besteht laut Jay darin, »wirklich auf eine

radikale Art und Weise fundamental zu gucken, wie machen wir Dinge

tatsächlich anders«. Es sei leichter, »auf das zurückzugreifen, was die

Gesellschaft dafür anbietet: doch das Geld zu finden, um eine Zusatzalters-

vorsorge oder eine Krankenversicherung abzuschließen, mit der ich zu

Heilpraktiker_innen gehen kann; oder mir selbst etwas zu gönnen, um mir

das Gefühl zu geben, mich zu belohnen«. Die Hürde für eine andere Care

bestehe darin, »wie schwierig es uns in dieser Gesellschaft gemacht wird, es

anders zu machen«. Dies hänge auch von Privilegien ab, also davon, ob ich

Ressourcen nutzen könne, die vom Staat oder der Herkunftsfamilie bereit-

gestellt würden. Um andere Care-Modelle zu entwickeln, müsse man sich

mit existenziellen Fragen beschäftigen; stattdessen, so Jay, »reproduzieren

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Care trans_formieren

wir, was in der Gesellschaft vorgelebt wird: Im Zweifelsfall kümmere ich

mich doch um mich selbst oder versuche, mich zu optimieren, um noch

besser zu werden. Oder, genderspezifisch: Ich darf mich nicht so sehr um

mich kümmern, ich muss mich vor allem um andere kümmern.«

Ein weiteres Problem sieht Jay in der kulturellen Aneignung von Care-

Praktiken durch weiße Personen: »Wo kommen Self-Care-Techniken her?

Welche Widerstandspraktiken sind damit verbunden?« Die Aneignung von

Selbstsorgepraktiken äußere sich ganz unterschiedlich, zum Beispiel: »Ich

kriege Gespräche über Yogakurse mit, in denen positiv betont wird, dass es

wenig um spirituelle Aspekte geht. Meistens werden diese Kurse vonweißen

Personen geleitet.« Es gelte, so betont Jay, sich mit den Geschichten der

Praktiken, zum Beispiel Yoga, zu beschäftigen: »Vonwemwurde es geprägt?

Wie sind die Ansätze durch die Welt gereist? Wo wurde es geklaut und wo

weitergegeben?« Jay nimmt »eine Shoppinghaltung [wahr] […]: Ich kann in

alles reinschnuppern und mich mit allem beschäftigen. […] Dass jeder An-

satz eine Geschichte hat und aus einem bestimmten Kontext kommt – wird

das verstanden?« Jay kritisiert die Haltung »Ich kann alles konsumieren und

bastele es mir zusammen, wie ich es gerne hätte«. Als Alternative schlägt

Jay vor, auf »Spurensuche zu gehen, noch mal genauer hinzugucken«: »Wel-

che anti-klassistischen Praktiken gab es in meiner Herkunftsfamilie immer

schon? Was ist ein Wissen von Frauen, das weitergegeben wurde, das nicht

normativ war oder das als Widerstandspraxis gedacht war?« Jay selbst sei

mit der eigenen Großmutter zum Thema Kräutersammeln ins Gespräch

gekommen – eine für sie wichtige Praxis.

Als ich nach den Auswirkungen von Professionalisierung frage, antwortet

Jay, selbst zu den »Professionalisierten« zu gehören. Das langfristige Ziel

sei allerdings, sich selbst überflüssig zu machen: »Es kann nicht das Ziel

sein, dass ich Umstände kreiere, in denen es notwendig ist, dass ich was

zu Selbstsorge oder Community-Care vermittle oder anbiete.« Jays Ziel ist:

»Communitys, Gruppen oder Einzelpersonen darin zu unterstützen, selbst

was aufzubauen. Ich begleite einen Prozess, in dem sie sich mit Themen

auseinandersetzen, sich Fragen stellen und Vereinbarungen treffen.«

Jay, inzwischen selbstständig, verdient mit dem Thema Community-Care

Geld. Folglich stellten sich Fragen der Finanzierung: »Wenn ich einen Wo-

chenendworkshop anbiete, wie viel darf der kosten, sodass möglichst viele

daran teilnehmen können? Wie viel brauche ich, um mich finanzieren zu

können?« Zwar gebe es grundsätzlich staatliche Fördermöglichkeiten, aber

sie seien kaum zugänglich, da »das Thema Self-Care oder Community-Care

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 207

im Aktivismus nicht so trendy ist, dass viele Stiftungen sagen würden:

›Oh, das wollen wir viel fördern!‹« Professionalisierung, sagt Jay, führe zu

Hierarchien. So richteten in den Workshops alle den Blick auf Jay, es sei

schwierig, Austausch zu organisieren. Deswegen findet Jay Räume wichtig,

»die nicht mit so viel ›Professionalität‹ aufgeladen sind«.

Auf meine Frage nach etwaigen Gegner_innen antwortet Jay lachend: »Wer

könnte etwas dagegen haben – gegen Selbstsorge? Aber vielleicht findet

dadurch viel Veränderung statt – was aber nicht mitzukriegen ist –, und

plötzlich ist eine kritische Masse erreicht.« Wir beenden das Gespräch

herzlich, und noch Tage später gehen mir neue Ideen und Fragen im Kopf

herum.5

Das Thema Care ist ein Lebensthema von Jay: Es begleitet Jay das ganze

bisherige Leben hindurch, und es weist in die Zukunft; es zieht sich durch

Jays Biographie und ist sowohl in Jays freiberuflicher Tätigkeit als auch in

Jays Freund_innenschaften von höchster Relevanz. Jay beschreibt sich als

in der Vergangenheit in selbstorganisierten Räumen verortet, sieht sich in

der Gegenwart eher in der professionellen Sorgearbeit – und hofft, sich in

der Zukunft als Sorgearbeiter_in überflüssig machen zu können. Jay hebt

hervor, dass Erfahrungen mit Fürsorge in selbstorganisierten Räumen die

Grundlage der eigenen freiberuflichen Selbstständigkeit bildeten. Wie

auch mehrere andere Interviewpartner_innen kann Jay das Wissen und

die Praktiken, die sich Jay in ehrenamtlichen Kontexten angeeignet hat,

freiberuflich umsetzen.6

In Jays Sorgearbeit spielen Vorstellungen des Zukünftigen eine große Rolle. In

Workshops und Supervisionen stößt Jay kollektive Auseinandersetzungenmit

Zukünften an und arbeitet mit Visionenübungen, individuellen und kollekti-

ven. Die Umsetzung einer Vision versteht Jay als einen langsamen Prozess,

der Zeit brauche. Veränderungen seien nicht zwingend von außen erkennbar.

Jay mobilisiert Zukunftsvisionen, um bereits im Hier und Jetzt Veränderun-

gen imMiteinander – imSinne von:mehr Care – anzustoßen. Zudem verfolgt

Jay eine eigene Vision: die eines Retreat-Centers. Vor fünf Jahren startete Jay

online, 2022 soll es eröffnen. Virtuelle Praktiken helfen Jay, diesen zukünfti-

gen Care-Ort in die materielle Welt zu übersetzen. Jay entwickelt Visionen,

5 Das Interview führte ich im November 2017.

6 Zu queerem Selbstunternehmer_innentum vergleiche Kapitel 4, »Zwischen selbstsor-

gender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Care trans_formieren

um etwas, das noch nicht da ist, zu sehen, und hat das Vertrauen, dass die-

se Vision Wirklichkeit werden wird. Auch dafür, für sich selbst, nutzte Jay

eine Visionenübung: um die eigene berufliche Zukunft zu imaginieren und

zu klären, wie Jay die eigenen Fähigkeiten und Wünsche nutzen kann, um

ein Projekt zu entwickeln und zu verwirklichen. Interessant ist, dass Jays Vi-

sion, ein Retreat-Center für ausgebrannte Aktivist_innen, nicht vorbeugend

wirken wird, sondern eher eine Form der Heilung verspricht.

Jay entwickelt das Bild mehrerer Reihen an Sorgearbeiter_innen, um da-

mit unsichtbare Formen von Care und Aktivismus sichtbar zu machen. Dem-

nach sind Care-Aktivist_innen der ersten Reihe – zum Beispiel nahe Unter-

stützer_innen, Sozialarbeiter_innen oder Pfleger_innen – unmittelbar invol-

viert, sie stehen mit der zu unterstützenden Person in Kontakt; sie können

sich umdrehen, um sich von der zweiten Reihe Care-Aktivist_innen unter-

stützen zu lassen. Jay sieht sich selbst nach vielen Jahren in der ersten, nun

in der zweiten Reihe undwill sich um jene kümmern, die von der Arbeit in der

ersten Reihe erschöpft sind. Das Bild, das Jay anbietet, ist hilfreich; es macht

deutlich, dass Care ein Netz oder ein Kreislauf ist und dass auch Sorgearbei-

ter_innen Fürsorge benötigen. Jay entwickelt darin eine neue Rolle: die der

Sorgearbeiter_innen der zweiten und dritten Reihe, die Sorgearbeiter_innen

unterstützen. Ich frage mich, ob sich dieses Bild erweitern oder verkompli-

zieren lässt: Wird die dritte Reihe von einer vierten Reihe unterstützt? Wer

entscheidet, wer in der ersten und wer in der zweiten Reihe steht? Sind die

Reihen festgelegt oder wird regelmäßig durchgewechselt? Ich vermute, dass

der Platz, den die Einzelnen einnehmen, davon abhängt, welche Arbeit sie

sich vorstellen und übernehmen können. Hängt er außerdem davon ab, ob

ausreichend Personen in der ersten Reihe stehen, um eine zweite aufzuma-

chen? Es ist eine Frage der Aushandlung und der Kommunikation, vermute

ich. Jay betont, dass sich die Geben-Nehmen-Dichotomie auflösen lasse,wenn

die Sorgenden auf ihre Selbstsorge achteten und ihrerseits umsorgt würden.

Jay grenzt sich von Selbstsorgeaktivitäten ab, in denen es um Konsum

geht und die nicht allen Menschen zugänglich sind. Jay geht es darum, For-

men von Selbstsorge zu entwickeln, die nicht kommerzialisiert sind. Selbst-

sorge versteht Jay als eine Frage der Haltung. Eine Haltung zu kultivieren,

ist ein langfristiger Prozess. Jay stellt diese langsame Auseinandersetzung

mit der eigenen Haltung und die kreative Neuschöpfung eigener Selbstsor-

gerituale der To-do-Liste, die sich abhaken lässt, gegenüber. Klar wird: Es

braucht Recherchen, Kreativität und Geduld, um Sorgepraktiken zu entwi-

ckeln. Temporalität taucht hier erneut als Thema auf: bei der Spurensuche in

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 209

der Vergangenheit, um Sorge-Praktiken für die Zukunft zu schaffen. Deutlich

wird auch die Bedeutung therapeutischerMethoden für diese Form von Care-

Aktivismus, beispielsweise die Reflektion von Glaubenssätzen; deren Verän-

derung steht für Jay in enger Verbindung mit den Möglichkeiten, neue For-

men der Selbstsorge zu entwickeln. Für Jay beginnt Care mit der Arbeit an

der eigenen Biographie.

Sorgende Netzwerke aufbauen – das ist ein Ziel von Caring Communitys,

das Jay beschäftigt. In Jays Vision geht es darum,Care verbindlich jenseits von

Liebesbeziehungen und Familienverhältnissen zu organisieren. Insbesonde-

re queere und trans Menschen könnten selten auf Care vonseiten der eige-

nen Herkunftsfamilie zugreifen; auch Care im Alter müsse anders organisiert

werden, da die Pflege durch eigene Kinder nicht die Norm sei. Ein wichtiger

Aspekt von Community-Care ist für Jay, dass Austausch stattfindet. Jay ist

begeistert von den Wissensnetzwerken, die virtuell entstehen, vermisst aber

Räume für Austausch jenseits klassischer Selbsthilfeforen. Es geht Jay also

auch um ein konkretes Aushandeln von Sorgebeziehungen und -dynamiken.

Jay liefert eine sehr klare und reflektierte Selbsterzählung. Im Gespräch

mit Jay kommen mir meine eigenen Gedanken ungeordnet vor, als würden

sie sich überschlagen. Jay spricht langsam und achtsam, in fast druckreifen

Sätzen. Ich würde diese Form des Kommunizierens als Doing Achtsamkeit

oder als Sprache der Achtsamkeit beschreiben. Die Form des Care- und acht-

samen Aktivismus, die Jay organisiert, zeigt sich im Interview. In Jays Arbeit

geht es viel um die Verbalisierung von Unausgesprochenem, darum, Sorge-

bedarfe, -beziehungen und -haltungen zu reflektieren und miteinander zu

besprechen. Ich frage mich, wie damit umgegangen werden kann, dass nicht

alle Menschen die gleichen Voraussetzungen dafür haben, eigene Wünsche

und Erfahrungen in Worte zu fassen.

Jay versucht, die eigene Vision kollektiv umzusetzen, organisiert vieles

aber doch allein. Wie entsteht Community für Community-Care? Dies ist ein

Hauptaspekt in Jays Arbeit: andere Personen zu mobilisieren, sich für das

Thema zu interessieren. Er berührt auch Jays eigene Erfahrung in der freibe-

ruflichen Arbeit: dass man zeitweise allein ist mit den eigenen Visionen. Das

Thema selbstorganisierte Fürsorge ist politisch aufgeladen. »Was ich schon

immer gemacht habe, wird nun bezahlt« – eine typische Erzählung queerer

Selbstunternehmer_innen?7

7 Vergleiche Kapitel 4, »Zwischen selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_in-

nentum«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Care trans_formieren

Jay nutzt Begriffe wie Caring Communitys oder Community Accountabi-

lity, um in Workshops Techniken weiterzugeben, mit denen Personen anders

über Care nachdenken können. Diese und weitere Konzepte, mit denen Jay

arbeitet, stammen aus dem englischen Sprachraum, auch der Begriff Com-

munity. Begriffe, wie Caring Communitys oder Community Accountability,

werden dynamisch entwickelt, sie transformieren sich laufend. In Jays Erzäh-

lung werden transnationale Netzwerke sichtbar; Sorge-Ideen wandern weiter

und werden in einem neuen Kontext anders gedacht. Ich frage mich, ob da-

bei bisweilen neue Begriffe für alte Praktiken verwendet werden. Entwickeln

freiberufliche Trainer_innen – ähnlich wie Wissenschaftler_innen – neue Be-

griffe, um sowohl neue Debatten anzustoßen als auch durch ein Alleinstel-

lungsmerkmal eine Nachfrage nach Workshops zu schaffen?

Jay entwickelt ein professionalisiertes Vokabular zu persönlichen und inti-

menThemen; hierbei entsteht eine interessante Spannung zwischen Intimität

und Professionalität. Dass Jay eine professionalisierte Variante von Sorgear-

beit leistet, zeigt sich auch in ihrer äußeren Form: Statt in einer Kneipe wird

in einem Seminarraum im Stuhlkreis mit Moderationskarten und Flipchart

über Care gesprochen. Jay erscheint als Expert_in für Themen, die uns al-

le etwas angehen. Trainer_innen wie Jay professionalisieren sich, staatliche

Förderungen für Jays oder ähnliche Angebote gibt es allerdings kaum. Die

Hierarchien, die durch Professionalisierung entstehen, sieht Jay kritisch. Die

eigene Rolle versteht Jay als Prozessbegleitung –mit dem Ziel, sich als solche

überflüssig zu machen; gleichzeitig muss Jay mit dieser Arbeit Geld verdie-

nen. Hier zeigt sich für mich die Notwendigkeit, in Zukunft andere Care-

Modelle zu entwickeln, die eine Alternative zur (prekären) Selbstständigkeit

bieten.

Zusammenfassend geht es Jay um Transformation durch Für_Sorge: so-

wohl um eine Veränderung der eigenen Haltung und Werte als auch um ge-

samtgesellschaftlichen Wandel. Aktivist_innen in diesem Feld beschäftigen

sich mit grundlegenden Fragen zu Arbeit, Beziehungen und Lebensverhält-

nissen und schaffen Visionen, die langsam die Welt verändern können. Im

Sinne des präfigurativen Aktivismus werden diese Visionen bereits im Hier

und Jetzt in kleinen Communitys aufgebaut und erprobt (Haunss 2011). Als

Schlüssel für eine gesamtgesellschaftliche Transformation gelten für Jay die

Arbeit am Selbst und die Transformation von Beziehungen und Subjektivitä-

ten. Jay arbeitet mit Visionen von Care, die mehrere Generationen umfassen.

Der Dimension Zeit und der Langsamkeit spricht Jay eine bedeutende Rolle

zu: Transformation braucht Zeit und Sorge-Netzwerke brauchen Kontinuität.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 211

7.2 Trans und nicht-binäre Zukünfte zwischen ökonomischer,
körperlicher und rechtlicher Trans_formation

ImRahmen dieser Studie kam ichmit trans und nicht-binären Aktivist_innen

über Vorstellungen von Zukunft ins Gespräch. Die Zukunftsentwürfe meiner

Interviewpartner_innen bewegten sich zwischen positiven körperlichen, öko-

nomischen und rechtlichen Trans_formationen und dystopischen Entwick-

lungen. In diesem Unterkapitel möchte ich diese Perspektiven in ihrer Diver-

sität vorstellen und diskutieren.

In den Trans Studies gibt es eine Vielzahl an Auseinandersetzungen mit

Zeitlichkeit und Care. Transtheoretiker_in Hil Malatino (2019) setzt sich in

dem Essay »Future Fatigue. Trans Intimacies and Trans Presents (or How

to Survive the Interregnum)« kritisch mit normativen trans Zukunftsnarrati-

ven auseinander. In hegemonialen Erzählungen zur medizinischen Transiti-

on werde eine idealisierte Form der Zukunft versprochen, frei von Leiden und

Zweifeln. Diese Erzählungen würden sowohl von Anbieter_innen geschlechts-

angleichender Operationen verbreitet als auch von trans Youtuber_innen, die

ihre Erfahrungen mit Hormonen und OPs teilten, medizinisches Wissen zu-

gänglich machen und körperliche und emotionale Veränderungen dokumen-

tieren (Malatino 2019: 636).8 Hil Malatino schreibt: »The folks composing,

editing, and posting the vlogs are engaging in forms of care labor for and

on behalf of trans communities, documenting their own experience to edu-

cate and potentially mitigate feelings of isolation and anomie.« (Ebd.) Diese

Sorgearbeit der trans Youtuber_innen werde häufig von einer spezifischen

affirmativen Zukunftsorientierung begleitet. Wie Jordan E. Miller in seiner

Studie zur transmännlichen Vlogsphere zeigt, sind deren Narrative häufig

von transnormativen Annahmen geprägt, insofern sie ein bestimmtes Bild

verbreiteten, wie eine Transition auszusehen habe und wie trans Personen

in der Zukunft aussehen würden (Miller 2019).9 Dadurch werde die Diversi-

tät von trans Personen unsichtbar gemacht, was negative Auswirkungen für

8 Zu beachten ist, dass der Artikel sich auf den US-amerikanischen Kontext bezieht, wo

ein Großteil der trans Menschen OPs – die dort sehr viel stärker ökonomisiert sind als

im deutschsprachigen Raum – selbst bezahlen müssen.

9 Laura Horak (2014) baut auf die Studie von Tobias Raun auf, schaut sich die Narrative

rund umhormonelle Transition genauer an und entwickelt das Konzept der »Hormone

Time«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Care trans_formieren

trans Personen habe, die sich außerhalb der Männlich-weiblich-Binarität ver-

orteten, keine medizinischen Interventionen wünschten oder keinen Zugang

dazu hätten (ebd.). Hil Malatino weist darauf hin, dass nur wenige trans Per-

sonen die vermittelten Ideale jemals erreichten, und spricht in diesem Zu-

sammenhang von »trans exceptionalism« (Malatino 2019: 642). Vielen trans

Personenwerde auch langfristig die geschlechtliche Anerkennung verweigert,

und/oder sie erreichten keine »erfolgreiche Transition« (ebd.). Malatino plä-

diert deswegen für Formen von Fürsorge zwischen trans Personen, die es ih-

nen im gegenwärtigen Moment, im Jetzt, ermöglichten, Selbstliebe und ge-

genseitige Anerkennung zu kultivieren.

Einigen Interviewpartner_innen fällt es schwer, über die eigene Zukunft

nachzudenken. Rahel betont im Interview, dass sie intensiv Selbstsorge prak-

tiziert, um die Tage zu überstehen. Sie erklärt: »Manchmal ist es gerade zu

viel im Hier, was schwierig ist. Das verhindert, zu träumen und Utopien zu

entwickeln.« Ein Gefühl der Unsicherheit belaste sie: »Wie wird es in fünf Jah-

ren sein oder in einem dreiviertel Jahr?«10 Eine prekäre Gegenwart erschwert

es, Pläne für die Zukunft zu schmieden.11 Rahel bedauert dies, was darauf

hindeutet, dass Utopien zu entwickeln von ihr als stärkend empfunden wird.

Auch Nina, die von ökonomischer Unsicherheit und sozialer Isolation be-

troffen ist, fällt der Blick in die persönliche Zukunft schwer. Auf meine Frage,

wo sie sich in zehn Jahren sieht, antwortet sie:

»Ich schau eigentlich nicht so weit. Das Einzige, wenn ich in zehn Jahren

schaue – manchmal denk ich daran, wie ich vielleicht in zehn Jahren aus-

sehe. Aber sonst denk ich nicht so weit. […] Ich kann auch nichts mit Jahren

anfangen: wie alt du bist und so. Seit vier Jahren sagtmir das nichtsmehr, ich

fühle mich nicht so, wie ich die Zahl sehe. Ich bin wahrscheinlich auch noch

nicht so alt. Ich bin wahrscheinlich immer noch in der Pubertät, vielleicht

hört die auch gar nie auf, keine Ahnung. [lacht] Das Einzige, was du merkst,

wenn du älter wirst, ist der Körper, der vielleicht etwas mehr schmerzt. […]

Vielleicht wirst du auch ein bisschen weise im Geist. Sonst werde ich wohl

immer dieselbe sein, dasselbe Kind und so. [lacht] […] In zehn Jahren … – kei-

ne Ahnung.Wäre gut natürlich, wenn ich spätestens in zehn Jahren auf mei-

10 Zu den Care-Perspektiven und -Praktiken von Rahel vergleiche Kapitel 4, »Zwischen

selbstsorgender Fürsorge und Selbstunternehmer_innentum«.

11 Eine weitere Verunmöglichung von Zukunftsvisionen kann zudem auch mit dem Feh-

len älterer trans Menschen als Vorbilder verbunden sein.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 213

nen eigenen Beinen stehen und mein Leben selbst finanzieren kann. Aber

das sollte eigentlich schon vorher geschehen.«

Für Nina, die vor vier Jahren, in ihren Vierzigern, eine Hormontherapie be-

gann, sind Fragen zur Zukunft schwierig zu beantworten. Die Zeitlichkeit

scheint sich seitdem verändert zu haben, ihre Erzählung wirkt wie ein Zeit-

raffer: In einem Satz bringt sie ihre Kindheit, ihre Pubertät und ihr Älterwer-

den zusammen, alle Lebensphasen verbinden sich miteinander. Es lässt sich

hier von Trans Zeitlichkeit sprechen, insofern gängige cis-normative Vorstel-

lungen von Alter nicht greifen (Lau 2016). Nina interessiert sich dafür, wie

sie in zehn Jahren aussehen wird. Während des Interviews spricht sie immer

wieder an, dass sie das Gefühl habe, nie zu hundert Prozent »eine Frau« zu

werden. Auch nach einer geschlechtsangleichenden Operation werde sie die-

ses Ziel nicht erreichen: »Ich werde nicht an das Ziel kommen, denn ich kann

nie eine Frau sein. Ich kann nie ganz eine körperliche Frau sein, ich kann kei-

ne Kinder gebären, das wird nie kommen. Ich werde nicht an das Ziel kom-

men, wie ich mich vielleicht fühle.« Ninas Situation ist eine prekäre: Nach

ihrem Coming-out verlor sie aufgrund von trans Feindlichkeit ihre berufliche

Anstellung sowie einen Großteil ihrer sozialen Kontakte.12 Seit vier Jahren be-

wirbt sie sich erfolglos um Jobs, aktuell versucht sie, sich als Reinigungskraft

selbstständig zu machen. Sie erhofft sich, spätestens in zehn Jahren vom So-

zialamt unabhängig zu sein. Für Ninas Perspektive scheint mir Hal Malatinos

Idee der Zukunftserschöpfung zutreffend: die Erschöpfung transnormativer

idealer Zukunftsvorstellungen, die nur wenige trans Personen jemals errei-

chen können (Malatino 2019).13

Auch Sophie beschäftigt die eigene körperliche Transition in den kom-

menden zehn Jahren. Diese zu feiern, ist für Sophie Selbstsorge:

»Gleichzeitig ist Self-Care auch…–Es ist peinlich, sichmit 26darüber zu freu-

en, dass mir Brüste wachsen; das ist etwas, das man mit 14-jährigen Mäd-

chen gleichsetzt. Das würde ich nichtmit allen cis Freund_innen teilen. Aber

im trans Umfeld ist das normal, sich darüber zu freuen, das zu teilen, wenn

man möchte.«

12 Vergleiche Kapitel 3, »›Da wirst du von mir aber eine ganz andere Geschichte hören.‹

Trans Prekarität, Klasse und Care«.

13 So scheitert sie in ihrer Erzählung an heteronormativen Zeit- und Zukunftsvorstellun-

gen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Care trans_formieren

In Sophies Erzählung wird, ähnlich wie bei Nina, eine trans Zeitlichkeit spür-

bar. So freut sie sich mit 26 über eine körperliche Entwicklung, die in der cis

Zeitlichkeit mit Teenagerinnen in Verbindung gebracht wird. Das Zitat zeigt

zudem: Care eröffnet Räume für trans Zeitlichkeit.

Mehrere Interviewpartner_innen äußern die Beobachtung, dass für trans

Personen trans Care-Räume nach einer körperlichen Transition nicht mehr

wichtig seien.14 Sophie geht hingegen davon aus, dass trans Räume für sie

auch in Zukunft eine große Rolle spielen werden: »Ich glaube, es wird auch in

zehn Jahren, wenn das Transitionsverfahren hinter mir liegt, eine große Hil-

fe sein – außer wir erleben eine gesellschaftliche Revolution in den nächsten

zehn Jahren, aber das glaube ich nicht.« Allerdings ist sie sich unsicher, ob sie

in zehn Jahren noch transpolitisch aktiv sein kann. Es hänge »davon ab, wie

lange ich mir Aktivismus noch leisten kann«. Aktuell sei ihre ökonomische

Situation prekär; mit einer Dreißig-Stunden-Woche hätte sie mehr Zeit für

Aktivismus als heute. Sophie kann sich vorstellen, nach einer grundlegenden

Reform des Transsexuellengesetzes (TSG) auszusteigen: »dass ich das Gefühl

habe, okay, es gibt in der trans Bewegung nur noch marginal Dinge zu verän-

dern.« Zwar hält sie eine solche Entwicklung für unrealistisch, trotzdem ist

sie skeptisch, was ihre eigene Zukunft im trans Aktivismus betrifft. Denn Ak-

tivismus sei »vor allem eine Zeitfrage und wie lange man noch Energie hat«.

Für viele trans Aktivist_innen in der Schweiz und in Deutschland, die ich

interviewte, stehen rechtliche Veränderungen in der Zukunft imMittelpunkt.

In Deutschland ist die Reform des Transsexuellengesetzes (TSG) ein zentra-

les Anliegen sowie die Dritte Option. Zum Zeitpunkt meiner Forschung (2016

bis 2018) erarbeiteten unter anderem trans Aktivist_innen, die ich interview-

te, einen Vorschlag für einen neuen Gesetzesentwurf zum TSG und erhofften

sich ein reformiertes Gesetz für den nächsten Koalitionsvertrag.15 Sophie fand

es ermächtigend, an einem Gesetz mitzuarbeiten. Dass die TSG-Reform eine

breite öffentliche Unterstützung erfahren wird, glaubt sie nicht. Sie betont:

»Ich glaube, die Ehe für alle hatte eine hohe gesellschaftliche Unterstützung,

eine TSG-Reform findet beim Otto Normalverbraucher nicht unbedingt so

eine hohe Zustimmung.« Sie ist schockiert, dass sich das Gesetz so lange

14 Zur Debatte um trans Personen, die trans Räume nach ihrer Transition verlassen, ver-

gleiche Kapitel 6, »Sorgende trans Gemeinschaften aufbauen – von der Isolation zur

Kollektivierung von Care«.

15 Auch im Juni 2020war dieReformnochnicht umgesetzt (BundesverbandTrans* 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 215

halten konnte: »Es ist aus den 80er-Jahren – und wir haben jetzt 2017. Je-

des Mal, wenn gegen das TSG vom Bundesverfassungsgericht geklagt wurde,

hat die Bewegung gewonnen und der Staat verloren. Ich find krass, dass es

immer noch in Kraft ist, wenn auch ziemlich entkräftet.« Insbesondere der

Gutachtenzwang gehöre abgeschafft, auch aufgrund der Kosten: »Ja, es gibt

Prozesskostenhilfe für Leute, die es sich wirklich nicht leisten können. Aber

mit welchem Recht nehmen wir Beträge zwischen 2000 und 5000 Euro von

Leuten weg, die es sich gerade so leisten können?« Sophie resümiert: »Rol-

lenbilder ändern sich schneller als Gesetze, und gleichzeitig werde ich die

TSG-Reform wahrscheinlich persönlich mehr feiern als die Ehe für alle.«

Sophie sieht die Zukunft als potenziell dystopische:

»Sollte es passieren, dass die AfD in Deutschland an die Macht kommt und

mir die politische Situation nicht mehr geheuer ist in Deutschland, gehöre

ich eher zu den Leuten, die versuchen werden, nach Kanada oder woanders-

hin auszuwandern, als hier aktiv zu bleiben. […] Meine eigene Kapazität hat

Grenzen und auch das, was ich bereit bin, für die Bewegung zu opfern. Ich

bin bereit, viel Zeit und Energie reinzustecken, aberwenn es irgendwann um

Eingesperrt-Werden, Tod oder Flucht geht, dann entscheide ich mich eher

für Flucht.«

Als weiteren möglichen Grund, dem Aktivismus unter Umständen den Rü-

cken zu kehren, nennt Sophie die eigene Belastungsgrenze:

»Vielleicht überfordert mich die Außenwelt und Gesellschaft, und ich suche

meine nette Kommune, in die ich mich zurückziehe. Ich bin psychisch und

stresstechnisch anfällig. Ich könnte mir vorstellen, wenn die Gesellschaft

nicht somacht, wie ichmöchte, irgendwann zu resignieren undmir eine un-

abhängige Gruppe zu suchen, in der ich relativ geschützt vor der Außenwelt

existieren kann, ohne mich angegriffen zu fühlen.«

Auch die trans Organisation Trans-Hilfemacht sich über die Zukunft Gedan-

ken, über die von Trans-Hilfe und die der trans Menschen in der Schweiz.

Oskar erzählt mir, dass sich die Trans-Hilfe-Aktiven jährlich zu einem Retreat

treffen, in einem am See gelegenen Ferienhaus eines Kollegen, und Zukunfts-

fragen besprechen: »Wie geht es mit uns weiter in Zukunft – nicht nur, was

macht man nächstes Jahr, sondern die nächsten drei Jahre –, wohin will sich

der Verein entwickeln?« Alecs, Rechtsberater bei Trans-Hilfe, vermutet, dass

sich in der Schweiz in den nächsten zehn Jahren transpolitisch viel bewegen

wird: »Ich sehe, was sich alles bewegt und wie viele offene Türen wir einren-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Care trans_formieren

nen,wie enorm die Community gewachsen ist undwas das für Auswirkungen

hat auf trans Personen, auf ihr Wohlbefinden, aber auch auf die ganze Gesell-

schaft.«16 Andererseits, überlegt er, sei die Schweiz ein langsames Land.

Die Zukunft vieler selbstorganisierter trans/nicht-binärer/queerer Sorge-

Räume ist ungewiss. Das gilt auch für Hanks queeren Barbershop. Zum Zeit-

punkt des Interviews erfuhr sie gerade, dass sie den Raum, den sie seit zwei

Monaten zum Haareschneiden mietet, noch einige weitere Monate nutzen

kann. Auf meine Frage nach ihren Wünschen für das Projekt berichtet Hank:

»Wenn du mich vor zwei Monaten gefragt hättest, hätte ich einfach nur ge-

sagt: Ich will, dass das Projekt wächst und sich etabliert, eine Institution

wird, es einen festen Kundenstamm gibt und ich dann idealerweise ande-

re Leute beschäftigen kann, sodass jemand auch trans Frauen übernehmen

kann. Mittlerweile weiß ich nicht mehr, ob ich das möchte, ehrlich gesagt.

Ich bin selbst am überlegen, was als nächstes passieren soll. Es hat so wahn-

sinnig Erfolg, wennman sich überlegt, dass ich erst vor einem Jahr angefan-

gen habe mit nichts und jetzt zwanzig Schnitte die Woche mache. […] Das

ist schon fast an einem Punkt, wo ich auch davon leben könnte.«

Hanks Barbershop-Projekt ist dynamisch, in kurzer Zeit passierte sehr viel.

Hank hat verschiedene Zukunftsvisionen dafür. Sie kann sich einerseits vor-

stellen, es als Kunstprojekt auszubauen und dafür Fördergelder zu beantra-

gen. Andererseits sieht sie ein Potenzial darin, eine eigene Ökonomie aufzu-

bauen, aus der neue utopische Projekte entstehen können; zudem vermutet

sie, dass die Anziehung des Projektes gerade darin liegt, nicht institutionell

zu sein. Hier zeigt sich eine der Herausforderungen für queere Selbstunter-

nehmer_innen/Entrepreneurs, die Care-Räume aufbauen: Hank zufolge sind

es gerade die unsichere Zukunft und die prekäre Organisierung, die man-

che Kund_innen anziehen; der selbstorganisierte Charakter spreche sie an,

vermutlich auch weil sie sich als Teil eines neu entstehenden Projektes füh-

len könnten. Die Zukunft des Barbershops bleibt so allerdings prekär. Für

Hank ist es nach einem Jahr (Vollzeit-)Arbeit im Barbershop nicht möglich,

vom Einkommen zu leben. Die Zukunft des Projekts ist unbestimmt – was

Hank nicht nur negativ sieht: Es ermögliche, Neues auszuprobieren und fle-

xibel auf die Nachfrage zu reagieren. Langfristige und sichere Strukturen für

Care-Geber_innen wie Hank entstehen so allerdings nicht. Stabilität liefert

16 Zu den Care-Praktiken von Trans-Hilfe vergleiche Kapitel 6, »Sorgende trans Gemein-

schaften aufbauen – von der Isolation zur Kollektivierung von Care«.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 217

bei Butch Cut am ehesten der Raum, der über einen vergleichsweise langen

Zeitraum konstant blieb.

Rechtliche, ökonomische, körperliche und aktivistische Vorstellungen und

Bedingungen von Zukunft sind für trans und nicht-binäre Aktivist_innen eng

verwoben. Für einige steht zum Interviewzeitpunkt die eigene ökonomische

Zukunft im Mittelpunkt. Ökonomische Sicherheit bedeutet auch, Ressour-

cen zu haben, um transaktivistisch aktiv sein und bleiben zu können; eine

prekäre Situation erschwert das Entwickeln von Utopien. Urbane Projekte,

die trans/nicht-binäre/queere Care anbieten, sind unter Umständen gerade

wegen ihres selbstorganisierten Charakters und ihres ständigen Wandels an-

ziehend; eine unsichere Zukunft kann also deren Attraktivität ausmachen –

was die Prekarität der Projekte und der Sorgearbeiter_innen auf Dauer stellt.

Einige Interviewpartner_innen beschäftigt vor allem die eigene körperli-

che Veränderung. Dabei lassen sich trans/queere Zeitlichkeiten ausmachen,

da dominante Ideen von Alter und Zeitlichkeit nicht greifen.Welche körperli-

chen Veränderungenmöglich seinwerden, hängt auch von zukünftigen recht-

lichen Bestimmungen ab. Die Dystopien, die einige Interviewpartner_innen

formulieren, deuten darauf hin, dass sie die Gegenwart und die bisherigen

Errungenschaften als prekär und unsicher empfinden.

7.3 Ist die Zukunft nicht-binär?

In meiner Studie zeichnet sich ab, dass sich nicht-binäre Aktivist_innen

immer stärker organisieren. In vielen Interviews positionierten sich meine

Gesprächspartner_innen, ohne dass ich danach gefragt hatte, als binär oder

nicht-binär trans. Deutlich wurde, dass diese Trennung – binär trans versus

nicht-binär trans – in den trans Räumen, auf die sich meine Forschungs-

partner_innen bezogen, sehr wichtig ist. Zugleich erlebten viele sie als fluide

und die beiden Kategorien als Kontinuum.

Mio denkt, dass sich trans Räume entlang von Identitäten weiter aus-

differenzieren werden. In der Großstadt, in der Mio wohnt, gebe es schon

heute »eine starke eigene nicht-binäre Gruppe und dann eine trans weib-

liche und eine trans männliche Gruppe«. Die Landesverbände seien jedoch

dominiert von »klassischen Selbsthilfegruppen«: »sehr binär organisiert, mit

einem hohen Altersdurchschnitt«. Diese in meinem Forschungsfeld typische

Gegenüberstellung – von trans Selbsthilfe (älter und binär) einerseits, jünge-

rem nicht-binärem Aktivismus andererseits – verortet trans Selbsthilfe und

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Care trans_formieren

binären trans Aktivismus in der Vergangenheit und nicht-binären Aktivismus

in der Zukunft.Dies zeigt auch der T-Shirt-Slogan »The future is non-binary«.

Mio erhofft sich, dass es spätestens in zehn Jahren einen dritten Geschlechts-

eintrag gibt; dieser würde sehr viel verändern: »Es wäre eine Revolution mit

mehreren Aspekten.«

Auch Madeleine setzt Hoffnungen in das neue Personenstandsgesetz

(PStG, Dritte Option) und in die Reform des Transsexuellengesetzes (TSG).

Sie wünscht sich, dass »diese ganzen juristischen Fragen vereinfacht wer-

den« und die psychologischen Gutachten abgeschafft würden. Die aktuelle

Situation erlebt Madeleine als Fremdbestimmung. Selbstfindung, so erklärt

sie, sei wichtig, damit

»sich Leute als Gruppen finden. Bis vor ein paar Jahren war es nicht der Fall,

dass trans Leute dagegenhalten. Das war nur derWeg von einemGeschlecht

zumWunschgeschlecht.Was dazwischenwar, daswurde ganz schnell absol-

viert: ›Vergangenheit ist weg, jetzt bin ich ein völlig neuer Mensch.‹«

Madeleine plädiert dafür, auch die Chancen zu sehen, die ein Dazwischenmit

sich bringt; es sei »eine Bereicherung der Kultur«. Sie ergänzt: »Wir können

schon einiges beitragen. Aber zunächst müssen Leute ihre Stärke begreifen

und sich dementsprechend organisieren.«

Viele Interviewpartner_innen nennen als Aufgabe für die Zukunft, nicht-

binäre Perspektiven stärker in die Öffentlichkeit zu bringen. Sophie fragt sich,

wie man Binarität zerstören könne. Mittlerweile gebe es eine Akzeptanz für

trans Männer und trans Frauen, die größte Aufgabe in den kommenden Jahr-

zehnten sei es, zu vermitteln, dass es nicht-binäre Lebensweisen gebe, dass

man sich als weder männlich noch weiblich verorten könne. Entscheidend ist

für Sophie folgende Frage: »Wie fordern wir unsere Existenz in der Gesell-

schaft ein, ohne uns gleichzeitig den Regeln der jetzt vorherrschenden Ge-

sellschaft unterzuordnen?« Sie führt aus:

»Ja, wir haben eine höhere Akzeptanz von transMenschen, aber nur solange

sie diesem Klischee von männlich und weiblich entsprechen. Sobald man

aus diesem Klischee ausbricht und sich als trans Person non-binär verortet

oder eine maskuline trans Frau ist oder ein femininer trans Mann oder ein

Ballett tanzender trans Mann, bricht diese Akzeptanz schnell weg.«

Sophie sieht es als wichtige zukünftige Aufgabe an, Transnormativität entge-

genzutreten und auf die Vielfalt von trans Lebensentwürfen und Perspektiven

aufmerksam zu machen. Eine gewisse Akzeptanz für trans Personen, die den

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 219

Geschlechterbildern des Mainstreams entsprächen, sei inzwischen erreicht;

für Personen, die von der trans Norm abwichen, gelte dies nicht.

Die Gespräche mit meinen Forschungspartner_innen lassen darauf

schließen, dass sich trans und nicht-binäre Aktivist_innen in Zukunft stärker

der Frage zuwenden werden, wie transnormativen und binären Vorstellun-

gen entgegengetreten werden kann. Dabei zeichnet sich wie gesagt folgende

Gegenüberstellung ab: Binär wird gerne als eine Praktik der Vergangenheit,

nicht-binär als die Zukunft dargestellt. Im Kontext des nicht-binären Ak-

tivismus sind englischsprachige Begriffe vergleichsweise präsent, so wird

beispielsweise von Self-Care oder Empowerment gesprochen – statt von

Selbsthilfe, obwohl in den Gruppen ganz Ähnliches passiert. Dies deutet

auf eine Dominanz jüngerer und akademischer Personen in nicht-binären

Gruppen hin. Auch trans NGOs wie Trans-Hilfe grenzen sich von Selbsthilfe-

gruppen ab, indem sie diesen vorwerfen, zu sehr in der eigenen persönlichen

Geschichte gefangen zu sein. Nicht-binäre Bewegungen werden als sehr

dynamisch charakterisiert, als in Bewegung und als Räume, in denen Neu-

es geschaffen wird; binären trans Räumen wird hingegen Trägheit oder

Stillstand zugeschrieben. Dieser Stillstand spiegelt sich mit dem Stillstand,

was trans rechtliche Veränderungen angeht, zum Beispiel die ausbleibende

Reform des TSG.

Der Kulturanthropologe David Valentine (2007) setzt sich in seiner Eth-

nographie »Imagining Transgender« kritisch mit der Institutionalisierung

der Kategorie Transgender in den USA auseinander. Aktivist_innen wie

Forscher_innen, so Valentine, plädierten dafür, Transgeschlechtlichkeit als

getrennt von Sexualität zu betrachten. Gender-nicht-konforme Personen, die

ihre Geschlechtsidentität als nicht getrennt von ihrer Sexualität verstehen,

würden als altmodisch porträtiert, ihnen werde ein falsches Bewusstsein

unterstellt (Valentine 2007: 17). Oft handle es sich dabei um Personen, die

von Rassismus und Klassismus betroffen seien; deren komplexe geschlecht-

liche Verortungen würden unsichtbar gemacht (ebd.). Aktuell scheinen

trans Personen, die sich als binär verorten, von einer ähnlichen Abwertung

betroffen; auch sie werden als altmodisch dargestellt und der Vergangen-

heit zugeordnet. Wird die Kategorie Transgender heute von der Kategorie

nicht-binär/non-binary abgelöst? Welche komplexen geschlechtlichen Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Care trans_formieren

ortungen macht die Unterscheidung zwischen nicht-binär und binär trans

unsichtbar?17

7.4 Zusammenfassung

Dieses Kapitel war Sorge-Praktiken gewidmet, die sich mit Fragen des Zu-

künftigen befassen oder die gemeinsame Arbeit an einer sorgenden Zukunft

ins Zentrum stellen. Die Trans Studies Theoretiker_innen Jian Neo Chen und

micha cárdenas betonen, dass trans Zukünfte überraschend und unvorherse-

hbar sind:

»Perhaps trans futures, instead of looking like pink neon, bluegray steel, and

shining glass, look like bone and blood, like impure ecologies of mixing and

contamination, like reimagining kinship to include beings with manufac-

tured bodies, like clones and robots.« (Chen/Cárdenas 2019: 375)

Auch in meiner Studie wurde eine unvorhersehbare Dynamik von nicht-

binären/trans/gender-nicht-konformen Praktiken des Zukünftigen und

von Auseinandersetzungen mit Zukunft deutlich. Wie imaginieren meine

Forschungspartner_innen Zukunft, und welche Sorgepraktiken entwickeln

sie?

Trainer_in und Supervisor_in Jay nutzt die kollektive und individuelle Ar-

beit an der Zukunft, um mehr Raum für Für_Sorge zu schaffen. Jay verfolgt

die Vision eines Care-Ortes und einer Zukunft, in der Care mehr Zeit und

Raum eingeräumt wird, und sucht Mitstreiter_innen, um gemeinsam an die-

ser Vision zu arbeiten. Sich Zeit zu nehmen, um andere Formen der nach-

haltigen Selbstsorge und kollektiven Fürsorge zu erproben und zu etablieren

– »making time for care« (de la Bellacasa 2015) –, ist dabei zentral. In der

sorgenden Zukunft, die Jay imaginiert und ansteuert, wird Care als wichtige

Arbeit anerkannt.

Anderen fällt es schwer, über die eigene und kollektive Zukunft nachzu-

denken. Unsicherheiten in der Gegenwart scheinen den Blick in die Zukunft

zu verstellen; der Mangel an ökonomischen Ressourcen verhindert offenbar,

17 Jules Támas Fütty (2019) weist darauf hin, dass Abgrenzungen in trans Räumen, in de-

nen die eine Identität gleichsam auch als »progressiver« gilt, eine lange Tradition ha-

ben und sich schon bei transsexuell versus transgender ähnlich zugetragen hat.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Wege in eine sorgende Zukunft – Trans_formation durch Care 221

weit in die Zukunft denken zu können (Appadurai 2004). Nina und Sophie ge-

ben außerdem zu verstehen, dass eine körperliche Transitionserfahrung mit

neuen Erfahrungen von Zeitlichkeit, die quer liegen zu heteronormativen Le-

benslaufmodellen, einhergehen kann. Zukünftige rechtliche und gesellschaft-

liche Entwicklungen habenmassive Auswirkungen auf die Lebensmöglichkei-

ten meiner Forschungspartner_innen; bestehende Errungenschaften werden

von einigen als prekär erlebt.

Viele trans und nicht-binäre Personen, die ich interviewte, nehmen die

Zukunft als unsicher wahr, sei es aufgrund eigener ökonomischer Unsicher-

heit, sei es wegenmöglicher politischer Veränderungen oder sei es angesichts

der Offenheit der Richtung der persönlichen körperlichen Transformation.

Hil Malatino hebt die Notwendigkeit von trans Care-Praktiken, die auf den

gegenwärtigen Moment gerichtet sind, hervor und entwickelt die Idee der

Trans-for-Trans-Liebe »t4t« (Malatino 2019: 652). Diese sei radikal schwierig

und radikal transformativ zugleich, schwierig aufgrund der großen Band-

breite an trans Perspektiven (ebd.). Zentral sei die Frage, wie trans Personen

lernen könnten, sich gegenseitig zu lieben (ebd.). Malatino nennt als Weg,

sich von cis-normativen Weisen, trans Körper und Lebensweisen zu inter-

pretieren (als Scheitern, unauthentisch, fake), zu lösen und so Selbstliebe,

Selbstsorge und Selbstrespekt zu entwickeln. DieserWeg folge nicht der indi-

vidualisierenden Logik eines Zukunftsstrebens, das nur auf die eigene Person

fokussiert ist (ebd.: 654). Malatino schreibt: »The hope is that, in community

with one another, insulated – however temporarily – from cissexist modes of

perception, some significant healing might be possible« (ebd.).

Während trans/nicht-binäre/queere Perspektiven normative Vorstellun-

gen von Zukunft und Zeit infrage stellen, werden in aktivistischen Räumen

aber auch neue Normen geschaffen. Dazu zählt die Gegenüberstellung

von binärem und nicht-binärem trans Aktivismus, wobei ersterer in die

Vergangenheit, letzterer in die Zukunft projiziert wird. Mit dieser Brille

betrachtet, bauen nicht-binäre Aktivist_innen Fürsorge-Räume auf, die neu

und ungewohnt sind und in denen dynamisch neue Netzwerke gesponnen

werden, während Selbsthilfegruppen zu Care-Räumen der Vergangenheit

für jene werden, die Hilfe brauchen und in einem altmodischen Bild von

Geschlecht gefangen sind. Ich frage mich allerdings, ob die vorgeblich

neuen Sorge-Praktiken, die in nicht-binären Empowerment-Gruppen und

Cafés Anwendung finden, tatsächlich so neu und anders sind. Jedenfalls

dürften auch angesichts dieser Trennung und Zuschreibung Praktiken der

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Care trans_formieren

Sorge vonnöten sein, um in der Zukunft Räume gegenseitiger trans Sorge

aufzubauen.

Trans und nicht-binäre Aktivist_innen entwickeln Praktiken der Sorge,

die auf eine Trans_formation des Selbst, der Beziehungsweisen und der Ge-

sellschaft abzielen. Sich gemeinsam über Zukünfte Gedanken zu machen, die

anders sind als die Gegenwart, bedeutet, Samen individueller und gesamtge-

sellschaftlicher Transformationen zu säen, die über Fragen geschlechtlicher

Vielfalt hinausgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008 - am 13.02.2026, 20:42:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

