Erster Teil:
Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung
der transzendentalen Asthetik

1. Eine erste Anniherung an das Problem:
Ein neuzeitliches Verstiandnis der Anschauung von Raum und
Zeit — und erste Zweifel an seiner Angemessenheit

Kant hat seiner »Transzendentalen Logik« eine »Transzendentale As-
thetik« vorangestellt.® Damit war nicht eine Theorie des Schénen in
Natur und Kunst gemeint, sondern eine Theorie des Wahrnehmens,
gemif3 der Grundbedeutung des griechischen Wortes »Aisthesis«. The-
men dieser Transzendentalen Asthetik waren bei Kant die Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit. Denn diese leisten einen unerlaf3-
lichen Beitrag zum Aufbau jenes Erfahrungskontextes, innerhalb
dessen alles seine eindeutige Stelle finden muf3, was von uns als objek-
tiv giiltig anerkannt werden soll. Was sich nicht datieren und lozieren
la8¢t, steht im Verdacht, ein blofles Gebilde des Traums oder der sub-
jektiven Phantasie zu sein.

Nun galten diese Anschauungsformen fiir Kant als unverinder-
lich, ebenso wie die Kategorien des Verstandes. An dieser Uberzeugung
sind inzwischen Zweifel laut geworden. Die Weise, den Raum und die
Zeit anzuschauen, hat sich offensichtlich in der Geschichte verindert.
Das bekannteste Beispiel dafiir ist: Wahrend wir beim Blick in den »be-
stirnten Himmel« dessen Grenzenlosigkeit unmittelbar zu sehen mei-
nen, meinten die Alten, die begrenzende Himmelskuppel ebenso un-
mittelbar anzuschauen.

Gewohnlich halten wir die antik-mittelalterliche Art, den Raum
zu sehen, fiir die Folge einer Sinnestduschung. Die Astronomie hat
uns dariiber belehrt, daf es den »blauen Himmel, der sich als begren-
zende Kuppel iiber die Erde wolbt, nicht gibt. Und auf solche Weise
belehrt, »sehen« wir die Grenzenlosigkeit des Raums und kénnen dar-

6 KdrV, §§1-5.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25.01.2026, 05:21:41. /de/ay - [

29


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

tiber, angesichts unserer eigenen verschwindenden Kleinheit, erschrek-
ken. »Der Anblick einer zahllosen Weltenmenge vernichtet gleichsam
meine Wichtigkeit«.” Unsere heutige Anschauung des Raumes und der
Zeit ist also eine Folge des wissenschaftlichen Fortschritts. Und sie ist
zugleich die Bedingung wissenschaftlicher Forschung. Denn nur in den
gleichférmigen und indefiniten Raum und in die ebenso gleichférmige
und indefinite Zeit lassen sich die »Mef3daten« eintragen, aus denen
wir unsere Erkenntnisse gewinnen. Es mag im Lauf der Geschichte an-
dere Weisen gegeben haben, den Raum und die Zeit anzuschauen. Aber
nur die neuzeitliche Form der Anschauung von Raum und Zeit scheint
objektiv giiltige Erkenntnis mdglich zu machen. Nur sie ist deswegen
ein Thema der Transzendentalphilosophie, die es mit den Bedingungen
objektiver Erkenntnis zu tun hat. Jede andere Betrachtungsart gehort
demgegeniiber, nach geldufigem Urteil, zur »Wahrnehmungs-Psycho-
logie«.

Beschreiben wir die Eigenart neuzeitlichen Anschauens des Rau-
mes und der Zeit so, dann stellt sich die Frage: Durch welchen Verlust
an Zugdngen zum Wirklichen haben wir diesen Zuwachs an Exaktheit
erkauft? Erschopft sich die Weise, wie Dinge und Menschen im Raume
und in der Zeit sind, in jenen zahlenhaft ausdriickbaren Maf3verhalt-
nissen, die die Grundlage aller wissenschaftlichen Forschung sind? Gibt
es nicht eine raum-zeithafte Nihe und Ferne im Verhiltnis der Dinge
und Menschen zueinander, die sich nicht mit Mefsband und Uhr allein
feststellen la83t? Und sind es wirklich diese Maf3-Verhiltnisse, die uns
die Aussage gestatten: »Jedes Ding hat seinen Ort und seine Stunde,
und uns die Frage erlauben: »Haben Dinge und Menschen sihren< Ort
und >ihrec Stunde schon gefunden«?

Wiederum dringt sich mir hier meine Erinnerung an meine Be-
gegnungen mit Kiinstlern auf. Ich erinnere mich an einen Maler, der
seinen Schiilern den Sinn fiir Raum-Verhiltnisse schirfen wollte und
sie deswegen anleitete, irgendwelche, fiir sich genommen ganz gleich-
giiltigen Gegenstinde so lange im Raume zu bewegen, bis sie »ihre
Stelle« gefunden hatten. Um dies zu entscheiden, muften sich mit
den meflbaren Entfernungen ganz andere, qualitative Formen der Nihe
und Ferne verbinden, und das Netz der Beziehungen erschopfte sich
nicht in einem Gefiige von Maf3-Zahlen. Um dieses Beziehungsgefiige
zu erfassen, war ein anderes Sensorium nétig als die Fahigkeit zur

7 Kritik der praktischen Vernunft — KdpV A 289.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine erste Anndherung an das Problem

moglichst genauen Abschitzung mefibarer Distanzen. Der Kiinstler
aber, der sich bemiihte, seinen Schiilern eine dieser Aufgabe ange-
messene Unterweisung zu geben, setzte dabei voraus, dafs dieses Sen-
sorium nicht einfach als angeboren vorausgesetzt werden kann, son-
dern der Einiibung bedarf.

Was besagt angesichts solcher Fille die soeben zitierte Stellung-
nahme: »Das gehort nicht in die Transzendentalphilosophie, sondern
in die Wahrnehmungspsychologie«? Wer so spricht, setzt voraus: Das,
was soeben mit den Sitzen beschrieben wurde: »Jedes Ding hat auf-
grund seiner Eigenart seine Stelle im Raum« oder: »Es muf$ die ihm
angemessene Stelle finden, gehort gar nicht zu den Sachen, sondern
nur zu den Empfindungen, die sie, falls wir dafiir psychisch disponiert
sind, in uns auslosen konnen. Aber wozu dann die didaktische Bem:ii-
hung des erwihnten Meisters einer Klasse von Kunstschiilern? Warum
1&8t man nicht jeden bei den Empfindungen, die er eben hat oder nicht
hat? Wenn es aber hier wirklich etwas zu lernen gibt, dann scheint es
doch etwas an der Sache selber zu sein, wofiir die Schiiler durch der-
artige Bemiihungen hellsichtig werden sollen. Jener »Ort«, der mehr
ist als eine Schnittstelle in einem von uns konstruierten Koordinaten-
netz, ist etwas, das zur Sache selber gehort. Dann aber muf3 auch der
Raum, der diese Orte umschlief3t, erkannt werden, wenn wir die Dinge
in dem, was sie sind, begreifen wollen. Und Entsprechendes gilt von der
Zeit, in der alles, was ist und geschieht, die ihm zugemessene Frist und
Stunde findet. Um zu begreifen, was die Dinge und Ereignisse sind,
miissen wir erkennen, was jene Zeit ist, die ihnen Frist und Stunde ein-
zurdumen vermag.

Aber derjenige Raum, in dem die Dinge ihre eindeutig bestimm-
bare Stelle finden miissen, ist nicht der gegen seine Inhalte gleichgiil-
tige Maf3-Raum, sondern das diesen Dingen aufgrund ihrer Eigenart
zugehorige Gefiige von Orten und Bahnen, das ihnen erlaubt, das,
was sie sind, in konkreten Weisen des Seins-Vollzuges zu realisieren.
Und wiederum gilt Entsprechendes von der Zeit: Diejenige Zeit, in der
alle Ereignisse ihre Frist und Stunde finden, ist nicht die gegen alle
Inhalte gleichgiiltige Maf3-Zeit, sondern ein Gefiige moglicher Begeg-
nungen, die es einem Seienden erlauben oder verwehren, das, was es
ist, in Wechselbeziehungen des Tuns und Leidens zu realisieren.

Darum sind dieser Raum und diese Zeit, aber auch die Fahigkeit,
sie anzuschauen, Themen der Transzendentalphilosophie, nicht nur der
Psychologie. Das hindert nicht, daf3 die Psychologie uns iiber Hinder-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 31

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

nisse aufklidren kann, die der Erfiillung dieser transzendentalphiloso-
phischen Aufgabe im Wege stehen, und daf3 sie uns helfen kann, dieje-
nigen Fihigkeiten zu entwickeln, die zur Erfiillung dieser Aufgabe not-
wendig sind. Unterschiedliche Lehrer der Wahrnehmungskunst, nicht
nur Kiinstler, sondern unter anderem auch Philosophen wie Hegel und
Schelling bieten dafiir iberzeugende Beispiele.

2.  Was heiBBt »anschauen« und »wahrnehmen«?

a) Die Gestaltungskraft der Sinne und ein Versuch,
ihre Regeln neu zu formulieren

Die Psychologie und Philosophie der englischen Empiristen hatte die
»sensations«, also die Weise, wie wir durch die Sinne Kenntnis von
den Dingen erlangen, als eine Serie von »Sinnesreizen« gedacht, die
wir durch unsere Sinnesorgane in uns aufnehmen. Diese ihrerseits gal-
ten als isolierte Signale, z.B. einzelne Lichtblitze oder Tonsignale, die
von den Dingen ausgehen und die wir erst durch unsere »reflexions«
zueinander in Beziehung setzen. Diese Auffassung von unseren ele-
mentaren Beziehungen zur Wirklichkeit wirkt in Kants Begriff der
»Sinnes-Affektionen« noch nach, die als isolierte Signale den »rohen
Stoff« darstellen, aus dem wir unsere Erkenntnis der Gegenstinde auf-
bauen.

Dabei war Kants eigener Begriff der » Anschauungsformen« schon
der Ausdruck einer anderen, weniger »atomistischen« Auffassung vom
sinnenhaften Erkennen. Die Sinne sammeln nicht nur Signale, um sie
dem Verstand zur weiteren Bearbeitung zu tibergeben, sondern sind
immer schon formgebende Krifte und iiben durch diese Formgebung
»von vorne herein« oder »apriori« eine »Gesetzgebung« iiber die Wei-
se aus, wie die Dinge sich uns zeigen. Doch kann man fragen, ob Kant
an dieser seiner eigenen Einsicht konsequent genug festgehalten hat.
Denn das hitte ihn hindern miissen, den aus einer mechanistischen
Physiologie entlehnten Begriff des »Sinnesreizes« (»Affektion«) un-
differenziert auf die Beschreibung von BewuBtseinsphdnomenen wie
das Anschauen und Wahrnehmen zu tibertragen.

Versucht man, der formgebenden Kraft der Sinne, auf die Kant
uns aufmerksam gemacht hat, deutlicher Rechnung zu tragen, als dies
in der »Kritik der reinen Vernunft« geschieht, dann wird man vor

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine erste Anndherung an das Problem

allem die beiden ersten »Grundsitze des reinen Verstandes« neu for-
mulieren miissen, die bei Kant » Axiome der Anschauung« und »Anti-
zipationen der Wahrnehmung« heiffen®. Bei Kant namlich beruht die
objektive Geltung dieser ersten beiden »Grundsitze des reinen Ver-
standes« darauf, daf3 sie, weil sie dem Verstande entspringen, nur die
Form des Anschauens und Wahrnehmens betreffen kénnen, wihrend
alle angeschauten Inhalte den Charakter von rein subjektiven »Emp-
findungen« haben, die erst dem Verstand als »Materialien« fiir seine
gestaltende Titigkeit dienen. Im Unterschied zum Verfahren Kants
wird im folgenden versucht werden, die Axiome und Antizipationen
auf die Tdtigkeiten des Anschauens und Wahrnehmens selber zurtick-
zufiihren, statt sie dem Verstande zu entlehnen.

Trotz dieses Unterschiedes zu Kant wird es sich empfehlen, zu-
niichst einem Hinweis zu folgen, den Kant gegeben hat, der bei ihm
aber unentfaltet geblieben ist. Das Gesetz allen Anschauens laft sich
in » Axiomen« formulieren, die von allem zeitlichen Wechsel unabhin-
gig sind. Die Wahrnehmung dagegen verkniipft die augenblickshafte
Anschauung mit Inhalten der Erinnerung und der Erwartung. Thre Ge-
setze haben deswegen den Charakter von »Antizipationen«. Wir sehen
z.B. der aufspringenden Knospe, die wir wahrnehmen, die kommende
Bliite schon an. Oder wir nehmen die Wolke, die sich vor unseren
Augen auftiirmt, als eine Gewitterwand wahr, die sich alsbald mit Blit-
zen und Regenschauern entladen wird. Ist diese Unterscheidung ein-
mal getroffen, dann kann man versuchen, die Axiome und Antizipatio-
nen auf solche Weise neu zu formulieren, dafy ihr Bezug zu den
Inhalten des Anschauens und Wahrnehmens deutlicher hervortritt.

Fiir eine solche Neuformulierung habe ich in »Erfahrung als Dia-
log« einen Vorschlag gemacht: »Alle Inhalte der Anschauung sind ge-
staltete Groflen und gehen als solche aus der Antwort hervor, die wir
durch den synthetischen Akt des anschauenden Auffassens auf den
Anspruch des Wirklichen geben«;® »Alle Inhalte der Wahrnehmung
sind Phasen in einem Dialog zwischen dem wahrnehmenden Subjekt
und der Wirklichkeit und enthalten daher in sich den Niederschlag frii-
herer und die Antizipation kommender Wahrnehmungsweisen.« Der
an dieser Stelle vorgeschlagene Begriff des »antwortenden Gestaltens«

§ Vgl. KdrV A 162-176.
 EaD 334.
10 EaD 337f.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

33


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

scheint sich in erster Linie fiir eine Anwendung auf das »Axiom der
Anschauung« zu eignen. Das aber wird nicht ohne Einfluf$ auf das Ver-
standnis der » Antizipationen der Wahrnehmung« bleiben.

Dieser Vorschlag setzt freilich voraus, daf3 die Axiome und Anti-
zipationen in engerer Beziehung zur Sinnlichkeit gesehen werden, als
dies bei Kant geschieht. Denn die Anschauung und Wahrnehmung
sind, im Unterschied zum Verstand, immer auf das Konkrete gerichtet,
und ihre Gestaltungskraft ist nicht auf das rein Formale, gegeniiber al-
ler Differenz der Inhalte Indifferente beschriankt. Daraus ergibt sich
eine veridnderte Weise, die beiden Anschauungsformen, den Raum
und die Zeit, zu beschreiben. Und erst aufgrund dieser neuen Beschrei-
bung wird auch die hier vorgeschlagene Neuformulierung ihrer je-
weiligen Grundgesetze plausibel.

b) Anschauen als antwortendes Gestalten

»Anschauen, so sagt das soeben formulierte Axiom, heifst schon »ant-
worten«. Aus dieser Antwort gehen Gestalten hervor, die wir anschau-
end erfassen. Wir erfassen nichts, was nicht schon Gestalt hitte. Mag
beispielsweise unsere Netzhaut isolierten »Reizen« ausgesetzt sein
oder nicht: das zu entscheiden, ist eine Aufgabe des Physiologen. Als
sinnenhaft anschauende Wesen wissen wir davon nichts. Was wir an-
schauen, ist immer schon Gestalt. Und es ist die gestaltende Kraft un-
serer Sinne, die diese Gestalten hervorbringt. Aber dieses Gestalten ist
Antwort. »Anschauen« heifdt nicht: in schopferischer Phantasie Vor-
stellungen hervorbringen. » Anschauen« heifSt: so genau wie moglich
einem Anspruch entsprechen, der von den Gegenstidnden ausgeht. Das
erfordert jene Beharrlichkeit des Hinblickens und jene immer neue
Korrektur unserer Sichtweise, die ich bei den Malern am Bodensee be-

obachtet habe.

o) Die Raum-Anschauung

Bei Kant ist die Raum-Anschauung primér auf das umfassende Ganze
gerichtet, in dem alles, was uns zum Gegenstand wird, seine Stelle fin-
den mufS. Dieses vorwiegende Interesse am einen, allumfassenden
Raum ist verstidndlich. Denn hier wird jenes Ganze der Welt mit den
Sinnen angeschaut, das die Vernunft durch ihre Idee als Zielpunkt viel-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine erste Anndherung an das Problem

filtiger Verkniipfungstitigkeiten des Verstandes begreift. Der an-
geschaute Raum, so konnte man sagen, ist die den Sinnen prisent ge-
wordene Idee der Welt. Hier fiigt sich die Mannigfaltigkeit raumlicher
Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander verhalten, vor
allem die Mannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu einem umfassen-
den Ganzen zusammen. Aber dieses Vernunft-Interesse kann zu einer
sachfremden Uberformung dessen fiihren, was gerade die Eigenart der
Anschauungsform ausmacht. Denn die gestaltende Kraft des Anschau-
ens bezieht sich nicht nur auf das umfassende Ganze des Raums, son-
dern auch und vor allem auf die vielfaltigen rdumlichen Gestalten der
Dinge, die sich in diesem Raume bewegen und einander begegnen.

Erst wenn wir diese Gestalten der Dinge erfaf3t haben, konnen wir
unseren Blick fiir ihre Korrelationen schirfen und dann lernen, an die-
sen Korrelationen trotz all ihrer Verschiedenheit eine gemeinsame
Struktur abzulesen, durch die sie sich dem Raum als dem Gesamtgefii-
ge solcher Korrelationen einfiigen. Dieser methodische Vorrang des Er-
fassens raumlicher Gestalten vor der Frage nach dem »einen Raum«
hat Folgen fiir das Verstindnis der » Anschauungsformenc. Sie sind ge-
staltende Krifte, die zunichst die Weise bestimmen, wie einzelne Din-
ge und dann einzelne Relationen uns gegeniibertreten; und erst zuletzt
beziehen sie sich auf das Ganze der Gegenstandswelt. Wir schauen
nicht zuerst »den« Raum an, um dann sekundir den einzelnen Dingen
ihren Ort in ihm zuzuweisen; wir schauen zuerst die Raumgestalt von
Dingen an, um dann sekundir einen Blick dafiir zu gewinnen, auf wel-
che Weise sie im Raume sind und sich im Raume bewegen. Kurz: Die
Raum-Anschauung ist nicht angeboren, sondern wird erlernt, eingeiibt
und immer neu an dem, was Raume ist und geschieht, tiberpriift und
weiterentwickelt.

Darum ist der angeschaute Raum nicht der nach mathematischen
Regeln konstruierte, sondern der von individuellen Gestalten erfiillte,
ihnen die ihnen gemiflen Orte einriumende Raum. Was in ihm keine
eindeutig bestimmbare Stelle findet, steht im Verdacht, blofles Gebilde
subjektiver Phantasie zu sein. Aber dieses »Stelle-Finden« setzt eine
Raum-Struktur voraus, die der Vielfalt dessen angemessen ist, was die-
sen Raum erfiillt. Die Gestaltungskraft der Anschauung, die dieses
Raumgefiige hervorbringt, ist darum immer wieder daraufhin zu prii-
fen, ob sie jenes Gefiige von Orten und Bahnen entstehen lif3t, das der
Eigenart der Inhalte entspricht, die wir in diesem Raume anzuschauen
bekommen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

35


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik
B) Die Zeit-Anschauung

Was soeben von der Raum-Anschauung gesagt worden ist, gilt auch
von der Zeit-Anschauung: Bei Kant ist die Anschauung der Zeit ebenso
wie die des Raumes primir auf jenes Ganze bezogen, in dem alles, was
geschieht, datierbar sein muf3, also auf »die« Zeit, von der man im Sin-
gular sprechen kann und mufi. Das vorwiegende Interesse richtet sich
auf die eine, allumfassende Zeit im Unterschied von den »Zeitenc, de-
ren Eigenart von den Inhalten her definiert wird (so etwa wenn man
vom 17. Jahrhundert als der »Zeit der Religionskriege« spricht oder
von unserer Gegenwart als dem »technischen Zeitalter«). Und wie
beim Raume, so wird auch bei der Zeit dieses vorwiegende Interesse
Kants und anderer Philosophen an der einen, allumfassenden Zeit dar-
aus verstiandlich, daf8 in der Zeit- Anschauung wiederum das Ganze der
Welt sinnenhaft anschaulich wird, diesmal freilich unter einem spe-
ziellen Gesichtspunkt: Es ist die Welt als allumfassender Ereignis-Zu-
sammenhang, der in der Einheit der Zeit seine anschauliche Erschei-
nungsgestalt findet.

Aber auch hier ist zu betonen: Was primédr wahrgenommen wird,
ist nicht »die« im Singular verstandene Zeit, sondern die konkrete Ver-
laufsgestalt eines je konkreten Geschehens, z.B. die Verlaufsgestalt
einer Melodie, sodann aber eine Fiille ebenso konkreter Korrelationen
zwischen solchen Geschehnisreihen, z. B. zwischen dem Rhythmus der
Schritte eines Wanderers und der Melodie eines dabei gesungenen
Wanderliedes. Erst wenn wir diese Verlaufsgestalten und Rhythmen
konkreter Ereignisabliufe erfaSt haben, konnen wir unseren Blick fiir
den Zusammenklang oder die Disharmonie solcher Verlaufsgestalten
und Rhythmen schirfen und schliefSlich lernen, an ihnen, bei all ihrer
Verschiedenheit, eine gemeinsame Struktur abzulesen, durch die sie
sich der Zeit als dem Gesamtgefiige solcher Korrelationen einfiigen.

Auch die Zeit-Anschauung erweist sich als gestaltende Kraft. Sie
bestimmt zunichst die Weise, wie sich vor unseren Augen und Ohren
aus der Fiille dessen, was geschieht, identifizierbare Gegenstinde auf-
bauen, einzelne Dinge, die wir an der Zeitgestalt ihres Erscheinens er-
kennen. So erkennen wir einen Sprecher, auch wenn wir ihn nicht se-
hen, an Klanggestalt und Rhythmus seiner Sprachmelodie wieder. Erst
in einem zweiten Schritt fragen wir nach Relationen zwischen Dingen
und Personen, die ihr Sein in unterschiedlichen Zeitgestalten vollzie-
hen, und stellen dann beispielsweise die Frage, ob sie in der Unter-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine erste Anndherung an das Problem

schiedlichkeit ihrer Lebensrhythmen zur Begegnung miteinander fi-
hig sind oder beziehungslos »nebeneinander herleben«. Dann suchen
wir nach den kostbaren Stunden, in denen solche Begegnungen gesche-
hen konnen, und nach begrenzten Fristen einer moglichen Zeitge-
nossenschaft, die solche Stunden zuldf3t. Und erst zuletzt beziehen wir
diese Fristen und Stunden auf das Ganze, dem alle Ereignisse und Er-
eignis-Konfigurationen eingefiigt sind. Wir schauen nicht zuerst »die«
Zeit an, um dann sekundir den einzelnen Ereignissen ihr »Datum« in
dieser einen, allumfassenden Zeit zuzuweisen; wir schauen zuerst die
Zeitgestalt von Ereignis-Konfigurationen an, um dann sekundir sehen
zu lernen, auf welcher Weise sie »in der Zeit« sind und geschehen und
in ihr ihre Fristen und Stunden finden. Kurz: Die Zeit-Anschauung ist
nicht angeboren, sondern wird erlernt, eingeiibt und immer neu an
dem, was Zeit ist und geschieht, tiberpriift und weiterentwickelt.
Darum ist die angeschaute Zeit ebenso wie der angeschaute Raum
nicht ein nach mathematischen Regeln konstruiertes, gegen die Diffe-
renz der Inhalte indifferentes Maf3-System, sondern das von individu-
ellen Ereignisreihen und ihren je besonderen Zeitgestalten erfiilltes
Gefiige, das ihnen die ihrer Eigenart entsprechenden Fristen und Stun-
den einrdumt. Die Gestaltungskraft jener Anschauung, die dieses Zeit-
gefiige hervorbringt, ist immer wieder daraufhin zu priifen, ob sie je-
nes Gefiige von Fristen und Stunden entstehen 1af3t, das der Eigenart
jener Inhalte entspricht, die wir in dieser Zeit anzuschauen bekommen.

v) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns«

Raum-Anschauung und Zeit-Anschauung zeigen mannigfache Uber-
einstimmungen. Ein wesentlicher Unterschied freilich besteht zwi-
schen den beiden Anschauungsformen. Auf diesen Unterschied hat
Kant dadurch hingewiesen, daf3 er die Fihigkeit zur Raum-Anschau-
ung den »dufleren Sinng, die Fahigkeit zur Zeit-Anschauung aber den
»inneren Sinn« genannt hat. Alles, was uns »draufienc, in der Objekt-
welt begegnet, tritt uns als Raumgestalt und bezogen auf seinen Ort im
Raum gegeniiber. Das Subjekt dagegen und deshalb alles, was »drin-
nenc ist, wird in seinem Verhiltnis zum Raum als etwas Unridumliches
erlebt, wie ein unerstreckter Punkt, auf den freilich alle Raum-Punkte
perspektivisch bezogen sind. Im Gegensatz dazu ist zeitliche Erstrek-
kung kein unterscheidendes Merkmal der Auflenwelt. Das Subjekt
nimmt nicht nur Ereignisreihen in der Objektwelt wahr; sondern es

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 37

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

nimmt auch sich selber als verinderlich wahr und erfihrt sich damit als
ein Identisches, das wechselnde Zeitpunkte iiberdauert, solange »seine
Zeit« noch nicht abgelaufen ist. Nicht nur das »DraufSen«, sondern
auch das »Drinnen« hat seine Frist und Stunde. Auch die Zustinde
des Bewuf3tseins selbst haben ihre Rhythmen und Verlaufsgestalten.
Die Zeit des »inneren Sinns« oder, mit Husserl gesprochen, die Zeit
des »inneren ZeitbewufStseins«!! ist nicht die gleichformig verlaufen-
de, gegen ihre wechselnden Inhalte indifferente Mafizeit, die wir kon-
struieren, indem wir eine Abfolge gleicher Einheiten abzihlen. Sie ver-
lduft in Rhythmen, hat ihre »ritardandi« und »accelerandi« und ihre
shervorgehobenen Augenblicke und Stunden«. Deren Kostbarkeit be-
ruht darauf, daf sie, wenn wir sie verstreichen lassen, durch noch so
viele andere Zeiteinheiten nicht mehr eingeholt werden konnen.

Dabei hat die »innere« Zeit einen methodischen Vorrang vor der
»aufleren«. Denn nichts kann uns als Gegenstand der Auflenwelt zum
Bewufitsein kommen, ohne zugleich zum Moment unseres Selbst-
bewuBtseins zu werden. Und jede Verdnderung, die wir in der AufSen-
welt wahrnehmen, hat eine Entsprechung in der inneren Verinderung
unseres Selbstbewuf3tseins. Wenn wir uns daher an Ereignisse in der
Auflenwelt erinnern oder kiinftige Ereignisse erwarten, erinnern wir
uns zugleich an frithere Zustinde unseres eigenen BewufStseins und
erwarten dessen kommende Veranderung. Darum ist fiir alle Weisen,
wie wir die Zeit erleben, diejenige Zeit, die wir in uns selber wahrneh-
men, zugleich jener umfassende Zusammenhang, dem wir auch alle
Wahrnehmungen der Auflenwelt einordnen. Nur wenn wir von der
Weise absehen, wie die Zeit uns zum Bewuf3tsein kommt, und uns »auf
den Standpunkt eines dufseren Betrachters stellen«, bildet die abstrakte
Maf3-Zeit, die unsere Uhren und Kalender uns anzeigen, den umfas-
senden Zusammenhang, innerhalb dessen wir auch unsere Akte des
Anschauens und Wahrnehmens datieren. Fiir unser unmittelbares
Zeit-BewufStsein dagegen ist die innere Zeit mit ihren eigenen Rhyth-
men und Verlaufsgestalten das Maf3, mit dem wir alle wahrgenom-
menen Ereignisreihen der AuSenwelt, ihre Rhythmen und Verlaufs-
gestalten messen. Hier wird jene Einheit des Ich sinnenhaft wahr-
genommen, die die Vernunft als Idee, d.h. als Zielpunkt vielfaltiger
Verkniipfungstitigkeiten des Verstandes begreift.

Die Zeit, die wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, ist

" Edmund Husserl, Phinomenologie des inneren Zeitbewuftseins, Halle 1928.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine erste Anndherung an das Problem

nicht nur ein Modus, wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegen-
iibertritt; sie ist zugleich die den Sinnen prdsent gewordene Idee des
Ich, das den unterschiedlichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeu-
tige Stelle in einem geordneten Zusammenhang zuweist. Aber dieses
Ich ist kein »abstrakter Ich-Punkt«, und der Zusammenhang, den es
aufbaut, ist kein inhalts-indifferentes Maflsystem. Vielmehr ist dieses
Ich ein jeweils konkretes Subjekt, das sich und die Formen seines An-
schauens und Denkens an den Inhalten entwickelt, die es erlebt und in
Inhalte objektiv giiltiger Erfahrung verwandelt. Und die Aufgabe, die
Einheit dieses Ich zu wahren oder, wenn sie an der Disparatheit seiner
Erlebnisinhalte zu zerbrechen droht, wiederherzustellen, ist nicht die
Aufgabe, eine Distanz solcher Art zu gewinnen, daf dieses Ich vom
Wechsel seiner Inhalte véllig unbetroffen bleibt. Es ist die Aufgabe,
aus der Korrespondenz zwischen dem erfahrenen Anspruch der Dinge
und den darauf antwortenden Akten des Gestaltens die Einheit einer
Biographie aufzubauen. In der charakteristisch gestalteten Einheit die-
ser Biographie muf alles seine Stelle finden, was fiir uns als wirklich
geschehen gelten soll, statt nur getraumt oder ein Produkt spielerischer
Einbildungskraft zu sein.

Wie der angeschaute Raum, im Unterschied zur mathematischen
Raum-Konstruktion, ein Gefiige von Orten und Bahnen ist, die Begeg-
nungen zwischen verschiedenen Seienden méglich machen, so ist die
angeschaute im Unterschied zur konstruierten Zeit ein Gefiige von
Stunden und Fristen. Diese machen es moglich, daf8 Ereignisreihen
mit unterschiedlichen Rhythmen und Zeitgestalten einander begeg-
nen. Das gilt zunichst fiir denjenigen Zeit-Rhythmus, der fiir unseren
eigenen Lebensvollzug charakteristisch ist. Thm begegnen die Zeit-Ge-
stalten, in denen das Dasein unserer méglichen Objekte sich vollzieht.
Diejenige Zeit-Struktur, in der wir unser eigenes Leben vollziehen,
zeichnet unseren moglichen Begegnungen mit Objekten mit zuweilen
ganz anderer Zeit-Gestalt die kostbaren Stunden und fliichtigen Fri-
sten vor. Erfahrung ist moglich, sofern unsere Lebenszeit zugleich das
Gefiige moglicher Begegnungen mit der Welt-Wirklichkeit vorzeich-
net. Nur so kann das Ich sich an den Gegenstinden seiner Erfahrung
entwickeln und gerade in dieser seiner biographischen Entwicklung
seinen besonderen Charakter manifestieren.

Erst innerhalb dieses Geflechts von Begegnungen zwischen dem
Ich und seinen Objekten wird fiir uns auch sichtbar, wie die Gegenstin-
de sich untereinander durch die unterschiedlichen Zeit-Rhythmen

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 39

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

ihres Lebensvollzuges unterscheiden und dennoch in der umgreifenden
Zeit die Stunden und Fristen ihrer Begegnung finden. Dann sieht der
Betrachter den je individuellen Zeit-Gestalten, in denen verschiedene
Seiende ihren actus essendi vollziehen, die Chancen und Gefahren sol-
cher Begegnungen an und liest an ihrem gegenwirtigen Modus essendi
die Spuren ergriffener oder versiumter Chancen, vermiedener oder
durchlittener Gefahren ab. Und er erkennt an diesen konkreten zwi-
schen-individuellen Begegnungen die Struktur der umfassenden Zeit,
in der solche Begegnungen moglich sind.

Aber auch hier, wie schon beim Raume, muf8 hinzugefiigt werden:
Es sind die Inhalte, an denen die Struktur des umfassenden Kontextes,
in diesem Falle der Kontext der Zeit, sich bewihren muf3. Die gestal-
tende Kraft, die eine Fiille von Eindriicken zu solchen Verlaufsgestalten
zusammenfaf3t, ist die Wahrnehmung. Ohne die Gestaltungskraft der
Wahrnehmung kénnte aus dem fliichtigen Spiel der Erlebnisse, die sich
in unserem Bewuftsein ablosen, nicht die fest umrissene und wieder-
erkennbare Raum- und Zeit-Gestalt »auftauchen«, die wir wahrneh-
men. Aber alle Gestaltungskraft des Anschauens und Denkens muf3
»responsorisches Gestalten« bleiben und ist deshalb immer wieder dar-
aufhin zu priifen, ob sie den Rhythmen und Verlaufsgestalten der in-
nerlich und dufSerlich wahrgenommenen Ereignisse den angemessenen
Rahmen bereitstellen kann.

c) Die »je grofiere Wahrheit« und die Wahrnehmung
als Phase im Dialog

Man kann, wie Kant dies tut, die Weise, wie die Zeit und alle Ereignisse
in ihr uns gegeben sind, eine » Anschauung« nennen. Dann betont man
die »Anschaulichkeit«, mit der uns zeitliche Verlaufsgestalten, ihre
Rhythmen und Fristen gegeben sind, im Unterschied von der Un-
anschaulichkeit des Begriffs. Und zugleich macht man durch diesen
Sprachgebrauch die Gemeinsamkeiten deutlich, die zwischen dem Er-
fassen des Raumes und dem der Zeit besteht. In beiden Fallen handelt
es sich um » Anschauungsformen« (vgl. o. S. 29). Man kann aber auch
dem an fritherer Stelle erwidhnten Hinweis Kants folgen und zwischen
» Anschauung« und »Wahrnehmung« unterscheiden. Dann lenkt man
die Aufmerksamkeit darauf, daf8 die Anschauung es immer mit dem
Gegenwirtigen zu tun hat, die Wahrnehmung dagegen Erinnerung

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine erste Anndherung an das Problem

und Erwartung mit dem gegenwirtig Angeschauten verbindet: Wir se-
hen den Raubvogel im Flug und nehmen die Zeitgestalt dieses Fluges
nur dadurch wahr, dafl wir den Vogel »vom Himmel herabstoflen« se-
hen und ihm »die Richtung auf das Beutetier ansehen«, das er »so-
gleich in seinen Fangen halten wird«. Solches Woher und Wohin wird
nicht als Gegenwart angeschaut, sondern erinnernd und erwartend mit
der Gegenwart verkniipft.

Trotz dieses Unterschiedes gibt es eine wesentliche Gemeinsam-
keit beider Arten des Gestaltens. In beiden Fillen gehen die Inhalte,
die wir stets als gestaltete Grofien anschauen und wahrnehmen, aus
unserer gestaltenden Titigkeit erst hervor. Aber in beiden Fillen hat
diese gestaltende Titigkeit den Charakter einer Antwort, die wir auf
einen Anspruch zu geben versuchen. Das antwortende Gestalten der
Anschauung, so hat sich gezeigt, ist zwar »immer schon« geschehen,
sobald uns irgendetwas zum Bewuf3tsein kommt. Aber es unterscheidet
sich vom freien Spiel der Einbildungskraft dadurch, dafs es immer neu
am Angeschauten Mafy nimmt, um die hervorgebrachte Gestalt kri-
tisch zu iiberpriifen. Und Gleiches gilt von jenem wahrnehmenden Ge-
stalten, durch das wir, statt isolierte Ereignisse wahrzunehmen, Rhyth-
men und Verlaufsgestalten erfassen und sie immer schon dem Kontext
der Zeit einfiigen. Auch dieses aktive Gestalten, das wir wahrnehmend
vollziehen, nimmt immer neu am Wahrgenommenen Maf3, um zu prii-
fen, ob es wirklich den Eigenrhythmus und die spezifische Verlaufs-
gestalt der wahrgenommenen Ereignisse angemessen erfafit und dar-
aus denjenigen Kontext aufgebaut hat, in dem das Wahrgenommene
seine Eigenart unverstellt zur Geltung bringen kann.

Das impliziert einen scheinbar paradoxen Sachverhalt: Inmitten
der Antwort, die wir geben, wird uns ein Anspruch vernehmbar, der
»grofler« ist als unsere Antwort. Dieser Anspruch, den das Wirkliche
an uns richtet, ist das »erste Wort«, das den Dialog eréffnet. Und zu-
gleich ist er immer wieder das »letzte Wort, durch das der Gegenstand
unsere Antwort als vorldufig und iiberbietungsbediirftig erweist und
sich ihr gegeniiber als der »je grofSere« zu erkennen gibt. An ihm miis-
sen wir immer neu unsere Antwort kritisch messen. Damit aber bricht
dieser Anspruch den Dialog nicht ab, sondern treibt ihn voran.

Sobald uns deutlich wird, daf3 die Raum- und Zeit-Gestalten, die
wir anschauend und wahrnehmend hervorbringen, vorldufige und
tiberbietungsbediirftige Antworten auf einen »je grofSeren« Anspruch
sind, gewinnen wir einen neuen Blick auf die Gestalten, in denen das

Erkennen als antwortendes Gestalten A 41

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

Wirkliche uns anschaulich begegnet: Wir sehen ihnen die Herkunft aus
unseren fritheren Versuchen antwortenden Gestaltens an und lesen an
ihnen die Zukunft neuer Weisen des uns aufgetragenen Gestaltens ab.
Man sieht der begegnenden Wirklichkeit schon an, daf3 sie durch ihren
Anspruch das wahrnehmende Subjekt verindern und dann zu neuen
Weisen des Wahrnehmens fahig machen kann. Gemessen an dem Ziel,
auf das alles Bemiihen der Gestaltung ausgerichtet ist, erweist jede an-
geschaute und wahrgenommene Gestalt sich als Phase in einem Dialog,
der eine offene Zukunft noch vor sich hat.

An diesem Verhiltnis zwischen der Gestaltungstitigkeit, die wir
anschauend und wahrnehmend vollziehen, und dem Anspruch, dem
wir dadurch zu entsprechen versuchen, wird deutlich: Transzendentale
Asthetik ist mehr als blofe Wahrnehmungspsychologie. Gewifs ist sie
der Psychologie dadurch vergleichbar, daf3 sie es nicht mit einem ab-
strakten Ich-Punkt zu tun hat, sondern mit einem konkreten Subjekt
und seiner Biographie. Und dieses konkrete Subjekt lebt nicht in einer
wiederum abstrakten Zeit: der Mafizeit der Mathematiker, die gegen
alle Differenz ihrer Inhalte indifferent ist, sondern in einer konkreten
Lebenszeit mit ihren begrenzten Fristen und kostbaren Stunden. Diese
diirfen nicht versiaumt werden, wenn Begegnungen mit der Wirklich-
keit moglich sein sollen. Aber das spezielle Thema der Transzendenta-
len Asthetik ist jenes Verhiltnis von Anspruch und Antwort, aus dem
die Begegnung mit dem erst hervorgeht, was »objektiv giiltig« ist.
Durch dieses Moment des »je grofleren Anspruchs« taucht aus dem
Strom unserer subjektiven Erlebnisse dasjenige auf, was uns mit dem
Anspruch auf objektive Geltung entgegentritt, ja sich unserer subjek-
tiven Auffassungsart immer wieder korrigierend »entgegenwirft«, »se
objicit«, und sich auf diese Weise als »Objectum« erweist. Ebenso wie
die kantische, hat es auch eine weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie nicht nur, wie die Psychologie, mit den Zustinden, Tatigkeiten
und Inhalten unseres Bewuf3tseins zu tun, sondern mit den Bedingun-
gen, die die Begegnung mit dem objektiv Giiltigen méglich machen.
Das soll im folgenden an der »Dialektik der Wahrnehmung« aufge-
wiesen werden.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das dialektische Verhiltnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

3. Das dialektische Verhiltnis der Wahrnehmung
zum Gegenstand

Wir miissen, so hat sich gezeigt, anschauend und wahrnehmend titig
sein, wenn das Wirkliche uns in einer sinnenhaft erfaflbaren Gestalt
erscheinen soll. Der Anblick, den die Sache uns bietet, setzt unseren
Hinblick voraus. Und dieser Hinblick hat den Charakter des Gestaltens.
Insofern geben wir dem Wirklichen die Gestalt seines Erscheinens.

Ader jedesmal, wenn dieses »Erscheinen« geschieht, taucht der
Gegenstand aus all unseren Tatigkeiten als eine eigenstindige, sich
uns »entgegenwerfende« Wirklichkeit auf. Dann wird unser neuer
Hinblick zum reinen Medium, in dem die Sache uns ihren Anblick ge-
wihrt. Anschauend und wahrnehmend geben wir uns diesem Anblick
der Sache hin. Die Weise, wie sie selbst sich uns »prisentiertc, also vor
uns Gegenwart gewinnt, lafdt auch uns aus der Rastlosigkeit unserer
vielfaltigen Tatigkeit »auftauchen« und zur Gegenwart finden. Dieses
Moment der »Gegenwart-Findung« im Anschauen der Sache, die sich
uns prasentiert, gehort zu jedem Akt des Anschauens und Wahrneh-
mens. Doch wird sich an spiterer Stelle zeigen, daf} dieses Moment
speziell bei der ésthetischen Erfahrung besonders deutlich hervortritt
(s.u. S. 52 ff).

Diese Gegenwart, zu der wir im Akt des Anschauens finden, laf3t
fiir einen kostbaren Augenblick alle Prozesse des Gestaltens hinter
sich. Die »Prasenz« der wahrgenommenen Gestalt 13t uns uns selbst
und alles, was wir zu ihrem Erscheinen beigetragen haben, vergessen.
Insofern ist ein Moment der Selbstvergessenheit fiir jeden Akt des An-
schauens und Wahrnehmens wesentlich.

Aber gerade wenn es uns gelingt, uns selbstvergessen an das hin-
zugeben, was sich uns zeigt, bemerken wir alsbald: Die Selbst-Prisen-
tation der Sache enthilt einen Anspruch, der uns tiber die Weise hin-
austreibt, wie wir sie gegenwirtig erfassen. Die Gegenwart, zu der wir
in der Selbst-Prisentation der Sache gefunden haben, taucht alsbald
wieder ein in den Prozefs des weitergefiihrten Dialogs, den wir mit
dem Wirklichen fithren. Aber dieser Dialog hat nun seinen Charakter
verandert: Der Anspruch der Sache ist nun nicht linger ein blofs unbe-
stimmter Impuls, der erst in unserer Antwort eine bestimmte Gestalt
gewinnt. Er geht von einer Wirklichkeit aus, deren Gestalt uns wahr-
nehmbar vor den Augen steht. Wir gehen den weiteren Weg des Er-
kennens in der bleibenden Gegenwart der Sache, die sich uns gezeigt

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 43

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

hat. Das schliefit nicht aus, sondern ein, daf die Sache uns zeigt, daf3 sie
sich uns auf neue, angemessenere Weise zeigen wird, wenn wir zu
einer neuen, angemesseneren Weise des Hinblicks gefunden haben.

Dann wird uns auch riickschauend bewuf3t, da3 die Gestalt, die
sich uns zeigt, immer schon aus einem Wechselspiel von »Hinblick«
und »Anblick« (»respectus« und »aspectus«) hervorgegangen ist. So
konnen wir der Gestalt, die wir sehen, ihre Herkunft aus einer Ge-
schichte ansehen, an der wir, als Partner eines Dialogs mit dem Wirk-
lichen, wesentlichen Anteil haben. Und wir sehen vorher, daf3 diese
Geschichte eine noch offene Zukunft vor sich hat. Jeder Wahrneh-
mungsinhalt wirkt auf die Weise, wie wir ihn auffassen, verwandelnd
zuriick und treibt damit den Dialog mit der Wirklichkeit tiber seinen
gegenwirtig erreichten Status hinaus. Durch diese vorantreibende
Kraft macht der Inhalt, den wir erfassen, einen Anspruch geltend, der
grofler ist als die Weise, wie wir ihn anschauend und wahrnehmend
beantworten.

Das Moment der »Veritas semper maior« wird uns nicht erst dort
bewuf3t, wo wir auf die Inhalte unseres Anschauens und Wahrnehmens
gedanklich reflektieren, sondern schon im Akt des Wahrnehmens
selbst. Wir sehen der angeschauten und wahrgenommenen Gestalt an,
daf3 wir »noch einmal hinsehen« miissen, um an ihr Neues zu entdek-
ken, iiber das wir bisher »hinweggesehen« haben. Und bei diesem wie-
derholten Hinsehen kann uns deutlich werden, daf3 wir nicht nur in-
haltlich neue Details zu entdecken haben, sondern auch die Weise
unseres »Hinblicks« dndern miissen, wenn die Sache uns einen neuen
»Anblick« bieten soll.

In vielen Fillen reicht ein bloBer Wechsel unseres raumlichen
Standortes aus, um unserem Gesichtsfeld eine neue Gestalt zu geben.
Schon eine geringfiigige Bewegung unseres Korpers kann geniigen, um
uns sehen zu lassen, wie die verschiedenen Ebenen unseres Gesichts-
feldes sich gegeneinander verschieben, der Vordergrund sich vom Hin-
tergrund ablgst und zwischen beiden der wahrgenommene Gegenstand
sein »Tiefenprofil« gewinnt. Oft fithren wir solche Bewegungen un-
willkiirlich aus und nehmen dann die Verinderung unseres Gesichts-
feldes zumeist nicht ausdriicklich wahr. Wir kénnen aber von dieser
Maoglichkeit auch absichtlich Gebrauch machen, indem wir, um genau-
er zu sehen, unseren aufgerichteten Oberkérper seitlich hin und her
bewegen und dann bemerken: Der Gegenstand 16st sich von seinem
Vorder- und Hintergrund und tritt uns als dreidimensionaler Kérper

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das dialektische Verhiltnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

gegeniiber. Der so wahrgenommene Korper zeigt uns an, daf3 er eine
Riickseite hat, die er uns, bezogen auf unseren gegenwirtigen Standort,
verbirgt. Er laf3t uns sehen, daf$ wir ihn in seiner Einheit und Ganzheit,
die von all seinen »Aspekten« verschieden bleibt, gerade nicht sehen.
Und so bringt schon eine kleine Korperbewegung jenen Prozef3 in
Gang, durch den der wahrgenommene Gegenstand sich nicht nur von
seinem Vordergrund und Hintergrund abhebt, sondern von unserem
Wahrnehmen im ganzen. Nur so kann er gegeniiber allem, was wir
bildend hervorbringen, in seinem Eigenstand »auftauchen«.

Es wird sich zeigen, dafl in anderen Fillen ein weit radikalerer,
qualitativer »Perspektivenwechsel« notwendig ist, um den Anspruch
der Sache angemessener zu erfassen und zu beantworten. Um einen
Menschen in seiner Notlage wahrzunehmen, miissen wir nicht nur ge-
wisse, bisher unbeachtet gebliebene Details seines Anblicks ins Auge
fassen. Vielmehr ist ein anderer »Blick« notwendig als dazu, die Schén-
heit eines Sonnenuntergangs wahrzunehmen. Dann aber dndert sich
der ganze Kontext, in dem der Gegenstand sich uns zeigt. Wir sehen
an ihm nicht nur bisher Ungesehenes, sondern werden genotigt, die
Zielvorstellung davon zu dndern, was wir leisten miissen, um den Er-
fahrungskontext aufzubauen, innerhalb dessen der Gegenstand seinen
Anspruch an uns geltend machen kann. Zugleich mit der qualitativen
Verinderung unseres Blicks hat sich die regulative Idee jener »Welt«
verdndert, in der der Gegenstand in seiner neuen Qualitit uns begeg-
nen kann. Aus der Welt der schénen Gestalten ist eine Welt der Begeg-
nungen geworden, in denen es von uns abhingt, ob den Dingen und
Menschen, die uns begegnen, Méglichkeiten des Daseinsvollzuges zu-
riickgegeben werden, die ihnen bisher verweigert wurden.

In solchen Fillen wird besonders deutlich. Unser Anschauen und
Wahrnehmen kann nur gelingen, wenn es sich immer neu am Gegen-
stand »bilden« ldft und dann auch der »Bildung des Begreifens« neue
Aufgaben stellt. Wenn unsere Wahrnehmungsfihigkeit fiir solches Se-
hen tauglich werden soll, bedarf sie einer »Kultur«. Alle Versuche aber,
unsere Wahrnehmungsfihigkeit zu »kultivieren«, werden davon aus-
gehen miissen, daf3 jeder Wahrnehmungsinhalt auf die Weise, wie wir
ihn auffassen, verwandelnd zuriickwirkt und damit den Dialog mit der
Wirklichkeit iiber seinen gegenwirtig erreichten Status hinaus vor-
antreibt. In dieser vorantreibenden Kraft macht der Inhalt, den wir er-
fassen, einen Anspruch geltend, der grofSer ist als die Weise, wie wir
ihn anschauend und wahrnehmend beantworten. An dieser Stelle wird

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 45

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

noch einmal deutlich. Das Moment der »veritas semper maior« wird
uns nicht erst dort bewuf3t, wo wir auf die Inhalte unseres Anschauens
und Wahrnehmens gedanklich reflektieren, sondern schon im Akt des
Wahrnehmens selbst. Nur so konnen wir der Gestalt, die wir sehen,
den Vorgang ihrer Gestaltung »ansehenc, der sich, als Vorgang der
Umgestaltung, in die Zukunft hinein fortsetzen wird.

In der Weise aber, wie die wahrgenommene Gestalt des Wirk-
lichen den Impuls zu ihrer Umgestaltung schon in sich enthilt, tritt
eine eigentiimliche Dialektik zutage, die das Verhiltnis des wahrneh-
menden Subjekts zu seinen Gegenstinden bestimmt. Diese Dialektik
soll zunéchst allgemein und insofern noch etwas abstrakt beschrieben
werden. Das Gesagte wird sogleich deutlicher werden, wenn die Dia-
lektik an den verschiedenen konkreten Formen des Anschauens und
Wahrnehmens aufgezeigt werden wird

Einerseits ist es immer das Subjekt, das durch die Weise seines
Anschauens und Wahrnehmens aus der Fiille fliichtiger Eindriicke die
umrissene und wiedererkennbare Gestalt des Angeschauten und Wahr-
genommenen erst zustandebringt. Wenn vor unseren Augen eine sol-
che Gestalt auftaucht, sind immer schon wir, die anschauenden und
wahrnehmenden Subjekte, es gewesen, deren gestaltende Kraft dieses
»Auftauchen der Gestalt« moglich gemacht hat. Zugleich aber hat die-
ses Gestalten immer schon den Charakter einer Antwort. Es ist »re-
sponsorisches Gestalten« und setzt einen zuvor ergangenen Anspruch
des Wirklichen voraus. Darum kommt uns zwar nichts zum Bewuf3t-
sein, was nicht aus der gestaltenden Kraft unserer Subjektivitit erst
hervorgeht. Aber diese gestaltende Kraft selbst kime gar nicht zustan-
de, wenn nicht das Wirkliche uns mit der Maf3geblichkeit seines An-
spruchs begegnete.

Andererseits aber ist es immer der Gegenstand, der uns zu jenem
gesammelten Hinblick veranlaf3t, der nétig ist, wenn aus der Fiille der
Eindriicke, die wir empfangen, der Gegenstand des Anschauens gleich-
sam »auftauchen« soll. Und es ist immer der Gegenstand, der uns zu
jenem antwortenden Gestalten hervorruft, das im fliichtigen Voriiber-
gang der Bilder, die unser Vorstellen uns darbietet, jene Rhythmen und
Verlaufsgestalten aufbaut, an denen wir die Eigenart des Gegenstandes
erkennen. Ohne jene Sammlung, die vom Gegenstand ausgeht, kimen
die Tdtigkeiten der Synthesis gar nicht zustande, aus denen die an-
geschauten und wahrgenommenen Gestalten hervorgehen. Anderer-
seits ist es der gleiche Gegenstand, der uns und unserer gestaltenden

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das dialektische Verhiltnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

Tdtigkeit als Mafstab gegentibertritt, an dem unser Anschauen und
Wahrnehmen sich immer wieder als unzulidnglich erweist und so zur
Umgestaltung gendtigt, aber auch befahigt wird.

Aber der wahrgenommene Gegenstand ist nicht nur der Grund
unserer Wahrnehmungsfihigkeit und ihrer jeweils konkreten, im Lauf
unserer Geschichte sich ausformenden Gestalt; er ist auch die Grenze,
an der diese Fihigkeit endet. Wir sehen ihm an, daf§ wir mit unseren
Versuchen an kein Ende kommen werden, ihm in responsorischem Ge-
stalten die Formen seines Erscheinens zu bereiten. Was wir an ihm an-
schauen und wahrnehmen, ist niemals das Ganze dessen, was es an ihm
zu sehen gibt. Und darin kiindigt sich an: Alles Anschauen und Wahr-
nehmen bleibt hinter dem Anspruch des Angeschauten und Wahr-
genommen zuriick; es st6f$t an dem Anspruch, durch den es hervor-
gerufen wird, zugleich an seine Grenze. Wir sehen dem Gegenstand
nicht nur an, dafl es an ihm mehr zu sehen gibt, als wir gegenwirtig
sehen; wir sehen ihm auch an, daf das, was er ist, sich jedem Anschau-
en und Wahrnehmen immer wieder entziehen wird. Der Gegenstand
zeigt sich uns so, daf$ er zugleich erkennen la3t: Er wird gegentiber
jeder Weise, wie er sich zeigt, seine Vorbehaltenheit wahren. Der Ge-
genstand bildet so, in der »Un-Einholbarkeit« seiner »stets grofSeren
Wahrheit, zugleich die Grenze, an der jede Weise, wie wir ihn erfas-
sen, sich als unzuldnglich erweist.

Diese Dialektik des Wahrnehmens kann, in einer Kurzformel, so
beschrieben werden: Bei jeder Art des Wahrnehmens entdecken wir
am Gegenstand die Kontingenz unserer Wahrnehmungsfihigkeit im
ganzen. Wir sind auf den Gegenstand als den Grund dieser Fihigkeit
verwiesen und erfahren an ihm zugleich deren Grenze.

Und schon im Wahrnehmen zeichnet sich ab, daf3 dieses Verhilt-
nis sich beim Versuch des Begreifens wiederholen wird: Es ist der Ge-
genstand, der »uns zu denken gibt«; und es ist der gleiche Gegenstand,
der uns erfahren lif3t, daf3 kein Begriff ihn in dem, was er ist, erschop-
fen wird. Wir lernen den Gegenstand gerade darin zu begreifen, daf3 er
in dem, was er ist, durch keinen Begriff erschopfend erkannt werden
kann. Alle Dialektik der Ideen und Begriffe ist schon in der Dialektik
des Wahrnehmens vorgezeichnet und findet an ihr, wie noch zu zeigen
sein wird, immer neu ihr Maf3.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

47


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik
4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

Alles Wahrnehmen, so hat sich gezeigt, schliefSt die Antizipation einer
Zukunft ein. Wir sehen der Gestalt, die wir anschauend bzw. wahrneh-
mend erfassen, neue, noch unerfiillte Aufgaben des Anschauens und
Wahrnehmens an. Wir bemerken, daf wir »noch einmal hinsehen«
miissen, um die angemessene Perspektive erst zu finden, unter der
wir die Sache betrachten miissen, um inhaltlich genauer zu erfassen,
»auf welche Weise sie gesehen werden will«. Und wir sehen vorher,
dafl wir in dem Mafle, in welchem uns das gelingt, nicht nur diesen
bestimmten Gegenstand, sondern die Wirklichkeit im ganzen auf neue
Weise wahrnehmen werden.

In solchen Erfahrungen wird deutlich: Das angemessene Anschau-
en und Wahrnehmen will erst gelernt sein, wenn wir fihig werden
wollen, den Anspruch der Sache zu erfassen und zu beantworten. Um
in einem Dialog mit dem Wirklichen einzutreten, ist es nétig, unsere
Wahrnehmungsfihigkeit zu »bilden«, und zwar im urspriinglichen
Sinne des Wortes als »formatio mentis«. Diese »Formung« setzt zwar
eine Reihe von physischen und psychischen Verhaltensfihigkeiten
schon als gegeben voraus. Aber diese naturhaft gegebenen Fihigkeiten
miissen »kultiviert« werden, wenn das Wahrnehmen gelingen soll.

a) Das ethische Wahrnehmen

Das bekannteste Beispiel jenes »antwortenden Gestaltens«, das zu jeder
Wahrnehmung gehért, ist jene Wahrnehmung, in der sich uns das
»Antlitz des Anderen« zeigt. Wir miissen schon aktiv gestaltend titig
gewesen sein, wenn die Weise, wie wir einen Menschen wahrnehmen,
sich vor unseren Augen als »Antlitz« konfiguriert, dem wir ansehen,
was es von uns fordert. Wenn wir z. B. einem jungen Menschen ins An-
gesicht schauen, sehen wir ihm an, welche noch unverwirklichten Mog-
lichkeiten in diesem Menschen stecken, und werden uns der Verpflich-
tung bewuf3t, ihm bei der Realisierung dieser Moglichkeiten Hilfe zu
leisten. In anderen Fillen sehen wir dem Antlitz, mit dem ein Mensch
uns anblickt, die Wunden an, die das bisherige Leben ihm geschlagen
hat und die er nicht ohne fremde Hilfe iiberwinden kann. So werden
wir unserer Verpflichtung bewuf3t, ihm zur Heilung dieser Wunden
beizustehen. Wir sehen dies dem Antlitz an, das wir wahrnehmen; und

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

wir sehen vorher, dafl wir ihn, uns selbst und die Welt »mit neuen
Augen sehen« werden, wenn wir uns diesem Auftrag nicht entziehen.

An diesem Beispiel zeigt sich besonders deutlich der Zusammen-
hang von angeschauter Raumgestalt und wahrgenommener Zeitge-
stalt. Das Antlitz mit seiner charakteristischen Physiognomie ist eine
rdumliche Gestalt. Es bedarf einer eigenen Fihigkeit zum »Gestalt-Se-
hen«, um diese Physiognomie anschauend zu erfassen und bei erneu-
ten Begegnungen wiederzuerkennen. Und es ist eine eigene Leistung
»responsorischen Gestaltens«, wenn es uns gelingt, aus der Fiille der
Aspekte, unter denen ein Mensch sich uns zeigt, die identifizierbare
Einheit einer solchen Physiognomie aufzubauen. Aber diese raumhafte
Gestalt trigt zugleich die Spuren einer Geschichte an sich. Die wech-
selnde Mimik, mit der ein Mensch auf Situationen seines Lebens rea-
giert hat, der Ausdruck von Freude und Schmerz, von froher Uber-
raschung und Schrecken, von angespannter Angst und entspanntem
Aufatmen hat sich diesem Antlitz als dauerhafter physiognomischer
Ausdruck eingegraben, a8t aber zugleich seine Herkunft aus wech-
selnden Lebenssituationen noch erkennen. Und der wahrnehmende
Blick liest an ihr die Zeitgestalt einer Geschichte ab, die sich in die Zu-
kunft hinein fortsetzen wird.

Diese Geschichte ist nicht gleichférmig verlaufen, sondern hatte
ihre qualitativ herausragenden und deswegen unvergefilichen Stun-
den, in denen zugleich die Entscheidung dariiber fiel, was dieser
Mensch kiinftig als besonders bedeutsam erfahren und als neuen An-
la} von »Freude und Hoffnung, von Trauer und Furcht«'? erleben
wird. In den spezifischen Rhythmus dieser Geschichte ordnet auch der-
jenige Betrachter sich ein, der den Blick, mit dem der Andere ihn an-
schaut, als Aufforderung erfihrt, in diese Geschichte titig einzugrei-
fen. Er erfafit die kostbare Stunde, in der dem Menschen, der uns hier
begegnet, die gerade fiir ihn notwendige Hilfe geleistet werden kann.
Dann sieht der Wahrnehmende dem Antlitz des Anderen an: »Das
meint mich; und mit der Weise, wie ich mich zu diesem Anderen ver-
halte, entscheide ich zugleich tiber mich selbst und iiber das Urteil, das
ich im Gewissen iiber mich selbst werde sprechen miissen.« Die wahr-
genommene Zeitgestalt der fremden Geschichte lifSt so auch den, der
sie wahrnimmt, die Gestalt seiner eigenen Geschichte erkennen: den

12 Vgl. die Erklirung »Gaudium et spes« des 2. Vatikanischen Konzils.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

49


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

Rhythmus der »kostbaren Stunden« und der Phasen der Stetigkeit, in

denen die gefillten Entscheidungen sich bewihren miissen.

Es ist kein Zufall, daf3 soeben der Blick fiir ethisch verpflichtende
Aufgaben als Beispiel dafiir gewdhlt wurde, wie zu jeder Wahrneh-
mung zwei Momente gehoren: die Entdeckung neuer Aufgaben, aber
auch das Bewuf3tsein davon, daf wir selbst eine Verdnderung erfahren
werden, wenn wir uns auf diese Aufgabe einlassen. Denn in der spezi-
fisch sittlichen Weise, die Wirklichkeit wahrzunehmen, tritt am deut-
lichsten hervor, was » Anspruch« bedeutet und inwiefern das Verneh-
men und noch mehr das Erfiillen eines solchen Anspruchs auch das
Subjekt verindert, das diesen Anspruch vernimmt und zu erfiillen ver-
sucht. Der Anspruch geht immer von der Person oder Sache aus, der
wir begegnen. Aber wer diesen Anspruch wahrnehmen will, muf8 sei-
nen Blick fiir die Raum- und Zeitgestalt der begegnenden Wirklichkeit
geschirft und geschult haben, um an ihr abzulesen, auf welche Weise
die gegenwiirtige Begegnung, in die der Wahrnehmende eintritt, ihren
»Ort« in der Geschichte dieser Wirklichkeit findet und zugleich Bedeu-
tung fiir seine eigene Geschichte gewinnen wird.

Wird der Gegenstand auf spezifisch sittliche Weise wahrgenom-
men, dann treten folgende Aufgaben besonders deutlich hervor, die er
dem wahrnehmenden Subjekt stellt:

(@) Dem Wirklichen Moglichkeiten ansehen und sich vorstellen, was
deren Verwirklichung fiir den Gegenstand bedeuten wiirde: »was
aus ihm werden konnte, wenn ...«.

Wer keine Moglichkeiten sieht, entzieht sich der Erfahrung der

Pflicht durch die scheinbar realistische Feststellung: »Da kann

man nichts machen.«

(b) Dem Wirklichen die verkiimmerte oder verletzte Gestalt ansehen,
die anzeigt, daf3 aus ihm »nicht werden durfte, was aus ihm hitte
werden konnen«.

Darin liegt der Impuls zu dem Gedanken: »Das kann doch so nicht

bleiben«. Und entgegengesetzte Eindriicke des »gliicklich gestalte-

ten Lebens« fiihren zu der Uberzeugung: »Es muf auch nicht so
bleiben«. Wer nicht fihig ist, der wahrgenommenen Gestalt ihre

Geschichte anzusehen, in deren Verlauf sich dem Wahrgenom-

menen Moglichkeiten eroffnet, verschlossen und neu geéffnet ha-

ben, erfaf$t nicht die Kostbarkeit der Stunde, die er titig ergreifen

soll.

50 SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

() Von hier aus das Erlebnis der »Betroffenheit«: »Das betrifft
(meint) mich«.
Anmerkung: Der Begriff der »Betroffenheit« ist bei Praktikern be-
liebt wegen der Motivationskraft des Erlebens, die er anzeigt — bei
den Theoretikern aber verachtet (»Betroffenheitslyrik«) wegen
des Mangels an Kriterien zur Unterscheidung zwischen dem ob-
jektiv Verpflichtenden und dem unverbindlichen und zugleich
manipulierbaren Gefiihl. Aber es bleibt festzuhalten: Ohne Erleb-
nis der Betroffenheit gelingt der Ubergang nicht vom anonymen
»Man sollte ...« zum personalen »Du sollst«.

(d) Ein neuer Blick auf die Wirklichkeit
Die verletzte oder verkiimmerte Wirklichkeit, die uns »betroffen«
macht, aber auch entgegengesetzte Eindriicke, die uns zeigen: »Es
konnte auch anders sein«, riicken so sehr ins Zentrum unseres
Blickfeldes, daf3 alles Andere im Lichte dieses einen Erlebnis-In-
halts gesehen wird: »So steht es mit der Welt, dafi so etwas mog-
lich ist«.
Der sittlichen Wahrnehmung zeigen sich Raum und Zeit als ein
Gefiige moglicher Begegnungen, die dariiber entscheiden, was aus
dem wahrgenommenen Gegenstand, aber auch aus dem wahr-
nehmenden Subjekt werden kann.

Diese Reihe von Erlebnissen fithrt mich

von der rein deskriptiven Feststellung, dafy das Wirkliche in seiner Be-
stimmtheit und Beschrinktheit von einer weiten Sphire des Mog-
lichen umgeben ist,

iiber das unpersonliche Werturteil: »Das kann nicht so bleibenc,

und iiber das subjektive Gefiihl »Das meint mich«

zur Frage nach der Aufgabe, die das Wirkliche mir stellt.

Am gleichen Beispiel laf3t sich deutlich machen: Wo die Fahigkeit zu
solchem Wahrnehmen verkiimmert, gehen alle sittlichen Imperative
mitsamt ihren Begriindungen ins Leere. Nur wer das Wahrnehmen
lernt — in diesem Falle ein spezifisch sittliches Wahrnehmen - kann
durch Belehrung iiberzeugt werden.

Dann freilich, wenn wir dieses Wahrnehmen gelernt haben, ist es
notig, in einem zweiten Schritt kritisch zu iiberpriifen, ob wir inmitten
der Subjektivitit solchen Wahrnehmens objektiv Giiltiges entdeckt ha-
ben. Es konnte ja auch sein, daf8 wir eine blof8 subjektive Stimmungs-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 51

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

lage, in die das Wahrgenommene uns versetzt hat, mit objektiv Ver-
pflichtendem verwechselt haben. Um solche Verwechselungen zu ver-
meiden, sind unterscheidende Begriffe notig und die Kraft zum sitt-
lichen Urteil. Aber Begriffe und Urteile sind dazu da, Erfahrung
moglich zu machen, nicht dazu, sie zu ersetzen. Erfahrung aber, auch
die spezifisch sittliche Erfahrung, beginnt immer mit der Konkretheit
des Anschauens und Wahrnehmens und wird zur realititsfernen Kon-
struktion, wo sie sich nicht immer neu am Angeschauten und Wahr-
genommenen iiberpriift.

Aber das gilt nicht nur fiir die Entdeckung moralischer Aufgaben,
sondern fiir alle Felder unserer Erfahrung. Uberall ist eine »Kultur der
Wahrnehmung« nétig, wenn wir fihig werden sollen, sinnenhafte Ein-
driicke so in unser BewufStsein aufzunehmen, daf3 sie uns Aufgaben
des Gestaltens erkennen lassen, und zugleich diese Aufgaben so zu er-
fahren, daf3 sie uns nétigen, die Weise, wie wir sie perzipieren, als vor-
ldufig und iiberbietungsbediirftig zu beurteilen. Die »je groflere Wahr-
heit« kann ihre vorantreibende Funktion nur erfiillen, wenn sie
inmitten der Ergebnisse unseres anschauenden und wahrnehmenden
Gestaltens zur Geltung kommt.

b) Das dsthetische Wahrnehmen

Besonders deutlich wird dieses Moment des vorantreibenden An-
spruchs bei der dsthetischen Wahrnehmung. Nicht erst in der Hervor-
bringung von Kunstwerken, sondern schon im Wahrnehmen ist ein
Akt antwortenden Gestaltens am Werke. Der Kiinstler mufs eine Land-
schaft, die er sieht, schon auf spezifisch dsthetische Weise wahrneh-
men, um ihr den Impuls zur bildnerischen Gestaltung abzugewinnen.
Aber auch wer keine Kunstwerke schafft, sondern nur ein »schlichter
Betrachter« von Kunstwerken ist, macht die Erfahrung: Was er auf der
Leinwand vor sich hat, wird erst durch die Weise, wie er es sieht, zu
jenem Bild, dessen dsthetische Qualitit ihn begeistert. Und der an sol-
chen Kunstwerken geschulte Blick entdeckt auch in der Natur die Mog-
lichkeit »gestaltenden Sehens«, auch wenn daraus keine neuen Kunst-
werke hervorgehen. Die dsthetisch bedeutsame Gestalt geht aus dem
spezifisch #sthetischen Blick auf die Wirklichkeit erst hervor. Dann
aber bemerkt auch der »schlichte Betrachter«, was dem Kiinstler lingst
bewuf3t ist: Die Fihigkeit, gegebenen Erscheinungen Moglichkeiten

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

antwortenden Gestaltens anzusehen, wichst mit ihrem Gebrauch. Dar-

um bewihrt sich die Fahigkeit zur dsthetischen Wahrnehmung darin,

daf sie bei wiederholtem Hinblick neue Méglichkeiten solchen Gestal-
tens entdeckt.

Ein grofler Teil der »Kunsterziehung« an unseren Schulen ist
nicht an der Aufgabe zu messen, neue Generationen junger Kiinstler
heranzubilden — auch wenn in der schulischen Kunsterziehung die An-
leitung zur aktiven Bildgestaltung oft zu eindrucksvollen Ergebnissen
fithrt. Vielmehr ist der »Bildungswert« eines solchen Unterrichts daran
zu messen, ob es den Unterrichtenden gelungen ist, auch solchen Schii-
lern, die bei ihren Versuchen bildnerischen Gestaltens nur sehr be-
scheidene Ergebnisse erzielen, jenen Blick zu schirfen, der sie befihigt,
am jeweiligen Objekt ihre Moglichkeiten eines édsthetischen Anschau-
ens und Wahrnehmens zu entdecken und zu entwickeln. Denn schon
im blolen Anschauen und Wahrnehmen des dsthetisch Bedeutsamen
ist ein Moment »responsorischen Gestaltens« am Werke. Die Fahigkeit
zu solchem Wahrnehmen ist es, die der Kunsterzieher »kultivieren«
will. Ohne solche Kultur des dsthetischen Wahrnehmens wird die Fa-
higkeit zur dsthetischen Erfahrung nicht gewonnen.

Wird der Gegenstand auf spezifisch dsthetische Weise angeschaut,
dann treten folgende Aufgaben besonders deutlich hervor, die er dem
anschauenden Subjekt stellt:

(a) Den Blick schirfen fiir das » Auftauchen« der Gestalt aus der All-

tagswelt, in der sie nicht vorkam, und fiir ihre Morphogenese, die
sich vor unseren Augen vollzieht. Ein Beispiel: das Aufspringen
einer Knospe, aus deren Schale sich die Gestalt der Bliite erst »be-
freit«.
Ist unser Blick an solchen Phdnomenen einmal geschult, dann se-
hen wir auch in anderen Fillen der gleichsam »fertigen« Gestalt
den Vorgang der Gestaltwerdung noch an. Was uns als Schonheit
der Gestalt fasziniert, ist diese »Gestalt gewordene Gestaltungg,
die sich vor unserem Auge ereignishaft prisentiert. Die »Emer-
genz« der Gestalt aus dem Prozef3 der Gestaltung und die Weise,
wie sie sich dem Betrachter »prisentiert«, macht auch diesen fa-
hig, sich aus der Vielfalt seiner Titigkeiten in die Gegenwart des
anschauenden Verweilens zu sammeln.

(b) Sich bereit machen fiir die Unterbrechung des Erlebnisstromes
und fiir die Aufforderung zum anschauenden Verweilen. »Bleib
dir der Kostbarkeit dieses Augenblicks bewuf3t und laf3 ihn nicht

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 53

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

verstreichen, ehe du gesehen und gehort hast, was sich hier zeigt.«
Wer sich so unterbrechen laf3t, erfahrt erst (und vielleicht zum
ersten Mal), was »Gegenwart« ist.

Ein Hinweis: Es gibt Werke der bildenden Kunst, die in besonde-
rem Maf3e geeignet sind, unseren Blick fiir die » Asthetik der ge-
staltgewordenen Gestaltungskraft« zu schirfen (z.B. Feiningers
»Stadtkirche in Halle« oder das Schlofd »La Roche Guyon« von
Braque). In anderen Fillen macht uns das Kunstwerk zu Augen-
zeugen des Vorgangs, in welchem die Struktur, die das Blickfeld
beherrscht, alle besonderen Gestalten von Dingen und Menschen
aufsprengt oder einschmilzt und zu ihren bloen Spiegelungen
macht (vgl. Feiningers »Stadt im Mondlicht« oder Paul Klees
»Traumstadt«). An Kunstwerken wie den genannten kann man
lernen, zu sehen, wie die vermeintlich »fertige Gestalt« der Ge-
genstinde, die wir wahrnehmen, aus dem Prozef3 der Gestaltbil-
dung und Gestaltauflosung und Neugestaltung hervorgegangen
ist und sich uns so »prisentiert«, daf8 sie uns in der Fliichtigkeit
der Zeit zur Gegenwart der Anschauung sammelt.

Wer dies in der Betrachtung von Kunstwerken gelernt hat, wird
auch bei anderen Gelegenheiten hellsichtig fiir die Emergenz der
Gestalt aus den Vorgiingen, aus denen sie hervorging und die als-
bald zu ihrer Auflésung fithren werden.

Die dsthetisch wahrgenommene Zeit ist ein Gefiige von »kostbaren
Stunden«, in denen das »Wunder« dieser Emergenz geschah, die
Fliichtigkeit unseres Lebens unterbrach und eine Gegenwart stiftete,
die im Fortgang der Zeit unvergeflich bleibt.

Erst wenn die Sensibilitit fiir diese Qualitit des dsthetisch Wahr-
genommenen geschirft ist, kann der Lehrende in einem zweiten, frei-
lich notwendigen Schritt versuchen, seinen Schiilern Kriterien der &s-
thetischen Urteilskraft zu vermitteln. Die Kraft zu diesem ésthetischen
Urteil ist notig, um die subjektive dsthetische Begeisterung, die der Ge-
genstand unseres Anschauens in uns auslésen kann, selbstkritisch zu
iberpriifen und von »Geschmacksverirrungen« zu unterscheiden.
Und erst durch diese Unterscheidung wird der Schritt von der Subjek-
tivitit der Wahrnehmung zur objektiven Geltung der Erfahrung voll-
zogen. Aber alle »Regeln des guten Geschmacks« bleiben unserer is-
thetischen Erfahrung duferlich, wenn sie sich nicht zugleich als
Anleitungen zur dsthetischen Wahrnehmung bewiéhren.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe
¢)  Der geschulte Blick des Forschers

Selbst die wissenschaftliche Empirie kommt ohne eine Kultur der
Wahrnehmung nicht aus. Dabei handelt es sich zunéchst um die Fihig-
keit, rasch und zugleich exakt aufzufassen, was sich zeigt und fiir eine
nachfolgende wissenschaftliche »Auswertung« maf3geblich werden
kann. Denn nicht selten sind es vergleichsweise fliichtige Erscheinun-
gen, denen die Kriterien abgewonnen werden miissen, an denen Alter-
nativen der Deutung entschieden werden konnen. Aber diejenige Kul-
tur des Wahrnehmens, die fiir das wissenschaftliche Beobachten
notwendig ist, beschrankt sich nicht auf die Steigerung von Raschheit
und Genauigkeit. Der getibte Blick des Forschers zeigt sich auch daran,
daf er gegebenen Erscheinungen die Fragestellung ansieht, von der er
sich bei der Deutung des Phanomens leiten lassen kann, oder daf3 er
intuitiv die Relevanz des Phinomens zur Entscheidung von Deutungs-
alternativen erfafit.

Dabei spielt das Sehen von Differenzen eine wichtige Rolle. (Ein
mir bekannter Professor fiir Klassische Archiologie pflegte seine Er-
fahrung in der ein wenig resignativen Formulierung zusammenzufas-
sen: »Fiir wen in der Wahrnehmung alle Tonscherben gleich aussehen,
der wird auch durch Belehrung kaum zum Archdologen werden.«)
Ebenso wichtig ist das Wahrnehmen von Regelmifligkeiten, z.B. von
zeitlichen oder auch rdumlichen Rhythmen, und von Abweichungen,
z.B. Rhythmusstorungen. Ohne diese Art von Wahrnehmung geht die
Frage nach dem Gesetz, das die beobachtete RegelmadfSigkeit erzeugt,
oder nach Rahmenbedingungen, auf die die Abweichung zuriickge-
fithrt werden mufs, ins Leere.

Die Beispiele lieflen sich vermehren. Immer wieder wiirde sich
zeigen: Von einem geiibten Blick geleitet, braucht der Forscher nicht
wahllos Daten zu sammeln, um aus deren grofSer Menge sekundir die-
jenigen auszuwihlen, die fiir sein Forschungsprogramm bedeutsam
werden konnten. Er erfa8t schon im schlichten Wahrnehmen, worauf
er beim zweiten oder dritten Hinblick wird achten miissen, um seine
Frage deutlicher zu stellen und seine Antwortversuche kritisch zu
iiberpriifen.

Deshalb ist der Lehrer einer Wissenschaft in einer wichtigen Hin-
sicht dem Kunsterzieher vergleichbar: Ehe er seinen Schiilern Ge-
schicklichkeit in der Anwendung von Regeln beibringen kann, mufs er
ihnen die Fihigkeit vermitteln, mit sicherem Blick aus der Fiille der

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 55

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

Erscheinungen das jeweils fiir den Fortgang der Forschung Bedeutsame

herauszufinden und fiir die Entwicklung der eigenen Fragestellung und

Methode fruchtbar zu machen. »Kultur der Wahrnehmung« ist auch

fiir den Lehrer der Wissenschaft ein wesentliches Bildungsziel. Freilich

handelt es sich um eine andere Art des Wahrnehmens als die dstheti-
sche. Das liegt daran, daf3 der Blick des Forschers andere Aufgaben zu
erfiillen hat als der Blick des Kiinstlers oder des Kunstbetrachters.

Wer die Phinomene mit dem Blick des Forschers wahrnimmt,
dem stellen sich vor allem folgende Aufgaben:

(@) Gefordert ist zunidchst ein Blick fiir die RegelmifSigkeiten, die un-

sere Erfahrungswelt uns darbietet, sodann aber eine geschirfte
Sensibilitdt fiir das Uberraschende, das diese RegelmiBigkeiten
zu durchbrechen scheint. Dann sagen wir: »Das kann doch nicht
wahr sein.« Aber gerade das, was sich unserem bisher bewihrten
Orientierungsrahmen nicht einfiigt, wird fiir den Forscher zum
aufschlufireichen Phinomen, dessen Deutung ihm, weit iiber den
Einzelfall hinaus, neue Einsichten aufschlieSen kann: »Lehrreich
ist, was nicht zu erwarten war.«
Ein Beispiel dafiir sind die (scheinbaren) Schleifenbahnen, die die
Planeten auf dem Hintergrund der (scheinbaren) Himmelskuppel
beschreiben und die den Anlaf3 bildeten, ihnen den Namen »Irrster-
ne« zu geben (Planet, von »plandomaic, ich irre umher). Sie lieflen
sich durch das Modell konzentrisch um die Erde kreisender Plane-
tensphéren nicht erkldren und haben die Astronomen veranlafit,
zunichst Zusatzhypothesen zu bilden (Theorien von »Epizyklenc,
die um Mittelpunkte kreisen, die ihrerseits auf die zyklischen Pla-
netensphiren »aufgesetzt« sind und die Planeten tragen). Schlief3-
lich erwies sich ein anderes Gesamtmodell des Planetensystems,
ein nicht mehr geozentrisches, sondern heliozentrisches System,
als besser geeignet, die scheinbare Regellosigkeit der »Irrstern-
Bahnen« auf eine Regel zu bringen. Das Beispiel zeigt: Ohne einen
scharfen Blick fiir die scheinbare Unregelmifligkeit hétten die For-
scher weder die Frage nach einer besseren Erklarung gestellt noch
eine neue Antwort gefunden. Wer sich nicht fiir iiberraschende
Wahrnehmungen offenhilt, hat weder Anlaf3, neue Theorien zu
entwerfen, noch Kriterien, um solche Entwiirfe zu tiberpriifen.

(b) Gefordert ist sodann die Fihigkeit, iiberraschende Beobachtungen
dieser Art zunichst mit anderen ihrer Art zu vergleichen (also
z.B. festzustellen, daf3 nicht nur einer unter den Planeten derarti-

56  SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

ge »Schleifenbahnen« durchliduft, sondern alle); sodann aber gilt
es, auch die bisher bekannten und scheinbar befriedigend gedeute-
ten Phanomene in Beziehung zu denen zu setzen, die, weil sie bis-
her nicht gedeutet werden konnten, als blofle Stérungen im Re-
gelsystem erscheinen. Ehe auch nur die Frage nach einer neuen
Deutung gestellt werden kann, muf3 der Blick dafiir gescharft wer-
den, daf3 auch iiberraschende Ereignisse nicht isoliert und bezie-
hungslos auftreten, sondern Teile eines umfassenden Beziehungs-
zusammenhanges sind. Dieser ist so gestaltet, dafy er vertraute
und iiberraschende, iiberzeugend gedeutete und bisher ganz un-
verstindliche Erscheinungen miteinander verbindet. Wenn so-
eben gesagt wurde: »Lehrreich ist, was nicht zu erwarten warg,
dann mu$ jetzt hinzugefiigt werden: »Was blof3 iiberrascht, ohne
als Glied von Zusammenhiingen wahrgenommen zu werden, kann
nicht sbelehrens, sondern nur verwirren.«
Von welcher Art dieser Zusammenhang ist, ist eine Frage, die erst das
begriffliche Denken beantworten kann. Aber wer dem einzelnen Pha-
nomen nicht unmittelbar ansieht, daf3 es nur aus derartigen Beziehun-
gen heraus angemessen verstanden werden kann, der wird alle theo-
retischen Beschreibungen dieses Zusammenhangs fiir realitdtsferne
Konstruktionen halten.

Aus dieser Aufgabenstellung des wissenschaftlichen Wahrnehmens er-
klart sich auch die fiir die neuzeitliche Wissenschaft spezifische Raum-
und Zeit-Anschauung. Der homogene und deshalb gegen die Differenz
seiner Inhalte indifferente Raum und die ebenso homogene und inhalts-
indifferente Zeit, in die der Forscher seine »Mef3daten« eintrigt, sind
nicht der Raum und die Zeit unseres alltdglichen Wahrnehmens (s.o.
S. 30). Es bedarf einiger Bemiithung, seinen Blick so zu schulen, daf3 er
von den konkreten Rhythmen und Fristen der beobachteten Ereignis-
abfolgen ebenso absieht wie von den konkreten Orten und Bahnen der
wahrgenommenen Gegenstinde und sich darauf konzentriert, das um-
fassende raumzeitliche Bezugsfeld wahrzunehmen, dem alle wahr-
nehmbaren Raum- und Zeitgestalten eingeschrieben sind. Nur wer
den einzelnen Inhalten seiner Wahrnehmung »ansiehtc, daf3 sie in die-
sem Bezugsfeld ihre Stelle finden, gewinnt den Blick fiir RegelmafSig-
keiten, aber auch fiir deren tiberraschende Unterbrechung, fiir Zusam-
menhiinge, denen alles Wahrgenommene eingefiigt ist, aber auch fiir
das unverwechselbar Individuelle, das mehr ist als die Funktion, die es

Erkennen als antwortendes Gestalten A- 57

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

in solchen Zusammenhingen erfiillt. Und nur wer diesen Blick gewon-
nen hat, wird fihig, an die wahrgenommenen Inhalte diejenigen Fra-
gen zu stellen, um deren Beantwortung die Wissenschaft sich bemiiht.

Derjenige Raum und diejenige Zeit, die der geschulte Blick des
Forschers wahrnimmt, sind Gefiige von MafSverhdltnissen, die gerade
aufgrund ihrer Indifferenz gegeniiber allen Unterschieden der wahr-
genommenen Inhalte, all diesen Inhalten ihren Ort und ihre Stunde
zuweisen. Erst so wird die Frage nach Eigenstand und Beziehung der
wahrgenommenen Gegenstinde moglich. Es wird sich zeigen, dafs die-
se spezifische Weise der Raum- und Zeitanschauung dem Forscher die
Idee der »Welt« vorzeichnet und damit auch den wissenschaftlichen
Gebrauch der Kategorien bestimmt.

d) Die religiose Wahrnehmung und die »Offnung des Auges«

Vergleichbares gilt auch fiir die religiose Erfahrung. Gerade hier tritt
das dialogische Moment besonders deutlich hervor, das zu jeder Erfah-
rung gehort. Dieses dialogische Moment ist schon im ersten Akt der
Wahrnehmung wirksam: Man sieht, so wurde an friiherer Stelle ge-
sagt, der begegnenden Wirklichkeit schon an, daf3 sie durch ihren An-
spruch das wahrnehmende Subjekt verindern und dann zu neuen Wei-
sen des Wahrnehmens fahig machen kann. Fiir die religiose Erfahrung
bedeutet dies: Jener Dialog mit der Wirklichkeit, der dazu fiihrt, dafd
das Heilige zum Gegenstand unserer Erfahrung wird, beginnt schon
mit einer spezifischen Art des Wahrnehmens. Man muf$ das Wirkliche
schon auf eine bestimmte Weise wahrnehmen, um ihm anzusehen, daf3
sein Anspruch uns verdndern und dann dazu fahig machen kann, in
bestimmten Erscheinungen die Gegenwart des Heiligen wahrzuneh-
men.

Fragt man nach dem unterscheidenden Merkmal der religitsen
Wahrnehmung, so liegt es zunichst nur in der gesteigerten Intensitat
eines Moments, das zu jeder Wahrnehmung gehért. Dieses wurde an
fritherer Stelle auf die Kurzformel gebracht: Bei jeder Art des Wahr-
nehmens entdecken wir am Gegenstand die Kontingenz unserer Wahr-
nehmungsfihigkeit im ganzen. Wir sind auf den Gegenstand als den
Grund dieser Fihigkeit verwiesen und erfahren an ihm zugleich deren
Grenze (vgl. 0. S. 47).

Dafiir sei hier zunichst nur ein Beispiel gegeben, das in seiner cha-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

rakteristischen Doppelgestalt die soeben erwdhnte Einheit von Grund

und Grenze deutlich macht:

Die einbrechende Nacht, die unsere Orte und Wege unsichtbar

macht, uns aber die Orte und Bahnen der Sterne wahrnehmen

1a8t, und dann, als entgegengesetztes Erlebnis, der Morgen, an
dem die Sterne »sterben« und unsere Alltagswelt wieder »auf-
taucht«.

Das Tageslicht, das das Alltdgliche sichtbar macht, macht seinen

kosmischen Kontext unsichtbar, obgleich es ohne die umfassende

Ordnung des Kosmos auch unsere Alltagswelt nicht gibe. Und

umgekehrt: Die einbrechende Nacht, die die Sterne aufleuchten

la8t, macht die Orte und Wege, auf denen wir stehen und gehen,
unsichtbar.

Dabei bemerken wir: So ist das Leben. Immer wieder erweist die

»Weisheit des Alltags« sich als » Torheit«, wenn es um die Bedingungen

geht, auf denen dieses Leben beruht. Aber auch umgekehrt: Immer

wieder haben vor allem Spotter festgestellt, dafy die Weisheit, der sich
die Tiefendimension des Lebens erschlief3t, zur Torheit gegeniiber den
konkreten Aufgaben wird, die der Alltag uns stellt.

Sind wir einmal durch Wahrnehmungen dieser Art auf die Ver-
flechtung des Gegensitzlichen aufmerksam geworden, dann entdecken
wir Vergleichbares auch an anderen Inhalten unserer Erfahrung. Be-
sonders aufschlufreich fiir unser Selbstverstindnis kénnen dann Er-
fahrungen wie die folgenden werden:

(a) Gesammeltes Horen verlangt die Stille, in der es nichts zu horen
gibt. Wird aber diese Stille eigens wahrgenommen (z.B. in der
»Stunde des Pan«, der Mittagshitze, in der sich »kein Liiftchen
bewegt«), kann sie den »panischen Schrecken« auslosen: Wir er-
schrecken vor dem, was kein Gegenstand ist und keiner werden
kann, woraus aber alles kommt und wohinein alles versinkt, was
sonst vertrauter Gegenstand der akustischen Wahrnehmung ge-
wesen ist.

(b) Der Atem, der mich belebt, in dem ich ihn einatme, fiihrt mich
zum Erstickungstod, wenn ich ihn nicht ausatmen kann.

Auch hier deuten partielle Erlebnisse das Ganze. So steht es mit mei-
nem Leben. Was mich in der einen Hinsicht hellsichtig macht, wie das
Licht des Tages, macht uns fiir andere Aspekte unserer Erfahrungswelt,
z.B. die Sterne, blind. Was uns befihigt, Klanggestalten und ihre Ei-

Erkennen als antwortendes Gestalten A~ 59

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

genart wahrzunehmen, wie die Stille, die dem gesammelten Horen vor-
ausgehen muf3, kann uns wie ein Abgrund erscheinen, in dem alles Ge-
staltete in jedem Augenblick versinken kann. Was mir das Leben
schenkt, wie die Atemluft, muf$ ich hergeben, wenn es mir nicht zum
Tode werden soll.

Es ist deutlich, dafl das Moment der Identitit von Grund und
Grenze, das zu jeder Wahrnehmung gehort, bei der religiosen Wahr-
nehmung aufs hochste gesteigert ist. Diese »Steigerung« besteht darin,
dafl gewisse Inhalte der Wahrnehmung uns anzeigen: So steht es nicht
nur um dieses und jenes Teilgebiet unseres Lebens und Erkennens,
sondern um dieses als ganzes. Es mufl an dieser Stelle geniigen, dafiir
ein einziges Beispiel zu nennen, das in religiosen Texten besonders
hiufig erwihnt wird: Das Licht ist nicht nur die Bedingung einzelner
Akte des Sehens, sondern die Bedingung des Sehens iiberhaupt. Aber
zugleich ist es, als blendendes Licht, die Grenze unserer Wahrneh-
mungsfihigkeit. Ob es »unsere Augen hell macht«, sodafl wir sehen,
oder ob es sie zu einer physiologischen Uberreaktion anregt, durch die
es seine eigene Sehfihigkeit zerstort, ist eine offene Alternative. Und
wir nehmen, wenn wir dafiir einmal sensibel geworden sind, in jedem
Akt des Sehens diese offene Alternative wahr.

Dann aber »gehen uns die Augen auf«, sodafd wir am konkreten
Ereignis des Sehens wahrnehmen, wie es mit uns und unserer Erfah-
rungswelt im ganzen bestellt ist: Wenn sich uns tiberhaupt etwas zeigt
und nicht vielmehr alles in der Uberhelle eines verzehrenden Lichts
untergeht, ist das jedesmal die Folge davon, dafs eine offene Alternative
entschieden worden ist. Und diese Entscheidung liegt all unserer Er-
kenntnisbemiihung erméglichend voraus. Sie mufs schon gefallen sein,
wenn das »Licht« unserer Erkenntnis uns nicht blenden, sondern zum
Sehen fihig machen soll.

Das aber verweist uns auf das allem menschlichen Sehen voraus-
liegende Wirken einer Entscheidungsmacht, die sich unserem Einfluf3
entzieht. Jeder Akt des Sehens, der uns gelingt, wird selber zur Fund-
stelle, an der wir das Wirken dieser Macht entdecken, die uns zum Se-
hen befihigt, statt uns erblinden zu lassen. Dann werden wir uns des-
sen bewuBt, dafl wir unsere Wahrnehmungsfihigkeit ihr verdanken.
Diejenige Entscheidungsmacht, der wir uns gerade in unserer eigenen
Subjektivitit verdanken und deren Wirksamkeit wir deshalb in allem,
was uns sichtbar wird, wiedererkennen, wird in der Sprache der Reli-
gion »das Heilige« genannt. So wird das Licht, das uns sehen macht,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

das uns aber auch blenden konnte, zum »Bild«, d.h. zur erfahrbaren
Gegenwartsgestalt des Heiligen und damit zum Gegenstand eines spe-
zifisch religiosen Wahrnehmens.

Damit verbindet sich ein zweites unterscheidendes Merkmal der
spezifisch religiosen Wahrnehmung: das Moment einer Gegenwart, die
Vertrauen stiftet und zugleich eine selbstlose Freude an der »je
grofieren« Wirklichkeit hervorruft. Wir sehen es dem Gegenstand die-
ser Wahrnehmung an, dafi er, wie jeder wahrgenommene Gegenstand,
eine Veranderung unseres Sehens bewirken wird. Aber wenn es sich um
ein religioses Wahrnehmen handelt, dann sehen wir dem Gegenstand
zugleich an, daf3 wir uns dieser Veridnderung anvertrauen konnen, ohne
um unsere Identitit besorgt zu sein. Das Erfassen der »je grofSeren
Wahrheit«, das zu jeder Wahrnehmung gehért (s. 0. S. 40ff.), wird hier
zur Quelle einer Freude, die alle dngstliche Sorge hinter sich lafst. Wer
die Dinge »mit religidsem Auge« sieht, dem wird evident: Es ist gut, daf3
die Wahrheit grofer ist als alles, was wir zu erfassen vermogen. Und es
ist fiir uns selber heilsam, wenn wir ihr gegentiber alle Absicht auf
Selbstbehauptung iiberwinden und uns von ihr an die Grenze unserer
Wahrnehmungsfihigkeit fiihren lassen, weil nur so fiir uns »sichtbar«
wird, was alle Grenzen unseres Sehens iiberschreitet.

Wie jede Art des Wahrnehmens, so bedarf auch die soeben ange-
deutete spezifisch religiose Wahrnehmung einer »Kultivierung«, wenn
sie ihre Aufgabe erfiillen soll. Aber die Eigenart der religidsen Wahr-
nehmung verlangt zugleich Klarheit tiber die Grenzen, die allen Ver-
suchen gezogen sind, den dafiir geeigneten Blick durch eigene Anstren-
gung zu gewinnen. Die »Offnung des Auges« ist im religidsen
Zusammenhang immer unerzwingbares Geschenk. Und es gibt beson-
dere religios bedeutsame Wahrnehmungen, fiir die der Mensch, seinem
eigenen Selbstverstiandnis nach, nicht durch Veranlagung und durch
deren Kultivierung fihig wird, sondern durch Erwihlung und einen da-
mit verbundenen Auftrag, zu bezeugen, was anderen Menschen ver-
borgen ist. Gerade dieses Zeugnis aber kann anderen Menschen Mog-
lichkeiten religidsen Wahrnehmens aufschlielen. Nicht selten sind es
Berichte von aufSergewdhnlichen religiosen Wahrnehmungen, an de-
nen wir auch unser ganz alltdgliches Wahrnehmen so »bilden«, daf§
wir fiir die Gegenwart und Wirksamkeit des Heiligen sensibel werden.

Der Dienst an der speziell religiosen »Offnung der Augen« stellt
also im Verhiltnis zu anderen Weisen einer »Kultur der Wahrneh-
mung« einen Grenzfall dar. Um die Moglichkeiten dieses Dienstes

Erkennen als antwortendes Gestalten A 61

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

nicht falsch einzuschitzen, aber auch um die Eigenart gerade dieses
Dienstes genauer zu bestimmen, sei es erlaubt, diesen Grenzfall etwas
ausfiihrlicher zu beschreiben.

5. Die Kultur der spezifisch religiosen Wahrnehmung

a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung:
Religiose Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung«

Wenn von der »Kultivierung« der Fahigkeit zur religiésen Wahrneh-
mung die Rede ist, die einen wesentlichen Teil der »religiésen Bildung«
ausmacht, dann ist es von entscheidender Bedeutung, sich iiber das
»Bildungsziel« dieser Bemiihungen klar zu werden. Dazu aber scheint
folgende Unterscheidung unerldfllich zu sein: »Religiose Wahrneh-
mung« ist eine Weise, die Weltwirklichkeit wahrzunehmen. Uber die
Maglichkeit einer »Gotteswahrnehmung« ist damit nichts gesagt. Aber
falls es jemals Menschen gegeben hat oder solche heute noch gibt, die
Gott mit ihren Augen gesehen, seine Anrede mit ihren Ohren gehort,
die ihnen aufgelegte Hand Gottes mit ihrem Tastsinn gespiirt haben, ist
die Fihigkeit zu solchem Wahrnehmen Ausdruck einer gottlichen Er-
wihlung, durch die diese Menschen, z.B. Propheten und Apostel, sich
von den iibrigen Menschen unterscheiden. Und keine Bemithung um
»Bildung« und »Kultivierung« unserer Wahrnehmungsfshigkeit kann
herbeifiihren, was der gottlichen Freiheit vorbehalten ist und als Frucht
einer »Erwihlung« verstanden werden mufs.

Der Unterschied zwischen religioser Wahrnehmung und »Gottes-
wahrnehmung« ldf3t sich durch folgende Beispiele erldutern: Wir, die
wir keine auflerordentliche Berufung zur Gotteswahrnehmung fiir uns
in Anspruch nehmen, sehen nicht, wie Jesaja, »den Herrn im Tempel
thronen«®. Wir werden nicht, wie Petrus, Johannes und Jakobus, zu
Augenzeugen der Verkliarung Jesu auf dem Berge.'* Wir horen nicht,
wie Saulus vor Damaskus, dafd Gott uns beim Namen ruft und uns eine
Frage stellt, die unser Leben verwandelt: »Saulus, Saulus, warum ver-
folgst du mich?«'

13 Jes 6,1.
4 2 Petr 1,16.
> Apg 9,4.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur der spezifisch religiosen Wahrnehmung

Das »Bildungsziel« einer »Kultivierung der religiosen Wahrneh-
mungsfihigkeit« ist deshalb bescheidener zu bestimmen: Der Mensch
soll fahig werden, die Welt im ganzen oder bestimmte ihrer »Teile« so
wahrzunehmen, daf8 es ihm méglich wird, in den Inhalten ganz alltag-
licher Erfahrung die Spuren des Heiligen zu entziffern und die erfah-
rene Weltwirklichkeit als die Gestalt zu begreifen, in denen das Heilige
fiir uns gegenwirtig und erfahrbar wird. Das Heilige selbst bleibt vom
Wahrgenommenen so unterschieden, wie der Bedeutungsgehalt von
seiner Erscheinungsgestalt. Es ist insofern die »Hermeneutik der Welt-
wirklichkeit«, die einem solchen Wahrnehmen den Zugang zum Heili-
gen erschliefit.

Aber Berichte von aufSergewdhnlichen Ereignissen der »Gottes-
wahrnehmung« enthalten auch Momente, die wir in unserer eigenen
Erfahrung wiedererkennen. Solche Berichte sprechen immer wieder
davon, daf3 Propheten und Apostel an die Grenze ihrer Wahrneh-
mungsfihigkeit gefiihrt wurden, ehe sie mit einer neuen Offnung der
Augen beschenkt werden konnten. Dem Propheten Jesaja werden die
Lippen mit glithender Kohle verbrannt, ehe er zu einem neuen Spre-
chen fihig wird.'s Saulus stiirzt erblindet zu Boden, ehe er fihig wird,
seinerseits zum Fiihrer der Blinden zu werden. Die Apostel auf dem
Berg der Verklarung geraten in eine »Lichtwolke«', deren Leuchten
ihnen alle Gegenstinde verhiillt. Solche Berichte kénnen uns, die wir
keine Propheten oder Apostel sind, dafiir sensibel machen, daf3 auch
uns gewisse Inhalte unserer alltidglichen Welterfahrung an jene Grenze
fithren kénnen, an der wir bemerken: Wir sind unserer eigenen Fihig-
keit zum Vernehmen und zum Antworten nicht michtig, wir konnten
unter dem Einflufd gewisser Erfahrungen auch blind und stumm wer-
den, sodaf3 die Welt im ganzen uns versinkt. Und wenn uns dann die
Augen wieder geoffnet werden, die Zunge wieder gelost wird, dann be-
greifen wir das als Geschenk einer Freiheit, {iber die wir nicht verfiigen.

Dadurch werden wir nicht zu Propheten oder Aposteln, die fihig
wiren, Gott mit den Sinnen wahrzunehmen. Aber die Berichte iiber
das, was Propheten und Apostel erfahren haben, kénnen fir uns zu
Schulen werden, in denen wir jenes Wahrnehmen lernen, das nicht an
die besondere Berufung der Apostel und Propheten gebunden ist: das
Wahrnehmen der Weltwirklichkeit als derjenigen Erscheinungsgestalt,

16 Jes 6,6f.
7 Mt 17,5.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

63


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

deren Bedeutungsgehalt das Heilige ist, dem wir uns gerade dort anver-
trauen konnen, wo es uns an unsere Grenze fiihrt.

b)  Die religios wahrgenommene Welt:
ein Ensemble von Bildern des Heiligen

Was wir auf religiose Weise anschauen und wahrnehmen, erweist sich
immer wieder als eine Verflechtung von Gegensitzen. Dadurch aber
wird es nicht zum triigerischen Schein, sondern verweist iiber sich sel-
ber hinaus und zeigt etwas an, was von dem Gesehenen und begrifflich
Erfafiten verschieden ist. Aber was hier angezeigt wird, wird uns nur in
dem bekannt, was wir sehen und begreifen. So wird das Gesehene und
Begriffene transparent fiir den nicht wahrnehmbaren und nicht be-
greifbaren Grund seines Erscheinens. Fiir die religiose Wahrnehmung
gewinnt alles, was wir erfahren, die Qualitdt des Bildes. Dessen Funk-
tion beruht nicht auf Ahnlichkeit mit dem, was es bedeutet, sondern
auf seiner Vergegenwirtigung (Reprasentation). Das Bild macht es
uns moglich, uns gegenwirtig zu dem zu verhalten, was sich dem Zu-
griff des Anschauens und Begreifens entzieht. Dafs alle Inhalte unserer
Erfahrung diesen Charakter des Bildes annehmen konnen, ist der
Grund, der alle von uns hervorgebrachten Bild-Reden und Bild-Gestal-
ten erst moglich macht.

Werden die Gegenstinde auf spezifisch religiose Weise wahr-
genommen, dann werden an ihnen die Aufgaben ablesbar, die sie dem
Wahrnehmenden stellen.

(@) Zunichst gilt es hellsichtig zu werden dafiir, daf3 das Wahrgenom-
mene eine VerheifSung enthalt, die es selber nicht einlgsen kann.

Es macht uns zum Sehen fihig, »erleuchtet die Augen« und laf3t

uns so auf Einsicht hoffen; aber es wird zur Quelle der Verblen-

dung, die uns zu Scheineinsichten verfiihrt, wenn wir dem Wahr-
genommenen nicht kritisch begegnen. Religionen kennen die Ge-
fahren der Idololatrie, die das Bild mit dem verwechselt, was es
gegenwirtig macht, und ihm so ein »Ubermaf} an Vertrauen« ent-
gegenbringen. Sie kennen aber auch die Gefahr des Tkonoklasmus,
der aus der Enttiuschung dieses »Ubermafles an Vertrauen« ent-
steht und dann in eine »Verachtung der Bilder« umschlagt. Die
erste Aufgabe des Wahrnehmenden ist es darum, fiir jene Trans-
parenz sensibel zu werden, durch die das Bild seine Aufgabe er-

64 SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur der spezifisch religiosen Wahrnehmung

fiillt: Gegenwartsgestalt dessen zu sein, was sich dem unmittel-
baren Hinblick entzieht.

(b) Wer das Wirkliche als Bild erfafst, hat die Aufgabe, es zu deuten.
Eine bewihrte Deutung der religios verstandenen Bilder besagt:
Was in den Bildern gegenwirtig wird, wird »das Heilige« genannt.
Dieses ist Grund und zugleich die Grenze aller unserer Lebensvoll-
ziige. Denn Bilder sind nur mdéglich, weil sie auf das Abgebildete
verweisen. Aber die gesamte Welt der Bilder vergeht, wo das Abge-
bildete selber sich ankiindigt. Deshalb ist die menschliche Reaktion
auf sein Erscheinen die Einheit von Faszination und Schrecken.'®

Ereignisse, in denen das Abgebildete in der Welt seiner Bilder erfahr-

bare Gegenwart gewonnen hat, sind Entstehungsgrund von Ort und

Stunde des Festes (Der Stein, auf dem Jakobs Haupt gelegen hatte, als

er »den Himmel offen sah«, wird als Denkstein aufgerichtet und fiir

spitere Generationen zum Ort der Festfeier!?). Das Fest ist Ort und

Stunde, die spiteren Generationen die Teilhabe an der geschehenen

Zuwendung des Heiligen moglich machen. Darum ist das Fest zugleich

der Ursprung der religidsen Raum- und Zeitanschauung.

Der religios wahrgenommene Raum und die religios wahrgenommene
Zeit sind Beziehungsgefiige von Bahnen, die zu Orten der Wiederbe-
gegnung mit dem Heiligen fiihren; bzw. von Fristen, die die Stunden
dieser Wiederbegegnung miteinander verkniipfen.

Die frithesten Kalender sind Festkalender.

Wichtige StrafSen sind urspriinglich Pilgerstraflen.

¢) Der Gottesdienst als Schule der religiosen Wahrnehmung

Soeben hat sich gezeigt: Berichte iiber religiése Erfahrungen anderer
Menschen, vor allem iiber solche Erfahrungen, die uns fremdartig blei-
ben und uns zugleich an wichtige Momente des eigenen Erfahrens er-
innern, sind wichtige Hilfen, um das eigene religiose Wahrnehmen zu
lernen. Sie kénnen uns die Augen 6ffnen fiir Vorginge, in denen auch
fiir uns die Gestalt unserer Erfahrungswelt durchscheinend wird fiir
die Gegenwart des Heiligen. Aber religiose Erzahlungen sind nicht die

8 Rudolf Otto, Das Heilige, Breslau 1917.
19 Gen 35,14.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

65


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

einzigen Schulen dieser besonderen Wahrnehmungsart. Auffallend oft
in der Religionsgeschichte ist das, was »Erwihlte« erfahren haben, zum
Inhalt eines Gedenkens geworden, das nicht nur im Bewuf3tsein der
Individuen vollzogen wird, sondern in der gottesdienstlichen Feier der
Gemeinde. Dort gewinnt das, wovon die Berichte sprechen, eine abbild-
hafte, aber reale Gegenwart. Im liturgischen Sprechen und Handeln der
Gemeinde ereignet sich die Re-Présentatio dessen, wovon die liturgi-
schen Texte sprechen.

An dieser Re-Prisentatio sind die Feiernden durch ihr Sprechen
und Tun aktiv beteiligt. Sie haben nicht wie Jesaja die Seraphim singen
gehort. Aber sie singen ihnen im Gottesdienst das »Dreimal Heilig«
nach. Und indem sie das tun, machen sie selbst die Erfahrung, daf3 das
Aussprechen des gottlichen Namens die menschliche Antwort auf die
Weise ist, wie Gott selber sich anrufbar gegenwirtig macht. In dieser
Antwort wird die Gegenwart Gottes erfahrbar und wirksam. Die Fei-
ernden haben nicht wie die Apostel die Stimme aus der Wolke gehort:
»Dieser ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr horen.«*® Aber sie
machen sich diese Aufforderung zueigen, indem sie vor der Verlesung
des Evangeliums Bekenntnisworte ausrufen wie z.B.: »Ehre sei Dir,
o Herr!« und nach der Verlesung antworten »Lob sei Dir Christus!«.
Darin aber machen sie selbst die Erfahrung: Der Auftrag, auf den »ge-
liebten Sohn« zu héren, wird nicht im blo3en akustischen Aufnehmen
erfiillt, sondern erst dadurch, dafy das vernommene Wort seine Horer
zum Dienst an der Ehre Gottes und zum liturgischen Lob seines Soh-
nes befihigt. In der Antwort, die die Feiernden geben, wird ihre Er-
maichtigung zu solchem Dienst an ihnen wirksam und fiir sie erfahrbar.
SchliefSlich noch ein drittes Beispiel: Die Feiernden horen nicht wie
Paulus, daf$ Christus sie beim Namen ruft, aber sie geben, still oder in
Worte gefaflt, vom liturgischen Buflakt am Anfang bis zum »Ite Missa
est« am Ende der Liturgie die fragende Antwort, die Paulus auf diesen
Anruf Christi gegeben hat: »Herr, was willst Du, daf$ ich tun soll?« Erst
indem die Feiernden sich zu diesen und anderen Weisen der Antwort
gerufen wissen, erschlief3t sich ihnen der Bedeutungsgehalt des ver-
nommenen Wortes. Und erst so wird fiir sie zur realen Gegenwart,
was sonst nur erinnerte Vergangenheit bliebe.

Die Antwort, die die Gemeinde gibt, hat ihre eigene Gestalt. Und
die Religionsgeschichte lehrt, daf$ in den verschiedensten Religionen

0 Mt 17,5.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur der spezifisch religiosen Wahrnehmung

um die rechte Gestalt dieser Antwort gerungen wird. Daraus erklart
sich, daf} immer wieder Reformen der Gottesdienstgestalt als notwen-
dig beurteilt und dann nach oft heftigen Diskussionen durchgefiihrt
werden. Die Gestalt des Gottesdienstes ist das Ergebnis einer von der
Gemeinde und ihren Autorititen in Verantwortung vollzogenen Ge-
staltung, Aber dieses Gestalten ist nicht der frei-schopferischen Phan-
tasie der Feiernden iiberlassen, sondern hat den Charakter »responso-
rischen Gestaltens«. Es ist daran gebunden, Antwort zu sein, die
freilich das, worauf sie antwortet, die geschehene Selbst-Manifestation
des Heiligen, erst an den Feiernden wirksam werden lafit. So wird an
der Gestalt des Gottesdienstes offentlich sichtbar, was jenes »antwor-
tende Gestalten« bedeutet, das auch auflerhalb des Gottesdienstes zur
Eigenart jeder religiosen Wahrnehmung gehért. Und sofern »antwor-
tendes Gestalten« auch die Vollzugsform anderer, ganz profaner Erfah-
rungsarten bestimmt, kann die religiose Erfahrung, zu der der Gottes-
dienst anleitet, auch zu einem spezifischen Verstindnis der profanen
Erfahrungen beitragen.

Im Gottesdienst wird also ein Verstindnis tiberlieferter Berichte
gewonnen, das zugleich den Auftrag der Feiernden erkennen lif3t. Die-
ser Auftrag besteht darin, der gegenwirtigen Wirksambkeit dessen zu
dienen, wovon diese Berichte sprechen. Aber damit zugleich wird der
Blick der Feiernden fiir ihre eigenen, auSergottesdienstlich-alltiglichen
Erfahrungen geschirft, soda3 deren religiose Bedeutung erfalit werden
kann.

Fiir den Christen konnen Wasser, Brot und Wein zur »materia sac-
ramenti« werden, d.h. zur naturalen Grundlage eines Geschehens, in
dem Gottes Gnade am Empfinger wirksam wird. Von daher gewinnen
diese Welt-Elemente auch auflerhalb der Sakramentsfeier ihre beson-
dere Wiirde. In anderen religiosen Kontexten sind es andere Teile der
Erfahrungswelt, die als »materiae possibilis transfigurationis« wahr-
genommen werden, d.h. als naturale Grundlagen eines Geschehens,
in welchem sie durchscheinend werden fiir die Gegenwart des Heiligen.
Auf ihnen liegt dann, wie Eliade das nannte, der »hierophantische Ak-
zent«?!. Was diesen »Akzent« tragt, begegnet dem Wahrnehmenden
so, daf3 dieser nicht nur dem Gegenstand die Moglichkeit ansieht, in
eine Erscheinungsgestalt des Heiligen transfiguriert zu werden, son-

21 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Paris 1949, deutsch: Die Religionen und
das Heilige, Salzburg 1954, 122.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

67


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Kultur des Wahrnehmens — eine Neufassung der transzendentalen Asthetik

dern zugleich damit rechnet, daf in diesem kommenden Ereignis ihm
selber die Augen zu einem neuen Sehen gedffnet werden. Er sieht dem
Gegenstand die Fihigkeit an, auch das Subjekt, dem er sich zeigt, zu
verwandeln.

d)  Was die religiose Wahrnehmung als »Grenzfall« lehren kann

Die religiose Wahrnehmung, so wurde an fritherer Stelle gesagt, ist ein
Grenzfall unter den verschiedenen Arten von Wahrnehmung (s.o.
S.581f.). Aber sie ist, gerade in ihrer Besonderheit, ein lehrreicher
Grenzfall, an dem die »Kultur der Wahrnehmung« auch auf anderen
Gebieten Orientierung gewinnen kann. Das liegt einerseits daran, daf3
einige Momente, die zu jeder Wahrnehmung gehéren, bei der speziell
religidsen Wahrnehmung besonders deutlich hervortreten, vor allem
jene Dialektik, in der sich der Grund unserer Wahrnehmungsfihigkeit
zugleich als deren Grenze erweist (s.o. S. 43 ff.). Vielleicht noch wich-
tiger ist das zweite der oben genannten Unterscheidungsmerkmale der
religiosen Erfahrung: Sie vermittelt gerade dort, wo wir an die Grenze
unserer Wahrnehmungsfihigkeit stoflen, eine Freude daran, jener
Wahrheit begegnet zu sein, die »grofler« ist als unsere Fihigkeit, sie
zu erfassen. Diese selbstlose Freude verbindet sich mit der Hoffnung,
dafl uns dort, wo unsere Wahrnehmungsfahigkeit endet, zugleich eine
Verwandlung bevorsteht, der wir uns anvertrauen kénnen, weil sie uns
zu neuen Weisen des Sehens und Begreifens fihig machen wird. Wer
im speziell religiosen Kontext diese Einheit von selbstloser Freude und
hoffnungsvoller Zuversicht erfahren hat, wird sich auch auf anderen
Gebieten, z.B. bei der Wahrnehmung des Schénen und Guten, jenen
Kontingenzerfahrungen nicht entziehen, die zu jeder Wahrnehmung
gehoren. Was der Grenzfall der religissen Wahrnehmung lehren kann,
ist jener Mut zur Zukunftsoffenheit der eigenen Geschichte, ohne den
auch keine andere Wahrnehmung angemessen erfafst und in objektiv
giiltige Erfahrung verwandelt werden kann.

Im speziell religidsen Zusammenhang stammt dieser Mut zur Zu-
kunftsoffenheit der eigenen Geschichte von dem Vertrauen, dafl das
Heilige, das den Menschen immer wieder an seine Grenze fiihrt, sich
gerade an dieser Grenze als »treu« erweisen und den Menschen zu
einer neuen Weise des Lebens umgestalten wird. Die religiose Wahr-
nehmung sieht es der jeweils erreichten kritischen Phase der eigenen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

25,01.2026, 05:21:41. /delat e


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kultur der spezifisch religiosen Wahrnehmung

Lebensgeschichte schon an, dafs sie die Verheiflung einer neuen, leben-
spendenden Zuwendung des Heiligen schon in sich enthilt. An spite-
rer Stelle wird zu priifen sein, ob dieses Spezifikum der religigsen
Wahrnehmung nicht ein Licht auf diejenige Dialektik wirft, die zu
jeder Art von Wahrnehmung gehort.

Freilich ist wiederum hinzuzufiigen, was schon bei anderen Wei-
sen des Wahrnehmens gesagt worden ist: Wenn wir das Wahrnehmen
gelernt haben, stellt sich uns die Aufgabe, in einem zweiten Schritt das
Wahrgenommene kritisch zu iiberpriifen. Jede Art des Wahrnehmens,
das #sthetische oder das moralische Wahrnehmen und sogar die wis-
senschaftliche Beobachtung, unterliegt ihren eigenen Gefahren, sub-
jektive Befangenheiten mit den objektiv giiltigen Weisen zu verwech-
seln, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt. Und jedesmal sind
Begriff und Urteilskraft nétig, um diese Aufgabe kritischen Priifens
zu erfiillen. Das gilt fiir die religiose Erfahrung in ausgezeichnetem
MafSe. Gerade hier droht die Gefahr, daf$ das Wahrgenommene subjek-
tive Stimmungen erzeugt, z. B. solche der Angst oder auch der Begei-
sterung, die wir dann mit dem objektiv giiltigen Anspruch des Heiligen
verwechseln. Ohne den kritischen Begriff und ohne die Urteilskraft,
die diesen Begriff auf das Wahrgenommene bezieht, gelingt der Uber-
gang von der Subjektivitit des Wahrnehmens zur objektiv giiltigen Er-
fahrung auf keinem Gebiete, auch nicht auf dem Felde der Religion.
Und auf jedem Felde der Erfahrung ist zu priifen, wie Begriffe geartet
sein miissen, um diesen Ubergang vom blof8 Subjektiven zum objektiv
Giiltigen méglich zu machen. Die Ethik oder Asthetik verlangt andere
Begriffe als die wissenschaftliche Theorie. Es bedarf deswegen einer ei-
genen Untersuchung, um zu bestimmen, welche Art von Begriffen die
Religion nétig hat, wenn sie einerseits Anspruch auf objektive Geltung
erheben, andererseits nicht dem »fremden Gesetz« der Wissenschaft,
der Moral oder auch der Asthetik unterworfen werden soll. Aber auch
in diesem Falle gilt: Begriffe und ihre Anwendungsregeln gehen ins
Leere, wenn sie nicht auf die Eigenart des Wahrnehmens, hier also auf
die spezifisch religiose Wahrnehmung, bezogen bleiben und sich an ihr
als Angebote kritischer Auslegung bewihren.

Erkennen als antwortendes Gestalten A

25,01.2026, 05:21:41. /delat e

69


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

25,01.2026, 05:21:41. /delat



https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Eine erste Annäherung an das Problem: Ein neuzeitliches Verständnis der Anschauung von Raum und Zeit – und erste Zweifel an seiner Angemessenheit
	2. Was heißt »anschauen« und »wahrnehmen«?
	a) Die Gestaltungskraft der Sinne
	b) Anschauen als antwortendes Gestalten
	α) Die Raum-Anschauung
	β) Die Zeit-Anschauung
	γ) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns«

	c) Die »je größere Wahrheit« und die Wahrnehmung als Phase im Dialog

	3. Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand
	4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe
	a) Das ethische Wahrnehmen
	b) Das ästhetische Wahrnehmen
	c) Der geschulte Blick des Forschers
	d) Die religiöse Wahrnehmung und die »Öffnung des Auges«

	5. Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung
	a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung: Religiöse Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung«
	b) Die religiös wahrgenommene Welt: ein Ensemble von Bildern des Heiligen
	c) Der Gottesdienst als Schule der religiösen Wahrnehmung
	d) Was die religiöse Wahrnehmung als »Grenzfall« lehren kann


