
Erster Teil:
Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung
der transzendentalen Ästhetik

1. Eine erste Annäherung an das Problem:
Ein neuzeitliches Verständnis der Anschauung von Raum und
Zeit – und erste Zweifel an seiner Angemessenheit

Kant hat seiner »Transzendentalen Logik« eine »Transzendentale Äs-
thetik« vorangestellt.6 Damit war nicht eine Theorie des Schönen in
Natur und Kunst gemeint, sondern eine Theorie des Wahrnehmens,
gemäß der Grundbedeutung des griechischenWortes »Aisthesis«. The-
men dieser Transzendentalen Ästhetik waren bei Kant die Anschau-
ungsformen von Raum und Zeit. Denn diese leisten einen unerläß-
lichen Beitrag zum Aufbau jenes Erfahrungskontextes, innerhalb
dessen alles seine eindeutige Stelle finden muß, was von uns als objek-
tiv gültig anerkannt werden soll. Was sich nicht datieren und lozieren
läßt, steht im Verdacht, ein bloßes Gebilde des Traums oder der sub-
jektiven Phantasie zu sein.

Nun galten diese Anschauungsformen für Kant als unveränder-
lich, ebenso wie die Kategorien des Verstandes. An dieser Überzeugung
sind inzwischen Zweifel laut geworden. Die Weise, den Raum und die
Zeit anzuschauen, hat sich offensichtlich in der Geschichte verändert.
Das bekannteste Beispiel dafür ist: Während wir beim Blick in den »be-
stirnten Himmel« dessen Grenzenlosigkeit unmittelbar zu sehen mei-
nen, meinten die Alten, die begrenzende Himmelskuppel ebenso un-
mittelbar anzuschauen.

Gewöhnlich halten wir die antik-mittelalterliche Art, den Raum
zu sehen, für die Folge einer Sinnestäuschung. Die Astronomie hat
uns darüber belehrt, daß es den »blauen Himmel«, der sich als begren-
zende Kuppel über die Erde wölbt, nicht gibt. Und auf solche Weise
belehrt, »sehen« wir die Grenzenlosigkeit des Raums und können dar-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 29

6 KdrV, §§1–5.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über, angesichts unserer eigenen verschwindenden Kleinheit, erschrek-
ken. »Der Anblick einer zahllosen Weltenmenge vernichtet gleichsam
meineWichtigkeit«.7 Unsere heutige Anschauung des Raumes und der
Zeit ist also eine Folge des wissenschaftlichen Fortschritts. Und sie ist
zugleich die Bedingung wissenschaftlicher Forschung. Denn nur in den
gleichförmigen und indefiniten Raum und in die ebenso gleichförmige
und indefinite Zeit lassen sich die »Meßdaten« eintragen, aus denen
wir unsere Erkenntnisse gewinnen. Es mag im Lauf der Geschichte an-
dereWeisen gegeben haben, den Raum und die Zeit anzuschauen. Aber
nur die neuzeitliche Form der Anschauung von Raum und Zeit scheint
objektiv gültige Erkenntnis möglich zu machen. Nur sie ist deswegen
ein Thema der Transzendentalphilosophie, die es mit den Bedingungen
objektiver Erkenntnis zu tun hat. Jede andere Betrachtungsart gehört
demgegenüber, nach geläufigem Urteil, zur »Wahrnehmungs-Psycho-
logie«.

Beschreiben wir die Eigenart neuzeitlichen Anschauens des Rau-
mes und der Zeit so, dann stellt sich die Frage: Durch welchen Verlust
an Zugängen zum Wirklichen haben wir diesen Zuwachs an Exaktheit
erkauft? Erschöpft sich die Weise, wie Dinge und Menschen im Raume
und in der Zeit sind, in jenen zahlenhaft ausdrückbaren Maßverhält-
nissen, die die Grundlage aller wissenschaftlichen Forschung sind? Gibt
es nicht eine raum-zeithafte Nähe und Ferne im Verhältnis der Dinge
und Menschen zueinander, die sich nicht mit Meßband und Uhr allein
feststellen läßt? Und sind es wirklich diese Maß-Verhältnisse, die uns
die Aussage gestatten: »Jedes Ding hat seinen Ort und seine Stunde«,
und uns die Frage erlauben: »Haben Dinge und Menschen ›ihren‹ Ort
und ›ihre‹ Stunde schon gefunden«?

Wiederum drängt sich mir hier meine Erinnerung an meine Be-
gegnungen mit Künstlern auf. Ich erinnere mich an einen Maler, der
seinen Schülern den Sinn für Raum-Verhältnisse schärfen wollte und
sie deswegen anleitete, irgendwelche, für sich genommen ganz gleich-
gültigen Gegenstände so lange im Raume zu bewegen, bis sie »ihre
Stelle« gefunden hatten. Um dies zu entscheiden, mußten sich mit
den meßbaren Entfernungen ganz andere, qualitative Formen der Nähe
und Ferne verbinden, und das Netz der Beziehungen erschöpfte sich
nicht in einem Gefüge von Maß-Zahlen. Um dieses Beziehungsgefüge
zu erfassen, war ein anderes Sensorium nötig als die Fähigkeit zur

30 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

7 Kritik der praktischen Vernunft – KdpVA 289.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


möglichst genauen Abschätzung meßbarer Distanzen. Der Künstler
aber, der sich bemühte, seinen Schülern eine dieser Aufgabe ange-
messene Unterweisung zu geben, setzte dabei voraus, daß dieses Sen-
sorium nicht einfach als angeboren vorausgesetzt werden kann, son-
dern der Einübung bedarf.

Was besagt angesichts solcher Fälle die soeben zitierte Stellung-
nahme: »Das gehört nicht in die Transzendentalphilosophie, sondern
in die Wahrnehmungspsychologie«? Wer so spricht, setzt voraus: Das,
was soeben mit den Sätzen beschrieben wurde: »Jedes Ding hat auf-
grund seiner Eigenart seine Stelle im Raum« oder: »Es muß die ihm
angemessene Stelle finden«, gehört gar nicht zu den Sachen, sondern
nur zu den Empfindungen, die sie, falls wir dafür psychisch disponiert
sind, in uns auslösen können. Aber wozu dann die didaktische Bemü-
hung des erwähntenMeisters einer Klasse von Kunstschülern?Warum
läßt man nicht jeden bei den Empfindungen, die er eben hat oder nicht
hat? Wenn es aber hier wirklich etwas zu lernen gibt, dann scheint es
doch etwas an der Sache selber zu sein, wofür die Schüler durch der-
artige Bemühungen hellsichtig werden sollen. Jener »Ort«, der mehr
ist als eine Schnittstelle in einem von uns konstruierten Koordinaten-
netz, ist etwas, das zur Sache selber gehört. Dann aber muß auch der
Raum, der diese Orte umschließt, erkannt werden, wenn wir die Dinge
in dem, was sie sind, begreifen wollen. Und Entsprechendes gilt von der
Zeit, in der alles, was ist und geschieht, die ihm zugemessene Frist und
Stunde findet. Um zu begreifen, was die Dinge und Ereignisse sind,
müssen wir erkennen, was jene Zeit ist, die ihnen Frist und Stunde ein-
zuräumen vermag.

Aber derjenige Raum, in dem die Dinge ihre eindeutig bestimm-
bare Stelle finden müssen, ist nicht der gegen seine Inhalte gleichgül-
tige Maß-Raum, sondern das diesen Dingen aufgrund ihrer Eigenart
zugehörige Gefüge von Orten und Bahnen, das ihnen erlaubt, das,
was sie sind, in konkreten Weisen des Seins-Vollzuges zu realisieren.
Und wiederum gilt Entsprechendes von der Zeit: Diejenige Zeit, in der
alle Ereignisse ihre Frist und Stunde finden, ist nicht die gegen alle
Inhalte gleichgültige Maß-Zeit, sondern ein Gefüge möglicher Begeg-
nungen, die es einem Seienden erlauben oder verwehren, das, was es
ist, in Wechselbeziehungen des Tuns und Leidens zu realisieren.

Darum sind dieser Raum und diese Zeit, aber auch die Fähigkeit,
sie anzuschauen, Themen der Transzendentalphilosophie, nicht nur der
Psychologie. Das hindert nicht, daß die Psychologie uns über Hinder-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 31

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisse aufklären kann, die der Erfüllung dieser transzendentalphiloso-
phischen Aufgabe im Wege stehen, und daß sie uns helfen kann, dieje-
nigen Fähigkeiten zu entwickeln, die zur Erfüllung dieser Aufgabe not-
wendig sind. Unterschiedliche Lehrer der Wahrnehmungskunst, nicht
nur Künstler, sondern unter anderem auch Philosophen wie Hegel und
Schelling bieten dafür überzeugende Beispiele.

2. Was heißt »anschauen« und »wahrnehmen«?

a) Die Gestaltungskraft der Sinne und ein Versuch,
ihre Regeln neu zu formulieren

Die Psychologie und Philosophie der englischen Empiristen hatte die
»sensations«, also die Weise, wie wir durch die Sinne Kenntnis von
den Dingen erlangen, als eine Serie von »Sinnesreizen« gedacht, die
wir durch unsere Sinnesorgane in uns aufnehmen. Diese ihrerseits gal-
ten als isolierte Signale, z.B. einzelne Lichtblitze oder Tonsignale, die
von den Dingen ausgehen und die wir erst durch unsere »reflexions«
zueinander in Beziehung setzen. Diese Auffassung von unseren ele-
mentaren Beziehungen zur Wirklichkeit wirkt in Kants Begriff der
»Sinnes-Affektionen« noch nach, die als isolierte Signale den »rohen
Stoff« darstellen, aus dem wir unsere Erkenntnis der Gegenstände auf-
bauen.

Dabei war Kants eigener Begriff der »Anschauungsformen« schon
der Ausdruck einer anderen, weniger »atomistischen« Auffassung vom
sinnenhaften Erkennen. Die Sinne sammeln nicht nur Signale, um sie
dem Verstand zur weiteren Bearbeitung zu übergeben, sondern sind
immer schon formgebende Kräfte und üben durch diese Formgebung
»von vorne herein« oder »apriori« eine »Gesetzgebung« über die Wei-
se aus, wie die Dinge sich uns zeigen. Doch kann man fragen, ob Kant
an dieser seiner eigenen Einsicht konsequent genug festgehalten hat.
Denn das hätte ihn hindern müssen, den aus einer mechanistischen
Physiologie entlehnten Begriff des »Sinnesreizes« (»Affektion«) un-
differenziert auf die Beschreibung von Bewußtseinsphänomenen wie
das Anschauen und Wahrnehmen zu übertragen.

Versucht man, der formgebenden Kraft der Sinne, auf die Kant
uns aufmerksam gemacht hat, deutlicher Rechnung zu tragen, als dies
in der »Kritik der reinen Vernunft« geschieht, dann wird man vor

32 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem die beiden ersten »Grundsätze des reinen Verstandes« neu for-
mulieren müssen, die bei Kant »Axiome der Anschauung« und »Anti-
zipationen der Wahrnehmung« heißen8 . Bei Kant nämlich beruht die
objektive Geltung dieser ersten beiden »Grundsätze des reinen Ver-
standes« darauf, daß sie, weil sie dem Verstande entspringen, nur die
Form des Anschauens und Wahrnehmens betreffen können, während
alle angeschauten Inhalte den Charakter von rein subjektiven »Emp-
findungen« haben, die erst dem Verstand als »Materialien« für seine
gestaltende Tätigkeit dienen. Im Unterschied zum Verfahren Kants
wird im folgenden versucht werden, die Axiome und Antizipationen
auf die Tätigkeiten des Anschauens und Wahrnehmens selber zurück-
zuführen, statt sie dem Verstande zu entlehnen.

Trotz dieses Unterschiedes zu Kant wird es sich empfehlen, zu-
nächst einem Hinweis zu folgen, den Kant gegeben hat, der bei ihm
aber unentfaltet geblieben ist. Das Gesetz allen Anschauens läßt sich
in »Axiomen« formulieren, die von allem zeitlichenWechsel unabhän-
gig sind. Die Wahrnehmung dagegen verknüpft die augenblickshafte
Anschauung mit Inhalten der Erinnerung und der Erwartung. Ihre Ge-
setze haben deswegen den Charakter von »Antizipationen«. Wir sehen
z.B. der aufspringenden Knospe, die wir wahrnehmen, die kommende
Blüte schon an. Oder wir nehmen die Wolke, die sich vor unseren
Augen auftürmt, als eine Gewitterwand wahr, die sich alsbald mit Blit-
zen und Regenschauern entladen wird. Ist diese Unterscheidung ein-
mal getroffen, dann kann man versuchen, die Axiome und Antizipatio-
nen auf solche Weise neu zu formulieren, daß ihr Bezug zu den
Inhalten des Anschauens und Wahrnehmens deutlicher hervortritt.

Für eine solche Neuformulierung habe ich in »Erfahrung als Dia-
log« einen Vorschlag gemacht: »Alle Inhalte der Anschauung sind ge-
staltete Größen und gehen als solche aus der Antwort hervor, die wir
durch den synthetischen Akt des anschauenden Auffassens auf den
Anspruch des Wirklichen geben«;9 »Alle Inhalte der Wahrnehmung
sind Phasen in einem Dialog zwischen dem wahrnehmenden Subjekt
und der Wirklichkeit und enthalten daher in sich den Niederschlag frü-
herer und die Antizipation kommenderWahrnehmungsweisen.«10 Der
an dieser Stelle vorgeschlagene Begriff des »antwortenden Gestaltens«

Erkennen als antwortendes Gestalten A 33

Eine erste Annäherung an das Problem

8 Vgl. KdrVA 162–176.
9 EaD 334.
10 EaD 337f.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheint sich in erster Linie für eine Anwendung auf das »Axiom der
Anschauung« zu eignen. Das aber wird nicht ohne Einfluß auf das Ver-
ständnis der »Antizipationen der Wahrnehmung« bleiben.

Dieser Vorschlag setzt freilich voraus, daß die Axiome und Anti-
zipationen in engerer Beziehung zur Sinnlichkeit gesehen werden, als
dies bei Kant geschieht. Denn die Anschauung und Wahrnehmung
sind, im Unterschied zum Verstand, immer auf das Konkrete gerichtet,
und ihre Gestaltungskraft ist nicht auf das rein Formale, gegenüber al-
ler Differenz der Inhalte Indifferente beschränkt. Daraus ergibt sich
eine veränderte Weise, die beiden Anschauungsformen, den Raum
und die Zeit, zu beschreiben. Und erst aufgrund dieser neuen Beschrei-
bung wird auch die hier vorgeschlagene Neuformulierung ihrer je-
weiligen Grundgesetze plausibel.

b) Anschauen als antwortendes Gestalten

»Anschauen«, so sagt das soeben formulierte Axiom, heißt schon »ant-
worten«. Aus dieser Antwort gehen Gestalten hervor, die wir anschau-
end erfassen. Wir erfassen nichts, was nicht schon Gestalt hätte. Mag
beispielsweise unsere Netzhaut isolierten »Reizen« ausgesetzt sein
oder nicht: das zu entscheiden, ist eine Aufgabe des Physiologen. Als
sinnenhaft anschauende Wesen wissen wir davon nichts. Was wir an-
schauen, ist immer schon Gestalt. Und es ist die gestaltende Kraft un-
serer Sinne, die diese Gestalten hervorbringt. Aber dieses Gestalten ist
Antwort. »Anschauen« heißt nicht: in schöpferischer Phantasie Vor-
stellungen hervorbringen. »Anschauen« heißt: so genau wie möglich
einem Anspruch entsprechen, der von den Gegenständen ausgeht. Das
erfordert jene Beharrlichkeit des Hinblickens und jene immer neue
Korrektur unserer Sichtweise, die ich bei den Malern am Bodensee be-
obachtet habe.

α) Die Raum-Anschauung

Bei Kant ist die Raum-Anschauung primär auf das umfassende Ganze
gerichtet, in dem alles, was uns zum Gegenstand wird, seine Stelle fin-
den muß. Dieses vorwiegende Interesse am einen, allumfassenden
Raum ist verständlich. Denn hier wird jenes Ganze der Welt mit den
Sinnen angeschaut, das die Vernunft durch ihre Idee als Zielpunkt viel-

34 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fältiger Verknüpfungstätigkeiten des Verstandes begreift. Der an-
geschaute Raum, so könnte man sagen, ist die den Sinnen präsent ge-
wordene Idee der Welt. Hier fügt sich die Mannigfaltigkeit räumlicher
Relationen, in denen einzelne Seiende sich zueinander verhalten, vor
allem dieMannigfaltigkeit ihrer Orte und Bahnen, zu einem umfassen-
den Ganzen zusammen. Aber dieses Vernunft-Interesse kann zu einer
sachfremden Überformung dessen führen, was gerade die Eigenart der
Anschauungsform ausmacht. Denn die gestaltende Kraft des Anschau-
ens bezieht sich nicht nur auf das umfassende Ganze des Raums, son-
dern auch und vor allem auf die vielfältigen räumlichen Gestalten der
Dinge, die sich in diesem Raume bewegen und einander begegnen.

Erst wenn wir diese Gestalten der Dinge erfaßt haben, können wir
unseren Blick für ihre Korrelationen schärfen und dann lernen, an die-
sen Korrelationen trotz all ihrer Verschiedenheit eine gemeinsame
Struktur abzulesen, durch die sie sich dem Raum als dem Gesamtgefü-
ge solcher Korrelationen einfügen. Dieser methodische Vorrang des Er-
fassens räumlicher Gestalten vor der Frage nach dem »einen Raum«
hat Folgen für das Verständnis der »Anschauungsformen«. Sie sind ge-
staltende Kräfte, die zunächst die Weise bestimmen, wie einzelne Din-
ge und dann einzelne Relationen uns gegenübertreten; und erst zuletzt
beziehen sie sich auf das Ganze der Gegenstandswelt. Wir schauen
nicht zuerst »den« Raum an, um dann sekundär den einzelnen Dingen
ihren Ort in ihm zuzuweisen; wir schauen zuerst die Raumgestalt von
Dingen an, um dann sekundär einen Blick dafür zu gewinnen, auf wel-
che Weise sie im Raume sind und sich im Raume bewegen. Kurz: Die
Raum-Anschauung ist nicht angeboren, sondern wird erlernt, eingeübt
und immer neu an dem, was Raume ist und geschieht, überprüft und
weiterentwickelt.

Darum ist der angeschaute Raum nicht der nach mathematischen
Regeln konstruierte, sondern der von individuellen Gestalten erfüllte,
ihnen die ihnen gemäßen Orte einräumende Raum. Was in ihm keine
eindeutig bestimmbare Stelle findet, steht im Verdacht, bloßes Gebilde
subjektiver Phantasie zu sein. Aber dieses »Stelle-Finden« setzt eine
Raum-Struktur voraus, die der Vielfalt dessen angemessen ist, was die-
sen Raum erfüllt. Die Gestaltungskraft der Anschauung, die dieses
Raumgefüge hervorbringt, ist darum immer wieder daraufhin zu prü-
fen, ob sie jenes Gefüge von Orten und Bahnen entstehen läßt, das der
Eigenart der Inhalte entspricht, die wir in diesem Raume anzuschauen
bekommen.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 35

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


β) Die Zeit-Anschauung

Was soeben von der Raum-Anschauung gesagt worden ist, gilt auch
von der Zeit-Anschauung: Bei Kant ist die Anschauung der Zeit ebenso
wie die des Raumes primär auf jenes Ganze bezogen, in dem alles, was
geschieht, datierbar sein muß, also auf »die« Zeit, von der man im Sin-
gular sprechen kann und muß. Das vorwiegende Interesse richtet sich
auf die eine, allumfassende Zeit im Unterschied von den »Zeiten«, de-
ren Eigenart von den Inhalten her definiert wird (so etwa wenn man
vom 17. Jahrhundert als der »Zeit der Religionskriege« spricht oder
von unserer Gegenwart als dem »technischen Zeitalter«). Und wie
beim Raume, so wird auch bei der Zeit dieses vorwiegende Interesse
Kants und anderer Philosophen an der einen, allumfassenden Zeit dar-
aus verständlich, daß in der Zeit-Anschauung wiederum das Ganze der
Welt sinnenhaft anschaulich wird, diesmal freilich unter einem spe-
ziellen Gesichtspunkt: Es ist die Welt als allumfassender Ereignis-Zu-
sammenhang, der in der Einheit der Zeit seine anschauliche Erschei-
nungsgestalt findet.

Aber auch hier ist zu betonen: Was primär wahrgenommen wird,
ist nicht »die« im Singular verstandene Zeit, sondern die konkrete Ver-
laufsgestalt eines je konkreten Geschehens, z.B. die Verlaufsgestalt
einer Melodie, sodann aber eine Fülle ebenso konkreter Korrelationen
zwischen solchen Geschehnisreihen, z.B. zwischen dem Rhythmus der
Schritte eines Wanderers und der Melodie eines dabei gesungenen
Wanderliedes. Erst wenn wir diese Verlaufsgestalten und Rhythmen
konkreter Ereignisabläufe erfaßt haben, können wir unseren Blick für
den Zusammenklang oder die Disharmonie solcher Verlaufsgestalten
und Rhythmen schärfen und schließlich lernen, an ihnen, bei all ihrer
Verschiedenheit, eine gemeinsame Struktur abzulesen, durch die sie
sich der Zeit als dem Gesamtgefüge solcher Korrelationen einfügen.

Auch die Zeit-Anschauung erweist sich als gestaltende Kraft. Sie
bestimmt zunächst die Weise, wie sich vor unseren Augen und Ohren
aus der Fülle dessen, was geschieht, identifizierbare Gegenstände auf-
bauen, einzelne Dinge, die wir an der Zeitgestalt ihres Erscheinens er-
kennen. So erkennen wir einen Sprecher, auch wenn wir ihn nicht se-
hen, an Klanggestalt und Rhythmus seiner Sprachmelodie wieder. Erst
in einem zweiten Schritt fragen wir nach Relationen zwischen Dingen
und Personen, die ihr Sein in unterschiedlichen Zeitgestalten vollzie-
hen, und stellen dann beispielsweise die Frage, ob sie in der Unter-

36 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiedlichkeit ihrer Lebensrhythmen zur Begegnung miteinander fä-
hig sind oder beziehungslos »nebeneinander herleben«. Dann suchen
wir nach den kostbaren Stunden, in denen solche Begegnungen gesche-
hen können, und nach begrenzten Fristen einer möglichen Zeitge-
nossenschaft, die solche Stunden zuläßt. Und erst zuletzt beziehen wir
diese Fristen und Stunden auf das Ganze, dem alle Ereignisse und Er-
eignis-Konfigurationen eingefügt sind. Wir schauen nicht zuerst »die«
Zeit an, um dann sekundär den einzelnen Ereignissen ihr »Datum« in
dieser einen, allumfassenden Zeit zuzuweisen; wir schauen zuerst die
Zeitgestalt von Ereignis-Konfigurationen an, um dann sekundär sehen
zu lernen, auf welcher Weise sie »in der Zeit« sind und geschehen und
in ihr ihre Fristen und Stunden finden. Kurz: Die Zeit-Anschauung ist
nicht angeboren, sondern wird erlernt, eingeübt und immer neu an
dem, was Zeit ist und geschieht, überprüft und weiterentwickelt.

Darum ist die angeschaute Zeit ebenso wie der angeschaute Raum
nicht ein nach mathematischen Regeln konstruiertes, gegen die Diffe-
renz der Inhalte indifferentes Maß-System, sondern das von individu-
ellen Ereignisreihen und ihren je besonderen Zeitgestalten erfülltes
Gefüge, das ihnen die ihrer Eigenart entsprechenden Fristen und Stun-
den einräumt. Die Gestaltungskraft jener Anschauung, die dieses Zeit-
gefüge hervorbringt, ist immer wieder daraufhin zu prüfen, ob sie je-
nes Gefüge von Fristen und Stunden entstehen läßt, das der Eigenart
jener Inhalte entspricht, die wir in dieser Zeit anzuschauen bekommen.

γ) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns«

Raum-Anschauung und Zeit-Anschauung zeigen mannigfache Über-
einstimmungen. Ein wesentlicher Unterschied freilich besteht zwi-
schen den beiden Anschauungsformen. Auf diesen Unterschied hat
Kant dadurch hingewiesen, daß er die Fähigkeit zur Raum-Anschau-
ung den »äußeren Sinn«, die Fähigkeit zur Zeit-Anschauung aber den
»inneren Sinn« genannt hat. Alles, was uns »draußen«, in der Objekt-
welt begegnet, tritt uns als Raumgestalt und bezogen auf seinen Ort im
Raum gegenüber. Das Subjekt dagegen und deshalb alles, was »drin-
nen« ist, wird in seinem Verhältnis zum Raum als etwas Unräumliches
erlebt, wie ein unerstreckter Punkt, auf den freilich alle Raum-Punkte
perspektivisch bezogen sind. Im Gegensatz dazu ist zeitliche Erstrek-
kung kein unterscheidendes Merkmal der Außenwelt. Das Subjekt
nimmt nicht nur Ereignisreihen in der Objektwelt wahr; sondern es

Erkennen als antwortendes Gestalten A 37

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nimmt auch sich selber als veränderlich wahr und erfährt sich damit als
ein Identisches, das wechselnde Zeitpunkte überdauert, solange »seine
Zeit« noch nicht abgelaufen ist. Nicht nur das »Draußen«, sondern
auch das »Drinnen« hat seine Frist und Stunde. Auch die Zustände
des Bewußtseins selbst haben ihre Rhythmen und Verlaufsgestalten.
Die Zeit des »inneren Sinns« oder, mit Husserl gesprochen, die Zeit
des »inneren Zeitbewußtseins«11 ist nicht die gleichförmig verlaufen-
de, gegen ihre wechselnden Inhalte indifferente Maßzeit, die wir kon-
struieren, indem wir eine Abfolge gleicher Einheiten abzählen. Sie ver-
läuft in Rhythmen, hat ihre »ritardandi« und »accelerandi« und ihre
»hervorgehobenen Augenblicke und Stunden«. Deren Kostbarkeit be-
ruht darauf, daß sie, wenn wir sie verstreichen lassen, durch noch so
viele andere Zeiteinheiten nicht mehr eingeholt werden können.

Dabei hat die »innere« Zeit einen methodischen Vorrang vor der
»äußeren«. Denn nichts kann uns als Gegenstand der Außenwelt zum
Bewußtsein kommen, ohne zugleich zum Moment unseres Selbst-
bewußtseins zu werden. Und jede Veränderung, die wir in der Außen-
welt wahrnehmen, hat eine Entsprechung in der inneren Veränderung
unseres Selbstbewußtseins. Wenn wir uns daher an Ereignisse in der
Außenwelt erinnern oder künftige Ereignisse erwarten, erinnern wir
uns zugleich an frühere Zustände unseres eigenen Bewußtseins und
erwarten dessen kommende Veränderung. Darum ist für alle Weisen,
wie wir die Zeit erleben, diejenige Zeit, die wir in uns selber wahrneh-
men, zugleich jener umfassende Zusammenhang, dem wir auch alle
Wahrnehmungen der Außenwelt einordnen. Nur wenn wir von der
Weise absehen, wie die Zeit uns zum Bewußtsein kommt, und uns »auf
den Standpunkt eines äußeren Betrachters stellen«, bildet die abstrakte
Maß-Zeit, die unsere Uhren und Kalender uns anzeigen, den umfas-
senden Zusammenhang, innerhalb dessen wir auch unsere Akte des
Anschauens und Wahrnehmens datieren. Für unser unmittelbares
Zeit-Bewußtsein dagegen ist die innere Zeit mit ihren eigenen Rhyth-
men und Verlaufsgestalten das Maß, mit dem wir alle wahrgenom-
menen Ereignisreihen der Außenwelt, ihre Rhythmen und Verlaufs-
gestalten messen. Hier wird jene Einheit des Ich sinnenhaft wahr-
genommen, die die Vernunft als Idee, d.h. als Zielpunkt vielfältiger
Verknüpfungstätigkeiten des Verstandes begreift.

Die Zeit, die wir nicht konstruieren, sondern wahrnehmen, ist

38 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

11 Edmund Husserl, Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, Halle 1928.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht nur ein Modus, wie die Idee der »Welt« uns anschaulich gegen-
übertritt; sie ist zugleich die den Sinnen präsent gewordene Idee des
Ich, das den unterschiedlichsten Inhalten seines Erlebens eine eindeu-
tige Stelle in einem geordneten Zusammenhang zuweist. Aber dieses
Ich ist kein »abstrakter Ich-Punkt«, und der Zusammenhang, den es
aufbaut, ist kein inhalts-indifferentes Maßsystem. Vielmehr ist dieses
Ich ein jeweils konkretes Subjekt, das sich und die Formen seines An-
schauens und Denkens an den Inhalten entwickelt, die es erlebt und in
Inhalte objektiv gültiger Erfahrung verwandelt. Und die Aufgabe, die
Einheit dieses Ich zu wahren oder, wenn sie an der Disparatheit seiner
Erlebnisinhalte zu zerbrechen droht, wiederherzustellen, ist nicht die
Aufgabe, eine Distanz solcher Art zu gewinnen, daß dieses Ich vom
Wechsel seiner Inhalte völlig unbetroffen bleibt. Es ist die Aufgabe,
aus der Korrespondenz zwischen dem erfahrenen Anspruch der Dinge
und den darauf antwortenden Akten des Gestaltens die Einheit einer
Biographie aufzubauen. In der charakteristisch gestalteten Einheit die-
ser Biographie muß alles seine Stelle finden, was für uns als wirklich
geschehen gelten soll, statt nur geträumt oder ein Produkt spielerischer
Einbildungskraft zu sein.

Wie der angeschaute Raum, im Unterschied zur mathematischen
Raum-Konstruktion, ein Gefüge von Orten und Bahnen ist, die Begeg-
nungen zwischen verschiedenen Seienden möglich machen, so ist die
angeschaute im Unterschied zur konstruierten Zeit ein Gefüge von
Stunden und Fristen. Diese machen es möglich, daß Ereignisreihen
mit unterschiedlichen Rhythmen und Zeitgestalten einander begeg-
nen. Das gilt zunächst für denjenigen Zeit-Rhythmus, der für unseren
eigenen Lebensvollzug charakteristisch ist. Ihm begegnen die Zeit-Ge-
stalten, in denen das Dasein unserer möglichen Objekte sich vollzieht.
Diejenige Zeit-Struktur, in der wir unser eigenes Leben vollziehen,
zeichnet unseren möglichen Begegnungen mit Objekten mit zuweilen
ganz anderer Zeit-Gestalt die kostbaren Stunden und flüchtigen Fri-
sten vor. Erfahrung ist möglich, sofern unsere Lebenszeit zugleich das
Gefüge möglicher Begegnungen mit der Welt-Wirklichkeit vorzeich-
net. Nur so kann das Ich sich an den Gegenständen seiner Erfahrung
entwickeln und gerade in dieser seiner biographischen Entwicklung
seinen besonderen Charakter manifestieren.

Erst innerhalb dieses Geflechts von Begegnungen zwischen dem
Ich und seinen Objekten wird für uns auch sichtbar, wie die Gegenstän-
de sich untereinander durch die unterschiedlichen Zeit-Rhythmen

Erkennen als antwortendes Gestalten A 39

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihres Lebensvollzuges unterscheiden und dennoch in der umgreifenden
Zeit die Stunden und Fristen ihrer Begegnung finden. Dann sieht der
Betrachter den je individuellen Zeit-Gestalten, in denen verschiedene
Seiende ihren actus essendi vollziehen, die Chancen und Gefahren sol-
cher Begegnungen an und liest an ihrem gegenwärtigenModus essendi
die Spuren ergriffener oder versäumter Chancen, vermiedener oder
durchlittener Gefahren ab. Und er erkennt an diesen konkreten zwi-
schen-individuellen Begegnungen die Struktur der umfassenden Zeit,
in der solche Begegnungen möglich sind.

Aber auch hier, wie schon beim Raume, muß hinzugefügt werden:
Es sind die Inhalte, an denen die Struktur des umfassenden Kontextes,
in diesem Falle der Kontext der Zeit, sich bewähren muß. Die gestal-
tende Kraft, die eine Fülle von Eindrücken zu solchen Verlaufsgestalten
zusammenfaßt, ist die Wahrnehmung. Ohne die Gestaltungskraft der
Wahrnehmung könnte aus dem flüchtigen Spiel der Erlebnisse, die sich
in unserem Bewußtsein ablösen, nicht die fest umrissene und wieder-
erkennbare Raum- und Zeit-Gestalt »auftauchen«, die wir wahrneh-
men. Aber alle Gestaltungskraft des Anschauens und Denkens muß
»responsorisches Gestalten« bleiben und ist deshalb immer wieder dar-
aufhin zu prüfen, ob sie den Rhythmen und Verlaufsgestalten der in-
nerlich und äußerlich wahrgenommenen Ereignisse den angemessenen
Rahmen bereitstellen kann.

c) Die »je größere Wahrheit« und die Wahrnehmung
als Phase im Dialog

Man kann, wie Kant dies tut, die Weise, wie die Zeit und alle Ereignisse
in ihr uns gegeben sind, eine »Anschauung« nennen. Dann betont man
die »Anschaulichkeit«, mit der uns zeitliche Verlaufsgestalten, ihre
Rhythmen und Fristen gegeben sind, im Unterschied von der Un-
anschaulichkeit des Begriffs. Und zugleich macht man durch diesen
Sprachgebrauch die Gemeinsamkeiten deutlich, die zwischen dem Er-
fassen des Raumes und dem der Zeit besteht. In beiden Fällen handelt
es sich um »Anschauungsformen« (vgl. o. S. 29). Man kann aber auch
dem an früherer Stelle erwähnten Hinweis Kants folgen und zwischen
»Anschauung« und »Wahrnehmung« unterscheiden. Dann lenkt man
die Aufmerksamkeit darauf, daß die Anschauung es immer mit dem
Gegenwärtigen zu tun hat, die Wahrnehmung dagegen Erinnerung

40 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Erwartung mit dem gegenwärtig Angeschauten verbindet: Wir se-
hen den Raubvogel im Flug und nehmen die Zeitgestalt dieses Fluges
nur dadurch wahr, daß wir den Vogel »vom Himmel herabstoßen« se-
hen und ihm »die Richtung auf das Beutetier ansehen«, das er »so-
gleich in seinen Fängen halten wird«. Solches Woher und Wohin wird
nicht als Gegenwart angeschaut, sondern erinnernd und erwartend mit
der Gegenwart verknüpft.

Trotz dieses Unterschiedes gibt es eine wesentliche Gemeinsam-
keit beider Arten des Gestaltens. In beiden Fällen gehen die Inhalte,
die wir stets als gestaltete Größen anschauen und wahrnehmen, aus
unserer gestaltenden Tätigkeit erst hervor. Aber in beiden Fällen hat
diese gestaltende Tätigkeit den Charakter einer Antwort, die wir auf
einen Anspruch zu geben versuchen. Das antwortende Gestalten der
Anschauung, so hat sich gezeigt, ist zwar »immer schon« geschehen,
sobald uns irgendetwas zum Bewußtsein kommt. Aber es unterscheidet
sich vom freien Spiel der Einbildungskraft dadurch, daß es immer neu
am Angeschauten Maß nimmt, um die hervorgebrachte Gestalt kri-
tisch zu überprüfen. Und Gleiches gilt von jenem wahrnehmenden Ge-
stalten, durch das wir, statt isolierte Ereignisse wahrzunehmen, Rhyth-
men und Verlaufsgestalten erfassen und sie immer schon dem Kontext
der Zeit einfügen. Auch dieses aktive Gestalten, das wir wahrnehmend
vollziehen, nimmt immer neu amWahrgenommenenMaß, um zu prü-
fen, ob es wirklich den Eigenrhythmus und die spezifische Verlaufs-
gestalt der wahrgenommenen Ereignisse angemessen erfaßt und dar-
aus denjenigen Kontext aufgebaut hat, in dem das Wahrgenommene
seine Eigenart unverstellt zur Geltung bringen kann.

Das impliziert einen scheinbar paradoxen Sachverhalt: Inmitten
der Antwort, die wir geben, wird uns ein Anspruch vernehmbar, der
»größer« ist als unsere Antwort. Dieser Anspruch, den das Wirkliche
an uns richtet, ist das »erste Wort«, das den Dialog eröffnet. Und zu-
gleich ist er immer wieder das »letzte Wort«, durch das der Gegenstand
unsere Antwort als vorläufig und überbietungsbedürftig erweist und
sich ihr gegenüber als der »je größere« zu erkennen gibt. An ihm müs-
sen wir immer neu unsere Antwort kritisch messen. Damit aber bricht
dieser Anspruch den Dialog nicht ab, sondern treibt ihn voran.

Sobald uns deutlich wird, daß die Raum- und Zeit-Gestalten, die
wir anschauend und wahrnehmend hervorbringen, vorläufige und
überbietungsbedürftige Antworten auf einen »je größeren« Anspruch
sind, gewinnen wir einen neuen Blick auf die Gestalten, in denen das

Erkennen als antwortendes Gestalten A 41

Eine erste Annäherung an das Problem

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkliche uns anschaulich begegnet: Wir sehen ihnen die Herkunft aus
unseren früheren Versuchen antwortenden Gestaltens an und lesen an
ihnen die Zukunft neuer Weisen des uns aufgetragenen Gestaltens ab.
Man sieht der begegnenden Wirklichkeit schon an, daß sie durch ihren
Anspruch das wahrnehmende Subjekt verändern und dann zu neuen
Weisen des Wahrnehmens fähig machen kann. Gemessen an dem Ziel,
auf das alles Bemühen der Gestaltung ausgerichtet ist, erweist jede an-
geschaute und wahrgenommene Gestalt sich als Phase in einem Dialog,
der eine offene Zukunft noch vor sich hat.

An diesem Verhältnis zwischen der Gestaltungstätigkeit, die wir
anschauend und wahrnehmend vollziehen, und dem Anspruch, dem
wir dadurch zu entsprechen versuchen, wird deutlich: Transzendentale
Ästhetik ist mehr als bloße Wahrnehmungspsychologie. Gewiß ist sie
der Psychologie dadurch vergleichbar, daß sie es nicht mit einem ab-
strakten Ich-Punkt zu tun hat, sondern mit einem konkreten Subjekt
und seiner Biographie. Und dieses konkrete Subjekt lebt nicht in einer
wiederum abstrakten Zeit: der Maßzeit der Mathematiker, die gegen
alle Differenz ihrer Inhalte indifferent ist, sondern in einer konkreten
Lebenszeit mit ihren begrenzten Fristen und kostbaren Stunden. Diese
dürfen nicht versäumt werden, wenn Begegnungen mit der Wirklich-
keit möglich sein sollen. Aber das spezielle Thema der Transzendenta-
len Ästhetik ist jenes Verhältnis von Anspruch und Antwort, aus dem
die Begegnung mit dem erst hervorgeht, was »objektiv gültig« ist.
Durch dieses Moment des »je größeren Anspruchs« taucht aus dem
Strom unserer subjektiven Erlebnisse dasjenige auf, was uns mit dem
Anspruch auf objektive Geltung entgegentritt, ja sich unserer subjek-
tiven Auffassungsart immer wieder korrigierend »entgegenwirft«, »se
objicit«, und sich auf diese Weise als »Objectum« erweist. Ebenso wie
die kantische, hat es auch eine weiterentwickelte Transzendentalphi-
losophie nicht nur, wie die Psychologie, mit den Zuständen, Tätigkeiten
und Inhalten unseres Bewußtseins zu tun, sondern mit den Bedingun-
gen, die die Begegnung mit dem objektiv Gültigen möglich machen.
Das soll im folgenden an der »Dialektik der Wahrnehmung« aufge-
wiesen werden.

42 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung
zum Gegenstand

Wir müssen, so hat sich gezeigt, anschauend und wahrnehmend tätig
sein, wenn das Wirkliche uns in einer sinnenhaft erfaßbaren Gestalt
erscheinen soll. Der Anblick, den die Sache uns bietet, setzt unseren
Hinblick voraus. Und dieser Hinblick hat den Charakter des Gestaltens.
Insofern geben wir dem Wirklichen die Gestalt seines Erscheinens.

Ader jedesmal, wenn dieses »Erscheinen« geschieht, taucht der
Gegenstand aus all unseren Tätigkeiten als eine eigenständige, sich
uns »entgegenwerfende« Wirklichkeit auf. Dann wird unser neuer
Hinblick zum reinen Medium, in dem die Sache uns ihren Anblick ge-
währt. Anschauend und wahrnehmend geben wir uns diesem Anblick
der Sache hin. Die Weise, wie sie selbst sich uns »präsentiert«, also vor
uns Gegenwart gewinnt, läßt auch uns aus der Rastlosigkeit unserer
vielfältigen Tätigkeit »auftauchen« und zur Gegenwart finden. Dieses
Moment der »Gegenwart-Findung« im Anschauen der Sache, die sich
uns präsentiert, gehört zu jedem Akt des Anschauens und Wahrneh-
mens. Doch wird sich an späterer Stelle zeigen, daß dieses Moment
speziell bei der ästhetischen Erfahrung besonders deutlich hervortritt
(s.u. S. 52 ff.).

Diese Gegenwart, zu der wir im Akt des Anschauens finden, läßt
für einen kostbaren Augenblick alle Prozesse des Gestaltens hinter
sich. Die »Präsenz« der wahrgenommenen Gestalt läßt uns uns selbst
und alles, was wir zu ihrem Erscheinen beigetragen haben, vergessen.
Insofern ist ein Moment der Selbstvergessenheit für jeden Akt des An-
schauens und Wahrnehmens wesentlich.

Aber gerade wenn es uns gelingt, uns selbstvergessen an das hin-
zugeben, was sich uns zeigt, bemerken wir alsbald: Die Selbst-Präsen-
tation der Sache enthält einen Anspruch, der uns über die Weise hin-
austreibt, wie wir sie gegenwärtig erfassen. Die Gegenwart, zu der wir
in der Selbst-Präsentation der Sache gefunden haben, taucht alsbald
wieder ein in den Prozeß des weitergeführten Dialogs, den wir mit
dem Wirklichen führen. Aber dieser Dialog hat nun seinen Charakter
verändert: Der Anspruch der Sache ist nun nicht länger ein bloß unbe-
stimmter Impuls, der erst in unserer Antwort eine bestimmte Gestalt
gewinnt. Er geht von einer Wirklichkeit aus, deren Gestalt uns wahr-
nehmbar vor den Augen steht. Wir gehen den weiteren Weg des Er-
kennens in der bleibenden Gegenwart der Sache, die sich uns gezeigt

Erkennen als antwortendes Gestalten A 43

Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat. Das schließt nicht aus, sondern ein, daß die Sache uns zeigt, daß sie
sich uns auf neue, angemessenere Weise zeigen wird, wenn wir zu
einer neuen, angemesseneren Weise des Hinblicks gefunden haben.

Dann wird uns auch rückschauend bewußt, daß die Gestalt, die
sich uns zeigt, immer schon aus einem Wechselspiel von »Hinblick«
und »Anblick« (»respectus« und »aspectus«) hervorgegangen ist. So
können wir der Gestalt, die wir sehen, ihre Herkunft aus einer Ge-
schichte ansehen, an der wir, als Partner eines Dialogs mit dem Wirk-
lichen, wesentlichen Anteil haben. Und wir sehen vorher, daß diese
Geschichte eine noch offene Zukunft vor sich hat. Jeder Wahrneh-
mungsinhalt wirkt auf die Weise, wie wir ihn auffassen, verwandelnd
zurück und treibt damit den Dialog mit der Wirklichkeit über seinen
gegenwärtig erreichten Status hinaus. Durch diese vorantreibende
Kraft macht der Inhalt, den wir erfassen, einen Anspruch geltend, der
größer ist als die Weise, wie wir ihn anschauend und wahrnehmend
beantworten.

Das Moment der »Veritas semper maior« wird uns nicht erst dort
bewußt, wo wir auf die Inhalte unseres Anschauens undWahrnehmens
gedanklich reflektieren, sondern schon im Akt des Wahrnehmens
selbst. Wir sehen der angeschauten und wahrgenommenen Gestalt an,
daß wir »noch einmal hinsehen« müssen, um an ihr Neues zu entdek-
ken, über das wir bisher »hinweggesehen« haben. Und bei diesem wie-
derholten Hinsehen kann uns deutlich werden, daß wir nicht nur in-
haltlich neue Details zu entdecken haben, sondern auch die Weise
unseres »Hinblicks« ändern müssen, wenn die Sache uns einen neuen
»Anblick« bieten soll.

In vielen Fällen reicht ein bloßer Wechsel unseres räumlichen
Standortes aus, um unserem Gesichtsfeld eine neue Gestalt zu geben.
Schon eine geringfügige Bewegung unseres Körpers kann genügen, um
uns sehen zu lassen, wie die verschiedenen Ebenen unseres Gesichts-
feldes sich gegeneinander verschieben, der Vordergrund sich vom Hin-
tergrund ablöst und zwischen beiden der wahrgenommene Gegenstand
sein »Tiefenprofil« gewinnt. Oft führen wir solche Bewegungen un-
willkürlich aus und nehmen dann die Veränderung unseres Gesichts-
feldes zumeist nicht ausdrücklich wahr. Wir können aber von dieser
Möglichkeit auch absichtlich Gebrauch machen, indem wir, um genau-
er zu sehen, unseren aufgerichteten Oberkörper seitlich hin und her
bewegen und dann bemerken: Der Gegenstand löst sich von seinem
Vorder- und Hintergrund und tritt uns als dreidimensionaler Körper

44 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegenüber. Der so wahrgenommene Körper zeigt uns an, daß er eine
Rückseite hat, die er uns, bezogen auf unseren gegenwärtigen Standort,
verbirgt. Er läßt uns sehen, daß wir ihn in seiner Einheit und Ganzheit,
die von all seinen »Aspekten« verschieden bleibt, gerade nicht sehen.
Und so bringt schon eine kleine Körperbewegung jenen Prozeß in
Gang, durch den der wahrgenommene Gegenstand sich nicht nur von
seinem Vordergrund und Hintergrund abhebt, sondern von unserem
Wahrnehmen im ganzen. Nur so kann er gegenüber allem, was wir
bildend hervorbringen, in seinem Eigenstand »auftauchen«.

Es wird sich zeigen, daß in anderen Fällen ein weit radikalerer,
qualitativer »Perspektivenwechsel« notwendig ist, um den Anspruch
der Sache angemessener zu erfassen und zu beantworten. Um einen
Menschen in seiner Notlage wahrzunehmen, müssen wir nicht nur ge-
wisse, bisher unbeachtet gebliebene Details seines Anblicks ins Auge
fassen. Vielmehr ist ein anderer »Blick« notwendig als dazu, die Schön-
heit eines Sonnenuntergangs wahrzunehmen. Dann aber ändert sich
der ganze Kontext, in dem der Gegenstand sich uns zeigt. Wir sehen
an ihm nicht nur bisher Ungesehenes, sondern werden genötigt, die
Zielvorstellung davon zu ändern, was wir leisten müssen, um den Er-
fahrungskontext aufzubauen, innerhalb dessen der Gegenstand seinen
Anspruch an uns geltend machen kann. Zugleich mit der qualitativen
Veränderung unseres Blicks hat sich die regulative Idee jener »Welt«
verändert, in der der Gegenstand in seiner neuen Qualität uns begeg-
nen kann. Aus der Welt der schönen Gestalten ist eine Welt der Begeg-
nungen geworden, in denen es von uns abhängt, ob den Dingen und
Menschen, die uns begegnen, Möglichkeiten des Daseinsvollzuges zu-
rückgegeben werden, die ihnen bisher verweigert wurden.

In solchen Fällen wird besonders deutlich. Unser Anschauen und
Wahrnehmen kann nur gelingen, wenn es sich immer neu am Gegen-
stand »bilden« läßt und dann auch der »Bildung des Begreifens« neue
Aufgaben stellt. Wenn unsere Wahrnehmungsfähigkeit für solches Se-
hen tauglich werden soll, bedarf sie einer »Kultur«. Alle Versuche aber,
unsere Wahrnehmungsfähigkeit zu »kultivieren«, werden davon aus-
gehen müssen, daß jeder Wahrnehmungsinhalt auf die Weise, wie wir
ihn auffassen, verwandelnd zurückwirkt und damit den Dialog mit der
Wirklichkeit über seinen gegenwärtig erreichten Status hinaus vor-
antreibt. In dieser vorantreibenden Kraft macht der Inhalt, den wir er-
fassen, einen Anspruch geltend, der größer ist als die Weise, wie wir
ihn anschauend und wahrnehmend beantworten. An dieser Stelle wird

Erkennen als antwortendes Gestalten A 45

Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch einmal deutlich. Das Moment der »veritas semper maior« wird
uns nicht erst dort bewußt, wo wir auf die Inhalte unseres Anschauens
und Wahrnehmens gedanklich reflektieren, sondern schon im Akt des
Wahrnehmens selbst. Nur so können wir der Gestalt, die wir sehen,
den Vorgang ihrer Gestaltung »ansehen«, der sich, als Vorgang der
Umgestaltung, in die Zukunft hinein fortsetzen wird.

In der Weise aber, wie die wahrgenommene Gestalt des Wirk-
lichen den Impuls zu ihrer Umgestaltung schon in sich enthält, tritt
eine eigentümliche Dialektik zutage, die das Verhältnis des wahrneh-
menden Subjekts zu seinen Gegenständen bestimmt. Diese Dialektik
soll zunächst allgemein und insofern noch etwas abstrakt beschrieben
werden. Das Gesagte wird sogleich deutlicher werden, wenn die Dia-
lektik an den verschiedenen konkreten Formen des Anschauens und
Wahrnehmens aufgezeigt werden wird

Einerseits ist es immer das Subjekt, das durch die Weise seines
Anschauens und Wahrnehmens aus der Fülle flüchtiger Eindrücke die
umrissene und wiedererkennbare Gestalt des Angeschauten undWahr-
genommenen erst zustandebringt. Wenn vor unseren Augen eine sol-
che Gestalt auftaucht, sind immer schon wir, die anschauenden und
wahrnehmenden Subjekte, es gewesen, deren gestaltende Kraft dieses
»Auftauchen der Gestalt« möglich gemacht hat. Zugleich aber hat die-
ses Gestalten immer schon den Charakter einer Antwort. Es ist »re-
sponsorisches Gestalten« und setzt einen zuvor ergangenen Anspruch
des Wirklichen voraus. Darum kommt uns zwar nichts zum Bewußt-
sein, was nicht aus der gestaltenden Kraft unserer Subjektivität erst
hervorgeht. Aber diese gestaltende Kraft selbst käme gar nicht zustan-
de, wenn nicht das Wirkliche uns mit der Maßgeblichkeit seines An-
spruchs begegnete.

Andererseits aber ist es immer der Gegenstand, der uns zu jenem
gesammelten Hinblick veranlaßt, der nötig ist, wenn aus der Fülle der
Eindrücke, die wir empfangen, der Gegenstand des Anschauens gleich-
sam »auftauchen« soll. Und es ist immer der Gegenstand, der uns zu
jenem antwortenden Gestalten hervorruft, das im flüchtigen Vorüber-
gang der Bilder, die unser Vorstellen uns darbietet, jene Rhythmen und
Verlaufsgestalten aufbaut, an denen wir die Eigenart des Gegenstandes
erkennen. Ohne jene Sammlung, die vom Gegenstand ausgeht, kämen
die Tätigkeiten der Synthesis gar nicht zustande, aus denen die an-
geschauten und wahrgenommenen Gestalten hervorgehen. Anderer-
seits ist es der gleiche Gegenstand, der uns und unserer gestaltenden

46 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tätigkeit als Maßstab gegenübertritt, an dem unser Anschauen und
Wahrnehmen sich immer wieder als unzulänglich erweist und so zur
Umgestaltung genötigt, aber auch befähigt wird.

Aber der wahrgenommene Gegenstand ist nicht nur der Grund
unserer Wahrnehmungsfähigkeit und ihrer jeweils konkreten, im Lauf
unserer Geschichte sich ausformenden Gestalt; er ist auch die Grenze,
an der diese Fähigkeit endet. Wir sehen ihm an, daß wir mit unseren
Versuchen an kein Ende kommen werden, ihm in responsorischem Ge-
stalten die Formen seines Erscheinens zu bereiten. Was wir an ihm an-
schauen und wahrnehmen, ist niemals das Ganze dessen, was es an ihm
zu sehen gibt. Und darin kündigt sich an: Alles Anschauen und Wahr-
nehmen bleibt hinter dem Anspruch des Angeschauten und Wahr-
genommen zurück; es stößt an dem Anspruch, durch den es hervor-
gerufen wird, zugleich an seine Grenze. Wir sehen dem Gegenstand
nicht nur an, daß es an ihm mehr zu sehen gibt, als wir gegenwärtig
sehen; wir sehen ihm auch an, daß das, was er ist, sich jedem Anschau-
en und Wahrnehmen immer wieder entziehen wird. Der Gegenstand
zeigt sich uns so, daß er zugleich erkennen läßt: Er wird gegenüber
jeder Weise, wie er sich zeigt, seine Vorbehaltenheit wahren. Der Ge-
genstand bildet so, in der »Un-Einholbarkeit« seiner »stets größeren
Wahrheit«, zugleich die Grenze, an der jede Weise, wie wir ihn erfas-
sen, sich als unzulänglich erweist.

Diese Dialektik des Wahrnehmens kann, in einer Kurzformel, so
beschrieben werden: Bei jeder Art des Wahrnehmens entdecken wir
am Gegenstand die Kontingenz unserer Wahrnehmungsfähigkeit im
ganzen. Wir sind auf den Gegenstand als den Grund dieser Fähigkeit
verwiesen und erfahren an ihm zugleich deren Grenze.

Und schon im Wahrnehmen zeichnet sich ab, daß dieses Verhält-
nis sich beim Versuch des Begreifens wiederholen wird: Es ist der Ge-
genstand, der »uns zu denken gibt«; und es ist der gleiche Gegenstand,
der uns erfahren läßt, daß kein Begriff ihn in dem, was er ist, erschöp-
fen wird. Wir lernen den Gegenstand gerade darin zu begreifen, daß er
in dem, was er ist, durch keinen Begriff erschöpfend erkannt werden
kann. Alle Dialektik der Ideen und Begriffe ist schon in der Dialektik
des Wahrnehmens vorgezeichnet und findet an ihr, wie noch zu zeigen
sein wird, immer neu ihr Maß.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 47

Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

Alles Wahrnehmen, so hat sich gezeigt, schließt die Antizipation einer
Zukunft ein. Wir sehen der Gestalt, die wir anschauend bzw. wahrneh-
mend erfassen, neue, noch unerfüllte Aufgaben des Anschauens und
Wahrnehmens an. Wir bemerken, daß wir »noch einmal hinsehen«
müssen, um die angemessene Perspektive erst zu finden, unter der
wir die Sache betrachten müssen, um inhaltlich genauer zu erfassen,
»auf welche Weise sie gesehen werden will«. Und wir sehen vorher,
daß wir in dem Maße, in welchem uns das gelingt, nicht nur diesen
bestimmten Gegenstand, sondern die Wirklichkeit im ganzen auf neue
Weise wahrnehmen werden.

In solchen Erfahrungen wird deutlich: Das angemessene Anschau-
en und Wahrnehmen will erst gelernt sein, wenn wir fähig werden
wollen, den Anspruch der Sache zu erfassen und zu beantworten. Um
in einem Dialog mit dem Wirklichen einzutreten, ist es nötig, unsere
Wahrnehmungsfähigkeit zu »bilden«, und zwar im ursprünglichen
Sinne des Wortes als »formatio mentis«. Diese »Formung« setzt zwar
eine Reihe von physischen und psychischen Verhaltensfähigkeiten
schon als gegeben voraus. Aber diese naturhaft gegebenen Fähigkeiten
müssen »kultiviert« werden, wenn das Wahrnehmen gelingen soll.

a) Das ethische Wahrnehmen

Das bekannteste Beispiel jenes »antwortenden Gestaltens«, das zu jeder
Wahrnehmung gehört, ist jene Wahrnehmung, in der sich uns das
»Antlitz des Anderen« zeigt. Wir müssen schon aktiv gestaltend tätig
gewesen sein, wenn die Weise, wie wir einen Menschen wahrnehmen,
sich vor unseren Augen als »Antlitz« konfiguriert, dem wir ansehen,
was es von uns fordert. Wenn wir z.B. einem jungenMenschen ins An-
gesicht schauen, sehen wir ihm an, welche noch unverwirklichtenMög-
lichkeiten in diesem Menschen stecken, und werden uns der Verpflich-
tung bewußt, ihm bei der Realisierung dieser Möglichkeiten Hilfe zu
leisten. In anderen Fällen sehen wir dem Antlitz, mit dem ein Mensch
uns anblickt, die Wunden an, die das bisherige Leben ihm geschlagen
hat und die er nicht ohne fremde Hilfe überwinden kann. So werden
wir unserer Verpflichtung bewußt, ihm zur Heilung dieser Wunden
beizustehen. Wir sehen dies dem Antlitz an, das wir wahrnehmen; und

48 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir sehen vorher, daß wir ihn, uns selbst und die Welt »mit neuen
Augen sehen« werden, wenn wir uns diesem Auftrag nicht entziehen.

An diesem Beispiel zeigt sich besonders deutlich der Zusammen-
hang von angeschauter Raumgestalt und wahrgenommener Zeitge-
stalt. Das Antlitz mit seiner charakteristischen Physiognomie ist eine
räumliche Gestalt. Es bedarf einer eigenen Fähigkeit zum »Gestalt-Se-
hen«, um diese Physiognomie anschauend zu erfassen und bei erneu-
ten Begegnungen wiederzuerkennen. Und es ist eine eigene Leistung
»responsorischen Gestaltens«, wenn es uns gelingt, aus der Fülle der
Aspekte, unter denen ein Mensch sich uns zeigt, die identifizierbare
Einheit einer solchen Physiognomie aufzubauen. Aber diese raumhafte
Gestalt trägt zugleich die Spuren einer Geschichte an sich. Die wech-
selnde Mimik, mit der ein Mensch auf Situationen seines Lebens rea-
giert hat, der Ausdruck von Freude und Schmerz, von froher Über-
raschung und Schrecken, von angespannter Angst und entspanntem
Aufatmen hat sich diesem Antlitz als dauerhafter physiognomischer
Ausdruck eingegraben, läßt aber zugleich seine Herkunft aus wech-
selnden Lebenssituationen noch erkennen. Und der wahrnehmende
Blick liest an ihr die Zeitgestalt einer Geschichte ab, die sich in die Zu-
kunft hinein fortsetzen wird.

Diese Geschichte ist nicht gleichförmig verlaufen, sondern hatte
ihre qualitativ herausragenden und deswegen unvergeßlichen Stun-
den, in denen zugleich die Entscheidung darüber fiel, was dieser
Mensch künftig als besonders bedeutsam erfahren und als neuen An-
laß von »Freude und Hoffnung, von Trauer und Furcht«12 erleben
wird. In den spezifischen Rhythmus dieser Geschichte ordnet auch der-
jenige Betrachter sich ein, der den Blick, mit dem der Andere ihn an-
schaut, als Aufforderung erfährt, in diese Geschichte tätig einzugrei-
fen. Er erfaßt die kostbare Stunde, in der dem Menschen, der uns hier
begegnet, die gerade für ihn notwendige Hilfe geleistet werden kann.
Dann sieht der Wahrnehmende dem Antlitz des Anderen an: »Das
meint mich; und mit der Weise, wie ich mich zu diesem Anderen ver-
halte, entscheide ich zugleich über mich selbst und über das Urteil, das
ich im Gewissen über mich selbst werde sprechen müssen.« Die wahr-
genommene Zeitgestalt der fremden Geschichte läßt so auch den, der
sie wahrnimmt, die Gestalt seiner eigenen Geschichte erkennen: den

Erkennen als antwortendes Gestalten A 49

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

12 Vgl. die Erklärung »Gaudium et spes« des 2. Vatikanischen Konzils.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rhythmus der »kostbaren Stunden« und der Phasen der Stetigkeit, in
denen die gefällten Entscheidungen sich bewähren müssen.

Es ist kein Zufall, daß soeben der Blick für ethisch verpflichtende
Aufgaben als Beispiel dafür gewählt wurde, wie zu jeder Wahrneh-
mung zwei Momente gehören: die Entdeckung neuer Aufgaben, aber
auch das Bewußtsein davon, daß wir selbst eine Veränderung erfahren
werden, wenn wir uns auf diese Aufgabe einlassen. Denn in der spezi-
fisch sittlichen Weise, die Wirklichkeit wahrzunehmen, tritt am deut-
lichsten hervor, was »Anspruch« bedeutet und inwiefern das Verneh-
men und noch mehr das Erfüllen eines solchen Anspruchs auch das
Subjekt verändert, das diesen Anspruch vernimmt und zu erfüllen ver-
sucht. Der Anspruch geht immer von der Person oder Sache aus, der
wir begegnen. Aber wer diesen Anspruch wahrnehmen will, muß sei-
nen Blick für die Raum- und Zeitgestalt der begegnenden Wirklichkeit
geschärft und geschult haben, um an ihr abzulesen, auf welche Weise
die gegenwärtige Begegnung, in die der Wahrnehmende eintritt, ihren
»Ort« in der Geschichte dieser Wirklichkeit findet und zugleich Bedeu-
tung für seine eigene Geschichte gewinnen wird.

Wird der Gegenstand auf spezifisch sittliche Weise wahrgenom-
men, dann treten folgende Aufgaben besonders deutlich hervor, die er
dem wahrnehmenden Subjekt stellt:
(a) Dem Wirklichen Möglichkeiten ansehen und sich vorstellen, was

deren Verwirklichung für den Gegenstand bedeuten würde: »was
aus ihm werden könnte, wenn …«.
Wer keine Möglichkeiten sieht, entzieht sich der Erfahrung der
Pflicht durch die scheinbar realistische Feststellung: »Da kann
man nichts machen.«

(b) Dem Wirklichen die verkümmerte oder verletzte Gestalt ansehen,
die anzeigt, daß aus ihm »nicht werden durfte, was aus ihm hätte
werden können«.
Darin liegt der Impuls zu dem Gedanken: »Das kann doch so nicht
bleiben«. Und entgegengesetzte Eindrücke des »glücklich gestalte-
ten Lebens« führen zu der Überzeugung: »Es muß auch nicht so
bleiben«. Wer nicht fähig ist, der wahrgenommenen Gestalt ihre
Geschichte anzusehen, in deren Verlauf sich dem Wahrgenom-
menen Möglichkeiten eröffnet, verschlossen und neu geöffnet ha-
ben, erfaßt nicht die Kostbarkeit der Stunde, die er tätig ergreifen
soll.

50 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(c) Von hier aus das Erlebnis der »Betroffenheit«: »Das betrifft
(meint) mich«.
Anmerkung: Der Begriff der »Betroffenheit« ist bei Praktikern be-
liebt wegen der Motivationskraft des Erlebens, die er anzeigt – bei
den Theoretikern aber verachtet (»Betroffenheitslyrik«) wegen
des Mangels an Kriterien zur Unterscheidung zwischen dem ob-
jektiv Verpflichtenden und dem unverbindlichen und zugleich
manipulierbaren Gefühl. Aber es bleibt festzuhalten: Ohne Erleb-
nis der Betroffenheit gelingt der Übergang nicht vom anonymen
»Man sollte …« zum personalen »Du sollst«.

(d) Ein neuer Blick auf die Wirklichkeit
Die verletzte oder verkümmerte Wirklichkeit, die uns »betroffen«
macht, aber auch entgegengesetzte Eindrücke, die uns zeigen: »Es
könnte auch anders sein«, rücken so sehr ins Zentrum unseres
Blickfeldes, daß alles Andere im Lichte dieses einen Erlebnis-In-
halts gesehen wird: »So steht es mit der Welt, daß so etwas mög-
lich ist«.
Der sittlichen Wahrnehmung zeigen sich Raum und Zeit als ein
Gefüge möglicher Begegnungen, die darüber entscheiden, was aus
dem wahrgenommenen Gegenstand, aber auch aus dem wahr-
nehmenden Subjekt werden kann.

Diese Reihe von Erlebnissen führt mich
von der rein deskriptiven Feststellung, daß das Wirkliche in seiner Be-

stimmtheit und Beschränktheit von einer weiten Sphäre des Mög-
lichen umgeben ist,

über das unpersönliche Werturteil: »Das kann nicht so bleiben«,
und über das subjektive Gefühl »Das meint mich«
zur Frage nach der Aufgabe, die das Wirkliche mir stellt.

Am gleichen Beispiel läßt sich deutlich machen: Wo die Fähigkeit zu
solchem Wahrnehmen verkümmert, gehen alle sittlichen Imperative
mitsamt ihren Begründungen ins Leere. Nur wer das Wahrnehmen
lernt – in diesem Falle ein spezifisch sittliches Wahrnehmen – kann
durch Belehrung überzeugt werden.

Dann freilich, wenn wir dieses Wahrnehmen gelernt haben, ist es
nötig, in einem zweiten Schritt kritisch zu überprüfen, ob wir inmitten
der Subjektivität solchen Wahrnehmens objektiv Gültiges entdeckt ha-
ben. Es könnte ja auch sein, daß wir eine bloß subjektive Stimmungs-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 51

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lage, in die das Wahrgenommene uns versetzt hat, mit objektiv Ver-
pflichtendem verwechselt haben. Um solche Verwechselungen zu ver-
meiden, sind unterscheidende Begriffe nötig und die Kraft zum sitt-
lichen Urteil. Aber Begriffe und Urteile sind dazu da, Erfahrung
möglich zu machen, nicht dazu, sie zu ersetzen. Erfahrung aber, auch
die spezifisch sittliche Erfahrung, beginnt immer mit der Konkretheit
des Anschauens und Wahrnehmens und wird zur realitätsfernen Kon-
struktion, wo sie sich nicht immer neu am Angeschauten und Wahr-
genommenen überprüft.

Aber das gilt nicht nur für die Entdeckung moralischer Aufgaben,
sondern für alle Felder unserer Erfahrung. Überall ist eine »Kultur der
Wahrnehmung« nötig, wenn wir fähig werden sollen, sinnenhafte Ein-
drücke so in unser Bewußtsein aufzunehmen, daß sie uns Aufgaben
des Gestaltens erkennen lassen, und zugleich diese Aufgaben so zu er-
fahren, daß sie uns nötigen, die Weise, wie wir sie perzipieren, als vor-
läufig und überbietungsbedürftig zu beurteilen. Die »je größere Wahr-
heit« kann ihre vorantreibende Funktion nur erfüllen, wenn sie
inmitten der Ergebnisse unseres anschauenden und wahrnehmenden
Gestaltens zur Geltung kommt.

b) Das ästhetische Wahrnehmen

Besonders deutlich wird dieses Moment des vorantreibenden An-
spruchs bei der ästhetischen Wahrnehmung. Nicht erst in der Hervor-
bringung von Kunstwerken, sondern schon im Wahrnehmen ist ein
Akt antwortenden Gestaltens am Werke. Der Künstler muß eine Land-
schaft, die er sieht, schon auf spezifisch ästhetische Weise wahrneh-
men, um ihr den Impuls zur bildnerischen Gestaltung abzugewinnen.
Aber auch wer keine Kunstwerke schafft, sondern nur ein »schlichter
Betrachter« von Kunstwerken ist, macht die Erfahrung: Was er auf der
Leinwand vor sich hat, wird erst durch die Weise, wie er es sieht, zu
jenem Bild, dessen ästhetische Qualität ihn begeistert. Und der an sol-
chen Kunstwerken geschulte Blick entdeckt auch in der Natur die Mög-
lichkeit »gestaltenden Sehens«, auch wenn daraus keine neuen Kunst-
werke hervorgehen. Die ästhetisch bedeutsame Gestalt geht aus dem
spezifisch ästhetischen Blick auf die Wirklichkeit erst hervor. Dann
aber bemerkt auch der »schlichte Betrachter«, was dem Künstler längst
bewußt ist: Die Fähigkeit, gegebenen Erscheinungen Möglichkeiten

52 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antwortenden Gestaltens anzusehen, wächst mit ihrem Gebrauch. Dar-
um bewährt sich die Fähigkeit zur ästhetischen Wahrnehmung darin,
daß sie bei wiederholtem Hinblick neue Möglichkeiten solchen Gestal-
tens entdeckt.

Ein großer Teil der »Kunsterziehung« an unseren Schulen ist
nicht an der Aufgabe zu messen, neue Generationen junger Künstler
heranzubilden – auch wenn in der schulischen Kunsterziehung die An-
leitung zur aktiven Bildgestaltung oft zu eindrucksvollen Ergebnissen
führt. Vielmehr ist der »Bildungswert« eines solchen Unterrichts daran
zu messen, ob es den Unterrichtenden gelungen ist, auch solchen Schü-
lern, die bei ihren Versuchen bildnerischen Gestaltens nur sehr be-
scheidene Ergebnisse erzielen, jenen Blick zu schärfen, der sie befähigt,
am jeweiligen Objekt ihre Möglichkeiten eines ästhetischen Anschau-
ens und Wahrnehmens zu entdecken und zu entwickeln. Denn schon
im bloßen Anschauen und Wahrnehmen des ästhetisch Bedeutsamen
ist ein Moment »responsorischen Gestaltens« am Werke. Die Fähigkeit
zu solchem Wahrnehmen ist es, die der Kunsterzieher »kultivieren«
will. Ohne solche Kultur des ästhetischen Wahrnehmens wird die Fä-
higkeit zur ästhetischen Erfahrung nicht gewonnen.

Wird der Gegenstand auf spezifisch ästhetische Weise angeschaut,
dann treten folgende Aufgaben besonders deutlich hervor, die er dem
anschauenden Subjekt stellt:
(a) Den Blick schärfen für das »Auftauchen« der Gestalt aus der All-

tagswelt, in der sie nicht vorkam, und für ihre Morphogenese, die
sich vor unseren Augen vollzieht. Ein Beispiel: das Aufspringen
einer Knospe, aus deren Schale sich die Gestalt der Blüte erst »be-
freit«.
Ist unser Blick an solchen Phänomenen einmal geschult, dann se-
hen wir auch in anderen Fällen der gleichsam »fertigen« Gestalt
den Vorgang der Gestaltwerdung noch an. Was uns als Schönheit
der Gestalt fasziniert, ist diese »Gestalt gewordene Gestaltung«,
die sich vor unserem Auge ereignishaft präsentiert. Die »Emer-
genz« der Gestalt aus dem Prozeß der Gestaltung und die Weise,
wie sie sich dem Betrachter »präsentiert«, macht auch diesen fä-
hig, sich aus der Vielfalt seiner Tätigkeiten in die Gegenwart des
anschauenden Verweilens zu sammeln.

(b) Sich bereit machen für die Unterbrechung des Erlebnisstromes
und für die Aufforderung zum anschauenden Verweilen. »Bleib
dir der Kostbarkeit dieses Augenblicks bewußt und laß ihn nicht

Erkennen als antwortendes Gestalten A 53

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstreichen, ehe du gesehen und gehört hast, was sich hier zeigt.«
Wer sich so unterbrechen läßt, erfährt erst (und vielleicht zum
ersten Mal), was »Gegenwart« ist.
Ein Hinweis: Es gibt Werke der bildenden Kunst, die in besonde-
rem Maße geeignet sind, unseren Blick für die »Ästhetik der ge-
staltgewordenen Gestaltungskraft« zu schärfen (z.B. Feiningers
»Stadtkirche in Halle« oder das Schloß »La Roche Guyon« von
Braque). In anderen Fällen macht uns das Kunstwerk zu Augen-
zeugen des Vorgangs, in welchem die Struktur, die das Blickfeld
beherrscht, alle besonderen Gestalten von Dingen und Menschen
aufsprengt oder einschmilzt und zu ihren bloßen Spiegelungen
macht (vgl. Feiningers »Stadt im Mondlicht« oder Paul Klees
»Traumstadt«). An Kunstwerken wie den genannten kann man
lernen, zu sehen, wie die vermeintlich »fertige Gestalt« der Ge-
genstände, die wir wahrnehmen, aus dem Prozeß der Gestaltbil-
dung und Gestaltauflösung und Neugestaltung hervorgegangen
ist und sich uns so »präsentiert«, daß sie uns in der Flüchtigkeit
der Zeit zur Gegenwart der Anschauung sammelt.
Wer dies in der Betrachtung von Kunstwerken gelernt hat, wird
auch bei anderen Gelegenheiten hellsichtig für die Emergenz der
Gestalt aus den Vorgängen, aus denen sie hervorging und die als-
bald zu ihrer Auflösung führen werden.

Die ästhetisch wahrgenommene Zeit ist ein Gefüge von »kostbaren
Stunden«, in denen das »Wunder« dieser Emergenz geschah, die
Flüchtigkeit unseres Lebens unterbrach und eine Gegenwart stiftete,
die im Fortgang der Zeit unvergeßlich bleibt.

Erst wenn die Sensibilität für diese Qualität des ästhetisch Wahr-
genommenen geschärft ist, kann der Lehrende in einem zweiten, frei-
lich notwendigen Schritt versuchen, seinen Schülern Kriterien der äs-
thetischen Urteilskraft zu vermitteln. Die Kraft zu diesem ästhetischen
Urteil ist nötig, um die subjektive ästhetische Begeisterung, die der Ge-
genstand unseres Anschauens in uns auslösen kann, selbstkritisch zu
überprüfen und von »Geschmacksverirrungen« zu unterscheiden.
Und erst durch diese Unterscheidung wird der Schritt von der Subjek-
tivität der Wahrnehmung zur objektiven Geltung der Erfahrung voll-
zogen. Aber alle »Regeln des guten Geschmacks« bleiben unserer äs-
thetischen Erfahrung äußerlich, wenn sie sich nicht zugleich als
Anleitungen zur ästhetischen Wahrnehmung bewähren.

54 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Der geschulte Blick des Forschers

Selbst die wissenschaftliche Empirie kommt ohne eine Kultur der
Wahrnehmung nicht aus. Dabei handelt es sich zunächst um die Fähig-
keit, rasch und zugleich exakt aufzufassen, was sich zeigt und für eine
nachfolgende wissenschaftliche »Auswertung« maßgeblich werden
kann. Denn nicht selten sind es vergleichsweise flüchtige Erscheinun-
gen, denen die Kriterien abgewonnen werden müssen, an denen Alter-
nativen der Deutung entschieden werden können. Aber diejenige Kul-
tur des Wahrnehmens, die für das wissenschaftliche Beobachten
notwendig ist, beschränkt sich nicht auf die Steigerung von Raschheit
und Genauigkeit. Der geübte Blick des Forschers zeigt sich auch daran,
daß er gegebenen Erscheinungen die Fragestellung ansieht, von der er
sich bei der Deutung des Phänomens leiten lassen kann, oder daß er
intuitiv die Relevanz des Phänomens zur Entscheidung von Deutungs-
alternativen erfaßt.

Dabei spielt das Sehen von Differenzen eine wichtige Rolle. (Ein
mir bekannter Professor für Klassische Archäologie pflegte seine Er-
fahrung in der ein wenig resignativen Formulierung zusammenzufas-
sen: »Für wen in der Wahrnehmung alle Tonscherben gleich aussehen,
der wird auch durch Belehrung kaum zum Archäologen werden.«)
Ebenso wichtig ist das Wahrnehmen von Regelmäßigkeiten, z.B. von
zeitlichen oder auch räumlichen Rhythmen, und von Abweichungen,
z.B. Rhythmusstörungen. Ohne diese Art von Wahrnehmung geht die
Frage nach dem Gesetz, das die beobachtete Regelmäßigkeit erzeugt,
oder nach Rahmenbedingungen, auf die die Abweichung zurückge-
führt werden muß, ins Leere.

Die Beispiele ließen sich vermehren. Immer wieder würde sich
zeigen: Von einem geübten Blick geleitet, braucht der Forscher nicht
wahllos Daten zu sammeln, um aus deren großer Menge sekundär die-
jenigen auszuwählen, die für sein Forschungsprogramm bedeutsam
werden könnten. Er erfaßt schon im schlichten Wahrnehmen, worauf
er beim zweiten oder dritten Hinblick wird achten müssen, um seine
Frage deutlicher zu stellen und seine Antwortversuche kritisch zu
überprüfen.

Deshalb ist der Lehrer einer Wissenschaft in einer wichtigen Hin-
sicht dem Kunsterzieher vergleichbar: Ehe er seinen Schülern Ge-
schicklichkeit in der Anwendung von Regeln beibringen kann, muß er
ihnen die Fähigkeit vermitteln, mit sicherem Blick aus der Fülle der

Erkennen als antwortendes Gestalten A 55

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erscheinungen das jeweils für den Fortgang der Forschung Bedeutsame
herauszufinden und für die Entwicklung der eigenen Fragestellung und
Methode fruchtbar zu machen. »Kultur der Wahrnehmung« ist auch
für den Lehrer der Wissenschaft ein wesentliches Bildungsziel. Freilich
handelt es sich um eine andere Art des Wahrnehmens als die ästheti-
sche. Das liegt daran, daß der Blick des Forschers andere Aufgaben zu
erfüllen hat als der Blick des Künstlers oder des Kunstbetrachters.

Wer die Phänomene mit dem Blick des Forschers wahrnimmt,
dem stellen sich vor allem folgende Aufgaben:
(a) Gefordert ist zunächst ein Blick für die Regelmäßigkeiten, die un-

sere Erfahrungswelt uns darbietet, sodann aber eine geschärfte
Sensibilität für das Überraschende, das diese Regelmäßigkeiten
zu durchbrechen scheint. Dann sagen wir: »Das kann doch nicht
wahr sein.« Aber gerade das, was sich unserem bisher bewährten
Orientierungsrahmen nicht einfügt, wird für den Forscher zum
aufschlußreichen Phänomen, dessen Deutung ihm, weit über den
Einzelfall hinaus, neue Einsichten aufschließen kann: »Lehrreich
ist, was nicht zu erwarten war.«
Ein Beispiel dafür sind die (scheinbaren) Schleifenbahnen, die die
Planeten auf dem Hintergrund der (scheinbaren) Himmelskuppel
beschreibenund die denAnlaß bildeten, ihnen denNamen»Irrster-
ne« zu geben (Planet, von »planáomai«, ich irre umher). Sie ließen
sich durch das Modell konzentrisch um die Erde kreisender Plane-
tensphären nicht erklären und haben die Astronomen veranlaßt,
zunächst Zusatzhypothesen zu bilden (Theorien von »Epizyklen«,
die um Mittelpunkte kreisen, die ihrerseits auf die zyklischen Pla-
netensphären »aufgesetzt« sind und die Planeten tragen). Schließ-
lich erwies sich ein anderes Gesamtmodell des Planetensystems,
ein nicht mehr geozentrisches, sondern heliozentrisches System,
als besser geeignet, die scheinbare Regellosigkeit der »Irrstern-
Bahnen« auf eine Regel zu bringen. Das Beispiel zeigt: Ohne einen
scharfen Blick für die scheinbare Unregelmäßigkeit hätten die For-
scher weder die Frage nach einer besseren Erklärung gestellt noch
eine neue Antwort gefunden. Wer sich nicht für überraschende
Wahrnehmungen offenhält, hat weder Anlaß, neue Theorien zu
entwerfen, noch Kriterien, um solche Entwürfe zu überprüfen.

(b) Gefordert ist sodann die Fähigkeit, überraschende Beobachtungen
dieser Art zunächst mit anderen ihrer Art zu vergleichen (also
z.B. festzustellen, daß nicht nur einer unter den Planeten derarti-

56 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge »Schleifenbahnen« durchläuft, sondern alle); sodann aber gilt
es, auch die bisher bekannten und scheinbar befriedigend gedeute-
ten Phänomene in Beziehung zu denen zu setzen, die, weil sie bis-
her nicht gedeutet werden konnten, als bloße Störungen im Re-
gelsystem erscheinen. Ehe auch nur die Frage nach einer neuen
Deutung gestellt werden kann, muß der Blick dafür geschärft wer-
den, daß auch überraschende Ereignisse nicht isoliert und bezie-
hungslos auftreten, sondern Teile eines umfassenden Beziehungs-
zusammenhanges sind. Dieser ist so gestaltet, daß er vertraute
und überraschende, überzeugend gedeutete und bisher ganz un-
verständliche Erscheinungen miteinander verbindet. Wenn so-
eben gesagt wurde: »Lehrreich ist, was nicht zu erwarten war«,
dann muß jetzt hinzugefügt werden: »Was bloß überrascht, ohne
als Glied von Zusammenhängen wahrgenommen zu werden, kann
nicht ›belehren‹, sondern nur verwirren.«

Von welcher Art dieser Zusammenhang ist, ist eine Frage, die erst das
begriffliche Denken beantworten kann. Aber wer dem einzelnen Phä-
nomen nicht unmittelbar ansieht, daß es nur aus derartigen Beziehun-
gen heraus angemessen verstanden werden kann, der wird alle theo-
retischen Beschreibungen dieses Zusammenhangs für realitätsferne
Konstruktionen halten.

Aus dieser Aufgabenstellung des wissenschaftlichen Wahrnehmens er-
klärt sich auch die für die neuzeitliche Wissenschaft spezifische Raum-
und Zeit-Anschauung. Der homogene und deshalb gegen die Differenz
seiner Inhalte indifferente Raumund die ebenso homogene und inhalts-
indifferente Zeit, in die der Forscher seine »Meßdaten« einträgt, sind
nicht der Raum und die Zeit unseres alltäglichen Wahrnehmens (s. o.
S. 30). Es bedarf einiger Bemühung, seinen Blick so zu schulen, daß er
von den konkreten Rhythmen und Fristen der beobachteten Ereignis-
abfolgen ebenso absieht wie von den konkreten Orten und Bahnen der
wahrgenommenen Gegenstände und sich darauf konzentriert, das um-
fassende raumzeitliche Bezugsfeld wahrzunehmen, dem alle wahr-
nehmbaren Raum- und Zeitgestalten eingeschrieben sind. Nur wer
den einzelnen Inhalten seiner Wahrnehmung »ansieht«, daß sie in die-
sem Bezugsfeld ihre Stelle finden, gewinnt den Blick für Regelmäßig-
keiten, aber auch für deren überraschende Unterbrechung, für Zusam-
menhänge, denen alles Wahrgenommene eingefügt ist, aber auch für
das unverwechselbar Individuelle, das mehr ist als die Funktion, die es

Erkennen als antwortendes Gestalten A 57

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in solchen Zusammenhängen erfüllt. Und nur wer diesen Blick gewon-
nen hat, wird fähig, an die wahrgenommenen Inhalte diejenigen Fra-
gen zu stellen, um deren Beantwortung die Wissenschaft sich bemüht.

Derjenige Raum und diejenige Zeit, die der geschulte Blick des
Forschers wahrnimmt, sind Gefüge von Maßverhältnissen, die gerade
aufgrund ihrer Indifferenz gegenüber allen Unterschieden der wahr-
genommenen Inhalte, all diesen Inhalten ihren Ort und ihre Stunde
zuweisen. Erst so wird die Frage nach Eigenstand und Beziehung der
wahrgenommenen Gegenstände möglich. Es wird sich zeigen, daß die-
se spezifische Weise der Raum- und Zeitanschauung dem Forscher die
Idee der »Welt« vorzeichnet und damit auch den wissenschaftlichen
Gebrauch der Kategorien bestimmt.

d) Die religiöse Wahrnehmung und die »Öffnung des Auges«

Vergleichbares gilt auch für die religiöse Erfahrung. Gerade hier tritt
das dialogische Moment besonders deutlich hervor, das zu jeder Erfah-
rung gehört. Dieses dialogische Moment ist schon im ersten Akt der
Wahrnehmung wirksam: Man sieht, so wurde an früherer Stelle ge-
sagt, der begegnenden Wirklichkeit schon an, daß sie durch ihren An-
spruch das wahrnehmende Subjekt verändern und dann zu neuenWei-
sen des Wahrnehmens fähig machen kann. Für die religiöse Erfahrung
bedeutet dies: Jener Dialog mit der Wirklichkeit, der dazu führt, daß
das Heilige zum Gegenstand unserer Erfahrung wird, beginnt schon
mit einer spezifischen Art des Wahrnehmens. Man muß das Wirkliche
schon auf eine bestimmteWeise wahrnehmen, um ihm anzusehen, daß
sein Anspruch uns verändern und dann dazu fähig machen kann, in
bestimmten Erscheinungen die Gegenwart des Heiligen wahrzuneh-
men.

Fragt man nach dem unterscheidenden Merkmal der religiösen
Wahrnehmung, so liegt es zunächst nur in der gesteigerten Intensität
eines Moments, das zu jeder Wahrnehmung gehört. Dieses wurde an
früherer Stelle auf die Kurzformel gebracht: Bei jeder Art des Wahr-
nehmens entdecken wir am Gegenstand die Kontingenz unserer Wahr-
nehmungsfähigkeit im ganzen. Wir sind auf den Gegenstand als den
Grund dieser Fähigkeit verwiesen und erfahren an ihm zugleich deren
Grenze (vgl. o. S. 47).

Dafür sei hier zunächst nur ein Beispiel gegeben, das in seiner cha-

58 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rakteristischen Doppelgestalt die soeben erwähnte Einheit von Grund
und Grenze deutlich macht:

Die einbrechende Nacht, die unsere Orte und Wege unsichtbar
macht, uns aber die Orte und Bahnen der Sterne wahrnehmen
läßt, und dann, als entgegengesetztes Erlebnis, der Morgen, an
dem die Sterne »sterben« und unsere Alltagswelt wieder »auf-
taucht«.
Das Tageslicht, das das Alltägliche sichtbar macht, macht seinen
kosmischen Kontext unsichtbar, obgleich es ohne die umfassende
Ordnung des Kosmos auch unsere Alltagswelt nicht gäbe. Und
umgekehrt: Die einbrechende Nacht, die die Sterne aufleuchten
läßt, macht die Orte und Wege, auf denen wir stehen und gehen,
unsichtbar.

Dabei bemerken wir: So ist das Leben. Immer wieder erweist die
»Weisheit des Alltags« sich als »Torheit«, wenn es um die Bedingungen
geht, auf denen dieses Leben beruht. Aber auch umgekehrt: Immer
wieder haben vor allem Spötter festgestellt, daß die Weisheit, der sich
die Tiefendimension des Lebens erschließt, zur Torheit gegenüber den
konkreten Aufgaben wird, die der Alltag uns stellt.

Sind wir einmal durch Wahrnehmungen dieser Art auf die Ver-
flechtung des Gegensätzlichen aufmerksam geworden, dann entdecken
wir Vergleichbares auch an anderen Inhalten unserer Erfahrung. Be-
sonders aufschlußreich für unser Selbstverständnis können dann Er-
fahrungen wie die folgenden werden:
(a) Gesammeltes Hören verlangt die Stille, in der es nichts zu hören

gibt. Wird aber diese Stille eigens wahrgenommen (z.B. in der
»Stunde des Pan«, der Mittagshitze, in der sich »kein Lüftchen
bewegt«), kann sie den »panischen Schrecken« auslösen: Wir er-
schrecken vor dem, was kein Gegenstand ist und keiner werden
kann, woraus aber alles kommt und wohinein alles versinkt, was
sonst vertrauter Gegenstand der akustischen Wahrnehmung ge-
wesen ist.

(b) Der Atem, der mich belebt, in dem ich ihn einatme, führt mich
zum Erstickungstod, wenn ich ihn nicht ausatmen kann.

Auch hier deuten partielle Erlebnisse das Ganze. So steht es mit mei-
nem Leben. Was mich in der einen Hinsicht hellsichtig macht, wie das
Licht des Tages, macht uns für andere Aspekte unserer Erfahrungswelt,
z.B. die Sterne, blind. Was uns befähigt, Klanggestalten und ihre Ei-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 59

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genart wahrzunehmen, wie die Stille, die dem gesammelten Hören vor-
ausgehen muß, kann uns wie ein Abgrund erscheinen, in dem alles Ge-
staltete in jedem Augenblick versinken kann. Was mir das Leben
schenkt, wie die Atemluft, muß ich hergeben, wenn es mir nicht zum
Tode werden soll.

Es ist deutlich, daß das Moment der Identität von Grund und
Grenze, das zu jeder Wahrnehmung gehört, bei der religiösen Wahr-
nehmung aufs höchste gesteigert ist. Diese »Steigerung« besteht darin,
daß gewisse Inhalte der Wahrnehmung uns anzeigen: So steht es nicht
nur um dieses und jenes Teilgebiet unseres Lebens und Erkennens,
sondern um dieses als ganzes. Es muß an dieser Stelle genügen, dafür
ein einziges Beispiel zu nennen, das in religiösen Texten besonders
häufig erwähnt wird: Das Licht ist nicht nur die Bedingung einzelner
Akte des Sehens, sondern die Bedingung des Sehens überhaupt. Aber
zugleich ist es, als blendendes Licht, die Grenze unserer Wahrneh-
mungsfähigkeit. Ob es »unsere Augen hell macht«, sodaß wir sehen,
oder ob es sie zu einer physiologischen Überreaktion anregt, durch die
es seine eigene Sehfähigkeit zerstört, ist eine offene Alternative. Und
wir nehmen, wenn wir dafür einmal sensibel geworden sind, in jedem
Akt des Sehens diese offene Alternative wahr.

Dann aber »gehen uns die Augen auf«, sodaß wir am konkreten
Ereignis des Sehens wahrnehmen, wie es mit uns und unserer Erfah-
rungswelt im ganzen bestellt ist: Wenn sich uns überhaupt etwas zeigt
und nicht vielmehr alles in der Überhelle eines verzehrenden Lichts
untergeht, ist das jedesmal die Folge davon, daß eine offene Alternative
entschieden worden ist. Und diese Entscheidung liegt all unserer Er-
kenntnisbemühung ermöglichend voraus. Sie muß schon gefallen sein,
wenn das »Licht« unserer Erkenntnis uns nicht blenden, sondern zum
Sehen fähig machen soll.

Das aber verweist uns auf das allem menschlichen Sehen voraus-
liegende Wirken einer Entscheidungsmacht, die sich unserem Einfluß
entzieht. Jeder Akt des Sehens, der uns gelingt, wird selber zur Fund-
stelle, an der wir das Wirken dieser Macht entdecken, die uns zum Se-
hen befähigt, statt uns erblinden zu lassen. Dann werden wir uns des-
sen bewußt, daß wir unsere Wahrnehmungsfähigkeit ihr verdanken.
Diejenige Entscheidungsmacht, der wir uns gerade in unserer eigenen
Subjektivität verdanken und deren Wirksamkeit wir deshalb in allem,
was uns sichtbar wird, wiedererkennen, wird in der Sprache der Reli-
gion »das Heilige« genannt. So wird das Licht, das uns sehen macht,

60 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das uns aber auch blenden könnte, zum »Bild«, d.h. zur erfahrbaren
Gegenwartsgestalt des Heiligen und damit zum Gegenstand eines spe-
zifisch religiösen Wahrnehmens.

Damit verbindet sich ein zweites unterscheidendes Merkmal der
spezifisch religiösenWahrnehmung: das Moment einer Gegenwart, die
Vertrauen stiftet und zugleich eine selbstlose Freude an der »je
größeren« Wirklichkeit hervorruft. Wir sehen es dem Gegenstand die-
ser Wahrnehmung an, daß er, wie jeder wahrgenommene Gegenstand,
eineVeränderung unseres Sehens bewirkenwird. Aber wenn es sich um
ein religiöses Wahrnehmen handelt, dann sehen wir dem Gegenstand
zugleich an, daß wir uns dieser Veränderung anvertrauen können, ohne
um unsere Identität besorgt zu sein. Das Erfassen der »je größeren
Wahrheit«, das zu jeder Wahrnehmung gehört (s. o. S. 40 ff.), wird hier
zur Quelle einer Freude, die alle ängstliche Sorge hinter sich läßt. Wer
die Dinge »mit religiösemAuge« sieht, demwird evident: Es ist gut, daß
die Wahrheit größer ist als alles, was wir zu erfassen vermögen. Und es
ist für uns selber heilsam, wenn wir ihr gegenüber alle Absicht auf
Selbstbehauptung überwinden und uns von ihr an die Grenze unserer
Wahrnehmungsfähigkeit führen lassen, weil nur so für uns »sichtbar«
wird, was alle Grenzen unseres Sehens überschreitet.

Wie jede Art des Wahrnehmens, so bedarf auch die soeben ange-
deutete spezifisch religiöse Wahrnehmung einer »Kultivierung«, wenn
sie ihre Aufgabe erfüllen soll. Aber die Eigenart der religiösen Wahr-
nehmung verlangt zugleich Klarheit über die Grenzen, die allen Ver-
suchen gezogen sind, den dafür geeigneten Blick durch eigene Anstren-
gung zu gewinnen. Die »Öffnung des Auges« ist im religiösen
Zusammenhang immer unerzwingbares Geschenk. Und es gibt beson-
dere religiös bedeutsameWahrnehmungen, für die derMensch, seinem
eigenen Selbstverständnis nach, nicht durch Veranlagung und durch
deren Kultivierung fähig wird, sondern durch Erwählung und einen da-
mit verbundenen Auftrag, zu bezeugen, was anderen Menschen ver-
borgen ist. Gerade dieses Zeugnis aber kann anderen Menschen Mög-
lichkeiten religiösen Wahrnehmens aufschließen. Nicht selten sind es
Berichte von außergewöhnlichen religiösen Wahrnehmungen, an de-
nen wir auch unser ganz alltägliches Wahrnehmen so »bilden«, daß
wir für die Gegenwart und Wirksamkeit des Heiligen sensibel werden.

Der Dienst an der speziell religiösen »Öffnung der Augen« stellt
also im Verhältnis zu anderen Weisen einer »Kultur der Wahrneh-
mung« einen Grenzfall dar. Um die Möglichkeiten dieses Dienstes

Erkennen als antwortendes Gestalten A 61

Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht falsch einzuschätzen, aber auch um die Eigenart gerade dieses
Dienstes genauer zu bestimmen, sei es erlaubt, diesen Grenzfall etwas
ausführlicher zu beschreiben.

5. Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung:
Religiöse Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung«

Wenn von der »Kultivierung« der Fähigkeit zur religiösen Wahrneh-
mung die Rede ist, die einen wesentlichen Teil der »religiösen Bildung«
ausmacht, dann ist es von entscheidender Bedeutung, sich über das
»Bildungsziel« dieser Bemühungen klar zu werden. Dazu aber scheint
folgende Unterscheidung unerläßlich zu sein: »Religiöse Wahrneh-
mung« ist eine Weise, die Weltwirklichkeit wahrzunehmen. Über die
Möglichkeit einer »Gotteswahrnehmung« ist damit nichts gesagt. Aber
falls es jemals Menschen gegeben hat oder solche heute noch gibt, die
Gott mit ihren Augen gesehen, seine Anrede mit ihren Ohren gehört,
die ihnen aufgelegte Hand Gottes mit ihrem Tastsinn gespürt haben, ist
die Fähigkeit zu solchem Wahrnehmen Ausdruck einer göttlichen Er-
wählung, durch die diese Menschen, z.B. Propheten und Apostel, sich
von den übrigen Menschen unterscheiden. Und keine Bemühung um
»Bildung« und »Kultivierung« unserer Wahrnehmungsfähigkeit kann
herbeiführen, was der göttlichen Freiheit vorbehalten ist und als Frucht
einer »Erwählung« verstanden werden muß.

Der Unterschied zwischen religiöser Wahrnehmung und »Gottes-
wahrnehmung« läßt sich durch folgende Beispiele erläutern: Wir, die
wir keine außerordentliche Berufung zur Gotteswahrnehmung für uns
in Anspruch nehmen, sehen nicht, wie Jesaja, »den Herrn im Tempel
thronen«13 . Wir werden nicht, wie Petrus, Johannes und Jakobus, zu
Augenzeugen der Verklärung Jesu auf dem Berge.14 Wir hören nicht,
wie Saulus vor Damaskus, daß Gott uns beim Namen ruft und uns eine
Frage stellt, die unser Leben verwandelt: »Saulus, Saulus, warum ver-
folgst du mich?«15

62 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

13 Jes 6,1.
14 2 Petr 1,16.
15 Apg 9,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das »Bildungsziel« einer »Kultivierung der religiösen Wahrneh-
mungsfähigkeit« ist deshalb bescheidener zu bestimmen: Der Mensch
soll fähig werden, die Welt im ganzen oder bestimmte ihrer »Teile« so
wahrzunehmen, daß es ihm möglich wird, in den Inhalten ganz alltäg-
licher Erfahrung die Spuren des Heiligen zu entziffern und die erfah-
rene Weltwirklichkeit als die Gestalt zu begreifen, in denen das Heilige
für uns gegenwärtig und erfahrbar wird. Das Heilige selbst bleibt vom
Wahrgenommenen so unterschieden, wie der Bedeutungsgehalt von
seiner Erscheinungsgestalt. Es ist insofern die »Hermeneutik der Welt-
wirklichkeit«, die einem solchen Wahrnehmen den Zugang zum Heili-
gen erschließt.

Aber Berichte von außergewöhnlichen Ereignissen der »Gottes-
wahrnehmung« enthalten auch Momente, die wir in unserer eigenen
Erfahrung wiedererkennen. Solche Berichte sprechen immer wieder
davon, daß Propheten und Apostel an die Grenze ihrer Wahrneh-
mungsfähigkeit geführt wurden, ehe sie mit einer neuen Öffnung der
Augen beschenkt werden konnten. Dem Propheten Jesaja werden die
Lippen mit glühender Kohle verbrannt, ehe er zu einem neuen Spre-
chen fähig wird.16 Saulus stürzt erblindet zu Boden, ehe er fähig wird,
seinerseits zum Führer der Blinden zu werden. Die Apostel auf dem
Berg der Verklärung geraten in eine »Lichtwolke«17 , deren Leuchten
ihnen alle Gegenstände verhüllt. Solche Berichte können uns, die wir
keine Propheten oder Apostel sind, dafür sensibel machen, daß auch
uns gewisse Inhalte unserer alltäglichenWelterfahrung an jene Grenze
führen können, an der wir bemerken: Wir sind unserer eigenen Fähig-
keit zum Vernehmen und zum Antworten nicht mächtig, wir könnten
unter dem Einfluß gewisser Erfahrungen auch blind und stumm wer-
den, sodaß die Welt im ganzen uns versinkt. Und wenn uns dann die
Augen wieder geöffnet werden, die Zunge wieder gelöst wird, dann be-
greifen wir das als Geschenk einer Freiheit, über die wir nicht verfügen.

Dadurch werden wir nicht zu Propheten oder Aposteln, die fähig
wären, Gott mit den Sinnen wahrzunehmen. Aber die Berichte über
das, was Propheten und Apostel erfahren haben, können für uns zu
Schulen werden, in denen wir jenes Wahrnehmen lernen, das nicht an
die besondere Berufung der Apostel und Propheten gebunden ist: das
Wahrnehmen der Weltwirklichkeit als derjenigen Erscheinungsgestalt,

Erkennen als antwortendes Gestalten A 63

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

16 Jes 6,6 f.
17 Mt 17,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren Bedeutungsgehalt das Heilige ist, dem wir uns gerade dort anver-
trauen können, wo es uns an unsere Grenze führt.

b) Die religiös wahrgenommene Welt:
ein Ensemble von Bildern des Heiligen

Was wir auf religiöse Weise anschauen und wahrnehmen, erweist sich
immer wieder als eine Verflechtung von Gegensätzen. Dadurch aber
wird es nicht zum trügerischen Schein, sondern verweist über sich sel-
ber hinaus und zeigt etwas an, was von dem Gesehenen und begrifflich
Erfaßten verschieden ist. Aber was hier angezeigt wird, wird uns nur in
dem bekannt, was wir sehen und begreifen. So wird das Gesehene und
Begriffene transparent für den nicht wahrnehmbaren und nicht be-
greifbaren Grund seines Erscheinens. Für die religiöse Wahrnehmung
gewinnt alles, was wir erfahren, die Qualität des Bildes. Dessen Funk-
tion beruht nicht auf Ähnlichkeit mit dem, was es bedeutet, sondern
auf seiner Vergegenwärtigung (Repräsentation). Das Bild macht es
uns möglich, uns gegenwärtig zu dem zu verhalten, was sich dem Zu-
griff des Anschauens und Begreifens entzieht. Daß alle Inhalte unserer
Erfahrung diesen Charakter des Bildes annehmen können, ist der
Grund, der alle von uns hervorgebrachten Bild-Reden und Bild-Gestal-
ten erst möglich macht.

Werden die Gegenstände auf spezifisch religiöse Weise wahr-
genommen, dann werden an ihnen die Aufgaben ablesbar, die sie dem
Wahrnehmenden stellen.
(a) Zunächst gilt es hellsichtig zu werden dafür, daß das Wahrgenom-

mene eine Verheißung enthält, die es selber nicht einlösen kann.
Es macht uns zum Sehen fähig, »erleuchtet die Augen« und läßt
uns so auf Einsicht hoffen; aber es wird zur Quelle der Verblen-
dung, die uns zu Scheineinsichten verführt, wenn wir dem Wahr-
genommenen nicht kritisch begegnen. Religionen kennen die Ge-
fahren der Idololatrie, die das Bild mit dem verwechselt, was es
gegenwärtig macht, und ihm so ein »Übermaß an Vertrauen« ent-
gegenbringen. Sie kennen aber auch die Gefahr des Ikonoklasmus,
der aus der Enttäuschung dieses »Übermaßes an Vertrauen« ent-
steht und dann in eine »Verachtung der Bilder« umschlägt. Die
erste Aufgabe des Wahrnehmenden ist es darum, für jene Trans-
parenz sensibel zu werden, durch die das Bild seine Aufgabe er-

64 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


füllt: Gegenwartsgestalt dessen zu sein, was sich dem unmittel-
baren Hinblick entzieht.

(b) Wer das Wirkliche als Bild erfaßt, hat die Aufgabe, es zu deuten.
Eine bewährte Deutung der religiös verstandenen Bilder besagt:
Was in den Bildern gegenwärtig wird, wird »das Heilige« genannt.
Dieses ist Grund und zugleich die Grenze aller unserer Lebensvoll-
züge. Denn Bilder sind nur möglich, weil sie auf das Abgebildete
verweisen. Aber die gesamteWelt der Bilder vergeht, wo das Abge-
bildete selber sich ankündigt. Deshalb ist die menschliche Reaktion
auf sein Erscheinen die Einheit von Faszination und Schrecken.18

Ereignisse, in denen das Abgebildete in der Welt seiner Bilder erfahr-
bare Gegenwart gewonnen hat, sind Entstehungsgrund von Ort und
Stunde des Festes (Der Stein, auf dem Jakobs Haupt gelegen hatte, als
er »den Himmel offen sah«, wird als Denkstein aufgerichtet und für
spätere Generationen zum Ort der Festfeier19 ). Das Fest ist Ort und
Stunde, die späteren Generationen die Teilhabe an der geschehenen
Zuwendung des Heiligen möglich machen. Darum ist das Fest zugleich
der Ursprung der religiösen Raum- und Zeitanschauung.

Der religiös wahrgenommene Raum und die religiös wahrgenommene
Zeit sind Beziehungsgefüge von Bahnen, die zu Orten der Wiederbe-
gegnung mit dem Heiligen führen; bzw. von Fristen, die die Stunden
dieser Wiederbegegnung miteinander verknüpfen.

Die frühesten Kalender sind Festkalender.
Wichtige Straßen sind ursprünglich Pilgerstraßen.

c) Der Gottesdienst als Schule der religiösen Wahrnehmung

Soeben hat sich gezeigt: Berichte über religiöse Erfahrungen anderer
Menschen, vor allem über solche Erfahrungen, die uns fremdartig blei-
ben und uns zugleich an wichtige Momente des eigenen Erfahrens er-
innern, sind wichtige Hilfen, um das eigene religiöse Wahrnehmen zu
lernen. Sie können uns die Augen öffnen für Vorgänge, in denen auch
für uns die Gestalt unserer Erfahrungswelt durchscheinend wird für
die Gegenwart des Heiligen. Aber religiöse Erzählungen sind nicht die

Erkennen als antwortendes Gestalten A 65

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

18 Rudolf Otto, Das Heilige, Breslau 1917.
19 Gen 35,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzigen Schulen dieser besonderen Wahrnehmungsart. Auffallend oft
in der Religionsgeschichte ist das, was »Erwählte« erfahren haben, zum
Inhalt eines Gedenkens geworden, das nicht nur im Bewußtsein der
Individuen vollzogen wird, sondern in der gottesdienstlichen Feier der
Gemeinde. Dort gewinnt das, wovon die Berichte sprechen, eine abbild-
hafte, aber reale Gegenwart. Im liturgischen Sprechen und Handeln der
Gemeinde ereignet sich die Re-Präsentatio dessen, wovon die liturgi-
schen Texte sprechen.

An dieser Re-Präsentatio sind die Feiernden durch ihr Sprechen
und Tun aktiv beteiligt. Sie haben nicht wie Jesaja die Seraphim singen
gehört. Aber sie singen ihnen im Gottesdienst das »Dreimal Heilig«
nach. Und indem sie das tun, machen sie selbst die Erfahrung, daß das
Aussprechen des göttlichen Namens die menschliche Antwort auf die
Weise ist, wie Gott selber sich anrufbar gegenwärtig macht. In dieser
Antwort wird die Gegenwart Gottes erfahrbar und wirksam. Die Fei-
ernden haben nicht wie die Apostel die Stimme aus der Wolke gehört:
»Dieser ist mein geliebter Sohn, auf ihn sollt ihr hören.«20 Aber sie
machen sich diese Aufforderung zueigen, indem sie vor der Verlesung
des Evangeliums Bekenntnisworte ausrufen wie z.B.: »Ehre sei Dir,
o Herr!« und nach der Verlesung antworten »Lob sei Dir Christus!«.
Darin aber machen sie selbst die Erfahrung: Der Auftrag, auf den »ge-
liebten Sohn« zu hören, wird nicht im bloßen akustischen Aufnehmen
erfüllt, sondern erst dadurch, daß das vernommene Wort seine Hörer
zum Dienst an der Ehre Gottes und zum liturgischen Lob seines Soh-
nes befähigt. In der Antwort, die die Feiernden geben, wird ihre Er-
mächtigung zu solchem Dienst an ihnen wirksam und für sie erfahrbar.
Schließlich noch ein drittes Beispiel: Die Feiernden hören nicht wie
Paulus, daß Christus sie beim Namen ruft, aber sie geben, still oder in
Worte gefaßt, vom liturgischen Bußakt am Anfang bis zum »Ite Missa
est« am Ende der Liturgie die fragende Antwort, die Paulus auf diesen
Anruf Christi gegeben hat: »Herr, was willst Du, daß ich tun soll?« Erst
indem die Feiernden sich zu diesen und anderen Weisen der Antwort
gerufen wissen, erschließt sich ihnen der Bedeutungsgehalt des ver-
nommenen Wortes. Und erst so wird für sie zur realen Gegenwart,
was sonst nur erinnerte Vergangenheit bliebe.

Die Antwort, die die Gemeinde gibt, hat ihre eigene Gestalt. Und
die Religionsgeschichte lehrt, daß in den verschiedensten Religionen

66 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

20 Mt 17,5.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die rechte Gestalt dieser Antwort gerungen wird. Daraus erklärt
sich, daß immer wieder Reformen der Gottesdienstgestalt als notwen-
dig beurteilt und dann nach oft heftigen Diskussionen durchgeführt
werden. Die Gestalt des Gottesdienstes ist das Ergebnis einer von der
Gemeinde und ihren Autoritäten in Verantwortung vollzogenen Ge-
staltung, Aber dieses Gestalten ist nicht der frei-schöpferischen Phan-
tasie der Feiernden überlassen, sondern hat den Charakter »responso-
rischen Gestaltens«. Es ist daran gebunden, Antwort zu sein, die
freilich das, worauf sie antwortet, die geschehene Selbst-Manifestation
des Heiligen, erst an den Feiernden wirksam werden läßt. So wird an
der Gestalt des Gottesdienstes öffentlich sichtbar, was jenes »antwor-
tende Gestalten« bedeutet, das auch außerhalb des Gottesdienstes zur
Eigenart jeder religiösen Wahrnehmung gehört. Und sofern »antwor-
tendes Gestalten« auch die Vollzugsform anderer, ganz profaner Erfah-
rungsarten bestimmt, kann die religiöse Erfahrung, zu der der Gottes-
dienst anleitet, auch zu einem spezifischen Verständnis der profanen
Erfahrungen beitragen.

Im Gottesdienst wird also ein Verständnis überlieferter Berichte
gewonnen, das zugleich den Auftrag der Feiernden erkennen läßt. Die-
ser Auftrag besteht darin, der gegenwärtigen Wirksamkeit dessen zu
dienen, wovon diese Berichte sprechen. Aber damit zugleich wird der
Blick der Feiernden für ihre eigenen, außergottesdienstlich-alltäglichen
Erfahrungen geschärft, sodaß deren religiöse Bedeutung erfaßt werden
kann.

Für den Christen könnenWasser, Brot undWein zur »materia sac-
ramenti« werden, d.h. zur naturalen Grundlage eines Geschehens, in
dem Gottes Gnade am Empfänger wirksam wird. Von daher gewinnen
diese Welt-Elemente auch außerhalb der Sakramentsfeier ihre beson-
dere Würde. In anderen religiösen Kontexten sind es andere Teile der
Erfahrungswelt, die als »materiae possibilis transfigurationis« wahr-
genommen werden, d.h. als naturale Grundlagen eines Geschehens,
in welchem sie durchscheinend werden für die Gegenwart des Heiligen.
Auf ihnen liegt dann, wie Eliade das nannte, der »hierophantische Ak-
zent«21 . Was diesen »Akzent« trägt, begegnet dem Wahrnehmenden
so, daß dieser nicht nur dem Gegenstand die Möglichkeit ansieht, in
eine Erscheinungsgestalt des Heiligen transfiguriert zu werden, son-

Erkennen als antwortendes Gestalten A 67

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

21 Mircea Eliade, Traité d’histoire des religions, Paris 1949, deutsch: Die Religionen und
das Heilige, Salzburg 1954, 122.

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern zugleich damit rechnet, daß in diesem kommenden Ereignis ihm
selber die Augen zu einem neuen Sehen geöffnet werden. Er sieht dem
Gegenstand die Fähigkeit an, auch das Subjekt, dem er sich zeigt, zu
verwandeln.

d) Was die religiöse Wahrnehmung als »Grenzfall« lehren kann

Die religiöse Wahrnehmung, so wurde an früherer Stelle gesagt, ist ein
Grenzfall unter den verschiedenen Arten von Wahrnehmung (s. o.
S. 58 ff.). Aber sie ist, gerade in ihrer Besonderheit, ein lehrreicher
Grenzfall, an dem die »Kultur der Wahrnehmung« auch auf anderen
Gebieten Orientierung gewinnen kann. Das liegt einerseits daran, daß
einige Momente, die zu jeder Wahrnehmung gehören, bei der speziell
religiösen Wahrnehmung besonders deutlich hervortreten, vor allem
jene Dialektik, in der sich der Grund unserer Wahrnehmungsfähigkeit
zugleich als deren Grenze erweist (s. o. S. 43 ff.). Vielleicht noch wich-
tiger ist das zweite der oben genannten Unterscheidungsmerkmale der
religiösen Erfahrung: Sie vermittelt gerade dort, wo wir an die Grenze
unserer Wahrnehmungsfähigkeit stoßen, eine Freude daran, jener
Wahrheit begegnet zu sein, die »größer« ist als unsere Fähigkeit, sie
zu erfassen. Diese selbstlose Freude verbindet sich mit der Hoffnung,
daß uns dort, wo unsere Wahrnehmungsfähigkeit endet, zugleich eine
Verwandlung bevorsteht, der wir uns anvertrauen können, weil sie uns
zu neuen Weisen des Sehens und Begreifens fähig machen wird. Wer
im speziell religiösen Kontext diese Einheit von selbstloser Freude und
hoffnungsvoller Zuversicht erfahren hat, wird sich auch auf anderen
Gebieten, z.B. bei der Wahrnehmung des Schönen und Guten, jenen
Kontingenzerfahrungen nicht entziehen, die zu jeder Wahrnehmung
gehören. Was der Grenzfall der religiösen Wahrnehmung lehren kann,
ist jener Mut zur Zukunftsoffenheit der eigenen Geschichte, ohne den
auch keine andere Wahrnehmung angemessen erfaßt und in objektiv
gültige Erfahrung verwandelt werden kann.

Im speziell religiösen Zusammenhang stammt dieser Mut zur Zu-
kunftsoffenheit der eigenen Geschichte von dem Vertrauen, daß das
Heilige, das den Menschen immer wieder an seine Grenze führt, sich
gerade an dieser Grenze als »treu« erweisen und den Menschen zu
einer neuen Weise des Lebens umgestalten wird. Die religiöse Wahr-
nehmung sieht es der jeweils erreichten kritischen Phase der eigenen

68 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Kultur des Wahrnehmens – eine Neufassung der transzendentalen Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensgeschichte schon an, daß sie die Verheißung einer neuen, leben-
spendenden Zuwendung des Heiligen schon in sich enthält. An späte-
rer Stelle wird zu prüfen sein, ob dieses Spezifikum der religiösen
Wahrnehmung nicht ein Licht auf diejenige Dialektik wirft, die zu
jeder Art von Wahrnehmung gehört.

Freilich ist wiederum hinzuzufügen, was schon bei anderen Wei-
sen des Wahrnehmens gesagt worden ist: Wenn wir das Wahrnehmen
gelernt haben, stellt sich uns die Aufgabe, in einem zweiten Schritt das
Wahrgenommene kritisch zu überprüfen. Jede Art des Wahrnehmens,
das ästhetische oder das moralische Wahrnehmen und sogar die wis-
senschaftliche Beobachtung, unterliegt ihren eigenen Gefahren, sub-
jektive Befangenheiten mit den objektiv gültigen Weisen zu verwech-
seln, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt. Und jedesmal sind
Begriff und Urteilskraft nötig, um diese Aufgabe kritischen Prüfens
zu erfüllen. Das gilt für die religiöse Erfahrung in ausgezeichnetem
Maße. Gerade hier droht die Gefahr, daß das Wahrgenommene subjek-
tive Stimmungen erzeugt, z.B. solche der Angst oder auch der Begei-
sterung, die wir dann mit dem objektiv gültigen Anspruch des Heiligen
verwechseln. Ohne den kritischen Begriff und ohne die Urteilskraft,
die diesen Begriff auf das Wahrgenommene bezieht, gelingt der Über-
gang von der Subjektivität des Wahrnehmens zur objektiv gültigen Er-
fahrung auf keinem Gebiete, auch nicht auf dem Felde der Religion.
Und auf jedem Felde der Erfahrung ist zu prüfen, wie Begriffe geartet
sein müssen, um diesen Übergang vom bloß Subjektiven zum objektiv
Gültigen möglich zu machen. Die Ethik oder Ästhetik verlangt andere
Begriffe als die wissenschaftliche Theorie. Es bedarf deswegen einer ei-
genen Untersuchung, um zu bestimmen, welche Art von Begriffen die
Religion nötig hat, wenn sie einerseits Anspruch auf objektive Geltung
erheben, andererseits nicht dem »fremden Gesetz« der Wissenschaft,
der Moral oder auch der Ästhetik unterworfen werden soll. Aber auch
in diesem Falle gilt: Begriffe und ihre Anwendungsregeln gehen ins
Leere, wenn sie nicht auf die Eigenart des Wahrnehmens, hier also auf
die spezifisch religiöse Wahrnehmung, bezogen bleiben und sich an ihr
als Angebote kritischer Auslegung bewähren.

Erkennen als antwortendes Gestalten A 69

Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860557-29 - am 25.01.2026, 05:21:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860557-29
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Eine erste Annäherung an das Problem: Ein neuzeitliches Verständnis der Anschauung von Raum und Zeit – und erste Zweifel an seiner Angemessenheit
	2. Was heißt »anschauen« und »wahrnehmen«?
	a) Die Gestaltungskraft der Sinne
	b) Anschauen als antwortendes Gestalten
	α) Die Raum-Anschauung
	β) Die Zeit-Anschauung
	γ) Die besondere Bedeutung des »inneren Sinns«

	c) Die »je größere Wahrheit« und die Wahrnehmung als Phase im Dialog

	3. Das dialektische Verhältnis der Wahrnehmung zum Gegenstand
	4. Die Kultur des Wahrnehmens, eine vielgestaltige Aufgabe
	a) Das ethische Wahrnehmen
	b) Das ästhetische Wahrnehmen
	c) Der geschulte Blick des Forschers
	d) Die religiöse Wahrnehmung und die »Öffnung des Auges«

	5. Die Kultur der spezifisch religiösen Wahrnehmung
	a) Eine methodisch wichtige Unterscheidung: Religiöse Wahrnehmung ist nicht »Gotteswahrnehmung«
	b) Die religiös wahrgenommene Welt: ein Ensemble von Bildern des Heiligen
	c) Der Gottesdienst als Schule der religiösen Wahrnehmung
	d) Was die religiöse Wahrnehmung als »Grenzfall« lehren kann


