
Judith Kohlenberger

Wer ist das Wir? Zur Konzeptualisierung von Solidarität,
Zugehörigkeit und gesellschaftlicher Fragmentierung

Zusammenfassung
Der Beitrag widmet sich Dimensionen des Wir-Begriffs und daraus abgeleiteten Formen der Soli-
darität. Die gegenseitige Assoziation in einer Gemeinschaft, ob real oder imaginiert, wird als
Grundvoraussetzung für den solidarischen Impetus verstanden. Kulturtheoretisch steht dahinter
die intersubjektive Abhängigkeit des Selbst vom Anderen in einer Hegelschen Dialektik, die im
post-kolonialen Konzept des Othering problematisiert wird. Das „Fremd(er)machen“ von Men-
schen, die als sozioökonomisch „unten“ oder ethnisch/nationalstaatlich „draußen“, also im Spi-
vakschen Sinne als subaltern, konstruiert sind, wird als wesentlicher Faktor für eine Fragmentie-
rung der Gesellschaft beschrieben, aus der Ent-Solidarisierung folgt. Anhand empirischer Befunde
argumentiert der Beitrag, Solidarität nicht als binär zu verstehen, sondern als dynamisches Konti-
nuum mit Nuancierungen, die horizontal wie vertikal changieren können.
Stichworte: Solidarität; Zugehörigkeit; Spaltung; Ent-Solidarisiering; Othering; Dialektik; Un-
gleichheit; Anerkennungstheorie

Summary
The article explores different dimensions of “We” as a sociological concept. Our interdependency
on each other in a given community, whether real or imagined, is a basic requirement for any
form of solidarity. Theoretically, this conceptualization is based on the intersubjective dependency
of the Self on the Other in a Hegelian dialectic, which is problematized in the post-colonial con-
cept of Othering. Othering, i.e. the “making different” of individuals who are constructed as so-
cio-economically or ethnically/nationally subaltern in the Spivakian sense, is described as an es-
sential factor for the fragmentation of society, which can further de-solidarization. Based on em-
pirical findings, the article argues for an understanding of solidarity not as binary, but as a contin-
uum with varying degrees of interconnectedness that can change both horizontally and vertically.
Keywords: solidarity; belonging; division; de-solidarization; othering; dialectic; inequality; recog-
nition theory

Einleitung
In Zeiten der COVID-19-Pandemie ist es zu einem soziologischen Gemeinplatz ge-
worden: Die Krise wirkt wie ein Brennglas und offenbart nicht nur gesundheitliche,
sondern auch soziale, ethnische und ökonomische Ungleichheiten. Sie spiegeln sich
in den Grenzen des Nationalstaats wider, aber auch in den Möglichkeiten der Pande-
miebekämpfung, von Ressourcen für effizientes Social Distancing und Contact Trac-
ing bis hin zur Impfstoffverteilung zwischen dem Globalen Norden und Globalen
Süden (Dobusch/Kreissl  2020; Raisi-Estabragh u. a. 2020). In Deutschland und
Österreich offenbarten sich die durch die Coronakrise vergrößerten Bruchlinien an-
hand der Diskussion um die stärkere Betroffenheit von Eingewanderten und ihren
Nachkommen,  sowohl  was  Infektionsraten  als  auch  Mortalität  betrifft  (OECD

I.

248

Z'GuG, 44. (2) 2021, 248 – 258 DOI: 10.5771/2701-4193-2021-2-248

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


2020). Dies führte zu heftigen Diskussionen um Maßnahmendisziplin, Lebensreali-
täten und sprachlicher wie kultureller Erreichbarkeit (Razai u. a. 2021; WHO 2020).

Dahinter steht aber eine viel wesentlichere, strukturelle Frage, nämlich jene der Zu-
gehörigkeit: Wer gehört zum Wir, das sich gemeinsam gegen die Wellen der Pande-
mie stemmen soll, und das in den Hochzeiten des Infektionsgeschehens in fast wö-
chentlichen Appellen und Pressekonferenzen von politischen Verantwortlichen, von
der Bundeskanzlerin abwärts, adressiert, ja fast angefleht wurde? Wer ist dieses Wir,
das die Reihen schließen soll, sich um die Staatspitze versammeln, und vor allem,
um ein weiteres, emotional aufgeladenes Wort in den Raum zu stellen, sich unter-
einander solidarisch zeigen möge?

Dimensionen des “Wir”
Zumindest auf der materiellen Ebene mag die Antwort auf diese Frage in punkto
„Du“ und „Ich“ als physisch fassbare Entitäten leichtfallen, während sich eine Annä-
herung an das emotionalisierende, gern politisch instrumentalisierte und doch so fra-
gile „Wir“ schon diffiziler gestaltet. Denn erstens gibt es nicht nur ein bestimmtes,
sondern unzählige „Wirs“, denen alle von uns, oft gleichzeitig und überlappend, an-
gehören (wollen), und zweitens sind diese Zugehörigkeiten zum Wir so wandelbar
wie ambivalent. Dementsprechend wohnt auch den unterschiedlichen Formen der
Solidarität, die sich durch Assoziation mit den kleinen wie großen „Wirs“ unserer Le-
bensrealitäten  speist,  eine  grundsätzliche  Ambivalenz  bis  hin  zu  offener  Wider-
sprüchlichkeit inne. Im Gegensatz zum wesentlich evasiveren Begriff des Wir lässt
sich Solidarität, soziologisch betrachtet, zumindest anhand unterschiedlicher Para-
meter festmachen (Altreiter u. a. 2019). Dazu zählt zum einen die Identifikation mit
einer bestimmten Gruppe, zu der man sich zugehörig fühlt. Eng damit verbunden ist
die Reichweite dieser Solidarität, also wer noch zu dieser Gruppe gezählt wird, und
wer davon ausgeschlossen ist. In Krisenzeiten, und nicht nur dann, gewinnt der dritte
Parameter für Solidarität an Bedeutung, nämlich die konkreten Bedingungen, an die
diese geknüpft ist – oder eben nicht: Wird eine bestimmte Leistung, ein genormtes
Verhalten erwartet, damit Mitglieder der Gruppe Solidarität erfahren? Und bean-
spruchen jene, die sich solidarisch zeigen, eine Gegenleistung? Tatsächlich wird Rezi-
prozität in der Literatur als zentrales Merkmal der Abgrenzung von Solidarität von
verwandten Konzepten wie Barmherzigkeit oder Mildtätigkeit verstanden (Laitinen/
Pessi 2015; Gould 2007). Solidarisches Handeln ist kein Handeln aus einer privile-
gierten Situation heraus,  die sich im metaphorischen Verteilen von Almosen er-
schöpft. Im Gegenteil, es basiert auf der grundsätzlichen Annahme, dass jene, die sich
solidarisch zeigen, auch selbst einmal in die Lage geraten können, auf die Solidarität
anderer angewiesen zu sein (Hondrich/Koch-Arzberger 1992).

Auf einer abstrakten Ebene stehen hinter den gängigen Konzepten von Solidarität,
ob sie nun utilitaristisch oder universell definiert sein mögen, Vorstellungen von
Gerechtigkeit, die mehr oder weniger moralisch aufgeladen sind. Das führt zuletzt

II.

Zur Konzeptualisierung von Solidarität, Zugehörigkeit und gesellschaftlicher Fragmentierung 249

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


auch zu dem Spannungsfeld zwischen der Solidarität des Einzelnen und der institu-
tionell gesicherten Solidarität, wie sie beispielsweise in westeuropäischen Wohl-
fahrtsstaaten vorherrscht. Der Sozialstaat gilt weiterhin als das Paradebeispiel für die
institutionelle Form des solidarischen Handelns, das unabhängig von individuellen
Dimensionen existiere. Damit verdeutlicht institutionelle Solidarität als „kooperati-
ve Interaktion“ (Althammer/Sommer 2020) auch, dass man nicht alle Mitglieder
der Gruppe, zu der man sich zugehörig und mit der man sich verbunden fühlt, per-
sönlich kennen muss.

Institutionelle Solidarität baut somit wesentlich auf dem Konzept der „imagined
communities“, also der fiktiven oder vorgestellten Gemeinschaften, des britisch-iri-
schen Politologen Benedict Anderson (Anderson 1991/1998) auf. Eine Nation ist
das Paradebeispiel einer solchen sozial konstruierten Gemeinschaft, an die all jene,
die sich dieser Nation zugehörig fühlen, glauben, auch wenn sie sich ihr ganzes Le-
ben lang nie persönlich treffen, austauschen oder etwas tatsächlich Gemeinsames
schaffen werden. Um das nationale „Wir“ als diese Art der „imaginierten Gemein-
schaft“ zu begreifen, braucht es eine minimale Vereinheitlichung, einen kleinsten
gemeinsamen Nenner, der alle eint. Im Falle des Nationalstaats ist das häufig immer
noch die Staatsbürgerschaft, materiell gesprochen der Reisepass, der alle Bürger*in-
nen verbindet. Doch hier zeigt sich in der globalisierten, spätkapitalistischen Welt
von heute die erste potenzielle Bruchstelle im nationalstaatlichen Solidaritätsgedan-
ken: Sind jene, die schon lange, vielleicht immer schon „hier“ gewesen sind, aber
formal eine andere Staatsbürgerschaft als die deutsche besitzen, Teil der „imagined
community“, Teil des Wir? Verdienen sie dieselbe Solidarität wie jene mit deut-
schem Reisepass, oder nur eine abgeschwächte, qualifizierte Form, falls überhaupt?

Dass die Zugehörigkeit und damit der Anspruch auf nationalstaatliche Solidarität
auf wesentlich mehr Kriterien fußt als den rein formalrechtlichen, wusste schon An-
derson. Auf der schwerer messbaren, jedoch gewichtigeren emotionalen Ebene sind
es vor allem vermeintlich geteilte Werte, Ansichten, Interessen, Einstellungen, Men-
talitäten, Eigenschaften und Erfahrungen, die einem die Vorstellung einer Gemein-
schaft vermitteln. Dadurch wird die „community“, so Anderson, „unabhängig von
realer Ungleichheit und Ausbeutung, als ‚kameradschaftlicher‘ Verbund von Glei-
chen verstanden“ (Anderson 1991/1998, S. 16), die man aber in der Regel, mit
Ausnahme der kleinsten Dorfgemeinschaft, nicht persönlich kennt.

Interessanterweise sieht Anderson einen Faktor als unabdingbar für sein Konzept
der Gemeinschaft, das auch Jahrzehnte danach noch im Zentrum historischer wie
soziologischer Analysen steht: Es ist die Möglichkeit zur Abstraktion und zum Fik-
tiven, zum Erzählen jener Geschichten und Mythen, die uns als Gemeinschaft zu-
sammenkitten. Anders gesagt: Es ist die menschliche Sprache, die uns zur Gemein-
schaft und im weiteren Sinne zur Solidarität befähigt. Erst sie würde vorgestellte
Gemeinschaften hervorbringen, so Anderson. Im Konkreten schreibt jener der Er-
findung des Buchdrucks eine zentrale Rolle in der Verbreitung des späteren Kon-

250 Judith Kohlenberger

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


zepts der Nation zu. Rund drei Jahrzehnte nach Andersons greift der israelische
Historiker Yuval Harari diese Argumentation auf. Ihn beschäftigt dabei weniger das
politische Konzept der Nation, sondern die grundlegendere Frage nach der mensch-
lichen Zivilisation, als das, was uns zum Menschen macht (Harari 2015). Kleine
wie große Gemeinschaften brauchen einen wirkmächtigen Narrativ als den Kitt, der
sie zusammenhält, unabhängig davon, ob sich ihre einzelnen Mitglieder kennen.
Und wiederum spielt hier das so sperrige wie grundlegende Konzept der Solidarität
eine zentrale Rolle. Denn erst durch die Zusammenarbeit und den Zusammenhalt
in der Gruppe, so Harari, konnte der frühe Homo Sapiens überleben und sich über
den gesamten Globus verbreiten. Wesentlich dabei war die Sprache, die Menschen
emotional zusammenbrachte, weil sie ein gemeinsames Narrativ ermöglicht, das
auch Gruppen weit über fünfzig Mitglieder auf etwas Kollektives und von allen Ge-
teiltes einschwört. Der Glaube an diese Erzählung ist so zentral wie wirkmächtig,
und lebt heute in den großen Erzählungen der Nation, des Staatsvolks oder großen
Städten weiter. Was macht uns zu Deutschen, zu Europäerinnen und Europäern, zu
Berlinerinnen und Berlinern? Es sind die gemeinsamen Geschichten, die Mythen,
die erst die Grundlage dafür schaffen, dass Menschen, die sich noch nie begegnet
sind und es voraussichtlich auch nie tun werden, sich als Gemeinschaft, als „Wir“
verstehen, effektiv zusammenarbeiten und eben auch solidarisch miteinander sind.

Interdependenz als Solidaritätsvoraussetzung
Mit der Coronavirus-Pandemie trat ebendieser Aspekt der menschlichen Zivilisation
akut zu Tage. Im Interesse der “vorgestellten Gemeinschaft“ und basierend auf einem
wirkmächtigen Narrativ der Solidarität verzichteten Einzelne auf Arbeit, Einkom-
men, Freizeit und Familienleben – wenn auch diese Vorstellung in den Mühen der
Ebene der Pandemiebekämpfung merkbar zu bröckeln begann. Die strukturelle Ur-
sache dafür liegt, soziologisch besprochen, in einer zunehmend getrübten Sicht auf
die Grundvoraussetzung von Solidarität, egal in welcher Nuancierung und Ausfor-
mung: Solidarität beruht grundlegend darauf, dass wir miteinander assoziiert sind,
aufeinander angewiesen sind, einander gegenseitig bedingen. Durch eine vermehrte
Fragmentierung unserer Gesellschaft geht die wahrgenommene wie auch tatsächliche
Verbundenheit verloren (Kronauer 2010). Soziale und ökonomische Ungleichheit
sorgte schon lange vor COVID-19 für eine zunehmende Milieuisierung nach sozio-
ökonomischen Trennlinien (Savage 2015) – ein Umstand, der feuilletonistisch häufig
als „Echokammern“ bezeichnet wird (Berger 2015). Diese Blasen lassen sich sowohl
geographisch in Städten und Regionen (Savage/Warde 1993; Young 1999; Reardon/
Bischoff 2011) als auch im digitalen Raum nachzeichnen. Während an dieser Stelle
vor einer allzu raschen Zu- bzw. Herbeischreibung einer gesellschaftlichen „Spaltung“
gewarnt sei, so muss dennoch festgehalten werden, dass die gesellschaftliche Frag-
mentierung vorangeschritten ist.  Ökonomische Analysen zeigen seit  Jahrzehnten,
dass global betrachtet Ungleichheit zwar gesunken ist (Roser 2013), die Ungleichheit
innerhalb von Staaten jedoch im Zunehmen begriffen ist. Es bleibt zu vermuten, dass

III.

Zur Konzeptualisierung von Solidarität, Zugehörigkeit und gesellschaftlicher Fragmentierung 251

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


sich diese innerstaatlichen Trennlinien durch den krisenhaften Moment der Corona-
virus-Pandemie und all ihren Folgeschäden vertiefen werden.

Dass die jeder Form von Solidarität zugrundeliegende Assoziation miteinander nicht
nur verbindend, sondern auch trennend und ausschließend wirken kann, zeigt auch
eine umfassende Analyse des Wiener Soziologen Jörg Flecker und seinem Kolleg*in-
nen in ihrem Buch Umkämpfte Solidaritäten, basierend auf obigen Parametern der
Solidarität (Altreiter u. a. 2019). Den unmittelbaren Anlassfall für das umfangreiche
Forschungsprojekt, das der Publikation zugrunde liegt, bildete die Fluchtbewegung
im Herbst 2015, die Länder wie Österreich und Deutschland mit den Grenzen der
Solidarität und Fragen der (nationalstaatlichen) Hilfeleistung konfrontierte. Für die
gemischt-methodische Studie wurden eine repräsentative Erhebung (N=1.250) und
vertiefenden qualitative Interviews (N=48) ausgewertet, die in der Zusammenschau
ein differenzierteres Bild moderner Solidaritätskonzepte zeichnen.

Insgesamt identifizieren Altreiter u. a. (2019) sieben verschiedene Definitionen von
Solidarität. Sie reichen von universeller Hilfeleistung bis hin zu Solidarität als mora-
lische Verpflichtung, vom Leistungsprinzip als Voraussetzung bis hin zur ethno-na-
tionalen Solidargemeinschaft. Ihnen allen gemein ist Nähe als Grundvoraussetzung:
Um solidarisch denken und handeln zu können, bedarf es einer vertiefenden Aus-
einandersetzung mit jenen, denen man seine Solidarität angedeihen lässt. Hinter
den verschiedenen Ausformungen von Solidarität stehen somit unterschiedliche Ar-
ten und Kategorien des „Wir“: Ist das Wir national definiert, also anhand derselben
Staatsbürgerschaft, oder kulturell, also anhand derselben Abstammung oder Werte?
Sind es „Wir“, die Leistungsträger*innen, oder „Wir“, die aus demselben sozialen
Milieu stammen? „Wir“, die Frauen, oder „Wir“, die Arbeiter*innen? „Wir“, die
Migrant*innen, oder „Wir“, die Wiener*innen? Je nach Situation sind diese Kate-
gorien fließend. Sie changieren im Laufe der persönlichen Biographie genauso wie
in Anbetracht unterschiedlicher sozialer Kontexte oder großer globaler Umwälzun-
gen wie eben einer Pandemie. Das „Wir“ ist somit grundsätzlich mehrdimensional,
weil es mehrere, gleichzeitige Zugehörigkeiten zulässt, heterogen und höchst fluide.
Im Schnittpunkt dieser mehrfachen Zugehörigkeiten, so der deutsche Soziologe
Georg Simmel, konstituiert sich das Individuum.

Von Abgrenzung zur Abwertung: Intersubjektive Abhängigkeit
vs. Othering

Kulturtheoretisch gesprochen bedeutet dies, dass jedes Selbst die Anderen braucht –
eine Prämisse, die im Kern auf Hegels Phänomenologie des Geistes (1807) zurück-
geht. Bezogen auf die Abgrenzung, aber auch gegenseitige Angewiesenheit des
Herrn und des Knechts, ging Hegel schon im frühen 19. Jahrhundert der Frage
nach, inwiefern das Selbst der Existenz des Anderen, und seiner Abgrenzung davon,
bedarf. Im Zentrum dieser sogenannten Anerkennungstheorie steht also ein Aus-
tausch von gegenseitiger Assoziation miteinander, eine intersubjektive Abhängig-

IV.

252 Judith Kohlenberger

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


keit. Zwei Subjekte, die ihren Status jeweils erst durch die Anerkennung des ande-
ren erlangen, stehen sich gegenüber (Kuch 2013). Das Bewusstsein des Selbst kann
sich nur durch das Gegenüber konstituieren. Hegel beschreibt dies wie folgt: „Das
Selbstbewusstsein erreicht seine Befriedigung nur in einem anderen Selbstbewusst-
sein“ (S. 112). Wesentlich für die Konstitution des Selbstbewusstseins ist also die
Beziehung zum anderen, die das Selbst von außen – statt von sich selbst heraus –
definiert. Erst durch den Anderen, verkürzt gesagt, ist das Selbst

In der Mitte des 20. Jahrhunderts griff die französische Philosophin Simone de Beau-
voir diese Dialektik auf, um in ihrem feministischen Monumentalwerk Das andere
Geschlecht (1949) zu analysieren, inwiefern in patriarchalen Gesellschaften Männer
als die „Norm“, bzw. das eine Geschlecht, und Frauen eben als das andere (im franzö-
sischen Original: „das zweite“) betrachtet und behandelt werden – mit all den negati-
ven Konsequenzen, die diese Unterscheidung für „die Anderen“ mit sich bringt. Das
Männliche bildet das Absolute und Allgemeingültige, während das Weibliche nur in
seiner Abhängigkeit von diesem Absolutem, also in der Immanenz, existiert. Damit
dies so bleibt, wird die Frau in ihren Möglichkeiten beschränkt, in die ökonomische
Abhängigkeit gedrängt und untergeordnet. Gleichzeitig betont Beauvoir, ganz im
Sinne der Hegelschen Dialektik, dass die Definition des männlichen Selbst ganz we-
sentlich von der Existenz des weiblichen bedingt ist: Im Kontrast zum weiblichen Ge-
fühl zeigt sich die männliche Ratio, die Stärke gegenüber der Schwäche, die Hand-
lungsfähigkeit  gegenüber  der  Passivität  und  Ohnmacht  (Beauvoir  1949/2009,
S. 172 ff.) Zwar hat „das eine“ Geschlecht, der Mann, die Definitionsmacht über „das
andere“, konstituiert sich jedoch gleichzeitig selbst über die Abgrenzung zu diesem
anderen (Moser 2002). Auch in der Unterscheidung zwischen Hetero- und Homose-
xualität, zurückgehend auf Michel Foucaults Standardwerk Sexualität und Wahrheit
(1989), offenbart sich ebendiese gegenseitige Bedingtheit: Erst durch die (medizini-
sche wie soziokulturelle) Definition von „Homosexualität“ bzw. „Homosexuellen“
wurde auch die andere, erste Kategorie, die Norm, geboren: Heterosexualität. Davor
sprach man nur von „Sexualität“, ohne die beiden, oft als diametral entgegenstehend
verstandenen, Pole. Dass auch bei diesem Begriffspaar eine Hierarchisierung mit-
schwingt, ist bis heute offenkundig und äußert sich in der weiterhin stattfindenden
Diskriminierung und Marginalisierung von LGBTQI.

In dieser aktuellen Referenz zeigt sich das Spektrum zwischen Abgrenzung, dialekti-
scher Abhängigkeit und daraus abgeleiteter Abwertung. In der postkolonialen Theo-
rie verdeutlicht das gängige Konzept des „Othering“ eine Form der Abwertung, die
mit Exotisierung und Unterdrückung einhergeht und somit eine extreme Form der
Spaltung hervorbringt (Said 1978; Spivak 1988). Damit sich eine Kolonialmacht als
hierarchisch höher darstellen konnte, bedürfte es der diskursiven Abgrenzung und
gleichzeitigen Abwertung eines untergeordneten „Anderen“, das sich in zentralen
Merkmalen vom Selbst unterscheidet. Frantz Fanon nennt das den „Antillanischen
Vergleich: ich bin weiß, alle anderen sind anders“ (1952/2013, S. 196). Im kolonia-
len  Kontext  werden in  diesen Vergleich  neben phänotypischen Merkmalen und

Zur Konzeptualisierung von Solidarität, Zugehörigkeit und gesellschaftlicher Fragmentierung 253

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


Hautfarbe (weiß vs. schwarz oder braun) auch andere, davon abgeleitete Unterschei-
dungskriterien einbezogen, wie etwa Kleidung, Verhalten bzw. „Manieren“ (zivilisiert
vs. „wild“), Herkunft, Sprache und diverse Charaktereigenschaften. Während diese
Zuschreibungen so arbiträr wie faktisch falsch sind, wurden sie als selbstverständlich
und essenziell konstruiert und damit naturalisiert, um zu zeigen, dass eben auch die
Herrschaft des Kolonialherrn über die Kolonisierten natürlich und rechtmäßig sei;
dass der Mann qua seiner biologischen, mentalen und geistigen Stärke die Frau domi-
niere; dass Europäer*innen aufgrund ihrer zivilisatorischen und kulturellen Errun-
genschaften Afrikaner*innen überlegen wären. Dadurch wird das dominante „Wir“
als das Absolute definiert, während den immanenten Anderen sowohl Humanität als
auch Subjektivität abgesprochen werden (Fanon 1952/2013, S. 192). In der Vergan-
genheit passierte das oft durch Rückgriff auf biologistische Argumente, die sich in der
modernen Medizin zwar nach und nach als haltlos erwiesen, kulturell aber oft nur
wenig  von  ihrer  Erklärkraft  eingebüßt  haben.  Ausgeblendet  wurden  eben  jene
Macht- und Herrschaftsverhältnisse, die sich in Unterdrückung und Ausbeutung äu-
ßern und die scheinbare Schwäche, Unterlegenheit und damit Unterordnung des
„Anderen“ bedingen. In letzter Instanz führt dies zu Objektivierung und Entmensch-
lichung jener, die als unterlegen konstruiert werden.

Diese Objektivierung lässt sich aber nicht nur im postkolonialen Kontext beobach-
ten. In unserer Gegenwart äußert sich Fremd(er)machen durch einen permanenten
Akt der Grenzziehung, durch die man sich selbst und seinen Status hervorhebt und
überordnet, indem man bestimmte (Gruppen von) Menschen als andersartig,
„fremd“ bis hin zu abartig klassifiziert und damit ihre Unterlegenheit „belegt“ und
ihre Ungleichbehandlung in der Realität und vor dem Gesetz rechtfertigt (Kohlen-
berger 2021). Ganz im Sinne Beauvoirs werden die Anderen also erst zu Anderen
gemacht. Das hat realpolitische Folgen, allen voran, dass die „Anderen“ als Bedro-
hung für das Eigene wahrgenommen werden, häufig aufgrund von Unterschei-
dungsmerkmalen wie Ethnizität, Herkunft, Religion, Nationalität oder Sprache.
Gleichzeitig wird dadurch das Selbst aufgewertet und seine Dominanz und Vorran-
gigkeit untermauert.

Die Abwertung des Anderen, sein „Anders machen“ bzw. „Fremd(er)machen“, ist
ein wesentlicher Faktor für die wahrgenommene Spaltung einer Gesellschaft (Heit-
meyer 2018). Dazu gehört einerseits die Abgrenzung gegen „die da unten“, sprich
die diskursive wie reelle Abwertung weniger privilegierter Gruppen, also auch gegen
„die da draußen“, also beispielweise Migrant*innen und Geflüchtete. In dieser Ab-
wertung, die darauf basiert, dass die Anderen über weniger materielles, kulturelles
und soziales Kapital verfügen als man selbst, drücken sich, so Altreiter u. a. „die
Ideologie der Ungleichwertigkeit und autoritäre Einstellungen aus“ (2019, S. 137).
Die Vertiefung einer Kluft zwischen unterschiedlichen Gruppen kann wiederum als
Motor für zunehmende Ent-Solidarisierung gesehen werden, und zwar dann, wenn
die „anders“ gemachten Armen oder Ausländer*innen nicht als legitime Empfän-
ger*innen von solidarischer Hilfestellung gesehen werden. Ihre marginalisierte Posi-

254 Judith Kohlenberger

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


tion wird damit gleichermaßen legitimiert wie naturalisiert. Wichtig ist in diesem
Zusammenhang zu betonen, dass Unterschiede zwischen „Wir“ und „den Anderen“
nicht tatsächlich vorliegen müssen – auch bei größtmöglicher sozialer, ökonomi-
scher, ethnischer und sprachlicher Gleichheit können und werden die oben darge-
legten Trennlinien durch Othering eingezogen, wie die Soziologen Norbert Elias
und John Scotson anhand zweier Industrieviertel im England der 1960er-Jahre zeig-
ten (1990). Hier offenbart sich, wie eng Othering mit dem Kampf um bzw. der
Verteidigung von Ressourcen und Privilegien verbunden ist.

Nach der Moral: Solidarität als Kontinuum
Die oben beschriebene Hegelsche gegenseitige Angewiesenheit des Selbst vom An-
deren lässt sich in der globalisierten, hypermobilen Welt des 21. Jahrhunderts aber
auch noch in einem anderen, weit profaneren Sinne, verstehen. In Zeiten globaler
Liefer- und Produktionsketten und des weltweiten Reiseverkehrs sind alle von allen
abhängig – ein so geläufiger wie stringenter Gemeinplatz, der während der Corona-
virus-Pandemie noch an Aktualität gewonnen hat. Gleichzeitig verdeutlichten aber
die inter- wie innernationalen Reaktionen auf ebenjene Pandemie, dass eben nicht
nach diesem Argument gehandelt wurde. Zunehmende Polarisierungstendenzen in-
nerhalb von Bevölkerungen (Stichwort Corona-Demonstrationen) sowie die ekla-
tant ungleiche Impfstoffverteilung zwischen Industriestaaten und Entwicklungslän-
dern seien nur zwei der zahlreichen Beispiele, die an dieser Stelle Erwähnung finden
sollen. Dass von gelebter Solidarität auch jene profitieren würden, die sie den ver-
meintlich Schwächeren angedeihen lassen, weil eine globale Pandemie erst dann zu
Ende ist, wenn das für alle der Fall ist, liegt auf der Hand.

Weit über eine akute Krisensituation hinaus lässt sich die Liste an negativen Auswir-
kungen von Ausgrenzung und Ungleichheit fast endlos fortsetzen. So belegen bei-
spielweise Studien, dass Länder mit einer größeren sozialen Ungleichheit eine höhe-
re Kriminalitätsrate haben (Daly 2017). Je höher der sogenannte Gini-Koeffizient,
ein Index zur Messung der (Un-)Gleichheit in der Verteilung von Vermögen bzw.
Einkommen innerhalb sowie zwischen einzelnen Ländern, desto höher sind auch
die Mordraten. Diese einfache statistische Korrelation ist vielfach belegt, unter an-
derem im Rahmen umfassender Studien der Weltbank (Fajnzylber u. a. 2002). Sie
hängt damit zusammen, dass durch zunehmende Ungleichheit vor allem niedrig
qualifizierte Männer bestimmte gesellschaftliche Statusmarker verlieren, darunter
ein guter Job, ein gesichertes Einkommen und die Möglichkeit, ihre Familie zu er-
nähren. Arbeitslosigkeit und damit verbundener Statusverlust sind Nährböden für
Delikte, die aus der affektiven Überzeugung entstehen, nicht „dazuzugehören“. Zu
diesen Delikten zählen allen voran Mord und Totschlag, die häufig auf emotionaler
Zurückweisung oder gekränktem Ehrgefühl basieren. Auch Waffenbesitz und die
soziokulturelle Bedeutung von „Ehre“ steigen mit zunehmender sozialer Ungleich-
heit und sind damit mehr durch Ausgrenzung denn durch ethnische oder religiöse

V.

Zur Konzeptualisierung von Solidarität, Zugehörigkeit und gesellschaftlicher Fragmentierung 255

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


Gründe bedingt. Nimmt man Menschen durch Ausgrenzung die Möglichkeit, so-
zialen Status und gesellschaftliche Anerkennung zu erlangen und persönlich wie be-
ruflich voranzukommen, so greifen vor allem Männer aufgrund tiefsitzender patri-
archaler Strukturen auf andere Möglichkeiten zurück, um die vermeintliche fehlen-
de Zugehörigkeit zu erlangen.

Die empirische Forschung hat also mittlerweile umfassend belegt, dass Marginali-
sierung einzelner gesellschaftlicher Gruppen Vertrauen in Gesetze und Institutionen
erodiert, die psychische und körperliche Gesundheit aller schädigt (Marmot 2004),
exzessiven Konsum, Drogenhandel und Übergewicht fördert, sich negativ auf Ar-
beitszeiten auswirkt und zu mehr Gefängnisinsassen führt (Pickett/Wilkinson
2009). Sie hat schlechtere Politikgestaltung und eine schlechtere Wirtschaftslage zur
Folge (Lansley 2011). In den USA sorgte Marginalisierung und Ungleichbehand-
lung sogar nachweisbar für die Schließung von Parks und Freizeitanlagen: Im Rah-
men der verfassungsrechtlich angeordneten desegregation im Süden der Vereinigten
Staaten wurden in den späten 1950ern zahlreiche öffentlich finanzierte Anlagen ge-
schlossen, anstatt sie, wie es eigentlich im Sinne der Gesetzgebung zur Beendigung
der Rassentrennung gewesen wäre, für Schwarze zu öffnen. Lieber nahmen es Stadt-
verantwortliche in Kauf, dass auch weiße Bürger*innen keine Erholungsflächen
mehr hatten, als sie einer gemeinsamen Nutzung zuzuführen und damit dem ver-
mehrten Kontakt von Menschen unterschiedlicher Hautfarbe zu ermöglichen. Bis
heute sind zahlreiche der damals geschlossenen Anlagen, darunter ganze Zoos und
Schwimmbäder, nicht wiedereröffnet oder neu errichtet worden (McGhee 2021).
Dieses Vorgehen lässt sich weder ökonomisch noch verwaltungspolitisch erklären,
verdeutlicht jedoch eindrucksvoll, wie allgegenwärtig und nachhaltig strukturelle
Diskriminierung und Ausgrenzung sind, und welche tatsächlichen Kosten sie für al-
le haben, nicht nur die vermeintlichen (in diesem Fall ethnisch) „Anderen“.

Solidarität braucht also nicht in allen seinen Ausformungen ein zwingend morali-
sches oder gerechtigkeitstheoretisches Fundament, sondern funktioniert auch auf
Basis eines aufgeklärten Eigennutzes. Insofern bietet die Konzeptualisierung von
Solidarität als dynamisches Kontinuum statt als statistische Binarität (solidarisch
handeln oder nicht) eine wirkmächtige wie hilfreiche Schablone (Stjernø 2005).
Während ethisch argumentierte Formen der Zugehörigkeiten abnehmen, gewinnen
sowohl leistungsbezogene wie auch national definierte Vorstellungen von Solidarität
an Zuspruch (Altreiter u. a. 2019). Zwischen den extremen Polen einer allumfas-
senden bzw. nichtexistenten Solidarität liegen jedoch viele Nuancierungen und
Schattierungen, die nicht nur horizontal, sondern auch vertikal changieren können,
sprich sich in ihrer Qualität (teilweise massiv) unterscheiden. Aus diesem Blickwin-
kel ist auch die derzeit so hitzige diskutierte, sogenannte „Identitätspolitik“ alles an-
dere als die banale Nabelschau einer fehlgeleiteten linken Politik. Wie sich Grup-
penzugehörigkeiten und daraus folgend (wechselnde) Solidaritäten konstituieren, ist
Grundlage für politisches Handeln und politische Forderungen und entscheidet

256 Judith Kohlenberger

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


über berufliches Vorankommen, Bildungschancen, Gesundheit und Lebenserwar-
tung, Wohnverhältnisse und Überlebenschancen in Zeiten einer Pandemie.

Literaturverzeichnis
Althammer, Jörg und Maximilian Sommer (2020), Grenzenlose Solidarität? Institutionelle Vor-

aussetzungen und Strukturbedingungen fairer Kooperation, in: Berliner Journal für Soziologe,
30. Jg., S. 131–145. https://doi.org/10.1007/s11609-020-00413-7

Altreiter, Carina, Jörg Flecker, Ulrike Papouschek, Saskja Schindler und Annika Schönauer
(2019), Umkämpfte Solidaritäten: Spaltungslinien in der Gegenwartsgesellschaft, Wien.

Anderson, Benedict (1998), Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Kon-
zepts (Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism), Berlin.

Beauvoir, Simone de (1949/2009), Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau, 23. Auflage,
Hamburg.

Berger, Jens (2015), Willkommen in der Echokammer: Politische Debatten in Zeiten des Inter-
net, Nachdenkseiten, https://www.nachdenkseiten.de/?p=28235. (Zugriff: 9.4.2021)

Daly, Martin (2017), Killing the Competition: Economic Inequality and Homicide, New York.
Dobusch, Dobusch und Katharina Kreissl (2020), Privilege and burden of im-/mobility

governance: On the reinforcement of inequalities during a pandemic lockdown, in: Gender
Work Organ, Heft 27, S. 709–716. https://doi.org/10.1111/gwao.12462

Elias, Norbert und John L. Scotson (1990), Etablierte und Außenseiter, Frankfurt.
Fajnzylber, Pablo, Daniel Lederman und Norman Loayza (2002), Inequality and Violent Crime,

in: The Journal of Law and Economics, 45 Jg., Heft 1, S. 1–39.
Fanon, Frantz (1952/2013), Schwarze Haut, weiße Masken, Wien.
Foucault, Michel (1989), Sexualität und Wahrheit, Paris.
Gould, Carol C. (2007), Transnational Solidarities, in: Journal of Social Philosophy, 38. Jg.,

S. 148-164.
Harari, Yuval (2015), Sapiens: A Brief History of Mankind, New York.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807/1986), Phänomenologie des Geistes, 14. Auflage, Berlin
Heitmeyer, Wilhelm (2018), Autoritäre Versuchungen. Signaturen der Bedrohung, 3. Auflage,

Berlin.
Hondrich, Karl-Otto und Claudia Koch-Arzberger (1992), Solidarität in modernen Gesellschaf-

ten, Frankfurt am Main.
Kohlenberger, Judith (2021), Wir, Wien.
Kronauer, Martin (2010), Exklusion: Die Gefährdung des Sozialen im hochentwickelten Kapita-

lismus, 2. aktualisierte und erweiterte Auflage, Frankfurt am Main.
Kuch, Hannes (2013), Herr und Knecht: Anerkennung und symbolische Macht im Anschluss an

Hegel, Frankfurt.
Laitinen, Arto, und Anne Brigitta Pessi (2015). Solidarity: Theory and Practice. An Introduction,

in: Solidarity: Theory and Practice, hrsg. von Arto Laitinen und Anne Brigitta Pessi, London,
S. 1-29.

Lansley, Stewart (2011), The Costs of Inequality: Three Decades of the Super Rich and the Econ-
omy, London.

Zur Konzeptualisierung von Solidarität, Zugehörigkeit und gesellschaftlicher Fragmentierung 257

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248


Marmot, Michael (2004), Status Syndrome: How your social standing directly affects your health,
London.

McGhee, Heather (2021), The Sum of Us: What Racism Costs Everyone and How We Can Pros-
per Together, New York.

Moser, Susanne (2002), Freiheit und Anerkennung bei Simone de Beauvoir, Tübingen.
OECD (2020), What is the impact of the COVID-19 pandemic on immigrants and their child-

ren? OECD Policy Responses to Coronavirus (COVID-19), https://www.oecd.org/coronavirus
/policy-responses/what-is-the-impact-of-the-covid-19-pandemic-on-immigrants-and-their-chil
dren-e7cbb7de/. (Zugriff 9.4.2021)

Pickett, Kate und Richard Wilkinson (2009), The Spirit Level: Why More Equal Societies Almost
Always Do Better, London.

Raisi-Estabragh, Zahra, Celeste McCracken, Mae S. Bethell, Jackie Cooper, Cyrus Cooper, Mark
J. Caulfield, Patricia B. Munroe, Nicholas C. Harvey und Steffen E. Petersen (2020), Greater
risk of severe COVID-19 in Black, Asian and Minority Ethnic populations is not explained by
cardiometabolic, socioeconomic or behavioural factors, or by 25(OH)-vitamin D status: study
of 1326 cases from the UK Biobank, in: J Public Health (Oxf ), 42 Jg., Heft 3, S. 451-460.
doi:10.1093/pubmed/fdaa095 pmid:32556213

Razai, Mohammad S., Hadyn. K. Kankam, Azeem Majeed, Aneez Esmail and David R. William
(2021), Mitigating ethnic disparities in covid-19 and beyond, in: BMJ 372:m4921. https://doi.
org/10.1136/bmj.m4921

Reardon, Sean. F., und Kendra Bischoff (2011), Income inequality and income segregation, in:
American Journal of Sociology, Jg. 116, Heft 4, S. 1092–1153. http://doi.org/10.1086/657114

Roser, Max (2013), Global Economic Inequality, Our World In Data, https://ourworldindata.org
/global-economic-inequality. (Zugriff: 9.4.2021)

Said, Edward (1978/2003), Orientalism, London.
Savage, Mike (2015), Social Class in the 21st century, London.
Savage, Mike, und Alan Warde (1993), Urban Sociology, Capitalism and Modernity, Basingstoke.
Spivak, Gayatri Chakravorty (1988), Can the Subaltern Speak?, in: Marxism and the Interpretati-

on of Culture, hrsg. von Cary Nelson und Lawrence Grossberg, Basingstoke, S. 271-313.
Stjernø, Steinar (2005), Solidarity in Europe: The History of an Idea, Cambridge.
WHO (2020), ApartTogether survey: preliminary overview of refugees and migrants self-reported

impact of COVID-19, https://www.who.int/publications/i/item/9789240017924. (Zugriff:
9.4.2021)

Young, Jock (1999), The exclusive society: Social exclusion, crime and difference in late moderni-
ty, London.

Autorin
Judith Kohlenberger; Institut für Sozialpolitik; Wirtschaftsuniversität Wien; Welthandels-
platz 1; 1020 Wien; Österreich; judith.kohlenberger@wu.ac.at

258 Judith Kohlenberger

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 15.01.2026, 03:41:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2021-2-248

	Zusammenfassung
	Summary
	I. Einleitung
	II. Dimensionen des “Wir”
	III. Interdependenz als Solidaritätsvoraussetzung
	IV. Von Abgrenzung zur Abwertung: Intersubjektive Abhängigkeit vs. Othering
	V. Nach der Moral: Solidarität als Kontinuum
	Literaturverzeichnis

