Diskurs Religion
Beitrage zur Religionsgeschichte und religiosen Zeitgeschichte

Stefan Ragaz

@ [ 3K
Religija
Konturen russischer Religionskonzepte
im Orientdiskurs des 19. Jahrhunderts

https://dol.org/10.5771/9783956507847 - am 23.01.2026, 07:13:


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Ragaz

Religija

- am 28.01.2026, 07:18:55.


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISKURS RELIGION

BEITRAGE ZUR RELIGIONSGESCHICHTE
UND RELIGIOSEN ZEITGESCHICHTE

Herausgegeben
von

Ulrike Brunotte und Jirgen Mohn

BAND 16

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stefan Ragaz
Religija
Konturen russischer Religionskonzepte

im Orientdiskurs
des 19. Jahrhunderts

ERGON VERLAG



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diss-Info: Zugl.: Basel, Univ., Diss., 2020

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds
zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung.

(ENS NF|

SCHWEIZERISCHER NATIONALFONDS
ZUR FORDERUNG DER WISSENSCHAFTLICHEN FORSCHUNG

Umschlagabbildung:
Vasilij Vere$¢agin: Schiitische Muharram-Prozession in Schuscha,
Bleistift auf Papier, 1865. Staatliches Museum fiir Religionsgeschichte,
St. Petersburg. Wikimedia Commons

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet tber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Stefan Ragaz

Publiziert von
Ergon - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2021

Gesamtverantwortung fiir Druck und Herstellung
bei der Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG

Umschlaggestaltung: Jan von Hugo

www.ergon-verlag.de

ISSN 2198-2414
ISBN 978-3-95650-783-0 (Print)
ISBN 978-3-95650-784-7 (ePDF)

DOI: 10.5771/9783956507847

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung

— Nicht kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

- am 28.01.2026, 07:18:55.


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dank

Das vorliegende Buch beruht auf meiner im Juni 2020 an der Philosophisch-Hi-
storischen Fakultdt der Universitat Basel verteidigten Dissertation. Zu groffem
Dank bin ich zuvorderst den beiden Betreuern dieser Arbeit verpflichtet. Prof.
Dr. Jurgen Mohn hat mein Forschungsprojekt mit Offenheit, Wertschatzung
und Neugier, v.a. aber auch mit seiner Fahigkeit, aus dem Stegreif tragende Hy-
pothesen zu formulieren, Linien zu erkennen und die richtigen weiterfithren-
den Fragen zu stellen, von religionswissenschaftlicher Seite her betreut. Prof.
Dr. Thomas Grob hat weit mehr zu dieser Studie beigetragen als nur die Uber-
nahme des Zweitgutachtens. Er hat dem Projekt von Beginn weg grofSe Sympa-
thie und personliches Interesse entgegengebracht und mit seiner fachlichen Un-
terstiitzung aus slavistischer Perspektive mafSgeblich zum interdisziplinaren
Charakter der Arbeit beigetragen.

Eine Anschubfinanzierung durch die Graduate School of Social Sciences
(G3S) der Universitat Basel hat mir am Beginn des Projekts den Freiraum ver-
schafft, mit der notigen Ruhe und Zeit das Forschungsvorhaben zu konzipie-
ren. Auch wihrend der weiteren Arbeitsphasen durfte ich verschiedentlich In-
frastruktur und Dienstleistungen der G3S in Anspruch nehmen - gedankt sei
hierfiir insbesondere und stellvertretend Glinter Schmidt-Gess und Julia Biiche-
le.

Die finanzielle Férderung des Forschungsprojekts durch den Schweizeri-
schen Nationalfonds SNF hat es mir in der Hauptphase der Arbeit ermoglicht,
mich mit einer wissenschaftlichen Mufe, wie sie heutzutage zunehmend als aus
der Zeit gefallen erscheint, dem Lektire- und Schreibprozess zu widmen und
wichtiges Quellenmaterial auf Forschungsreisen nach Moskau, St. Petersburg
und Minchen zu beschaffen. Fiir die Druckfassung wurden finanzielle Beitrage
durch den Max Geldner-Dissertationenfonds der Philosophisch-Historischen
Fakultit der Universitat Basel und den Dissertationenfonds der Universitit Ba-
sel gewihrt.

Fir grofere und kleinere Hinweise und Hilfen in verschiedenen Arbeitspha-
sen danke ich aus den gegenwirtigen und ehemaligen Reihen der Basler Religi-
onswissenschaft Stephanie Gripentrog-Schedel, Anja Kirsch, David Atwood,
Lucas Zapf, Balz Alter und Lorenz Trein. Kollektiv gedankt sei zudem allen
Mitgliedern der G3S fir kollegialen Austausch und Birogemeinschaft sowie all
denjenigen, die mir anldsslich meiner Prasentationen im Forschungskolloqui-
um der Basler Slavistik mit ihren Anregungen und Kommentaren weitergehol-
fen haben. Einen Dank spreche ich auch dem Bereich Osteuropiische Ge-
schichte der Universitit Basel aus, besonders Frithjof Benjamin Schenk, aber
auch allen weiteren Assoziierten dieses Fachbereichs, die mir im Rahmen von
Gesprachen und Workshops Hinweise und Hilfestellungen erbracht haben.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiter danke ich fir den wissenschaftlichen Austausch und fir Hinweise Paul
Werth (Las Vegas), Almut-Barbara Renger (Berlin), Kathrin Schaublin (Basel)
und fir die Einladung an ein Symposium an der Ludwig-Maximilians-Universi-
tit Minchen Matthias Egeler.

Meinen Eltern Bettina Ragaz-Tamm und Paul Ragaz danke ich fir die man-
nigfache Unterstiitzung in der longue durée meines Bildungsweges, meiner
Schwester Annina Ragaz fiir die gestalterische Verfeinerung der grafischen Dar-
stellungen im Schlusskapitel.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Abbildungsverzeichnis..........ccoivviiiiiiiiiiiiiiiiii 11
TILT i e 15
1. EInleitung ...ccoooiiiiiiiiiiiiiiiicccc 17

2. Die Ordnung der Semiosphare: Theoretische Perspektiven zwischen
Kultursemiotik und Diskursanalyse ...........cocooviiiiiiiiiiiniiiniiiiinnn, 33

2.1 Die Medialitit des Orients dies- und jenseits des

Postkolonialismus ..........cceeviiiiiiiiiiiniiiii 33
2.2 Foucault und Lotman: Brider im Geiste? ..........ccccevvuiiviiiiniinnnnns 42
Tl IT oo 55
3. Orientierung im Orientdiskurs: Enzyklopadie als Narrativ .................. 57
3.1 Kontext und Programmatik des Enciklopediceskij leksikon
(I835-1841) ceeviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 58
3.1.1 Enzyklopadien in Russland ........cccccooviiiiiiiiiiiinninnnnn, 59
3.1.2 Fulminanz und Scheitern des Enciklopediceskij leksikon ....... 60
3.1.3 Enzyklopidie - ein ,nationales Literaturprojekt®
zwischen Europa und Asien .......ccccociiiiiiiiniiiiniiciniinn, 64
3.1.4 Das Enciklopediceskij leksikon im sozio-publizistischen
Umfeld ..o 69
3.1.5 Enzyklopidie und Biografie .........cccocceerviiiiiiiiniiceninnennnne. 71
3.2 Enzyklopadie als Regulativ .......c.ccccevviiiiiiiiiiiiiiniiiiniiciicce, 77
3.2.1 Enzyklopidie in Fragmenten .........cccocoeviiiiiininiiiinnenne, 77
3.2.2 Der entgrenzte OIIENt .......coovieiviiieiiieiiiieiiieceiieeeieeeene 79
3.2.3 Orient als Rhizom? .......ccccovviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiccece, 81
3.2.4 Enzyklopadie als Rhizom ......ccoocviiiiiiiiiiiiniiiiniiiinicee, 82

3.3 Asien, Orient und Religionsdiskurs im Enciklopediceskij leksikon ... 88
3.3.1 Asien- und Orientbegriff im Editorial des

Enciklopediceskif leRStRON ........cooeveeveeininiciiiniiieincenes 88
3.3.2 Religionsdiskurs als interrelationales Begriffsfeld ............... 90
7

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Senkovskij, Islam und Religionsvergleich ..........cccccocciiiiiiiinn

4.1 Senkovskijs (un-)islamischer Orient ........ccccceveveiviiiiniiiiniiennne.
4.2 Homer der BedUINe .....oovuvviiiiiiiiiiiiieiieeieec e

4.3 Klima, Sprache, Grundidee: Senkovskijs Religionstypologie
ASIENS evviiiiiiiiiiiic ettt

4.4 Postskriptum zum Islambegriff ..........ccccoiiniiiiii

5. Orient UNA TREAET tevuniieeiiiieeeeiee ettt ettt et e et e eeaeeeaneeennes

5.1 Schiitisches Passionsspiel als Theater ........cccooeoveiiiiiiieiiniiieeenns

5.2 Von der Sektologie zur Performanz: Die Schia im

Enciklopediceskif [eRSIROM .........ccccoeruineeeniieiieisieseeeeeeeeeeee
5.3 Savelevs intertextuelle ASHIa’ ooooeeueeeeeeee e

5.4 Bestuzev-Marlinskij als literarischer Ethnograf der Muharram-
FEIET vviiiiiiiiiie e

5.5 Berezins Reise durch den Orient: Binaritat statt Ambivalenz ...........
5.6 SCRIUSS wuveieeiiieeiee ettt ettt e et e e et e e eeas
5.7 Zugabe: Griboedov setzt (sich) auf das falsche Pferd ....................

6. Also kam Zarathustra nach Russland ........ccooovvviiiiviiiiiiiieiiieeiieeenn,

6.1 Prolog ....oooviiiiiiiiiiiiiii

6.2 Von Anquetil-Duperron zu Hegel — vom ,,Gesetzgeber® zur
SRENIZION® L.

6.3 West-Ostliche Anfinge des russischen Zoroastrismusdiskurses  ......

6.4 Poesie und die (Un-)Logik der antiken Religionsgeschichte:
eine Polemik zwischen Nadezdin und Sevyrev ..........cccccveereeenen.

6.5 Nadezdin und das Aufscheinen der russischen
Religionskomparatistik .........ccccoeiviiiiiiiiiiiiii,

6.6 Epilog, oder: Die Vergangenheit ist die Gegenwart ...........ccocueeee.

7. Buddhologische Streifziige zwischen Baikal und Newa ........ccccoceenee.

7.1 Russland ,entdeckt’ den Buddhismus ......ccooeevvviieiiiiiiieeiiiiineeennn.
7.2 Schmidts Petersburger ,Buddhaismus“ und die Gottesfrage .........

7.3 Gnosis und Naturansicht: Schmidt als vergleichender
Religionsforscher .........ccccooviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiciecc,

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.4 Kovalevskijs Kazaner Karriere .........cccocviiiiiiiiiiiniiniiininnnn, 231
7.5 Buddhismusbegriff im Sprachlabor ..........cccccovviiiiiniiinini, 237
7.6 Buddhismus im Dienst der Metafiktionalitat: frithe
Literarisierungen bei Senkovskij und Sokolovskij ...........cccccenee. 239
8. Schamanismus und die Faszination des Rituals ..........cccccoeeiiiniinnnnne. 257
8.1 Schamanismus zwischen lokaler Herkunft und
UniversaliSIerung .......cccoovvivvviiiiiiiiiniiiiiiic e 257
8.2 ,Die Burjaten kiissen nicht!“ — Dzulijanis unzeitgemafSe
Ethnografie Sibiriens .........ccccociiiiiiiiiiiiiiiiiii, 261
8.3 Umdeutung im Zeichen der Mythologie: Banzarovs
Philologisierung des Schamanismus .........cccceeeveiviiiiniiiiniiennnn. 270
TRILIV ettt e et e e s e s e e e e nneeee s 281
9. Schlussbetrachtung .........cccocveviiiiiiiiiiii 283
9.1 Zusammenfassung einiger Analyseschritte und Resultate
(Kapitel 3-8) .evviiiiiiiieiiiiiiee ittt 283
9.2 Diskurs und Einheit .........cccooiiiiiiiiiiiiiiiii 289
9.3 VON 7ligio 20U 1liGIIa ....cccuveeviiiiiiiiiiiiiiceieccece e 293
9.4 Genealogie .....cooviiiiiiiiiiii 300
9.5 Coda: Orientalismus und Anamnesis interkultureller
DialOGIZITAL weoeveiiiiiiiiiiieiiieeieccrecceccere e 312
BIbLIOGIafie ...coviiiiiiiiiiiiiiiceit et 319
9

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1:

Abbildung 2:
Abbildung 3:
Abbildung 4:
Abbildung 5:

Abbildung é6:

Sowjetische Briefmarke von 1983 tiber 4 Kopeken:
»1200 Jahre Muchammed al’-Chorezmi*.

Sigemuni, Skulptur.

een Schaman ofte Duyvel-priester. in’t Tungoesen lant.

Grafische Darstellung von Thesen I
Grafische Darstellung von Thesen II

Grafische Darstellung von Thesen III

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—

31

255

269

310

311

311


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Set nicht zu interpretativ. Der Mensch ist viel gedankenloser
und verworrener, als diejenigen auch nur abnen,
die ein mifSgiinstiges Geschick zu Dichtern machte.“

Walter Serner

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 1



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Die Befiirchtung zu duffern, unser Leben werde zunehmend und in Zukunft
womoglich ganzlich durch Algorithmen bestimmt, hat sich in den letzten Jah-
ren als massenmediale und populirwissenschaftliche Binsenwahrheit etabliert.
Yuval Hararis Bestseller Homo Deus gibt dieser Dystopie eines Kontrollverlusts
des Menschen tber sich selbst einen beredten exemplarischen Ausdruck.! Vie-
len, die so warnen, durfte kaum bewusst sein, dass sich die Bezeichnung ,Algo-
rithmus‘ vom Namen des Mathematikers Muhammad ibn Musa (8./9. Jahrhun-
dert) herleitet, genauer von dessen als ,Algorizmi‘ (und in anderen Variationen)
latinisiertem Namenszusatz al-Hwarizmi, der sog. nisba, die auf eine Herkunft
aus der historischen zentralasiatischen Landschaft Choresmien (arab.-pers.
Hwarizm oder Hwarazm resp. H'arizm oder HYarazm) hindeutet.2 Uber die
Omnipriasenz der Algorithmen schleicht sich aber nicht nur ein orientalischer
Gelehrter des Mittelalters in den Sprachgebrauch der Gegenwart ein, sondern
auch eine Assoziation, die auf den Themenbereich weist, in dem sich die vorlie-
gende Arbeit situiert. Das sudlich des Aralsees am Unterlauf des Amudarja gele-
gene Choresmien, urspringlich dem iranischen Kulturraum zugehoérig und
spater turkisiert, gelangte als Khanat von Chiwa 1873 unter die Kontrolle des
russischen Zarenreiches. Das Territorium von Chiwa wurde nach der Oktober-
revolution auf die usbekische und die turkmenische Sowjetrepublik verteilt.?
Heute lebt der Name ,Choresmien® als Provinz des postsowjetischen Staats Us-
bekistan weiter (usbek. Xorazm).

Choresmien ist Teil eines lieu de mémoire,* tir den sich in der Forschungsdis-
kussion der vergangenen zwei bis drei Jahrzehnte der Ausdruck ,russischer Ori-

Harari, Yuval: Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen. Aus dem Englischen tibers. von An-
dreas Wirthensohn. Miinchen: C.H.Beck €2017. Vgl. das Kapitel zur ,Datenreligion,
S.497-537.

Vgl. Brentjes, Sonja: ,Algorithm®. In: Ecyclopaedia of Islam, 3. Ausgabe, Online-Version
(doi: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0154, Zugriff am 8.11.2019). Fol-
kerts, Menso (Edition, Ubersetzung, Kommentar); Kunitzsch, Paul (Mitarbeit): Die dlteste
lateinische Schrift iiber das Rechnen nach al-Hwarizmi. Miinchen: Verlag der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften 1997.

3 Vgl. als Uberblick Bosworth, C. E.: ,Khwarazm®. In: Encyclopaedia of Islam, 2. Ausgabe,
Online-Version (doi: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_420S5, Zugriff am
8.11.2019).

Der Ausdruck lieu de mémoire ist hier als lose Anlehnung an das gleichnamige in den
1980er-Jahren von Pierre Nora am Beispiel Frankreichs entwickelte Konzept zu verstehen.
Er hat hier nur einfithrenden Charakter und bezeichnet dementsprechend kein leitendes
Theorem dieser Studie. Fiir eine bereits vorliegende Anwendung des Konzepts auf russi-
sche Beispiele siche Nivat, Georges (Hrsg.): Les sites de la mémoire russe. Bd. 1: Géographie de
la mémorre russe. Paris: Fayard 2007. Behandelt werden z.B. das Museum, die Universitit,
die Bibliothek, Stadte, das Theater oder Kirchen und Kloster. Als einzige geografische

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ent® eingeburgert hat.’> Noch ohne auf die entsprechende Literatur Bezug zu
nehmen, kann die angesprochene Formulierung vorab auf zwei Weisen verstan-
den werden. In einer enger gefassten Bedeutung bezeichnet der ,russische Ori-
ent® diejenigen geografischen Gebiete innerhalb des Zarenreiches, der Sowjet-
union und des postsowjetischen Russland, die als orientalisch, dem Orient an-
gehorend, galten und gelten. Neben Choresmien resp. Chiwa und den anderen
zentralasiatischen Gebieten trifft dies etwa auf den Kaukasus oder die Krim,
aber ggf. auch auf weitere Regionen zu. Eine solche geografische Bestimmung
ist an die politische und militarische Beherrschung der entsprechenden Gebiete
gebunden: Was aus dem Machtbereich des Staates fallt, verlasst auch den Gel-
tungsbereich der Definition. In einer weiter gefassten Bedeutung bezieht sich
der ,russische Orient* hingegen nicht (nur) auf ein konkretes geografisches Ter-
ritorium, sondern auf einen Topos, auf eine imaginierte kulturelle Bezugsgro-
Be, die spezifische identititsstiftende Funktionen zu erfiillen vermag. So ver-
standen, ist der ,russische Orient” weder geografisch noch zeitlich gebunden.
Als Orient fungiert in diesem Fall dasjenige, was in Russland resp. der Sowjet-
union oder von mit Russland oder der Sowjetunion assoziierten Personen als
Orient vorgestellt, konstruiert, imaginiert, angeeignet wird. Ist dieses zweite
Verstindnis auf das erste nicht angewiesen, so bedarf umgekehrt das erste not-
wendigerweise des zweiten: Ein beherrschtes Gebiet als orientalisch zu empfin-
den, verlangt nach einem kulturellen Verstindnis dessen, was der Orient sei.
Das Beispiel der Person al-Hwarizmis, um zum Ausgangspunkt zurickzukeh-
ren, veranschaulicht, wie diese beiden Dimensionen des ,russischen Orients‘ zu-
sammenwirken. Eine sowjetische Briefmarke aus dem Jahr 1983 tber den
Nennwert von 4 Kopeken (siche Abb. 1) zeigt vor blauem Hintergrund das
kupferfarbene Portrat eines etwas streng blickenden bartigen Mannes mittleren
Alters, um dessen Kopf ein Turban drapiert ist. Die Strenge des Blickes mag we-
niger auf eine murrische Laune als auf eine den Anspriichen des sozialistischen
Realismus gentgende wissenschaftlich-zielgerichtete Geisteshaltung schlieen
lassen. Auf der linken Seite findet sich ein nur teilweise sichtbarer Gegenstand,
dessen untere Halfte einen Kreis oder eine Scheibe, vielleicht ein Astrolabium,
darstellt. Ein von Ornamenten eingefasster kurzer Schriftzug verkindet lako-
nisch ein Jubilaum von , 1200 Jahren® und daneben steht, etwas grofer und oh-
ne weitere Erlauterung, der Name des Gewurdigten: Muchammed al’-Chorez-
mi (Muhammad al-Hwarizmi). Der mittelalterliche Orient, der gemif§ der oben

Landschaft im alltagssprachlichen Sinne ist Sibirien vertreten (M. Rojanski: ,La Sibérie
comme lieu de mémoire®, S. 303-315).

Vgl. zur Illustration folgende exemplarische Buchtitel: Brower, Daniel R.; Lazzerini, Ed-
ward J. (Hrsg.): Russia’s Orient. Imperial Borderlands and Peoples, 1700-1917. Bloomington:
Indiana University Press 1997. Wageman, Patty; Kouteinikova, Inessa (Hrsg.): Russia’s Un-
known Orient: Orientalist Painting 1850 - 1920. Groningen: Groninger Museum 2010. Tolz,
Vera: Russia’s Own Orient: The Politics of ldentity and Oriental Studies in the Late Imperial
and Early Soviet Periods. Oxford: Oxford University Press 2011.

18

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

angefiihrten ersten Definition nicht Bestandteil des ,russischen Orients® sein
kann, stellt hier in einer ikonografisch imaginierten historischen Kontinuitit
eine implizite Verbindung zum zentralasiatischen sowjetischen Orient her (der
die Kriterien der ersten Definition erfiillt) und tritt damit als ,russischer Orient*
gemafs der zweiten Definition in den Dienst des sowjetischen nation building.
Der positive Bezug auf einen in der Imagination angerufenen vergangenen Ori-
ent — al-Hwarizmis Status als Naturwissenschaftler verleiht ihm offenbar eine
mit der Staatsideologie konforme ,Progressivitat* — legitimiert damit die sowje-
tische ,Volkerfreundschaft resp. den imperialen Anspruch auf den gegenwarti-
gen sowjetischen Orient.

Die Rede von einem ,russischen Orient® entspringt im Wesentlichen einer
Forschungsrichtung v.a. der Geschichtswissenschaft und Slavistik sowie teilwei-
se der Kunstgeschichte, die sich seit den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts mit
dem russischen Blick auf den Orient als einer kulturellen Konstruktion, als
einer Imaginations-, aber auch Kolonialgeschichte befasst. Vereinfacht gesagt
hat die betreffende Literatur den ,russischen Orientalismus‘ zum Gegenstand —
eine Formulierung, die zuvorderst an Edward Saids Giberaus einflussreiches, fiir
die postcolonial studies grundlegendes Werk Orientalism (1978) denken lasst,
aber als Sammelbegriff fir russische Orientverstindnisse auch in Arbeiten Ver-
wendung findet, die nicht im Geiste Saids geschrieben sind.¢ Gleichwohl bildet
der palastinensisch-amerikanische Literaturwissenschaftler eine beinahe unum-
gangliche positive, negative oder ambivalente Referenz, wo der ,russische Ori-
ent’ in Betracht steht. Bedenkt man, dass die europiische Aneignung asiati-
schen Wissens ab dem 18. Jahrhundert gelegentlich in Anlehnung an eine klas-
sische Studie Raymond Schwabs als ,orientalische Renaissance’ bezeichnet
wird, so entspricht die Bedeutung Saids fiir die Erforschung dieser ,zweiten® Re-
naissance funktional derjenigen Jakob Burkhardts fir die Erforschung der ,ers-
ten‘ Renaissance: Beide Wissenschaftler verkorpern gewissermafen einen Uber-
vater, dessen Einfluss auf die Konzeption des jeweiligen Forschungsfeldes der-
art pragend war, dass zumindest ein rhetorischer Bezug auf ihn erforderlich ist.”

6 Said selbst unterscheidet drei Verstindnisweisen des Begriffs ,Orientalismus‘: 1. Orienta-
lismus als Bezeichnung eines wissenschaftlichen Spezialgebiets resp. als Sammelbezeich-
nung universitarer Disziplinen; 2. Orientalismus als imaginares Bild des Orients, der onto-
logisch und epistemologisch vom Okzident unterschieden wird; 3. Orientalismus als (in-
stitutionalisierter) westlicher Machtdiskurs, der den Orient hegemonial beherrscht. Zwar
Uberwiegt fiir Said die dritte Bestimmung, doch geht er in der Konsequenz seiner Unter-
suchungsanlage davon aus, dass alle drei Definitionen ineinander ibergehen und sich
wechselseitig bedingen. Vgl. Said, Edward: Orientalism. London: Penguin Books 2003
[1978], S.2f. Hinzuzufiigen wire zumindest eine vierte Begriffsbestimmung (die sich
ebenfalls auf die anderen drei beziehen lasst): Orientalismus als Stilrichtung in der europi-
ischen Kunstgeschichte.

Schwab benennt den Gegenstand seines Buches explizit als zweite Renaissance: ,Renais-
sance orientale, — deuxieme Renaissance opposée a la premiere [...].“ Schwab, Raymond:
La Renaissance Orientale. Paris: Payot 1950, S. 18. Der Begriff der orientalischen Renais-

19

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie unterschiedlich die Arbeiten zum ,russischen Orientalismus® ausgerich-
tet sein konnen, zeigt sich mithin an ihrer Positionierung gegentiber Said. Eine
der frihesten und einflussreichsten Studien auf diesem Gebiet, Susan Laytons
Untersuchung eines Konnexes von Literatur und Imperialismus (1994), beruht
beispielsweise auf einer initialen Zustimmung zur Plausibilitit von Orienta-
lism.® Was Layton als mehr oder weniger selbstevident voraussetzt — die Gultig-
keit der Said’schen Thesen im russischen Kontext —, bildet einige Jahre spater
(2000) den Gegenstand einer Grundsatzdebatte in der Zeitschrift Kritzka. Den
Ausfiuhrungen Adeeb Khalids, der die Aussagekraft von Saids Studie in Bezug
auf das zaristische Russland weitgehend akzeptiert, halt Nathaniel Knight seine
Skepsis gegeniiber einer solchen generellen Anwendbarkeit entgegen, wahrend
Maria Todorova sich v.a. kritisch mit der simplifizierenden Said-Lektiire ausein-
andersetzt, die sie bei Knight ausmachen will.? Kerstin S. Jobst meldet sich im
selben Jahr mit einer abwigenden Darstellung zu Wort, die Orientalism fir den
Bereich der Osteuropaischen Geschichte als Analyseinstrument kolonialer
Machtstrukturen anerkennt, zugleich aber wesentliche Einwinde benennt und
etwa anmahnt, die kulturellen Rackwirkungen auf die Kolonialmacht (die Me-
tropole) mit zu bedenken, die sich durch den Kulturkontakt mit den Kolonien
(der Peripherie) ergeben.!?

Auch in der jingeren einschlagigen Literatur bleibt eine Stellungnahme zu
Said meist unabdingbar. Ambivalente Einschatzungen, die Orientalism einer-
seits eine gewisse Erklarungskraft zugestehen, andererseits aber auch die Be-
schrankungen dieses Ansatzes hervorheben, stehen nach wie vor neben eindeu-
tiger positionierten, affirmierenden oder ablehnenden Sichtweisen. So halt Da-
vid Schimmelpenninck van der Oye Saids Werk im Fall Russlands fiir ,,not
wholly relevant®, gesteht aber ein, dass es zu Recht Fragen tber die Verbindung
von Wissen und Macht aufwerfe. Victor Taki lasst demgegentiber, mit wenigen
Abstrichen, eine grofere Zustimmung erkennen, wihrend sich Evgenij Stejner
in der Einleitung zu einem (nicht nur den ,russischen Orient® betreffenden)

sance ist keine Wortschopfung Schwabs, vielmehr bezieht er sie aus dem 19. Jahrhundert
bei Edgar Quinet, vgl. ebd. Vera Tolz spricht gar, mit Blick auf den Zeitraum zwischen ca.
1880 und 1920, von einer zweiten orzentalischen Renaissance, vgl. Tolz 2011, S. 1.

8 Vgl. Layton, Susan: Russian Literature and Empire. Conquest of the Caucasus from Pushkin to
Tolstoy. Cambridge: Cambridge University Press 1994, S. 8f.

9 Khalid, Adeeb: ,Russian History and the Debate over Orientalism®. In: Kritika 1, Nr. 4
(2000), S.691-99. Knight, Nathaniel: ,On Russian Orientalism: A Response to Adeeb
Khalid“. In: ebd., S.701-15. Todorova, Maria: ,,Does Russian Orientalism Have a Russian
Soul? A Contribution to the Debate between Nathaniel Knight and Adeeb Khalid®. In:
ebd., S.717-27. Zum Kontext dieser Debatte ist zudem ein weiterer Artikel Knights zu
rechnen, der einen der Ausgangspunkte fiir Khalids Argumentation bildet, siche Knight,
Nathaniel: ,,Grigor’ev in Orenburg, 1851-1862: Russian Orientalism in the Service of Em-
pire?* In: Slavic Review 59, Nr. 1 (2000), S. 74-100.

10 Jobst, Kerstin S.: ,Orientalism, E.W. Said und die Osteuropiische Geschichte®. In: Saecu-
lum 51 (2000), S. 250-266.

20

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konferenzband sehr deutlich ablehnend gegen Said in Stellung bringt.!' Vera
Tolz, um eine weitere Position zu nennen, vertritt die originelle These, Saids
Schaffen stehe vermittels nahostlicher marxistischer Intellektueller in einem Fi-
liationsverhiltnis zur Orientalistik des spaten Zarenreiches und der frithen
Sowjetunion, die viele der Argumente von Orientalism bereits vorweggenom-
men habe.!?

Die angefiihrten Arbeiten — weitere sind hinzuzufigen'®> — konnen keines-
wegs auf die Auseinandersetzung mit Said reduziert werden, die allerdings un-
bestreitbar einen wichtigen Ausgangspunkt dieser Forschungsrichtung setzte.
Den umfassenderen Kontext, dem diese Literatur zuzuordnen ist, bildet die so-
genannte ,Neue Imperiumsgeschichte® (new imperial bistory, novaja imperskaja
istorgja), die seit dem Ende der UdSSR in der Geschichtswissenschaft und der
Slavistik éltere, stark auf russische Nationalgeschichte fokussierte Sichtweisen
in Frage stellt. Einen vielrezipierten Anstof$ hierzu gab z.B. Andreas Kappelers
1992 erschienene Darstellung Russlands als Vielvolkerreich.'* Im Rahmen
der ,Neuen Imperiumsgeschichte‘ kann, wie auch in anderen Forschungsfel-

11 ygl. Schimmelpenninck van der Oye, David: Russian Orientalism. Asia in the Russian Mind
from Peter the Great to the Emigration. New Haven: Yale University Press 2010, S. 8-10. Ta-

ki, Victor: Tsar and Sultan. Russian Encounters with the Ottoman Empire. London/New
York: I. B. Tauris 2016, S. 6-8. Stejner, Evgenij (Hrsg.): Orientalizm/Oksidentalizm: jazyki
kul’tur 1 jazyki ich opisanija: sbornik statej. Orientalism/Occidentalism: Languages of Cultures
vs. Languages of Description: Collected Papers. Moskva: Sovpadenie 2012, S. 9-10.

12 S0 schreibt sie u.a.: ,[...] I propose that contemporary post-colonial scholarship should be
viewed as a ,descendant® of the early twentieth-century Russian Orientology“ (Tolz 2011,
S.5). Vgl. auflerdem S. 20f., 171f. und ausfithrlicher S. 88-101; zum Argument einer (indi-
rekten) Verbindungslinie von Said zum russischen Kontext speziell S. 100f.

13 Neben den bereits genannten Publikationen siehe z.B. Greenleaf, Monika: Pushkin and
Romantic Fashion: Fragment, Elegy, Orient, Irony. Stanford: Stanford University Press 1994.
Jersild, Austin: Orientalism and Empire: North Caucasus Mountain Peoples and the Georgian
Frontier, 1845-1917. Montréal: McGill-Queen’s University Press 2002. Ram, Harsha: The
Imperial Sublime: A Russian Poetics of Empire. Madison: University of Wisconsin Press
2003. David-Fox, Michael; Holquist, Peter; Martin, Alexander (Hrsg.): Orientalism and
Empire in Russta. Bloomington: Slavica 2006. Jobst, Kerstin S.: Dze Perle des Imperiums: der
russische Krim-Diskurs im Zarenreich. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH 2007. Hok-
anson, Katya: Writing at Russia’s Border. Toronto: University of Toronto Press 2008. De
Meaux, Lorraine: La Russie et la tentation de lorient. Paris: Fayard 2010. Kissel, Wolfgang
Stephan (Hrsg.): Der Osten des Ostens: Orientalismen in slavischen Kulturen und Literaturen.
Frankfurt a. M.: Peter Lang 2012. Bornet, Philippe; Gorshenina, Svetlana (Hrsg.): L orien-
talisme des marges: éclairages a partir de 'Inde et de la Russie = Etudes de lettres 296, Nr. 2-3
(2014). Alekseev, P. V.: Konceptosfera oriental’nogo diskursa v russkoj literature pervoj polovi-
ny XIX v.: ot A. S. Puskina k F. M. Dostoevskomu. Tomsk: Izd-vo Tomskogo universiteta
2015. [Muzej-zapovednik ,Caricyno“]: Orientalizm. Tureckij stil’ v Rossii. 1760-1840-¢.
Moskva: Kuckovo pole 2017. Einige zusitzliche einschligige, im Verlauf der weiteren Ka-
pitel verwendete Arbeiten werden hier nicht eigens gelistet.

14 Kappeler, Andreas: Rufland als Vielvilkerreich. Entstehung. Geschichte. Zerfall. Miinchen:
C.H.Beck 22008 [1992]. Eine Zuordnung der den ,russischen Orientalismus‘ untersuchen-
den Literatur zur ,Neuen Imperiumsgeschichte‘ impliziert aufferdem eine (allerdings
nicht immer trennscharf mogliche) Abgrenzung zu ,traditionellen Fachgeschichten der
Orientalistik. Bzgl. letzterer siche z.B. Kim, G. F.; Sastitko, P. M. (Hrsg.): Istorija oteest-

21

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern und Disziplinen, eine wiederentdeckte Aktualitit des Themas ,Religion®
beobachtet werden.!s In der referierten Literatur zum ,russischen Orientalis-
mus* hat sich diese ,Wiederkehr* allerdings noch kaum in Form programmati-
scher Behandlung niedergeschlagen. Zweifellos sprechen einschlagige Werke
religionsbezogene Aspekte der Konstruktion des ,russischen Orients® an, doch
interessieren diese eher als Teilbereich tbergeordneter Fragestellungen und
nicht als Perspektive an sich.'¢ Eine explizite, systematische und in die Tiefe rei-
chende Thematisierung von Religion im Medium des russischen Orientdiskur-
ses v.a. der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts ist das Anliegen der vorliegenden
Studie. Sie schreibt sich damit in die Forschungsliteratur zur Imperiumsge-
schichte Russlands ein, allerdings als ,Exotin®, ist ihre disziplinire Heimat doch
das Fach Religionswissenschaft.

Die Herangehensweise dieser Arbeit mag auf den ersten Blick aus der Warte
anderer Facher ein gewisses Befremden hervorrufen. Sie kommt namlich nicht
umhin, grundsitzlich zu fragen, ob und inwiefern ihr Gegenstand - Religion
im ,russischen Orient — historisch tiberhaupt gegeben sei. Wie sich im Verlauf
der Untersuchung zeigen wird, verbirgt sich hinter dieser scheinbar widersinni-
gen Skepsis eine diachrone Komplexitit diskursiver Prozesse, die von gegenwir-
tigen Religionsverstindnissen kaum zu trennen ist. Kurz gefasst liegt hier der
Versuch vor, die Reflexion der wissensgeschichtlichen Genese des Gegenstan-
des der Religionswissenschaft — also der Religion(en) — zu erweitern und mit
Russland auf ein Gebiet anzuwenden, das in dieser Hinsicht, zumindest in der
westeuropaischen Fachdiskussion, noch kaum Beachtung gefunden hat. Es geht
also um eine Historisierung von Religion resp. von Religionsverstindnissen am
Beispiel des russischen Orientdiskurses, womit zumindest auch einige Aspekte
der russischen (Vor-)Geschichte des Faches Religionswissenschaft in Erschei-
nung treten (oder zumindest historische Voraussetzungen der spateren Fachge-

vennogo vostokovedentja do serediny XIX veka. Moskva: Nauka, glavnaja redakcija vosto¢noj
literatury 1990. Vigasin, A. A.; Chochlov, A. N.; Sastitko, P. M. (Hrsg.): Istorija otelestven-
nogo vostokovedenija s serediny XIX veka do 1917 goda. Moskva: Izdatel’skaja firma ,Vos-
to¢naja literatura® RAN 1997. Bartol’d, V. V: Istorija izucenija vostoka v Evrope i v Rossit.
Lekcit, citannye v Imp. S.-Peterburgskom universitete. S.-Peterburg: Tipografija M. M. Stasju-
levi¢a 1911.
15 7 B. Geraci, Robert P.; Khodarkovsky, Michael (Hrsg.): Of Religion and Empire. Missions,
Conversion, and Tolerance in Tsarist Russia. Ithaca/London: Cornell University Press 2001
und als Uberblick Werth, Paul W.: ,Lived Orthodoxy and Confessional Diversity: The
Last Decade on Religion in Modern Russia®. In: Kritika 12, Nr. 4 (2011), S. 849-865.
Illustrativ ist z.B. die Diskussion bei Taki 2016, S. 12-14. Der Autor strebt in seiner Unter-
suchung zu russischen Beschreibungen des Osmanischen Reiches an, Religion mitzube-
handeln, aber nicht Gberzubetonen: ,,Conscious of the twin pitfalls of ignoring and over-
estimating religion in the study of the still largely traditional, yet modernizing society,
the present author sought to strike a balance between religious and secular elements in
Russian encounters with the Ottoman Empire and trace their changing correlation over
time“ (ebd., S. 13).

16

22

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte).”” Damit soll zugleich ein interdisziplinarer Fragehorizont eroffnet
werden, der fur die Geschichtswissenschaft und die Slavistik eine vermutlich
ungewohnte Weise, auf ihren ,hauseigenen® Gegenstandsbereich zu blicken, er-
bringt, denn die Art der hier zu berticksichtigenden Quellen (z.B. historiografi-
sche, philologische, literarische, literaturkritische, philosophische, journalisti-
sche oder reiseberichtende Texte) wird diesen Fachern als durchaus vertraut er-
scheinen.

In ihrem epistemologischen Grundverstaindnis kann die vorliegende Studie
als eine Spielart religionswissenschaftlicher Diskursanalyse verstanden werden,
ohne dass sie sich einer bereits formulierten diskursanalytischen Richtung in-
nerhalb des Faches anschlosse.!® Die theoretischen Grundlagen ihres Fragens
bezieht sie vielmehr zu wesentlichen Teilen direkt aus dem Denken Michel
Foucaults, das sie dartiber hinaus mit dem kultursemiotischen Ansatz Jurij Lot-
mans, genauer dem Konzept der Semiosphare, engfthrt. Letzteres steht zudem
dem der Untersuchung zugrunde gelegten Rezeptionsbegriff Modell, der es er-
lauben soll, den ,Orient‘ als Medium, als semiotischen Text zu formalisieren,
der nicht in Said’scher Manier machtdiskursiv pradeterminiert ist.'”” Die ent-
sprechenden theoretischen Ausfithrungen finden sich in Kapitel 2 im Anschluss
an die Einleitung.

Die angedeutete Perspektive bringt es mit sich, dass oft von Begriffen, dass
viel von der (Religion beschreibenden) Sprache die Rede sein wird. Die an die
Quellen heranzutragenden Fragen richten sich also nicht auf deren korrekte
oder falsche Beschreibung historischer Gegenstinde. Der Gegenstand ist die
Sprache selbst, insofern sie dasjenige, was sie beschreibt, mit dieser Beschrei-
bung zugleich erschafft. Zu betonen ist, mégliche Grundsatzeinwinde voraus-
nehmend, dass damit keinesfalls eine sprachkonstruktivistische Radikalposition
propagiert werden soll. Die Existenz einer Realitit jenseits von Sprache bleibt

17" Einen - aufgrund des Formats der Darstellung nur einfiihrenden — Uberblick zur Entste-
hung der Religionsforschung resp. Religionswissenschaft im osteuropéischen Raum bie-
tet Ciurtin, Eugen: ,Eastern Europe®. In: Alles, Gregory D. (Hrsg.): Religious Studies: A
Global View. London: Routledge 2008, S.50-74. Fir Beispiele russischer Arbeiten zur
Fachgeschichte der Religionswissenschaft (religiovedenie) vgl. Kap. 9.4, Fn. 719.

Siehe als Vorschlidge der Konzipierung einer diskursanalytischen Religionswissenschaft
(denen hier nicht gefolgt wird) z.B. von Stuckrad, Kocku: ,,Discursive Study of Religion:
Approaches, Definitions, Implications“. In: Method and Theory in the Study of Religion 25
(2013), S. 5-25. Neubert, Frank: Die diskursive Konstitution von Religion. Wiesbaden: Sprin-
ger VS 2016.

Wie im Falle diskursanalytischer Zuginge in der Religionswissenschaft wird auch hier
kein direkter Anschluss an bestehende (nicht sehr zahlreiche und unterschiedlich positio-
nierte) Konzeptionen einer semiotikbasierten Religionswissenschaft angestrebt. Fur zwei
Beispiele solcher Ansitze siche Yelle, Robert A.: Semiotics of Religion. Signs of the Sacred in
History. London: Bloomsbury 2013. Hermsen, Edmund: ,Religiose Zeichensysteme im
Spannungsfeld anikonischer und ikonischer Darstellung. Neue Perspektiven zu einer zei-
chentheoretischen Begrindung der Religionswissenschaft®. In: Zestschrift fiir Religions-
und Geistesgeschichte 55 (2003), Nr. 2, S. 97-120.

18

19

23

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unbenommen, doch sie steht hier meist nicht im Fokus. Die Perspektive, wel-
che die vorliegende Studie einnimmt, geht — als spezifische Perspektive, nicht
als Universaltheorie — davon aus, dass Religion als Gegenstand nicht an sich ge-
geben ist, sondern dass zuerst geklart werden muss, aufgrund welcher Voraus-
setzungen tGberhaupt historisch (und damit auch in der Gegenwart) von Religi-
on und Religionsverstindnissen gesprochen werden kann. Eine zentrale Bedeu-
tung kommt dabei zuvorderst einer Historisierung des Begriffs ,Religion® selbst
zu. Weitere Termini spielen, wie sich zeigen wird, mehr als eine Nebenrolle, so
z.B. allgemeine Uberbegriffe wie ,Glaube‘, ,Gesetz’, ,Lehre‘ oder ,Sekte*, aber
auch kontextspezifische Uberbegriffe wie ,Buddhismus®, ,Islam‘, ,Mahometa-
nertum®, ,Schamanismus® u.a.m. Es ist dariiber hinaus zu bedenken, dass Reli-
gionsverstindnisse keine isolierte Existenz fihren. Sie bilden sich mit, neben
und gegen Verstindnisse von Geschichte, Wissenschaft, Literatur, Politik etc.

Konkret steht also zunichst die Frage nach Begriffen, Konzepten, Verstind-
nissen an. Welche neuen treten auf, welche alten 10sen sie ab? Wie bildet sich
eine (neue) religionsdeskriptive Sprache aus und welche Folgen hat ihr Ge-
brauch fir die Art und Weise, wie auf Religion geblickt, was als Religion ver-
standen und konzipiert wird? Wo finden welche Abgrenzungsvorginge statt,
welche Begriffe fallen aus dem Geltungsbereich der Religion, welche Bezie-
hung wird zwischen Religion und Geschichte, Wissenschaft, Literatur, Politik,
der eigenen Kultur etc. gesetzt? Ergeben sich daraus identitatsstiftende Fakto-
ren? Werden Religionsvergleiche vorgenommen (welche?) und ergeben sich da-
raus analytische Uberlegungen? SchlieRlich auch: Wie wird Wissen tiber Religi-
on in narrative Strategien uberfiihrt und/oder literarisch umgesetzt?

Der Untersuchungsgegenstand, an dem solche Fragen expliziert werden, ist
das wissenschaftliche, literarische und publizistische Feld der ,langen® ersten
Halfte des 19. Jahrhunderts, wobei sich ,literarisch® nicht nur im engeren Sinne
auf fiktionale oder ,kiinstlerische‘ (im Sinne von russisch chudoZestvennyy) Texte
beziehen soll, sondern auch Bereiche wie Literaturkritik, Ubersetzungstatigkeit
oder Reflexion tber Literatur und Philologie meint. Der Wissenschafts- und
der Literaturbetrieb sowie allgemein der publizistische Markt sind zu dieser
Zeit noch weniger als spater in Teilbereiche differenziert. Paradigmatisch ge-
langt dies an der Person Osip Senkovskijs (siche v.a. Kap. 3, 4 und 7.6) zum
Ausdruck, der eine wissenschaftliche, eine literarische und eine journalistische
Karriere auf sich vereinte. Spezifische Text-Genres wie der Reisebericht entzie-
hen sich aulerdem einer klaren Zuordnung und konnen je nach Gewichtung
wissenschaftshistorisch oder literaturgeschichtlich gelesen werden. Das ange-
sprochene Untersuchungsfeld beschrankt sich zudem nicht auf die russische
Sprache, es umfasst etwa auch Deutsch oder Franzosisch. Die wichtigste Refe-
renzsprache der Quellenanalyse ist Russisch, doch muss die Mehrsprachigkeit
des Feldes gerade im Rahmen einer Imperiumsgeschichte Berticksichtigung er-

24

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fahren.?® ,Lang‘ soll der untersuchte Zeitraum - in Anlehnung an die ge-
schichtswissenschaftliche Rede vom ,langen 19. Jahrhundert® (1789-1914) - in-
sofern genannt werden, als sich trotz eines Schwerpunkts auf den 1820er-
bis 1840er-Jahren auch Blicke uber die Jahrhundertmitte hinaus und auf das
Ende des 18. Jahrhunderts als notwendig erweisen, um tber eine groflere Dauer
verlaufende Entwicklungen zu erfassen. Zugrunde gelegt wird die Annahme,
dass sich im Zeitrahmen vom Ende des 18. Jahrhunderts bis zur Mitte des 19.
Jahrhunderts entscheidende Verinderungen und Pluralisierungen festmachen
lassen, die zu spiteren Religionsverstindnissen, sowjetischen und heutigen, ent-
scheidend beitragen, so etwa die Etablierung von Uberbegriffen wie ,Religion®
(religia), Buddhismus® (buddizm) oder ,Islam* (islam) im russischen Sprachge-
brauch. Die ,lange‘ erste Halfte des 19. Jahrhunderts umfasst solche Neuerung-
en als sich verdichtende Tendenzen und nicht als singulare Ursprungsmomen-
te. Das Weiterleben alterer Konzepte und Terminologie tiber die Jahrhundert-
mitte hinaus ist damit ebenso moglich, wie es sich als unmoglich oder schwie-
rig erweist, ihr erstes historisches Auftreten zu fixieren.

Zu betonen ist, dass die Untersuchung nicht in erster Linie einen Beitrag zur
Religionsgeschichte Russlands resp. zur Geschichte der Religionen in Russland
darstellt, sondern zur gesellschaftlichen Kommunikation iber Religion. Sie be-
fasst sich also mit religionsbezogenen Diskursen in Textgattungen wie Wissen-
schaft, Literatur, Reiseberichten oder Literaturkritik, die sie als spezifische Teil-
aspekte gesellschaftlicher Wissensproduktion versteht, aber kaum mit anderen
religionsbezogenen historischen Feldern wie beispielsweise der Religionspolitik
des Staates, dem Religionsverstindnis der Orthodoxen Kirche oder der Institu-
tionengeschichte von Religionsgemeinschaften.?! Wie auflerdem deutlich ge-
worden sein diirfte, besteht das Forschungsanliegen nicht darin, eine ontolo-
gisch geartete special relationship Russlands mit Asien, eine wesensmaflige Ver-

20 So publizierte z.B. der fir die russische Buddhismusforschung zentrale Isaak Jakob
Schmidt v.a. auf Deutsch, teilweise aber auch auf Russisch (vgl. v.a. Kap. 7.2 u. 7.3).

Die Arbeit positioniert sich also auch nicht als Beitrag zum in den letzten Jahrzehnten
diskutierten religionswissenschaftlichen Konzept der ,Europaischen Religionsgeschichte,
wobei aber eine Anschlussfahigkeit mit Blick auf die hier behandelten Textgattungen
durchaus gegeben wire. Burkhard Gladigow, auf den die Idee einer ,Europaischen Religi-
onsgeschichte als spezifischer religionsgeschichtlicher Konstellation (im Gegensatz zur
geografisch definierten ,Religionsgeschichte Europas‘) zurtickgeht, sieht bspw. program-
matisch vor, ,dalf der ,vertikale Transfer von Ergebnissen, Thesen der Geistes- und Na-
turwissenschaften in den Bereich von Religion ebenso mitbedacht werden muf8 wie
die ,sinnstiftende Funktion® von Literatur und neuen Medien®. Gladigow, Burkhard: ,,Eu-
ropiische Religionsgeschichte®. In: Kippenberg, Hans G.; Luchesi, Brigitte (Hrsg.): Lokale
Religionsgeschichte. Marburg: diagonal-Verlag 1995, S.21-42, hier S.29. Gerade im Falle
von ,Interferenz von Wissenschafts- und Religionsgeschichte®, betont Gladigow, sei die
Rolle von ,orientalistischen Fichern® kaum zu verkennen (vgl. ebd., S.31). Der (russi-
sche) Orient wire dann in einem konzeptuellen Sinne als ,Ort* der Europdischen Religi-
onsgeschichte zu diskutieren, vgl. hierzu Hermann, Adrian; Mohn, Jirgen (Hrsg.): Orte
der europdischen Religionsgeschichte. Wirzburg: Ergon-Verlag 2015.

21

25

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wandtschaft Russlands mit dem Orient herauszuarbeiten, wie dies 1950 bei
Schwab anklingt und noch 2010 bei de Meaux in gewissen Formulierungen
nachhallt.?? Aus einer Ablehnung solcher essentialisierender Sichtweisen folgt
allerdings nicht, die spezifische geografische Lage Russlands und seine histo-
rische Verflechtung mit dem eurasischen Raum als bedeutungslos zu erklaren,
sondern vielmehr diese Voraussetzungen als Konstellation zu verstehen, die die
Konstruktion von kulturellen Identititen wie etwa die Auffassung, Russland
vermittle als Tertium zwischen West und Ost, anregen (vgl. hierzu Kap. 3.1.3).
Die Kapitel 3 bis 8 dieser Studie, in denen das Gros des historischen Quellen-
materials analysiert wird, beanspruchen eine gewisse thematische Breite, die
nach einer Erklirung ihres Zustandekommens verlangt. Das hier gewihlte Vor-
gehen der Materialauswahl und Materialbegrenzung orientiert sich an der Idee
der Enzyklopadie und konkret am 1835 bis 1841 in St. Petersburg herausgege-
benen Enciklopediceskij leksikon (Enzyklopddisches Lexikon). Diese erste russische
Universalenzyklopadie, die nach 17 Banden abbricht und deshalb heutzutage
wenig bekannt ist, weist eine thematische und programmatische Verbindung
mit dem Gegenstand dieser Studie auf, denn sie bezieht zwar einerseits einen
betrachtlichen Teil ihres Inhalts von westeuropéischen Vorbildern, betont aber
demgegentiber als russische Eigenleistung die zahlreichen Artikel zu Russland
und zum Orient (resp. Asien). Verschiedene Exponenten der russischen Orien-
talistik wie z.B. Osip Senkovskij, Pavel Savel’ev, Vasilij Grigor’ev, Isaak Jakob
Schmidt oder Osip Kovalevskij waren an der Erarbeitung dieses enzyklopadi-
schen Projekts beteiligt. Angesiedelt in der publizistischen Nachbarschaft der
populir werdenden sogenannten dicken Zeitschriften (folstye Zurnaly), lasst es
sich auch generell im Zusammenhang der Allgemeinbildung oder ,Aufklirung’
(prosvescenie) und der Kultivierung der modernen russischen Schriftsprache und
damit im Bereich der Literatur gemaf§ dem oben festgelegten weiten Verstind-
nis situieren. Kapitel 3.1 ordnet das Enciklopediteskij leksikon (im Folgenden:
EL) in sein historisches Umfeld und die Geschichte des enzyklopadischen Den-
kens ein und prisentiert es als eine wissensgeschichtliche Quelle, die bis anhin
wenig Beachtung gefunden hat. Kapitel 3.3 entfaltet sodann aus der Lektire

22 ygl. folgende Passagen: ,Que ce soit pour des raisons de site ou de sang, par des traits
d’histoire ou de structure, le voisinage du tempérament slave avec I’Asie est autrement
évident que celui de la nature germanique; il n’est pas nourri des mémes échanges,
n’oscille pas a la méme profondeur, n’aboutit nullement a des pratiques comparables; son
produit de pratiques morales a quelque chose a la fois de plus naturel et de plus fidele“
(Schwab 1950, S. 471). ,,Cette part d’Orient, réelle ou imaginaire, nous parle de la vocati-
on universelle de la Russie. Elle nous dit aussi pourquoi ce grand pays a toujours voulu et
su parler au monde entier.“ ,La Russie était alors devenue un intermédiaire culturel entre
Occident et Orient, apte a étre entendu et compris de part et d’autre de ses frontieres. [...]
Fruit d’échanges fréquents, tant avec ’Occident qu’avec ’Orient, le métissage — ou ,tissa-
ge* — de la Russie est la source de son universalisme® (de Meaux 2010, S. 12 und 396).
Abgesehen von essentialisierenden Formulierungen wie den zitierten bietet de Meaux’
Buch einen mehr als brauchbaren Uberblick zum ,,Orient russe®.

26

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgewihlter Artikel des EL ein heuristisches Themen- und Begriffsfeld, das den
Religionsdiskurs als Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ergibt. Kapitel
3.2. reflektiert dieses Vorgehen zudem mit theoretischen Uberlegungen, die
sich aus Deleuze & Guattaris Modell des Rhizoms und dem darauf aufbauen-
den Verstandnis der Enzyklopadie als Regulativ bei Umberto Eco speisen. Alle
nachfolgenden Analysekapitel (4-8) leiten sich aus dem in Kapitel 3.3 erfassten
und umgrenzten Feld ab und beziehen sich (nicht notwendigerweise zu Kapi-
telbeginn) auf Artikel des EL. Letzteres konstituiert somit den Ariadnefaden
und die narrative Grundstruktur der Darstellung, die dabei allerdings nicht ste-
hen bleibt, sondern die Texte der Enzyklopadie in groffere Zusammenhange
verortet. Die durch das EL erbrachte Orientierungsleistung miindet, vereinfacht
gesagt, in thematische Einheiten zu Diskursen tber Islam, Zoroastrismus, Bud-
dhismus und Schamanismus, wovon einige Eckpunkte vorab benannt seien.

Im Zentrum von Kapitel 4 steht Osip Senkovskij (Jozet Sekowski), der pol-
nischstimmige St. Petersburger Orientalist, Literat, Enzyklopadist und Journa-
list der 1820er- bis 1850er-Jahre. Die ersten beiden Abschnitte nehmen die Fahr-
te seines ambivalenten, nicht einfach zu fassenden Islambildes auf (4.1 und 4.2).
Daraufhin begegnet Senkovskij als Kulturtheoretiker Asiens, womit auch eine
auf den ersten Blick wenig sichtbare religionskomparatistische Position ans
Licht tritt (4.3). Das Kapitel schlieft mit einigen Bemerkungen zum um die
Mitte des 19. Jahrhunderts autkommenden Gebrauch des Begriffs islam in der
russischen Sprache (4.4).

Kapitel 5 nimmt seinen Ausgang bei einem wissenschaftlichen Theaterdis-
kurs, der seit etwa der Mitte des 19. Jahrhunderts die #z ziya — das sogenann-
te ,Passionsspiel® der Schiiten — als eine Form religiosen Theaters behandelt
(5.1). Es versucht zu zeigen, inwiefern Pavel Savel’evs Beitrige zum EL diese
performative Dimension schiitischer Religionsausibung von einem historisch-
politischen Blick auf die Schia unterscheiden (5.2) und auf ein intertextuelles
Feld von Reiseberichten verweisen, das vom spiten 18. Jahrhundert in die erste
Halfte des 19. Jahrhunderts reicht und das Fundament des spateren wissen-
schaftlichen Theaterdiskurses errichtet (5.3). Davon ausgehend legen zwei Fall-
studien zur Erzihlung Mulla-Nur von Aleksandr Bestuzev-Marlinskij (5.4) und
zu den Reisen des Orientalisten II'ja Berezin (5.5) zwei spezifische Darstellun-
gen des schiitischen religiosen Theaters frei, an denen sich eine dialogisch-ak-
kulturierte und eine wissenschaftlich-distanzierte Zugangsweise zur schiiti-
schen Religion im Besonderen und zum Orient im Allgemeinen veranschauli-
chen lasst.

Kapitel 6 wendet sich, ansetzend bei den Informationen, die sich im EL iiber
den Zoroastrismus gewinnen lassen (6.1), der westeuropaischen und russischen
Behandlung dieses religionshistorischen Gegenstandes zu und zeigt dabei einen
diskursiven Ubergang zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf, in dessen Vollzug
die ,Religion der Perser* den ,Gesetzgeber Zoroaster* als leitendes Konzept reli-

27

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gionsgeschichtlicher Texte ablost (6.2 und 6.3). Als Kulmination dieser Ent-
wicklung tritt anschliefend eine im Jahr 1836 in mehreren aufeinander bezoge-
nen Zeitschriftenartikeln gefithrte Debatte auf, die sich zwischen dem Philoso-
phen und spateren Ethnografen und Historiker Nikolaj Nadezdin und dem Li-
teraturhistoriker Stepan Sevyrev infolge einer Polemik um die korrekte Inter-
pretation der Religionsgeschichte des alten Orients abspielt (6.4). Dieser Streit
zweier Moskauer Professoren kann zudem im groferen Kontext der Herausbil-
dung einer Perspektive des expliziten Religionsvergleichs interpretiert werden
(6.5).

Kapitel 7 behandelt die Anfinge der Buddhismusrezeption in Russland. In-
wiefern die Konstituierung der diskursiven Aussagefiahigkeit des Buddhismus
als ,Religion Buddhismus‘, so wie sie auch der Gegenwart bekannt ist, keine
Selbstverstandlichkeit darstellt, sondern eines diskursiven und terminologi-
schen Umbruchs bedurfte, soll eingangs und spiter resimierend anhand ausge-
wihlter Quellen erlautert werden (7.1. und 7.5.), um auf dieser Grundlage mit
Isaak Jakob Schmidt und Osip Kovalevskij ausfihrlich auf die beiden dominan-
ten Figuren der frihen Buddhismusforschung in Russland und ihre spezifi-
schen Religionsverstindnisse zu sprechen zu kommen (7.2.-7.4). Schlieflich
veranschaulicht die Analyse ausgewahlter Erzihlungen Osip Senkovskijs und
Vladimir Sokolovskijs, wie literarische Texte an der beschriebenen Entwicklung
teilhaben konnen, indem sie gezielt wissenschaftliche Inhalte rezipieren (7.6).

Kapitel 8 arbeitet nach einfihrenden Bemerkungen zum Geltungsbereich
des Begriffs ,Schamanismus‘ als eines wissenschaftlichen Konzepts (8.1) seit der
Frihen Neuzeit bestehende Wahrnehmungsmuster auf, die den Schamanismus
als ritualbasierte sibirische Religion konstruieren (8.2), und lenkt vor diesem
Hintergrund den Blick am Beispiel des Sinologen Iakinf Bicurin, v.a. aber des
in Kazan’ ausgebildeten Dorzi Banzarov auf spezifische Versuche, die bis dahin
rein ethnografische Herangehensweise an den Schamanismus in eine an der
zeitgenossischen Orientalistik orientierte philologische und religionstheoreti-
sche Perspektive umzuwandeln (8.3).

Diese Schlaglichter auf den Inhalt der vorliegenden Arbeit beleuchten nur
die markantesten der vorkommenden Themen und Personen. Es durfte dabei
klar geworden sein, dass sich die geografische Referenz der behandelten Quel-
len Gber die Grenzen von Russlands ,eigenem* Orient hinaus erstrecke, dass al-
so die zu Beginn eingefithrte zweite Definition des ,russischen Orients® zum
Tragen kommt.

Zum Abschluss der Einleitung sind einige Bemerkungen zu Schreib- und
Verwendungsweisen erforderlich. Die russischen Begriffe ,Orient® (vostok, auch:
Osten) und ,Asien‘ (Azzja) fungieren im Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts
weitgehend synonym. ,Orient® bezeichnet also nicht nur einen ,islamischen
Orient‘ oder den Nahen/Mittleren Osten und Nordafrika, sondern z.B. auch Ja-
pan und China. Wiederum kann der Begriff ,Asien‘ resp. ,Asiaten‘ sich genauso

28

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf .die Inder‘ wie auf den Kaukasus oder ,die Muslime® beziehen. Die vorlie-
gende Arbeit behalt die Synonymitat des Orient- und Asienbegriffs in diesem
Sinne bei (den deutschen Begriff ,Morgenland* fithrt sie hingegen nur als Zi-
tat). Sie behandelt beide Begriffe als polyvalente Signifikanten, die nur in spezi-
fisch indizierten Fillen durch ein konkretes geografisches Signifikat aufge-
schlisselt werden. Zudem werden ,Orient* und ,Asien‘ aufgrund ihrer hiufigen
Wiederholung in der Regel ohne Anfiihrungszeichen verwendet, es sei denn,
sie sollen, wie eben geschehen, im FliefStext als Begriffe hervorgehoben werden.
Sie bezeichnen im Rahmen dieser Arbeit dennoch im Grundsatz kulturelle
Konzepte und sind in der Regel so zu lesen, als ob sie mit Anfithrungszeichen
geschrieben seien.?? Von ,Orientalistik¢ und ,Orientalist(en)‘ zu sprechen, gilt
heutzutage (im Gegensatz zu ,Orient*) weitgehend als veraltet resp. als durch
Saids Orientalism diskreditiert. Wenn die vorliegende Arbeit diese Ausdriicke
dennoch (meist ohne Anfithrungszeichen) verwendet, so meint sie die zeitge-
nossische und in der Quellensprache vorgefundene Sammelbezeichnung fir
eine Reihe wissenschaftlicher Facher und deren Vertreter.

Die heute auf Russisch gingige sprachliche Unterscheidung zwischen ,rus-
sisch® in kulturell-ethnischem resp. sprachlichem Sinne (russkij) und ,russlan-
disch® als Bezug auf den Staat und die Gesellschaft Russlands (rossifskif) hat zu
Beginn des 19. Jahrhunderts noch keine Geltung. Vielmehr konnen beide Be-
griffe synonym und austauschbar auftreten; russkzj kann ganz allgemein auf das
Imperium verweisen, wihrend andererseits Formulierungen wie rossijskij jazyk
(russische Sprache) moglich sind. Die vorliegende Arbeit verzichtet auf die kon-
sequente Unterscheidung zwischen ,russisch® und ,russlindisch®, die sich als
Imitation des gegenwartigen russischen Sprachgebrauchs v.a. in der deutsch-
sprachigen Geschichtswissenschaft etabliert hat. Den Vorzug erhalt grundsatz-
lich die Bezeichnung ,russisch‘, die, wenn nicht genauer spezifiziert, fir die ge-
genwartige Bedeutung von russkij ebenso wie rossijskij stehen kann. Der Aus-
druck ,russlindisch gelangt hingegen dort punktuell zum Einsatz, wo der Dif-
ferenzierung eine spezifische, klirende Notwendigkeit zukommt.

Generell geht eine diskursanalytische Zugangsweise mit der Notwendigkeit
einher, sehr stark auf Sprache als Sprache, auf Begriffe als Begriffe zu blicken.
Die in dieser Arbeit hiaufig verwendeten einfachen Anfihrungszeichen dienen
in den meisten Fillen dazu, Begriffe hervorzuheben resp. zu problematisieren
(z.B.: der Begrift ,Religion‘); sie konnen dariiber hinaus sinngemafle, aber nicht
wortliche Diskurszitate darstellen, also zur Markierung eines Interpretations-
vorschlages dienen, der sich eines Wortes bedient, das auch der Quellensprache
entstammen konnte (z.B.: das Anliegen des Textes ist die unausgesproche-
ne ,Wahrheit® des Christentums). Doppelte Anfithrungszeichen hingegen zei-
gen direkte Zitate oder der Quellensprache entnommene Worter (auch in deut-

23 Also z.B.: Senkovskijs Bild des Orients.

29

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher Ubersetzung) an. Nicht in allen Kontexten ist allerdings eine eindeutige
Unterscheidung zwischen Begriffsbenennung resp. Begriffsproblematisierung
und wortlichen Zitaten moglich. So kann es manchmal schwierig zu entschei-
den sein, ob z.B. von ,Religion® als Begriff oder vom Wort ,Religion“ als Zitat
die Rede ist. Dazu kommt, dass stellenweise auch von Religion (um beim glei-
chen Beispiel zu bleiben) ohne Anfiihrungszeichen gesprochen wird. Sei es, um
die Lesbarkeit zu erhohen, wenn durch den Kontext klar bleibt, dass die Spra-
che als Analyseebene gemeint ist, sei es, um jenseits der diskursanalytischen
Ebene auf eine historische Religionsgemeinschaft o.A. hinzuweisen. Dieses
Changieren deutet auf eine grundsatzliche Problematik der Problematisierung
und Historisierung von Begriffen hin. Die Wissenschaftssprache entstammt oft-
mals selbst den Diskursen, die sie beschreiben will. Sie kommt bisweilen nicht
umhin, Begriffe, die sie problematisieren und in der Kontingenz ihrer ge-
schichtlichen Genese beleuchten will, zugleich in einer bestimmten Verwen-
dungsweise vorauszusetzen.

Aus dem russischen Alphabet und anderen nicht lateinischen Schriftsyste-
men ins lateinische Alphabet Gbertragene Begriffe werden kursiv ohne Anfih-
rungszeichen wiedergegeben, ebenso nicht tbersetzte Begriffe aus anderen
Sprachen als dem Deutschen, die das lateinische Alphabet verwenden. Werkti-
tel sind im Lauftext ebenfalls kursiv gesetzt, nicht aber Eigennamen. Die Uber-
setzungen, die alle, wenn nicht anders gekennzeichnet, vom Verfasser stam-
men, Ubertragen auflerdem oftmals vom heutigen Sprachgebrauch abweichen-
de Originallautungen, so z.B. ,Mahometanertum® fir magometanstvo. AufSer-
halb von wortlichen Zitierungen werden ggf. etablierte Eindeutschungen (z.B.
Mohammed) verwendet. Wo keine Eindeutschung angezeigt scheint oder das
Original interessiert, stehen russische Begriffe in der Gblichen im deutschspra-
chigen Raum verwendeten wissenschaftlichen Transliteration; die Darstellung
arabischer und persischer Begriffe folgt den Vorgaben der Deutschen Morgen-
landischen Gesellschaft (DMG) mit stellenweiser Anpassung an die persische
Aussprache; Sanskrie-Worter werden gemafl dem International Alphabet of
Sanskrit Transliteration (IAST) wiedergegeben. Umschriften aus weiteren Spra-
chen (z.B. Mongolisch) entstammen der jeweils verwendeten Sekundarliteratur.
Diejenigen zitierten russischen Texte, die in den verwendeten Ausgaben in vor-
revolutiondrer Orthografie verfasst sind, wurden, wie es tiblich ist, in die gegen-
wartige Orthografie transkribiert; dabei konnen allerdings vom heutigen
Sprachgebrauch abweichende Grofschreibungen erhalten bleiben.

30

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

. [GIIOUIATH i

)

|

Abbildung 1: Sowyetische Briefimarke von 1983 iiber 4 Kopeken: ,,1200 Jahre Much-
ammed al’-Chorezmi*.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:1983_CPA_5426_(1).png (Zugriff am 1.11.2019).

31

- am 23.01.2026, 07132 - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die Ordnung der Semiosphare: Theoretische
Perspektiven zwischen Kultursemiotik und
Diskursanalyse

Der auf den einleitenden Seiten umrissene Fragehorizont verlangt nun nach
der Klirung einiger theoretischer Grundlagen. Im Wesentlichen versuchen sich
die beiden folgenden Unterkapitel an einer Erliauterung und Verhaltnisbestim-
mung der Begriffe ,Rezeption® und ,Diskurs® (sowie einiger darunter zu subsu-
mierender Termini). Orientiert sich die Bestimmung des Rezeptionsbegriffs an
der Kultursemiotik Jurij Lotmans, so bildet Michel Foucaults Werk die Refe-
renz fir den Diskursbegriff. Das in der ersten Kapitelhilfte zu besprechende
Verstindnis von Rezeptionsvorgangen konkretisiert sich hinsichtlich des Ge-
genstands der Arbeit als Medialitit des Orients in Abhebung von des letzteren
Politisierung bei Edward Said. Die zweite Kapitelhalfte fithrt dartiber hinaus
den kultursemiotischen und den diskursanalytischen Theorieansatz zusammen
und begrindet damit die theoretische Positionierung der Untersuchung.

2.1 Die Medialitit des Orients dies- und jenseits des Postkolonialismus

Seit dem Erscheinen von Orientalism (1978) ist es schwierig geworden, einen
unbehafteten Orient vorzufinden, denn er wird bei Edward Said unweigerlich
politisiert — eine Gegebenheit, auf die eine ablehnende ebenso wie eine befir-
wortende Rezeption dieses Grundlagentextes der postcolonial studies zu reagie-
ren hat. Insofern der Orient das Produkt eines westlichen kolonialen Diskurses
darstellt, kann er fiir Said nicht ,frei“ genannt werden:

»My contention is that without examining Orientalism as a discourse one cannot possi-
bly understand the enormously systematic discipline by which European culture was
able to manage — and even produce — the Orient politically, sociologically, militarily,
ideologically, scientifically, and imaginatively during the post-Enlightenment period.
Moreover, so authoritative a position did Orientalism have that I believe no one writ-
ing, thinking, or acting on the Orient could do so without taking account of the limi-
tations on thought and action imposed by Orientalism. In brief, because of Oriental-
ism the Orient was not (and is not) a free subject of thought or action.“**

Diese diskursive Ohnmacht gegeniiber dem Westen, die den Orient in eine
Zwangslage der Entrechtung verweist, fiihrt dazu, dass er sich nicht selbst re-
prasentieren kann:

24 Gaid 2003, S. 3.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»The exteriority of the representation is always governed by some version of the truism
that if the Orient could represent itself, it would; since it cannot, the representation
does the job, for the West, and faute de mieux, for the poor Orient.“%

Die mannigfaltige Kritik an Orientalism hat mit Recht darauf hingewiesen, dass
Said wie die von ihm verurteilten ,Orientalisten‘ den Orient essentialisiert, in-
dem er ihn, mit deutlichen politischen Implikationen versehen, gewissermafien
zu einem (unterdriickten) historischen Akteur hypostasiert. Andererseits verlie-
ren einige der Thesen Saids ihre Brisanz, wenn man sie in niichterne deskripti-
ve Kategorien tbersetzt. So kommt der am Beginn der Studie stehenden Identi-
fizierung des Orientalismus als ,style of thought®, der notwendigerweise auf
einer ontologischen und epistemologischen Unterscheidung von Orient und
Okzident beruhe, an sich noch keine kolonialistisch-politische Sprengkraft zu,
geht damit doch eigentlich nur der Hinweis auf eine binare Grundstruktur ein-
her. Die Feststellung, der Orientalismusdiskurs lasse sich aus seiner inharenten
Konsistenz und nicht durch eine Ubereinstimmung mit einem tatsachlichen
Orient erkliren, kann ebenso fiir sich genommen noch unproblematisch sein,
wenn sie dahingehend gelesen wird, dass ein europaisches Bild vom Orient
nichts anderes als ein Fremdbild sein konne. Erst aus der ,kulturellen Hegemo-
nie“, die der Westen Said zufolge systematisch austibt, ergibt sich die Viktimi-
sierung des Orients und rechtfertigt sich die politische Anklage.?6

Auch die vorliegende Untersuchung denkt den Orient in erster Linie im Aus-
gang von Fremdbeschreibungen. Sie bewertet Quellen nicht nach der Ange-
messenheit ihrer Reprasentation eines ,realen® Orients; im Fokus stehen Rezep-
tionsvorgiange, die nach ihrer Aussagekraft in Bezug auf die empfangende In-
stanz befragt werden und nicht in erster Linie nach ihrer historischen Korrekt-
heit. Damit verfliichtigt sich keineswegs das Bewusstsein, dass solche Rezepti-
onsvorginge oft oder sogar meist auf der Grundlage realer historischer Kultur-
kontakte zustande kommen (ein Umstand, der fir Saids Orientalismus ebenso
gilt). Der Orient aber, der bei Said erst durch seinen Status der Entrechtung fiir
die Untersuchung Relevanz gewinnt, erhalt im hier gegebenen Zusammenhang
eine andere Rolle zugewiesen: Er ist nicht das direkte Objekt der Analyse, son-
dern das Medium, in dem das Untersuchungsobjekt — der Religionsdiskurs —
sich auflert. Insofern er Medium ist, soll der Orient als primir unmarkierter
Trager von Informationseinheiten fungieren, die erst sekundar, als Ergebnis ei-
nes rezeptiven Kommunikationsvorgangs, eine spezifische Markierung wie z.B.
diejenige einer kolonialen oder kulturpolitischen Dominanz erhalten konnen.
Dieses Medium konnte schlicht ,Zivilisation® (oder ,Kultur) genannt werden,
folgt man einer Feststellung Andrea Polascheggs, die den Orient, so wie er von
Europa in der Frihen Neuzeit und bis hin zum Beginn des 19. Jahrhunderts

25 Ebd., S.21.
26 Vgl. ebd.,S.2,5u.7.

34

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diskursiv erzeugt wurde, als dem Westen grundsatzlich strukturell vergleichbar
charakterisiert:

»Im deutlichen Unterschied zur europdischen Wahrnehmung der Volker Siidamerikas
oder der Stdsee fiel der Orient ganz selbstverstindlich in die Kategorie der Zivilisati-
on. Mit Naturvolkern hatten die Orientalen ebensowenig gemein wie die Westeuropa-
er selbst, sie waren Reprisentanten einer anderen Kultur — nicht eines Anderen der Kul-
tur. <%

Dieses Vergleichspotential im Medium der Zivilisation enthob den Orient kei-
neswegs europaischer Kritik oder Abwertung, ermoglichte jedoch, so die These,
die ,enorme Produktivitat orientalischer Sujets, Formen und Themen im 18.
und 19. Jahrhundert“.2$ Selbst wenn aber das bei Polaschegg offenbar synonym
verwendete  Begriffspaar ,Zivilisation/Kultur®  auseinandergehalten, also
bspw. ,Zivilisation® als historisch konkrete, gesellschaftlich verortete Formation
und damit als bestimmte Auspragung einer umfassenderen Kategorie ,Kultur
verstanden wird, kommt zu wenig Begriffsschirfe zustande. Stattdessen soll
hier als technischere Option der Textbegriff dienen, um das Medium ,Orient’
im Rezeptionsvorgang naher zu bestimmen.

Einen Vorschlag, den Orient als Text zu formalisieren, unterbreitet P. Alek-
seev in seinen Untersuchungen zum ,russischen Orient". Er setzt dabei eine ein-
schlagige ,einheitliche Konzeptosphire® (edinaja konceptosfera) der russischen
Kultur voraus, die sich, verstanden als dynamischer systemischer Zusammen-
hang aller ,textlichen Manifestationen“ des russischen Orientbildes, bestindig
transformiere, aber doch ihre sie zusammenhaltenden grundlegenden Kontu-
ren beibehalte.? Vor diesem Hintergrund konstruiert der Literaturwissen-
schaftler eine ,systemische metatextliche Einheit® (sistemnoe sverchtekstovoe ed-
instvo) literarisch-kiinstlerischer Aussagen tiber den Orient, die er als ,orientali-
schen Text der russischen Literatur® (vostocny tekst russkoj literatury) bezeich-
net.3? Alekseev prazisiert seinen Untersuchungsgegenstand als ,muslimischen
Text“ (musul’manskij tekst), der eine Unterkategorie des ,orientalischen Textes®
bilde und Subtexte des Kaukasus, der Krim, Sibiriens, Afrikas, Indiens, Zentral-
asiens und des Nahen und Fernen Ostens einschliefe. Die Untersuchung des
yorientalischen® resp. ,muslimischen Textes“ orientiert sich hier, unter Beru-

27 Polaschegg, Andrea: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlindischer Imagination
im 19. Jabrbundert. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2005, S. 135 (Hervorhebung im
Original).

8 Ebd., S.142.

29 Vgl. Alekseev 2015 (wie Kap. 1, Fn. 13), S. 3. Eine kiirzere, teilweise identische Fassung
dieses Buches erschien als: ders.: Musul’'manskij vostok v literature russkogo romantizima
1820-1830 godov. Gorno-Altajsk: RIO Gorno-Altajskogo universiteta 2014. Einige Ergeb-
nisse beider Publikationen (sowie von als separate Artikel veroffentlichten Auszigen)
sind in Alekseevs Dissertation vorweggenommen: ders.: Formirovanie musul’'manskogo tek-
sta russkoj literatury v poétike russkogo romantizma 1820-1830-ch godov. Dis. ... kand. filol.
nauk., Tomsk 2006.

30 vgl. Alekseev 2015, S. 5.

35

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fung auf die entsprechende kulturwissenschaftliche und literaturwissenschaftli-
che Forschungsrichtung, am ,lokalen Text“ (lokal nyj tekst) im Sinne eines Me-
tatextes, den durch einen ,einheitlichen Diskurs® mit spezifischer Sprache und
»>Mythopoetik® zusammengehaltene Subtexte formen.3! Alekseev stellt sich da-
mit einerseits terminologisch in die Tradition des von V. N. Toporov begrinde-
ten ,Petersburger Textes“, der das Vorbild spiterer Konzeptionen alternativer
lokaler Texte (z.B. ,Moskauer Text®, ,Sibirischer Text“, , Krim-Text“ etc.) dar-
stellt,’? und bezieht sich andererseits auf folgende Stelle in Lotmans friher klas-
sischer Theorie des literarischen Textes:

»,Nun ist aber klar, dal man bei einer derartigen Betrachtungsweise auch eine Gruppe
von Texten (z.B. die russische Komodie des XVIIL Jahrhunderts) nehmen und sie als
etnen Text ansehen kann, wobei man das System seiner invarianten Regeln beschreibt
und alle Abweichungen den Varianten zurechnet, die im Verlauf seines sozialen Funk-
tionierens auftreten.“33

Die Attribute ,orientalisch® und ,muslimisch® weisen im gegebenen Fall den
,lokalen Text“ also nicht einer orientalischen oder muslimischen Herkunft zu,
sondern formulieren die orient- resp. islambezogene Thematik eines russischen
Diskurses kulturtopologisch. Entsprechend liefle sich Alekseev zufolge auch
von beispielsweise einem ,,buddhistischen Text, ,jidischen Text“ oder ,heidni-
schen Text“ sprechen* — wesentlich ist hierbei seine Feststellung, dass es sich
bei den ,lokalen Texten“ um zu heuristischen Zwecken definierte spezifische
Perspektiven handelt, denen zwar ein thematischer Zusammenhang attestiert
wird, die aber in der Realitit nicht als Einheit konzipiert wurden:

»Der muslimische Text als Gegenstand literaturwissenschaftlicher Untersuchung bildet
einen Blickwinkel auf die russische Literatur, demgemif die formalen und inhaltli-
chen Elemente von Texten, die auf die muslimische Kultur bezogen sind, als struktu-
relle Einheit betrachtet werden. Als Untersuchungsgegenstand ist der muslimische
Text illusorisch, er existiert nur im theoretischen Apparat des Forschers, aber als Er-
kenntnisinstrument der Wechselbeziechung von Elementen ist er real und besitzt in
einem solchen Fall das volle Recht, unter dem Aspekt der Strukturhaftigkeit und
Funktionalitit beschrieben zu werden.*

31 Vgl. ebd., S. 47-49.

32 Toporov konzipierte ab den 70er-Jahren den ,Petersburger Text® als einen ,synthetischen
Metatext®, der zwar ,heterogen® ist und sich aus zahlreichen Subtexten unterschiedlicher
Autorschaft und Provenienz zusammensetzt, deren Motivik aber einer spezifischen Regel-
haftigkeit und Strukturhaftigkeit und einem spezifischen verbindenden Sprachgebrauch
unterliegt, sodass der ,Petersburger Text“ zu einem Ganzen wird, das gewissermafSen eine
tberhistorische, mythogene oder ,sakrale* Funktionalitit annimmt. Der ,Petersburger
Text* erschafft damit eine Realitat fiir sich, die tber die blofe Beschreibung der Stadt
hinausgeht. Siehe hierzu als grundlegende Arbeit Toporov, V. N.: ,Peterburg i ,Peter-
burgskij tekst russkoj literatury® (Vvedenie v temu)“. In: ders.: Peterburgskij tekst russkoy Ii-
teratury. Izbrannye trudy. Sankt-Peterburg: Iskusstvo-SPB 2003, S. 7-118.

Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Ubers. von Rolf-Dietrich Keil. Minchen:
Wilhlem Fink #1993, S. 87 (Hervorhebung im Original).

3 Vgl. Alekseev 2006, S. 25f.

33

36

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»MyCyJIbMaHCKH TEKCT KaK MPEAMET JIUTCPaTyPOBEIUECKOrO HCCie0Banus GopMUpyeT
TaKOM yroJ 3peHust Ha Xy/10’KECTBEHHBIC TEKCThI PYCCKOM JIUTEPATyPBbl, IPH KOTOPOM (Hop-
MalbHBIE M COIEPIKATEIBHBIC DJIEMEHTBI TEKCTOB, CBS3aHHBIE C MYCYJIbMAHCKON KYJIBTY-
POii, paccMaTpHUBAIOTCS B CTPYKTYPHOM €IWHCTBE. Kak MpeaMeT MCCIeoBaHus MyCyib-
MAaHCKHII TeKCT HIUTIO30PEH, CYIIECTBYET TOJBKO B TEOPETHUYECKOM arapaTe HCCIemoBa-
Telsl, HO KaK WHCTPYMEHT MO3HAHMS B3aMMOOTHOIICHHS 3JIEMEHTOB — PEAJICH M B TAKOM
cllydae HMMECT T[OJHOE TPaBO ObITh OIMCAHHBIM B AaCMEKTE CTPYKTYPHOCTH W
byukimonansHocTH. 33

In Ankntpfung an Alekseev kann das angesprochene Medium als ,orientali-
scher Text’ benannt und damit als umfassende thematische (zum Zweck der
Untersuchung gesetzte) Einheit verstanden werden, deren metatextliche Konsis-
tenz sich durch einen expliziten oder implizit erschliefbaren Bezug seiner ein-
zelnen konstitutiven Elemente auf den Orient ergibt. Ob und inwiefern diese
Bezugsgrofe ,Orient® semantisch eingehegt werden kann (und wie sie sich zum
Begriff ,Asien‘ verhalt), wird in Kapitel 3 zur Diskussion stehen.

Uber Alekseev hinausgehend meint das Medium des ,orientalischen Textes
hier mehr als nur literarisch-kiinstlerische Texte und begrenzt sich, zumindest
als theoretische Vortberlegung, auch nicht auf in natirlichen Sprachen schrift-
lich niedergelegte Wortkonvolute (wenngleich die im Rahmen dieser Studie
analysierten Quellentexte fast ganzlich unter diese Kategorie fallen). ,Text® soll
hier also nicht im alltagssprachlichen Verstindnis und nicht zwingend plastisch
gedacht werden, sondern in Anlehnung an die spate Kultursemiotik Lotmans
als abgrenzbare Einheit einer Mitteilung resp. Information, die in einem Kom-
munikationsvorgang zwischen Sender und Empfanger ausgetauscht wird. So
verstandener Text muss also nicht zwingend in einer natirlichen Sprache, auf
jeden Fall aber in einer semiotischen Sprache kodiert sein (kann also auch z.B.
in Form eines Bildes geduflert werden). Insbesondere Lotmans Modell der Se-
miosphare und sein damit einhergehendes Verstindnis der Grenze als eines be-
sonders potenten Generators neuer Information (d.h. neuen Textes) kann im
Folgenden dazu dienen, ein raumlich vorstellbares Bild der Funktionsweise von
Rezeptionsprozessen zu gewinnen.

Lotman definiert die Semiosphire als kulturwissenschaftliche Entsprechung
zum naturwissenschaftlichen Konzept der Biosphidre und damit als ,semioti-
schen Raum®, der die irreduzible Vorausetzung jeglichen semiotischen Akts
(Semiose) darstellt. Ein einzelner Kommunikationsvorgang zwischen Sender
und Empfanger kann also nicht isoliert, sondern nur innerhalb dieses Raums

35 Ebd., S.25. Vgl. hierzu Lotman 1993, S. 88f.: ,Es muR jedoch hervorgehoben werden, daf3
die Realitdt der Forscherdeskription nicht ginzlich mit der Realitat der Leserrezeption
zusammenfillt: fir den beschreibenden Forscher ist die Hierarchie von gleichsam
ineinandergelegten Texten real; fiir den Leser ist nur ein einziger Text real: der vom
Autor geschaffene. [...] Indem der Informationsempfinger den vom Autor geschaffenen
Text als einzigen rezipiert, betrachtet er alles diesem Text Ubergeordnete als eine
Hierarchie von Kodes, die die verborgene Semantik des einen, ihm real vorliegenden
Kunstwerks erschlieffen.”

37

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

funktionieren; aller Kommunikation muss notwendigerweise bereits eine se-
miotische Erfahrung vorausgehen. Es handelt sich im Grunde um eine bewusst
tautologische Bestimmung, insofern sie besagt, dass die Semiose die Semiose er-
moglicht. Der semiotische Raum — die Semiosphire — besteht damit nicht aus
der Summe einzelner semiotischer Sprachen, sondern ist deren Bedingung; au-
Berhalb der Semiosphare existieren weder Kommunikation noch Sprache. We-
niger technisch formuliert bedeutet die Semiosphire zugleich Ergebnis und
Voraussetzung der Entwicklung von Kultur.3¢

Lotman charakterisiert die Semiosphire, die er dynamisch denkt, einerseits
durch Heterogenitat: In ihr kursieren verschiedene Sprachen unterschiedlichen
Alters und es kommt zu einer stindigen Erneuerung der Codes. Andererseits ist
sie asymmetrisch in Zentrum und Peripherie strukturiert, wobei die Sprachen
mit dem groften organisatorischen Entwicklungsgrad das Zentrum bilden.
Dem Zentrum eignet eine Tendenz zur Selbstbeschreibung, die sich als organi-
satorisch notwendige Komplexititsreduktion verstehen lasst. Wenn es in die-
sem Zuge den Anspruch einer Metabeschreibung der gesamten Semiosphire
auf der Grundlage der eigenen Normen (resp. der eigenen ,,Grammatik®) ent-
wickelt, so erhoht sich dadurch zwar die strukturelle Organisation des Systems
(resp. des Zentrums), aufgrund der damit einhergehenden Vereinheitlichung
der Semiosphire reduziert sich aber auch die Fahigkeit zur Produktion neuer
Information (neuen Textes).3”

Gegen diesen Vereinheitlichungsanspruch des Zentrums begehrt die Innova-
tionskraft der Grenze auf, der fir die dynamische Konzeption der Semiosphire
entscheidende Bedeutung zukommt. Vorderhand ermoglicht sie, Heterogenitit
und Asymmetrie der Semiosphare zu verschleiern: Das Innere des semiotischen
Raums sucht sich in Opposition zu einem Auflen zu homogenisieren, sich ,aus
der ersten Person® gewissermaflen als Individuum (auch im lateinischen Wort-
sinn) selbst zu beschreiben:

»Einer der grundlegenden Mechanismen der semiotischen Individuation ist die Gren-
ze. Diese Grenze lasst sich als Linie beschreiben, an der periodische Formen enden.
Der Raum innerhalb dieser Grenze wird als ,unser eigener’, als ,vertraut’, ,kulti-
viert’, ,sicher’, ,harmonisch organisiert” usw. erkldrt. Ihm steht der Raum ,der anderen*
gegentiber, der als ,fremd", ,feindlich’, ,gefihrlich‘ und ,chaotisch* gilt.“3%

Die Grenze garantiert also das Ordnungsstreben des Zentrums, unterlauft die-
ses aber zugleich an der Peripherie. Die semiotische Mark erweist sich damit als
die Zone, welche die Entstehung neuer Information in besonderem Mafle be-
gunstigt:

36 Vgl. Lotman. Jurij M.: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur. Aus
dem Russischen von Gabriele Leupold und Olga Radetzkaja. Berlin: Suhrkamp 2010,
S.163-165.

37 Vgl. ebd., S. 166-170.

3% Ebd., S.174.

38

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Bereiche der Semiosphire, die im Zentrum des kulturellen Raums liegen und die
Ebene der Selbstbeschreibung erreichen, werden dadurch straff organisiert und begin-
nen sich selbst zu regulieren. Gleichzeitig verlieren sie aber ihren dynamischen Cha-
rakter, sie erschopfen ihren Vorrat an Unbestimmtheit und werden starr und entwick-
lungsunfihig. An der Peripherie — je weiter vom Zentrum, desto deutlicher — wird das
Verhiltnis zwischen der semiotischen Praxis und der ihr aufgezwungenen Norm im-
mer konflikttrachtiger. Die normgerechten Texte hingen ohne reales semiotisches
Umfeld in der Luft, und die Werke, die aus der realen Umgebung hervorgehen, treten
in Widerspruch zu der kiinstlichen Norm. Dies ist das Gebiet der semiotischen Dyna-
mik. Hier entsteht das Spannungsfeld, in dem kiinftige Sprachen sich entwickeln.“3?

Diese Prozesse konnen zur Herausbildung peripherer Zentren fihren, die nun
ihrerseits einen Anspruch auf Metabeschreibung der Semiosphare entwickeln.*

Die Grenze kommt einem ,,Ubersetzungsmechanismus® gleich. Sie ist mehr-
sprachig, da sie an beiden kulturellen Entitaten, die sie zugleich verbindet und
auseinanderhalt, Anteil hat. Als ,filternde Membran® ubertrigt sie Texte aus
einer aufferhalb gelegenen Semiotik in die innerhalb gelegene Semiotik. Die
importierten Texte fiigen sich so einerseits in die innere Semiotik ein, behalten
jedoch das Kennzeichen der ,fremden‘ Herkunft. Wie Lotman weiter expliziert,
fungiert die Grenze nicht nur makroperspektivisch zur Scheidung eines Innen
und Auflen der gesamten Semiosphire; sie vermag ebenso deren Innenraum in
zahlreiche Sub-Semiosphiren zu unterteilen. Insofern also Grenzen den semio-
tischen Raum durchgehend prigen, erfihrt eine im Umlauf befindliche Mittei-
lung eine stetige Neutibersetzung und damit Transformation. Folglich gene-
riert die Semiosphire stets ,,lawinenartig® neue Information. Das Zentrum, so
Lotman weiter, erscheint als ,normal“ und ,farb- und geruchlos“. Indem es sei-
ne Norm etabliert, ,normalisiert’ es sich so weit, dass seine Existenz einfach ,ge-
geben® ist. Die Peripherie tragt demgegenitiber eine starke Farbung; setzt sie sich
aber durch, verschiebt sie sich also ins Zentrum, so ,,verblasst®, d.h., normali-
siert sie sich. Schlieflich lenkt Lotman den Blick auf den permanenten Dialog,
der sich in der Grenzregion zwischen verschiedenen Semiosphiren (oder Sub-
Semiosphiren) in einer gemeinsamen Sprache, einer Koine, vollzieht und
wkreolisierte” semiotische Systeme gebiert.4!

Orientrezeption oder Orientwahrnehmung*? kann also als Kommunikations-
situation verstanden werden, in der die russische (imperiale) Kultur gegeniiber
dem Orient ,auf Empfang“# gestellt ist und von der Peripherie her ,orientali-
schen Text* in die eigene Semiotik aufnimmt, ibersetzt und assimiliert. In der
Konsequenz von Lotmans Uberlegungen erfolgt ein solcher Rezeptionsvorgang

7 Ebd., S.178.

40 vgl. ebd., S. 179.

41 vgl. ebd., S. 182, 184, 187, 189f.

42 Der Begriff ,Wahrnehmung® wird in dieser Arbeit als Synonym von ,Rezeption* (resp. als
stilistische Alternative) im oben benannten formalisierten Sinne verwendet. Er bezeich-
net somit keinen philosophisch oder psychologisch verstandenen kognitiven Vorgang.

4 Vgl. ebd., S. 196.

39

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht ohne transformative Wirkung auf die rezipierende Kultur, selbst wenn sie
eine koloniale Vereinnahmung in Bezug auf die sendende Kultur ausiibt. Der
Textimport von auffen stellt gemaf§ dieser Auffassung einen wesentlichen kon-
stitutiven Faktor der Selbstbeschreibung des Zentrums, also der empfangenden
Kultur. Diese These wird im Verlauf der Arbeit in Bezug zur Rezeption orienta-
lischer Religionen zu setzen und daran zu messen sein.*

Die Grenzlage und damit auch das Zentrum sind einerseits konkret geogra-
fisch zu verstehen (im Fall Russlands betrifft dies die Ausdehnung des Machtbe-
reichs besonders in den Kaukasus, nach Sibirien und Zentralasien#), anderer-
seits aber auch kulturtopologisch. Das Zentrum ist primar insofern Zentrum,
als es sich selbst als solches beschreibt (in Gegenuberstellung zur Grenze). Es ist
damit kulturell innerhalb der Semiosphare an seine Zentralitat gebunden, aber
geografisch flexibel. Zentralitat mag also nicht zwingend auf eine Lokalisierung
etwa in der Hauptstadt St. Petersburg angewiesen sein; sie kann von mobilen
Personen, Publikationen, Praxen etc. getragen und im geografischen Raum ver-
schoben werden und somit ihren Status behalten, solange sie als zentral semio-
tisiert wird. Gleiches gilt fir die Grenze. Ein Kontakt mit ihr erfordert nicht

4 Fiir eine bereits vorliegende religionswissenschaftliche Studie, die in vielen Punkten mit
Lotmans Semiosphire kompatibel wire, siche Chidester, David: Savage Systems: Colonia-
lism and Comparative Religion in Southern Africa. Charlottesville/London: University Press
of Virginia 1996. Der Autor untersucht eine kategoriale Transformation, in deren Zuge
die anfingliche europiische Negierung der Existenz von Religion in afrikanischen Kultu-
ren sich zu einer Bestitigung des Vorhandenseins von Religion wandelte. Dieser Prozess
war Chidester zufolge an die Etablierung kolonialer politischer Kontrolle gekniipft, voll-
zog sich aber vor der Verfestigung der europdischen Herrschaft in einer offenen frontier
zone, die kulturvergleichende Kontakte mit der ansissigen Bevdlkerung ermoglichte
(wenn auch unter asymmetrischen Bedingungen), als deren Resultat nicht nur afrikani-
sche Religionen ,erfunden® wurden, sondern sich auch Riickwirkungen auf das europai-
sche Verstandnis von (Welt-)Religion(en) ergaben (vgl. S. 16-29).

Susi Frank hat bereits 1998 die Genese der Kaukasusthematik der russischen Literatur mit
gewissem Bezug auf Lotman in einem Feld des durch die Grenzsituation angeregten rus-
sischen ,kreolisierten Orientalismus® verortet und spiater noch expliziter Lotmans Grenz-
modell als paradigmatisch gerade fiir die Funktionsweise imperialer (und weniger der na-
tionalstaatlichen) Peripherien bewertet, vgl. Frank, Susi K.: ,Gefangen in der russischen
Kultur. Zur Spezifik der Aneignung des Kaukasus in der russischen Literatur®. In: Die
Welt der Slaven 43 (1998), S.61-84; dies.: ,Thesen zum imperialen Raum am Beispiel
Russland®. In: Grob, Thomas; Previsi¢, Boris; Zink, Andrea (Hrsg.): Erzihlte Mobilitdt im
ostlichen Europa. (Post-)imperiale Riume zwischen Erfabrung und Imagination. Tibingen:
Francke Verlag 2014, S. 197-219, hier bes. S. 216-219. In letzterem Aufsatz weist Frank ne-
ben dem Kaukasus auch auf die Bedeutung Sibiriens als Peripherie hin. Zaal Androni-
kashvili schlagt aufferdem vor, den Kaukasus in Anlehnung an Victor Turner als limina-
len Schwellenraum zu verstehen, der sich mit weiteren theoretischen Beziigen (Carl
Schmitt und Michail Bachtin) und anhand literarischer Beispiele als ,ChroNomotopos®,
als ,a-topischer®, ,a-chronischer und ,a-nomischer® Grenzraum modellieren lasst, vgl.
Andronikashvili, Zaal: ,Der Kaukasus als Grenzraum. Ein atopos russischer Literatur®. In:
Kilchmann, Esther; Pflitsch, Andreas; Thun-Hohenstein, Franziska (Hrsg.): Topographien
pluraler Kulturen. Europa von Osten her geseben. Berlin: Kulturverlag Kadmos 2011,
S. 41-74, hier S. 47.

45

40

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwingend eine Reise — auch die sprichwortlich gewordene ,Lehnstuhlwissen-
schaft® des 19. Jahrhunderts kann eine Begegnung mit der Grenze abbilden,
wenn im Lehnstuhl, der hier das ruhende Zentrum symbolisiert, ein ,periphe-
rer Text gelesen wird (der damit in der Regel schon einen ersten Importschritt
durchlaufen hat). Entscheidend ist dabei, dass der Text als peripher erscheint,
also im hier gegebenen Fall als orientalisch und damit als einer urspringlich
fremden Semiotik entstammend. Zusammenfassend (und vereinfachend) lasst
sich sagen, dass Zentrum und Peripherie, im Sinne Lotmans gedacht, der steti-
gen semiotischen Stabilisierung bedurftige Zuschreibungsprozesse benennen,
die aus der Perspektive einer jeweiligen (Sub-)Semiosphire erfolgen (deren
Zentrum aus der Perspektive einer anderen Sub-Semiosphire Peripherie sein
kann) und nur so lange gelten, als die Zuschreibung dieser Asymmetrie auch
unter dem transformativen Einfluss der von der Grenze her importierten Texte
aufrechterhalten werden kann.

Geht man also davon aus, dass das Importgut auf die empfangende Kultur
veraindernde Wirkung hat, indem es semiotisch eingeburgert wird (ohne, zu-
mindest zu Beginn, die Signatur der Fremdheit zu verlieren) resp. zu ,kreoli-
schen“ Mischformen fihrt, so darf in diesem Sinne auch von ,Konstruktion® die
Rede sein. Mit ,Konstruktion® sei hier also nicht gemeint, dass im Zuge einer
Fremdbeschreibung das beschriebene Objekt an sich ,erfunden® werde und kei-
ne auflersprachliche Referenz besitze. Jedoch muss beim Import des Textes zur
Aufnahme in den eigenen semiotischen Raum eine Ubersetzung und damit
eine Neukonstitution vonstattengehen, die folglich fir die empfangende Kultur
eine Konstruktion ergibt. Fir die Sender-Kultur wird diese Konstruktion dann
relevant (und ggf. problematisch), wenn sie in dieser neukonstruierten Form re-
importiert wird, wenn also z.B. eine europiische ,Erkenntnis‘ tiber den Orient
fiur den Orient selbst zu einem Faktor der Identititsstiftung gerat (wobei der
Riickimport allerdings wiederum einen Ubersetzungsvorgang zu durchlaufen
hatte).46

Mit Blick zuriick auf den Ausgangspunkt des Gedankengangs kann nun fest-
gehalten werden, dass ein Said’scher Orientalismus dem Modell der Semio-
sphire resp. ihrem Funktionsmechanismus der Rezeption nicht als generelle
Pragung vorangeht. Orientalismus ist ein Operationsmodus, der sich bereits in-

46 In seinen Ausfithrungen zu den ,Mechanismen des Dialogs“ beschreibt Lotman ein fiinf-
stufiges Modell des Rezeptionsvorganges, das hier nicht in allen Punkten iibernommen
wird. Fiir obige Feststellung relevant sind v.a. die Phasen 4 und 5, die eine Umkehr von
sendender und empfangender Instanz bedeuten: ,4. Die ,Ausloser‘-Texte gehen vollig in
der rezipierenden Kultur auf, die nun selbst in eine aktive Phase eintritt und anfingt, in
schneller Folge neue Texte hervorzubringen. [...] 5. Die rezipierende Kultur, in deren
Raum sich das Zentrum der gemeinsamen Semiosphire verlagert hat, nimmt die Posi-
tion des ,Senders* ein und wird selbst zur Quelle eines Stroms von Texten, die in andere,
von ihren Standpunkt aus periphere Regionen der Semiosphire geschickt werden® (Lot-
man 2010a, S. 197).

41

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nerhalb der Semiosphire und nicht allgemein, sondern in konkreten Fallen
vollzieht. Das Medium des ,orientalischen Textes* muss als unmarkiert gedacht
werden, insofern es eine theoretische Abstraktion darstellt (wenn also der Kom-
munikationsakt modellhaft und ohne Referenz auf Beispiele vorgestellt wird).
Faktisch erhilt es, folgt man Lotmans Konzept der Grenze, bereits im Zuge des
Imports in die Semiosphire durch den Ubersetzungsvorgang eine erste Markie-
rung. Die Art dieser Farbung zu beleuchten, stellt sich der kulturwissenschaftli-
chen Analyse als Aufgabe.

2.2 Foucault und Lotman: Brider im Geiste?

In beiden Nachworten zu den deutschen Ausgaben von Lotmans Biichern Die
Innenwelt des Denkens und Kultur und Explosion machen Susi Frank, Cornelia
Ruhe und Alexander Schmitz auf die Moglichkeit aufmerksam, den russischen
Semiotiker mit Michel Foucault ins Gesprich zu bringen und nach Gemein-
samkeiten zu fragen.#’ Die unten stehenden Uberlegungen wagen sich an dieses
Unterfangen heran und unterbreiten einen Vorschlag, wie die beiden Theoreti-
ker zusammengelesen werden kénnen. Dem Vorbehalt, ein direkter ideeller Be-
zug sei wenig wahrscheinlich angesichts einer im Wesentlichen erst in den
1990er-Jahren in Russland einsetzenden Foucault-Rezeption, steht entgegen,
dass eine gewisse Beeinflussung Lotmans durch Foucault wenigstens nicht un-
moglich ist, denn in der Innenwelt des Denkens findet sich ein — nicht sehr aus-
fuhrlicher — Verweis auf Die Ordnung der Dinge, genauer auf eine Passage gegen
Ende des Buches, in der Foucault seine einleitende berihmte Analyse des Ge-
maldes Las Meninas von Diego Velizquez noch einmal aufgreift. Lotman ver-
wendet dabei die franzosische Originalausgabe (Les mots et les choses, 1966) und
nicht die russische Ubersetzung, die schon in der Sowjetunion erhiltlich war
(Slova i vesti, 1977).48 Ungeachtet dieses sehr punktuellen Bezugs, der keinen di-
rekten Theorie-Import belegt, aber doch immerhin nachweist, dass Lotman von
Foucault wusste, gilt es im Folgenden wesentliche Theorie-Elemente beider
Autoren so zu parallelisieren, als habe ein tatsiachlicher Ideen-Austausch bestan-
den. Diese Uberlegungen sollen ermoglichen, das zuvor mithilfe Lotmans defi-
nierte Medium des ,orientalischen Textes® mit dem Diskursbegriff Foucaults zu-
sammenzufithren. Als Voraussetzung einer solchen Kombination des kulturse-

47 Vgl. Lotman 2010a, S. 392 und ders.: Kultur und Explosion. Aus dem Russischen von Do-
rothea Trottenberg. Berlin: Suhrkamp 2010, S. 238f.

4 Vgl. Lotman, Ju. M.: Vautri mysljastich mirov. Sankt-Peterburg: Azbuka 2014, S. 87. Die
deutsche Lotman-Ubersetzung zitiert an dieser Stelle die deutsche Foucault-Ubersetzung ,
vgl. Lotman 2010a, S. 81.

4 Foucault wiederum verstarb zu friih, als dass er das hier im Vordergrund stehende Spit-
werk Lotmans Giberhaupt zur Kenntnis hatte nehmen kénnen.

42

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miotischen und des diskursanalytischen Ansatzes sind vorab einige weitere
Grundsatzbegriffe Lotmans zu erldutern.

Lotmans Spatwerk steht im Ruf, eine Abkehr von der fir die Geschichte der
Semiotik einflussreichen strukturalistischen Linguistik Ferdinand de Saussures
zu vollziehen. So schreiben Andreas Schonle und Jeremy Shine in der Einlei-
tung zu einem einschligigen Sammelband:

»L...] Lotman undertakes a critique of Saussurean linguistics. The Saussurean notion of
a code that predates and determines any message that speakers convey to their ad-
dressees obscures the historical being of languages, turning natural languages into arti-

ficial codes. Lotman clearly implies that the concept of code should be discarded
[...].<30

Fir Saussure teilt sich die Sprachgesamtheit (langage) resp. die menschliche
Sprachbefahigung (faculté du langage) in ein durch das Kollektiv determiniertes,
auf sozialer Konvention beruhendes intersubjektives Regelsystem bzw. Zei-
chensystem der Sprache (langue), das hinter der jeweils individuell realisierten,
in konkreter Kommunikation geduflerten Rede (parole) steht. Zwar hingen
langue und parole unweigerlich zusammen, doch gilt fiir den Genfer Sprachwis-
senschaftler erstere als Norm und verbindender Zusammenhalt der anderen
Manifestationen der Sprachgesamtheit (/angange) und damit als fir die Linguis-
tik primar relevant.’! Ubertragen in die Terminologie Lotmans steht Saussures
parole fur den Text, wihrend langue (bis zu einem gewissen Grad) dem Code
entspricht.5? Die im letzten Satz des oben angeftihrten Zitats formulierte These,
Lotman impliziere eine Aufgabe des Code-Konzepts, muss vorerst mit Vorsicht
behandelt werden. Das Verhiltnis des spaten Lotman zum Code ist ambivalent
und nicht in durchgehend konsistente Terminologie tberfithrbar, was auch
Schonle und Shine nicht entgeht, die damit Lotmans begriffliche Uneindeutig-
keit in ihrer Argumentation teilweise reproduzieren.’® Zutreffender lasst sich
sagen, dass Lotman die Bevorzugung des Codes (langue) vor dem Text (parole)
kritisiert, die Saussure’sche Grundunterscheidung aber tiber weite Strecken ge-
rade deswegen beibehalt, weil er sie anders konfiguriert.

Die Bedeutung des Textes fir Lotmans Semiotik gelangt in den Anfangspas-
sagen der Innenwelt des Denkens v.a. implizit zum Ausdruck:

50" Schénle, Andreas; Shine, Jeremy: ,Introduction®. In: Schonle, Andreas (Hrsg.): Lotman
and Cultural Studies. Encounters and Extensions. Madison: The University of Wisconsin
Press 2006, S. 3-35, Zitat S. 8.

Vgl. de Saussure, Ferdinand: Cours de linguistique générale. Paris: Editions Payot & Rivages

1995 [1916], S. 23-32.

52 Vgl. Lotman 20104, S. 15.

53 Vgl. Schonle, Schine 2006, S. 8. Zu beachten ist, dass die Innenwelt des Denkens streng ge-
nommen keine Monografie darstellt, sondern eine ,autorisierte Kompilation® verschiede-
ner Texte aus verschiedenen Schaffensperioden, vgl. ebd., S.32, Anm. 13. Allerdings bau-
en Schonle und Shine ihr Argument trotz dieser Feststellung auf einem tendenziell inte-
gralen Verstindnis des Spatwerks auf.

51

43

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Das System de Saussures, das das semiotische Denken iiber lange Zeit bestimmte, be-
vorzugt offensichtlich die Erforschung der Sprache vor der der Rede und der Struktur
des Codes vor der des Textes. Die Rede und ihre abgegrenzte, artikulierte Hypostase —
der Text — interessieren den Linguisten nur als Rohmaterial, als Manifestation der
sprachlichen Struktur. Alles, was in der Rede (resp. in einem Text) relevant ist, ist in
der Sprache (resp. im Code) gegeben. Elemente, die im Text vorkommen, aber keine
Entsprechung im Code haben, sind nicht bedeutungstragend.“*

Wenn aus diesen Zeilen in Umkehr der Vorzeichen Lotmans Position einer
Aufwertung des Textes berechtigterweise herausgelesen werden kann — er for-
muliert keine explizite These —, so bedeutet dies allerdings gerade nicht eine
Abwendung vom Code-Begriff. Vielmehr halt Lotman an ihm fest, um eine we-
sentliche Differenz zu Saussure zu setzen: Bei letzterem operieren die Kommu-
nikationsteilnehmer ,annaherungsweise“ mit dem gleichen Code, d.h. dem
gleichen Zeichensystem der langue.>> Fir Saussure bestehe, betont Lotman, die
Aufgabe der Sprache in einer moglichst prazisen Ubermittlung von Informati-
on; Nichtverstehen gelte im Sinne des Wissenschaftspositivismus des 19. Jahr-
hunderts als Ubel.5¢ Fir Lotman selbst ist eine Informationstibermittlung ohne
Bedeutungstransformation v.a. dann denkbar, wenn kiinstliche Sprachen resp.
kiinstliche Kommunikationsanordnungen in Betracht stehen und dabei der
gleiche Code bei Empfinger und Sender vorausgesetzt wird. Eine ,symmetri-
sche Umbildung® von Information in diesem Stil erkennt er auch bei der Lo-
sung mathematischer Aufgaben, die eine exakte Riickiibersetzung ermoglichen
und folglich keine neue Information resp. keinen zusatzlichen Text erzeugen.
Anders verhalt es sich demgegentber besonders bei nattrlichen Sprachen, die
eine ,asymmetrische Umbildung® implizieren: Sender und Empfinger benut-
zen nie den genau gleichen Code, was nicht zuletzt damit zu tun hat, dass
Codes nicht nur synchron funktionieren, sondern auch diachron in ein ,semio-
tisches Gedichtnis der Kultur® eingebunden sind. Folglich ist immer eine
Ubersetzungsleistung und entsprechend die Produktion neuen Textes notwen-
dig.’” Wie schon aus den oben stehenden Ausfihrungen zur Semiosphire er-
sichtlich wurde, stellt diese Asymmetrie zugleich eine wesentliche Funktion
von Kultur insgesamt dar.

34 Lotman 2010a, S. 19 (Hervorhebung im Original). Liest man vor diesem Hintergrund das

obige Zitat des friheren Lotman zur russischen Komddie des 18. Jahrhunderts als einem

Text (vgl. Kap. 2.1), das mit der Unterscheidung von Invarianz und Varianz argumentiert

und dabei den Fokus auf die Invarianz als Systembegriindung legt, so zeigt sich darin

noch eine Nihe zu Saussure (die Invarianz wire als langue, die Varianz als parole zu le-

sen).

»...] tous reproduiront, — non exactement sans doute, mais approximativement — les

mémes signes unis aux méme concepts® (Saussure 1995, S. 29).

56 Vgl. Lotman 2010a, S. 27f.

57 Vgl. ebd., S. 21-24. Lotman kritisiert Saussures Primat der Synchronie vor der Diachronie,
vgl. ebd., S. 15£.

55

44

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In einem Kapitel von Kultur und Explosion flieen Code und Geschichte zu
einer Definition von Sprache zusammen:

»Faktisch ist das Auswechseln des Terminus ,Sprache® gegen den Terminus ,Kode* kei-
neswegs so gefahrlos, wie es den Anschein hat. Der Terminus ,Kode* birgt die Vorstel-
lung einer soeben erst geschaffenen, kinstlichen und durch spontane Vereinbarung
eingefiihrten Struktur. Ein Kode impliziert nicht Geschichte, das heiflt, psychologisch
orientiert er uns auf eine kiinstliche Sprache, die auch als ideales Modell von Sprache
generell angenommen wird. ,Sprache® hingegen erzeugt unbewusst eine Vorstellung

der historischen Ausdehnung von Existenz. Sprache ist ein Kode plus seine Geschich-
te.«8

Es ist diese Textstelle, genauer der erste Satz des Zitates, den Schonle und Shine
als implizite Aufgabe des Code-Konzepts lesen, obwohl Code hier explizit als
Definiens von Sprache erscheint. Auch der in der Beschreibung der Semiospha-
re dominierende Sprach-Begriff liest sich in Anlehnung an die zitierte Defini-
tion aus Kultur und Explosion als historisch gewachsene Summe von Codes:

,In jedem synchronen Schnitt durch die Semiosphare treffen somit verschiedene Spra-
chen in verschiedenen Entwicklungsstadien aufeinander, und bestimmte Texte stehen
in einem ihnen fremden sprachlichen Kontext, in dem die Codes, mit denen sie dechif-
friert werden konnten, gar nicht vorhanden sind.“>?

Lotman erklirt den Code also nicht fir obsolet; vielmehr garantiert eine Plura-
litat von Codes die Textgenerierung und damit einen grundlegenden Funkti-
onsmechanismus der Kultur.

Im Nachgang der Ausfihrungen zum Code assoziieren Schonle und Shine
Lotmans poststrukturalistisches Sprachverstaindnis mit dem Diskurs-Begriff bei
Foucault:

»,Now, in the wake of Foucault’s works, the term used to designate the ways in which
language serves not only to denote but also to construct reality is discourse. The term
discourse captures the normative function of language, the ways in which language ex-
ercises power over our modeling of reality. We believe that discourse most aptly renders
Lotman’s sensitivity to the ambivalent function of language, to its ability to convey at
once referential and normative representations.“°

Bevor diese vage Konzeptiibertragung aufgegriffen und auf ihre Tragfahigkeit
hin untersucht wird, ist zu bemerken, dass die von Schonle und Shine Lotman
zugeschriebene Absage an den Code deutlicher auf Foucault zuzutreffen
scheint, dessen Diskursbegrift auf eine Aufhebung der Saussure’schen Differenz
von langue und parole verweist. In der Archdologie des Wissens definiert Foucault
den Diskurs als ,Menge von Aussagen [...], insoweit sie zur selben diskursiven
Formation gehoren® und halt weiter fest: ,Er wird durch eine begrenzte Zahl
von Aussagen konstituiert, fiir die man eine Menge von Existenzbedingungen

58 Lotman 2010b, S. 11.
39 Lotman 2010a, S. 168.
60 Schonle, Shine 2006, S. 8 (Hervorhebungen im Original).

45

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

definieren kann.“¢! Auf dem zentralen Begriff der Aussagen (énoncés) ruhen
Foucaults erkenntnistheoretische Annahmen ebenso wie eine Vielzahl metho-
dologischer Anschlussfragen. Denn aus der epistemologischen Einsicht, dass
die Aussagen als Zeichen nicht jenseits der Sprache auf ,Inhalte oder Reprisen-
tationen“ verweisen, sondern als Praktiken auf der Ebene der Sprache ,,systema-
tisch die Gegenstinde bilden, von denen sie sprechen®®?, ergibt sich das Unter-
fangen, die Bildung dieser Gegenstinde in ihrer Systematik und geméaf§ den Re-
geln ihrer Formation zu erfassen. Es geht im Kern darum zu untersuchen, wo
und warum bestimmte Aussagen in bestimmten Kontexten auftreten und die
Moglichkeit ihres Auftretens — ihre Existenzbedingung — tiber ihre Stellung in
einem Beziehungsgeflecht von Aussagen zu verstehen. Foucault strebt also da-
nach, ,die Aussage in der Enge und Besonderheit ihres Ereignisses zu erfassen;
die Bedingungen ihrer Existenz zu bestimmen, auf das Genaueste ihre Grenzen
zu fixieren, ihre Korrelationen mit den anderen Aussagen aufzustellen, die mit
ihm [dem diskursiven Feld, S.R.] verbunden sein kdnnen, zu zeigen, welche an-
deren Formen der Auflerung sie ausschlieft“.6> Die Ausgangsfrage ,[...] wie
kommt es, daf§ eine bestimmte Aussage erschienen ist und keine andere an
ihrer Stelle?“®* beantwortet Foucault also nicht aufgrund der Interpretation ei-
nes historisch-gesellschaftlichen Umfelds; er untersucht sie auf der Ebene der
Aussagen selbst. Dieses ,Archiologie“ genannte analytische Vorgehen vollzieht
sich daher, mit Saussure gesprochen, auf der Ebene der parole. Die Differenz zu
Saussure ergibt sich aus der Einsicht, das Zustandekommen der Regelhaftigkeit
der Aussagen nicht mit einem dahinter liegenden Ordnungssystem (langue) zu
erkliren, sondern auf der Ebene der parole selbst zu verorten, also zu ergriin-
den, wie die Aussagen sich aufeinander beziehen und inwiefern die Moglich-
keit ithres Erscheinens sich erst (und nur) aus diesen Zusammenhangen erkla-
ren lasst. Foucault fihrt demnach langue und parole auf einer Ebene zusammen
und denkt sie als nicht voneinander trennbar. Mit anderen Worten siedelt er
die Genese von langue auf der Ebene von parole an. Aus diesem Zusammenfall
folgt auch eine andersgeartete Perspektive auf Intentionalitit und Individuali-
tat. Bei Saussure verhalt sich das Individuum zur /langue passiv und ,nichtvor-
satzlich‘; es realisiert hingegen seine personliche Intention unter Riickgriff auf
den ,,Code der langue“ in der parole:

»La langue n’est pas une fonction du sujet parlant, elle est le produit que I'individu en-
registre passivement; elle ne suppose jamais de préméditation, et la réflexion n’y inter-
vient que pour I'activité de classement dont il sera question p. 170 sv. La parole est au
contraire un acte individuel de volonté et d’intelligence, dans lequel il convient de dis-

61 Foucault, Michel: Archdologie des Wissens. Aus dem Franzosischen von Ulrich Koppen.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981. S. 170.
62 Ebd., S.74.
63 Ebd., S.43.
64 Ebd., S. 42.

46

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tinguer: 1° les combinaisons par lesquelles le sujet parlant utilise le code de la langue
en vue d’exprimer sa pensée personnelle; 2° le mécanisme psycho-physique qui lui per-
met d’extérioriser ces combinaisons.“®’

Foucault hingegen ist es darum zu tun, ,ein posttives UnbewufStes des Wissens zu
enthtillen: eine Ebene, die dem Bewuftsein des Wissenschaftlers entgleitet und
dennoch Teil des wissenschaftlichen Diskurses ist [...]¢.¢6 Dass sich dieses Un-
bewusste in der Regelhaftigkeit der Aussagen, also in der parole, manifestiert, ist
oben verdeutlicht worden. Die parole ist somit fir Foucault — im Gegensatz zu
Saussure — ein Bereich, in dem die Intentionen des Individuums nicht zum Tra-
gen kommen.

Lotman, um wieder zu ihm zurtickzukehren, geht unter den Bedingungen
der ,Autokommunikation“ (d.h. eines Informationsflusses in die Richtung
»~ICH-ICH® statt ,ICH-ER“) von einer gegenseitigen Austauschbarkeit von
Code und Text aus, also von Umdeutungsvorgingen, als deren Resultat Texte
als Codes und Codes als Texte gelesen werden konnen.” Abgesehen von die-
sem spezifischen Fall, der die Differenz von Code und Text, dhnlich wie Fou-
cault, authebt, hat eine im Vergleich zu Saussure abgewandelte Dichotomie
von Code/Sprache und Text v.a. zur Charakterisierung einzelner Kommunikati-
onsakte Bestand. Eine Engfiihrung von Lotman und Foucault bietet sich daher
v.a. dann an, wenn die kultursemiotische Makroperspektive — als Totale von
Kommunikationsvorgingen — ins Spiel kommt. Was Schonle und Shine nur
andeuten, vermag in einem direkten Vergleich an Profil zu gewinnen.

Foucault verwendet in der Archdologie des Wissens zwei Begrifte, die auch fur
Lotman zentral sind, namentlich Raum und Zeit:

»Sie [die diskursive Praxis, S.R.] ist eine Gesamtheit von anonymen, historischen, stets
im Raum und in der Zeit determinierten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und
fur eine gegebene soziale, 6konomische, geographische oder sprachliche Umgebung
die Wirkungsbedingungen der Aussagefunktion definiert haben.“¢8

Wenn weiter die transhistorische Einheit eines Diskurses einen ,begrenzten
Kommunikationsraum*“®® definiert, so legt sich mit Blick auf den semiotischen
Raum der Gedanke nahe, Diskurs und Semiosphare in eins zu setzen. Der von
Foucault fir seine Definition von Diskurs (s.0.) verwendete Ausdruck der ,,dis-
kursiven Formation“ weckt durch seine Bestimmung als ,,ahnliches System der
Streuung® von Aussagen vorab die Assoziation einer Gleichzeitigkeit und einer

65 Saussure 1995, S. 30f.

%6 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften. Aus
dem Franzosischen von Ulrich Képpen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1974, S. 11f. (Hervor-
hebung im Original).

67 Vgl. Lotman 2010a, S. 44f. u. 48.

68 Foucault 1981, S. 171.

9 Vgl. ebd., S. 183.

47

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdehnung in der Fliche.”® Diskurs wie Semiosphire sind aber, mit Lotman
gesprochen, durch einen ,synchronen Schnitt“ nicht vollstindig zu charakteri-
sieren; ihnen eignet notwendigerweise auch eine diachrone Dimension. Fou-
cault fihrt in diesem Zusammenhang den Begriff des Archivs ein. Als histo-
rische Extension der ,,Positivitit eines Diskurses“ (also der in die Geschichte zu-
rickreichenden Gesamtheit der realisierten Aussagen, der ,wirklich gesagten
Dinge®) konstituiert es ein Regelsystem, das den gegenwirtigen Aussagemog-
lichkeiten das ,historische Apriori“ der geschichtlichen Genese des Diskurses
voransetzt. Der Diskurs kann somit als synchrones und diachrones System einer
Gesamtheit von Formationsregeln verstanden werden, die unter Nachwirken
des historisch Vorangegangenen bestimmen, was ,aussagbar® ist und was nicht.
Das synchrone und ,flichige® Ausgreifen der diskursiven Formationen beruht
also unabdingbar auf der zeitlichen Achse der historischen Apriori des Archivs:

»Der so nach historischen Apriori gegliederte, so durch verschiedene Positivititstypen
charakterisierte und durch distinkte diskursive Formationen aufgeteilte Aussagenbe-
reich hat nicht mehr diesen Charakter einténiger und unendlich verlingerter Ebene,
den ich ihm anfangs verlieh, als ich von der ,Oberflache der Diskurse® sprach; ebenso
hort er auf, als trages, glattes und neutrales Element zu erscheinen, wo Themen, Ideen,
Begriffe und Erkenntnisse jeweils gemaf ihrer eigenen Bewegung oder von einer un-
sichtbaren Dynamik getrieben an die Oberfliche treten. Man hat es jetzt mit einem
komplexen Volumen zu tun, worin sich heterogene Gebiete differenzieren und wo
sich aufgrund spezifischer Regeln Praktiken entfalten, die sich nicht tberlagern kon-
nen.“’!

Nimmt man Foucault beim Wort und stellt sich das erwiahnte Volumen idealty-
pisch und vereinfacht als geometrische Figur, z.B. als Zylinder, vor, so bildet
die diskursive Formation die Deckfliche, das Archiv hingegen das Zylindervo-
lumen, womit es sich — zumindest in dieser Passage der Archdologie des Wissens —
zum entscheidenden Bestimmungsfaktor des Diskurses erhebt, denn ohne Vo-
lumen bleibt die Deckflache inexistent.

Indem der Diskurs also als im Raum und in der Zeit ausgedehntes, heteroge-
nes, aber durch inharente Regeln begrenztes ,,Volumen® plastisch wirkt, riicke
er in die Nahe der semiospharischen Metaphorik Lotmans, zumal Foucaults Ar-
chiv — wie dem semiotischen Raum — keine Statik, sondern eine Wandelbarkeit
eingeschrieben steht: ,Das Aprior: der Positivititen ist nicht nur das System
einer zeitlichen Streuung; es ist selbst ein transformierbares Ganzes. [...] Es [das
Archiv, S.R.] ist das allgemeine System der Formation und der Transformation der
Aussagen.“7?> Die Semiosphire basiert zudem wie das Archiv — beide tragen auch
den Systembegriff — wesentlich auf Ausschlussmechanismen: Was ,,auflerhalb
der Semiotik® liegt, was also nicht durch entsprechende Semiose in die Semio-

70 Vgl. ebd., S. 58.
71 Vgl. ebd., S. 183-190, Zitat S. 186 (Hervorhebung im Original).
72 Ebd., S. 185, 188 (Hervorhebung im Original).

48

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sphire integriert wird, ist in einem kulturellen Sinne ,,quasi nicht vorhanden®
(kann sich aber in der auflersemiotischen Realitat natirlich dennoch vollzie-
hen). Lotman stellt in diesem Kontext fest: ,,Die Liste dessen, was im System
einer Kultur ,nicht existiert’, in der Praxis aber geschieht, ist immer ein wichti-
ges typologisches Charakteristikum des jeweiligen Systems.“”? Ein in die glei-
che Richtung weisendes Argument kennt auch Foucault: ,Man untersucht die
Aussagen an der Grenze, die sie von dem Nicht-Gesagten trennt, in der Instanz,
die sie beim Ausschluf all der anderen auftauchen 1dft.“7# Mit der Anrufung
der ,Grenze“ deutet sich zudem eine weitere begriffliche Nidhe zu Lotman an.
Allerdings ist hier relativierend zu erginzen, dass Foucault im franzosischen
Original von limite spricht und damit weniger deutlich als Lotmans Grenzbe-
griff (granica) auch eine geografisch konkrete, staatliche, imperiale oder kolo-
niale Grenze (frontiére) mit meint.”s

Im Zuge der Rekonstruktion des Semiosphiren-Konzepts ist weiter oben
schon auf die Irreduzibilitit der Semiose ein erstes Mal aufmerksam gemacht
worden. Ubertragt man nun Lotmans Feststellung, jedem ,semiotischen Akt“
misse ,[plaradoxerweise [...] bereits eine semiotische Erfahrung vorausge-
hen®,”¢ auf Foucaults Archiv-Begriff, so findet sie sich im historischen Apriorz,
in der unausweichlichen Rickbindung des Ausgesagten an das ihm vorange-
hende Ausgesagte (und Nicht-Ausgesagte), wieder. Schlieflich verbindet Lot-
man und Foucault aber auch eine noch allgemeinere epistemologische Ein-
sicht: die nicht hintergehbare Verstrickung des Menschen in die Sprachwelt,
die thn umgibt. So bemerkt Foucault etwa, es sei ,uns“ nicht moglich, unser
eigenes Archiv zu rekonstruieren, da wir uns innerhalb von dessen unausge-
sprochenen, uns nicht bewussten Regeln bewegten.”” Bei Lotman erfolgt eine
dhnliche Uberlegung, die besagt, dass wir uns nicht vollig auerhalb der semio-
tischen Strukturen bewegen konnen, die wir beschreiben, mit Bezug auf die re-
ziproke Bedingtheit des Ichs und der semiotischen Umwelt:

»Der individuelle menschliche Intellekt hat kein Monopol auf die Funktion des Den-
kens. Semiotische Systeme, jedes fir sich und alle zusammengenommen als integrale
Einheit der Semiosphire, synchron wie auch in der ganzen Tiefe des historischen Ge-
dichtnisses, realisieren intellektuelle Operationen, bewahren, verarbeiten und vergré-
Rern den Umfang der Information. Der Gedanke ist in uns, doch auch wir sind im In-
nern des Gedankens, dhnlich wie die Sprache etwas von unserem Bewusstsein Erzeug-
tes und direkt von den Mechanismen des Gehirns Abhiangiges ist, wahrend zugleich

73 Lotman 2010a, S. 171.

74 Foucault 1981, S. 173.

75 Vgl. Foucault, Michel: L’archéologie du savoir. Paris: Editions Gallimard 1969, S. 156; Lot-
man 2014, S. 187-205 (Kapitel ,,ponjatie granicy“). Limite kann allerdings auch ,La limite
d’un Etat, d’un territoire, d’un empire“ bezeichnen (Le Grand Robert de la langue francai-
se, Onlineversion: https://gr.bvdep.com, Zugriff am 25.7.2019).

76 Lotman 2010a, S. 163.

77 Vgl. Foucault 1981, S. 189.

49

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wir im Innern der Sprache sind. Wenn wir nicht im Innern der Sprache wiren,
konnte unser Gehirn sie nicht generieren (und umgekehrt: Wenn unser Gehirn nicht
fahig wire, Sprache zu generieren, kdnnten wir nicht in ihrem Innern sein). So ist
auch das Denken sowohl etwas vom menschlichen Gehirn Erzeugtes als auch die Spha-
re, die uns umgibt und auBerhalb derer intellektuelle Produktion unméglich wire.“78

Erstaunlicherweise wird dieses Wechselverhiltnis zwischen dem denkenden
Menschen und der ,Autonomie‘ des Denkens auf den Punkt gebracht, wenn die
deutsche Ubersetzung des Werktitels neben den russischen Originaltitel (resp.
dessen wortliche Ubersetzung) tritt: Die Innenwelt des Denkens — Innerbalb den-
kender Welten (Vnutri mysljascich mirov).”?

Auf der Basis dieses Vergleichs erscheint der Diskurs als (Sub-)Semiosphire,
die letztere konstituierende Summe von Kommunikationsakten resp. Uberset-
zungsvorgangen (bestehend aus Text und Code) als die Summe der Formations-
regeln, die den Diskurs produzieren. In dieser Perspektive interessiert nicht
mehr primar der einzelne Kommunikationsvorgang und seine Aufschlisselung
in Code und Text, sondern eine in Raum und Zeit ausgedehnte Gesamtheit, die
regelt, was ,aussagbar® ist, d.h., was zur Semiosphire gehort und was nicht, was
in den Raum des Semiotisierten und damit des kulturell Existenten fallt und
was nicht. In der Semiosphire vermengen sich Sprache/Code und Text zu Kul-
tur. So wie es Foucaults Denken erfordert, Aussagen nicht einzeln zu analysie-
ren, sondern als Serie, so ergibt es fir Lotman, sobald er tibergeordnet semio-
sphérisch denkt, keinen Sinn, isolierte Kommunikationsakte zu studieren. Im
Fokus steht vielmehr deren Totalitit (oder Beitrag zur Totalitat) innerhalb einer
bestimmten Einheit der Kultur (Sub-Semiosphire). Ein Diskurs ist somit ein
spezifischer Zusammenhang von Codes und Texten, der auf eine der Summe
seiner Bestandteile entsprechende Art bestimmt, was ,ausgesagt® resp. der Se-
miose zugefiihrt werden kann. Wenn in den folgenden Kapiteln von Dis-
kurs(analyse) die Rede ist, so heifSt das also, auf sprachliche Prozesse zu achten,
die tber die Zugehorigkeit zu einer Sub-Semiosphire entscheiden oder, mit
Foucault gesprochen, auf der Ebene von Zeichen die Bildung von Wissensge-
genstinden zu analysieren und dabei nicht nach deren ,wahrheitsgetreuer Wi-
dergabe dahinterstehender ,,Inhalte oder Reprasentationen® zu fragen, sondern
sie in ihrer sprachlichen Funktion fiir die Identitatsbildung der beschreibenden
Instanz zu erfassen.

Die vorangehenden (und folgenden) Zeilen tberblenden Lotmans und Fou-
caults Terminologie bewusst, um zwei konzeptuelle Begriffswelten zu paralleli-

78 Lotman 2010a, S. 376.

72" Auch die englische Version unter dem Titel Universe of the Mind (die vor der russischen
erschien) kann mit einer Passage aus dem Schlusswort assoziiert werden: ,,Wir sind mit-
ten darin, doch es ist auch — vollstindig — in uns. Als ,Matrjoschka‘ wie auch als Teilneh-
mer an einer unendlichen Zahl von Dialogen, als Ebenbild von allem wie auch als ,der
Andere* fiir die anderen und fir uns selbst, sind wir sowohl ein Planet in der intellektuel-
len Galaxis wie auch das Bild ihres Universums“ (ebd., Hervorhebung im Original).

50

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sieren und zusammenzufithren. Eine perfekte gegenseitige Ubersetzbarkeit —
das hieffe auch: Austauschbarkeit — sei damit nicht proklamiert und eine solche
wire in der Konsequenz des Lotman’schen Verstandnisses von Ubersetzung we-
der moglich noch wiinschenswert. Vielmehr ist davon auszugehen, dass die un-
terschiedlichen Codierungen Foucaults und Lotmans bei einer Ubersetzung
den kreativen Prozess der Informationsproduktion in Gang setzen und damit
auch fiir die theoretische Grundierung der vorliegenden Arbeit einen Mehrwert
erbringen. Dieser konnte bspw. darin bestehen, mit der Semiosphire als einem
Modell, das historische, interkulturelle Rezeptionsvorginge voraussetzt, die
Umwelt, die den Diskurs (mit-)generiert, und besonders auch die Rolle von
Subjekten mit zu beriicksichtigen. Philipp Sarasin beschreibt einen wesentli-
chen Einwand, der gegen Foucaults Diskursbegriff vorgebracht wurde und
wird, folgendermafSen:

»Das Problem der Foucault’schen Diskursanalyse in der Archéologie bestand darin, dass
Diskurse als autonome Gebilde konzipiert wurden, die im Grunde auf kein Aufen an-
gewiesen sind, um zu funktionieren, sondern sich aus sich selbst speisen und die auf-
tauchen und wieder verschwinden, ohne dass dafiir ein diskursexterner Grund angege-
ben werden konnte. Foucault hat die diskursive Oberfliche der énoncés als eine sich
selbst generierende, kompakte und ausschlieflich manifeste Struktur verstanden, weil
kein Subjekt in diese Struktur interveniert. Das Subjeket erhielt in der Archéologie sei-
nen Platz legitimen Sprechens allein vom Diskurs zugewiesen.“3°

Wie Sarasin Foucault angesichts dieser Feststellung im Hinblick auf seine eige-
ne Auffassung von Diskursanalyse erganzt, kann hier aufler Acht bleiben, denn
das vorangehende Unterkapitel hat mit Lotmans Grenzbegriff bereits einen An-
satz prasentiert, der den Einfluss des ,Auflen des Diskurses zu modellieren er-
laubt. Das bedeutet aber zugleich, dass die Genese des Diskurses auch vor dem
Hintergrund des Handelns von Subjekten zustande kommt. Letztere konnen
namlich semiotisiert und demzufolge als eigene Sub-Semiosphiren verstanden
werden, womit sie sich im Gesamtprozess der Semiosphire als Agens oder Pati-
ens verorten lassen.’! Es sind also sich gegenseitig bedingende Faktoren aktiv:
Die ,autonomen‘ Diskursregeln, die einem Individuum seine ,Aussagefahigkeit’
zuweisen, stabilisieren sich einerseits gegenseitig, unterliegen andererseits aber
dem transformativen Potential, das von der Grenze und damit auch von Sub-
jekten her zufliet. Zu bestimmen, welche Seite tiberwiegt, ob das Individuum
innerhalb der Regeln des Diskurses spricht oder auf eine Weise aufferhalb ihrer
spricht, die auf den Diskurs veraindernd rickwirke, bleibt der Analyse konkreter
kultureller Situationen vorbehalten. Was Sarasin als eine These (unter fiinf) zu

80 Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
2003, S. 51.

So schreibt Lotman: ,,Der Begriff der ,Personlichkeit® stimmt nur unter ganz bestimmten
kulturellen und semiotischen Bedingungen mit den physischen Grenzen des menschli-
chen Individuums tberein. [...] Die Grenze der Personlichkeit ist eine semiotische Gren-
ze“ (Lotman 2010a, S. 184).

81

51

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer ,diskurstheoretisch fundierten Kulturgeschichte® formuliert, deckt sich in
vielem mit dem nun Festgestellten und klingt — wohl unbewusst — auch an Lot-
mans Sprachgebrauch an:

,Diskurse definieren Riume des Sprechens — Riume mit ihren Grenzen, ihren Uber-
gingen zu anderen Diskursen und mit ihren Subjektpositionen. Dies ermoglicht es,
strukturelle Voraussetzungen fiir Sinn und Handeln zu beschreiben, und zwar gleich-
sam wie /ayers, wie halbtransparente Folien, die in konkreten historischen Situationen
diskontinuierlich Gbereinandergelagert sind und die Komplexitit solcher Situationen
zu erkliren erlauben. Sie zeigen vor allem, von wo aus und unter welchen diskursiven
Voraussetzungen ein historisches Subjekt spricht. Sie zu rekonstruieren bedeutet in
erster Linie, das Sprechen dieser Subjekte nicht von ihren Intentionen her verstehen zu
wollen, sondern von den diskursiven Mustern aus, in die dieses Sprechen eingeschrie-
ben ist.“82

Die vorgenommene Engfiihrung von Foucault und Lotman grindet letztlich
auf wenigen Textstellen aus zwei umfangreichen Gesamtwerken. Dabei blieb
einiges unbertcksichtigt, was einen ebenso lohnenswerten Ausgangspunkt ge-
boten hatte. Zu denken wire etwa an Foucaults Konzepte der Heterotopie und
Heterochronie, die ihm zur Typologisierung ,anderer Raiume® dienen. Der hie-
sige Vorschlag, Diskurs und Semiosphire zusammen zu denken, steht — dies ist
zu betonen — unter dem Vorbehalt eines Modellcharakters: Er beruht auf Mo-
dellen und ist selber eines. Mit diesem Hinweis sei verdeutlicht, dass die einge-
nommene Perspektive zwar ein erkenntnistheoretisches Grundverstindnis be-
reitstellt, das es erlaubt, wissenshistorische Prozesse auf der Ebene der Sprache
in einer Situation intensiver Rezeption ,fremder® Kulturen zu untersuchen, dass
es sich zugleich aber nicht um eine exklusive Sichtweise handeln kann, die je-
den Winkel der vorliegenden Arbeit ausleuchtete und durchdringe. Die folgen-
den Analysen weisen dementsprechend Passagen auf, die stairker im Geiste die-
ses Modells verfasst sind als andere, die eher in einem ,traditionellen® Sinne his-
torisch oder narratologisch erzahlen. Wenn die Kapitel, in denen die Quellen-
lektiire im Vordergrund steht, den Diskursbegriff gegeniiber dem Begriff der
Semiosphire bevorzugen, um die sprachlich verfasste Analyseebene zu benen-
nen, so ist dies der groferen wissenschaftssprachlichen Etablierung und damit
der hoheren ,Lesbarkeit’ des ersteren geschuldet. Die andere Seite der Medaille
— die Sprache Lotmans — wird nebst dem, dass sie hier einen mit der Fou-
cault’schen Diskursanalyse kompatiblen Rezeptionsbegriff begriindet hat, im
Schlusskapitel wieder aufzugreifen sein, um einige Ergebnisse der Untersu-
chung als Semiosphire(n) abzubilden. Die im vorliegenden Kapitel eingefiihrte
Terminologie bedeutet zudem keinen theoriesprachlichen Innovationsstopp fiir
den weiteren Verlauf der Studie. Insbesondere in Kapitel 3 treten mit Gilles
Deuleuze & Félix Guattaris Rhizom und Umberto Ecos Enzyklopadiebegriff
zusatzliche Theoriekonzepte in Erscheinung, die aber v.a. im Zusammenhang

82 Sarasin 2003, S. 58f.

52

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit Fragen der kompositorischen Gestaltung und der Definition des Untersu-
chungsfeldes der Studie relevant sind. Dass die Bestimmung und Eingrenzung
des zu untersuchenden Quellenmaterials aber auch an die diskursanalytische
Perspektive rickgebunden ist, wird sich im Zuge der Schlussbetrachtung auf
der Grundlage von Foucaults Verstindnis der Genealogie erweisen.

53

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 11



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Orientierung im Orientdiskurs: Enzyklopadie als
Narrativ

,On comprend qu’entre tous ces orients la Russie ait du mal a s’orienter.“83

M. Niqueux

In seiner monumentalen Studie zum Moskauer Jahr 1937 sicht sich Karl Schlo-
gel vor das Problem gestellt, ein potentielles Ubermaf$ an in Frage kommenden
Quellen zu bindigen: ,Nicht ein Mangel an Quellen, sondern ihre tiberwilti-
gende Fulle und ihr unausgeschopfter Reichtum stellen — von Ausnahmen ab-
gesechen — die groffte Herausforderung dar.“%4 Als besonderes Problem stellt
sich die darstellerische Verbindung von Gleichzeitigkeit und Gleichortlichkeit
ein, die Schlogel unter Riickgriff auf Michail Bachtins Theorem des Chronot-
ops angeht. Die fast 40 Kapitel oder ,,Bilder” des Buches sind als ,fragmentari-
sche Form® der Darstellung ausgewiesen, die von einer einleitenden Totalper-
spektive zusammengehalten werden, nimlich dem Flug tiber Moskau der zur
Hexe gewordenen Margarita, der Protagonistin aus Michail Bulgakovs Roman
Meister und Margarita: ,Der Blick von oben ist der einzige Punkt, von dem aus
sich das Geschehen in Moskau 1937 in seiner Gleichzeitigkeit ,auf einen Blick®
erfassen lasst.“8> Schlogel versteht Bulgakovs Roman dabei als ,Itinerar* und
»Navigationsinstrument® fiir eine Zeitreise ins Moskau der 30er-Jahre.3¢ Marga-
ritas Panoramaflug als Erzdhler begleitend, fordert Schlogel die wesentlichen
Schauplitze und Themen des historischen Moskau zutage, die anschlieend das
Grundgerist seiner Rekonstruktion des dramatischen Jahres 1937 bilden, in
dem Terror und sozialistischer Aufbruch auf engstem Raum zusammenprallen.

Bulgakovs Roman bei Schlogel entspricht im Rahmen der vorliegenden Ar-
beit in gewisser Weise das zwischen 1835 und 1841 in St. Petersburg herausge-
gebene Enzyklopadische Lexikon (Enciklopediceskif leksikon), das als erste russische
Universalenzyklopadie zwar unvollendet blieb, aber die Aufmerksamkeit der
gebildeten Offentlichkeit einige Jahre in Beschlag nahm. Uberdies trat es mit
dem programmatischen Anspruch auf, tber seine westeuropaischen Vorbilder
hinausreichend besonders kompetent tiber Russland und den Orient zu infor-
mieren. Wie dieses Kapitel zu zeigen versucht, kann von dieser Enzyklopadie
und ihrem historischen Kontext aus eine Blickrichtung erzeugt werden, die we-
sentliche Aspekte des russischen Orientdiskurses und mithin des orientbezoge-
nen Religionsdiskurses der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts einfasst und die

Niqueux, Michel: ,Les orients de la Russie®. In: Slavica occitania 8 (1999), S. 15-40, hier
S. 39.

84 Schlogel, Karl: Terror und Traum. Moskau 1937. Frankfurt a. M.: Fischer 32016, S. 24.

85 Ebd., S. 37.

8 Vgl. ebd., S. 33fF.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit in kompositorischer Hinsicht als ,Itinerar® und ,Navigationsinstrument®
ein leitendes Narrativ zur Verfigung stellt, welches die weitere Untersuchung
thematisch organisiert und eingrenzt, aber gleichzeitig die Flexibilitat behalt,
dariber hinauszudenken. Seine materielle Grundlage findet dieses Narrativ der
Enzyklopadie im Enciklopediéeskij leksikon (im Folgenden: EL), dessen Geschich-
te und historische Umgebung Kapitel 3.1 vorstellt. Daran anschliefend lasst
sich das Narrativ der Enzyklopadie in Kapitel 3.2 u.a. in Ankntpfung an die Fi-
gur des Rhizoms bei Gilles Deleuze & Félix Guattari und den Enzyklopadiebe-
griff Umberto Ecos als heuristisches Regulativ zur methodischen Einhegung
der Quellenlage konzipieren. Kapitel 3.3 fragt vor diesem Hintergrund nach
den Begriffen und Themenkomplexen, die es erlauben, von einem Religionsdis-
kurs des EL zu sprechen und diesen im Sinne jenes Regulativs als Orientie-
rungsrahmen der weiteren Untersuchung zu modellieren.

3.1 Kontext und Programmatik des Enciklopediceskij lekstkon
(1835-1841)

Nach ihrer Thronbesteigung im Jahr 1762 lud Katharina II. verschiedene fran-
z0sische Gelehrte an den St. Petersburger Hof ein, darunter Denis Diderot, den
Mitherausgeber der franzosischen Encyclopédie. Dieser nahm die Einladung an
und begab sich 1773/74 auf einen sechsmonatigen Aufenthalt in die russische
Hauptstadt. Ein wesentliches Motiv seiner Reise, die er in fortgeschrittenem Al-
ter und durch gesundheitliche Probleme belastet auf sich nahm, scheint das
Vorhaben gewesen zu sein, eine russische Version der Encyclopédie herauszuge-
ben. Wahrend der Dauer seiner Anwesenheit konversierte Diderot bis zu drei-
mal in der Woche mit der Zarin. Er wurde in die Akademie der Wissenschaften
aufgenommen und begann Informationen tber Russland zu sammeln sowie
Anregungen zur wissenschaftlichen Forschung in die Akademie einzubringen.
Moglicherweise dienten ihm seine landeskundlichen Bemihungen als Vorar-
beiten fiir das Projekt der russischen Encyclopédie, welches jedoch nicht zur Ver-
wirklichung gelangte. Diderot verlief§ im Frihjahr 1774 Russland und kehrte
nach Paris zuriick.8” 1839 berichtet der sechzehnte Band des EL von dieser Rei-
se nach St. Petersburg und erklart sie mit dem Bestreben Diderots, der ,groflen
Herrscherin® seine ,tiefste Dankbarkeit“ dafiir zu tGberbringen, dass sie ,mit
kaiserlicher GrofSziigigkeit“ seine Pariser Bibliothek zu kaufen bereit war, als
der Philosoph in finanziellen Schwierigkeiten steckte.’® Sechs Jahrzehnte also
nachdem eine russische Version des aufklarerischen Projekts von Diderot und

8 Vgl. Gorbatov, Inna: ,Le voyage de Diderot en Russie“. In: Etudes littéraires 38, Nr. 2-3
(2007), S. 215-229. Proust, Jacques: ,,Diderot, ’Académie de Pétersbourg et le projet d’une
,Encyclopédie russe‘“. In: Diderot Studies 12 (1969), S. 103-140.

88 Vgl. EL, Bd. 16, S. 291-294, hier S. 293. Den Artikel Didro verfasste Fedor Mencov, vgl. zu
ihm auch Kap. 6.3, Fn. 439 u. Kap. 7.4, Fn. 562.

58

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d’Alembert im Raum gestanden hatte, aber nicht realisiert worden war (es kur-
sierten allerdings Ubersetzungen ausgewahlter Artikel), trat nun ein Nachschla-
gewerk auf dem publizistischen Markt in Erscheinung, das dessen erster Chefre-
dakteur Nikolaj Gre¢ in seinen Memoiren als ,erstes enzyklopadisches Lexikon
in Russland“ bezeichnet.8? Ob das in siebzehn Binden erschienene EL dieses
Pradikat mit Recht verdient, darf angesichts der weiter zurtickreichenden lexi-
kalischen Tradition Russlands (s.u.) bezweifelt werden. Mit Sicherheit aber
setzt es, was Umfang, Anspruch und Offentlichkeitswirkung anbelangt, neue
MafSstabe. Sein allgemeinbildender Charakter bei gleichzeitig angestrebter wis-
senschaftlicher Ausfihrlichkeit, die Interessen der an ihm beteiligten Personen
ebenso wie die durch die Zeitgenossen vorgenommene Situierung in den Berei-
chen der Bildung/Aufklarung (prosves¢enie) und der Literatur resp. der Entwick-
lung der russischen Standard- und Literatursprache (/iteratura, slovesnost’) erlau-
ben es, dieses enzyklopadische Projekt an der Schnittstelle zwischen literari-
schem, wissenschaftlichem und journalistischem Feld zu verorten. Durch seine
programmatische Verkiindigung, die Themenbereiche Russland und Asien, ins-
besondere den islamischen Orient — resp. in der Sprache der Zeit den ,,maho-
metanischen Orient® (magometanskij vostok) — mit besonderer Beachtung und
orientalistischer Kompetenz zu bedenken, driangt es sich fir den Untersu-
chungsbereich dieser Arbeit als Quelle ersten Ranges auf.

3.1.1 Enzyklopddien in Russland

Zu einem zunehmend professionalisierten Massenprodukt entwickelten sich
Nachschlagewerke in Europa erst ab dem 18. Jahrhundert. Waren frithere Enzy-
klopadien und Worterbticher im Umfang noch ziemlich beschrinkt, so entstan-
den nun Werke mit umfassenderer Ausrichtung wie z.B. Pierre Bayles Diction-
narie historique et critigue (1697), die Cyclopaedia von Ephraim Chambers
(1728), direkt von letzterer beeinflusst und urspriinglich als deren Ubersetzung
gedacht die bereits erwihnte Encyclopédie von Diderot und d’Alembert (1751),
die Encyclopaedia Britannica (1771) oder das Conversations-Lextkon von Brock-
haus (1809).”° Wie die Namensgebung des kommerziell enorm erfolgreichen
Brockhaus angibt, fihrte ein Teil der ab dem 18. Jahrhundert erscheinenden
Enzyklopadien das Selbstverstindnis, an praktischem Nutzen orientiertes,
schnell zugingliches Wissen bereitzustellen — eben ,,Conversationswissen®.”!

8 Vgl. Greg, N. L: Istorija pervogo énciklopediteskogo leksikona v Rossii“. In: ders.: Zapi-
ski 0 moej Zizni, hrsg. von Ivanov-Razumnik und D. M. Pines. Moskva/Leningrad: Acade-
mia 1930, S. 592-623.

%0 Ab der finften Auflage: Real-Encyclopidie fiir die gebildeten Stinde (Conversations-Lexikon).

1" Der Begriff geht zuriick auf das von Philipp Balthasar Sinold von Schiitz verfasste und
besser unter dem Namen des Verfassers des Vorworts, Johann Hibner, bekannte Reale
Staats-, Zeitungs- und Conversationslexikon, 4. Aufl. 1709.

59

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neben der Gattung des ,,Conversations-Lexikons® kamen sogenannte Univer-
sal-Enzyklopadien mit dem wahrhaft universal angelegten Anspruch auf, so gut
wie moglich das gesamte Wissen der Menschheit zu erfassen, so etwa das Grosse
vollstindige Universal-Lexicon von Johann Heinrich Zeidler (1732).%2 Auch in
Russland setzte im 18. Jahrhundert eine enzyklopiadische Tradition ein (Wor-
terbtcher, v.a. zur Erklirung von Fremdwortern, wurden schon seit Jahrhun-
derten herausgegeben). Vasilij Tati$¢ev verfasste um die Jahrhundertmitte ein
Russisches historisches, geografisches, politisches und biirgerliches Lextkon (Lekstkon
rossijskij istoriceskij, geograficeskiy, politiceskif i graidanskiy), das aber erst 1793 erst-
mals veroffentlicht wurde. Es blieb unvollendet und umfasste 1820 Artikel. Auf
12 Binde angelegt war ein Universalnachschlagewerk von I. P. Alekseev mit
Namen Wertldufiges Feld (Prostrannoe pole), das nach zwei in den Jahren 1793/94
erschienenen Banden versiegte. Ein dreibandiger Neuer Worterklarer (Novyy slo-
votolkovatel’, 1803-1806) von N. M. Janovskij versammelte tber 10 000 teilweise
inhaltlich ausfiihrliche Eintrage, die konzeptuell tiber den Anspruch eines blo-
Ben Worterbuchs hinausreichten; Janovskij legte seinem Werk vielmehr wissen-
schaftstheoretische Uberlegungen zugrunde. Beeinflusst vom Worterbuch der
russischen Akademie (Slovar’ Akademii rossijskoj, 6. Bde., 1789-1794, 2. Auflage
1806-1822) mit tber 43 000 Eintragen gab A. 1. Gali¢ 1818 das erste philosophi-
sche Worterbuch Russlands heraus (Opyt filosofskogo slovarja).”> Rund ein Jahr-
zehnt vor dem EL, das im Folgenden genauer in den Blick zu nehmen ist, ver-
suchte sich S. I. Selivanovskij in der Herausgabe eines Enzyklopddischen Worter-
buchs (Enciklopediceskij slovar’), dessen drei zwischen 1823 und 1825 erarbeitete
Binde jeweils zwischen 700 und 800 Seiten umfassten und nur gerade die bei-
den ersten Buchstaben des Alphabets abdeckten. Selivanovskij geriet von staatli-
cher Seite unter Verdacht, nicht genehmes Gedankengut zu verbreiten. Die an-
gefertigten drei Bande wurden konfisziert und einer Prifung unterzogen. Ob-
wohl diese Selivanovskij entlastete, beendete er die Weiterarbeit an seinem Le-
xikon.>

3.1.2 Fulminanz und Scheitern des Enciklopediceskij leksikon

Das EL, in dessen Ausarbeitung namhafte Wissenschaftler und Literaten invol-
viert waren, erschien 1835-1841 bei Adolphe Pluchart (Adol’f Aleksandrovi¢

92 Vgl. Headrick, Daniel R.: When Information came of Age: Technologies of Knowledge in the
Age of Reason and Revolution, 1700-1850. Oxford: Oxford University Press 2000,
S.144-155.

Vgl. Artem’eva, T. V.: ,Prostrannoe pole rossijskogo énciklopedizma®. In: Artem’eva, T.
V.; Mikesin, M. 1. (Hrsg.): Enciklopedija kak forma universal’nogo znanija: ot épochi
prosvestenija k époche interneta (Filosofskij vek, al’manach 27). Sankt-Peterburg: Sankt-Pe-
terburgskij centr istorii idej 2004, S. 110-125.

94 Vgl. Kaufman, I. M.: Russkie énciklopedii. Obstie énciklopedii. Bibliografija i kratkie ocerki.

Moskva: Ministerstvo kul’tury RSFSR 1960, S. 10-14.

93

60

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Pljusar, 1806-1865), der, franzosischer und deutscher Herkunft, in zweiter Ge-
neration eine St. Petersburger Druckerei mit gutem Ruf betrieb. Sein Vater war
1806 auf Einladung des Auffenministeriums aus Braunschweig eingewandert,
um gegen Napoleon gerichtete Propaganda zu drucken.”’ In einem Zeitraum
von sechs Jahren wurden siebzehn jeweils zwischen ca. 400 und 600 Seiten um-
fassende Binde des EL gedruckt, die allerdings nur bis zum fiinften Buchstaben
(1) des Alphabets gelangten, wonach die Publikation u.a. aufgrund finanzieller
Probleme abbrach. Der urspriingliche Plan hatte eigentlich vorgesehen, das ge-
samte Alphabet in vierundzwanzig Binden abzudecken und das Gesamtwerk
innert sechs Jahren zum Abschluss zu bringen. Ein betrachtlicher Anteil der Ar-
tikel des EL wurde aus deutschen, franzosischen und englischen Enzyklopidien
ubernommen, ubersetzt und weiterbearbeitet, wihrend man als russische Ei-
genleistung insbesondere die Russland und Asien und besonders den ,,maho-
metanischen Orient® betreffenden Artikel anpries.

Die Vorbereitung des EL und die Herausgabe der ersten Binde ging mit
einem ostentativen Optimismus einher. Das Vorhaben eines allgemeinen, grof§
angelegten Nachschlagewerks im Sinne eines ,Conversations-Lexicons®, das
spezifisch auf russische Bedurfnisse zugeschnitten sein sollte, wurde in der le-
senden Offentlichkeit mit regem Interesse empfangen. Nach dem Erscheinen
der ersten Biande verzeichnete das EL eine fiir die Zeit hohe Zahl von etwa 5600
Abonnenten und es stand im Zentrum der Aufmerksamkeit der Journalisten
und Intellektuellen. Die Leser und Kaufer hatten jedoch schon bald einen Ab-
bruch der kontinuierlichen Herausgabe und stindige Wechsel in der Chefre-
daktion zur Kenntnis zu nehmen. Nikolaj Gre¢ besorgte als erster Chefredak-
teur die Erarbeitung des Lexikons bis 1836, auf ihn folgte Aleksandr Senin, der
wiederum ab dem zwolften Band von Osip Senkovskij abgelost wurde, bis die-
ser auch bald zuricktreten musste. 1841 konstituierte sich mit Dmitrij Jazykov
und Pavel Savel’ev noch einmal eine neue Redaktion, die den siebzehnten und
letzten Band herausgab, bevor das Lexikon infolge organisatorischer und finan-
zieller Probleme eingestellt werden musste.”¢

Mit dem anfanglichen Enthusiasmus, der in enger Verbindung mit dem v.a.
an die eigene, gegentiber Westeuropa als rickstindig empfundene Gesellschaft
gerichteten Begriff der Aufklarung/Bildung (prosvescenie) auftrat, kontrastieren
die erheblichen Schwierigkeiten in der Planung und Umsetzung der Enzyklo-
padie. Skepsis betreffend die Durchfiihrbarkeit und den Nutzen des Unterfan-
gens duflerte noch vor Beginn der Herausgabe z.B. Aleksandr Puskin, der im
Marz 1835 an einer vorbereitenden Sitzung mit etwa 100 Personen im Hause
Grecs teilgenommen, aufgrund des dort Besprochenen aber von einer Teilnah-

95 Vgl. zum biografischen Hintergrund Anderson, VL.: ,Semejstvo Pljusar — tipografy“. In:

Russkij bibliofil Nr. 1 (1911), S. 26-43.
%6 Vgl. Kaufman 1960, S. 15-20.

61

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

me abgesehen hatte.”” Bald nach der Publikation der ersten Bande wurde Un-
mut tber die ungleiche Linge und unterschiedliche Komplexitiat der Artikel
laut und die Frage stand im Raum, ob sich das EL, so wie es nun in Form der
ersten Bande vorlag, an breite Kreise oder vielmehr an ein Fachpublikum rich-
te.?s In der Moskauer Zeitschrift Teleskop erschien 1836 eine umfangreiche, et-
wa 50 Seiten lange Rezension zu den ersten vier Banden, als deren Autor auf-
grund des Autorenkirzels N. N. der Herausgeber der Zeitschrift Nikolaj Na-
dezdin anzunehmen ist (er sollte spater selber am Lexikon mitarbeiten). Der
Rezensent kritisiert, das EL konne seinem Eigenanspruch auf Verbreitung von
Bildung nicht gerecht werden, da Russland im Gegensatz zum aufgeklirten Eu-
ropa nicht tGber eine breite gebildete Schicht verfiige. Vielmehr sei gar zu be-
firchten, dass zu oberflichliche Lexikon-Artikel gefihrliches Halbwissen stifte-
ten. Die Rezension klért die Leserschaft zudem dartiber auf, dass die besproche-
ne Enzyklopadie einerseits aus tbersetzten Artikeln aus westeuropaischen
Nachschlagewerken bestehe und sich andererseits aus Eintrigen eigener Pro-
duktion zu russischen Themen und Asien, insbesondere zum ,mahometani-
schen Orient®, zusammensetze. Das letzteren betreffende Material zu beurtei-
len, spricht sich Nadezdin selber die fachliche Kompetenz ab.”” Eine weitere
Rezension holt dies in der 33. Ausgabe des Teleskop nach. Der mit dem Kiirzel
F. M. zeichnende Verfasser der Besprechung Bemerkungen zu den Artikeln des
Enzyklopddischen Lexikons, die den mahometanischen Orient zum Gegenstand ha-
ben richtet seine auf die Berichtigung historischer Fakten zielende Kritik expli-
zit an Osip Senkovsksij, den redaktionellen Verantwortlichen des den ,maho-
metanischen Orient“ betreffenden Bereichs, wobei er betont, nicht ad personam
zu kritisieren, sondern lediglich auf mangelnde Sorgfalt hinzuweisen.'%

Die offenbar zu wenig durchdachte Planung lief§ einen Abschluss der Publi-
kation in vierundzwanzig Bianden schnell als unmoglich erscheinen, obwohl
noch das Vorwort zum ersten Band Bedenken, das Lexikon konnte zu lang ge-
raten, zu zerstreuen versucht und die Ausfiuhrlichkeit mancher Artikel mit den
Bildungsanforderungen der einheimischen Leserschaft erkldrt hatte.'! In
einem der wenigen neueren Forschungsbeitrige zum EL erklirt I. Spakovskaja
diese Fehlplanung mit der Unerfahrenheit der Redakteure angesichts der noch
kurzen Enzyklopadie-Geschichte Russlands. Dem Unterfangen als Ganzem ha-
be es an einem systematischen einheitlichen Vorgehen gefehlt. So wurden zwar
im Vorfeld alphabetische Listen der zu erstellenden Lemmata erarbeitet, doch

7 Vgl. Puskin, Aleksandr: Sobranie sotinenij v desjati tomach, Bd. 7. Moskva: Gosudarstven-

noe izdatel’stvo chudozestvennoj literatury 1959-1962, S. 320.
8 Vgl. Kaufman 1960, S. 17f.
99 Vgl. N. N. [d.i. NadeZdin, N.J: , Enciklopedi&eskij leksikon®. In: Teleskop 31 (1836), Kri-
tika, S. 353-392, hier S. 364f., 367f. u. 383.
Vgl. F. M.: ,Zamecanija na stat’i énciklopedi¢eskogo leksikona, imejus¢ie predmetom
magometanskij vostok (tom 1)“. In: Teleskop 33 (1836), S. 247-268.
101 vel. EL, Bd. 1, S. XI.

100

62

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verteilten die Redakteure die Artikel an die Autoren weitgehend ohne formale
und inhaltliche Vorgaben.!0?

An Fragen der Konzeption und Qualititssicherung des EL entluden sich
Spannungen und Beschuldigungen, besonders zwischen Gre¢ und Senkovskij.
Gre¢ beschreibt Senkovskij riickblickend in seinen Memoiren als boswilligen,
nach dem Posten des Chefredakteurs strebenden Intriganten, der aus Missgunst
das Lexikon in ein schlechtes Licht zu stellen versucht und es in seinen eigenen
orientbezogenen Beitragen mit der Wahrheit nicht allzu genau nimmt.!® Sen-
kovskij seinerseits bemingelte, nachdem er die Chefredaktion tibernommen
hatte, dass Gre¢ das Lexikon ohne System angegangen sei, was dazu gefiithrt ha-
be, dass jeder Autor seine Artikel nach eigenem Gutdinken verfasste. Er kin-
digte an, die neue Chefredaktion, die er mit derjenigen seiner Zeitschrift B:blio-
teka dlja Ctenija vereinigte, werde fortan die Lange der Artikel jeweils festlegen.
Zudem sei der sprachliche Stil einfach und allgemeinverstandlich zu halten.104
Gre¢ wiederum reagierte auf diese Anschuldigungen, indem er den vierzehnten
Band des Lexikons — den ersten von Senkovskij als Chefredakteur inhaltlich
verantworteten — in einem eigens als Beilage zu seiner Zeitung Severnaja péela
erstellten Buchlein mit vernichtender Kritik tiberzog, die angesichts der vielen
festgestellten Fehler im rhetorischen Zweifel kulminierte, Senkovskij als Chef-
redakteur habe den Band selber gar nicht gelesen.!%

Trotz seines frithzeitigen Scheiterns beeinflusste das EL die weitere Geschich-
te der russischen Enzyklopadien teilweise unmittelbar. So beteiligten sich z.B.
verschiedene seiner Mitarbeiter (u.a. Savel’ev, Grigor’ev, Bazili, Senin, Jazykov)
auch am 1837 begonnenen und bis 1850 in vierzehn Banden zum Abschluss ge-
brachten Enzyklopddischen Militar-Lextkon (Voennyj énciklopediceskij leksikon),
dessen Artikel teilweise sogar aus dem EL ibernommen wurden. Auch der ers-
ten vollendeten allgemeinen Enzyklopadie — dem um die Jahrhundertmitte von
A. Starceskij initiierten und bei K. Kraj gedruckten zwolfbandigen Enzyklopddi-
schen Nachschlageworterbuch (Spravocnyy énciklopediéeskij slovar’) — diente das EL
als eine der Quellen.'%¢

102 ygl. Spakovskaja, I. A.: Aleksandr i Adol’f Pljusary — peterburgskie izdateli, tipografy i knigo-

prodavcy pervoj poloviny XIX veka (1806-1865). Dis. ... kand. filol. nauk, Sankt-Petersburg
2004, S. 134f. und 138.
103 vgl. Gre¢ 1930, S. 598f.
104 ygl. ,Raznye izvestija“. In: Biblioteka dlja ¢tenija 28 (1838), Otd. VI, S. 31-36, hier S. 32f.
Senkovskij zeichnet nicht als Verfasser dieser Notiz im Abschnitt Literaturchronik der
Biblioteka dlja (tenija, seine Autorschaft liegt aber nahe.
Vgl. Gre¢, N. L: O Cetyrnadcatom tome énciklopediceskogo leksikona, izdannom pod glavnoju
redakcieju O. 1. Senkovskogo. Sanktpeterburg: V tipografii N. Grec¢a 1838, S.75. Bereits
kurz nach seinem Weggang als Chefredakteur hatte Gre¢ schon in der Severnaja piela
einen kritischen Artikel zum siebten Band des EL vero6ffentlicht und auf Qualititsman-
gel hingewiesen (,,O sedmom tome énciklopediceskogo leksikona®, Nr. 298-300, 1836).
Vgl. Spakovskaja, I. A.: ,Vlijanie ,Enciklopedi¢eskogo leksikona‘ Adol’fa Pljusara na
posledujuscie énciklopediceskie izdanija“. In: Artem’eva, T. V.; Mikesin, M. I. (Hrsg.):

105

106

63

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das EL und alle enzyklopidischen Nachfolgeprojekte bis zur Oktoberrevolu-
tion stehen an Bekanntheit weit hinter dem Brockhaus-Efron (Enciklopediceskij
slovar’ Brokgauza i Efrona, 1890-1907) zuruck, der mit 82 Halbbianden und vier
Erganzungsbianden die berithmteste und umfangreichste Enzyklopadie des Za-
renreiches darstellt.

3.1.3 Enzyklopddie — ein ,nationales Literaturprojekt” zwischen Europa und Asien

Folgt man Jiirgen Osterhammel, so zdhlen die grofSen Enzyklopadien als ,,mo-
numentale Schreine des Gewussten und des Wissenswerten® zu den groffen ,Er-
innerungshorten und Kathedralen des Wissens“ des 19. Jahrhunderts und sie
geraten zum unverzichtbaren Inventar eines gebildeten Haushalts.!?” Eine 1834
in der Biblioteka dlja (tenija erschienene Ankindigung scheint diesem Diktum
zu entsprechen, indem sie das EL mit dem Prestige eines ,nationalen Literatur-
projekts® (nacional’noe literaturnoe predprijatie) mit wesentlichem Nutzen fir
die Aufklirung ,unseres Vaterlandes“ und besonders fiir die russische Literatur/
Schriftsprache (slovesnost’) versieht, auf dessen Erfolg alle Russen hofften. Die
Erlauterungen, die Nikolaj Gre¢ in seiner Eigenschaft als Chefredakteur in die-
sem Artikel abdrucken lief, heben die Eigenleistung des Lexikons in Bezug auf
russische und asienbezogene Themen hervor und lassen damit verbundene An-
spriiche aufscheinen: Das EL solle einem Bildungsbediirfnis nachkommen und
das eigene Land, eine Entitit besonderer Art, besser kennenzulernen erlauben.
Russland sei namlich nicht einfach ein Staat oder ein Teil der Erde, sondern
eine ,,Welt fur sich® (celyj mir) mit einzigartigem Dasein in der Weltgeschichte.
Der Text verweist in diesem Zuge auf Russlands volkervereinigendes Wesen: Es
bestehe nicht nur aus Kernrussland (rus’), vielmehr seien ganze Reiche und
Volker — unter Bewahrung ihrer Eigenheiten wie Religion, Sprache, Recht und
Gebrauche - in seinen Staatsverband eingegangen, darunter das ,riesige und
menschenleere Sibirien®, der ,gestrenge und poetische Kaukasus®, das ,raue,
aber aufgeklarte Finnland®, die ,ritterlichen Gebiete des Baltikums“ und die
,bezaubernde Krim*.

Aus Russlands Nachbarschaft mit Asien ergibt sich fir Gre¢ eine konkrete
Aufgabe: ,Es ist Russlands Pflicht, das ihm benachbarte Asien zu erforschen
und die dort zu gewinnenden Kenntnisse Europa zu tbermitteln® (,oar
Poccun — u3y4ath COCEACTBEHHYIO C HEIO A3HIO, U MPHOOpETaeMble TaM CBEACHHS

Enciklopedija kak forma universal’nogo znanija: ot épochi prosveséenija k époche interneta (Fi-
losofskij vek, a’manach 27). Sankt-Peterburg: Sankt-Peterburgskij centr istorii idej 2004,
S.131-138.

107" vgl. Osterhammel, Jiirgen: Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jabrhunderts.
Miinchen: C.H. Beck 2010, S. 42.

64

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nepenasats Espone®).1% Der Bildungsanspruch des EL und die Hervorhebung
der russischen Eigenproduktion werden auch an anderer Stelle national konno-
tiert. So steht in einer weiteren Ankiandigung der Biblioteka dlja ctenija zu lesen:
»Das [...] wird eine ganzlich russische Hervorbringung, eine nationale, in Russ-
land von Russen fir Russen erstellte, im Geiste unserer politischen Verfasstheit
und in den Formen unserer Bildung® (,910 [...] Gyaer TBopeHHe COBEpIICHHO
Pycckoe, HanmonanbHOe, coctaBieHHoe B Poccum, Pycckumu n mist Pycckux, B
JIyXe HaIlero TOJIMTHYECKOro ObiTa U B (hopmax Hamiero oopasoanus™).!?” Eine
Rezension des ersten Bandes, die ohne Autorenangabe erschien, aber mit eini-
ger Wahrscheinlichkeit Senkovskij zugeordnet werden kann, verortet die Enzy-
klopadie und ihre Notwendigkeit ebenso, nicht zuletzt mit Verweis auf ihren
yrussischen® und ,orientalischen“ Gehalt, als ,nationales Werk® (nacional’noe
socinente) im Bereich der russischen Literatur, die in diesem Kontext breit zu
verstehen ist, auch wissenschaftliche Werke umfasst und mit einem Bildungs-
ideal einhergeht, das ,fihige Leser” hervorbringen soll, die imstande wiren,
komplexe, auch wissenschaftliche Literatur zu lesen.!? Senkovskij greift zudem
das von Gre¢ vorgebrachte Argument einer russischen ,Verpflichtung® zur Er-
forschung Asiens etwas abgewandelt in seinem Artikel Azzja im ersten Band des
EL auf:

»Wir haben im Enzyklopadischen Lexikon besondere Aufmerksamkeit auf den Maho-
metanischen Orient gelegt, der uns am nichsten liegt und aufgrund der ununterbro-
chenen historischen, politischen und wirtschaftlichen Beziehungen mit unserem Va-
terland fiir den Russen am interessantesten ist.”

»B DHimkiIonenuaeckoM JIekcukoHe MBI 00paTHII 0OCOOCHHOE BHUMaHNe Ha BocTok Ma-
TOMETAaHCKH, KaK ONVKaHIIMi K HaM W caMblil 3aHUMAaTeNbHBIN a1 Pycckoro mo mpu-
YUHEC 6eCHpeprBHbIX CHOIIICHUI C HUM HaIlleTo OTE€YECTBA, UCTOPUICCKUX, MOJTUTUIECCKUX
1 Toprouix. 111

Und schlielich auflert sich im Vorwort des neunten Bandes der damalige
Chefredakteur Aleksandr Senin wiederum in einer Weise, die der Formulie-
rung Grecs sehr nahe kommt. Die geografische Lage des Imperiums — ,,von al-
len Europdern leben nur wir Russen am Schnittpunkt zwischen Orient und
Westen“ (,113 Bcex EBporeiinieB Toibpk0 Mbl, Pycckue, sxuBem Ha pyOexe BocToka
¢ 3amagom“) — erscheint als Katalysator der Erkenntnis: ,,Die Gebildeten aller
Lander erwarten von uns grundlegende Informationen tber die dortigen [i.e.

108 Vgl. ,Raznye izvestija“. In: Biblioteka dlja ctenija 7 (1834), Otd. VI, S. 31-52, hier S. 31-35,
Zitat S. 34. Im Anschluss an die Erlduterungen Gre¢s finden sich in dieser Ankiindigung
vier Artikel des EL als Werbemafinahme vorabgedruckt.

109 »Raznye izvestija“. In: Biblioteka dlja ctenija 6 (1834), Otd. VI, S. 13-16, hier S. 15.

10 vgl. ,Enciklopedi¢eskij Leksikon. Tom pervyj. A-Alm®. In: Biblioteka dlja ¢tenija 11

(1835), Otd. V, S. 31-38.

EL, Bd. 1, S.272. Fir eine detaillierte Besprechung dieses Artikels vgl. Kap. 3.3.1, v.a.

aber 4.3.

111

65

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Orient, S.R.] Lander und Volker* (,,O6pa3oBaHHBbIe JIFOIH BCEX 3€MENb OT HAC
JKAYT OCHOBATEJIBHBIX CBEJICHUI O TAMOIITHUX CTpaHax M Hapoaax“).!12

Es ist hier nicht der Platz, um auf eine Problemlage umfassend einzugehen,
die an anderer Stelle mehr Aufmerksambkeit verdient hatte. Zumindest soll aber
darauf hingewiesen sein, dass in Konstellationen, wie sie hier zur Diskussion
stehen, mit Interferenzen des Imperialen und des Nationalen zu rechnen ist.
Ein Appell an die Nation muss im gegebenen Zusammenhang nicht zwingend
auf ein russisch-ethnisch gefasstes Nationsverstindnis hindeuten, sondern kann
durchaus auch im Sinne einer ,imperialen Nationalkultur® gelesen werden. Mit
einer solchen mitunter verkniipft ist allerdings ein spezifischer Aspekt, der in
den oben angesprochenen programmatischen Verkindigungen zum Ausdruck
gelangt und hier noch eine weitere Kontextualisierung verdient. Gemeint ist
der Gestus geografisch-kulturtopologischer Determiniertheit, der Russland als
Land zwischen Osten und Westen und als ,,Welt fir sich eine spezifische Asi-
enkompetenz und einen damit einhergehenden Vermittlungs- und Ubermitt-
lungsauftrag zuschreibt. Das Bild der ,Nahe‘ Russlands zu Asien als Standort-
vorteil fir dessen Erforschung lasst sich durchgingig in zeitgendssischen pro-
grammatischen Texten und Reden aus dem Umfeld der Orientalistik beobach-
ten. So schreibt etwa Isaak Jakob Schmidt, Protagonist der frithen Buddhismus-
forschung in Russland und zeitweiliger Mitarbeiter des EL (vgl. Kap. 7), 1829 in
einem Zeitungsbeitrag:

»Sehen wir diesen Eifer fir die Erforschung und Aneignung der noch wenig bekann-
ten wissenschaftlichen Schitze des fernen Orients bei den Auslindern, um wieviel
mehr sollten wir davon beseelt seyn, die wir in betrichtlich nihern und mannigfalti-
gern Bertthrungen mit dem Morgenlande stehen? [...] Und sollten wir, bei dem eifer-
sichtigen Streben anderer Volker, dasjenige mithsam zu erspihen, was ganz nahe in
unserm Gesichtsbereiche liegt, mafig seyn oder wohl gar von ihnen tiber dasjenige be-
lehren lassen, was unser Eigenthum ist? Sollten wir die Quellen unbenutzt lassen, um
deren Besitz uns die Auslinder beneiden? Das sey ferne!“!13

Und Vasilij Grigor’ev, Schiler Senkovskijs und Autor zahlreicher orientbezoge-
ner Artikel im EL, fragt 1840, inzwischen Professor in Odessa, anlisslich einer
Rede Uber das Verbiltnis Russlands zum Orient emphatisch: ,Wer ist niher bei
Asien als wir [...]? (,Kto O6mmxe Hac k Asuu [...]7«). 114

"2 FL,Bd.9,S.1V.

113 Schmidt, Isaak Jakob: ,Uber den Nutzen des Studiums der Ostasiatischen Sprachen
tiberhaupt und in besonderer Beziechung auf RufSland*. In: Walravens, Hartmut (Hrsg.):
Isaak Jacob Schmidt (1779-1847). Leben und Werk des Pioniers der mongolischen und tibeti-
schen Studien. Eine Dokumentation. Wiesbaden: Harrassowitz 2005, S.131-134, hier
S.132.

Grigor’ev V. V.: Ob otnosenii Rossii k vostoku: re’, proiznesennaja ispravljajuscim dolZnost’
professora V. Grigor’evym. Odessa 1840, S. 8.

114

66

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Russland aufgrund seiner geografischen und kulturellen Lage zuge-
schriebene Rolle in Bezug auf Asien erscheint in solchen Zusammenhingen oft
als logische Notwendigkeit, die sich aus sich selbst heraus erklart:

»Russlands Macht in Asien muss seine S6hne mehr als die anderen Européer zur Ge-
winnung von Kenntnissen tber die Werke dieses gewaltigen Gebietes und der es be-
wohnenden Volker anspornen. Russlands Lage selbst und sein Einfluss auf das Schick-
sal Asiens verlangen danach.”

»MoryiecTso Poccuu B A3Mu I0JIKHO MOOIIPATH CHIHOB €€, Goliee Hesxkesu Apyrux Espo-
TefieB K IPHOGPETEHIIO CBEICHIH O MPON3BEICHHAX Celf OOIIMPHOM CTPAHE! H HACEIIATO-
X oHyRo Hapojax. Camoe MonmoxkeHHe PoccHu W BIHSHHE ee Ha Cymnby A3um, TOro
Tpebyror.« 113

Spatestens mit Sergej Uvarovs Skizze einer in Russland zu schaffenden (und nie
verwirklichten) ,académie asiatique® (1810) nimmt diese Rhetorik der evozier-
ten Nachbarschaft mit Asien und der daraus entspringenden Vermittlung ihren
Anfang. Das Spektrum der Realisierungen entfaltet sich breit und reicht von
Uvarovs Projekt, das als Forum konkreter Kulturbegegnung, als ,académie mé-
diatrice entre la civilisation de I’Europe et les lumieres de 1’Asie”, konzipiert
war, in der ,le critique Européen® Seite an Seite mit dem ,Lama asiatique zu
sehen gewesen wire,''¢ bis hin zu Grigor’evs oben erwihnter Rede, die Russ-
land in hochpatriotischen Tonen und in Erwartung seiner kinftigen Weltbe-
deutung als kulturell Giberlegene und erwahlte Nation herausstellt, die, situiert
»am Schnittpunkt zweier Welten®, sowohl auf den Westen wohltitig wirke, in-
dem sie ihn erneuert und verjingt, wie auch auf die ,Stimme Asiens®, denen
sie Wissenschaft, Bildung, Schutz und das Christentum zukommen lasst.!'” Die
russische Selbstpositionierung kann in dieser Bandbreite wie bei Grigor’ev als
eigenstindig zwischen Osten und Westen erfolgen, sich aber auch mehr in
Richtung Europa bewegen oder aber im Rahmen eines romantisch-dichteri-
schen Interesses an der jeweiligen nationalen Eigenheit der Volker Gemeinsam-
keiten Russlands mit Asien suchen.!’® Die von Russland beférderte Wissens-
und Erkenntnisvermittlung fliet in verschiedene Richtungen — aus Russland
nach Europa und Asien zugleich wie bei Grigor’ev, aus Asien, durch Russland

115 A. R.: ,O sostojanii vosto¢noj slovesnosti v Rossii“. In: Aziatskij vestnik Nr. 8 (1825),

S.81-116, hier S. 81.

Uvarov, Sergej: Projet d’une académie asiatique. St.-Pétersbourg: De I'imprimerie

d’Alexandre Pluchart et comp. 1810, S. 9.

17" Vgl. Grigor'ev 1840, S. 5-7.

118 Vgl. zu letzterem Punkt Delibjurader (d.i. Dmitrij Oznobisin): ,,O duche poézii vos-
to¢nych narodov, i rassmotrenie stat’i Moskovskogo telegrafa pod zaglaviem: Novejsie
issledovanija i soinenija kasatel’no vosto¢noj literatury i drevnostej*. In: Syn otecestva C.
105 (1826) Nr. 4, S.382-402, Nr. 5, S.63-80, Nr. 6, S.161-178, Nr.7, S.272-292, Nr. 8,
S.354-374, hier Nr. 5, S. 77-79. Vgl. auch Kap. 4.1, Fn. 200 und Kap. 6.5.

116

67

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ubermittelt, nach Europa!" oder aus Europa via Russland nach Asien, um dort
europiische Bildung zu verbreiten oder den Asiaten das eigene, in Vergessen-
heit geratene Wissen zu restituieren. '

Allen diesen unterschiedlichen Akzentuierungen und Identitdtssetzungen ist
die dufere Form gleich: Sie konstruieren Russland in einer Triade als Tertium,
das sich durch besondere Eigenschaften von zwei Polen abhebt — seien diese
Trennlinien nun als Zivilisationsgrenzen gezogen oder durch Russlands histo-
risch-geografisch ,notwendigen® Vermittlungs- und Ubermittlungsauftrag. For-
men triadischer Identititskonstruktion schreiben sich mit dem Beginn des 19.
Jahrhunderts als eine Option in die russische Kultur ein, welche die seit der
Verwestlichung unter Peter 1. gingige Selbstzuordnung zu Europa unterlauft.
Als bekannteste Auspragung solcher Vorstellungen gilt gemeinhin die Bewe-
gung der Slawophilen, die im Wesentlichen mit Verweis auf die christlich-or-
thodoxe und slawische Eigenstindigkeit Russlands eine kulturelle Abhebung
von West und Ost konstruierte.!?! Die Figur der Triade musste sich nicht in je-
dem Fall, wie oben stehende Ausfithrungen gezeigt haben, derart prononciert
entlang postulierter zivilisatorischer Grenzen behaupten. Als Denkfigur, die in-
haltlich jeweils unterschiedlich belegt werden konnte, zieht sie sich aber von
ihrem Aufkommen her durch verschiedene Identititsdiskurse bis in die Gegen-
wart des 21. Jahrhunderts. Mit seiner Referenz auf die einer spezifisch russi-
schen Zugangsweise zu Asien entspringenden Vermittlungsleistung partizipiert
das EL somit programmatisch an einem zeitgenossischen Diskurs, der sich zwar
inhaltlich ambivalent auspragt und Russland nicht zwingend als nicht europa-
isch ausweist, aber von einer selbstevidenten Idee einer russischen Sonderstel-
lung zwischen zwei Gegensatzen getragen wird.!??

119 Vgl. z.B.: ,[...] das tibrige Europa blickt erwartungsvoll nach den Norden um Belehrung
tber solche Lander und Reiche Asiens, zu welchen ihm der Eintritt erschwert oder ver-
schlossen ist [...].“ Dorn, Bernhard: Uber die hohe Wichtigkeit und die namhaften Fort-
schritte der asiatischen Studien in Russland. Rede, gehalten am 29. December 1839. St. Peters-
burg: Gedruckt in der Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften
1840, S. 9.

So z.B. bei Aleksandr Kazem-Bek in seiner Rede , O pojavlenii i uspechach vosto¢noj
slovesnosti v Evrope i upadke ee v Azii“ von 1836, enthalten in: ders.: [zbrannye solineni-
ja. Baku: Elm 1985, S.338-360; sowie Kovalevskij, Osip: ,O znakomstve evropejcev s
Azieju. Rel’, proiznesennaja v torzestvennom sobranii Imperatorskogo Kazanskogo uni-
versiteta, v 8 den’ avgusta 1837 goda, ordinarnym professorom Osipom Kovalevskim®.
In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosveséenija 16 (1837), Otd. 11, 251272, hier S. 262.
Vgl. Tolz, Vera: Russia (Inventing the Nation series). London: Arnold 2001, S. 140f.
Auch der ,spite“ Lermontov interessierte sich einer Interpretation Lotmans zufolge ty-
pologisch fiir den Unterschied zwischen der ,,Kultur des Westens“ und der ,Kultur des
Ostens® und den jeweils damit einhergehenden Charakter der Menschen. Er entwickelte
in diesem Zuge auch eine triadische Typologie, die Russland einerseits als ,Norden®
vom Westen und Osten absetzte und andererseits als ,,junge®, zukunftstrichtige Kultur
den ,altersschwachen® Kulturen Europas und des Orients gegentberstellte. Gleichzeitig
findet sich bei Lermontov der Gedanke einer Nihe Russlands zum Westen wie zum Ori-
ent aufgrund einer spezifisch russischen kulturellen Flexibilitdit und Anpassungsfihig-

120

12
122

—_

68

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die diskursive Permanenz der russischen Vermittlungsrolle zwischen Asien
und Europa bildet schlieflich eine Opposition zu deren proklamiertem Schei-
tern in Petr Caadaevs pessimistischer Geschichtsphilosophie, die die Triade als
Kennzeichen des Negativen fithrt, indem sie Russland zur kulturellen Leerstelle
in einem Niemandsland zwischen Europa und Asien erklart. So formuliert der
Philosoph im 1836 veroffentlichten ersten seiner Philosophischen Briefe (Lettres
philosophiques), der als publizistischer Skandal nicht nur die Kontroverse zwi-
schen Slawophilen und Westlern wesentlich anregte, sondern dem Verfasser
von Seite des Zaren das Attest der Verriicktheit eintrug:

»Zwischen den beiden Hauptteilen der Welt, dem Osten und Westen stehend, mit
dem einen Arm auf China, mit dem andern auf Deutschland gestitzt, hitten wir die
beiden groflen Elemente der geistigen Natur: die Phantasie und den Verstand, in uns
vereinigen und in unserer Zivilisation die Geschichte des ganzen Erdballes zusammen-
fassen sollen. Das war indessen nicht die uns von der Vorsehung bestimmte Rolle.“123

3.1.4 Das Enciklopediceskij leksikon im sozio-publizistischen Umfeld

Das Vorhaben und die Ausfithrung einer russischen Universalenzyklopadie darf
als publizistisches und gesellschaftliches Ereignis von zu beachtender Tragweite
gelten. Eine Analyse des dem vierten Band beigegebenen Verzeichnisses der
bis 1. Januar 1835 angemeldeten Abonnenten (ungefihr 5600 Personen unter
Angabe des sozialen Standes) lasst darauf schliefSen, dass Vertreter aller gebilde-
ten Schichten Russlands am EL Interesse bekundeten.!24 Dieses reichte bis hin-
auf an die Staatsspitze. So verkindete die neu unter der Fihrung Senkovskijs
stehende Chefredaktion im zwolften Band die Zustimmung des Zaren Nikolaj,
ihm das Lexikon zu widmen. An gleicher Stelle wurde bekannt gegeben, dass
der in einem friheren Band erschienene Artikel zu Boris Godunov, dem Usur-
pator des Zarenthrons um 1600, aufgrund der ,gerechtfertigten Verurteilung
durch die ganze Leserschaft“ in einer neuen Version erscheinen werde.'?S In
Verbindung mit der Widmung an den Zaren erschien die Achtung dieses Arti-
kels als Eingestindnis seiner politischen Unangemessenheit (Boris Godunov
war darin, der zeitgenossischen historiografischen Mehrheitsmeinung wider-
sprechend, vom Vorwurf des Mordes am Zarensohn Dmitrij entlastet wor-
den).'2¢ Auch Gre¢ hatte, seinen Memoiren zufolge, als Chefredakteur auf die

keit in fremden Kontexten. Vgl. Lotman, Ju. M.: »Problema vostoka i zapada v tvorcest-
ve pozdnego Lermontova®. In: Cistova, 1. S. (Hrsg.): Lermontovskij sbornik. Leningrad:
Nauka 1985, S. 5-22.

Tschaadajew, Peter: Apologie eines Wahnsinnigen. Geschichtsphilosophische Schriften. Aus
dem Russischen von Heinrich Falk und Roswitha Matwin-Buschmann; aus dem Franzo-
sischen von Elias Hurwicz. Leipzig: Reclam 1992, S. 16f.

124 ygl. Spakovskaja 2004a, S. 133f.

125 Vgl. EL, Bd. 12, ,,Ot glavnoj redakcii“ (ohne Seitenangaben).

126 ygl. Spakovskaja 2004a, S. 161f.

123

69

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meinung des Herrschers Riicksicht zu nehmen. Er berichtet von einem Verweis
der Geheimpolizei, da dem Zaren eine Stelle in einem Artikel zur Familie Bo-
naparte im funften Band missfallen habe. Aus Angst, prorevolutionires Gedan-
kengut konnte in die Enzyklopadie einfliefen, wies er darauf einen aus dem
Franzosischen tbersetzten Artikel zur Machtergreifung Napoleons ab, den
Pluchart gleichwohl druckte. Wenn auch die Zensurbehorde nichts Inkriminie-
rendes in diesem Artikel vorfand, zerstritt sich Gre¢ dariiber mit dem Herausge-
ber und trat bald darauf von seinem Posten zuriick.'?

Das EL kann zusitzlich zum Hintergrund, den die enzyklopadische Traditi-
on Russlands und die triadische Identitatskonstruktion bilden, im Zusammen-
hang zweier Grofitrends der gesellschaftlichen Entwicklung interpretiert wer-
den. Seine Herausgabe fillt in eine Zeit der im Vergleich mit friheren Jahren
massiven Ausweitung des Literaturbetriebs!?® und der Herstellung von
Druckerzeugnissen, sowohl in Betreff der sozialen Schichten wie auch der
quantitativen Dimension. Erfolgte im 18. Jahrhundert die schriftstellerische Ta-
tigkeit weitgehend innerhalb der Gegebenheiten der hofischen Adelskultur, so
breitete sich die Literatur- und Textproduktion im Verlauf der ersten Jahrzehn-
te des 19. Jahrhunderts auch auf die nicht adlige Sphare aus. Gleichzeitig kom-
merzialisierte, professionalisierte und anonymisierte sie sich; die Bedeutung der
adligen Salonkultur fiir die Verbreitung von Literatur nahm ab. Grofverleger
begannen nun eine Rolle zu spielen, das Verfassen von Texten diente nicht
mehr nur kinstlerischen Idealen oder staatlichen Interessen, sondern konnte
gegen Honorar erfolgen. Besonders bemerkenswert ist der in die 1830er-Jahre
fallende Aufstieg der sogenannten ,dicken Zeitschriften® (folstye Zurnaly) zum
dominanten Medium der Popularisierung von Literatur und Wissenschaft.!?’
Zwar existierten Periodika schon im 18. Jahrhundert, ihre Verbreitung blieb
aber noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts beschrinkt und die Herausgabe vie-
ler Zeitschriften brach nach kurzer Zeit ab. Die literatursoziologischen Verin-
derungen widerspiegeln sich anschaulich in der erfolgreichsten Zeitschrift der
1830er-Jahre, der von Aleksandr Smirdin herausgegebenen Biblioteka dlja cteni-
Ja, die mit etwa 6000 eine ahnlich hohe Zahl von Abonnenten wie das EL auf-

127 Vgl. Gre¢ 1930, S. 604-610.

128 Wie bereits in der Einleitung angesprochen, lassen sich in der hier in Betracht stehen-
den Zeit ein literarisches, ein publizistisches und ein wissenschaftliches Feld nicht klar
differenzieren. Dies betrifft auch den Sprachgebrauch. Der Begriff /iteratura kann ohne
spezifizierendes Attribut sowohl fiktionale wie auch wissenschaftliche oder journalisti-
sche Werke bezeichnen. Gleiches gilt auch fiir slovesnost’. Literarische oder schriftstelle-
rische Tatigkeit resp. der Status als Schriftsteller oder Literat kann mithin ganz allge-
mein auf die Pflege und Weiterentwicklung der gebildeten Standardsprache und die Bil-
dung resp. Aufklarung (prosvescenie) deuten.

Vgl. als Uberblick zu diesen Prozessen Schmid, Ulrich: ,,Die institutionellen Rahmenbe-
dingungen des literarischen Feldes“. In: ders.; Peters, Jochen-Ulrich (Hrsg.): Das ,Ende
der Kunstperiode . Kulturelle Verdnderungen des \literarischen Feldes* in Russland zwischen
1825 und 1842. Bern: Peter Lang 2007, S. 91-150.

129

70

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wies und deren Chefredakteur Senkovskij ein fiir die Zeit enormes Jahressalar
von 15 000 Rubeln bezog.!3

Gerade die Zeitschriften waren es, die am Aufschwung eines zweiten Trends
maf8geblichen Anteil nahmen, in den sich das EL mit seinem Asienfokus naht-
los einfiigt: Orientalische Themen, sowohl literarischer wie wissenschaftlicher
Natur oder im Rahmen von Nachrichten, bildeten einen wichtigen Bestandteil
vieler zeitgenossischer Periodika. Sie stellen mithin eine bedeutende Quellen-
grundlage zur Rekonstruktion des russischen Orientdiskurses der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts dar. Diese Feststellung betrifft nicht nur auf den Orient
resp. Asien spezialisierte Zeitschriften und Zeitungen wie z.B. die in Astrachan’
in den Jahren 1813-1815 erschienenen Vostocnye izvestija (orientalische/ostliche
Nachrichten) oder den St. Petersburger Sibirskij resp. Aziatskij vestnik (1818-1827,
Stbirischer resp. ab 1825 Asiatischer Bote), sondern ebenso diejenigen, die sich als
enzyklopadisch und allgemeinbildend verstanden.’®! Auch in dieser Hinsicht
kann die Zeitschrift Biblioteka dlja (tenija als besonders augenscheinliches Bei-
spiel dienen, deren Geschichte tiberdies teilweise mit dem EL in enger Verbin-
dung steht, verfiigte doch Senkovskij zeitweise tiber die Chefredaktion beider
Publikationen (einige Artikel des EL wurden auch in der Biblioteka dlja ¢tenija
abgedruckt). Eine Vorankiindigung des Lexikons zieht gar eine explizite Pa-
rallele: Das EL sei gewissermafSen ein abonnierbares Journal mit regelmafSigem
Erscheinungsdatum, das sich lediglich durch seine alphabetische Behandlung
der Themen und den auf sechs Jahre begrenzten Zeitraum von einer normalen
Zeitschrift unterscheide.!3?

3.1.5 Enzyklopddie und Biografie

Wie anhand der Personen Osip Senkovskijs, Pavel Savel’evs, Vasilij Grigor’evs
und Nikolaj NadeZzdins, die alle eine betrichtliche Anzahl von Artikeln des EL
verantworteten, exemplarisch ersichtlich wird, konnte die Mitarbeit am enzy-
klopadischen Projekt in individuellen Fillen fiir einen gewissen Lebensab-
schnitt eine nicht zu vernachlassigende Rolle spielen. Deren Gewichtung fallt
in der Lebensrickschau einschligiger biografischer und werkbezogener Dar-
stellungen unterschiedlich aus — stiarkere Betonung erfahrt sie in Bezug auf Sa-
vel’ev und Grigor’ev, geringere Beachtung erlangt sie, wenn Senkovskij und
Nadezdin zur Sprache kommen. In allen vier biografischen Beispielen setzen
v.a. iltere Darstellungen das EL als allgemein bekannt voraus, handeln dessen
Publikationsgeschichte aber — wohl gerade aus diesem Grund — nicht allzu de-

130 Vgl. ebd., S. 140.

131 ygl. als Einfithrung Soplenkov, S. V.: Doroga v Arzrum: rossijskaja obstestvennaja mysl’ o
Vostoke (pervaja polovina XIX veka). Moskva: Izdatel’skaja firma ,vosto¢naja literaura®
RAN 2000, S. 17-30.

132 ygl. ,Raznye izvestija“ 1834 (wie Fn. 108), S. 16.

71

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tailliert ab. Dieser Umstand darf als symptomatisch fir die gesamte Rezeptions-
geschichte des EL v.a. im 19. Jahrhundert gelten.

Senkovskijs Beteiligung am EL steht meist im Schatten anderer Bereiche sei-
ner sehr umfangreichen und breiten Textproduktion. Zwar hielt der sowjeti-
sche Arabist und Fachhistoriker Krackovskij die von Senkovskij, Savel’ev und
Grigor'ev erarbeiteten Orient-Beitrige zum EL fiir eine beachtenswerte Leis-
tung, deren Einfluss bei der Popularisierung orientalischer Themen denjenigen
der um einiges bekannteren, von Senkovskij gefithrten Zeitschrift Biblioteka dl-
ja Ctenzja Uberstiegen habe.'3? Dennoch ist es gerade diese Zeitschrift, die in ers-
ter Linie mit Senkovskijs Namen assoziiert wird. Allgemeine Uberblickswerke
zu Senkovskijs Leben und publizistischem Wirken begntigen sich mit wenigen
Zeilen oder erwihnen das EL gar nicht.34 So fiihrt Pedrottis Biografie, die v.a.
auf Senkovskijs akademische Sozialisierung in Polen fokussiert, lediglich zwei
beilaufige Hinweise und Kaverins Lebens- und Werkbeschreibung geht auf das
EL v.a. insofern ein, als es das Konkurrenzverhiltnis zwischen Senkovskij und
Gre¢ illustriert. In Grobs 2017 erschienener Studie zu Senkovskij stehen eben-
falls andere Fragen im Vordergrund; das EL wird aber mehrfach kurz erwihnt
und in Parallele zur Biblioteka dlja ¢tenija im sich unter dem Zeichen der Oko-
nomisierung verandernden Publizistik- und Literaturbetrieb der 1830er-Jahre
verortet. Uberhaupt keine Rolle spielt es hingegen in Fraziers Studie zum jour-
nalistischen und intellektuellen Umfeld der Biblioteka dlja (tenija.'3S Auch Sen-
kovskijs erste Biografen — seine Ehefrau und Savel’ev — aufSeren sich nicht sehr
ausfihrlich zum Lexikon. Savel’ev spricht 1858 zwar Senkovskijs ,engagierte
Teilnahme® bei dessen Begriindung und Herausgabe an und erwahnt, dass er
mehr als 80 Artikel darin veroffentlichte, verzichtet aber auf weiterfiihrende Er-
lauterungen. Die im gleichen Jahr publizierten Memoiren der Witwe Senkovs-
kaja, die ganz in den Dienst der Erinnerung an den verstorbenen Ehemann ge-
stellt sind, erwihnen das EL nur oberflichlich als zusitzliche Belastung im be-

133 Vgl. Kratschkowski, 1. J.: Die russische Arabistik. Umrisse ihrer Entwicklung. Ubersetzt und

bearbeitet von Otto Mehlitz. Leipzig: Otto Harrassowitz 1957, S. 108f.

Dies mag nicht nur auf andere Schwerpunktsetzungen, sondern teilweise auch auf die

Umstandlichkeit der eingehenden Bearbeitung einer Enzyklopadie in der pradigitalen

Prisenzbibliothek zurtickzufithren sein. Der Zugang zum EL hat sich heutzutage durch

elektronische Versionen erheblich vereinfacht.

135 Vgl. Pedrotti, Louis: Jozef-Julian Sgkowski. The Genesis of a Literary Alien. Berkeley/Los
Angeles: University of California Press 1965, S.47 u. 51. Kaverin, V.: Baron Brambeus.
Istorija Osipa Senkovskogo, Zurnalista, redaktora ,Biblioteki dlja (tenija’. Moskva: Nauka
1966, S. 91-94. Grob, Thomas: Russische Postromantik. Baron Brambeus und die Spaltungen
romantischer Autorschaft. Frankfurt a. M.: Peter Lang 2017, S.279. Frazier, Melissa: Ro-
mantic Encounters. Writers, Readers and the Library for Reading. Stanford: Stanford Univer-
sity Press 2007. Frazier spricht in Bezug auf die wissenschaftlich-orientalistischen Publi-
kationen Senkovskijs an einer Stelle unspezifisch von ,encyclopedia entries“, ohne wei-
ter darauf einzugehen (vgl. S. 153).

134

72

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reits ibermafig mit Arbeit beladenen Alltag Senkovskijs.!3¢ Wenngleich die er-
wahnten biografischen Arbeiten spirlich darauf eingehen, so hat die obige Dar-
stellung des historischen Kontextes und der zeitgenossischen Rezeption doch
klar werden lassen, dass die Geschichte des EL eng mit Senkovskij verbunden
ist. Nicht unerwihnt bleiben soll in diesem Zusammenhang auflerdem, dass
sich Senkovskij mehrfach selber in von ihm geschriebenen Lexikon-Artikeln in
verschiedenen Rollen auftreten lasst (als Wissenschaftler, als Literat, als Reisen-
der), womit das EL punktuell zum Medium autobiografischer Konstruktion ge-
rat.!%7

Was Savel’ev und Grigor’ev anbelangt, halten zeitgendssische Biografien die
jeweilige Bedeutung des Lexikons in ihrem Schaffen etwas deutlicher fest. Sa-
vel’evs Kommilitone und Freund Grigor’ev — beide waren, als sie Mitarbeiter
des Lexikons wurden, Studenten an der Abteilung fir orientalische Sprachen
(ucebnoe otdelenie vostolnych jazykov) des dem Auflenministerium zugehorigen
Asiatischen Departements zur Vorbereitung auf den diplomatischen Dienst —
widmet lingere Passagen seiner Lebensbeschreibung Savel’evs dessen Beteili-
gung am EL und schreibt ihm geradezu panegyrisch eine idealistische Hingabe
zu:

136 ygl. Savelev, P.: ,O zizni i trudach O. I. Senkovskogo“. In: Senkovskij, O. L: Sobranie
socinenij, Bd. 1. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1858, S. XI-
CXII, hier. S. XCV. Senkovskaja, A.: Osip Ivanovi¢ Senkovskij (Baron Brambeus). Biogra-
fileskie zapiski ego Zeny. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1858,
S. 116f. u. 123.

»Professor Senkovskij“ taucht bspw. namentlich genannt als Vertreter aktueller For-
schung auf, so in den Artikeln Vudiny (,B nocneanee Bpemst npodeccop CeHKOBCKHIA,
paccmarpuBasi 3TOT Bompoc, mokaszan [...]¢, Bd. 12, S.187.) und Didi-Lado (,,Tonsko B
Haie Bpems [. mpodeccop CenkoBckuit ooparin Banmanwe [...]% Bd. 16, S. 287), die von
aus Herodot zu gewinnenden Einsichten zur Herkunft der Slawen resp. der Mythologie
der Slawen handeln. Im ausfiihrlichen Artikel zum 6sterreichischen Orientalisten Jo-
seph von Hammer-Purgstall bleibt er hingegen als ,einer der bekanntesten russischen
Orientalisten® (,ommH U3 n3BecTHeHmuXx Pycckux opuentamucto®) formal im Schatten
seines Pseudonyms Tutundju-Oglou, wenn er im Rahmen einer scharfen Kritik an den
sprachlichen Fihigkeiten Hammer-Purgstalls auf seinen 1828 erschienenen Traktat zu
ebendiesem Thema verweist (Lettre de Tutundju-Oglou-Moustafa-Aga, véritable philosophe
turk a M. Thadée Bulgarin...). Senkovskij kokettiert mit dem Festhalten am Pseudonym,
indem er es selbst nicht offenlegt, aber darauf verweist, dass der kritisierte Hammer-
Purgstall dies in einer Replik getan habe (vgl. Bd. 13, S.251). Dazu passt, dass dieser Le-
xikon-Artikel, wie auch in einigen anderen Fallen, nicht mit Senkovskijs Autoren-Kiir-
zel gezeichnet ist (die Zuordnung zu seiner Autorschaft ist vom Inhalt her eindeutig
und so auch in der Publikationsliste der Werkausgabe verzeichnet, vgl. Senkovskij 1858,
Bd. 1, S. CXXXVII). Als Orientreisender, der vergeblich versucht, einen beriithmten alt-
agyptischen Tierkreis nach Russland zu verschiffen, hat ,,O. I. Senkovskij“ einen Auftritt
im Artikel Dendera (Bd. 16, S. 152-154) und schlief8lich erscheint er unter seiner literari-
schen Identitdt Baron Brambeus gar als eigenes (allerdings kurzes) Lemma (vgl. Bd. 6,
S.532; das Pseudonym wird auch hier nicht aufgedeckt, vgl. zudem auch Fn. 603 in
Kap. 7.6). Ob Senkovskij letzteren Eintrag selber verfasst hat, was naheliegend wire,
muss offenbleiben; im Gegensatz zu den anderen hier zitierten Beispielen ist der Eintrag
Brambeus nicht in der Publikationsliste der Werkausgabe enthalten.

137

73

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»[...] ich, der ich kontinuierlich mit Savel’ev fiir dieses Werk gearbeitet habe, kann auf-
richtig bezeugen, dass die Mitarbeit am Lexikon fiir ihn weder eine Angelegenheit des
Geldes noch eine Plisanterie fiir eine kleingeistige Ruhmsucht war, so wie es fir den
grofSten Teil der Mitarbeiter der Fall war: In seiner Tatigkeit fiir das E. Lexikon arbeite-
te Savel’ev con amore und er hatte vor allem die Ehre des russischen Orientalismus
[sic] im Blick [...].“

»[--.] 51, HOCTOSIHHO paboTaB [UIst 3TOro u3aHus BMecTe ¢ CaBeIbeBbIM, MOTY, I10JI0XKA Py-
Ky Ha CepALe, CBUACTCILCTBOBAT, YTO COTPYIHHUYECTBO B JICKCHKOHE HE OBUIO UIsl HErO
HH JICHE)KHOIO a)eporo, HH MOTEXOI JIsi MEJIOYHOIO TIIECTaBHsl, Kak ObUIO OHO TEM HJIN
JIPYTUM JUIE MHOTOTO MHOYKECTBA COTPYAHHUKOB: pabdortas mia J. Jlekcukona, CaBenbeB
paboTan con amore, Ipex/ie BCETro UMes B BUAY 4ecTh Pycckoro opuentanusma [...]. <138

Fir Grigor’ev und Savel’ev, die bei Beginn der Herausgabe achtzehn und zwan-
zig Jahre zihlten, nahm das EL eine bedeutende, nicht zuletzt autodidaktische,
biografische Rolle ein. Pavel Savel’ev hatte schon vor dem Studiumsbeginn im
Januar 1830 durch Heimunterricht beim Orientalisten M. G. Volkov ein Inter-
esse fur orientalische Sprachen entwickelt. An der Universitit studierte er offizi-
ell nicht in diesem Bereich, horte aber entsprechende Vorlesungen, so etwa
Kurse zur arabischen Sprache bei Volkov, der Adjunkt von Senkovskij war, und
bei letzterem selbst. Hingegen vernachlassigte Savel’ev seine eigentlichen Studi-
enfacher (die Grigor’ev nicht benennt) und verlief§ schlieflich 1834 die Univer-
sitait. Um sein Interesse am Orient weiterverfolgen zu konnen, trat er im Okto-
ber 1834, gleichzeitig mit Grigor’ev, in das erwahnte, 1823 gegrindete ucebnoe
otdelente des Asiatischen Departements ein, wo teilweise die gleichen Dozenten
wie an der Universitit titig waren (Jean Frangois Demange fir Arabisch,
Frangois Bernard Charmoy und Mirza Dzafar Topcibasev fiir Persisch). Gri-
gor’ev beschreibt in der Savel’ev-Biografie die gemeinsame Zeit an diesem Insti-
tut als wenig bereichernd. Als einen der Griinde, die fiir Ablenkung vom ei-
gentlichen Studium sorgte, benennt er die 1835 beginnende Mitarbeit am EL,
zu der Savel’ev und Grigor’ev von Senkvoskij als seine ehemaligen Studenten
eingeladen wurden. Im Dezember 1835 verlie§ Savel’ev das Institut und ver-
zichtete damit auf eine Diplomatenkarriere. In den ersten vier Binden (1835)
veroffentlichte er tber 30 Artikel (eigene und tberarbeitete), in den Binden
vier bis elf (1836/37) 40 von ihm gezeichnete nebst vielen ibersetzten. Unter
Senkvoskijs Chefredaktion fiel die Zahl von Savel’evs Artikeln bedeutend gerin-
ger aus; das zwischenmenschliche Verhiltnis zwischen Mentor und Schiler hat-
te sich abgekihlt. Nur kurz flammte Savel’evs Engagement nochmals auf, als er
1841 zusammen mit Jazykov die Chefredaktion des letzten erschienenen Ban-
des innehatte.!3

138 Grigorev, V. V.. Zizn’ i trudy P. S. Savel'eva, preimustestvenno po vospominanijam i
perepiske s nim. S priloZeniem portreta P. S. Saveleva i snimka s ego pocerka.
Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1861, S. 18.

139 vgl. ebd., S. 4-24, 63-65. Charmoy und Demange — beide waren Schiiler Silvestre de Sa-
cys — mussten ihre Lehrstiihle an der Universitdt 1821 im Rahmen einer politischen Sau-

74

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vasilij Grigor’ev studierte im Gegensatz zu Savel’ev ab 1831 offiziell an der
Orient-Abteilung der Universitit, hauptsachlich bei Senkovskij und Charmoy.
Nach drei Jahren trat er, wie erwahnt, im Oktober 1834 zusammen mit Savel’ev
in das ucebnoe otdelenie des Asiatischen Departements ein und wie Savel’ev ver-
lie er es bald wieder, ohne einen Diplomatenposten anzutreten. Auch ihm
scheint das Studium und Leben am Institut wenig behagt zu haben. Als einen
der Griinde fir die Vernachlassigung der dortigen Pflichten gibt der Biograf
Grigor’evs den gleichen Grund an, wie Grigor’ev selbst in seiner Savel’ev-Bio-

grafie:

»Von ihren eigentlichen Beschiftigungen wurden Grigor’ev und Savel’ev auch noch
von einem anderen Umstand abgelenkt: Pluchart ersann damals ein grandioses Unter-
fangen — die Herausgabe eines enzyklopadischen Lexikons unter Beteiligung Senkovs-
kijs in der Eigenschaft als einer der Chefredakteure; und letzterer lud Grigor’ev und
Savel’ev zur Mitarbeit in der Abteilung fiir Orientalistik ein.*

,OT TIPAMBIX CBOUX 3aHsTHIl I'puropses 1 CaBeibeB GbLIM OTBICUEHBI U €Ie OJHUM 00-
crosrenbeTBOM. TITIomap 3ayMal TOria MPaHIHo3HOE TIPSANPHITHE — H3IAHNC SHIHKIIO-
IIEIMYECKOTO JIEKCHKOHA, MPH yUaCTHH, B KAYCCTBE OJHOTO U3 IMIABHBIX PEIaKTOPOB, CeH-
KOBCKOT'0; @ TOCJIE/IHUI TIPUITIACHIT B COTPYIHHMKH 110 OT/ETy BOCTOKOBEACHHs [ pHrophe-
Ba u CaBenbena.“140

Der Biografie zufolge veroffentlichte Grigor’ev 51 eigene und 165 tbersetzte
oder umgearbeitete Beitrige in den ersten vierzehn Binden des EL, wobei der
grofite Teil davon auf die ersten zehn Biande entfillt. Der gute Eindruck, den
Grigor’evs Beitrage hinterliefen, scheint mitverantwortlich dafiir gewesen zu
sein, dass ihm eine universitire Karriere nahegelegt wurde. Nach einer kurzen
Tatigkeit als Dozent an der Universitat wurde Grigor’ev 1838 zum aufSerordent-
lichen Professor fiir orientalische Sprachen am Richelieu-Lyzeum in Odessa er-
nannt, was ihn, neben einer Verschlechterung des Verhaltnisses zu Senkovskij,
von weiterem Engagement fir das Lexikon abhielt.'#! Aufgrund nicht erhalte-
ner Honorare war Grigor’ev auflerdem schlecht auf Pluchart zu sprechen. Auch
als Savel’ev zum Schluss in die Chefredaktion eintrat und den in Odessa weilen-
den Grigor’ev um erneute Beteiligung und die Anwerbung von Mitarbeitern in
Odessa ersuchte, konnte dieser sich nicht mehr dafiir begeistern.#

Eine durchaus bedeutsame Rolle scheint das EL eine Zeit lang auch fiir Ni-
kolaj Nadezdin gespielt zu haben, der, zuerst noch beobachtender Rezensent
der ersten Biande (vgl. Kap. 3.1.2), unter dem dritten Buchstaben des russischen

berung aufgeben. Ihnen verblieb die Stellung am ucebnoe otdelenie. Charmoy konnte
1831 an die Universitit zurickkehren und ging 1835 in den Ruhestand. Vgl. ebd., S. 13
und Kim/Sastitko 1990, S. 145-147, 158.

140" Veselovskij, N. L: Vasilij Vasil'evi¢ Grigor'ev po ego pis'mam i trudam. 1816-1881. S
priloZeniem portreta i faksimile. S.-Peterburg: Tipografija i chromolitografija A. Transelja
1887, S.19.

141 vgl. ebd., S. 20-35.

142 ygl. ebd., S. 67-71.

75

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alphabets (B, Bde. 8-12, 1837-38) etwa hundert Artikel u.a. zu Kirchengeschich-
te, Philosophie, Poetik, russischer Geschichte, Geografie und Ethnografie ver-
fasste. Nadezdin hatte 1830 mit einer lateinischen Dissertation tiber die roman-
tische Poesie (De origine, natura, fatis poeseos, quae romantica audit) an der Mos-
kauer Universitit promoviert und dort fir einige Jahre einen Lehrstuhl erhal-
ten. Sein Schwerpunkt lag dabei auf (philosophischer) Asthetik und Archaolo-
gie. Als Herausgeber der Zeitschrift Teleskop war er 1836 fir den Skandal mit-
verantwortlich, den die Veroffentlichung des ersten Philosophischen Briefes Petr
Caadaevs (vgl. Kap. 3.1.3) ausloste. Die Zeitschrift wurde darauthin verboten
und Nadezdin in die (allerdings kurze) Verbannung nach Ust™-Sysol’sk ge-
schickt, wihrend der er seine Beitrige zum EL schrieb. Nadezdin wandte sich
ab der Zeit seiner Verbannung vornehmlich der Geschichte und Ethnografie
Russlands zu; er gilt als letzterer Begriinder. In seiner Autobiografie fallt die
wissenschaftliche Neuorientierung mit der Zeit der Mitarbeit am Lexikon zu-
sammen; das EL wird somit gewissermaflen biografisch aufgeladen:

»Bald darauf erfuhr mein ganzes Schicksal einen entscheidenden Umschwung, infolge
dessen ich Moskau verlassen und mich etwa ein Jahr im Gouvernement Vologda auf-
halten musste. Dies brachte mich endgiiltig von der Asthetik und Archiologie ab. Ich
verlegte meine Studien vollstindig auf das davon verschiedene Gebiet der Geografie
und Ethnografie und tGberdies auf die Mitarbeit am ,Enzyklopadischen Lexikon’, das
damals herausgegeben wurde. Ich wandte mich der Geschichte im Allgemeinen und
der einheimischen im Besonderen zu.*

»BCKOpe 3a TeM MPOM30IIET PEINTEIbHBINA IEPEBOPOT BO BCEH Moei cynpOe, BCIeICTBUE
KOTOPOTO 51 IOJDKEH ObLI OCTaBUTh MOCKBY U TPOBECTH OKOJIO O/l HA JKUTEIbCTBE B Bo-
JIOroJICKOi rybepHHun. DTO pa3opBajio MEHsl OKOHYATENBHO C SCTETUKON 1 apxeonorueil. S
IIepeHeC MOM 3aHATHS COBEPIICHHO Ha Jpyroe momnpwuiie reorpaduu u 3THOrpadun, cBepx
TOTO, Ha COTPYJHHYECTBO B H3/aBaBIIEMCS TOTJA ,DHIMKIONEANYCCKOM JIeKCHKoHe . S
obpatuics K MCTOPHUH BOOOIIE H OTEUeCTBEHHOI B 0cobenHocTh. “143

Izmail Sreznevskij, Sprachwissenschaftler und Ethnograf sowie zeitweiliger Mit-
arbeiter Nadezdins, bestitigt in seinen Memoiren diese Funktion des EL im
biografischen Bruch: Nadezdins Hinwendung zur Ethnografie habe vornehm-
lich mit dessen fundierten Beitrigen zum Lexikon eingesetzt. Nicht nur seien
vier Bande ,voll von seinen Artikeln®, uberdies habe zahlreiches weiteres von
Nadezdin eingereichtes Material gar nicht gedruckt werden konnen.!#* Zu be-
tonen ist allerdings, dass Nadezdins EL-Artikel thematisch noch an beiden
Schaffensphasen teilhaben, womit sich die biografische Funktion der Enzyklo-

143 Nadezdin, N. L: Sotinenija v dvuch tomach. Sankt-Peterburg: Izdatel’stvo Russkogo
Christianskogo gumanitarnogo instituta 2000. Bd. 1, S.47. In: ebd., S.47f. (FuSnote),
findet sich eine Auflistung der Beitrige Nadezdins zum EL, zusammengestellt von P.
Savel’ev.

144 ygl. Sreznevskij, L: ,Vospominanija o N. I. Nadezdine®. In: Vestnik Imperatorskogo russ-
kogo geograficeskogo obscestva 16 (1856), Otd. V, S.1-16, hier S. 6f. Sreznevskij selber ver-
fasste auch einige Artikel fiir das EL, vgl. Kap. 6.3, Fn. 442.

76

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

padie als einer Vermittlerin zwischen einem alten und einem neuen Zustand
akzentuiert (vgl. hierzu auch Kap. 6.5).

3.2 Enzyklopddie als Regulativ

Trotz und vielleicht gerade dank seiner Unfertigkeit stellt das EL eine Ver-
sammlung von Themen und Quellen dar, die fiir eine Rekonstruktion priagen-
der Bestandteile des Religionsdiskurses im russischen Orientdiskurs reichhalti-
ges und noch kaum ausgewertetes Material bieten. Hatte sich die Planung der
Umsetzung des Lexikons von Beginn weg an strengen Machbarkeitskriterien
orientiert, so waren womoglich die Artikel weitaus weniger ausfiihrlich und
von anderer Art gewesen. Tatsichlich stehen einige der Beitrage, was Lange
und Argumentationsweise betrifft, wissenschaftlichen Traktaten in nichts nach.
Mit den zur Verfiigung stehenden finf ersten Buchstaben des Alphabets blei-
ben dennoch zahlreiche im Zusammenhang dieser Arbeit relevante, teilweise
durch Querverweise in Aussicht gestellte Lemmata ungedruckt. Das EL soll
denn im Folgenden auch nicht am Kriterium der Reprasentativitat im Sinne ei-
nes klar umgrenzten und abgeschlossenen Korpus gemessen werden, sondern
vielmehr als methodischer Ariadnefaden, als Konzentrat fixierter Ausgangs-
punkte verstanden werden, von denen her sich die Untersuchung organisiert.
Reprisentativ ist das EL insofern, als seine Erarbeitung wie oben gezeigt ein die
zeitgenossische Publikationslandschaft bewegendes Ereignis markiert und eine
Reihe am wissenschaftlichen und literarischen Orientdiskurs einflussreich be-
teiligter Personen in sich versammelt. Gerade aber hinsichtlich des ,Fakts® einer
unfertigen Enzyklopidie lohnt sich ein (weiterer) Blick in die Geschichte des
enzyklopadischen Denkens.

3.2.1 Enzyklopddie in Fragmenten

Die Tatsache, dass es nicht gelang, das EL zum Abschluss zu bringen, dass der
urspringlich anvisierte Plan, es in vierundzwanzig Banden fertigzustellen,
scheiterte, mag mit einer mangelhaften Planung und den finanziellen Proble-
men Plucharts hinreichend zu erklaren sein. Dartiber hinaus fiihrt sie aber ins-
besondere auch vor Augen, dass sich die Konzeption der Enzyklopadie gegen-
tber dem tberkommenen Verstandnis diversifiziert hatte und dass die Mog-
lichkeit einer bereichsweise ausufernden und unabgeschlossenen Enzyklopadie
zumindest teilweise erst mit dieser Entwicklung gegeben war. Zum einen eta-
blierte sich seit der Mitte des 18. Jahrhunderts der Anspruch bestimmter Enzy-
klopadien, als universales Nachschlagewerk moglichst alles Wissen zu versam-
meln. Diese dem heutigen Sprachgebrauch vertraute Verwendung verdeckt,
dass im 17., 18. und noch teilweise im 19. Jahrhundert das Anliegen der Enzy-

77

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

klopadie, mit Ulrich Dierse gesprochen, ,keineswegs die moglichst vollstandige
Reprasentation der Wissenschaften war, sondern in erster Linie ihre Verbin-
dung und Zuordnung, ihre Gliederung und Klassifikation®.'#5 Solche Enzyklo-
padien waren also nicht in erster Linie Nachschlagewerke, sondern Darstellun-
gen eines nach jeweils zu bestimmenden Grundsitzen geordneten Wissensge-
bietes (vgl. z.B. Hegels Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grund-
risse, 1. Aufl. 1817). Das seit der Antike bekannte alphabetische Prinzip der An-
ordnung des Wissens spielte in den Konzeptionen der Enzyklopadie lange Zeit
eine untergeordnete Rolle zugunsten der angesprochenen thematischen Anord-
nung und Klassifikation. Die Bedeutung der Enzyklopadie als einer umfassen-
den Wissenssammlung in alphabetischer Ordnung wurde wesentlich durch die
Encyclopédie von Diderot und d’Alembert popularisiert. Insbesondere die zahl-
reichen Nachahmungen, Umarbeitungen und Nachdrucke in vielen Sprachen
und Lindern waren daftir verantwortlich.'#¢ Mit ihrer gleichzeitig beibehalte-
nen Zielsetzung, ein System des Wissens darzustellen, kann die Encyclopédie
aber insbesondere als Ubergangsform gelten. Das EL steht nicht mehr in dieser
systemorientierten Tradition. Es versteht sich als Universallexikon, das zu allen
Wissensgebieten in umfassender, alphabetisch geordneter Form informieren
will. Seine ,nationale“ Bedeutung ergibt sich fiir die zeitgenossische Publizistik
- neben dem thematischen Fokus auf Russland und Asien — nicht zuletzt aus
dem Anspruch, ein allgemeinbildendes, nicht nur fir Spezialisten gedachtes
Nachschlagewerk zu prasentieren.

Mit der Romantik wiederum bricht sich der programmatische Gedanke
einer prinzipiellen Unabschliefbarkeit des Wissens Bahn, der sich folglich in
gewissen Uberlegungen zur Enzyklopadie als Fragment niederschlagt. Mit Be-
zug v.a. auf Novalis und Friedrich Schlegel spricht Dierse von Konzeptionen
der Enzyklopadie als ,System in Fragmenten®. Die Unabgeschlossenheit, die
einem unvollendeten Werk wie dem EL als Nachteil ausgelegt werden kann,
wire in solchen Entwirfen programmatisch vorgesehen. Zwar hatten, so Dier-
se, die Romantiker die Enzyklopiadie auch als zusammenhingendes System im
Gegensatz zum Aggregat verstanden, dennoch bleibe die Frage bestehen, ,ob
nicht gerade wegen der Universalitit der Projekte und der Fille des zur Verfu-
gung stehenden Stoffes die Pline von Novalis und Schlegel fragmentarisch und
damit unsystematisch bleiben muften, ob sie also nicht doch von vornherein so
angelegt waren, daf§ sie gar nichts anderes als ,Stiickwerk* bleiben konnten®.!4”
Schlegel selber bringt dies in einer seiner in der Tat unsystematischen einschla-
gigen theoretischen Auferungen auf den Punkt: ,Die Encyclopadie lift sich

145 Dierse, Ulrich: Enzyklopédie. Zur Geschichte eines philosophischen und wissenschafistheoreti-
schen Begriffs (Archiv fiir Begriffsgeschichte, Supplementheft 2). Bonn: Bouvier 1977,
S

. 3.
146 Vgl. ebd., S. 52.
147 Ebd., S. 125 (Hervorhebung im Original).

78

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlechterdings und durchaus nur in Fragmenten darstellen.“!48 Des Weiteren
scheint ihm ein dynamisches, laufend anzupassendes ,offenes System“ von
Fragmenten vorgeschwebt zu haben, das sich der Vervollkommnung entzogen
hatte.'” Schlegels thematisch sehr disparate und teilweise widerspriichliche
Uberlegungen zur Enzyklopadie, die Dierse aufreihend referiert, lassen sich
dementsprechend kaum auf einen gemeinsamen Nenner bringen. Sie bertithren
Themenfelder wie die Idee eines alle Kiinste und Wissenschaften behandelnden
Buches der Biicher biblischen Ausmafles, Gedanken zur Universitat, Enzyklopa-
die als Philologie und Hermeneutik, Enzyklopadie als Poesie und als Zeit-
schrift, als Verbindung von Wissenschaft- und Kunstlehre, Enzyklopadie als
Mystik und Theosophie, als Bestandteil einer neuen Form der Kritik, Enzyklo-
padie im Zusammenhang mit einer Theorie des Romans und des Witzes und
dergleichen mehr.!5¢

Eine Enzyklopadie muss zu Beginn des 19. Jahrhunderts also nicht zwingend
als abgeschlossen gedacht werden, um ein ,giltiges* Wissensprodukt zu sein.
Ohne dass ein Kausalzusammenhang mit beispielsweise Schlegels einschligigen
Fragmenten behauptet wird, kann das EL unter Berufung auf solche Konzeptio-
nen in seiner Unabgeschlossenheit rehabilitiert werden.

3.2.2 Der entgrenzte Orient

Bezeichnenderweise vollzieht sich im in Betracht stehenden Zeitraum auch die
europiische Wissensproduktion tber Asien in einer Entgrenzung, die auf den
ersten Blick keine abschlieSbare Systematik erkennbar werden lasst. Andrea Po-
laschegg wirft im Gang ihrer Untersuchung der ,Regeln deutsch-morgenlindi-
scher Imagination im 19. Jahrhundert“ die lapidare Frage auf: ,Wo liegt der
Orient?” Denn, so die Germanistin, ,,[w]er sich auf die Spur des deutschen Ori-
entalismus im 19. Jahrhundert setzen will, der kommt nicht umhin zu fragen,
was man zu jener Zeit unter Orient Gberhaupt verstand®.!s! Polascheggs Spu-
rensuche nach der ,geo-diskursiven Lage des deutschen Orients® fiithrt eine
enorme Vielfalt von Signifikaten des Signifikanten ,Orient® (resp. Asien) vor
Augen. Im Ausgang und in Abhebung von der urspriinglich deiktischen, in die
Himmelsrichtung Osten resp. auf den Sonnenaufgang weisenden Funktion des
Begriffs ,Orient’ verortet die Autorin dessen ,diskursive Geografie“ fiir ihren
Untersuchungszeitraum in einem Gebiet, das so breit und heterogen erscheint,
dass sich die Suche nach seinen Grenzen beinahe verflichtigt und sich viel-
mehr ex negativo die Frage aufdringt, welche Weltreligionen auf keinen Fall
zum Orient gehdren konnten. Denn dieser blieb weder auf einen (islamischen)

148 7Zitiert nach ebd., S. 125f.

149 Vgl. ebd., S. 126.

150 vgl. ebd., S. 130-139.

151 Polaschegg 2005 (wie Kap. 2.1, Fn. 27), S. 63.

79

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nahen und Mittleren Osten noch auf ganz Asien beschrinkt, sondern konnte
ebenso Teile Europas und Afrikas oder sogar ganz Afrika umfassen:

»Das Morgenland begann zu dieser Zeit 6stlich von Wien und siidwestlich von Tou-
louse, reichte tber die west- und nordafrikanische Kiiste bis Agypten und hinunter
nach Athiopien, umfafte den Nahen und Mittleren Osten, Griechenland und den ge-
samten Balkan, Kleinasien, Persien, Indien, Indonesien, Japan und China. Zusatzlich
war der Orient mit den Konzepten ,Asien‘ und ,Afrika‘ verbunden; und zwar durch
diskursive Achsen, entlang derer sich Lander und ganze Kontinente so verschieben lie-
Ben, daf§ die Bewohner der arabischen Halbinsel als afrikanisch und die Spanier als
asiatisch vorgestellt werden konnten.“152

Die geografische Uberbordung des Orients wird Polaschegg zufolge noch
durch eine generelle semantische Entgrenzung tberboten, wenn in der
deutschsprachigen Kultur des 18. und 19. Jahrhunderts unzahlige mediale und
kategoriale Erscheinungsformen (z.B. Wiste, Kaffee, Porzellan, Architektur,
Musik) den Orient evozierten.!s* Genauso wie seine geografische und semanti-
sche Ordnung variierte, war der Orient auch einer zeitlichen Vertikalen unter-
worfen. Er zeigte sich in der zeitgenossischen deutschsprachigen Wahrneh-
mung nicht nur als vom Eigenen synchron abgetrennter Ort, sondern wesent-
lich als historischer, antiker oder vorzeitlicher Raum. Die Alterisierung zum
kulturell Fremden vollzog sich, so Polaschegg in einem anderen Beitrag, in gro-
Bem Mafle als , Effekt der Zeit“; die Grenzen zwischen Eigenem und Anderem
wurden ,auf dem Territorium der Vergangenheit“ gezogen, und dies insbeson-
dere auf der Suche nach den Urspriingen der eigenen Kultur.!54

Die Spezifik russischer Identitatskonstruktionen gegeniiber Asien und Euro-
pa (vgl. Kap. 3.1.3) darf nicht dariber hinwegtiauschen, dass die potentielle
»geo-diskursive® und semantische Extension des Orients in Russland im hier in-
teressierenden Zeitraum in einer ahnlichen Breite imaginiert wurde, wie sie Po-
laschegg fiir den deutschsprachigen Kontext feststellt. Es besteht wenig Anlass
zur Vermutung, dass das, was im Allgemeinen als Orient in Frage kommen
konnte, sich substantiell vom westeuropaischen Blick unterschied. Die in Teilen
anders gelagerte Selbstpositionierung Russlands gegentiber Asien (und damit
gegeniber Europa) und die eminente Bedeutung des ,eigenen Orients‘, allem
voran des Kaukasus, fiir das russische Orientbild bleiben unbestritten und den-
noch zeugt die russische Publikationslandschaft des frithen 19. Jahrhunderts
von einer thematischen Weite auf Asien bezogener Themen, die eine Systemati-
sierung vor dhnliche Herausforderungen stellt, wie sie Polaschegg skizziert.

152 Ebd., S. 85. Vgl. zudem S. 70-85.

153 vgl. ebd., S. 85-96.

154 ygl. Polaschegg, Andrea: ,Athen am Nil oder Jerusalem am Ganges? Der Streit um den
kulturellen Ursprung um 1800“. In: B6hm, Alexandra und Sproll, Monika (Hrsg.): Frem-
de Figuren. Alterisierungen in Kunst, Wissenschaft und Anthropologie um 1800. Wiirzburg:
Konigshausen & Neumann 2008, S. 41-65, hier S. 43.

80

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der ,russische Orient ist ,geographisch genauso unklar definiert wie im west-
europaischen Kontext®, wie Kerstin Jobst festhalt.!5s

3.2.3 Orient als Rhizom?

Der vermeintlichen zeitgenossischen Unscharfe des Orient-Begriffs halt Pola-
schegg einen Losungsvorschlag entgegen, der es ihr trotz der Abwesenheit eines
gemeinsamen Nenners erlaubt, in einem diskursanalytischen Sinn von einer
»Ordnung des Morgenlandes im 18. und 19. Jahrhundert® zu sprechen.!3¢ Sie
greift hierzu auf das von Ludwig Wittgenstein gepragte sprachphilosophische
Konzept der ,Familiendhnlichkeiten® zurtick, welches der Philosoph anhand
des Wortes ,Spiel“ expliziert. Das ,komplizierte Netz von Ahnlichkeiten®, in
das Wittgenstein alle Spiele verwoben sieht, Gbertrigt Polaschegg auf den Ori-
entbegriff des Untersuchungszeitraums: ,,In unserem Fall ist es der ,Orient’, der
eine Familie bildet, deren Mitglieder nicht tber ezn gemeinsames Charakteristi-
kum verfiigen, sondern durch eine Vielzahl einander tGberschneidender Ahn-
lichkeitsbeziehungen zur orientalischen Familie verbunden sind.“7 In der Ge-
gebenheit, dass ein auf Familiendhnlichkeiten beruhender Begriff Gber ,un-
scharfe Grenzen“ und ,verschwommene Rander® verfiigt, also nicht abschlie-
Bend in eine Definition zu giefen ist, erkennt Polaschegg keine Schwiche, son-
dern die Gewihrleistung von Produktivitat und Stabilitat:

»Die netzartige Beziehungsstruktur der orientalischen Elemente zueinander und die
Vielzahl der Charakteristika und Kontexte, Gber welche sie miteinander verkniipft
sind, garantieren die Stirke und Belastbarkeit dieses Konzepts und verleihen ihm
gleichzeitig eine enorm grofe semantische Oberfliche mit entsprechend vielen poten-
tiellen Kopplungspunkten.«158

Sie fugt aulerdem als weiteren ,,wichtigen stabilisierenden Faktor® hinzu, dass
alle einzelnen Elemente der Netzstruktur exemplarisch dessen Gesamtheit zum
Ausdruck zu bringen vermogen, dass also z.B. die Janitscharenmusik, chinesi-
sche Schriftzeichen, der Koran oder die Pyramiden alle den ,gesamten Orient
aufrufen und reprasentieren® konnen. Allerdings sei zu bedenken, die Bezie-
hung zwischen Begriff und Gemeinsambkeit ,logisch umzukehren®, also den ge-
meinsamen Begriff nicht als ,,Ausdruck einer vorgingigen Gemeinsamkeit® zu

155 Jobst, Kerstin S.: ,Wo liegt das russische Morgenland? Orient-Diskurs und imperiale
Herrschaft im Zarenreich®. In: Born, Robert; Lemmen, Sarah (Hrsg.): Orientalismen in
Ostmitteleuropa. Berlin: transcript 2014, S. 65-84, hier S.70. Fur eine Auslegeordnung
verschiedener Auspriagungen dessen, was fiir Russland der Orient war und ist, siche au-
Rerdem Niqueux 1999.

156 polaschegg 2005, S. 97 (Hervorhebung im Original).

157 Ebd., S. 99 (Hervorhebung im Original).

158 Ebd., S.99.

81

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verstehen, sondern vielmehr als ,performativen Produzenten ihres gemeinsamen
Nenners®.15?

Polaschegg bezeichnet das von Wittgenstein her gedachte Netz von Famili-
endhnlichkeiten an mehreren Stellen synonym als ,rhizomhafte Struktur® resp.
,Rhizom-Struktur® oder ,rhizomatisches Gebilde“, ohne diese Termini im De-
tail herzuleiten.'®® Das Rhizom mit dem Orient-Begriff in einen Zusammen-
hang zu setzen, ist schon insofern naheliegend, als bereits die Urheber dieses
kulturwissenschaftlichen Konzepts selbst diese Engfithrung vornehmen: ,Ist
nicht der Orient, besonders Ozeanien, ein rhizomatisches Modell, das in jeder
Hinsicht dem abendldndischen Baummodell entgegengesetzt ist?“1¢! Deleuze &
Guattari verwenden den Orient allerdings auf anderer Beobachter-Ebene. Sie
haben hier nicht die eurogene diskursive Ordnung des Orients als rhizomfor-
mig im Blick, sondern schreiben einem realen Orient eine reale Rhizomstruk-
tur ein. Eingedenk dieses epistemologischen Unterschieds ist die Kombination
der Orient-Thematik mit dem Sprachbild des Rhizoms ein Ansatz, der im Rah-
men dieser Arbeit produktiv aufgegriffen werden kann.

3.2.4 Enzyklopddie als Rhizom

Das von Deleuze & Guattari in die Kulturwissenschaften eingeftihrte Rhizom-
Konzept (in der eigentlichen botanischen Bedeutung ist das Rhizom eine
Sprossachse) wendet sich im Konkreten gegen die Psychoanalyse, im Allgemei-
nen jedoch — der pflanzlichen Metaphorik entsprechend — gegen das sich aus
einem allem zugrunde liegenden Ausgangspunkt hinausverzweigende Baum-
Modell, welches, so die Autoren, tber Jahrzehnte und bis in die Gegenwart
eine weitverbreitete Organisationsform des Wissens in der westlichen Kultur
darstellt:

»~Baumsysteme sind hierarchisch und enthalten Zentren der Signifikanz und Subjekti-
vierung, Zentralautomaten, die als organisiertes Gedichtnis funktionieren. Das hat zu
Folge, daf§ in den entsprechenden Modellen ein Element Informationen immer nur
von einer hoheren Einheit erhalt und subjektive Wirkungen nur von bereits bestehen-
den Verbindungen ausgehen konnen. [...] Seltsam, wie der Baum die Wirklichkeit und
das gesamte Denken des Abendlandes beherrscht hat, von der Botanik bis zur Biologie,
der Anatomie, aber auch Erkenntnistheorie, Theologie, Ontologie, der ganzen Philoso-
phie [...].«162

159 Vgl. ebd., S. 100 (Hervorhebungen im Original).

160 ygl. ebd., S. 98-100.

161 Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Rhizom, tibers. von Dagmar Berger et. al. Berlin: Merve
1977, S. 30. Die Autoren diskutieren in diesem Kontext zusatzlich, in welcher Hinsicht
Amerika in der Form eines Rhizoms erscheint.

162 Ebd., S.27 u. 29F.

82

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Rhizom dagegen wird als anti-genealogisch und dezentriert gedacht. Es ist
ein ,nicht zentriertes, nicht hierarchisches und nicht signifikantes System ohne
General, organisierendes Gedachtnis und Zentralautomat [...]“.'¢3 Die Rhizom-
struktur zeichnet sich durch eine potentielle Verbundenheit aller ihrer Bestand-
teile aus, sie ist ein Modell fiir Heterogenitit und Pluralitit und beruht auf dem
Prinzip, keine Anfangs- oder Endpunkte zu besitzen, durch deren Abtrennung
sie letztlich getilgt werden konnte:

»Jeder beliebige Punkt eines Rhizoms kann und muss mit jedem anderen verbunden
werden. [...] Ein Rhizom kann an jeder beliebigen Stelle gebrochen und zerstort wer-
den; es wuchert entlang seinen eigenen oder anderen Linien weiter. [...] Diese Linien
verweisen ununterbrochen aufeinander. Deshalb kann man nie von einem Dualismus
oder einer Dichotomie ausgehen [...].“164

Als anti-genealogisches Modell beinhaltet das Rhizom keine ,,genetischen Ach-
sen“ oder , Tiefenstrukturen®, im Gegensatz zum Baum-Modell, das, insbeson-
dere vermittels des Unbewussten in der Psychoanalyse, sein Grundprinzip je-
weils als Kopie auf nachster Ebene reproduziert und hierarchisch anordnet.1¢
Das Rhizom hingegen ist nicht Kopie, sondern — nun nicht mehr mit botani-
scher Metaphorik ausgedriickt — als Karte zu denken:

»Die Karte reproduziert nicht ein in sich geschlossenes Unbewuftes, sondern konstru-
iert es. Sie tragt zur Konnexion der Felder bei, zur Freisetzung der organlosen Korper,
zu ihrer maximalen Ausbreitung auf einem Konsistenzplan. [...] Die Karte ist offen, sie
kann in allen ihren Dimensionen verbunden, demontiert und umgekehrt werden, sie
ist stindig modifizierbar.“16¢

Die Rhizom-Karte zeichnet sich im Weiteren dadurch aus, dass sie ,viele Ein-
gange“ hat, also nicht nur von einer Seite her zuganglich ist.1¢”

Ubertragt man Polascheggs Ansatz, die diskursive Ordnung des Orients als
Rhizom zu bezeichnen, auf die diese Ordnung generierenden materiellen Me-
dien, so resultierte im hier gegebenen Fall die Schlussfolgerung, das EL, inso-
fern es im Stil Schlegels romantisch-unabschliebar ist, ebenfalls als Rhizom zu
verstehen. Gleichzeitig dringt nun die Frage in den Vordergrund, inwiefern das
zu Beginn formulierte Ansinnen, anhand dieser Enzyklopadie im Sinne Schlo-
gels ein ,Navigationsinstrument® zu erarbeiten, mit einer rhizomorphen Struk-
tur iberhaupt vereinbar ist. Denn Schlogel konzipiert den Flug der Margarita
als Totale, die natirlich auch nicht die ortliche und zeitliche Gesamtheit Mos-
kaus im Jahr 1937 ansichtig zu machen vermag, jedoch die Darstellung durch
eine Zentralperspektive zu organisieren beansprucht. Hitte eine Enzyklopadie
als Rhizom darauf zu verzichten? Davon geht zumindest eine andere Studie aus,

163 Ebd., S. 35.
164 Fbd., S. 11 u. 16.
165 Vgl. ebd., S. 20f.
166 Ebd., S.21.
167 Vgl. ebd., S. 21f.

83

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ebenfalls genau ein Jahr zum Thema hat, namentlich Hans-Ulrich Gum-
brechts In 1926 — Living at the Edge of Time, das auf die Figur des Rhizoms re-
kurriert und mit seiner auf alphabetischen Eintrigen beruhenden Darstellung
eine kulturelle Enzyklopadie der Alltagswelten des Jahres 1926 erschafft, die
keinem zentralen Narrativ unterliegen will:

,I have opted for the encyclopedic structure of multiple entries, using the word ,entry*
to refer to the individual texts that constitute an encyclopedia or dictionary, but also
using it as a way of stressing that everyday-worlds have neither symmetry nor center
and can therefore be entered from many different directions. Each entry leads toward
an encounter with an element of concrete historical reality, and each of these elements
is connected to other elements via myriad labyrinthine paths of contiguity, association,
and implication. The arbitrariness of the alphabetical order in which the entries are
presented and the encyclopedic device of cross-references mimic the nonsystematic
character of our everyday experience and suggest that readers constitute the world of
1926 as an asymmetrical network, as a rhizome rather than as a totality.“1¢8

Mit seiner Darstellungsform sucht Gumbrecht nach einer nicht narrativen,
nicht linear aufgebauten und nicht nach Kausalitaten forschenden, nicht inter-
pretierenden Moglichkeit der sinnlichen Vergegenwartigung des Jahres 1926.
Das Anliegen des Buches besteht demnach darin, vor dem epistemologischen
Hintergrund eines teilweise durch Husserl (Lebenswelt) und Heidegger (In-der-
Welt-sein) inspirierten Verstandnisses von Prasenz, vermittels dessen dem Men-
schen ein (mitunter sinnliches) Verlangen nach direkter Erfahrung der Vergan-
genheit zugesprochen wird, ,einige der Welten“ dieses Jahres ,heraufzube-
schworen® und wenigstens einige der Leser wahrend der Lektiire vergessen zu
lassen, dass sie zicht im Jahr 1926 leben.'® Eine enzyklopadische Rhizom-Struk-
tur wie Gumbrecht zu denken, hief§e also davon auszugehen, dass ihr kein Zen-
trum in die Windungen der Struktur selbst eingeschrieben werden kann, dass
es gleichgultig ware, welcher Eingang in die Struktur benutzt wird. Einen ande-
ren, nun zu verfolgenden Weg schlagt hingegen Umberto Eco mit seinem Ver-
standnis von Enzyklopadie ein. Er greift das Baum-Modell, das Rhizom und die
Karte, die oben als wichtige Termini bei Deleuze & Guattari ausgewiesen wur-
den, in seiner semiotischen Theoriebildung auf, in der er den Enzyklopadiebe-
griff als die Kommunikation ermoglichendes Regulativ einfiihrt.

Das von Deleuze & Guattari kritisierte genealogische, nach binaren Verzwei-
gungen geordnete Baummodell wird bei Eco mit dem Worterbuch identifi-
ziert. Es liegt verschiedenen Semantik- und Sprachtheorien zugrunde, hat sich
fir Ecos Semiotik allerdings tiberlebt, da er — gleichsam als elementare Erkennt-
nistheorie — mit Charles Sanders Peirce davon ausgeht, dass Zeichen ternir und
nicht binar (wie etwa beim einflussreichen Ferdinand de Saussure) funktionie-

168 Gumbrecht, Hans Ulrich: I 1926. Living at the Edge of Time. Cambridge (MA)/London:
Harvard University Press 1997, S. 435.
19 Ebd., S. X.

84

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren und in den letztlich nie abzuschliefenden Verweiszusammenhang der ,,un-
endlichen Semiose“ verwoben sind, welche das Zeichen so konzipiert, dass es
stets eines weiteren Zeichens (genannt Interpretant) bedarf, um interpretiert
werden zu konnen. Dieser Konzeption kann ein hierarchisiertes, auf festlegbare
Grundeinheiten riackfihrbares Modell, wie es der Baum/das Worterbuch dar-
stellt, nicht mehr gentigen.'”® Als Regulativ, das vor dem Hintergrund der un-
endlichen Semiose tiberhaupt Kommunikation theoretisch herleiten lasst, setzt
Eco die Enzyklopadie, die er als dezentriertes und nicht hierarchisiertes, kein
Aufleres besitzendes Netzgebilde (im Gegensatz zum Baum) denkt, in dem alle
Elemente miteinander verbunden sein konnen.'7! Diese Struktur benennt Eco
mit den Metaphern des Labyrinths und des Rhizoms und betont, dass sie nie
global, sondern immer nur von innen ausschnittweise, lokal und ,kurzsichtig®
beschrieben werden kann:

»In a structure without outside, the describers can look at it only by the inside; as
Rosenstiehl (1971, 1980) suggests, a labyrinth of this kind is a myopic algorythm [sic]; at
every node of it no one can have the global vision of all its possibilities but only the
local vision of the closest ones: every local description of the net is a hypothesis, subject
to falsification, about its further course; in a rhizome blindness is the only way of see-
ing (locally), and thinking means to grope one’s way.“172

Die in der Pragmatik der Kommunikation zur Anwendung kommende enzyk-
lopadische Kompetenz ist demzufolge die hypothetische lokale Abbildung
eines Ausschnitts aus einem universellen Verweiszusammenhang, der nie als
Ganzes in den Blick kommen kann, denn Eco denkt die Enzyklopadie als
Moglichkeitsraum aller semantischen Optionen eines kulturellen Kontextes: ,,It
does not register only ,truths® but, rather, what has been said about the truth or
what has been believed to be true as well as what has been believed to be false
or imaginary or legendary, provided that a given culture had elaborated some
discourse about some subject matter [...].“17> Eco verwendet die Enzyklopadie
in einer scheinbar paradoxen Verdoppelung sowohl in erkenntnistheoretischer
Hinsicht als Metapher fiir die prinzipielle Nichtdarstellbarkeit der unendlichen
Semiose wie auch in der Pragmatik als regulative Idee, die als Hypothese einer
lokalen (oder im folgenden Zitat: sozialen) Enzyklopidie den Kommunikation-
sprozess ermoglicht: ,Such a semantic encyclopedia is never accomplished and
exists only as a regulative idea; it is only on the basis of such a regulative idea
that one is able actually to isolate a given portion of the social encyclopedia so
far as it appears useful in order to interpret certain portions of actual discourses

170 Vgl. Eco, Umberto: Semiotics and the Philosophy of Language. Houndmills, Basingstoke:

MacMillan 1984, S. 68.
71 vgl. ebd., S. 80f. u. 83f.
172 Ebd., S. 82.
173 Ebd., S. 83.

85

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(and texts).“17* Die Idee der Enzyklopadie besteht diesen Annahmen zufolge al-
so darin, sie als wesenhaft unabschliefbar zu denken - eine Feststellung, die
wiederum nur unter Annahme einer lokalen provisorischen AbschlieSbarkeit
gedacht werden kann. Die lokale Beschreibung kann sich tberdies wiederum
dem hierarchischen Baummodell in Form eines fir einen spezifischen kommu-
nikativen Kontext imaginierten ad hoc-Worterbuchs annahern, allerdings nur
als pragmatische Hypothese zur Kanalisierung des enzyklopadisch-labyrinthisch
strukturierten Rhizoms.!75

Eco erarbeitet seinen rhizomatischen Enzyklopadiebegriff u.a. am histori-
schen Beispiel der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert und deren Ausein-
andersetzung mit dem Baum-Modell als Wissens-Schema: ,,A midway solution
between the tree and the rhizome was the one proposed by the Encyclopedists
of the Enlightenment. Trying to transform the tree into a map, the eighteenth-
century encyclopedia, the Encyclopédie of Diderot and of d’Alembert, made in
fact the rhizome thinkable.“17¢ Zwar lasst sich ftr Eco das Denken der Enzyklo-
padisten ex post als Vorwegnahme des Rhizom-Gedankens verstehen, anderer-
seits schildert er die aus praktischen Griinden der Darstellbarkeit unumgangli-
che ,Einfrierung® des rhizomorphen Wissens der Encyclopédie in Form eines
»provisorischen Worterbuchs“."”” Die von Eco getroffene Unterscheidung in
Enzyklopadie und Worterbuch ist in der Tat schon im Titel der Encyclopédie
angelegt (Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers)
und sie bildet den Ausgangspunkt der Ausfihrungen im discours préliminaire, in
dem d’Alembert von seinem und Diderots Werk sagt:

»...] comme Encyclopédie, il doit exposer autant qu’il est possible, 'ordre & I’enchaine-
ment des connoissances humaines; comme Dictionnaire raisonné des Sciences, des Arts &
des Métiers, il doit contenir sur chaque Science & sur chaque Art, soit libéral, soit mé-
chanique, les principes généraux qui en sont la base, & les détails les plus essentiels,
qui en font le corps & la substance.“178

Das Zitat bringt das Spannungsverhaltnis zwischen zwei Ordnungsformen zum
Ausdruck, das d’Alembert im weiteren Verlauf seiner Ausfithrungen mehrfach
(und nicht immer konsistent argumentierend) zur Sprache bringt. Die Enzyklo-
padie steht im zitierten Ausschnitt fir ein verkniipftes (,,enchainement des con-
noissances humaines®), moglichst universelles Wissensfeld, wahrend das Wor-
terbuch einen nach praktischen Erwagungen eingeschrinkten geordneten
Komplex (,les principes généraux qui en sont la base®, ,les détails les plus essen-

174 Ebd., S. 84 (Hervorhebung im Original).

175 vgl. ebd., S. 84f.

176 Ebd., S. 82.

177 Vgl. ebd., S. 84.

178 d’Alembert, Jean le Rond: ,Discours préliminaire des éditeurs®. In: Groult, Martine
(Hrsg.): Discours préliminaire des éditeurs de 1751 et articles de 'Encyclopédie, introduits par
la querelle avec le Journal de Trévoux. Paris: Honoré Champion 1999, S.72 (Hervorhe-
bung im Original).

86

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tiels“) auszudricken scheint. An spaterer Stelle im discours préliminaire erweist
sich das Spannungsverhaltnis als konkrete Herausforderung der darstelleri-
schen Vereinigung zweier nicht deckungsgleicher Ordnungsschemata. Wah-
rend die enzyklopadische Ordnung fir d’Alembert die Wissensbestinde nach
ihrer Bedeutsamkeit hierarchisieren soll, hétte eine genealogische Anordnung
anzugeben, wie sich das Wissen im Erkenntnisvorgang, von einfachen zu kom-
plexen Ideen aufsteigend, entwickelt.'”” Die der Enyclopédie beigegebene bildli-
che Darstellung (,systéme figuré des connoissances humaines“) in Baumform
tragt den Anspruch, diese beiden Ordnungsysteme so gut als moglich einzu-
schlieen. Das allgemeine System der Wissenschaften und Kinste sei, so
d’Alembert, letztlich als Labyrinth zu verstehen, das die bildliche Darstellung
in Form einer Weltkarte zu kartografieren versuche, die aber von niemandem
zur Ginze Uberblickt werden kénne und die an einen jeweils spezifischen
Blickwinkel (,point de viie“) des konstruierenden Betrachters (,Géographe®)
gebunden bleibe:

»,C’est une espece de Mappemonde qui doit montrer les principaux pays, leur position
& leur dépendance mutuelle, le chemin en ligne droite qu’il y a de 'un a I'autre ; che-
min souvent coupé par mille obstacles, qui ne peuvent étre connus dans chaque pays
que des habitans ou des voyageurs, & qui ne sauroient étre montrés que dans des cartes
particulieres fort détaillées. Ces cartes particulieres seront les différents articles de notre
Encyclopédie, & I’arbre ou systeme figuré en sera le mappemonde. Mais comme dans
les cartes générales du globe que nous habitons, les objets sont plus ou moins rappro-
chés & présentent un coup d’ceil différent selon le point de viie ou I’ceil est placé par le
Géographe qui construit la carte [...].“180

Eco erkennt in dieser Stelle des discours préliminaire den Gedanken der Dezen-
tralisierung und der Unmoglichkeit, als Rhizom geordnetes Wissen in seiner
Gesamtheit abzubilden:

»,D’Alembert says with great clarity that what an encyclopedia represents has no center.
The encyclopedia is a pseudotree, which assumes the aspect of a local map, in order to
represent, always transitoriliy and locally, what in fact is not representable because it is
a rhizome - an inconceivable globality.!8!

Die Bedeutung der Encyclopédie in der Geschichte des enzyklopadischen Den-
kens wie Umberto Eco an den Rhizom-Begriff zu binden, ist keineswegs zwin-
gend. Schlielich behalt sie das Baum-Modell doch als zentrale Referenz zur
Ordnung des Wissens bei. Im herkémmlichen Verstindnis gilt die Encyclopédie
v.a. als wichtiges Dokument des aufklarerischen Denkens, dessen Sprengraft
u.a. darin gesehen werden kann, dass Diderot und d’Alembert das Baum-Mo-
dell gegentiber seinen von Francis Bacon und Ephraim Chambers stammenden
Vorbildern dergestalt rekonzipierten, dass die Rolle der Theologie zugunsten

179 Vgl. ebd., S. 99f.
180 Ebd., S. 101.
181 Eco 1984, S. 83.

87

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Philosophie resp. des mit philosophisch-erkenntnistheoretischen Uberle-
gungen herleitbaren Wissens in den Hintergrund gertickt wurde. Inspiriert von
John Locke schrankten die Enzyklopadisten den Bereich dessen, was menschli-
chem Wissen zugianglich ist, auf die Empirie ein.!$?

Unbesehen der Frage, wie der discours préliminaire letztlich zu interpretieren
ist, soll hier in Anlehnung an Ecos am Beispiel der Encyclopédie entwickelten se-
miotischen Enzyklopadiebegriff das EL fiir die nachfolgenden Ausfithrungen
als methodisches Regulativ, als einem potentiell unabschliebaren Veweiszu-
sammenhang entnommene lokale hypothetische Abbildung und damit als Leit-
faden durch die nachfolgenden Kapitel verstanden werden. Die Knoten und da-
mit Orientierungspunkte dieses Leitfadens bilden ausgewihlte Artikel des EL.
Sie setzen eine thematische Auswahl, in der Sprache d’Alemberts eine mappe-
monde, in einem disparaten und weitverzweigten Orientdiskurs. Sie soll als heu-
ristische Blickrichtung erlauben, in einem vereinenden, von der Enzyklopadie
ausgehenden Narrativ verschiedene Themen, Personen und Stationen zu erfas-
sen. Die ausgewihlten Artikel der Enzyklopéadie stellen ein thematisches
Grundgertst zur Verfiigung, das in den Kapiteln 4 bis 8 in einen jeweiligen
umfassenderen Kontext eingebettet wird und somit im Erzahlablauf nicht in je-
dem Fall am Kapitelanfang zu stehen braucht, aber in jedem Kapitel friher
oder spater eine gewisse Rolle spielt. Einer Ubersichtsskizze dieser enzyklopadi-
schen Grundstruktur widmet sich zuvor der dritte Abschnitt dieses Kapitels.

3.3 Asien, Orient und Religionsdiskurs im Enciklopediceskij lekstkon

Waren in Kapitel 3.1 der historische Kontext des EL und die Erwartungshal-
tung, die sich mit diesem Projekt verband, in den Fokus gertickt, so steht nun
zu kldren an, inwiefern beim Blick tiber die Programmatik hinaus auf der Ebe-
ne der inhaltlichen Realisierung der Enzyklopadie ein auf den Orient resp. Asi-
en bezogener Religionsdiskurs fassbar wird, der gemiafl den Uberlegungen des
zweiten Abschnitts als orientierendes Regulativ der Untersuchung modelliert
werden kann. Eine detaillierte Beobachtung der auftretenden Terminologie, die
ihren Ausgang bei den Begriffen ,Asien‘ und ,Orient’ nimmt, steckt zu diesem
Zweck ein Feld ab, in dem sich dasjenige diskursive Geschehen vollzieht, das
im analytischen Rahmen dieser Studie als Religionsdiskurs untersucht wird.

3.3.1 Asien- und Orientbegriff im Editorial des Enciklopediceskif leksikon

Wie bereits angedeutet ist im russischen Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts,
analog dem westeuropidischen, von einer potentiell sehr weit gefassten Seman-

182 Vgl. Darnton, Robert: The Great Cat Massacre And Other Episodes in French Cultural Histo-
ry. New York: Basic Books 1999 [1984], S. 196-205.

88

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tik des Orientbegriffs auszugehen (vgl. Kap. 3.2.2). Dazu kommt, dass ,Orient’
und ,Asien‘ in zahlreichen Fillen als austauschbare Synonyme auftreten. Bevor
die Rede spezifischer auf die terminologische Partikularitit des Religionsdis-
kurses kommyt, ist daher ein kurzer Blick auf die Stellung dieser Begriffsge-
schwister im Editorial des EL zu richten. Dabei gibt sich der Asienbegriff als
vorgingige Kategorie zu erkennen, der sich der in den programmatischen An-
kiindigungen des EL prominent vertretene Orientbegriff als Subkategorie bei-
geordnet findet. So weist das Vorwort des ersten Bandes im Wortlaut ,.alles, was
sich auf Aszen, vorwiegend auf den Mahometanischen Orient, bezieht* (,Bce
4TO OTHOCHUTCS K A3uu, TPEUMYIIECTBEHHO K Boctoky Maromeranckomy“)!83 der
redaktionellen Verantwortung Osip Senkovskijs und seinen Mitarbeitern Vasilij
Grigor’ev und Pavel Savel’ev zu, wobei einerseits eine disziplinare Breite des
Zugangs mit der Benennung der zu behandelnden Aspekte wie Geschichte,
Geografie, Sprachwissenschaft oder ,Literatur des Orients“ angekiindigt und
andererseits mit Agypten und Nordafrika ein geografischer Schwerpunkt be-
nannt wird. Unmittelbar anschlieffend ist vom ,Mongolischen Teil“ unter der
Redaktion Isaak Jakob Schmidts gesondert die Rede, ohne dass eine Erwih-
nung des Asien- oder Orientbegriffs erfolgt. Gebiete wie Sibirien (A. P. Stepa-
nov, Ju. I. Dzulijani), der Kaukasus (V. N. Grigor’ev — nicht zu verwechseln mit
Vasilij Grigor’ev —, V.S. Legkobytov) und die Krim (P. I. Keppen) fallen, unter
die Abteilung ,Russische Geografie und Statistik® subsumiert, nicht in den von
Senkovskij geleiteten Bereich.!84

Dass zumindest auf der Ebene der redaktionellen Verortung — und dazu ist
bis zu einem gewissen Grad auch die Festsetzung der Lemmata zu rechnen —
die Kategorie ,Asien‘ gegeniber dem ,Orient® als primir aufgefasst wird, zeigt
ein Vergleich der beiden einschlagigen Artikel. Der im zwolften Band erschie-
nene anonyme Eintrag Vostok enthilt auf zwei Druckseiten resp. zweieinhalb
Spalten eine mehrheitlich auf die geologische und geografische Bedeutung
von ,Osten?/,Orient’ konzentrierte Darstellung, die die Gleichsetzung der Be-
griffe Azija und vostok diskutiert, letzteren aber als geografisch zu ungenau der
Poesie oder schonen Literatur zuweist.'S Das im ersten Band veroffentlichte
Lemma Azija prasentiert sich demgegentiber als vierzigseitige, thematisch viel-
schichtige, ausfihrlich auf Geografie und Kultur dieses Kontinents fokussierte
Ausarbeitung, als deren Autor, abgesehen von einigen hier nicht relevanten
Passagen, Osip Senkovskij zeichnet.!®¢ Eine detaillierte Analyse des Argumenta-
tionsgangs dieses ausfithrlichen Aufsatzes wird an spiterer Stelle ausweisen, in-

183 F1,Bd. 1, S. VIII (Hervorhebung im Original).

184 vgl. ebd., S. VIIIf.

185 vgl. EL Bd. 12, S. 101f.

186 Vgl. EL, Bd. 1, S.242-282. Senkovskijs Kiirzel O.LS. findet sich nicht am Schluss, son-
dern auf der 33. Seite des Artikels nach dem 9. Unterkapitel ,politische Gliederung Asi-
ens® (politiceskoe razdelenie Azii). Es steht damit zu vermuten, dass sich die Autorenzu-
weisung auf die ersten 9 Unterkapitel (S.242-275) bezieht und es sich bei den nachfol-

89

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiefern Senkovskij darin, ausgehend von einer Klima- und Sprachtheorie, eine
religionsvergleichende Position entwickelt (vgl. Kap. 4.3).

Wenn sich nun die Frage stellt, inwiefern und an welchen Stellen der russi-
sche Orientdiskurs der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts als Religionsdiskurs
erkennbar wird und an welchen Begriffen dies unter welchen Voraussetzungen
festzumachen ist, so hat dieser Orientdiskurs, der zeitgenossischen Breite des
Orientbegriffs entsprechend, zugleich als Asiendiskurs zu gelten, der nicht auf
den ,mahometanischen Orient“ beschrankt bleibt, wobei auch letzterer weder
einen prazisen noch einen auf eine religiése Bedeutung begrenzbaren Terminus

bildet.

3.3.2 Religionsdiskurs als interrelationales Begriffsfeld

Das im Folgenden zu benennende Begriffsfeld des Religionsdiskurses reicht,
wie gleich zu sehen sein wird, tber den Religionsbegriff und seine lexikalischen
Derivate hinaus. Es steht also kein reiner Religionsbegriffsdiskurs in Betracht,
sondern ein terminologisches Gebiet, in dem der Religionsbegriff zwar von Re-
levanz ist, aber nicht die einzige interessierende Kategorie darstellt. Ein Beispiel
aus dem EL, das den Religionsbegriff in einer theoretisch-abstrahierten und
komparatistischen Reflexion zeigt, findet sich in Senkovskijs bereits erwihntem
Artikel Azija, dessen ausfithrliche Besprechung erst spater ansteht (vgl. Kap.
4.3). In einem solchen Fall rickt der Religionsbegriff konzeptuell ins Zentrum
der Beschreibungssprache, zumal dem angesprochenen Lemma im Hinblick
auf die programmatisch beanspruchte Asien-/Orientkompetenz der Enzyklopa-
die ein gewisses Gewicht zukommt. Weitet sich der Blick auf weitere Beitriage
Senkovskijs, Savel’evs, Grigor’evs und anderer Autoren mit Asien-Bezug aus, so
tritt die Kategorie ,Religion® zwar keineswegs in den Hintergrund, doch sie
vermengt sich mit weiteren Klassifikatoren, die sie ablosen oder synonym erset-
zen konnen. Dabei kommt ein Begriffsfeld zustande, das mindestens zwei wei-
tere wesentliche Uberbegriffe generiert, denen keine klare Abweichung von der
Verwendungsweise des Religionsbegriffs eingeschrieben ist: Neben ,,Glaube®
(vera) und ggf. ,,Glaubensvorstellung® (verovanie) ist dies das ,,Gesetz* resp. die
~Gesetzgebung® (zakon, zakonodatel’stvo), bisweilen aber auch ,Lehre® (ucenie)

genden Unterkapiteln zur Mineralogie, Botanik und Zoologie um aus anderen Nach-
schlagewerken tibernommene Textbestandteile handelt. Die Bibliografie der mageben-
den Werkausgabe fithrt den Artikel Azija unkommentiert als Text Senkovskijs, vgl. Sen-
kovskij 1858, S. CXXXVI. Der erste Band des EL weist auflerdem das Lemma Russisches
Asien (Azija Russkaja) auf, das jedoch nur wenige Zeilen kurz ist und lediglich eine basa-
le geografische Information vermittelt, naimlich die Zugehorigkeit Sibiriens, der Kamt-
schatka, des ,Kirgisischen Gebiets“ (Kirgizskaja zemlja, im heutigen Sprachgebrauch in
etwa die Kasachische Steppe) sowie der kaukasischen und der transkaukasischen oblast’
zum asiatischen Teil Russlands. Auch findet sich eine Auflistung der an diese Gebiete
angrenzenden asiatischen Michte (vgl. S. 283).

90

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und ,,Sekte® (sekta). Diese Begriffe sind dadurch charakterisiert, dass im gegebe-
nen Kontext jeder von ihnen jeden der anderen weitgehend gleichbedeutend
ersetzen kann. Vielfiltige Beziige tun sich auch auf, wenn der ,mahometani-
sche Orient” in den Blick gerit, der sich im EL genauso als ,muslimischer Ori-
ent” prasentiert und sich keineswegs deutlich von Sammelbegriffen wie ,Isla-
mismus® (islamizm), ,Mahometanertum® resp. ,Mahometaner® (magometanstvo,
magometane) oder ,Muslimentum® resp. ,Muslime® (musul’manstvo, musulmane,
Singularformen musul’manin, musul’man und muslim) abhebt. Die zugehdrigen
Adjektive ,mahometanisch® (magometanskyj) und ,muslimisch® (musul’manskzy)
konnen sich z.B. auf Dynastien, Personen, Lander, vera oder religija beziehen.

Wie sich solche Begriffe auf engem Raum begegnen, ohne semantisch zu
konkurrieren, lasst sich exemplarisch an zwei Artikeln Savel’evs und Grigor’evs
demonstrieren. Letzterer bezeichnet in seinem Eintrag zu den Almoraviden
(Al’moravidy, Bd. 2) diese als ,Dynastie Mahometanischer Herrscher® (dinastija
magometanskich gosudarej), die von der Religion resp. dem ,Islamismus®, dem
Glauben und Gesetz Mohammeds, abgefallen sei:

w1hre Religion war zu Beginn die muslimische, aber im Laufe der Zeit vergafen sie diese
fast vollstandig: Thr Islamismus beschrankte sich im Ganzen auf die Kenntnis der For-
mel, mit der die Mahometaner ihren Glauben bekennen, — dass es keine Gottheiten ge-
be aufler Gott und dass Mahomet sein Prophet sei. Einige von ihnen kannten noch ge-
wisse Gebete, davon abgesehen befolgte ein grofer Teil nicht einmal die grundlegends-
ten Gebote des Mahomet ‘schen Gesetzes.”

»Pemurust ux cHavana Oputa MycynbMaHCKasl, HO ¢ TCUCHHEM BPEMEHHU OHH ITOYTH COBEp-
IICHHO €€ 3a0bUTH: BeCh MCIaMH3M HMX OTPaHHIMBAJICS 3HAHHEM (OPMYIIBI, KOTOporo Ma-
rOMeTaHe MCHOBEJaloT BEPy CBOIO, — UTO HET JPYrux OoxecTB kpome bora, n 4ro Maro-
MmeT npopok Ero. HexoTopele U3 HUX 3HAIN KOM-KaKHe MOJIUTBBI, BIIPOUeM OOJIbIIAs 4acTh
He UCMOJHSUIA Ja’ke CaMbIX OCHOBHBIX MpeNnucanuii 3akona Maromerosa.“!187

Savel’evs ausfuhrlicher Aufsatz zum vierten Kalifen ‘Ali (A7, Bd. 1) weist ein
ebensolches Nebeneinander von Begriffen aus, diesmal nicht in Bezug auf die
Hiresie, sondern auf die Hinwendung zum ,,muslimischen Glauben® und sei-
nen Aquivalenten. ‘Ali habe als erster Mann - nach Mohammeds Ehefrau
Hadiga (Chadidza) — die neue ,Lehre® (ulenie) angenommen und als Erster den
yIslamismus® (islamizm) im Jemen gepredigt. Den innerislamischen Antagonis-
mus zwischen spiteren Sunniten und Schiiten infolge des Streits um die Nach-
folge Mohammeds bringt Savel’ev als Konflikt zweier zunachst ,,politischer Sek-
ten® (politiceskie sekty) auf den Begriff, die sich danach aus gegenseitigem Hass
mit ,religiosen Lehren® (religioznye ucenija) versehen und sich somit jeweils in
einen vom anderen unterschiedenen Glauben verwandelt hatten.!®¥ In der Be-
schreibung der schiitischen Verehrung ‘Alis kommt, dhnlich wie in der zitier-

187 Fp, Bd. 2, S. 6 (Meine Hervorhebungen, S.R.).
188 vgl. EL, Bd. 1, S. 513f.

91

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Stelle Grigor’evs, eine dicht nebeneinander erfolgende Verwendung syn-
onymer Begriffe zum Ausdruck:

»[...] wenn man ihnen glaubt, so hitte der Prophet ohne die Hilfe seines Schwieger-
sohns [d.i. “Ali, S.R.] niemals seine Religion durchsetzen konnen. Thr Enthusiasmus
ihm gegentiber geht sogar soweit, zu behaupten, Ali habe nicht nur als erster der Men-
schen den muslimischen Glauben angenommen, sondern sich bereits im Mutterleib
dem Islamismus zugewandt [...].“

»l...] ec UM BepHTh, O3 TOMOIIM cBOETO 34T, [Ipopok HHKOTrIa HE MOT OBl YTBEpAUTH
CBOEH penuruu. DHTy3Ua3M UX K HEMY AOXOAMT A0 TOTO, YTO OHHU YTBEP)KAAIOT, 4TO AJN
HE TOJIKO IEPBBIA U3 rojed npuHsan MyCyabMaHCKYIO BEpy, HO, YTO HAaXOZAACh eule B
yTpobe Matep, oH obpatuics B Mcmamusm [...]. <187

Die Semantik des ,Islamismus“ muss keineswegs, wie hier im letzten Satz des
Zitates, auf die Synonymie mit dem ,muslimischen/mahometanischen Glau-
ben® beschrinkt bleiben, ebenso sehr kann der Begrift als Gesellschafts- oder
Zivilisationsbezeichnung auftreten.!”® So bringt Savel’ev an anderer Stelle eben-
diese Bedeutungsdimension zur Anwendung, wo er von der Stadt Achbaz be-
richtet, die schon sehr frih in den ,,Chroniken des Islamismus® (v letopisjach Is-
lamizma) Erwihnung finde.””! Der Sektenbegriff, den Savel’ev mit Hinweis auf
die innerislamische Spaltung ins Spiel bringt, also zur Binnendifferenzierung
einsetzt, findet sich in derselben Verwendungsweise in einer Darstellung der
zeitgeschichtlichen Bewegung der Wahhabiten (Veggabity, Bd. 9). Deren Verfas-
ser Grigor’ev benennt letztere als ,muslimische Sekte“ (musul’manskaja sekta)
und schreibt ihnen einen ,wichtigen religiosen Umsturz® (vainyy religioznyj pe-
revorot) und bedeutenden Einfluss auf die politische Landschaft dessen zu, was
an dieser Stelle nun ,mahometanisches Asien® (magometanskaja Azija) heif§t.'??

189 Ebd., S. 515F. (meine Hervorhebungen, S.R.).

190 Einen klassischen Vorschlag zur kategorialen Unterscheidung in Islam als ,eigentliche®
Religion (auszudricken durch das Adjektiv islamic) auf der einen Seite und als Gesell-
schaftsform (islamdom) und damit verbundene Kultur/Zivilisation (Adjektiv: islamicate)
auf der anderen Seite hat Marshall G. S. Hodgson eingefiihrt: ,,I thus restrict the term
Jslam* to the religion of the Muslims, not using that term for the far more general
phenomena, the society of Islamdom and its Islamicate cultural traditions. [...] ,Islami-
cate‘ would refer not directly to the religion, Islam, itself, but to the social and cultural
complex historically associated with Islam and the Muslims, both among Muslims
themselves and even when found among non-Muslims“ (Hodgson, Marshall G. S.: The
Venture of Islam. Conscience and History in a World Civilization. Vol. 1: The Classical Age of
Islam. Chicago/London: The University of Chicago Press 1974 [1961], S. 58f.). Diese ter-
minologischen Unterscheidungen liefen sich auf einige der in diesem Kapitel referier-
ten Verwendungen von ,muslimisch®/ ,mahometanisch® etc. anwenden, allerdings nur
insofern sie als formale diskursanalytische Kriterien der Abbildung quellensprachlicher
Unterscheidungen verstanden werden, also als metasprachliche Kategorien zur Beschrei-
bung von Unterscheidungen, die im Sprachgebrauch des EL getroffen oder implizit an-
genommen werden, und nicht als Setzungen historischer Realitit wie bei Hodgson.

Y1 Vel EL, Bd. 3, S. 492.

192 ygl. EL, Bd. 9, S. 172.

92

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im EL noch fast ganzlich abwesend ist im Gegensatz zum fest verankerten
Begriff des islamizm der islam. Dessen Aussagbarkeit, die sich aber der Jahrhun-
dertmitte in wissenschaftlichen Texten zunehmend manifestieren wird (vgl.
Kap. 4.4), kiindigt sich in Senkovskijs Eintrag Bochmid im sechsten Band des EL
in adjektivischer Form in Verbindung mit dem Gesetzesbegriff an — Mahomet
als Grinder des ,islamischen oder muslimischen Gesetzes“ (zakon islamskij ili
musul’manskij) —, zahlt aber noch nicht zu den gingigen Kategorien. 1845 zeigt
sich hingegen in der publizistischen Verlangerung des EL in Form des Enzyklo-
pddischen Militar-Lexikons (Voennyj énciklopediceskiy leksikon, vgl. Kap. 3.1.2) eine
stellenweise bereits modernisierte Terminologie: Savel’evs Artikel zum Stifter
des Islam benennt jenen im Text zwar haufig noch als Magomet, kennzeichnet
diesen Namen jedoch als ,gangig, aber nicht richtig®. Dementsprechend lautet
das titelgebende Lemma Mochammed. Verwendet Savel’ev im EL noch regelma-
Big zslamizm, so tritt an dessen Platz nun der zweifach im Artikel prisente zslam.
Auch der Religionsbegriff erhilt hier stirkeres, wenn auch nicht exklusives Ge-
wicht: An keiner Stelle greift der Text auf den Begriff ,,Glaube® als Sammelbe-
griff zuriick, sondern kategorisiert die Grindung Mochammeds/Magomets als
»(neue) Religion®, ebenso wie auch das Christentum und das Judentum nicht
als ,,Glaube®, sondern als ,Religionen® erscheinen. Als kategoriale Alternative
hierzu bleibt die ,,Lehre® in Gebrauch und der Schlusssatz des Artikels halt die
einzige Bezugnahme auf den Gesetzesbegriff bereit, wenn Magomet als ,Gesetz-
geber® (zakonodatel’) der Muslime charakterisiert wird. Im spezifischen Kontext
der Durchsetzung des Monotheismus ist zudem von der ,,Glaubensvorstellung®
(verovanie) der Muslime und mit Bezug auf die Toleranz gegentiber den Chris-
ten von deren Freiheit des ,Glaubensbekenntnisses® (veroispovedanie) die Re-
de.193

Das thematische Spektrum der Artikel Senkovskijs, Savel’evs und Grigor’evs
beschrankt sich nicht auf den Islam, es erstreckt sich ebenso uber die Antike
oder andere Religionen oder Auspragungen von Glauben, wobei sich die Ter-
minologie der tibergeordneten, zum Kulturvergleich befiahigenden Klassifikato-
ren nicht wesentlich dndert. So treten zwar bspw. in Senkovskijs Artikeln Am-
mon, Anubis und Baal (vgl. Bde. 2 u. 4) Begriffe wie ,Mythologie/Mythen® (-
fologija, mify), ;Heidentum® (jazycestvo) und ,Idolatrie“ (hier idolopoklonitestvo,
sonst auch idolopoklonstvo und idolosluZenie), immer noch aber auch weiter ge-
fasste Gattungsbegriffe wie ,Religion® und ,,Glaube“ auf; die ,agyptische My-
thologie“ ist auch ,agyptischer Glaube“ und ,Glaubenssystem der alten Agyp-
ter” und somit in den Bereich der ,polytheistischen Religion der Alten“ verwie-
sen. Der Begriff des Heidentums, der etwa auch mit Bezug auf die vorislami-
sche Zeit zur Anwendung gelangt (so in Savel’evs oben erwihntem Artikel

193 Vgl. Voennyj énciklopediceskij leksikon, Bd. 9 (1845), S.271-273. Savel’evs Beitrige zum
Enzyklopéadischen Militar-Lexikon sind in Grigor’ev 1861 (S. 176f.) aufgelistet.

93

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mochammed) ist demnach ein Terminus, dessen Verwendung zumindest im
hier gegebenen Fall keinen prinzipiellen Ausschluss aus interkulturell und dia-
chron eingesetzten generischen Kategorien wie religija oder vera zur Konse-
quenz hat. Auf jeden Fall aber ist damit fir den weiteren Verlauf der Untersu-
chung die Frage angerissen, in welchen Kontexten Begriffe wie etwa ,Heiden-
tum® und ,Religion® sich tiberlagern, sich gegenseitig exkludieren oder neue
Relationierungen eingehen konnen.

Etwas prominenter als in den islambezogenen Artikeln tritt bei Savel’ev der
Religionsbegriff in den Eintrdgen zu den Drusen (Druzy, Bd. 17) und den Gebry
(Bd. 13) — den ,,Anhédngern der Zoroaster’schen Religion“ (posledovateli Zoroa-
strovoy religii) — in Erscheinung. Wihrend der ,,Glaube® in diesen beiden Texten
nicht vorkommt, heben sie zusitzlich zu ,Religion® und ,Religionssystem® (re-
ligioznaja sistema Druzov) die ,Lehre” und die ,Rituale” (obrjady) begrifflich her-
vor. Bei obrjad handelt es sich wiederum um einen Begriff mit kulturverglei-
chendem Potential, verwendet ihn doch Senkovskij zur Beschreibung der im
EL unter dem persischen Wort Abdest (ab-dast) gefithrten rituellen Waschung
der Muslime vor dem Gebet.!%4

Wird der Blick tiber den Zustindigkeitsbereich Senkovskijs, Savel’evs und
Grigor’evs hinaus erweitert, so lasst sich wiederum weitgehend derselbe Be-
griffsbestand erheben. Die von Isaak Jakob Schmidt fir den siebten Band ver-
fassten Eintrage Budda und Buddism' operieren durchweg mit der nun be-
kannten Terminologie, bringen insbesondere noch einmal den Religionsbegriff
und den Glaubensbegriff in enge Verzahnung und nehmen wiederholt auch
auf die Lehre(n) Bezug, wie es schon die ersten Worte des Artikels Buddism auf
den Punkt bringen, die ihren Gegenstand mit der Bezeichnung ,,Glaube Bud-
dhas oder dalai-lamascher Glaube® (vera Buddy, ili dalaj-lamskaja) charakterisie-
ren und als um 1000 v. Chr. in Indien entstandene religiose Lehre definieren.
GleichermafSen ist in Schmidts Texten auch von der ,Religion Buddhas® (relzg:-
ja Buddy) resp. der ,dalai-lamaschen Religion® (religija dalaj-lamskaja) zu lesen,
ebenso wie vom ,,Gebaude des religiosen Systems des Buddhismus® (zdanze reli-
gioznoj sistemy buddisma) und der ,Lehre der Buddhisten® (ulenie buddistov)
oder der ,buddhistischen Lehre® (buddajskoe ucenie). Die Gleichsetzung des
Buddha-Glaubens mit dem Dalai-Lama-Glauben, die hier akzentuiert hervor-
tritt, ist zeittypisch (vgl. Kap. 7). Wo sich die Aufmerksamkeit auf die indische
Herkunft des Buddhismus richtet, geraten auch ,Brahmanismus® (brachma-
nizm)"¢ und ,Indische Mythologie® (mifologija indejskaja) in den Blick und der

94 Vel EL, Bd. 1, S. 24.

195 vgl. EL, Bd. 7, S. 243-247.

196 Dem Lemma Brachma ist im selben siebten Band des EL ein kurzer, anonym verfasster
Eintrag gewidmet, der sich auf die ,Gottheit Brahma“ konzentriert, fiir detaillierte In-
formationen, auch tber den Brahmanismus als ,,Glaubenssystem der Brahmanen® (siste-
ma very brachmanov), aber an das (nicht erschienene) Lemma Indejskaja Mifologija (,Indi-
sche Mythologie“) weiterverweist.

94

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sektenbegriff tritt in Erscheinung, so wenn von den ,philosophischen Sekten
des Brahmanismus“ oder den ,,philosophischen Sekten Indiens® (fzlosofskie sekty
brachmanisma/Indii), schlieflich auch vom Einfluss des Buddhismus und ande-
rer ,religioser Glaubensvorstellungen Asiens® (religioznye verovanija Azii) auf
die ,Irrlehren der gnostischen Sekten® (Zeucenija gnosticeskich sekt) gehandelt
wird.

Vom Buddhismus fihrt der Weg zu einem weiteren Themenkomplex: dem
Schamanismus. Schmidts Buddhismus-Artikel benennt im Schlusssatz diejeni-
gen Volker des russischen Imperiums, die ,diesen Glauben ausiiben®, nimlich
die Kalmiicken und Baikal-Burjaten. Ein Eintrag zu den Kalmiicken steht im
EL aufgrund des fehlenden Bandes nicht zur Verfiigung; hingegen erschien im
selben Band 7 der sechs Seiten lange Eintrag Burjaty, der die Lebensweise der
Burjaten ausfihrlich ethnografisch darstellt. Um 1750, heift es, hatten die beim
Baikal lebenden Burjaten mehrheitlich ihr ,Schamanentum® (Samanstvo) abge-
legt und den Buddha-Glauben resp. den Dalai-Lama-Glauben angenommeny; sie
tbten nun diese Religion aus. Nicht wenige Stimme seien aber immer noch
dem Schamanismus verbunden und auch die buddhistischen Burjaten griffen
in speziellen Situationen nach wie vor auf ihn zurick. Im Falle einer Weiter-
fithrung der Enzyklopidie wire ein Eintrag Saman (Schaman) darin zu finden
gewesen, wie der an dieser Stelle angekiindigte Verweis verspricht.!” Als Autor
des Artikels zu den Burjaten zeichnet Julij DZulijani, der in der Mitarbeiterliste
des EL als einer der Verantwortlichen fiir die Sibirien betreffenden Bereiche der
Enzyklopadie figuriert (vgl. Kap. 3.3.1) und der, wie spater zu sehen sein wird,
auch zum Buddhismus veroffentlichte.8

Das nun skizzierte Feld konstituiert eine provisorische Religionslandschaft,
deren begriffliche Komplexitit mit der herausgearbeiteten Terminologie nicht
abschlieflend erfasst und erfassbar ist. Die vorgenommene Analyse zeigt sich
dennoch von der Hoffnung getragen, die wesentlichen Kategorien erkannt zu
haben, die diesem Feld seine Konturen verleihen. Die beschriebene begriffliche
Diversitat und Pluralitit kann in Erinnerung an Kap. 3.2.4 als Rhizom-Struktur
erklart werden, die sich pragmatisch durch die getroffene Auswahl der Enzyklo-
padieartikel begrenzt. Das erhobene Feld griindet demzufolge auf interrelatio-
nal verschrankten, in vielen Kontexten untereinander austauschbaren Begriffen,
die keine klare Hierarchisierung hervorscheinen lassen und die sich nicht zen-
tripetal um den Religionsbegriff herum gruppieren. Was die Zeitgenossen der
Enzyklopadie als ,Religion“ oder ,Religionssystem® fassen konnten, vermoch-
ten sie ebenso als ,,Glaube®, aber auch als ,,Lehre“, ,,Gesetz“ oder ,,Sekte® auszu-
dricken, ohne dabei den Religionsbegriff zwingend zu gebrauchen oder aber
diese Kategorien durch beigeordnete Termini wie ,Ritual®, ,Heidentum® oder

7 Vel. EL, Bd. 7, S. 433.
198 7Zu Dzulijanis Buddhismusverstindnis vgl. Kap. 7.1, zu seiner Biografie und seiner Be-
handlung des Schamanismus Kap. 8.2.

95

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Mythologie“ zu evozieren. Fir den Moment liegt die Vermutung nahe, dass
der Begriff religija im hier gegebenen Zeitraum wissensgeschichtlich ein noch
zu junges Alter aufweist, um eine Hegemonie als generische Leitkategorie bean-
spruchen zu konnen. Der weitere Gang der Untersuchung dient nicht zuletzt
dazu, dieser These weitere Indizien zuzuftihren und sie zu prazisieren. Wenn-
gleich aber der Religionsbegriff im beobachteten Wortfeld keine begriffliche
Dominanz entfaltet, so ist er, der interrelationalen Struktur des beobachteten
Feldes geschuldet, von den anderen herausgearbeiteten Begriffen nicht zu tren-
nen, ja in diesen potentiell mitgedacht, ebenso wie im Umkehrschluss etwa der
Glaubensbegriff oder der Gesetzesbegriff auf den Religionsbegriff verweisen
konnen (vgl. hierzu auch weitere Uberlegungen in Kap. 9.2). Einen ahnlichen
Zusammenhang semantischer Interdependenz, der besagt, dass die Einzelbe-
standteile die Gesamtheit aufzurufen vermégen, legt Andrea Polaschegg, wie
weiter oben dargestellt, ihrer (rhizomférmigen) Konzeption des Untersu-
chungsgegenstandes ,Orient’ zugrunde (vgl. Kap. 3.2.3).

Es muss betont werden, dass die Rhizom-Struktur des beschriebenen Be-
griffs- und Themenfeldes eine methodische Operationalisierung, ein heuristi-
sches Modell zur Definition des Untersuchungsbereichs und zum pragmati-
schen Umgang mit den in Frage kommenden Quellen darstellt. Das Narrativ
der Enzyklopiadie bewegt sich hier auf der kompositorischen Ebene der Unter-
suchung und ist von der diskursanalytisch-kultursemiotischen Ebene der Quel-
lenanalyse vorerst als getrennt zu denken. An dieser Stelle bedeutet also die Ab-
steckung eines Begriffsfeldes in Gestalt des nicht hierarchisierenden Rhizoms in
erster Linie eine methodische Entscheidung zur Konzeption eines Untersu-
chungsfeldes, das sich am Ende der Studie sehr wohl im Hinblick auf die Bil-
dung von Zentren, Grenzziehungen und Hierarchisierungen befragen lasst
(z.B. was den Religionsbegriff betrifft). Dabei wird die hier vorgenommene
provisorische Auseinanderhaltung der kompositorischen von der diskursanaly-
tischen Ebene noch einmal zur Sprache kommen und mit Blick auf die diskurs-
historischen Voraussetzungen der vorgenommenen Identifizierung des Religi-
onsdiskurses problematisiert werden missen. Denn die Tatsache, dass im gege-
benen Fall von einem Religionsdiskurs auch dort gesprochen wird, wo der Be-
griff ,Religion“ quellensprachlich gar nicht verwendet wird, weist nicht zuletzt
in die Gegenwart des Faches Religionswissenschaft, dessen Perspektive sich stér-
ker und in anderer Weise auf den Religionsbegriff zentriert, als dies fir die Au-
toren des EL der Fall war (vgl. hierzu im Schlusskapitel 9.2-9.4).

96

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 11T

- am 23.01.2026, 07132


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Senkovskij, Islam und Religionsvergleich

Osip Senkovskij, der in Kapitel 3 bereits als Redakteur und Orientexperte des
Enciklopediéeskij leksikon (EL) in Erscheinung getreten ist, wurde im Jahr 1822
im Alter von nur zweiundzwanzig Jahren zum Professor fiir arabische Sprache
an der St. Petersburger Universitit ernannt. Die Umstinde waren ihm, der
nach seiner zweijahrigen Reise durch die Levante in die Hauptstadt gelangt
war, entgegengekommen. Infolge einer 1821 durch den Verantwortlichen fir
die Petersburger Lehranstalten Dmitrij Runi¢ initiierten Siuberung der Univer-
sitat hatten mit Jean Frangois Demange und Frangois Bernard Charmoy die
Professoren fiir orientalische Sprachen ihre Lehrstihle verlassen und es bestand
nun dringender Bedarf an neuen Fachkraften, die Arabisch und Tirkisch unter-
richten konnten. Senkovskij beherrschte nicht nur beide Sprachen ausgezeich-
net, er hatte tberdies eine Berufung durch seine Wilnaer Alma Mater in der
Hand und konnte dementsprechend zu seinen Gunsten Bedingungen stellen.
Und schlieflich hatte der Orientalist Christian Martin Friahn in einem Gutach-
ten dem jungen Polen exzellente schriftliche Arabischkenntnisse attestiert und
zugleich eingeraumt, dessen ebenfalls herausragende mundliche Beherrschung
der Sprache gar nicht angemessen beurteilen zu konnen, da er dem zu Prifen-
den in dieser Hinsicht unterlegen sei.!”?

Im Folgenden interessieren nun Senkovskijs kultur- und religionstheoreti-
sche Annahmen in Bezug auf Asien, sein Bild des Islam und die wissensge-
schichtlichen Implikationen der Herausbildung eines an den Oberbegriff islam
gekniipften Islamverstaindnisses im russischen Sprachgebrauch.

4.1 Senkouvskis (un-)islamischer Orient

Senkovskijs Aufstieg zum Orientalisten von Rang und Namen, der sich in den
Jahren nach seiner Berufung vollzieht, verlauft parallel zu seinem Eintritt in das
literarische Feld. Ende 1822 veroffentlicht er mit Der Beduine (Beduin) die erste
einer Reihe von Ubersetzungen ,orientalischer Erzihlungen, die auf arabi-
schen, persischen oder aserbaidschanisch-tiirkischen Vorbildern beruhen und
die sich von einer anfinglich nahen Orientierung am Original zunehmend in
Richtung freier Ubertragung und Adaption bewegen. Sie konnen damit auch
unabhangig von der Vorlage als Texte der russischen Literatur gelesen werden,
in denen ein spezifischer ,romantischer® Prosastil entwickelt wird, durch den

199 Vgl. zum Berufungsprozess Kaverin 1966, S.20-22, Grob 2017, S. 195-200, Kulikova, A.
M.: Stanovlenie universitetskogo vostokovedenija v Peterburge. Moskva: Nauka, glavnaja re-
dakcija vosto¢noj literatury 1982, S. 45-50.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich der Autor, aber auch das Genre der ,orientalischen Erzahlung® an sich, im
literarischen Milieu etabliert.200

Die Struktur von Der Beduine erinnert an Schillers Ballade Die Biirgschaft. Ist
es in letzterer der verhinderte Tyrannenmorder Damon, der vor dem Vollzug
der Todesstrafe gegen die Stellung eines Burgen drei Tage Zeit erhilt, um seine
Schwester zu verheiraten, so wird in Senkovskijs Erzahlung ein junger Beduine
von zwei Kldgern vor das Gericht des Kalifen Omar gefiihrt, da er deren Vater
ermordet habe. Die Sohne des Getoteten fordern vom Kalifen, dem ,,Herrscher
der Rechtglaubigen®, eine Bestrafung nach dem Gesetz Gottes. Der Beschuldig-
te gesteht die Tat, die er als Vergeltung fiir die Erschlagung seines Lieblingska-
mels begangen habe. Da der Fall durch das Gestandnis geklart ist, verhiangt
Omar die Todesstrafe, die der Jungling furchtlos annimmt: ,,Untertinig nehme
ich den Entschluss meines Gebieters, des Stellvertreters des Propheten, entge-
gen! sprach der Beduine; und ich beklage mich nicht tber die Strenge der Ge-
setze des Islam“ (,C MOKOPHOCTHIO NPUHUMAIO PELICHHE MOETO IIOBEIHMTENS
HAMECTHHKA HpOpoKa! ckasan BeaywH; M He jKalyloch Ha CTPOrOCTh 3aKOHOB
ucaama“).2%! Allerdings ersucht er um drei Tage Aufschub, um seinen jingeren
Bruder, fiir den er die Verantwortung trigt, einem neuen Vormund zu tberge-
ben. Als Biirge stellt sich, auf Bitte des Beduinen, der im Rat Omars anwesende
alte Abu-Derr zur Verfugung. Als der Beduine nach Ablauf der Frist zuerst
nicht erscheint, verlangen die Klager den Vollzug der Todesstrafe am Biirgen,
der sich seinem Schicksal mit Seelenruhe figt. Doch kurz vor der Hinrichtung
erscheint der scheinbar Gefliichtete doch und bewirkt mit seinem Todesmut
und seiner Aufrichtigkeit bei allen Anwesenden einen Sinneswandel und grofSe
Bewunderung. Thm wird darauf die Freiheit geschenkt.2?2 Es handelt sich dabei
um das gleiche Szenario wie in Schillers Biirgschaft, in der Damon nach einem
Kampf gegen die Naturgewalten gerade noch rechtzeitig Syrakus erreicht, den
fir ithn burgenden Freund vor dem Tod bewahrt und sich durch seine Treue
die Vergebung und Freundschaft des Tyrannen Dionysios erwirbt.

200 vgl. hierzu ausfiihrlich Grob 2017, S.207-226. Neben Senkovskijs Pionierrolle bei der
Einfihrung des Genres der ,orientalischen Erzdhlung® ist auch auf die wissenschaftliche
und literarische Szene Moskaus hinzuweisen, die teilweise direkt auf Senkovskijs Erzah-
lungen mit eigenen Ubersetzungen reagierte. Zu nennen sind in diesem Zusammen-
hang v.a. Nikolaj Konoplev (ca. 1800-1855) und Dmitrij Oznobisin (1804-1877). Beide
waren Schiiler des Moskauer Orientalisten Nikolaj Boldyrev (1780-1842), vgl. Kratsch-
kowski 1957, S.77-80. Insbesondere die ,orientalischen Erzdhlungen® Oznobisins
(Pseudonym: Delibjurader, vgl. auch Kap. 3.1.3, Fn. 118 und Kap. 6.5) aus den 1820er-
und 1830er-Jahren, von denen einige in einer Werkausgabe zuginglich sind, wiren an
anderer Stelle mit denjenigen Senkovskijs niher zu vergleichen. Vgl. Oznobisin, D. P.:
Stichotvorenija, Proza, 2 Bde. Moskva: Nauka 2001. Die ,orientalischen Erzihlungen‘ —
Posestenie (1827), Spor (1826), Ideal (1827), Zelanie (1829), Zolotaja moneta (1830), Soper-
nicestvo sesti nevol’nic (1841) — sind enthalten in Bd. 2, S. 271-300.

201 Senkovskij 1858, Bd. 1, S. 223.

202 ygl. fiir den Inhalt der Erzihlung ebd., S.221-226.

100

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Senkovskijs Protagonist bleibt trotz seiner misslichen Lage handlungsfihig.
Er fordert Omars Zustimmung zur Gewihrung der Biirgschaft mit Nachdruck
ein und wahlt seinen Burgen, mit dem er nicht bekannt ist, selber aus. Leitend
ist fir den Beduinen in erster Linie sein Tugend-Verstandnis, das sich durch sei-
ne Todesbereitschaft und seine tiberraschende Rickkehr auf alle Personen der
Erzahlung ausbreitet. Dartiber hinaus argumentiert er aber auch fatalistisch
und mit Gott, denn ein ,niedertrichtiger Betriiger werde dessen Gunst nicht
erfahren.? Nicht nur die Justiz agiert demnach im Sinne Gottes, sondern auch
der Angeklagte. Wenngleich also die Erzahlung, die auf die Stiftung einer idea-
len Wertegemeinschaft hinfiithre, in erster Linie juristisch angelegt ist, so weist
sie unverkennbar einen religiosen Rahmen auf, der in die Griindungszeit des
Islam weist (Omar war der zweite Kalif, also Nachfolger des Propheten). Be-
merkenswert ist, dass zweifach der Begriff zs/am in der Wendung ,Gesetz(e) des
Islam® fallt. Es handelt sich dabei, unabhingig davon, was im arabischen Origi-
nal steht, um einen frihen Beleg des russischen Islambegriffs in dieser Wort-
form, denn tblich ist in dieser Zeit, auch bei Senkovskij, vielmehr die Verwen-
dung von islamizm - hierauf wird zuriickzukommen sein.

Weitere ,orientalische Erzdhlungen® Senkovskijs lassen sich mit Blick auf
eine religiose Dimension lesen. Die holzerne Schonbeit (Derevjannaja krasavica,
1824) erzahlt, wie ein Derwisch eine Holzpuppe, die seine drei Reisegefahrten
wiahrend der Nachtwache als Zeitvertreib hergestellt haben, zum Leben er-
weckt. Der Streit, der zwischen den vier Protagonisten nun um diese zauberhaf-
te Schonheit ausbricht, soll vor dem Kadi entschieden werden. Dieser wiede-
rum beansprucht die junge Frau fiir sich selber und lasst die Streitenden kurzer-
hand als gesuchte Verbrecher identifizieren und in einem ,Gnadenakt® davonja-
gen. Da die Moral der Geschichte darin besteht, die unrechtmiaffiige Aneignung
fremden Eigentums als nicht lohnend darzustellen, verwandelt sich die namen-
lose Schonheit am Tag der Hochzeit mit dem Kadi wieder zurtick in eine Holz-
puppe.?** Der Belebung der Puppe geht eine ironisch dargestellte religiose Ver-
ziickung des Derwischs voran. Er hat die vierte Nachtwache zu verrichten und
beginnt diese mit der rituellen Waschung und dem Morgengebet, ,fur alle Fal-
le“ verrichtet er aber zusatzlich auf ,Vorrat“ vier weitere Gebete. Er rezitiert die
99 Gottesnamen und die 44 Namen des Propheten und versenkt sich in Trau-
merei uber die Annehmlichkeiten, die im Paradies auf die Gottesfiirchtigen
warten. Als er darauf die Puppe erblickt, halt er sie fir eine der paradiesischen
Jungfrauen, die Gott ihm zur ,,Belohnung fiir die korrekte Ausfithrung aller Ri-
tuale des Glaubens des erwihlten Propheten® gesandt habe (,B Harpamy 3a
TOYHOE HCIIOJIHCHHE BCEX OOpsIoB Bephl m3bpanHoro mpopoka“), und voller Be-
geisterung spricht er das Glaubensbekenntnis: ,Es gibt keine Gottheit aufler

203 Vgl. ebd., S. 225f.
204 vgl. ebd., S.236-242.

101

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und Muchammed ist der Prophet Gottes!“ (,,Her 60xectBa kpome bora, a
Myxammen npopok bora!“). Als er seinen Irrtum erkennt, geht er von einem tib-
len Scherz seiner Reisegefahrten aus, und um ihn diesen heimzuzahlen, bittet
er Gott in einer panegyrischen Anrede, dem holzernen Madchen Leben einzu-
hauchen. Der Ironie der Situation entsprechend ist es aber nicht Gott, der diese
Bitte gewihrt, sondern Bedchach, der Geist des ,Bosen und der Hinterlist®, der
sich gerade in der Nihe befindet.2%%

Neben den inhaltlichen islamischen Beziigen eignet den ,orientalischen Er-
zahlungen® auch eine asthetische Charakeeristik, die besonders in ihren zahlrei-
chen Exotismen anschaulich wird: Diese vergegenwirtigen, in Ubersetzung
oder in der Fremdsprache belassen, gewissermaflen einen fremdkulturellen
Klangraum im Eigenen. Die deutlich lingere und vermutlich bereits um eini-
ges freier Gbersetzte Erzahlung Der Dieb (Vor, 1828) fordert dies sogar explizit
ein. Wie eine Fuffnote erklart, sind die zahlreichen kursiv geschriebenen Aus-
dricke — und dies betrifft ibersetzte wie nicht tibersetzte Passagen in Transkrip-
tion — als ,original® (podlinnye) aufzufassen, also beim Lesen auch im Falle
einer Ubersetzung als arabisch zu imaginieren. So mochten sich die Leser mit
dem ,echten Ton des gesprochenen Arabisch® vertraut machen (,4ro6sr
MO3HAKOMUTH YHTATEIS ¢ HACTOSIIMM TOHOM apabcekoro pasrosopa“).2%¢ Das Glau-
bensbekenntnis (die Schahada) — um nur ein Beispiel zu nennen — kommt im
Text in kursiver ubersetzter (sprachlich gegentiber dem arabischen Original
leicht variierter) Version vor (,,Hem 6oocecmea kpome Annaxa, nu npopoxka Kpo-
Mme Mazomema*), ebenso wie in einer arabischen Transkription ihres ersten Teils
(,JIa unax unas-tnax®), wobel auffallt, dass Mohammed hier nicht wie etwa im
oben zitierten Glaubensbekenntnis aus der Erzahlung Die holzerne Schonbeit als
Muchammed, sondern in der damals noch gangigeren europiischen Lautung
Magomet (Mahomet) erscheint.??

Senkovskijs Ubertragungen ,orientalischer Erzahlungen® transportieren kein
reflektiertes Bild des Islam, sie erzeugen aber islamische Impressionen durch
die Spezifik ihrer asthetischen und formalen Gestaltung. Dies mag einerseits
schon in den benutzen Vorlagen angelegt sein, doch kann gerade der sprachli-
che Import islamischer religioser Termini wie ,,Prophet® (prorok), ,Islam resp.
islamisches Gesetz® (islam, zakon islamskij), ,Mohammed“ (Muchammed, Mago-
met), ,Allah“ (Allach), ,Gebet® (namaz, pers.) oder ,Koran“ (Koran, Alkoran)
nicht als Automatismus gelten, sondern muss auch als bewusste Vermittlungs-
leistung gelesen werden. Der aus der frihen literarischen Betatigung zu gewin-
nende Eindruck einer islamisch gefarbten Asthetik weicht bei einem ausgewei-
teten Blick auf Senkovskijs Schaffen dieser Zeit allerdings einem diffuseren und
ambivalenteren Bild. So spielen sich die ebenfalls in den 20er-Jahren publizier-

205 vgl. ebd., S. 238-240.
206 ygl. Senkovskij 1858, Bd. 1, S. 290.
207 Ebd., S. 299 und 302.

102

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Reiseberichte, ebenso wie die spateren, starker literarisch stilisierten Rei-
seerinnerungen der 30er-Jahre, in einem weitgehend islamfreien Orient ab.
Dies bedeutet nicht, dass den einschldgigen Texten das Bewusstsein eines isla-
mischen Orients an sich abgeht, doch leiten vorwiegend andere Motive die Dar-
stellung. Der Aufenthalt in Nordafrika bspw. legt, neben geschilderter Land-
schaftserfahrung und ethnografischer Beobachtung, ein rekurrentes Interesse
an der altdgpytischen Kultur frei, das sich auch in das spatere wissenschaftliche,
publizistische und literarische Werk hinein fortsetzt. Es zeigt sich dabei aller-
dings keine ungebrochene Faszination, vielmehr ein Wechselspiel von Ergrif-
fenheit und nichterner Entzauberung, so etwa beim Besuch des Pyramidenen-
sembles von Gizeh, dem einer der Reiseberichte gewidmet ist (Posescenie pira-
mid, v 1821 godu). Wenn darin bei der Besichtigung von in den Fels geschlage-
nen Katakomben das Bedauern fillt, ein groffer Teil der dort zu sehenden
Skulpturen sei durch die ,eifernden und barbarischen Anhinger des Koran®
(,pEBHOCTHBIMEM W BapBapCKuMH mocienoBatensmu Kopana“) verunstaltet wor-
den, so darf diese — in den Reiseberichten seltene — Anrufung eines islamischen
Gegenstandes nicht zu weit interpretiert werden. Den Islam mit Fanatismus zu
assoziieren, ist ein verbreiteter europdischer Topos der Zeit, doch verweist diese
kurze Textstelle nicht auf eine dichotomische Gegentuberstellung von reisen-
dem Europiéer und islamischem Orient. Vielmehr grenzt sich der Erzihler deut-
lich von anderen europaischen Reisenden ab. Er disqualifiziert sie als ,,Antiken-
sammler®, die ob jeden Plunders, sei er nur alt, in Verzickung gerieten, und
gibt zu erkennen, dass er in dieser Frage auf der Seite der ,klugen Turken®
steht, denen die Lacherlichkeit dieser europiischen Gelehrten langst klar ge-
worden sei.?®® Den eigentlichen positiven Fluchtpunkt des Textes bildet aber
die zwischenmenschliche Begegnung mit zwei armen arabischen Bauern, ge-
nauer deren uberschwingliche Freude als Reaktion auf eine grof§ziigige Bezah-
lung der geleisteten Trigerdienste: ,Zwei Nahestehenden eine Freude zu ver-
schaffen und dies zu fihlen, ist duf$erst angenehm! Solche Erlebnisse kommen
beim Reisen oft vor und einfithlsamen Menschen dienen sie als wahrhaftige
Schule des menschlichen Herzens® (,,JIocTaBUTh y10BOJIBCTBHIE JABYM OJIHMKHUM H
4yBCTBOBATh 9TO — BeChMa MpUATHO! [T0106HbIC MPUKITIOYSHHUS YACTO CITYYar0TCs B
IyTCIICCTBUSIX, W JUIS JIONEH YyBCTBUTENBHBIX CIIyXKAT MCTHHHBIM YYHIIHIIEM
cepaua genosedeckoro®).2”? Die Reiseerfahrung intensiviert sich in dieser Episo-
de zu einem Moment von ,Wesentlichkeit’, das dasjenige des Pyramidenbe-
suchs tbersteigt. Auf der Weiterreise nach Nubien und Oberathiopien (Putesest-
vie v Nubiju i Verchnjuju Efiopiju), die wiederum auf ein altdgyptisches Ziel — die
Tempelanlage von Abu Simbel - hinfihrt, ereignet sich eine ahnlich gelagerte

208 ygl. ebd., S. 18, 20-22.
209 Ebd., S. 11.

103

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begebenheit, als die Reisegruppe zwei Jiinglinge von der existenzbedrohenden
Geldschuld gegentiber einem osmanischen Beamten freikauft.2!0

Auch Senkovskijs wissenschaftliche Publikationen in den Jahren nach der
Berufung auf die Professur weisen keinen spezifischen Islambezug auf. Vorerst
noch in mehr Sprachen als nur Russisch veroffentlichend, beschaftigt er sich
z.B. mit polnischer und russischer Geschichte auf der Grundlage tiirkischer
Quellen, ediert einen agyptisch-demotischen Papyrus, gibt ein russisch-tirki-
sches Worterbuch fiir russische Soldaten heraus oder untersucht die Geschichte
Zentralasiens.?'! Sein 1824 publiziertes Supplément a I'bistoire générale des Huns,
des Turks et des Mongols, contenant un abrége de I’histoire de la domination des Uz-
béks dans la grande Bukbarie kann als exemplarisch genannt werden fiir eine Be-
schaftigung mit dem islamisch geprigten Orient, aber nicht mit dem Islam im
engeren Sinne als Religion. Es handelt sich um die (auszugsweise) Ubersetzung,
Edition, Kommentierung und Einordnung einer auf Persisch verfassten Chro-
nik aus dem frihen 18. Jahrhundert, die Senkovskij als wesentliche Erginzung
zur Kenntnis der Geschichte der Herrscher von Buchara prisentiert. Die Betite-
lung als supplément bezieht sich dabei auf ein konkretes Werk, namentlich die
Mitte des 18. Jahrhunderts in Paris erschienene Histoire générale des Huns, des
Turcs, des Mogols, et des autres Tartares occidentaux von Joseph de Guignes, aus
der Senkovskij zitiert, um ihre Defizite und seinen eigenen Beitrag zu benen-
nen:

,Les fautes qu’on remarque dans ce récit & son insuffisance, m’engagent a publier une
notice & un extrait détaillé du manuscrit persan dont j’ai énoncé le titre. Il m’a paru
du plus haut intérét pour les Orientalistes, comme il est, sans contredit, d’une tres-
grande importance pour I’histoire & méme pour la géographie; & quoiqu’il ne rem-
plisse pas tout le vide qu’on trouve dans cette partie des fastes des Musulmans, il nous
donne cependant des renseignemens plus exacts, & nous ramene a une époque beau-
coup plus rapprochée de nos tems que celle, ou les autres écrivains orientaux nous ont
laissé a 'égard de I’histoire de ces pays.“?12

Die im Text genannten ,Musulmans® sind an dieser Stelle nicht als ,Austben-
de® der Religion des Islam zu lesen, sondern markieren einen historisch (,his-
toire“) und geografisch (,,géographie®) lokalisierten Kulturraum. Das von Sen-
kovskij verwendete persische Manuskript war tbrigens erst 1821 durch Baron
von Meyendorff, einen Teilnehmer einer russischen Gesandtschaft nach Bucha-
ra, in die russische Hauptstadt importiert worden.?!3 Senkovskij reagiert also

210 yol. ebd., S 43-47.

211 Vgl. das Werkverzeichnis in ebd., S. CXIII-CXVI.

Senkowski, Joseph: Supplément a I'bistoire générale des Huns, des Turks et des Mongols, con-
tenant un abrégé de lhistoire de la domination des Uzbéks dans la grande Bukbarie, depuis
leur établissement dans ce pays jusqu’a lan 1709, et une continuation de Ihistoire de Kha-
réezm, depuis la mort d’Aboul-Ghazi-Khan jusqu’a la méme époque. St. Pétersbourg: Im-
primerie de I’Académie impériale des sciences 1824, S. 4.

213 vgl. ebd., S. 4f.

104

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unmittelbar auf eine neu zugingliche Quelle und die Tatsache, dass er auf Fran-
zosisch publiziert, zeugt vom Wunsch nach internationaler Anerkennung. In
der Tat reagierten mit Antoine-Isaac Silvestre de Sacy und Joseph von Hammer-
Purgstall zwei der bekanntesten Orientalisten dieser Zeit jeweils mit einer
Buchbesprechung, wobei insbesondere de Sacys insgesamt wohlwollende Re-
zension Senkovskijs Publikation als vielversprechendes Beispiel der neu auf-
kommenden russischen Orientalistik wahrnimmt.2'4

An dieser Stelle ist nun eine methodologische Reminiszenz geboten. Wie in
Kapitel 3 dargestellt, war Senkovskij in seiner Funktion als Redakteur des
Enciklopediéeskif leksikon (EL) ab 1835 fiir einen Themenbereich zustindig, der
programmatisch explizit als ,mahometanischer Orient® (magometanskij vostok)
gefihrt wurde. Kapitel 3.3.2 hat schon auf die Problematik hingewiesen, dass
der Ausdruck ,mahometanischer Orient” keineswegs eindeutig referiert und ei-
nerseits einen durch eine islamische Mehrheitsgesellschaft gepragten Kultur-
raum im weiteren Sinne meinen kann, sich andererseits aber auch auf eine reli-
giose Semantik des Islam im engeren Sinne bezichen lasst. Die religiose Seman-
tik ergibt sich dabei nicht durch eine inhaltliche definitorische Festlegung, son-
dern durch eine Anbindung entsprechender Begriffe an dasjenige Begriffsfeld,
das in Kapitel 3.3.2 heuristisch als in dieser Arbeit zu untersuchender Religions-
diskurs bestimmt wurde und als dessen wichtigste allgemeine Oberbegriffe sich
»Religion® (religija), ,Glaube® (vera), ,Gesetz (zakon), ,Lehre“ (ucenie) und
LSekte® (sekta) herausstellten.

Wie oben bereits kurz angedeutet, ist der in den ,orientalischen Erzahlun-
gen‘ belegte Begriff is/am allgemein und erst recht als analytische Kategorie in
den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts noch wenig etabliert (vgl. dazu
ausfuhrlicher Kap. 4.4). Findet er Verwendung, so fast ausschlieflich in der

214 De Sacy schreibt: ,I'ouvrage de M. Senkowski [...] est d’un heureux augure pour la litté-
rature orientale, parce qu’il permet d’attendre beaucoup de son auteur, et qu’il prouve
que cette littérature obtient de jour en jour plus de faveur dans un empire qui, par sa
situation et ses relations politiques et commerciales, peut contribuer plus qu’aucun aut-
re état de PEurope a étendre nos connoissances sur les contrées septentrionales et orien-
tales de I’Asie, et sur les régions centrales de cette partie du monde.“ Silvestre de Sacy,
[Antoine-Isaac]: Rezension zu Supplément a lhistoire générale des Huns, des Turks et des
Mongols... par M. Joseph Senkowski. In: Journal des savans 1825 (Juli), S.387-395, Zitat
S.395. Das Argument der besonderen Befihigung Russlands zur Erforschung Asiens
aufgrund seiner geografischen Lage ist zeitgenossisch fest etabliert, vgl. hierzu Kap.
3.1.3. Hammer-Purgstalls Rezension fallt weit skeptischer aus, wobei sich die Kritik
nicht in erster Linie auf Senkovskij selbst richtet, sondern auf die Auswahl der Quelle,
die als ,durftige Chronik® nicht das halte, was die Publikation verspreche. Vgl. von
Hammer, Jos. [von Hammer-Purgstall, Joseph]: ,Uebersicht von drey und sechzig Wer-
ken orientalischer Literatur®. In: Jahrbiicher der Literatur 39 (1827), S.1-70, 40 (1827),
S. 1-67. Senkovskijs Werk wird in Bd. 39, S. 25-33 besprochen. Einige Jahre spater unter-
zieht Senkovskij Hammer-Purgstalls orientalistische Kompetenz einer scharfen satiri-
schen Kritik in seinem Lettre de Tutundju-Oglou-Moustafa-Aga, véritable philosophe turk a
M. Thadée Bulgarin... (vgl. hierzu auch Kap. 3.1.5, Fn. 137).

105

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wortform ,Islamismus® (islamizm). Will man also aus der Sicht eines heutigen
Islamverstandnisses, das den Islambegriff als selbstverstindlich fihrt, in der ers-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts von einem Islamdiskurs sprechen, der tiber den
konkret belegten Islambegriff (oder Islamismusbegriff) hinausreicht, so ist, wie
im Falle des allgemeinen Religionsdiskurses, auf ein heuristisch festzulegendes
Begriffsfeld zuriickzugreifen. Dessen Komponenten bilden neben islamizm Aus-
driicke wie ,muslimischer Glaube® (musul'manskaja vera), ,Mahomet’sche Leh-
re“ resp. ,Lehre Mahomets“ (Magometov ucenie, ucenie Magometa) oder ,islami-
sches® resp. ,muslimisches Gesetz“ (zakon islamskij, musul 'manskij) und weitere
Variationen. Diese im vorangehenden Satz genannten Begriffe und Begriffs-
kombinationen, die als generische Kategorien die ,Religion Islam* als Ganze be-
zeichnen konnen, verwendet Senkovskij in verschiedenen seiner EL-Eintréige,
womit erkennbar wird, dass er stellenweise durchaus vom Islam als Religion im
Sinne einer Bezugnahme auf das in Kapitel 3.3.2 als Religionsdiskurs definierte
Wortfeld spricht.'® Wird weiter angenommen, dass sich den zitierten Oberbe-
griffen sekundare Elemente wie z.B. der Koran oder das Glaubensbekenntnis
zugeordnet finden, dass also z.B. die Nennung des Korans einen dieser Oberbe-
griffe implizit aktiviert, so soll hier ggf. auch dann von einem Islamdiskurs die
Rede sein konnen, wenn in einem Text nur der Koran, aber nicht explizit ein
Oberbegriff wie der ,,Islam® oder die ,,Lehre Mahomets® erscheint.

Infolge dieser Uberlegungen (zu deren theoretischer Grundlage vgl. insbe-
sondere auch im Schlusskapitel 9.2-9.4) kann nun prézisiert werden, dass der Is-
lam als Religion fir Senkovskij nicht ganzlich aus dem Blickfeld fillt, jedoch
nicht zu einem konzeptuellen Interesse in Form eines spezifisch zu erfassenden,
an sich relevanten Wissensgegenstandes fithrt. Mit anderen Worten ldsst Sen-
kovskij generell kein reflexiv-analytisches Interesse am Islam als Religion erken-
nen — mit einer Ausnahme allerdings, die in Kapitel 4.3 eigens zur Sprache
kommt und die das Gesamtbild in Bezug auf den Islam nicht relativiert, son-
dern auf einen anderen Befund verweist, nimlich ein religionstheoretisches In-
teresse in allgemeinerem Rahmen. Senkovskijs Zurtickhaltung gegentiber dem
Islam kann nicht bloff damit erkldrt werden, dass eine eigentliche ,Islamwissen-
schaft® als disziplinare Aussonderung im Bereich der Orientalistik auch bei an-
deren Diskursteilnehmern bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts kaum ersichtlich
wird. Denn ein russisches reflexives und systematisierendes Beschreibungsinter-
esse am Islam schlagt sich spatestens Ende des 18. Jahrhunderts in Textproduk-
tion nieder. Dass diese vor Senkovskijs Eintritt in die Publikationslandschaft
(also vor ca. 1820) erschienenen Werke noch nicht im Sinne des Wissenschafts-
standards der Orientalistik des 19. Jahrhunderts strukturiert sind und
meist ,klassische® europdische Wissensbestande der Frithen Neuzeit reproduzie-

215 Vgl. Abbasidy, Bd. 1, S. 10; Abdest, Bd. 1, S.24; Algvazil, Bd. 1, S. 435f.; Bochmid, Bd. 6,
S. 473f.; Gazi, Bd. 13, S. 74.

106

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren — es handelt sich in der Regel denn auch um Ubersetzungen westeuropii-
scher Texte —, spielt hier keine Rolle, hatten sie doch als Kontrastfolie ein For-
schungsdesiderat benennen konnen. Ein 1786 in zweiter Auflage erschienener
Traktat Mahomet und der Alkoran (Magomet s Alkoranom) prasentiert beispiels-
weise eine konzise Einfiihrung in die Griindung und Gegenwart der ,verderbli-
chen Lehre“ des Titelgebers. Neben dem historischen Entstehungsvorgang be-
richtet der Text tber die Kosmologie und Jenseitsvorstellung der Anhanger
»Mahomets des Arabers“ und erlautert, wie sie dessen Gebote z.B. in den tagli-
chen Gebeten, der Pilgerfahrt oder dem Fastenmonat Ramadan ausiiben. Die
Beschreibung der Gegenwart erfolgt dabei ausschliefSlich vermittels der ,,Tur-
ken®, die in Mahomet den ,,grofSten aller Propheten® erkennen. In der Abhand-
lung ist kein Religionsbegriff und auch kein Islambegrift zu verzeichnen — der
Komplex dessen, was Mahomet gestiftet hat, wird zumeist als Gesetz(e) (zakon,
zakony) verstanden, bisweilen auch als Lehre (ucenze), Glaube (vera), Glaubens-
vorstellung (verovanie) oder Uberlieferung (predanie). Der Koran gilt dement-
sprechend als Gesetzessammlung: ,Das Buch Alkoran ist ein Spiegel aller zwei-
hundert und elf verschiedenen Gesetze, deren Schopfer er [Mahomet, S.R.]
war® (,Kuura Azxopan ecth 3epuano BCeX ABYXCOT U OMUHHAANATH Pa3HBIX
3aKOHOB, KouxX OH Obu1 TBopen®).2'¢ Dass dieser aus einer christlich-apologeti-
schen Perspektive formulierte Text einen starken Fokus auf die Figur Moham-
meds ausweist, ist ebenso zeittypisch wie die Identifizierung der , Turken® als
Hauptvertreter des Islam. Eine aus dem Latein ubersetzte, noch zwei Jahre fri-
her publizierte Zusammenfassung des mahometanischen Glaubens (Sokraséenie
magometanskoj very) fiuhrt demgegeniber im Titel einen Oberbegriff, der
die ,Religion selbst gegentiber dem ,Religionsstifter® eine stirkere Betonung er-
fahren lasst (wenngleich sie von dessen Namen abgeleitet bleibt). Der Sprach-
duktus ist in dieser Abhandlung sachlich gehalten und die detaillierte, Giber ein
Inhaltsverzeichnis aufgeschlisselte Feingliederung gibt den Anspruch nach
einer Systematisierung dessen zu erkennen, was kategorial neben dem im Titel
genannten ,mahometanischen Glauben“ ebenso als ,mahometanisches Gesetz*
(magometanskij zakon), ,tirkisches Gesetz* (tureckij zakon) oder ,muslimische
Religion® (religija muzul'manskaja) erfasst wird.?!” Die Semantik der genannten
Begriffe kann hier nicht naher untersucht werden — zu fragen ware bspw., in-
wiefern der in letzterem Text schon prisente Religionsbegriff noch die klassi-
sche, aus der Antike stammende Bedeutung eines ,korrekten® Vollzugs der Got-
tesverehrung in sich tragt (vgl. hierzu Kap. 9.3). Demonstriert werden soll mit
diesen Beispielen vielmehr, dass das um Begriffe wie vera, zakon, religiia oder

216 Bogdanovi¢, Petr (Hrsg.): Magomet s Alkoranom. Sanktpeterburg: U t. Vil’kovskogo i
Gal¢enkova 21786, S. 5 (Hervorhebung im Original).

27 Vgl. Sokrastenie magometanskoj very. Perevedeno s latinskogo. Izdiveniem N. Novikova i
kompanii. Moskva: V universitetskoj tipografii u N. Novikova 1784.

107

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ucenie kreisende Wortfeld des Religionsdiskurses schon Ende des 18. Jahrhun-
derts in Bezug auf das Wortfeld des Islamdiskurses etabliert ist.

Bei einem Blick auf weitere einschligige Publikationen bis ca. 1820 zeigt sich
einerseits ein Fortbestehen klassischer frithneuzeitlicher Beschreibungsmus-
ter?!® und andererseits deuten sich doch gewisse Erneuerungstendenzen an.
Dies wird etwa in Bezug auf den Religionsbegriff erkennbar, der sich im russi-
schen Sprachgebrauch der Zeit erst allmahlich breiter durchzusetzen beginnt.
[lustrativ ist in diesem Zusammenhang der Vergleich zweier Einfihrungen in
den Koran, die jeweils unterschiedliche Ubertragungen derselben (nicht be-
nannten) franzosischen Vorlage darstellen. Wo der altere Text von 1793 konse-
quent mit ,,Gesetz" Gibersetzt, schreibt der neuere Text von 1814 (verfasst 1810)
jeweils ,Religion“.2’ Unabhangig davon, welches Wort das franzdsische Origi-
nal verwendet, bringt dieses Beispiel einen russischen Sprachwandel zum Aus-
druck. Denn tbersetzt der altere Text ein franzosisches /o7, so hatte die jingere
Ubersetzung das ,Gesetz“ (zakon) nicht mehr als passenden Oberbegriff fir ,Re-
ligion® empfunden. Steht hingegen bereits in der franzosischen Version religion,
so ware dem alteren Ubersetzer deren direkte Wiedergabe mit religija noch als
unzutreffend erschienen, wahrend der jingere Ubersetzer darin kein Problem
mehr erkannt hatte (vgl. zur Etablierung von religija Kap. 9.3).

Die angefithrten Beispiele — weitere konnten erginzt werden — veranschauli-
chen, wie sich schon vor und aufSerhalb der akademischen Orientalistik ein sys-
tematisches Interesse am Islam manifestiert.??’ Maksim Nevzorov formuliert
ein spezifisch russisches Informationsbediirfnis gar explizit im Vorwort seines
(teilweise) aus dem Franzosischen tibersetzten lingeren Aufsatzes mit dem Titel
Die Geschichte des Propheten Mahomet und einige Regeln aus dem Al-Koran (Istorija
proroka Magometa i nekotorye pravila 1z al-Korana):

»Das russische Imperium, unsere Heimat, grenzt nicht nur an viele Staaten, in denen
die mahometanische Religion vorherrscht, wie z.B. die Tirkei, Persien und andere,

218 7. B. Blsv., Smn.: ,0 zapovedjach magometovych®. In: Vostoénye izvestija Nr.12, 13
(1814), S.111-114 u. 121-122. Dieser Text verwendet den Religionsbegriff nicht.

Vgl. , O Alkorane“. In: Biblioteka ucenaja, ékonomiceskaja, nravoucitel naja, istoriceskaja i
uveselitel 'naja 2 (1793), S.129-138, hier S. 132f. u. 136. Kratkoe svedenie ob Alkorane. Pe-
revedeno s francuzskogo k.a.s.b. Petrom Cernikovym v 1810 godu. Kazan’: V universi-
tetskoj tipografii 1814, S. 6f. u. 10. Diese Differenz kommt nicht nur in Bezug auf den
Islam (magometanskij zakon wird zu magometanskaja religija) zum Tragen, sondern auch
dort, wo ,unsere Religion®, also das Christentum, zur Sprache kommt (nas zakon wird
zu nasa religija). Cernikov, der Ubersetzer des zweiten Textes, gab im gleichen Zug auch
einen Uberblick zum ,Mahometanertum* heraus, in dem der Begriff islamizim erscheint,
der in den élteren Texten vor 1820 kaum zu verzeichnen ist. Ebenso findet sich dort die
Wortschopfung magometizm. Vgl. Kratkoe svedenie o magometanstve. Perevedeno s fran-
cuzskogo k.a.s.b. Petrom Cernikovym v 1810 godu. Kazan’: V universitetskoj tipografii
1814, S.9. u. 36.

Vgl. fiir einen Uberblick auch Crews, Robert D.: For Prophet and Tsar. Islam and Empire
in Russia and Central Asia. Cambridge (MA)/London: Harvard University Press 2006,
S.34-49.

219

220

108

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern verfiigt auch im Inland tber eine Vielzahl von Untertanen, die diesen Glau-
ben austiben [...]; deshalb halte ich es nicht nur fiir nttzlich, sondern auch fir tiberaus
notwendig und sogar unverzichtbar, meinen Lesern einen Begriff zu geben von ihrem
Glauben, gemif dessen Regeln und Gesetzen sie leben [...].*

»Poccuiickast imnepus, nHame OTe4ecTBO, HE TOJIBKO TPAHUYUT CO MHOTHMH [ ocynapcTBa-
MH, B KOMX rocrnojactByeT Maromeranckas Penurus, xak to: ¢ Typuueto, [lepcueto u npy-
THMH, HO M BHYTPb ce0sl IMEeT MHOXKECTBO ITOJIaHHBIX, HCIIOBEIYIONINX OHYIO Bepy |[...J;
a IOTOMY HE TOJBKO IOJIE3HBIM, HO ¥ BECbMa HY)KHBIM U Ja)Ke HEOOXOAMUMBIM CUHTAIO S

YUTATCIISIM CBOUM J1aTh IOHATHUE O UX BEPE, IO IpaBUJIaM U 3aKOHaAM KOTOpOI71 OHH KUBYT
[ ] «221

Gerade die Tatsache, dass es sich bei den vorgestellten Texten in der Regel um
Ubersetzungen handelt und dass auch die Originale besonders in philologi-
scher Hinsicht nicht dem Wissenschaftsstandard der Orientalistik entsprechen,
hatte fir Senkovskij den Anlass zu einer eigenstindigen Positionierung geben
konnen. Dass eine solche fiir ihn auch dort nicht im Vordergrund steht, wo die
ausfithrliche Behandlung eines zentralen religiosen Elements des Islam durch
das lexikalische Format hatte angezeigt sein konnen, fihrt der im ersten Band
des EL verzeichnete relativ kurze Eintrag Allah (Allach) vor Augen. Senkovskij
schiebt hier eine detaillierte Information zu religiosen Belangen des Islam zu-
gunsten eines spateren (nie erschienenen) Lemmas auf, was an sich nicht uber-
raschen musste, hatten sich die ersten Binde der Enzyklopadie nicht durch eine
teilweise ausufernde, die weitere Planung beeintrachtigende inhaltliche Aus-
dehnung ihrer Artikel ausgezeichnet (vgl. Kap. 3.1.2).222 So schreibt Senkovskij
zur Definition von ,Allah“:

,Dieses Wort wurde von allen Volkern, die zum mahometanischen Glauben konver-
tierten, ibernommen. In ihm ist die Idee eines einzigen Gottes enthalten, als Gegen-
satz zu den heidnischen Gottheiten, die die Araber vor Mahomet, einem reinen Deis-
ten, verehrten. [...] Zu den Dogmen des mahometanischen Glaubens, die sich auf die
Gottheit und die Gestalt ihrer Verehrung beziehen, siehe Islamismus.“

,»CIJIOBO 3TO MPUHSITO BCEMH HApOJaMH, KOTOPbIC OOPATHIIMCh B MArOMETAHCKYIO BEPY; B
HEM 3aKIF0YaeTcs ujest bora eMHoro, B IPOTUBOIOIOKHOCTD A3bIYECKHM G0XKECTBAM, KO-
TOPBIM ApPaBUTSIHE MOKJIOHSUINCH 10 Maromera, 9ucToro aeucta. [...] O mormarax Maro-
MetaHckol Bepsl, kacaromuxcs 10 OokecTBa U 10 00pa3a 4YeCTBOBAHHS €ro, CMOTPH
Henamuzsm. <223

221 Nevzorov, Maksim: ,Istorija proroka Magometa i nekotorye pravila iz al-Korana®. In:
Drug junosestva Nr. 3 (1810), S. 17-96, Zitat S. 17f.

222 Senkovskij handelt z.B. den Fluss Amu-Darja im 2. Band auf 14 Druckseiten in grofer
Ausfuhrlichkeit ab, um am Schluss des Artikels darauf zu verweisen, dass unter dem
Lemma Oksus — Oxus lautet der antike Name des Flusses — weitere, aktualisierte Infor-
mationen zu erwarten seien. Vgl. EL, Bd. 2, S. 159 (siche auch unten Fn. 245).

223 FL, Bd. 1, S.541 (Hervorhebung im Original; die zitierte Differenz bzgl. Grof- oder
Kleinschreibung des ,mahometanischen Glaubens® entspricht ebenfalls dem Original).

109

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abgesehen von dieser kurzen Erkliarung, die in die Domine des ,Glaubens®
weist und Mohammed kommentarlos zum Deisten erklart,224 herrscht eine auf
die 99 Gottesnamen konzentrierte philologische Perspektive vor, die zu einer
fir Senkovskij typischen ironischen Distanznahme durch einen absurden inter-
kulturellen Vergleich fihrt: Die arabische ,Geheimwissenschaft® eines hun-
dertsten Gottesnamens erinnere mit ihren Praktiken der Geisterbeschworung
an ,unsere hellseherischen Schlafwandler” und die ,Magnetisten“ kdnnten aus
dieser Wissenschaft einige Beweise fir ihre Lehre beziehen, womit sie den hun-
dertsten Namen Allahs mit Erfolg in Europa zur Anwendung zu bringen ver-
mochten.?? Senkovskij nutzt das Lemma Allach letztlich also nicht fir religi-
onskundliche Ausfithrungen, sondern in satirischer Absicht. Ob er der Autor
des nicht erschienen Lemmas Islamizm gewesen ware, muss offenbleiben.

Wie nun das folgende Unterkapitel zu erliutern unternimmt, stellt der Islam
fur Senkovskij in gewissen Zusammenhangen auch den (teils expliziten und
teils impliziten) Gegenpol einer Praferenz fir das vorislamische Arabien, die
zugleich mit einer Wertschatzung der antiken Griechen einhergeht.

4.2 Homer der Beduine

Senkovskij gibt in seinem (durch philologische Reflexion untermauerten) Ver-
standnis von Poesie nicht nur, wie zu sehen sein wird, eine kulturtheoretische
Annahme zu erkennen, sondern ex negativo auch seine Zurtickhaltung gegen-
tiber dem Islam. Besonders augenscheinlich tritt dies im Kontrast mit der russi-
schen (literarischen) Koranrezeption der Romantik hervor.

Die erste russische Korantibersetzung wurde 1716 auf Veranlassung Peters 1.
unter dem Titel Der Alkoran iiber Mahomet, oder das tiirkische Gesetz (Alkoran o
Magomete, ili Zakon tureckij) gedruckt; der Ubersetzer ist nicht eindeutig be-
stimmbar. Als Vorlage diente die franzosische Ubersetzung André du Ryers von
1647. Eine zweite, nur als Manuskript erhaltene Ubersetzung im Ausgang der-
selben franzosischen Version erfolgte Ende des 17. oder zu Beginn des 18. Jahr-
hunderts durch Petr Posnikov. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts waren zwei
neue Ubertragungen verfiigbar. Zum einen die 1792 von Aleksej Kolmakov be-
stellte Ausgabe, die auf der englischen Ubersetzung George Sales von 1734 be-
ruhte, zum anderen die 1790 erschienene, wiederum von du Ryer ausgehende
Version Michail Verevkins.??¢ Es ist letztere Korantbersetzung, die einen we-

224 Der Ausdruck ,Deist“ bezieht sich in diesem Zusammenhang wohl kaum auf die euro-
paische religionsphilosophische Position des Deismus, sondern mag eher darauf hindeu-
ten wollen, dass der islamische Gott nicht wie im Christentum durch ,Fleischwerdung’
in die Welt eingeht und somit ohne Hypostasen vorgestellt wird.

225 ygl. ebd.

226 Vgl. Rezvan, E. A.: ,Koran v Rossii“. In: Prozorov, S. M. (Hrsg.): Islam na territorii byvsej
Rossijskoj imperit: Enciklopediceskij slovar’, Bd. 1. Moskva: Vosto¢naja literatura 2006,

110

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sentlichen Anstof§ zu Aleksandr Puskins Verszyklus Nachahmungen des Korans
(Podrazanija Koranu, geschrieben 1824-1825) gab. Das im frithneuzeitlichen Pa-
radigma populire Bild Mohammeds als eines ,falschen Propheten® und gewief-
ten Manipulators des einfachen Volkes wandelt sich bei Puskin zu einem ambi-
valenten Bild eines ,,Poeten und Propheten®, wobei als Voraussetzung dieser li-
terarischen Transformation, P. Alekseev zufolge, gerade die (wahrgenommene)
Poetizitit des Korans selbst angesehen werden muss. Die 1826 erfolgte Publika-
tion der Nachahmungen etablierte den Koran, so Alekseev weiter, als ,,Fakt der
russischen Literatur® und bereitete den Weg zu seiner freien Indienstnahme fir
den Ausdruck ,personlicher Gemitszustinde“ sowie ,,politischer und religios-
philosophischer Vorstellungen®. In den Folgejahren gingen verschiedene weite-
re lyrische Thematisierungen Mohammeds und des Korans in die russische Li-
teraturgeschichte ein, z.B. A. G. Rot¢evs Zyklus Podrazanija Koranu (1828) oder
Gedichte L. A. Jakubovi¢s (Iz Al-Korana, glava XCI, 1829), D. P. Oznobisins
(Mogammed, 1829) und A. F. Vel’tmans (Megemmed, 1829).227

Senkovskij versteht demgegeniiber den Koran, insofern er ihn tiberhaupt be-
handelt, als Antithese der Poesie.??® Angetont wird dies bereits in der im Au-
gust 1822 gehaltenen Antrittsvorlesung Uber das Studium der arabischen Sprache
(Ob izucenii arabskogo jazyka), welche die Kompetenz in der gesprochenen Ge-
genwartssprache und damit verbunden auch die authentische Aussprache
schriftlicher Texte, die Senkovskij von seinen Fachkollegen in Russland abhob,
in eine Programmatik tiberfithrt. Mit dem Begriff des Studiums (izucenze) adres-
siert Senkovskij nicht in erster Linie seine eigene (zu erwartende) Forschungsta-
tigkeit, sondern in durchaus pragmatischer Hinsicht die Erteilung des Sprach-
unterrichts, also die Ausbildung der Studenten zu kompetenten Spezialisten
des Arabischen gerade auch mit Hinblick auf den diplomatischen Dienst. Die

S.201-216, hier S.203-207. Erst in den 70er-Jahren des 19. Jahrhunderts wurde die erste

russische Korantibersetzung direkt aus dem arabischen Original angefertigt.
227 Vgl. Alekseev 2015, S. 142-144, 147 u. 161. Siehe auch eine neuere Anthologie, welche
die Koran- und Mohammedrezeption bis zu Bunin dokumentiert: ad-Dejravi, Nazim
Mezid: Koran i prorok Muchammed v russkoj klassiceskoj poézii. Sankt-Peterburg: Fond iss-
ledovanij islamskoj kul’tury 2011.
Ob es sich beim Koran um Poesie handelt, ist aus heutiger Sicht eine Frage, auf die kei-
ne schnelle Antwort folgen kann und die zuerst davon abhéngt, was mit dem im Deut-
schen nicht einheitlich verwendeten Begriff ,Poesie‘ Giberhaupt gemeint ist. Versteht
man diesen in einem engeren Sinne als poetry, so ist klar, dass der Koran stilistisch und
thematisch nicht zur klassischen arabischen lyrischen Gattung 77 gehort. Fasst
man ,Poesie‘ breiter im Sinne spezifischer sprachlicher Qualititen eines kunstlerischen
Textes, so bietet sich eine ,poetische® Lektire des Korans durchaus an. Inwiefern von
einer Poetizitit des Korans die Rede sein kann, deren Anerkennung wesentlich von der
kultur- und zeitspezifischen Aktualisierung durch eine asthetische Rezeption abhangt,
diskutiert ausfithrlich Kermani, Navid: Gott ist schon. Das dsthetische Erleben des Koran.
Minchen: C.H.Beck 1999 (vgl. insbesondere die Kapitel II ,,Der Text“ und V ,,Der Pro-
phet unter den Dichtern®). Kermani versteht den Begriff der Asthetik im Sinne der ur-
springlichen Wortbedeutung von aisthesis als Prozess sinnlicher Wahrnehmung, vgl.
S.12.

228

111

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vermittlung der korrekten Aussprache stellt fir ihn die Grundlage nicht nur
des aktiven miindlichen, sondern ebenso des schriftlichen Gebrauchs und er-
scheint gar als unabdingbare Voraussetzung einer wirklichen und vertieften
Einsicht in die Sprache tiberhaupt. Der von Senkovskij prononciert verkiindete
didaktisch-sensorische Primat des Horens (s/uch) vor dem Sehen (zrenie) genief3t
schlielich auch Geltung bei der passiven Sprachaneignung in der Lektiire, die
bevorzugt als Rezitation (deklamacija) zu erfolgen hat.??® Die aktive Beherr-
schung der Sprache ist tiberdies nicht von der reisenden Erfahrung des Orients
zu trennen. Auch dieser Aspekt scheint in der Antrittsvorlesung durch. Mehr-
fach fallt, mit Wertschitzung verbunden, der Name Antonio Arydas
(1736-1820), des maronitischen Arabischlehrers Senkovskijs wihrend eines
mehrmonatigen Aufenthalts in einem Kloster in der Nihe von Beirut.23° Der
Koran kommt dort zur Sprache, wo sich die Rede der damals unter europa-
ischen Gelehrten offenbar verbreiteten Annahme zuwendet, die Differenz zwi-
schen dem modernen gesprochenen Arabisch und der klassischen Schriftspra-
che sei derart groff, dass gewissermaffen von zwei arabischen Sprachen ausge-
gangen werden misse. Fiir Senkovskij handelt es sich hingegen unbestritten
um ein und dieselbe Sprache, die lediglich eine bereits in alter Zeit gegebene
innere Varianz kenne, indem die der poetischen und gehobenen Schriftsprache
eignende Aussprache der Kasusendungen in der mindlichen und nicht gehobe-
nen schriftlichen Sprache wegfalle. Er vermutet, dass Mohammed selbst die En-
dungen nicht gesprochen habe, worauf zahlreiche Verse im Koran hindeuteten,
deren Rhythmik nur ohne die Endungen Sinn ergebe.?*! Diese Argumentation
profaniert den Koran also bis zu einem gewissen Grad, da sie ihm keine konse-
quente Verwendung der gehobenen Sprachform zugesteht.

Gar als Feind der Poesie erscheint Mohammed und damit auch der Koran in
einem spateren Aufsatz, der Die Poesie der Wiiste, oder die Poesie der Araber vor
Mahomet (Poézija pustyni, ili poézija aravitian do Magometa, 1838) zum Thema
hat.3? Senkovskij entwirft darin ein ,goldenes Zeitalter® der ,ritterlichen®
Dichtung der Beduinen im $. und 6. Jahrhundert, in der sich die Naturerfah-
rung der Wiste und eine kriegerisch-agonale Lebensweise zu einer in anderen
Sprachen kaum nachzuahmenden Asthetik verdichten. Den Beduinen schreibt
er Uberdies eine natiirliche Veranlagung zur Poesie zu, die bei den sesshaften
Arabern so nicht zu finden sei. Mit dem Auftreten Mohammeds habe diese Blu-
tezeit ihr Ende gefunden, wofir nicht allein die Poesiefeindlichkeit der islami-
schen Lehre selbst, sondern auch die sich aus ihr ergebende veranderte Gesell-

229 Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 7, S. 153-155.

230 vgl. ebd., S. 152, 160. Senkovskij literarisiert die Figur des Ardya mehr als ein Jahrzehnt
spater in den Erinnerungen an Syrien (Vospominanija o Sirii, 1834), ebenso wie er den ent-
sprechenden biografischen Artikel fiir das EL beitragt (Aryda, Bd. 3).

21 ygl. Senkovskij 1858, Bd. 7, S. 155-158.

232 Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 7, S. 165-201. Der Text erschien erstmals 1838 im 31. Band der
Biblioteka dlja ctenja. Die hier benutzte Werkausgabe datiert falschlich auf 1839.

112

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaftsform des neuen Reiches verantwortlich zeichne, die den innerbeduini-
schen Wettstreit — in Kampf und Dichtung — zu einen Krieg gegen dufSere Fein-
de im Rahmen der Eroberungsziige umgeformt habe. Der Koran steht in die-
sem Kontext daher nicht fiir ein poetisches Vorbild wie bei Puskin und anderen
romantischen Dichtern, sondern fir eine umfassende ,,moralische und politi-
sche Revolution®, die die ,Lebensweise® (byt) der Araber und damit ihre ,Be-
grifte” (ponjatija), ,Empfindungen® (¢uvstvovanija) und ,Bestrebungen® (stremle-
nija) weg von der hohen Poesie fiihrte.?3?

Das Ideal der alten arabisch-beduinischen Poesie findet sich in kulturverglei-
chender Perspektive in Senkovskijs Theorie des Hexameters wieder. Zugrunde
liegt dieser Betrachtung der altgriechischen Metrik die Annahme eines semiti-
schen Ursprungs des Hexameters: Die Griechen hatten ihn von den Phoniziern
entlehnt und an ihre Sprache, die eigentlich dafiir gar nicht geschaffen sei, ge-
schickt adaptiert. Senkovskij geht vielmehr davon aus, dass es die semitischen
Sprachen sind, denen natiirlicherweise eine Hexameterqualitit ansteht. Sein ei-
gentliches Ansinnen liegt aber in einer Ablehnung des modernen Hexameters,
dem die antike metrische Funktionsweise vollig abgehe: ,,Unsere Hexameter
sind eine duferst erbarmliche Parodie der griechischen® (,Hamm I'ex3amerpsr —
camas skankas mapoaus I'pedeckux“).23* Diese zuerst im dreizehnten Band des
EL (1838) unter dem Eintrag Gekzametr vertretene Position geht 1841 in eine
sehr ausfthrliche und die Argumentation vertiefende Abhandlung zum Antiken
Hexameter (Drevnij gekzametr) ein, deren Anlass eine aktuelle, Senkovskij offen-
bar anonym vorliegende russische Teiliibersetzung der Odyssee in Hexametern
bildete.?’S Die scharf vorgebrachte Kritik am modernen Hexameter zielt im
Kern auf dessen Verwendung eines exspiratorischen Akzents in Abweichung
vom urtimlichen musikalischen Akzent des Griechischen. Wie Senkovskij mit
Verweis auf die von ihm vermutete semitische Herkunft des Hexameters und
vermittels einer Ubersetzung des Versmafes in eine musikalische Notation de-
monstriert, komme es auf die korrekt eingesetzten langen und kurzen Silben
und nicht auf die rhythmische Betonung des Versfules durch Intensivierung
der Tonstarke an. Das Arabische mit einer ihm zugeschriebenen natirlichen
Disposition zum Hexameter und das Griechische in dessen Nachfolge verbin-
den sich in diesem Text zu einem Medium idealer, in der Gegenwart unerreich-
ter Poesie, die ihr Fundament in der Musik hat.23¢

233 ygl. ebd., S. 170f. und 194-196.

234 Vegl. EL, Bd. 13, S. 428-430, Zitat S. 429.

Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 7, S.241f. Der gesamte Aufsatz Drevnij gekzameter erstrecke
sich tiber die S. 217-330. Moglicherweise handelt es sich bei der Senkovskij vorliegenden
russischen Hexameter-Version um die Ubersetzung des ersten Gesangs durch Dzunkovs-
kij (1840).

236 Vgl. bes. ebd., S.217-223.

113

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Ursprung der Dichtung in der Musik fithrt der Weg schlieflich zur Re-
ligion. Nicht nur gilt Homer als ,, Theologe seines Glaubens“ und sein Werk —
hier ist nun von der Ilias die Rede — als ,,ganz und gar religioses Poem®, viel-
mehr werde der Gesang selbst, die in der Musikalitat der Dichtung angelegte
Melodie, von einem religiosen Charakter getragen. Indem Senkovskij zur De-
monstration dieser These verschiedene Verse tiber mehrere Druckseiten hinweg
musikalisch notiert und die sich ergebenden Melodien gar unter Hinzufiigung
von Akkorden zu einer mehrstimmigen ,,Rhapsodie Homers® fiir ,,Gesang“ und
»Fortepiano“ arrangiert, gerit er nebenbei zum Komponisten.?” Die Betrach-
tung des Hexameters erweist sich somit nicht als bloe Lehre lyrischer Metrik,
sondern als durch musikalische Notation scheinbar objektivierbare Betrach-
tung einer religionsgeschichtlichen Entwicklung:

»Diese groartigen Klinge erinnern ja frappant an den Kirchengesang des lateinischen
Westens! Ich bin sehr zufrieden, dass wir auf dieses unerwartete und erstaunliche Re-
sultat gestofen sind, denn dieser Gesang ist sehr alt und wenn wir nun eine ebensolche
Melodie aus dem Hexameter des éltesten religiosen Poems der Griechen zutage gefor-
dert haben, dann ist sie auch wirklich in jenem enthalten. Da wir wissen, dass der grie-
chische Hexameter von den Phoniziern stammt, konnen wir nun mit Nachdruck den
Anbeginn dieses Gesangs im tiefsten Altertum Syriens aufspiiren, indem wir bis zur
Zeit der Patriarchen zurtickgehen. Wahrscheinlich haben ihn die Heiden von den He-
briern entlehnt. Und so sind wir aufSerdem vollig berechtigt, eine allgemeine Schluss-
folgerung zu ziehen: Der Hexameter war eigentlich und urspriinglich ein religioses
Metrum und trigt in sich die ltesten heiligen Gesinge der Menschheit.“

,,)la BE€Ib OTU BCJIMYCCTBCHHBIC 3BYKH — PA3UTECIIBHO HAIIOMUHAIOT LEPKOBHOE IICHUEC Jla-
THHCKOrO 3anazal 51 oueHs paj, 4To MBI JOOWIIHCH JI0 9TOTO HEOXKHIAHHOTO U YAUBHTEIIb-
HOTO pe3yJbTaTa, IOTOMY YTO 9TO [IEHHE — OUCHB JIPEBHEE; U KOTAa MBI JOOBLIN TaKYIO jKe
MEJIOANIO U3 TeK3aMeTpa ApeBHEHIeH pelnrno3Hoil mosMsl ['pexoB, To oHa IeHCTBUTENb-
HO B Hell u Haxoautcsd. Kak Mbl 3HaeM, 4TO Tpedyeckuil rek3aMerp MpoucxoauT oT OuHu-
KHHIEB, TO CMENO MOXEM TeNeph OTBICKMBATh HAYaJo 3TOTO MEHMs B TiTy0Oodaiimeit apes-
HOCTH CHpI/ll/l, BOCXO/Js 10 BPEMEH NaTpHUapxoB. HSLI‘IHI/IKI/I, BEPOATHO, 3aMMCTBOBAJIU €I'0
y EBpeeB. Takum oOpa3om ele Mbl COBEpIICHHO B IIpaBe CleaTh oOIIee 3aKII04YeHUE:
reK3amerp, COOCTBEHHO M NEPBOHAYAIBHO, OBUT PEIIUTHO3HBIM METPOM, M 3aKJII0YACT B Ce-
e peBHeliye CBAIIEHHbIE HAMEBBI uenoBeyecTsa. “238

Der Verlust dieser urspriinglichen Einheit von Poesie, Musik und Religion, der
letztlich zur Unfahigkeit der Zeitgenossen fihrt, in ,echten* Hexametern dich-
ten zu konnen, liegt an anderer Stelle des Textes in der Ablosung des ,Heiden-
tums“ durch das Christentum begriindet:

»Auf den ersten Blick erscheint ein solcher vollstindiger Niedergang der alten Musik,
eine solche Verinderung im Horvermogen der Volker, gar unverstindlich. Doch die
Griinde dieses Ereignisses liegen im Wesen der alten Musik und der alten Poesie selbst.
Die Musik war untrennbar mit der Poesie verschmolzen und beide verbanden sich eng
mit der heidnischen Religion. Das Christentum konnte weder die eine noch die ande-

237 vgl. ebd., S. 268-283.
238 Ebd., S.283.

114

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

re Gbernehmen [...]. Die Christen mieden alles Heidnische und mit Begeisterung
rihmten sie ihre Kirchengesange.“

,C TIepBOTo B3IIIsAa KaXXeTcs Jake HEMOHSITHBIM TaKOE€ ITOJHOE ITaJeHNe JIPEBHEH My3bl-
KN, Takas TepeMeHa B ciyxe HapoaoB. Ho mpuumHbBI 3TOro COOBITHS 3aKIIOYAIOTCS B Ca-
MOW CYITHOCTU JPEBHEW MY3BIKM U ApeBHEH M033uK. My3blKa Hepa3IelbHO OblLIa CIHTa C
no33ueil 1 00€ TECHO COSUHSIINCH C SI3bIYECKOI0 penurueid. XpucTHaHCTBO HE MOTJIO MPH-
HSTh HUA TOW HU JIPYyroi [...]. XpUcTHaHE 4y>KTAIUCh BCErO S3bIYECKOr0, M ¢ BOCTOPIrOM
NPEBO3HOCKIIN CBOM [IEPKOBHBIE Harenbl. 237

Ungeachtet des Widerspruchs, dass im ersten Zitat der lateinische Kirchenge-
sang der Musikalitit des Hexameters nahekommt, wiahrend das zweite Zitat die
Kirche in Opposition zur alten ,heidnischen® musikalischen Poesie riicke, ist
die allgemeine Stofrichtung deutlich: Gegenwartige Dichter haben in ihren
Werken an das verlorene antike Erbe anzukniipfen, was vorderhand eine fun-
dierte musikalische Bildung erfordert.?** Wird Senkovskij aber beim Wort ge-
nommen, so reaktiviert er selbst mit seiner homerischen Komposition die reli-
giose Melodik der Antike und erschafft damit ein auditives ,neopaganes‘ Setting
- zumal er die Leserschaft auch auffordert, die Noten am Klavier nachzuspie-
len. Wie in vielen seiner Texte mag sich hier eine ironische Distanz mit einem
durchaus ernst gemeinten kulturhistoriografischen Idiolekt verbinden.

Das folgende Unterkapitel beleuchtet nun Senkovskij, der bis anhin in Bezug
auf sein literarisches Schaffen, sein Verhiltnis zum Islam, seine philologischen
Ansichten und seine Vorstellung von Poesie und Musik interessierte, wiederum
auf einer anderen Ebene als vergleichenden Kultur-, Sprach- und Religionstheo-
retiker besonderen Zuschnitts.

4.3 Klima, Sprache, Grundidee: Senkovskijs Religionstypologie Asiens

Der ausfihrliche vierzigseitige Uberblicksartikel Asien (Azzja), den Senkovskij
fir den ersten Band des EL verfasste?#! und auf den die Kapitel 3.1.3 und 3.3.1
bereits kurz zu sprechen kamen, legt bei einer prazisen Lektiire ein facettenrei-
ches kulturtheoretisches Fundament offen, das nun eingehend nachvollzogen
und auf seinen religionstheoretischen Gehalt hin untersucht werden soll. Sen-
kovskij wird dabei nicht zuletzt als frither Reprasentant einer konzeptuell ab-
strahierenden Religionskomparatistik in Erscheinung treten, was v.a. fir die
tbergeordnete Fragestellung dieser Studie von erhohter Relevanz ist.

Den zentralen Gedankengang, von dem ausgehend die Textkonstruktion er-
folgt, bildet die klimatologisch, geomorphologisch und hydrologisch begrinde-
te Annahme, die unterschiedliche physische Beschaffenheit Asiens bringe je-

239 Ebd., S.234f.
240 Vgl. ebd., S. 329.
241 p1 Bd. 1, S.242-282.

115

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weils eine bestimmte Form der ,,Zivilisation® (obrazovannost’) hervor, die sich
entsprechend in einer ,,Grundidee® oder ,Hauptidee® (osnovnaja ideja, glavnaja
tdeja) resp. einem ,,Grundgedanken® (osnovnaja mysl’) ausdriicke. Der Text ope-
riert demnach in doppelter Hinsicht mit der Figur einer basalen Idee: Er postu-
liert sie als irreduziblen Kern bestimmter historischer Auspragungen menschli-
cher Kultur und birgt andererseits als argumentative Voraussetzung seiner
selbst die klimatheoretische ,Grundidee® der sekundaren Anbindung der Kultur
an die primare physische Gestalt der Erdoberflache in sich.2#?

Der von Senkovskij verantwortete Textanteil des Artikels Azza (d.h. der ge-
samte Artikel abziiglich der letzten sieben Seiten zu Mineralogie, Botanik und
Zoologie, vgl. Kap. 3.3.1, Fn. 186) lasst sich in drei ahnlich lange Hauptteile
zergliedern, wovon der mittlere Abschnitt, wiederum gewissermafien
als ,Grundidee® auf der formalen Ebene des Textes, von der Beschreibung der
»,Grofle und dufleren Gestalt Asiens (velicina i vnesnij vid Azir) eingenommen
wird. Der dritte Abschnitt behandelt die daraus ableitbare Kultur (und teilweise
menschliche Natur) in den Unterkapiteln zum ,asiatischen Menschen® (azzjskiy
celovek), zur ,Literatur und geistigen Gliederung Asiens® (/iteratura i umstvennoe
razdelente Azii) und zur ,politischen Gliederung Asiens® (politiceskoe razdelente
Agzi), wihrend die ersten zwolf Seiten (erster Abschnitt) als Hinfiihrung einen
bei der griechisch-romischen Antike ansetzenden Forschungsstand dber die
Entwicklung der geografischen Kenntnisse zu Asien bereitstellen. Fur die Anti-
ke und das Mittelalter (Unterkapitel II und III) wird dieser wissenschaftliche
Aneignungsvorgang noch als pluraler Prozess referiert, an dem neben den Eu-

242 Das neben Asien resp. dem Orient zweite programmatische Herausstellungsmerkmal
des EL — der Russlandbezug — verweist ebenfalls auf eine starke Betonung der kulturde-
terminativen Kraft der Geografie. Der entsprechende Ubersichtsartikel Grofrussland (Ve-
likaja Rossija, Bd. 9, S.261-276) stammt von Nikolaj Nadezdin. Auf eine geografische
Charakterisierung ,,Grofrusslands®, das Nadezdin im Wesentlichen mit dem europi-
ischen Russland des vorpetrinischen ,Moskauer Staates“ identifiziert und von ,Klein-
russland® (Malorossija), ,Weirussland“ (Belorussija), aber auch dem Kaukasus und Sibi-
rien unterscheidet, folgt eine ausfithrliche ethnografische Charakterisierung des
»grofrussischen Volks“ (narod velikorossijskiy). Dieser Text fallt zeitlich mit einem um ei-
niges ausfithrlicheren Zeitschriftenartikel zur ,historischen Geografie“ der ,russischen
Welt“ zusammen, in welchem Nadezdin die Analyse des geografischen Raums als
Grundvoraussetzung der Historiografie in detaillierter Argumentation und deutlicher
als im EL postuliert. Der Begriff ,russische Welt* (russkij mir) steht dabei in etwa fiir das
historische Siedlungsgebiet des ,grofrussischen Volks“ im europaischen Russland und
tragt nicht dieselbe geopolitisch-zivilisatorische Konnotation wie seine aktualisierte Er-
scheinungsform im 21. Jahrhundert. Nadezdins Zugang beruht hier v.a. auf der Ablei-
tung historischer Erkenntnisse aus den zu beobachtenden volkstimlichen (und nicht
den wissenschaftlichen) Benennungen des geografischen Raumes. Im Gegensatz zu Sen-
kovskijs Asien-Artikel spielt dabei nicht nur die physische Geografie, also die natiirli-
chen Gegebenheiten, eine Rolle, sondern ebenso die vom Menschen geleistete Gestal-
tung des Raumes (politische Geografie). Ersteren Bereich untersucht Nadezdin als ,,Cho-
rografie®, letzteren als ,,Topografie“. Vgl. Nadezdin, N.: ,,Opyt istorieskoj geografii russ-
kogo mira. Stat’ja pervaja“. In: Biblioteka dlja (tenzja 22 (1837), Otd. 111, S.27-79, hier
S.37.

116

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ropéaern z.B. die antiken Perser, die Araber oder die Chinesen teilhaben. Mit
der Neuzeit (IV und V) verengt sich die Perspektive auf Europas Leistungen,
wobei punktuell russische Beitrage zur Kenntnis der Geografie Asiens hervorge-
hoben werden, die nicht zuletzt im Zusammenhang der Ausweitung des Zaren-
reiches stehen.243

Im Textabschnitt zur ,,Grofe und dufferen Gestalt Asiens“ bringt Senkovskij
neben der ausfiihrlichen geografischen Charakterisierung des Kontinents die
angesprochene Verschrinkung von Erdgestalt und Ausbildung der Zivilisation
mancherorts schon andeutungsweise zur Sprache. So bewahre z.B. Mittelasien
wegen seiner Abgeschiedenheit von den Meeren seit Urzeiten ein und diesel-
ben Sitten und verbleibe statisch auf der gleichen Kulturstufe, wihrend die am
oder zum Meer hin gelegenen Gebiete verschiedenen Verinderungen unter-
worfen seien und betrichtliche zivilisatorische Erfolge vorzuweisen hatten.2#
Das mannigfaltige Wechselspiel von Hochebenen, Tilern, Ebenen, Berg- und
Flusssystemen kann Senkovskij zufolge nicht ohne Einfluss auf die ,,organische
Natur®, die ,Zivilisation® und das ,Schicksal der Bewohner“ dieser Gebiete
bleiben.?*

Die Ausfithrungen zum ,asiatischen Menschen® verstirken diesen Eindruck
v.a. im Hinblick auf die in Asien vorkommenden Sprachfamilien, wobei sich
die Sprachauspriagungen gleichzeitig auch mit rassischen Kennzeichen verbin-
den. Drei asiatische ,Haupt-Rassen® oder ,Haupt-Staimme“?*¢ werden demnach
in ,physischer Hinsicht“ unterschieden: die ,weifSe oder kaukasische®, die ,,gel-
be oder mongolische“ und die ,schwarze oder dthiopische“. Thnen folgen drei
sekundire Rassen: die ,,dunkelbraune® (,Malayen®), die ,halbschwarze® (,,Papu-
as“ oder ,australische Neger®) und die ,kupferfarbene® (,Amerikaner®). Nicht
immer, prazisiert der Text, sei es moglich, die Rassen anhand von Merkmalen
wie Schadelform, Haaren oder Hautfarbe klar voneinander zu trennen. Wenn-
gleich Sprachen vergessen oder gewechselt werden konnten, seien diese doch
das brauchbarste Kennzeichen zur Unterscheidung der Volker.24

243 ygl. EL, Bd. 1, S. 242-254.

244 yol. ebd., S. 255.

245 Vgl. ebd., S.256. Die Bedeutung gerade der Wasserliufe Asiens sticht beispielsweise
auch im vierzehnseitigen Artikel zum zentralasiatischen Fluss Amu-Darja hervor (EL,
Bd. 2, S. 145-159). V.a. auf aktuelle europiische Reiseberichte, antike und arabische His-
toriker zurtickgreifend, folgt Senkovskijs Text dem Flusslauf und vermittelt dabei nicht
nur geografisch relevante Informationen, sondern stets auch kulturgeschichtliche Zu-
sammenhinge (vgl. auch oben Fn. 222).

Die in diesem Zusammenhang verwendeten Termini sind plemja und poroda, die im
Sprachgebrauch des 19. Jahrhunderts als Synonyme zum neu aufkommenden Wort rasa
(,Rasse®) verwendet werden konnten. Vgl. hierzu Tol’c [Tolz], Vera: ,Diskursy o rase:
imperskaja Rossija i Zapad v sravnenii®. In: Sdvizkov, D.; Sirle, 1. (Hrsg.): ,,Ponjatija o
Rossii®. K istoriCeskoj semantike imperskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe literaturnoe
obozrenie 2012, Bd. 2, S. 145-193.

247 vgl. EL, Bd. 1, S. 265.

246

117

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Sprachen differenziert Senkovskij in vier Hauptfamilien, die ihren Ur-
sprung in vollig verschiedenen Gegenden Asiens haben. Die Erklarung der Aus-
differenzierung der verschiedenen Sprachen stitzt sich zum einen auf jeweils
unterschiedliche klimatische Gegebenheiten, die Verschiedenheit ist zugleich
aber auch das Resultat rassischer Differenzen, wobei sich nun die tetradische
Typologie der Sprachfamilien zu einer dyadischen Rasse-Typologie der Sprach-
logik reduziert. So teilt der Text eine mongolische Sprachfamilie (mit ihren Un-
tergruppen Mandschurisch, Mongolisch, Turkisch und Finnisch resp. ,,West-
Mongolisch“) und eine ostasiatisch-chinesische Sprachfamilie in gleicher Weise
der mongolischen Rasse zu. Entsprechend sind beide Sprachfamilien von der
gleichen ,Logik“ durchzogen, worunter Senkovskij hier — als spezifische Form
des ,Grundgedankens“ — die Regeln der Anordnung der Worter im Satz, also
nach heutiger Sprache in etwa die Syntax, versteht. In gleicher Weise erlaubt
dieses Vorgehen, die gemeinsam der kaukasischen Rasse zugehorigen ,perso-
europdischen und semitischen Sprachfamilien auch aufgrund einer gleichen
Sprachlogik zusammen zu gruppieren. Es scheine, meint Senkovskij, ,als ob
diese oder jene Anordnung der Gedanken eine Rassenfrage darstelle!* (,kax
OyITO TOT WM APYroH IMOPSJOK MbICJCH COCTaBIISIET BOINPOC IUIEMEHHOM!“).248
Eine Sprache der schwarzen Rasse, welche weiter oben noch als eine der drei
Hauptgruppen erschien, kennt der Text im Ubrigen nicht — vermutlich des-
halb, weil die schwarze Bevolkerung als eingewandert gilt und somit als nicht
autochthon asiatisches Element aus dem klimatheoretischen Analyserahmen
falle.

Im Anschluss an diese Sprachtheorie fihrt Senkovskij die Explizierung des
Konnexes von physischer Geografie und Kultur im Unterkapitel ,Literatur und
geistige Unterteilung Asiens“ (Literatura i umstvennoe razdelente Azii) im Zu-
sammenhang der Schilderung der Entstehung philosophisch-literarischen Den-
kens und der damit verbundenen Herausbildung der asiatischen Religionen
weiter. Ausgehend von der Setzung einer gesamteuropaischen Einheit des Den-
kens, die Russland einschliefit, leitet der Text zu einer asiatischen Dreiheit tiber.
Die ,europiische Zivilisation® (evropejskaja obrazovannost’) beruhe, so die An-
nahme, von Gibraltar bis Archangel’sk auf den gleichen Prinzipien, auf den
gleichen philosophischen Begriffen, ungeachtet der Sprachunterschiede. Des-
halb konne auch von einer einheitlichen westlichen Literatur gesprochen wer-
den. Demgegentiber habe Asien aufgrund seiner vielfiltigen Gestalt der Erd-
oberfliche verschiedene philosophische Prinzipien und daraus hervorgehend
verschiedene Literaturen, Philosophiesysteme und Religionen entwickelt:

»Die physische Beschaffenheit des asiatischen Kontinents bildete von alters her den Ur-
sprung dreier unabhingiger philosophischer Systeme aus, des syrischen, indischen und
chinesischen, die alle jeweils auf ihrer eigenen Hauptidee beruhten. Alle diese Ideen

248 Vgl. ebd., S.265-268, Zitat S. 268.

118

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leben dort bis heute in verschiedenen Formen fort. Alle asiatischen Religionen entstan-
den aus deren Zusammensetzungen.*

»,Pm3nUecKoe ycTpoHcTBO A3HICKOT0 MaTepHKa CAENAIOCH H3PEBIIe HAYaIOM TpeX He3a-
BUCUMBIX (pmitocoduyeckux cucteM, Cupuiickoit, Manetickoit m Kuraiickoil, OCHOBaHHBIX
KakJ1asi Ha CBOEH IIaBHOH uzee. Bee 5Tu naen KUBYT TaM U IOHBIHE B pa3HbIX Buaax. Bee
A3WaTcKue peTUTHH BOCCTATH U3 UX codeTanus. 24

Dem zuerst besprochenen syrischen System erkennt Senkovskij einen Vorzug
vor den anderen zu, da es von den Hebriern die Idee eines einzigen Gottes
empfangen habe, die im siebten Jahrhundert in die Form des ,Islamismus® (zs-
lamizm) eingegangen sei. Der Text geht an dieser Stelle von einer vorher wissen-
schaftlichen Beschreibungssprache zu einer christlich impragnierten Optik
tiber, wenn er den Begriff des ,einzigen Gottes“ (ediny; bog) als ,erhabene
Wahrheit“ von der ,Giite des Allméachtigen® herleitet. Gleichzeitig erfolgt eine
Absetzung von den Hebrdern resp. Juden: Diese hitten aus unerfindlichen
Griinden die Vorstellung des einzigen Gottes direkt vom Himmel als Offenba-
rung erhalten. Diese Idee sei aber von den ,verengten Begriffen® der Rabbinen
und verschiedener syrischer und persischer ,Sekten® umnachtet worden, bis sie
dann in der Form des ,Islamismus® sich ganz Westasien unterworfen habe. Die
wohlwollende Bewertung des Islam hinsichtlich seines weltgeschichtlichen
Hilfsdienstes zur Verbreitung der Gottesidee stellt ibrigens keinen Einzelfall
dar, sondern begegnet auch in anderen zeitgenossischen Zusammenhangen.
Petr Caadaev vertritt beispielsweise im zeitlebens unveréffentlichten siebten
Philosophischen Brief ein positives Bild Mohammeds als eines Wohltiters der
Menschheit, da seine Religion den Glauben an einen einzigen Gott zu verbrei-
ten geholfen und sich damit in den Dienst der durch das Christentum beforder-
ten Offenbarungsreligion gestellt habe.2° Ein dhnliches Argument duflern auch
Maksim Nevzorov im weiter oben zitierten Artikel zum Leben Mohammeds?5!
sowie der Kazaner Orientalist Smirnov in seiner an anderer Stelle zu bespre-
chenden Studie zu den Schiiten (vgl. Kap. 5.2).

Zur Essenz des indischen Systems erklart Senkovskij die kosmologischen
Prinzipien des Guten und des Bosen. Diese Idee sei verschiedentlich in der Ge-
stalt von Religionen zutage getreten, umgeben von Dogmen und Ritualen. Als
ihre beiden Hauptformen benennt er den ,,Brahmanismus® (brachmanizm) und
den ,Buddhaismus® (buddaizm), wobei er letzteren in zeittypischer Weise mit
dem ,dalai-lamaschen Glauben® (dalaj-lamskaja vera) gleichsetzt. Weiter hilt er
fest, dass sich in Asien besonders die ,Religion des Buddha“ weit verbreitet ha-
be, bis hin nach China und Japan.

Den Ursprung des chinesischen philosophischen Systems erkennt Senkovskij
in der Idee einer lebendigen und verniinftigen Natur, die das System als ,,Him-

24 ygl. ebd., S. 270f., Zitat S. 271.
250 ygl. Tschaadajew 1992, S. 138-140.
251 Vgl. Nevzorov 1810, S. 95f.

119

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mel“ chiffriere. Auch hier erhilt die Wissenschaftssprache eine christliche Ein-
farbung, die zugleich unterlaufen wird, wenn der Text einerseits konstatiert,
dass diese Natur in der chinesischen Vorstellung nicht von einem klar und be-
stimmt auf den Begriff zu bringenden ,allméchtigen und einzigen Wesen® (Vse-
moguscee i Edinoe Suscestvo) gelenkt werde, die Natur (Priroda) andererseits aber
durch Grof8schreibung dennoch als diesem vergleichbares Prinzip anerkennt.?s?
Die weiteren Ausfihrungen schreiben dem chinesischen System die Annahme
der Existenz von Geistern (ducht) zu, die allerdings nur Gegenstand staatlicher
Rituale seien. Senkovskij erlautert aufferdem, dass das chinesische System, wel-
ches er weiter unten auch als ,konfuzianische Religion“ benennt, die der Natur
zugeschriebene Vernunft ,komplett physisch® und das Gesetz als deren ,Aus-
druck® begreife. Da ihm die ,fruchtbarste Idee“ — diejenige des allmachtigen
Gottes — fehle, habe das chinesische System zu einem seltsamen Mittel gegriffen
und die Herrscher als Vermittler zwischen der verniinftigen Natur und der Ge-
sellschaft vergottert. SchliefSlich wertet der Text die Lehre des chinesischen Sys-
tems negativ, indem er ihr abspricht, die Herzen der Menschen erfiillen zu kon-
nen. Vielmehr handle es sich eigentlich um eine politische Lehre. Nicht ver-
wunderlich sei es daher, dass sie weitgehend von der ersten ihr begegnenden
»Geistes-Religion (duchovnaja religija), dem ,Buddhaismus®, tberlagert wor-
den sei, wenngleich der Konfuzianismus Staatslehre bleibe und auch die philo-
sophische Grundlage der chinesischen Literatur bilde.?*3

Senkovskij identifiziert zum Schluss des Kapitels zur ,Literatur und geistigen
Unterteilung® die drei grundlegenden religios-philosophischen Ideen mit je-
weils einer oder mehreren Hauptsprachen. So herrsche in der ,mahometani-
schen Literatur® die arabische Sprache vor, gefolgt von Persisch und Tarkisch,
im indischen System dominierten Sanskrit (,Brahmanismus®) und Tibetisch
(sBuddhaismus®) und die Hauptsprache der chinesischen Literatur sei ,Han®
(chan), die ,natirliche Sprache“ der Chinesen. Die europiische Wissenschaft,
heift es weiter, teile Asien in den ,mahometanischen®, den ,chinesischen®, den
,buddhaistischen und den ,brahmanischen Orient“ ein, wobei die ersten bei-
den Bereiche in wissenschaftlicher Hinsicht als die ergiebigsten zu betrachten
seien, wahrend sich als der am wenigsten ergiebige der ,,brahmanische Orient®
erweise, zu dem noch kein historisches Buch, noch nicht eine chronologische
Darlegung erschienen sei.2s*

252 Die Grofschreibung der Natur begegnet im zeitgenossischen Sprachgebrauch auch in
anderen Kontexten; sie kann auch durch eine am christlichen Gedanken der Schépfung
orientierte orthografische Konvention erklirt werden. Die unmittelbare textliche Nahe
des grofgeschriebenen ,allmichtigen und einzigen Wesens“ und der ebenfalls grofge-
schriebenen, aber hier eindeutig nicht im christlichen Kontext verstandenen Natur le-
gen die im Haupttext vertretene Lesart dennoch nahe.

253 Vgl. EL, Bd. 1, S.271.

254 vgl. ebd., S.271f. Der ebenfalls von Senkovskij gezeichnete Eintrag Orientalische Spra-
chen (Vostoénye jazyki) im zwolften Band des EL verweist gleich zu Beginn auf den Arti-

120

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In einer Passage, die der Darstellung der dreigestaltigen Religionstypologie
Asiens unmittelbar vorangeht, dekonstruiert Senkovskij die Polaritat Europas
und Asiens. Europa, schreibt er, werfe China dessen Unbeweglichkeit (zepod-
viZnost’) vor — eine Feststellung, der er zuerst einmal nicht widerspricht, denn
das China des 19. Jahrhunderts beruhe auf denselben konfuzianischen Grund-
lagen, auf denselben philosophischen Begriffen, wie sie vor 4000 Jahren ent-
standen seien. Verdndert hétten sich nur die dufSeren Erscheinungsformen des
hduslichen und gesellschaftlichen Lebens. Gleiches gelte aber fiir Europa: Seine
geistige Grundlage bilde seit Jahrhunderten unverandert die griechische Philo-
sophie. Europa bewege sich durch die Jahrhunderte hindurch im immer glei-
chen Kreis von politischen, psychologischen und natiirlichen Ideen. Es halte in
jedem Jahrhundert jeweils das fiir Fortschritt, was eigentlich nur die Varianz ei-
nes gleichbleibenden, sich reproduzierenden Inhalts darstelle. Senkovskij zieht
daher als Fazit:

»...] das China des 19. Jahrhunderts ist gleichwohl dem alten China dhnlich, so wie
das gegenwartige geistige Europa immer noch Griechenland und Rom gleicht; es [Chi-
na, S.R.] wickelt bis heute die Ideen seiner ersten Lehrer ab, so wie auch wir die Ideen
der unseren abwickeln. Dies bemerkt gew6hnlich niemand in Europa, wenn tber die
Verinderlichkeit oder die Unveranderlichkeit der Zivilisationen nachgedacht wird.*

»l...] Kurait XIX Beka Bce-Takm moxox Ha ApeBHHN Kutail, kak HeHemHss EBpoma Bce
eie moxoka Ha ['pennio 1 PuM; OH 1o CHIO MOpy pa3BepThIBACT HJCU IIEPBBIX CBOUX yUH-
Teneﬁ, KaK MbI pa3BeprlBaeM UJCcHu HaIIuX. STOFO O6blKHOBeHHO HUKTO HE npnmeqaeT B
EBpore, paccysas 0 HOJBMKHOCTH HJIH HEIIOABHKHOCTH 06pa30BaHHOCTEH. “255

Der Text lasst im Ubrigen offen, ob dieser Umstand als positiv oder negativ zu
gelten habe. Wihrend Senkovskij tiber den ganzen Artikel gesehen den Unter-
schied von Europa und Asien dyadisch denkt (und Russland Europa zuordnet),
so ebnet er an dieser Stelle diese Beziehung einerseits durch eine Gleichsetzung
des geistigen Stillstandes ein und konstruiert zugleich eine neue Dyade, in der
zwel verschiedene geografische Ausprigungen einer geteilten Unverdnderlich-
keit des Denkens (Europa und China) seiner — Senkovskijs — eigenen Einsicht
in die Natur dieser Statik gegentuberstehen. Prisentiert er seine Klima- und
Sprachtheorie und die damit verkntpfte Religionstypologie der sprachlichen
Form nach als Fakten, als wissenschaftliches Allgemeinwissen — nattrlich han-
delt es sich dennoch um seine ihm eigene Position —, so gibt er sich hier im
Text als Individuum zu erkennen, als Gelehrter mit umfassendem Wissensan-

kel Azija zurick, in dem die Entstehung und Verbreitung der orientalischen Sprachen
und Literaturen, ausgehend von der physischen Gestalt des Kontinents, ausfithrlich dar-
gestellt sei. Aus diesem Grund werde unter dem Lemma Orientalische Sprachen nur ein
knapper ,technischer Uberblick Gber die betreffenden Sprachgruppen resp. die dafir
zustandigen Wissenschaftsbereiche (Arabistik, Hebraistik, Indologie, Mongolistik, Sino-
logie, Agyptologie) angefiihrt, vgl. EL, Bd. 12, S. 109-111.

255 Vgl. EL, Bd. 1, S. 270f,, Zitat S. 271.

121

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spruch, der als Einziger auf eine fundamentale Erkenntnis hinsichtlich des Ver-
haltnisses von Asien und Europa geschlossen hat.

Aus der vorgenommenen Analyse wird ersichtlich, dass das Lemma Azzja mit
der Ausfiihrlichkeit eines wissenschaftlichen Traktats die in der Programmatik
des EL in Aussicht gestellte Asien/Orient-Kompetenz in eine Asien-Systematik
umsetzt, in der sich ein Kultur- und Religionsvergleich dort zentral positioniert
findet, wo mit der Philologie das leitende Paradigma der zeitgenossischen Ori-
entalistik zur Sprache kommt — oder zu kommen scheint. Das Unterkapitel zur
»Literatur und geistigen Einteilung Asiens“ behandelt im Grunde kaum die Li-
teratur Asiens, sondern beansprucht, deren geistige Voraussetzungen herauszu-
arbeiten, was sich in der Logik des Textes als gleichbedeutend mit der dreiglied-
rigen Religionstypologie Asiens erweist. Im Leitmotiv der ,,Grundidee® ist das
wesentliche kultur- resp. religionskomparatistische Element gegeben. Die Re-
duzierung auf einen jeweiligen geistigen Kern hebelt die Geschichte aus, die
zwar nicht im ganzen Text ohne Rolle bleibt, aber gerade im Religionsvergleich
zugunsten eines durch die Zeit stabil bleibenden philosophisch-religiésen Nu-
kleus weitgehend entweicht. Daneben orientiert sich die religionsbeschreiben-
de Sprache auch am auffallenden Abwesenden. Das Christentum, das seiner
Herkunft und geografischen Verbreitung nach in Asien (im ,syrischen Sys-
tem®) hitte verortet werden konnen,?%¢ bleibt in der Religionstypologie unge-
nannt. Es nimmt blof§ als Kontrastfolie im Hintergrund Prasenz, indem Sen-
kovskij die Wertigkeit der aufgefithrten asiatischen Religionen an einer stellen-
weise christlich inspirierten Beschreibungssprache misst, die moglicherweise
gar nicht so sehr seine eigene Position reprasentiert, sondern vielleicht ein ideo-
logisches Zugestindnis an den allgemeinbildenden und offiziellen Charakter
der Publikation darstellt. Die Grundidee der ,europaischen Zivilisation®, wel-
che der Text als einheitliche Erscheinung zwischen Gibraltar und Archangel’sk
ausweist, bleibt ebenso ungeklart und wird tber die Feststellung ihrer unveran-
derten Persistenz seit der griechisch-romischen Antike hinaus nicht prazisiert.
Uberdies deutet das Fehlen einer geistigen Binnendifferenzierung Europas —
Asien wird immerhin die Existenz dreier Grundideen zugestanden — auf eine
Umwertung eines traditionellen europiischen Kategorisierungsmodus hin. In
der Frihen Neuzeit bildete sich angesichts einer stetig steigenden ethnografi-
schen ,Datenlage’ im Zuge der européischen globalen Expansion ein Wahrneh-
mungsmuster zur Klassifizierung religioser Diversitat heraus, das sich bis in das
19. Jahrhundert ubiquitir erhalten sollte. Seiner Form nach als 3 + 1
oder 1,2,3/4 codierbar, stellte es der seit Jahrhunderten bekannten Dreiheit von
Christentum, Judentum und Islam eine vierte Kategorie entgegen: das ,Heiden-
tum‘ resp. die ,Idolatrie’. Die drei Monotheismen bildeten dabei, obwohl sich

256 Dies kime umso mehr in Frage, als bspw. Senkovskijs literarische Verarbeitung Syriens
in den Vospominanija o Sirii (1834) hauptsichlich durch seinen Aufenthalt in einem
christlich-maronitischen Kloster geprigt ist.

122

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigentlich gegenseitig ausschlieffend, gemeinsam das Spezifische (in drei Vari-
anten), wahrend unter die Kategorie ,Heidentum/Idolatrie® der gesamte Rest
der ,Daten‘ — z.B. was man in Asien oder Amerika vorfand — unspezifisch subsu-
miert und damit niedriger gewertet wurde.?” Dieses Schema, das sich nebenbei
gesagt auch in zahlreichen anderen Bereichen der europaischen Kulturgeschich-
te als Ordnungsprinzip nachweisen lasst, > erfahrt im Artikel Azza eine Trans-
formation und Umkehrung in die Form 1 + 3. Das Unspezifische ist hier das
nicht binnendifferenzierte Europa, dessen Grundidee Senkovskij verschweigt
(1). Diesem gegentibergestellt findet sich die Trias der asiatischen Religionssys-
teme im durch die inhaltliche Benennung der Grundideen markierten Status
des Spezifischen (3).

Senkovskijs prononciert klimatheoretische Argumentation bleibt kein Ein-
zelfall, sondern findet bspw. auch im oben angesprochenen Aufsatz Die Poesie
der Wiiste Widerhall, der die Dichtung der Beduinen in einen direkten Zusam-
menhang mit den Naturgegebenheiten ihrer Wohngebiete bringt. Vor allem
ein Aspekt der vorgestellten Klimatheorie — die dreigliedrige Religionstypologie
Asiens - sticht demgegeniiber auf eine andere Weise aus dem Gesamtwerk he-
raus. Hervorgehoben werden soll hier weniger die Tatsache, dass der Islam als
»Religionssystem® (wenn auch nur knapp) charakterisiert und positiv bewertet
wird, was angesichts der Erkenntnisse aus den vorangehenden Unterkapiteln
auffillt, sondern vielmehr die komparatistische Perspektive. Senkovskij dufSert
sich im Azija-Artikel, wie vermutlich nirgendwo sonst, explizit religionstheore-
tisch, und gewichtet man theoretisches Potential stirker als historisch-empiri-
sche Breite, so erweist sich der Redakteur des enzyklopadischen Spezialgebiets
»>mahometanischer Orient®, der prigende St. Petersburger Orientalist und Ver-
fasser islamisch gefarbter ,orientalischer Erzahlungen® nicht als Pionier der Is-
lamwissenschaft, sondern des russischen Religionsvergleichs moderner Pra-
gung. Entscheidend ist dabei, dass ein Verfahren konzeptueller Abstrahierung

257 Vgl. hierzu Smith, Jonathan Z.: ,Religion, Religions, Religious“. In: Taylor, Mark C.
(Hrsg.): Critical Terms for Religious Studies. Chicago/London: The University of Chicago
Press 1998, S. 269-284, besonders S. 275f. In gewissen geografischen und zeitlichen Kon-
texten wire dieser Typologie eine finfte Kategorie — das Absprechen jeglicher Religion
oder Idolatrie — hinzuzufiigen. In der Frithen Neuzeit galten zahlreiche indigene Kultu-
ren der amerikanischen Kontinente, der pazifischen Inseln, Australiens und Afrikas den
Europiern als religionslos. Vgl. Chidester 1996, S. 11-16.

So die an zahlreichen Beispielen ausgefiithrte These von Brandt, Reinhard: D’Artagnan
und die Urteilstafel. Uber ein Ordnungsprinzip der europdischen Kulturgeschichte (1,2,3/4).
Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1991. Die oben vorgeschlagene zweite Variante der Co-
dierung entspricht derjenigen Brandts. Es ist hier allerdings darauf hinzuweisen, dass
sein Kapitel ,Religionen und Religion® (S.124-128) einer etwas anderen Ausrichtung
folgt als die vorliegende Untersuchung und auf die ,Heiden* als vierte Kategorie nur an-
deutungsweise eingeht. Eine alternative Realisierung des Codes 1,2,3/4 in Bezug auf eine
Pluralitit von Religionen, die Brandt bespricht, stellt die Giiltigkeit von Christentum,
Judentum und Islam je grundsatzlich in Frage und propagiert als viertes Element den
Deismus oder Atheismus (vgl. S. 126).

258

123

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den inhaltlich nur knapp und oberflichlich ausgearbeiteten Religionsvergleich
motiviert, denn das Konzept der ,,Grundidee“ lasst sich als Versuch verstehen,
eine von einem konkreten kulturellen Kontext losgeloste religionstheoretische
Annahme zu setzen, die interkulturelle Vergleiche unter der Bedingung eines
generisch verstandenen Religionsbegriffs (resp. im Falle der Sprachreflexion ei-
nes solchen Sprachbegriffs) auf einer interkulturell dquivalenten ontologischen
Ebene erlaubt. Wenngleich es sich im Hinblick auf Senkovskijs Oeuvre nur um
eine kurze, wenig sichtbare Stelle handelt, so muss sie in Bezug auf die Giberge-
ordnete Thematik der vorliegenden Arbeit doch als zukunftsweisend fir eine
Verwissenschaftlichung des Umgangs mit Religion gelesen werden, denn viele
andere Falle expliziter, abstrakt-analytischer Religionskomparatistik sind im be-
treffenden Zeitraum noch nicht zu verzeichnen.?s

Dass dasjenige, was diskursiv als Religion ,bekannt* ist, sich in den ersten
Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts zunehmend diversifiziert ausgestaltet, kann
am Beispiel Senkovskijs an anderer Stelle noch einmal aufgezeigt werden, wenn
er als Vertreter einer literarischen Pluralisierung der Thematisierung von Reli-
gion(en), konkret: als Rezipient des ,neuen® Wissensgegenstandes Buddhismus,
begegnet (vgl. Kap. 7.6).

4.4 Postskriptum zum Islambegriff

Hinsichtlich der Fragerichtung seiner diskursanalytischen Untersuchung zur
Formation des Kollektivsingulars ,Islam* in der (deutschsprachigen) europi-
ischen Wissenschafts- und Religionsgeschichte referiert Lorenz Trein den be-
griffsgeschichtlichen Befund eines zunehmenden Gebrauchs dieses Uberbe-
griffs im Verlauf des 19. Jahrhunderts, um seine eigene Vorgehensweise davon
abzuheben und theoretisch anders zu fundieren:

,Nimmt man an, dass das Zeichen Islam im deutschsprachigen Raum erst seit dem 19.
Jahrhundert langsam zur Bezeichnung dessen gebraucht wurde, was tber weite Stre-
cken der Frithen Neuzeit und bis ins 19. Jahrhundert hinein ,Tirkische Religion®, ,Re-
ligion Mohammeds* und ,mohammedanische Religion® hiefs, ist die Frage nahelie-
gend, wie die Zeichen Islam und Religion in Folge dieser semantischen Transformati-
on aufeinander bezogen waren. Anders gefragt: Im Rahmen welcher Unterscheidun-
gen des Religionsbegriffs wurde das Zeichen Islam gebraucht und welche Religions-
konzepte haben sich seiner Verwendung als Kollektivsingular eingeschrieben?*2¢0

259 Fiir einige weitere Beispiele, die im Rahmen dieser Arbeit als explizite Konzeptualisie-
rungen einer Religionskomparatistik gelesen werden, siche Nadezdins, Sreznevskijs,
Schmidts oder Banzarovs religionsgeschichtliche Ansichten (Kap. 6.5, 7.3 und 8.3).

260 Trein, Lorenz: Begriffener Islam. Zur diskursiven Formation eines Kollektivsingulars und zum
Islamdiskurs einer europdischen Wissenschafts- und Religionsgeschichte. Wiirzburg: Ergon
2015, S. 37f.

124

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Treins Ansatz intendiert, gewisse ,,Schwichen® der klassischen Begriffsgeschich-
te zu umgehen wie etwa die ,keinesfalls unproblematische Semantik des An-
fangs“ durch das Verzeichnen erster Begriffsverwendungen oder die Begren-
zung der als relevant eingestuften Quellen auf eine andere Sprecherpositionen
ausschlieffende offizielle Sprachnorm.?¢! Demgegentber soll eine wesentlich an
Michel Foucault orientierte diskursanalytische Perspektive die Begriffe ,Islam*
und ,Religion‘ nicht historisch-semantisch festlegen, sondern in verschiedenen
Kontexten als aufeinander bezogene sprachliche Zeichen lesen und sie damit
als Konstituenten eines Islamdiskurses untersuchen, in dessen Vollzug tber die-
se jeweilige Bezogenheit verschiedene Macht- und Identititsfragen diskursiv zur
Geltung kommen. Die Frage lautet also:

»Weisen Bezichungen der Zeichen Islam und Religion bestimmte, deren Gebrauch
strukturierende Relationierungen auf? Lassen sich dominierende bzw. hegemoniale
Verhiltnisbestimmungen in religionsbegrifflichen Zeichenrelationen ausmachen, die
als Verknappungsmomente der Herausbildung einer diskursiven Ordnung des Kollek-
tivsingulars Islam beschreibbar sind?*2¢2

Treins Analysen erarbeiten in der Folge mannigfache ,Verhiltnisbestimmun-
gen® von bspw. ,naiver Religion“/,Volksreligion® und ,Religion der Gebilde-
ten®, von ,Ariern“/,Indogermanen® und ,Semiten®, von ,Religion“ und ,,Poli-
tik“, ,Kirche“ und ,Staat“, ,Religion® und ,Cultur®, ,Asien“ und ,Europa®,
»Religion“ und ,,Wissenschaft“ oder auch eines ,Innen und Auflen“ von ,Reli-
gion®“.263

Die unter den Voraussetzungen einer europaischen Moderne identitatsstif-
tenden Implikationen dieser spezifischen Zeichenrelationen weiter zu bespre-
chen, ist hier nicht der Platz. Vielmehr soll mit dem Verweis auf Treins Unter-
suchung vor dem Hintergrund einiger in den vorangegangenen Abschnitten
dieses Kapitels getroffener Feststellungen und im Sinne eines Ausblicks darauf
hingedeutet werden, dass eine dhnlich angelegte Untersuchung fiir den rus-
sischsprachigen Raum um 1850 herum ihren Ausgang zu nehmen hitte, also in
etwa demjenigen Zeitraum, den auch der deutschsprachige Kontext nahelegt.
Wie die Lektire einiger ,orientalischer Erzihlungen Senkovskijs zu Beginn die-
ses Kapitels ergeben hat, findet sich darin der Begriff islam auf Russisch bereits
belegt, doch handelt es sich in den 1820er-Jahren noch nicht um einen verbrei-
teten Wortgebrauch. Vielmehr steht noch, wenn nicht von ,mahometanischer
Religion® u.A. die Rede ist, die Form zslamizm in Verwendung — so im Rahmen
der besprochenen Religionstypologie Asiens, aber etwa auch in anderen Arti-
keln des EL (vgl. hierzu auch Kap. 3.3.2). Wenn hier zwischen #slam und isla-
mizm unterschieden wird, so muss dies nicht zwingend auf einen semantischen

261 ygl. ebd., S. 21-23, 30.
262 Ebd., S. 41.
263 Vgl. ebd., S. 158 und 166.

125

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unterschied im zeitgendssischen Sprachgebrauch hindeuten — ein solcher wire
von Fall zu Fall zu klaren.?¢* Ebenso wenig scheint es, analog zu Treins Arbeit,
sinnvoll, eine russische Erstverwendung des Islambegrifts (oder ggf. des Islamis-
musbegriffs) historisch prazis fixieren zu wollen. Eine allgemeine Tendenz lasst
sich allerdings deutlich erkennen. Aber der Mitte des 19. Jahrhunderts wird es
auch in der russischen Sprache zunehmend selbstverstandlich, die ,Religion
Mohammeds“ mit #slam (und nun seltener mit islamizm) auf den Begriff zu
bringen und in diesem Sinne als historische Erscheinung, als historischen Ak-
teur zu verstehen und zu erklaren. Aleksandr Kazem-Bek, der iranischstammige
und in seiner Jugend vom Islam zum Christentum konvertierte Professor, der
die Kazaner und spiter die St. Petersburger Orientalistik tiber Jahre mafgeblich
pragte, verwendet z.B. 1845 in einem historischen Aufsatz zwar bereits den Be-
griff islam, doch tritt dieser nur beildufig in Erscheinung. Gegenstand des Tex-
tes sind demnach nicht die geschichtlichen Voraussetzungen der Entstehung
des Islam, sondern des ,Auftretens Muhammeds* resp. der ,,Laufbahn Muham-
meds“ oder der ,Lehre Muhammeds“. Demgegeniiber wird fiinfzehn Jahre spa-
ter eine Artikelserie Kazem-Beks, die in groferer Ausfithrlichkeit das Gleiche
vollzieht — die Herausarbeitung des historischen Zustandes des Orients vor Mo-
hammed als Moglichkeitsbedingung der Stiftung einer neuen Religion —, schon
auf der Titelebene als ,Geschichte des Islam“ benannt.265 Eine solche Verwen-
dung des Islambegriffs in der Uberschrift eines Textes ist spatestens mit Chol-
mogorovs 1848 erschienenem Aufsatz Uber die grundlegenden Verfiigungen des Is-
lam erstmals gegeben, der seinen Gegenstand als ,eigenstaindigen Glauben®
resp. ,eigenstindige Lehre“ benennt (,ucnam, xak oTnenbHas Bepa“, ,,0TAeIbHOE
yuaenne ucnam®).2%¢ Die Lektire weiterer Veroffentlichungen aus den 1840er-
und 1850er-Jahren vermochte diesen Eindruck zu verdichten.2¢”

264 Trein liest die deutschen Entsprechungen ,Islam®“ und ,Islamismus“ im Prinzip als Vari-

anten desselben Zeichens (vgl. ebd., S. 35), was aufgrund des hauptsichlichen Fokus der
Untersuchung (ab der Mitte des 19. Jahrhunderts) allerdings wenig ins Gewicht falle,
zeigt sich ab diesem Zeitpunkt doch eine deutliche Bevorzugung der Wortform ,,Islam®.
Vgl. Kazem-Bek, M. A.: ,O nekotorych politi¢eskich perevorotach vostoka, prigoto-
viviich popri$¢e Muchammeda v Aravii i vne ee®. In: Zurnal Ministerstva narodnogo pros-
vestentja 46 (1845), Otd. IL., S. 112-160. Ders.: ,Istorija islama“. In: Russkoe slovo Nr. 2, 5,
8,10 (1860), Otd. L., S. 119-152, 267-306, 129-162, 270-302.

Vgl. Cholmogorov, N.: ,,Ob osnovnych postanovlenijach islama®. In: Ulenye zapiski, iz-
davaemye Imperatorskim Kazanskim universitetom Nr.1 (1848), S.103-143, hier S. 120
(Hervorhebung im Original).

So findet sich eine selbstverstindliche und prominente Verwendung des Begriffes islam
z.B. bei Tornau, Nikolaj: [zloZenie nacal musul’'manskogo zakonovedenija. Sanktpeterburg:
V tipografii II. otdelenija sobstvennoj e.i.v. kanceljarii 1850, wobei stellenweise auch
noch synonym der Begriff islamizm fallt; oder bei Berezin, I.: ,Musul’manskaja religija v
otnos$enii k obrazovannosti®. In: Otelestvennye zapiski 98 (1855), Otd. 1L, S. 1-40, 81-108.
Relevant ist in diesem Zusammenhang auch Smirnovs Studie zu den Schiiten (1846),
vgl. hierzu Kap. 5.2.

265

266

267

126

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Niher zu ergriinden, inwiefern dieser Sprachwandel mit verinderten Auffas-
sungen des Gegenstandes einhergeht, oder, mit Trein gesprochen, welche be-
grifflichen ,Relationierungen® bezogen auf das ,Zeichen® islam nun zustande
kommen, sprengte den Rahmen des vorliegenden Kapitels, zumal damit zu
rechnen ist, dass sich die Begriffsverwendung von sslam in der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts stetig ausweitet und weiter konsolidiert. Den Blick hatte
eine weiterfiihrende Untersuchung etwa auf die Beanspruchung von ,Islam-
kompetenz* in Kontexten imperialer kolonialer Politik?®® oder offen vorgetra-
gene Islamfeindschaft mit Anspruch auf wissenschaftliche Begrindung in
einem strikt binar strukturierten Weltbild zu richten.2®” Hier soll aber vorder-
hand die Feststellung eines formalen Sprachwandels gentigen, der abgesehen
von semantischen Transformationen fiir sich genommen schon zeitsymptoma-
tisch fur eine Situation zunehmend pluralisierter Religionsverstandnisse ist und
in der Etablierung anderer generischer Oberbegriffe wie ,Religion oder ,Bud-
dhismus‘ einen Gegenpart findet (vgl. hierzu insbesondere das Schlusskapitel).

Mit Blick auf die zuriickliegenden Unterkapitel sind es also eher Texte wie
die der genannten Kazem-Bek, Cholmogorov, Berezin, Tornau oder Smirnov
und nicht der intellektuellen Ausnahmeerscheinung Senkovskij, die den aus
der Frithen Neuzeit iiberkommenen Mohammed- und Korandiskurs nun als ex-
plizit konzipierten Islamdiskurs weiterfihren. Senkovskij erweist sich indes als
umso relevanter fir die Geschichte der russischen expliziten Religionskompara-
tistik und damit letztlich als ,moderner® als die ,Islamexperten®, die nicht pro-
grammatisch, sondern eher situativ-implizit religionsvergleichend argumentie-
ren.

268 So situiert sich Tornaus genannte Untersuchung des islamischen Rechtswesens mit Ver-
weis auf westeuropaische Vorbilder explizit als praxisorientierte Wissenschaft im Dienst
kolonialer Administration, vgl. Tornau 1850, S. IIIf., und hierzu auch Crews 2006,
S.179-182.

Berezins angefiihrter Aufsatz gibt sich ausgesprochen islamfeindlich und versteht den
geradezu inflationdr verwendeten Begriff zslam als Gegenpol von obrazovannost’ (Bil-
dung, Kultiviertheit, Zivilisiertheit, Zivilisation) in einem sich gegenseitig ausschliefen-
den Antagonismus: ,entweder kann der Islam nicht Islam sein, oder die Zivilisiertheit
nicht Zivilisiertheit® (,umu uciaam He OymeT uciIaMoM, WM OOPa3OBAHHOCTH HE OyIET
obpazoBanHOCTEIO), Berezin 1855, S. 93.

269

127

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

S. Orient und Theater

Verwob Kapitel 4 Aspekte des allgemeinen Islamdiskurses mit dem Schaffen
und der Biografie Senkovskijs, so fillt der Blick nun spezifischer auf den schiiti-
schen Islam und zur Hauptsache auf dessen performative Dimension, nimlich
das ta ziya genannte religiose Theater. Intendiert ist hier keine theaterwissen-
schaftliche Untersuchung dieser rituellen Auffithrungen, sondern eine Analyse
ihrer konzeptuellen und narrativen Verarbeitung in Wissenschaft, Reiseberich-
ten und Literatur im Ausgang von Pavel Savel’evs Darstellung der Schia im
Enciklopediéeskij leksikon (EL). Gleichwohl scheint es angebracht, zu Beginn in
einfihrender Absicht einige Grundziige der Forschung zur fa zzya als einem hi-
storischen und gegenwirtigen performativen Phinomen zu benennen.

3.1 Schittisches Passionsspiel als Theater

»Von den Religionen der Klage ist das Gesicht der Erde gezeichnet. [...] Was
hat den Glaubensformen, die der Klage entspringen, ihre Konsistenz gegeben?
Was verschafft ihnen diese eigentiimliche Beharrlichkeit tber Jahrtausende?” —
So fragt Elias Canetti in seinem grofen anthropologischen Werk Masse und
Macht.?”° Die Antwort hierauf glaubt er in der ,Klagemeute® zu finden, die sich
in der kollektiven Klage um einen in der Vergangenheit liegenden Unrechtstod
eines Menschen oder Gottes von ihrer phylogenetischen Disposition entsithnt,
als urspringliche Jagd- oder Hetzmeute die Schuld des Totens in sich zu tragen.
Die Klage der Meute erhilt ihre Besonderheit dadurch, dass der Tote als ,Ret-
ter®, der eigentlich nicht tot sein diirfte, ,den Menschen zuliebe® gestorben ist.
Die bedeutendste Klagereligion erkennt Canetti im Christentum, die ,auf-
schlussreichste®, da ,konzentrierteste® und ,extremste” hingegen bei den Schii-
ten, deren ,Muharramfest” zur Erinnerung an die Ermordung des Prophete-
nenkels Husain und seiner Begleiter durch die Truppen des Kalifen Yazid im
Jahr 680 er in einem Kapitel seines Werks bespricht. Diese Passionsgeschichte,
die im innerislamischen Konflikt um die Nachfolge Mohammeds griindet —
Husain hatte als Sohn des vierten Kalifen ‘Ali nach schiitischer Auffassung das
Kalifat zugestanden — und die sich wahrend der ersten zehn Tage des Monats
Mubharram in der irakischen Wiste bei Karbala’ zugetragen und am zehnten
Tag (‘Asura’) mit der Ermordung Husains ihren Hohepunkt durchlaufen haben
soll, stellt firr Canetti die ,Hauptquelle® dar, aus der sich die ,religiose Erfah-

270 Canetti, Elias: Masse und Macht. Frankfurt a. M.: Fischer 342017, S. 168.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung“ der Schiiten speist: Husains Selbstopferung 6ffne den Weg ins Para-
dies.?”!

Canettis Prasentation des ,,grofSen Festes der Schiiten®, die v.a. die beiden As-
pekte der Massenprozessionen und der ,wirklichen Passionsspiele® als Theater-
auffihrung hervorhebrt, stiitzt sich zu wesentlichen Teilen auf eine Schilderung
Arthur de Gobineaus in dessen Werk Les religions et les philosophies dans I’Aste
centrale (erstveroffentlicht 1865). Der franzosische Diplomat, der weitaus grofSe-
re Bekanntheit als einer der Begriinder des modernen Rassismus geniefSt (Essaz
sur l'inégalité des races humaines, 1853/55), vermittelt darin eine emphatisch-posi-
tive Bewertung der ta ziya, also des ,théitre en Perse“, welches die Passion
Husains als Schauspiel auf die Bihne bringt. Canetti interessiert an Gobineaus
Darstellung v.a. die Ekstase der Masse in der rituellen Klage (,,Die Raserei, von
der die klagenden Massen bei diesen Festen ergriffen werden, ist beinahe un-
vorstellbar®),?7? seien es nun die Zuschauer der Auffithrungen, die mit dem auf
der Bithne Gezeigten interagieren, oder die in den Theatern als Prozession auf-
tretenden, schrill singenden und sich mit Brustschligen, Eisenketten oder ande-
ren Mitteln kasteienden Bruderschaften. Gobineau selbst hingegen legt viel
mehr Wert auf eine eingehende Charakterisierung des eigentlichen Schauspiels
der ta ziya, die er im Vergleich mit dem europaischen Theater diesem zwar in
der Vollendung beispielsweise der Schauspielkunst nicht gleichzusetzen gewillt
ist, ihr aber im Gegenzug eine Giber Anmut, Spiel und Unterhaltung hinausrei-
chende Wahrhaftigkeit und Grofe zuerkennt, die sonst nur im klassischen grie-
chischen Theater zu finden gewesen sei:

»[...] je ne retrouve cette possession de I’étre entier du spectateur par le drame que
dans les tekyes [Theaterbauten, S.R. ] persans; mais je la retrouve tout entiere; et com-
me j’ai subi moi-méme ces ensorcellements, ces entrainements communs, ce magnétis-
me d’une foule dans laquelle Iélectricité circule et qui la communique a tout ce qui
’approche, je suis amené a cette conclusion nécessaire que le théitre européen n’est
qu’une élégance de Pesprit, une distraction, un jeu, tandis qu’a Pexemple du théitre
grec, le théitre persan, seul, est une grande affaire.“?”3

Neben dieser Verschmelzung des Publikums und des Bihnengeschehens zu
einem rituell-theatralischen Ganzen ergibt sich fiir Gobineau die Erhabenheit
der ta ziya aus der Annahme, sie verleihe einer umfassenden Wirklichkeit Aus-
druck, die das europaische Theater nicht zu erreichen imstande sei:

»...] les acteurs s’identifient a vue d’oeil avec leur personnages; et quand la situation
les emporte, on ne peut pas dire qu’ils jouent, ils sont ce qu’ils figurent avec une telle
vérité, un emportement si complet, un oubli si entier d’eux-mémes, qu’ils arrivent a
une réalité tantdt sublime, tantét effrayante, et développent dans I"dme des auditeurs,

271 Vgl. ebd., S. 168-182.

72 Ebd., S.176.

273 de Gobineau, Comte: Les religions et les philosophies dans I'Asie centrale. Paris: Ernest Le-
roux 31900 [1865], S. 453f.

130

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

déja si impressionnée, ces passions qu’il m’a toujours paru souverainement ridicule
chercher dans les pieces en papier de nos auteurs tragiques: la terreur, ’'admiration et la
pitié. Alors rien n’est guindé, rien n’est faux, rien n’est conventionnel; c’est la nature
méme, C’est le fait qui parle.“*74

Canettis Passage zum ,Muharramfest“, das nach seinem Hohepunkt am zehn-
ten Tag pars pro toto auch ‘Asira’ genannt wird, lasst mindestens zwei Interpre-
tationsansitze zu. Im konkreten Bezug auf das schiitische Fest als historische
und gegenwartige Erscheinung tiberwiegt die in der modernen Forschung gin-
gige, auf den religiosen Gehalt bezogene Erklarung als soteriologisches Ereignis
fur diejenigen, die sich auf die Seite der Imame (‘Ali, seine S6hne Hasan und
Husain sowie ihre Nachkommen) stellen.?” In der anthropologisch-typologi-
schen Hinsicht, welche die Gesamtkonzeption von Masse und Macht bedingt,
steht weniger eine religios-aitiologische Erklarung im Vordergrund, sondern
eine Makroperspektive auf Phinomene der Masse, die nicht zuletzt auch eine
religionsgeschichtliche Position spezifischer Pragung mit sich fihrt (der Epilog
verkiindet das nahende Ende der groen Klagereligionen). Auf der formalen
Ebene der Darstellung wird schlieflich deutlich, in welch enger Verschrinkung
die ,wirklichen Passionsspiele®, die in den Theatern — so tbersetzt Canetti in
Anlehnung an Gobineau das persische Original takya (bei Gobineau: tekyé) —
inszeniert werden, mit den Prozessionselementen der Feier stehen. Die ta ziya
als ,form of ritual theater® (Peter Chelkowski) reprasentiert denn auch in ihrer
historischen Entwicklung, so die Annahme, eine Vereinigung ,ambulatorischer
und stationarer Riten® (,ambulatory and stationary rites“), die zuvor lange Zeit
koexistiert hatten.?’¢ Seit dem 17. Jahrhundert berichten insbesondere europii-
sche Reisende aus dem Iran von Umziigen (dasta) wahrend der ersten zehn Ta-
ge des Muharram, die durch die jeweiligen Stadtviertel organsiert wurden und
einerseits verschiedene Formen der Flagellation und Selbstkasteiung durch
Faustschlige auf die Brust, durch eiserne Ketten oder Schwerter und Dolche be-
inhalteten und andererseits in die Prozessionen integrierte ,szenisch-dramati-
sche Elemente“ und bildliche Darstellungen zur Auffihrung brachten, die
Husains Tod in Erinnerung rufen sollten. Parallel zu diesen Prozessionen be-
gannen sich Rezitationen von Elegien und szenische Auffithrungen als dialogi-
sierte Rollenspiele herauszubilden, die in Moscheen, Privathidusern, auf 6ffent-
lichen Platzen oder in zu diesem Zweck errichteten Gebauden auch auerhalb
des Monats Muharram abgehalten wurden, wofiir sich im Iran die von einem
exemplarischen literarischen Werk namens Garten der Mdrtyrer (Rauzat as-
Subada’, um 1500) abgeleitete Bezeichnung rauza-h'ani (etwa: ,Rauza-Deklama-

274 Ebd., S. 391f.

275 Vgl. 2.B. Ayoub, Mahmoud: Redemptive Suffering in Islim. A Study of the Devotional As-
pects of ‘Ashura’ in Twelver Shi ‘ism. Mouton Publishers: The Hague 1978.

276 Vgl. Chelkowski, Peter: ,TA'ZIA“. In: Encyclopaedia Iranica, http://www.iranicaon-
line.org/articles/tazia (Zugriff am 13.2.2018).

131

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion“) etabliert hat.?”” Chelkowski, der zu den profiliertesten Forschern auf die-
sem Gebiet zahlt, lasst diese zuerst noch voneinander geschiedenen Formen im
Gange einer zunechmenden Theatralisierung aufeinander zulaufen und sich
schliefSlich in der ta zzya vereinigen:

,For about two hundred and fifty years the Muharram processions and the narrative

recitations existed side by side, each becoming more complex and at the same time

more refined and theatrical. Then in the middle of the eighteenth century they fused.

A new dramatic form was born, Ta‘ziyeh-Khani, or, as it is more familiarly called, sim-

ply Ta‘ziyeh.“?”8
Dieses Zusammenfinden in der Mitte des 18. Jahrhunderts setzt er dort an, wo
kostiimierte Teilnehmer der Umziige das Geschichtengut des rauza-h*ani in die
Prozessionen integrierten und diese Rezitationsformen schlieflich in Drama-
Texte tberfiihrten, ebenso wie sich aus den Bewegungsabldufen der Umziige
und der dazugehorigen Kostimierung die Schauspielformen der #z ziya und
die Verkleidungen der Schauspieler fiir die Bithne entwickelt hatten.?”?

Die Einstufung der fa ziya als Theater ist in der Forschung weitgehend unbe-
stritten, insbesondere wenn ihre elaborierte und zunehmend komplexere Aus-
gestaltung ab dem 19. Jahrhundert in Betracht steht, die auflerdem in schrift-
lich fixierten Stiicken tberliefert ist.280 Allerdings finden sich dem Anspruch
auf klare Abgrenzung eines Theaterbereichs auch Ausweitungen des Theaterbe-
griffs auf die Muharram-Rituale des 17. Jahrhunderts oder die politische Sym-
bolik in der iranischen Zeitgeschichte und Gegenwart gegentiber.?8! Gobineaus
Interesse fir das ,théatre en Perse“ nicht nur in Hinsicht auf dessen religiose

277 Vgl. Halm, Heinz: Die Schia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1988,
S.179-181. Spezifische Trauerbekundungen — so etwa ein an den Besuch der Griber der
Imame gebundener Trauerkult — scheinen jedoch schon unmittelbar nach der ,Passion‘
Husains aufgetreten zu sein. Der erste Beleg fiir das eigentliche ‘As#ra -Fest wird in die
Buyidenzeit und das Jahr 962 datiert, allerdings stehen auch vorislamische Vorbilder zur
Diskussion, vgl. ebd., S. 178f.

Chelkowski, Peter J.: ,Ta‘ziyeh: Indigenous Avant-Garde Theatre of Iran®. In: ders.
(Hrsg.): Ta ‘ziyeb. Ritual and Drama in Iran. New York: New York University Press and
Soroush Press 1979, S. 1-11, hier S. 4.

279" Vgl. Chelkowski: TAZIA (wie Fn. 276).

280 Fiir einen Uberblick tiber die wichtigsten Manuskript-Sammlungen vgl. Malekpour,
Jamshid: The Islamic Drama. London/Portland (OR): Frank Cass 2004, S. 162-171.

So unterscheidet z.B. Miller die fa ziya als ,Dramenauffithrung schlechthin® von ,al-
le[n] dbrigen Trauerbekundungen® der Schiiten, vgl. Miiller, Hildegard: Studien zum
persischen Passtonsspiel. Inaugural-Dissertation an der Albert-Ludwigs-Universitit, Frei-
burg i. Br. 1966, S. 12. Vgl. hingegen die Studie von Rahimi, der die Muharram-Rituale
der Safavidenzeit u.a. im Paradigma einer Bachtin’schen Karnevalisierung als Bestand-
teil der Herausbildung von Offentlichkeit in einem ,theater state* betrachtet: Rahimi,
Babak: Theater State and the Formation of Early Modern Public Sphere in Iran. Studies on
Safavid Mubarram Rituals, 1590-1641 CE. Leiden/Boston: Brill 2012. Mit einem Fokus
auf der in die Gegenwart hineinreichenden Zeitgeschichte (Islamische Revolution, Iran-
Irak-Krieg, ,grine Bewegung“ der Massenproteste von 2009) untersucht Sharifi Isaloo
die ,,6ffentliche Sphare® in Iran als ,theatrical arena“, zu deren Konstituierung Elemente

278

281

132

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion, sondern auch insofern es eine Theaterform an sich hergibt, die sich
mit ihrem europaischen Pendant vergleichen lasst, blieb kein Einzelfall. Neben
Bezugnahmen auf das griechische Theater und mittelalterliche Mysterienspiele
verdienen insbesondere Vergleiche Erwdhnung, die im 20. und 21. Jahrhundert
mit dem europaischen Avant-Garde-Theater angestellt wurden. So diskutiert et-
wa Navid Kermani Parallelen zwischen dem Auffihrungsstil der ta ziya und
Brechts epischem Theater: Zwar identifiziert er im Auffithrungsstil des schiiti-
schen Passionsspiels Verfremdungseffekte, setzt letztlich aber eine klare Diffe-
renz, indem er die intendierte Wirkung der ¢ z7ya als kathartisch im aristoteli-
schen Sinne und damit als kontrir zu Brechts Konzeption der Vermeidung von
Einfihlung heraushebt.?8> Auch Regisseure und Theatertheoretiker wie Jerzy
Grotowski oder Peter Brook interessierten sich fiir die #z ziya, die zwar im 19.
Jahrhundert ihre grofte Popularitit und Verbreitung erreichte, aber nach wie
vor besteht und langst zum Gegenstand zahlreicher akademischer Disziplinen
und Forschungsrichtungen geworden ist, von der Geschichts-, Religions- und
Islamwissenschaft bis hin zu den performance studies.?s3

Chelkowski fasst in historischer Perspektive den Unterschied zwischen mit
szenischen Elementen angereicherten Prozessionen und den (spateren) textlich
verfassten Stiicken als Differenz zwischen ,performance® und Theater: ,Accor-
ding to modern performing arts terminology, what Salmons and Van Goch saw
[gemeint ist ein deutschsprachiger Reisebericht von 1739, S.R.] falls into the ca-
tegory of performance. But it was not yet theater — what was missing were
lyrics.“284 Eine Differenzierung in Performanz im Allgemeinen und Theater im
engeren Sinne ist allerdings ebenso wenig Gegenstand dieses Kapitels wie eine
Geschichte der fa ziya selbst. Wie durch die bisherigen Ausfithrungen schon
teilweise zu erfahren war, tbten die Muharram-Feste und besonders die ta ziya

und Symbole der a ziya einen Beitrag liefern, vgl. Sharifi Isaloo, Amin: Power, Legitima-

cy and the Public Sphere. The Iranian Ta’ziyeh Theatre Ritual. London/New York: Rout-

ledge 2017.

Vgl. Kermani, Navid: ,Die Wahrheit des Theaters. Das schiitische Passionsspiel und die

Verfremdung®. In: ders.: Zwischen Koran und Kafka. West-stliche Erkundungen. Miin-

chen: C.H.Beck 2014, S. 163-193. Zu den ,verfremdenden‘ Elementen der fa ziya zihlen

u.a. das Ablesen der Rollentexte von Zetteln, der auf der Bithne wahrend des Spiels pra-

sente und eingreifende Regisseur, das Offenliegen von Requisiten und die Absenz einer

Hinterbiihne, vgl. S. 169f. Besonders betont Kermani, Gobineau in diesem Punkt wider-

sprechend, dass die Schauspieler ihr Rollen psychologisch nicht nachempfinden:

»Brechts Diktum, daf§ der Schauspieler des epischen Theaters eine Figur lediglich zitiert,

ohne sich jemals mit ihr zu identifizieren, trifft exakt den Darstellungsstil der Taziyeh®

(S.169).

283 71 Grotowskis und Brooks Interesse vgl. Chelkowski 1979, S. 9-11 und ders.: ,,Time Out
of Memory: Ta‘ziyeh, the Total Drama“. In: ders. (Hrsg.): Eternal Performance. Ta ‘ziyeh
and other Shiite Rituals. London/New York/Calcutta: Seagull Books 2010, S. 1-18, hier
S.16. Die in diesen beiden Sammelbanden enthaltenen weiteren Aufsatze veranschauli-
chen exemplarisch die Breite der Forschung.

284 Chelkowski: TA'ZIA (wie Fn. 276).

282

133

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als (wahrgenommene) orientalische Theaterform auf zahlreiche europiische
Reisende, Schriftsteller und Wissenschaftler eine Anziehungskraft aus, die in
Reiseberichten und literarischen Texten ihren Niederschlag fand. Es geht im
Folgenden also nicht um eine historische Genese des ,orientalischen Theaters’,
sondern um russische und westeuropaische Texte, welche die Muharram-Feiern
als performative Dimension der Schia beschreiben, seien damit nun Prozessio-
nen oder Theater oder beides zugleich gemeint, und die dabei ein spezifisches
Wissen tber Religion transportieren, das eine auf der Augenzeugenschaft der
Autoren beruhende Autoritit als Zeitgeschichtsschreibung beansprucht. Wie
sich zeigen wird, ist dabei in diskursanalytischer Perspektive eine gewisse Vor-
sicht in Bezug auf den eigentlichen Theaterbegriff geboten, den der moderne
(wissenschaftliche) Sprachgebrauch meist als selbstverstindlich auf die ta ziya
anwendet. Noch in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts lasst sich in Texten
europdischer Reisender meist kein expliziter Theaterbegriff, sondern stattdessen
ein Wortfeld beobachten, welches das Theater Gber verwandte Begriffe wie
»darstellen®, ,eine Rolle spielen, , Tragodie“ oder ,Drama“ zwar evoziert, aber
kategorial noch nicht als spezifischen Gegenstand der Beobachtung fasst, so wie
es Gobineaus Beschreibung schon handhabt. Die folgenden beiden Unterkapi-
tel entfalten diese Problematik ausgehend von einigen Beitrigen Pavel Savel’evs
im EL.

5.2 Von der Sektologie zur Performanz: Die Schia im Enciklopediceski
leksikon

Obwohl durch Querverweise fiir spatere Bande in Aussicht gestellte Lemmata
wie Siity, Islamizm oder Ismaility aufgrund des Publikationsabbruchs nach dem
funften Buchstaben des Alphabets nicht erscheinen konnten (vgl. Kap. 3.1.2),
lassen sich einige der von Pavel Save’lev in den ersten drei Binden (1835) des
EL unter dem Buchstaben ,A“ publizierten Artikel (Alz, Alidy, Assasiny, Asure)
als eine kurze Synthese des Wissens zur Schia lesen, die trotz der durch den al-
phabetischen Zufall bedingten Begrenzung eine in mancher Beziehung ahnli-
che thematische Schwerpunktsetzung erkennen lasst, wie sie spatere Studien zu
den Schiiten vornehmen, die sich nicht an den Schranken einer Enzyklopadie
zu orientieren hatten. Savel’evs konzeptuelle Ausgangsbasis ist, wie in spateren
Texten, vordergriindig eine sektologische: Unter der Primisse einer Aufspal-
tung des Islam in Sekten (sekty) resp. Schismen (raskoly) betrachtet er die Ent-
wicklung der Schia zu wesentlichen Teilen als Wechselspiel zwischen Religion
und Politik, das im Kampf zwischen ‘Ali und seinem Widersacher Mu ‘awija
um die Nachfolge Mohammeds griindet:

wHier findet sich der erste Kern des Schismas, dessen Sprosse tief in den mahometani-
schen Landern Wurzeln schlugen und dann dermafien viele Kriege zwischen verschie-
denen Staaten Asiens verursachten: Es ist dies das erste Erscheinen der Sekten sumni

134

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und sz resp. der Sunniten, der Anhianger des Hauses der Ommiaden, zu dem Osman
und Moavvija gehorten, und der Schiiten, der Anhédnger des Hauses Alis, — Sekten, die
zuerst rein politisch gewesen waren und die sich dann aus gegenseitigem Hass beson-
dere religiose Lehren ausgedacht und sich zu zwei unterschiedlichen Glaubensformen
entwickelt hatten.“

»31ECh TIEPBOE 3EPHO TOrO PACKOJIA, KOTOPOTO OTHPBICKH, ITyCTUB TITyOOKO KOPHH B 3€M-
151X MaromeTaHcKux, ObUIM NPUYMHOIO CTOJIBKMX BOMH MEXK/Y PAa3HBIMH rOCYJapCTBAMH
Aszun: 3TO T1epBOE NPOSIBICHUE CEKT CyHHu U wiuy, uin CyHHHTOB, IIPUBEPIKEHIEB J10Ma
OmMMuaoB, K KoTopoMy npuHapiexany Ocman 1 Moassus, u 1lIuutos, npusepkeHIeB
JoMa AlHeBa, — CEKT, CHaJala YHUCTO IOIUTHYECKUX, a IOTOM, U3 B3aHMMHOH HEHABHCTH,
HpUAYMABIIUX ceOe 0COObIC PEIUTHO3HBIC YUCHHS U NPEBPATHBIINXCS B JBE OTAEIbHbIE
Bepbl. 28

Mit der Schilderung der Person ‘Alis und der anscheinend grenzenlosen Vereh-
rung durch seine Anhinger setzt Savel’ev die Grundlage der Darstellung der
Schia als religioser Stromung, die er unter dem Lemma Alidy (Aliden) mit der
Erlauterung der zentralen Bedeutung der zwolf Imame, also ‘Alis und seiner
Nachkommen, weiterfiihrt:

»,Nach dem Tod Alis ging die Amtswiirde des Imams auf Chusejn [d.i. Husain, S.R.]
tiber und die Nachkommen Chusejns erhielten sie einer vom anderen bis hin zum letz-
ten von ihnen, dem Magadi oder Megdi, den die Perser auch heutzutage noch als imam
ihres Glaubens anerkennen, indem sie behaupten, er lebe noch immer unsichtbar auf
der Erde und er werde am Weltende erscheinen [...]. Die Anhinger Alis stehen in Ehr-
furcht vor der Erinnerung an diese Imame, deren Zahl, beginnend bei Ali selbst, zwolf
betragt; sie verehren sie als Sdulen des Islamismus und als ihre ersten Heiligen; sie ru-
fen sie in ihren Gebeten an und prigen deren Namen oft auf ihre Minzen: ,Ohne
Glauben an sie gibt es keinen Glauben®, sagen die Schiiten.”

»CaH nMama, o cmepTu Anus, mnepemien Ha XyceliHa, 1 XyCCHHOBBI TOTOMKH TOTyYaln
€ro OJMH OT JPYyroro, 10 MOCieIHero u3 Hux, Maraau, wim Merau, xoroporo Ilepcusine
MPU3HAIOT U TENEePb UMAMOM CBOEH BEpbl, TOBOPs, YTO OH JOCEJE )KMBET HEBUJIUMO Ha
3eMJIe ¥ JIOJDKCH SIBUTBCS Tepe]] KOHIIOM Mupa. [...] [lociemnoBarenn Amnust 6J1aroroBeroT
repesl MaMsAThl0 3TUX MMaMOB, KOTOPBIX YMCJIOM JIBEHA/LaTh, HAUWHAS C CAMOTO AJIHs;
MOYHUTAIOT MX cTONO0aMu McnaMu3ma, IEpBBIMA CBOUMU CBSITBIMH; TIPH3BIBAIOT HX B MO-
JIUTBAaX M HEPEIKO YEKAHsAT UX MMEHA Ha CBOEil MOHeTe: ,0€3 Bephl B HUX HET BEpbI', TOBO-
paT LuuTe, “286

Savel’ev referiert anschliefend, mit biografischen Informationen versehen, die
Reihe der zwolf Imame der sog. Zwolfer-Schia, die er hier in erster Linie mit
den als ,zeitgendssische Schiiten® (novejsie siity) bezeichneten Persern identifi-
ziert,”®” kommt auf das ,ismailitische Schisma® zu sprechen, das nur sieben statt
zwoOlf Imame als legitime Prophetennachfolger anerkennt, und lasst einen kur-
zen Uberblick tber weitere Verzweigungen der Sektologie folgen. Den im obi-
gen Zitat zu lesenden ersten Hinweis auf die eschatologische Erwartung der

285 FL,Bd. 1, S. 514 (Hervorhebung im Original). Vgl. zu dieser Textstelle Kapitel 3.3.2.
286 FL,Bd. 1, S. 517 (Hervorhebung im Original).
27 Vgl. ebd.

135

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederkehr des in der Verborgenheit verharrenden zwolften Imams als Mahdi
greift Savel’ev weiter unten auf, wobei er den oben genannten Transkriptions-
varianten Magadi und Megdi mit Magdi eine weitere hinzufiigt: Am jiingsten
Tag werde dieser den Schiiten zufolge wiederkehren, um ,[...] alle verschiede-
nen Sekten in einer zu vereinen, alle Religionen im Islamismus® (,[...]
COEJIMHUTD BCE pa3lIMuHbIe CEKTHI B OJIHY, Bce penurun B Mcnamusm®).288 Dass Sa-
vel’ev auflerdem einen groffen Fokus auf das ,ismailitische Schisma“ der Assas-
sinen richtet, ist nicht allein der Tatsache geschuldet, dass der zugehorige Arti-
kel unter den Buchstaben ,,A“ fallt und sich damit innerhalb der tatsachlich er-
schienenen Biande befindet, sondern ebenso im Faszinosum der Assassinen und
ihrer politischen Attentate zu suchen, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts be-
reits in einer jahrhundertealten europiischen Rezeptionsgeschichte stehen.?$
Ausgehend von einer kurzen allgemeinen sektologischen Einfithrung zum ,,is-
mailitischen Schisma“ widmet sich der grofite Teil des dreizehnseitigen Artikels
Assasiny dem ,,politisch-religiosen Orden® (politicesko-religioznyy orden) resp. der
»schrecklichen muslimischen Sekte® (v2asnaja musul’'manskaja sekta) der Assassi-
nen.?

Diese weitgehend historisch ausgerichtete, neben der Herausarbeitung reli-
gioser Dogmen oder Lehren wesentlich auf die Beziehung von Religion und
Politik blickende und stellenweise mit dem Konzept einer politisierten Religi-
on operierende Perspektive auf die Schia, die tiberdies den Ismailiten resp. den
»atheistischen“ und ,,unmoralischen® Assassinen besondere Beachtung zukom-
men lasst, wird gut ein Jahrzehnt nach Savel’ev bei Aleksandr Smirnov in einer
in Kazan’ erschienenen hundertseitigen Abhandlung Uber das Schisma der Schii-
ten im Allgemeinen, und iiber das Schisma der Ismaeliten im Besonderen weiterge-
schrieben.??! Der Islam ist in Smirnovs Augen von Beginn weg auf Devianz pro-
grammiert; seine Studie, die allein unter den Schiiten 73 Schismen zéhlt, ent-
wickelt eine Sektologie des Islam als Abfolge von Aufspaltungen, die beim ,ei-
gentlichen‘ Islam Mohammeds beginnt. Die Entstehung der Differenz von Sun-
niten und Schiiten infolge des Konflikts um die Nachfolge des Propheten bil-
det den Ausgangspunkt einer Perspektive, die wie im Falle Savel’evs prominent
mit den Konzepten ,Religion® und ,Politik® operiert und die Sektologie des Is-
lam unter Herausarbeitung von deren Unterscheidungen oder Vermengungen
in ,politischreligiosen Schismen® (politikoreligioznye resp. politiko-religioznye ras-
koly) entfaltet. Uberginge des einen Konzepts in das andere beschreibt Smirnov
in beiden Richtungen: Wird die politische Abspaltung derjenigen, die in ‘Ali

288 Ebd., S. 520.

289 Vgl. hierzu als Uberblick Lewis, Bernard: The Assassins. A Radical Sect in Islam. London:
Phoenix 2003 [1967], S. 1-19.

20 ygl. EL, Bd. 3, S. 320.

291 Smirnov, Aleksandr: ,,O raskole §iitov voobile, i raskole izmaelitov v osobennosti“. In:
Utenye zapiski, izdavaenrye Imperatorskim Kazanskim universitetom Nr. 1 (1846), S. 79-180.

136

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und seinen Nachfahren die legitimen Nachfolger der Propheten sehen, mit der
Uberhéhung der zwolf Imame vom ,politischen Korper® (politiceskoe telo) zum
wspezifischen religiosen Korper® (osobennoe religioznoe telo),** so dominiert bei
der Darstellung des innerschiitischen Schismas der Ismailiten und dessen weite-
rer Aufspaltung, die den weitaus grofSten Teil der Untersuchung einnimmit, die
Instrumentalisierung der Religion als Mittel der Politik die Wahrnehmung. Mit
der Transformation einer primar religiésen Gruppierung in eine politische Ein-
heit verbinden sich Smirnov zufolge notwendigerweise Materialismus und
Atheismus und damit ein Verlust der Moral und eine Willkir der Werte.?? Als
schlimmste resp. als politisch berechnendste Auspragung des ismailitischen
Schismas und somit als Klimax des islamischen Schismas an sich prasentiert
Smirnov die von Hasan-i Sabbah begriindete ,Sekte der Assassinen®, welcher
der Text in einer von der Vorsehung gelenkten Heilsgeschichte die Rolle zu-
weist, der ,muslimischen Welt“ das ganze Ausmaf§ der verderblichen Wirkung
einer auf Atheismus und Unmoral gegriindeten Lehre offengelegt zu haben.?#
Damit ist auch die Positionierung des Textes gegeniiber dem Islam als Ganzem
angedeutet, die zum Schluss, in aller Klarheit ausformuliert, zum Ausdruck ge-
langt. Smirnov steht stellenweise auf der Seite eines ,eigentlichen’, d.h. ,religio-
sen‘ und nicht von politischen Schismen verdorbenen Islam, dem er als Ver-
dienst eine Mithilfe bei der Verbreitung des Monotheismus anrechnet, ihn
letztlich aber als eine dem Verschwinden geweihte Ubergangsstufe auf dem
Weg zur ,wahren christlichen Religion® versteht.?%?

Wiederum zehn Jahre nach Smirnov tragt II'ja Berezin die auf die Verbin-
dung von Religion und Politik sowie den Atheismus und Moralverfall der Is-
mailiten und besonders der Assassinen fokussierte Thematik weiter.??¢ Smirnov
wie Berezin verbleiben in ihrer Analyse beinahe ausschlieflich in einer histori-
schen Zeit, die tiber das Mittelalter nicht hinausreicht®” (wie Kapitel 5.5 zeigen
wird, tibernimmt Berezin aber auch die Rolle eines reisenden Berichterstatters
aus dem gegenwartigen Orient). Savel’evs Darstellung hebt sich von diesem his-
torisch-sektologischen Blick auf die Schia, an dem er selbst partizipiert, an zwei
Stellen durch einen in die Zeitgeschichte fithrenden Hinweis auf die Muhar-
ram-Feiern resp. die ‘Asurd’ ab. Im Zuge der Auflistung der zwolf Imame er-

292 Vgl. ebd., S. 93f.

23 vgl. ebd., S. 122-125, 134.

294 ygl. ebd., S. 155.

25 Vgl. ebd., S. 176-180.

296 Vgl. Berezin, Il’ja: ,Vostoénye reformatory. 1. Assasiny®. In: Sovremennik 65, Nr.10
(1857), S.93-122.

In einem der wenigen Gegenwartsbeziige bindet Smirnov die religids interpretierte
Feindschaft zwischen den als wichtigste staatliche Verkorperungen des Islam dargestell-
ten Miéchten ,Persien und Tirkei® unmittelbar an die islamische Frithgeschichte, also
den Konflikt um die Nachfolge des Propheten, zurtick. Das ,,islamische Schisma“ fun-
giert in seinem Text somit als transhistorisch konstante, handlungsanleitende Essenz,
vgl. Smirnov 1846, S. 105.

297

137

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zahlt er den gewaltsamen Tod, den Chusejn (Husain) als dritter Imam durch
die Truppen Ezids (Yazids) erleidet. Die insbesondere in Persien alljahrlich ab-
gehaltene Feier und ,mimische® Reinzensierung dieses ,Martyrertodes®
(mucenicestvo) als Asure gilt Savel’ev als ,einer der interessantesten Bestandteile
der Glaubensausibung der Schiiten® (,omHa u3 mo6omBITHEHIIMX cTaTeil
Beporcrosenanus [lnnros“), der auferdem mit einem Unterhaltungswert ein-
hergeht: ,In Persien weint man alljahrlich an diesem Datum tber seinen
[Husains, S.R.] ,Martyrertod, indem man ihn mimisch in verschiedenartigen
und duflerst amusanten Prozessionen darstellt“ (,B Ilepcuu eKeromaHo miavyT B
JTO YHMCIO O €ro ,MyYEHHYECKOH' CMEPTH, IPENCTABISAS €€ MHMHUYECKH B
Pa3sHOOOPa3HBIX U OUeHb 3a6aBHEIX mporeccusax™).2%8 Der dritte Band des EL wid-
met der Asure einen eigenen kurzen Eintrag, in dem Savel’ev den Kern dieser
sinteressanten Zeremonie® in einem Satz komprimiert und um einen weiteren
Aspekt erganzt:

»Die Schiiten weinen in Erinnerung an den ,Martyrertod* Chusejns und stellen ihn in
feierlichen Zeremonien dar, die fir den auflenstehenden Betrachter sehr amiisant sind,
nicht hingegen fiir diejenigen, die sich anschicken, darin die Verfolger des Sohnes Alis,
besonders die Rolle des Kalifen Ezid, zu spielen, denn oft sterben sie durch die Hand
des wutentbrannten Mobs, der heftig fiir die Heiligkeit Chusejns eintritt und Ezid ver-
wiinscht.“

HILIUKUTHI IIaYyT B MaMsITh ,My4YeHHYECKON  morubenn XyceliHa, 1 H300paxkaroT ee B TOp-
JKECCTBCHHBIX LEPEMOHUAX, OUCHb 3a0aBHBIX JUISL IOCTOPOHHEI'0 3pUTEIIsA, HO HE I TEX,
KOTOpBIE PEMIAIOTCS TIPEJCTABISATh B HUX TOHUTENEH ChiHa AJMeBa U B OCOOCHHOCTH POIIb
xammda E3nna, mnoToMy 4TO OHHM HEpeaKo HOTHOAIOT OT PYK Pa3bsPEHHON YepHH, KOTOpast
ropsUo BCTYTIAETCs 3a CBATOCTh XycelHa, u npoknunaet Esusa.“2%?

Die kollektive Erinnerung der Schiiten an die Ereignisse von Karbala’ im Rah-
men der ‘Asira’ erscheint in Savel’evs Sprachgebrauch der dufSeren Form nach
in drei unterschiedlich fokussierenden kategorialen Schichten. Eine allgemeine
Zuordnung erfolgt auf der obersten Schicht durch die Bezeichnung als feierli-
ches Fest (prazdnik, sitty prazdnujut torzestvenno) resp. Feiern (prazdnestva) oder
Festlichkeit (prazdnovanie), die auf der mittleren Ebene um die Prazisierung als
Zeremonie (ceremonija) oder Prozession (processija) erganzt wird. Schlieflich
gibt der Text in auf Husains Martyertod bezogenen Verben wie ,mimisch dar-
stellen® (mimiceski predstavljat’) oder ,darstellen/abbilden (izobrazat’) und
»eine Rolle spielen/darstellen® (predstavijat’ rol’) als Naheinstellung Hinweise
auf szenische Elemente, ohne diese allerdings begrifflich als Theater zu benen-
nen.

Die angefiihrte Schilderung der ‘Asura’ lasst also ein Spannungsverhaltnis
zwischen ritueller Inszenierung von Trauer, die sich zur Anomie einer Canet-
ti’schen Meute auswachsen kann, und einem vergniiglichen Aspekt anklingen.

298 Fr.Bd 1,S.518.
299 E1,Bd. 3,S.516.

138

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebenso bietet sich ein Rollenspiel dar, das nicht deutlich von den Prozessionen/
Zeremonien unterschieden ist. Vielmehr scheinen sich diese beiden Kompo-
nenten gegenseitig zu bedingen. Das Beschriebene entzieht sich somit einer
eindeutigen Lektiire. Wie nun das folgende Unterkapitel zeigen soll, bildet Sa-
vel’evs Darstellung das begriffliche Konzentrat eines Textfeldes ab, das sich vom
Ende des 18. in das 19. Jahrhundert hineinzieht und in dem auf der Ebene der
Beschreibungssprache noch nicht durchgehend ein klar fassbarer Theaterbe-
reich abgegrenzt wird.

5.3 Savel’evs intertextuelle ‘Asura’

Die erste Beschreibung einer ta ziya als Auffithrung auf der Bithne wird einem
Bericht des Englanders William Francklin Gber seine 1786/87 unternommene
Reise von ,Bengalen nach Persien“ zugeschrieben.?® Diese Einschitzung stiitzt
sich allerdings auf eine historiografische Lektiire, die dasjenige, was im Sprach-
gebrauch des Reiseberichts keineswegs eindeutig benannt ist, als Schauspiel in-
terpretiert. Francklin fihrt seine Beobachtung als ,,solemn mourning® ein, wih-
rend dessen die Anhanger ‘Alis den Tod des ,Imaum Hossein“ beklagen.3%!
Nach einer Darlegung des einschligigen Hintergrundwissens (,Original cause
of the Mohurrum®) schildert er, wie ,alle diese verschiedenen Ereignisse“ wih-
rend der ersten zehn Tage des Muharram dargestellt (,represented”) werden.30?
Neben der von den Kanzeln der Moscheen aus erfolgenden Rezitation (,reci-
tal“) des Lebens und der Taten ‘Alis und seiner Sohne durch Geistliche verweist
er auf eine szenisch darstellende Komponente, die Rollen verkérpernde Schau-
spieler einbezieht: ,Each day some particular action of the story is represented
by people selected for the purpose of personating those concerned in it [...].“303
Ist dieses Rollenspiel in dieser Passage ohne eindeutigen Lokalitatsbezug ge-
nannt und moglicherweise als Ausschmuckung der Rezitationen gedacht — die
Formulierung erlaubt keine klare Zuordnung —, so verwendet Francklin densel-
ben Ausdruck (,personating®) einige Zeilen spiter im Kontext der Prozessio-
nen und in Bezug auf Gruppen von Jungen und jungen Mannern, die die geg-
nerischen Soldaten oder diejenigen Husains ,,personifizieren und sich in dieser

300 yol. Halm 1988, S. 181, Rahimi 2012, S.233, Malekpour 2004, S. 35. Auch Floor geht
von dieser Erstbeschreibung aus, betont allerdings die mutmaflich frithere Herausbil-
dung der ta ziya aus den Prozessionen (um 1700), die sich einfach noch nicht deutlich
in Berichten niedergeschlagen habe. So erkennt er schon in einer Reisebeschreibung
Niebuhrs von 1764 den Beleg fiir ein ,passion play auf einer Bithne, vgl. Floor, Willem:
The History of Theater in Iran. Washington DC: Mage Publishers 2005, S. 125-132.

Vgl. Francklin, William: Observations made on a Tour from Bengal to Persia, in the Years
1786-7. With a short Account of the Remains of the celebrated Palace of Persepolis, and other
interesting Events. London: Printed for T. Cadell, in the Strand 1790, S. 239.

302 ygl. ebd., 239-247.

303 Ebd., S. 248.

301

139

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eigenschaft Scharmiitzel in den Straen liefern.?* Das Verkorpern von Rollen
ist also bei Francklin nicht mit einer eindeutig identifizierbaren Theaterauffih-
rung verbunden. Der Text spricht weder von Theater oder von zugehorigen Be-
griffen wie Drama oder Tragodie, sondern allgemeiner von ,representation®
resp. ,represent” und wendet diese Begriffe auch auf die Prozessionen an.

Der in russischen Diensten reisende Naturwissenschaftler Samuel Gottlieb
Gmelin berichtet noch einige Jahre vor Francklin von der ,Husseins=Feyer*,
deren Zeuge er in der iranischen Stadt Rascht am Sudufer des kaspischen Mee-
res geworden war und die er, obwohl er sie hauptsichlich als ,,Ceremonien®
und ,ProcefSionen® anfthrt, auch als ,Schauspiel“ benennt und als ,theatra-
lisch® empfindet, wobei der Theaterbegriff zugleich einen (distanzierenden)
Kulturvergleich mit dem Katholizismus erméglicht:

»Hussein nachdem er von den Anhingern des Omers ausgehungert worden war, wagte
endlich, voll von Verzweiffelung, einen Angrif auf das feindliche Heer, und wurde ein
Opfer desselben. Das Andenken dieser Begebenheit bestindig zu erneuern, und ihren
Grimm deswegen gegen die Turken [also die Sunniten, S.R.] zu bezeugen, sind die
zehn erste Tage des Monats Muharemm darzu ausgesezt, daf§ in denselben der ganze
Verlauf der Sache auf der 6ffentlichen Strasse theatralisch vorgestellt wird; fast auf eine
dhnliche weise als die Papisten die Leidensgeschichte des Erlosers dem Pobel sinnlich
machen.“305

Gmelin interpretiert die Feier einerseits als ,Eifer®, ,Tollheit“ und Ausdruck
tbersteigerter , Einbildungskraft®, als Durchbrechen tierischer Triebe und Ver-
nunftverlust, andererseits als Ausdruck von ,Religions=Hal“ gegeniiber den
Sunniten in der Art, wie er auch zwischen den christlichen Konfessionen vor-
komme. Wie Francklin erzahlt er vom Vorlesen der ,Geschichte der Marthyrer®
in den Moscheen, ,um Husseins Marthyrer=Tod recht lebhaft vorzustellen®, ge-
folgt von den Prozessionen, die quartiersweise organisiert werden und u.a. im
Singen von Liedern und dem Schlagen der Brust bestehen. Die Sammelplatze
der Quartiere sind dabei mit tppig geschmiickten ,,Gallerien® versehen, wo Zu-
schauer Platz finden und mit Erfrischungen verkostigt werden, bevor schlief$-
lich der Umzug einsetzt.>*® Nachdem Husains Tod als ,Hand=Gemenge* veran-
staltet worden ist, reitet der Kalif ,,Jesib“ (sic) auf dem Hohepunkt der Prozessi-
on vor dessen Leichnam her: ,Bey der ProcefSion stellt eine Person den Jesib
vor, der neben derselben im Triumph anher reitet, und von andern Sangern be-
gleitet wird. Die mit Fesseln gebundene Familie des Husseins erscheint hinter
thm, und auf dieselbe wird der Leichnam Husseins zur Schau herumgetragen
[...].“397 Das mit dem Verb ,vorstellen® benannte szenisch-darstellende resp. rol-

304 ygl. ebd.

305 Gmelin, Samuel Gottlieb: Reise durch Rufland zur Untersuchung der drey Natur=Reiche.
Dritter Theil. Reise durch das nordliche Persien, in den Jabren 1770. 1771. bis im April 1772.
St. Petersburg: gedruckt bey der Kayserl. Academie der Wissenschaften 1774, S. 315.

306 vgl. ebd., S.315-318.

397 Ebd., S.318.

140

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lenspielende Element erscheint in diesem Reisebericht deutlich als Bestandteil
der Prozessionen, verbindet sich fiir Gmelin aber dennoch, wie gesehen, mit
einer Bezeichnung als theatralisch. Eine russische Ubersetzung dieses Textes er-
schien 1785 — elf Jahre nach der deutschen Ausgangsfassung — und damit noch
vor Francklins Reise.3® Der ungenannte Ubersetzer gibt Gmelins ,,Ceremoni-
en® als obrjady wieder (was auch mit ,Rituale rickibersetzt werden konnte),
»Schauspiel“ recht prézise als pozorisée’® und ,Proceflion® u.a. mit proissestvie,
was wiederum auch ,Ereignis“ heiffen kann. Eindeutig verfahrt er hingegen bei
der Ubertragung der Bezeichnung , theatralisch®, die in der Formulierung fea-
tral’nym obrazom erscheint.’10

Auch Beschreibungen aus dem ersten Drittel des 19. Jahrhunderts operieren
noch nicht mit einem prazisen und als solchen reflektierten Theaterbegriff in
der Art, wie ihn die Lektiire Gobineaus zu Beginn dieses Kapitels ergab. Mit an-
deren Worten: In einschlagigen Texten tritt nun, wie gleich zu sehen sein wird,
zwar bereits besser erkennbar eine ausdifferenzierte Theaterauffithrung in Er-
scheinung, doch erfolgt deren Beschreibung noch eher beildufig und nicht im
Sinne eines spezifischen Beobachtungsgegenstandes, wie er gerade im Fall Go-
bineaus in eigens dem ,persischen Theater reservierten Kapiteln aus der Ge-
samtkomposition des Werkes heraussticht. Deutlich wird dies, wenn sich der
Blick auf intertextuelle Beziige richtet, die sich vom EL aus verzweigen. So er-
ginzt Savel’ev in beiden Passagen, in denen er die ‘Asura’ abhandelt, die Karze
seiner eigenen Formulierung durch Hinweise auf weiterfuhrende Literatur, was
bei den iibrigen thematischen Einheiten zur Schia im EL nicht der Fall ist. Die
performativ-gegenwartsorientierte Dimension der Darstellung der Schia erfahrt
dadurch eine Hervorhebung. Der Artikel Alidy empfichlt, Details der vorgestell-
ten Feierlichkeiten beim englischen Reisenden Arthur Conolly (Journey to the
North of India, overland from England, trough Russia, Persia, and Affghaunistaun,
1834) und in James Moriers Roman ,Hajji Baba in Persien® (im Original: The
Adventures of Hajji Baba of Ispahan, 1824) in Erfahrung zu bringen.'' Unter

308 Gmelin, Samuil Gotlib: Putesestvie po Rossii dlja issledovanija vsech trech carstv v prirode.

Cast’ tretja. Polovina vtoroja. V Sanktpeterburge: Izdiveniem Imperatorskoj akademii

nauk, 1785. Vgl. fir die hier relevante Passage (,O prazdnike Gusseinovom®) S. 464-469.

Pozoriste kann im ilteren Sprachgebrauch sowohl eine Vorfihrung (teatral’moe oder

prazdnicnoe predstavienie) wie auch den Ort, an dem diese stattfindet (mesto provedenija

teatral’nych ili prazdnicnych zrelisc, teatr, arena), bezeichnen, vgl. Slovar’ russkogo jazyka

XIXVII v, Bd. 16. Moskva 1990, S. 124.

Bemerkenswert ist Gberdies, dass der deutsche Text in der betreffenden Passage einen

kulturvergleichenden Religionsbegriff ,Religion® fithrt, den die russische Ausgabe elf

Jahre spater mit dem Gesetzesbegriff (zakon) tibersetzt. Vgl. hierzu in allgemeiner Per-

spektive im Schlusskapitel 9.2-9.4.

311 Vgl EL, Bd. 1, S. 518. Moriers Fortsetzungsroman The Adventures of Hajji Baba of Ispaban
in England erschien 1828. Mit Chadzi-Baba v Persii meint Savel’ev vermutlich die russi-
sche Ubersetzung Osip Senkovskijs. Dieser hatte die Ubertragung beider Romane unter
seinem literarischen Pseudonym Baron Brambeus 1830/31 veroffentlicht.

309

310

141

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Lemma Asure werden die ,russischen Leser” neben der abermaligen Nen-
nung von Moriers Roman an den Artikel ,,Chusejn® des ,,Herrn Marlinskij“ ver-
wiesen, der selber in Derbent Zeuge dieses Festes geworden sei. Es handelt sich
hierbei um den 1831 veroffentlichten ethnografischen und ironisierenden Essay
Sach Gussejn. Prazdnik musul’man sagidov, v Derbente des Schriftstellers Aleksan-
dr Bestuzev-Marlinskij. Savel’ev fithrt seiner Leserschaft die ‘Asura’ somit nicht
nur als persische Angelegenheit vor Augen - die Artikel des EL identifizieren
die zeitgenossische Schia in erster Linie mit Persien —, sondern ebenso als kau-
kasische.312

Das hier sichtbar werdende Interesse an Reiseberichten ist, nebenbei be-
merkt, durchaus biografisch begriindet, erscheint Savel’ev doch in Grigor’evs
Beschreibung des Lebens seines frither verstorbenen Kommilitonen und Freun-
des als verhinderter Reisender. Von drei gescheiterten Versuchen, sich 1839 an
einer Expedition nach Asien zu beteiligen, ist aus der Biografie zu erfahren.
Dank einer Empfehlung des angesehenen St. Petersburger Orientalisten Frihn
stand der Anschluss an eine Gesandtschaft in das Chanat Buchara in Aussicht,
die jedoch nach langerer Ungewissheit nicht zustande kam. Weitere Reiseplane
scheiterten, Savel’ev verblieb in St. Petersburg. Eine Vorahnung des in einem
Brief an Grigor’ev gedufSerten Reise-Enthusiasmus — ,Wenn meine Reise zu-
stande kommt, werde ich als erster Europder die Ruinen Samarkands sehen®
(,Ecinu moe3ka MOsi COCTOHTCSI, TO s epBbIil 13 EBporeiiles yBIKy pa3BajvHbI
Camapxanna“)®'3 — lasst sich schon in Savel’evs Eintrag Buchara im siebten Band
des EL (1836) gewinnen, der im Wesentlichen auf Informationen aus der neues-
ten europaischen Reiseliteratur beruht.3'4

Arthur Conolly, den Savel’ev als erste Referenz fiir die ‘Asira’ nennt, machte
seine Bekanntschaft mit dem ,religious festival of the Mohurrum® im nordosti-
ranischen Maschhad. Er verwendet in seinem Bericht keinen Theaterbegriff,
doch tragt das, was er als ,representation” und , performance” einer ,sacred tra-
gedy“ auf dem Hauptplatz der Stadt beobachtet, nun deutliche Ziige einer Auf-

312 yel EL, Bd. 3, S. 516.

313 Grigor'ev 1861, S.38. Zu den gescheiterten Reiseplinen des Jahres 1839 vgl. ebd.,
S.32-47.

Wie einige andere Artikel des EL wurde dieser Text zusitzlich in einer Zeitschrift verof-
fentlicht, vgl. Savel’ev, P.: ,Buchara v 1835 godu, s prisoedineniem izvestij obo vsech ev-
ropejskich putedestvennikach, posescavsich étot gorod do 1835 goda vkljucitel’no®. In:
Syn oteCestva 181 (1836), S. 249-265. Eine berithmt gewordene russische Expedition nach
Buchara kam einige Jahre spater zustande und floss in Chanykovs Beschreibung des Cha-
nats Buchara ein, die schon bald nach ihrem Erscheinen in andere Sprachen ibersetzt
wurde, vgl. Chanykov, Nikolaj: Opisanie Bucharskogo chanstva. Sanktpeterburg: V tipo-
grafii Imperatorskoj akademii nauk 1843. Als Uberblick zur Thematik europaischer Rei-
sen nach Buchara im 18. und 19. Jahrhundert siche aufferdem von Kiigelgen, Anke:
»Buchara im Urteil europiischer Reisender des 18. und 19. Jahrhunderts“. In: Kemper,
Michael; von Kigelgen, Anke; Yermakov, Dmitriy (Hrsg.): Muslim Culture in Russia and
Central Asia from the 18th to the Early 20th Centuries, S.415-430. Berlin: Klaus Schwarz
Verlag 1996.

314

142

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fihrung theatralischen Zuschnitts, die sich auf einer Bihne (,stage“) vor Zu-
schauern ereignet und von Darstellern (,performers®) gespielt wird, die ihre
Rollen (,characters), wie in der fa zzya ublich, ablesen:

»The performance this evening represented the setting out of Hossein and his family
on that unfortunate journey to Koofa which ended in their murder; and the characters
were acted by men and boys in proper dresses, who, standing upon a raised platform
covered with black cloth, read their parts from slips of paper. The stage was in front of
the golden porch, under which, at small arched windows, sat the Prince and a few
favoured others.“313

Conolly betont eine gewisse Professionalitit der Auffithrung. Die vorgetrage-
nen Szenen (,,parts“) wiirden von den ,cleverest doctors“ verfasst und als Schau-
spieler wihle man diejenigen, die sich durch stimmliche Begabung dafiir aus-
zeichneten. Deren Gagen sowie die Kosten fiir die Errichtung der Bihnen und
die Verkostigung der Zuschauer liege in der Verantwortung der Wohlhaben-
den. Vom Publikum (,the crowd®) weif er zu berichten, dass es den Anlass in
der Erwartung emotionaler Betroffenheit erlebe, was sich in Ausrufen, Weinen
und Brustschlagen auflere.’'¢ Als ,more amusing act of the tragedy“ empfindet
Conolly die Episode, die sich am Hof Yazids in Damaskus zutrigt, wo ein
durch entsprechende Kostiimierung gekennzeichneter Gesandter der ,Fran-
ken“ (,Frangee Elchee®) — also der Europaer — sich dem Kalifen gegentiber ent-
rustet, als der abgeschlagene Kopf Husains vor den Thron gebracht wird. Der
europiische Botschafter bezahlt sein Eintreten mit dem Tod; im gleichen Zug
konvertiert er, bewegt vom Schicksal des Prophetenenkels, zum (schiitischen)
Islam.317

James Morier, englischer Diplomat und Savel’evs zweiter Gewahrsmann,
wird in der Forschung als erster Berichterstatter einer ,wirklichen Theaterauf-
fihrung mit Dialogen® gehandelt.3'® Allerdings gilt diese Feststellung in Bezug
auf seinen 1818 erschienenen Reisebericht aus Persien und weniger in Betreff
des Romans tber ,,Hajji Baba in Persien®, den Savel’ev durch unkommentierte
Beiordnung in den Literaturverweisen auf gleicher Ebene mit Conollys und Be-
stuzev-Marlinskijs Augenzeugenberichten als ethnografische Information ein-
schatzt. Auch Morier greift in seinem Reisebericht, der von einer ausgepragten
biblischen Intertextualitit durchzogen ist und die zeitgenossische Beobachtung
des Orients unmittelbar in biblische Zitate ibergehen lasst, nicht auf die Kate-
gorie des Theaters zurtick, sondern spricht im Zusammenhang der ,,celebration
of the death of Imam Hossein“, die er in Teheran erlebte, von einem von
Schauspielern inszenierten ,drama®:

Conolly, Arthur: Journey to the North of India, overland from England, trough Russia, Persia,
and Affghaunistaun, Bd. 1. London: Richard Bentley 1834, S. 267.

316 ygl. ebd., S. 268, 278.

317 vgl. ebd., S. 281-283.

318 Vgl. Halm 1988, S. 181.

143

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»The tragical termination of his [Husains, S.R.] life, commencing with his flight from
Medina, and terminating with his death on the plain of Kerbelah, has been drawn up
in the form of a drama, consisting of several parts, of which one is performed by actors
on each successive day of the mourning.“31?

Neben dem ,drama“ hat der Text durch weitere Begriffe wie ,tragedy* resp.
stragedians“ oder den einen Umzug anleitenden ,maitre de ballet an einem
Theater-Wortfeld teil, ebenso nehmen aber auch die ,,processions“ Raum in An-
spruch, die Morier zwar von der szenischen Auffihrung der Tragoden unter-
scheidet, mit ihnen aber in enger Verknipfung sieht. Als Orte der Auffithrung
kennt er bereits eigens zu diesem Zweck errichtete Zelte (,takieh).

Moriers Prasentation der Muharram-Feiern findet sich nicht in ausfihrlich
beschreibender Form in seinem spiteren satirischen Schelmenroman The Ad-
ventures of Hajji Baba of Ispaban wieder, den Savel’ev der Leserschaft des EL oh-
ne prazisierende Angabe empfiehlt. Moglicherweise meint der Literaturhinweis
das neunte Kapitel, in welchem der Titelheld Hajji Baba fiir kurze Zeit und mit
wenig Erfolg in Maschhad den Beruf des Wassertragers ausubt — eine Tatigkeit,
die wihrend des Muharram den Durst der in der Wiste belagerten Martyrer in
kollektive Erinnerung ruft und daher in enger Beziechung mit der Reinszenie-
rung der Ereignisse von Karbala’ steht, die im Roman denn auch in diesem Zu-
sammenhang als ,festival“ und , tragedy“ vorkommt:

»The commemoration of the death of Hossein, which is so religiously kept throughout
Persia, was now close at hand, and I determined to put myself into training to appear
as the water-carrier, who on the last day of the festival, which is held the most sacred,
performs a conspicuous character in the tragedy.“320

Aleksandr Bestuzev, zeitgenossisch berihmt unter seinem Pseudonym Mar-
linskij, der nach Savel’evs Worten ,dieses Fest in Derbent beobachtet hat*,32!
benennt seinen diesbeziiglichen Essay (1831) im Haupttitel mit Sach Gussejn
(,Konig Husain®), was im Untertitel als ,,Fest der schiitischen Muslime*® (Prazd-
nik musul’man sagidov) und im Haupttext als ,eine Art religioser Tragodie® (rod
religioznoy tragedii) spezifiziert wird.32? Diese Gibergeordnete Gattungszuweisung

319 Morier, James: A second Journey through Persia, Armenia, and Asia Minor, to Constantino-
ple, between the Years 1810 and 1816. With a Journal of the Voyage by the Brazils and Bom-
bay to the Persian Gulf. Together with an Account of the Proceedings of his Majesty’s Embassy
under his Excellency Sir Gore Ouseley, Bart. K.L.S. London: Printed for Longman, Hurst,
Rees, Orme, and Brown 1818, S. 176.

320 Morier, James: The Adventures of Hajji Baba of Ispahan. New York: The Modern Library
1954, S.55. In den Reiseberichten Moriers (S. 180) und Conollys (S.278) werden die
Wassertrager ebenfalls als wichtige Bestandteile der Prozessionen resp. der Auffithrung
erwihnt.

321 EL,Bd. 3,S. 516.

322 In seiner wortlichen Bedeutung wire der von Bestuzev-Marlinskij im Plural verwendete
Begriff sagidy wohl als ,Zeugen® oder ,Martyrer” zu Gbersetzen, ausgehend von arabisch
Sabid (Pl. Subada’). Bestuzev-Marlinskij kennt zur Bezeichnung der Schiiten zudem auch
die (vermutl. in gleicher Weise herleitbare) Wortform sagz, vgl. Fn. 368.

144

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konkretisiert sich im eigentlichen beschriebenen Ereignis als ,Vorstellung®
(predstavlenie), die klare Theaterassoziationen weckt (ohne dass der Theaterbe-
griff fillt), wenn der Autor die Kurzweile des einmal im Jahr sich ereignenden
Festes ironisch mit dem hauptstidtischen Unterhaltungsbetrieb (,Marchen-
opern®, ,einschlifernde Tragddien® u.a.) kontrastiert, durch den seine Leser-
schaft taglich gequilt werde. Andererseits fallt die Durchfithrung des Festes,
wiewohl es eindeutig die Ereignisse bei Karbala’ mittels Darstellern inszeniert
und sich vor auf Galerien niedergelassenen Zuschauern abspielt, nicht statisch
auf einer Bihne aus, sondern in Form von Prozessionen, die neben den szeni-
schen Elementen auch die Selbstkasteiung beinhalten und figurative Kompo-
nenten wie etwa den Sarkophag Husains zur Schau bringen.3?* Den Theaterbe-
griff als solchen wird Bestuzev-Marlinskij 1836 explizit nennen (vgl. Kap. 5.4).

Was die Forschung auf der historischen Objektebene als Herausbildung ei-
nes Theaters im 18. und frihen 19. Jahrhundert beschreibt und dies nicht zu-
letzt mit starkem Bezug auf europaische Reiseberichte belegt, findet sich also
auf der sprachlichen Ebene ebensolcher Texte noch nicht als expliziter Theater-
diskurs wieder, sondern als theaterahnliches oder theaterverwandtes Wortfeld,
das erst sparlich vom eigentlichen Theaterbegriff durchzogen ist. Auch Savel’ev
verwendet diesen 1835 noch nicht. Seine wenigen Satze zur ‘Asura’ lassen sich
nun tber die konkreten Literaturhinweise hinaus als intertextuell verstehen. In-
sofern sie eine Doppeldeutigkeit zwischen Ernst und Unterhaltung, zwischen
Prozession/Zeremonie und Rollenspiel beschreiben, die nicht in Polarititen
aufgelost wird, widerspiegeln sie ein zentrales Kriterium der Intertextualitit, so
wie sie Julia Kristeva im Ausgang von Michail Bachtin entwickelt:

,Der Terminus ,Ambivalenz® impliziert das Eindringen der Geschichte (der Gesell-
schaft) in den Text und des Textes in die Geschichte. Fur den Schriftsteller ist dies ein
und dasselbe. Wenn Bachtin von ,zwei Wegen, die sich in der Erzahlung vereinigen,
spricht, sieht er die Schreibweise als Lektiire des vorausgegangenen literarischen Kor-
pus, versteht er den Text als Absorbtion eines anderen Textes und als Antwort auf
einen anderen Text.“324

323 Vgl. Bestuzev-Marlinskij, Aleksandr: ,Sach Gussejn. Prazdnik musul’'man $agidov, v
Derbente®. In: Vioroe polnoe sobranie socinenij, Bd. 1, C.1. Sanktpeterburg: V tipografii
Ministerst. gosudarst. imuscestv #1847, S. 143-150. Ein kurzer Zeitungsartikel mit fast
dem gleichen Titel erschien rund zwei Jahrzehnte spater, vgl. Safiev, Mirza Mamed-ali:
Sach-Ussein. Prazdnik musul’man-$iitov v Lenkorani. In: Zakavkazskij vestnik 51 (1853),
S.173.

Kristeva, Julia: ,Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman®, iibers. von Michel Ko-
rinman und Heiner Stiick. In: Ihwe, Jens (Hrsg.): Literaturwissenschaft und Linguistik. Er-
gebnisse und Perspektiven. Band 3. Zur linguistischen Basis der Literaturwissenschaft, II.
Frankfurt a. M.: Athendum 1972, S. 345-375, hier S. 351. Kristevas Schlussfolgerung, dass
die poetische Sprache sich von der (klassischen logischen) wissenschaftlichen Sprache
dadurch abhebt, dass sie ein ,,Double“ darstellt, lasst sie schliefen, dass ,,die minimale
Einheit der poetischen Sprache zumindest eine ,doppelte ist (nicht im Sinne der Dyade
Signifikant/Signifikat, sondern im Sinne von ,die eine und die andere®)* (ebd., S. 352,
Hervorhebung im Original). Der Code dieser ambivalent-dialogischen ,poetischen Lo-

324

145

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als die ,Geschichte® ware hier das beschriebene Textfeld zwischen dem Ende
des 18. und dem ersten Drittel des 19. Jahrhunderts zu verstehen, das als Ganzes
betrachtet eine Ambivalenz von Prozession und sich ausdifferenzierendem
Theater in sich trigt, die in Savel’evs Text ,eindringt® und sich dort in verdichte-
ter Form spiegelt. Im Dialog mit den expliziten Literaturverweisen, aber auch
mit nicht ausdriicklich genannten, aber im Sinne Kristevas intertextuell impli-
zierten Reiseberichten lassen sich die knappen Erlauterungen Savel’evs somit
als Konvergenzpunkt eines Diskurses verstehen, der vom rekonstruierten Wort-
feld ausgeht und der zwar ab dem 19. Jahrhundert schon eine deutliche Ah-
nung vom Theater ausstrahlt, dieses aber noch nicht als gesonderten Untersu-
chungsgegenstand in der Weise kategorial fasst, wie sich dies spater bei Gobine-
au oder anderen manifestiert.>2S

Die in diesem Unterkapitel besprochenen Konstituenten eines intertextuel-
len Zusammenhangs gehen dem modernen wissenschaftlichen Theaterdiskurs
(siche Kap. 5.1) voran, dessen Konturen ab der Mitte des 19. Jahrhunderts er-
kennbar werden. Mit der Zuschreibung ,wissenschaftlich soll an dieser Stelle
heuristisch eine Darstellungsform gemeint sein, die den Selbstanspruch fihrt,

gik* tragt demzufolge die Form 0/2 im Unterschied zum monologischen wissenschaftli-
chen (und epischen) Code 0/1, der eine Differenzierung in ,falsch/wahr“ oder ,Nichts/
Notation® vornimmt (vgl. ebd., S.352f.). Weiter charakterisiert Kristeva diesen Unter-
schied zweier Aussageweisen als Gegensatz von Werden (dialogisch) und Sein (monolo-
gisch). Der ,Dialogismus® impliziert somit eine ,Logik der Distanz und der Relation
zwischen den verschiedenen Termini des Satzes oder der Erzahlstruktur® (ebd., S. 355,
Hervorhebung im Original).

Schlieflich stiinde, verldsst man die rein sprachliche Ebene, gar zu klaren an, inwiefern
die ta ‘ziya, betrachtet man sie nicht mehr als diskursiven Signifikanten, sondern als his-
torisches Signifikat, selbst dialogisch-ambivalent und damit intertextuell strukturiert ist.
In neuerer Forschung findet sich schon eine an Bachtin angelehnte Interpretation der
Muharram-Riten des 17. Jahrhunderts als Phinomen der Karnevalisierung (Rahimi
2012, vgl. insbesondere im zweiten Kapitel S. 69-81, sowie das sechste Kapitel ,,Spaces of
Misrule: The Carnivalesque Safavid-Isfahani Muharram®), also als diejenige Aussage-
form in der Kultur, die Kristeva zufolge am deutlichsten die dialogische Ambivalenz
ausdriickt und damit per se intertextuell verfasst ist: ,Der Karneval ist im wesentlichen
dialogisch; er besteht aus Abstinden, Relationen, Analogien, nicht-ausschliefenden Ge-
gensitzen. Dieses Schauspiel kennt keine Rampe: dieses Spiel ist Aktivitat; dieser Signifi-
kant ist ein Signifikat. Das heifSt, da§ zwei Texte hier zueinander finden, sich widerspre-
chen und relativieren. Derjenige, der am Karneval teilnimmt, ist gleichzeitig Schauspie-
ler und Zuschauer [...]“ (Kristeva 1972, S. 362). Diese These von der Authebung der Dis-
tanz zwischen Akteuren und Beobachtern findet eine Parallele in Gobineaus Beobach-
tung der ta ziya: ,Le public, on I’a vu, ne se considere pas comme un public, il est ac-
teur” (Gobineau 1900, S. 452), allerdings ist in diesem Falle auch eine ,Rampe® resp.
Biihne gegeben. Kristevas Theatralisierung, die den gesamten Karneval als Bithne und
yzugleich Theater und Leben, Spiel und Traum, Diskurs und Schauspiel® betrachtet
(Kristeva 1972, S.362), ist denn auch entgegenzuhalten, dass fiir Bachtin selbst gerade
die Abtrennung der Bithne vom Zuschauerbereich das entscheidende Kriterium stellt,
im Falle des Karnevals nur von einer Theaternahe zu sprechen (Vgl. Bachtin, Michail:
Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, Gbers. von Gabriele Leupold. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1995, S. 55).

146

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht primir narrativ, sondern konstativ-deskriptiv verfasst zu sein, und die im
hier gegebenen Fall die 7z ziya als spezifischen Untersuchungsgegenstand aus-
weist. Die oben betrachteten alteren Texte verweisen demgegeniiber auf eine
narrative Perspektive, die naher am Literarischen angesiedelt ist. Sie bietet zwar
Sachinformationen, historische Analysen und ethnografische Beschreibungen,
weist diese aber nicht als wissenschaftlichen Selbstzweck aus, sondern handelt
sie innerhalb eines Erzahlganzen ab. Dementsprechend kommt auch noch kei-
ne wissenschaftsformige Reflexion der Theatralitit zustande. Der wissenschaftli-
che Diskurs zeichnet sich nicht nur bei Gobineau und dem noch zu behandeln-
den Berezin (s.u.) ab, sondern bereits in einer 1844 veroffentlichten Untersu-
chung des Polen Aleksander Chodzko (1804-1891), der elf Jahre (1830-1841) in
russischen diplomatischen Diensten in Persien verbrachte und von dort die al-
teste bekannte Sammlung von ta z/ya-Stiicken nach Paris mitbrachte (beste-
hend aus 33 Manuskripten), die heute der Bibliotheque Nationale de France ge-
hort.326 Chodzkos Untersuchung, die auch Ubersetzungen beinhaltet, hebt sich
ausdriicklich von den alteren Reiseberichten ab:

»Qu’il existe chez les Persans quelque chose que I’on pourrait appeler art dramatique;
[...] Cest ce que I'on sait déja en Europe. Des voyageurs ont parlé de tout cela. Mais ils
en ont parlé d’'une maniere si vague et si incomplete, que I’art dramatique persan est
resté jusqu’a présent, méme pour les orientalistes, une région inconnue.“ 37

Zu betonen ist allerdings, dass beide Perspektiven als Modelle gedacht werden
missen, die sich weder in jedem Fall eindeutig auseinanderhalten lassen noch
sich strikt chronologisch ablosen, sondern ebenso koexistieren oder sich tiberla-
gern konnen. Wenn in den folgenden beiden Unterkapiteln mit Aleksandr Be-
stuzev-Marlinskij und II’ja Berezin zwei weitere russische Beispiele der Rezepti-
on der ta ziya im Detail vorgestellt werden, so wird sich der nun herausgearbei-
tete Unterschied zwischen einer tendenziell literarischen und einer tendenziell
wissenschaftlichen Zugangsweise auch dort wiederfinden und dartiber hinaus
eine je verschiedene allgemeine Wahrnehmungsweise des Orients exemplarisch
verdeutlichen. Zugleich lasst sich wiederum die Fluiditit der Modellgrenzen
veranschaulichen, indem der Literatur ein ethnografischer Anspruch zuerkannt
werden kann, wahrend der wissenschaftliche Reisebericht tiber weite Strecken
narrativ verfasst ist.

326 ygl. Malekpour 2004, S. 162-164.

327 Chodzko, Alexandre: ,Le théatre en Perse“. In: La revue indépendante 15 (1844),
S.161-208, hier S. 161. Vgl. die spatere Monografie: ders.: Théatre Persan. Choix de téaziés
ou drames. Traduits pour la premiére fois du persan par A. Chodzko. Paris: Ernest Leroux
1878.

147

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.4 BestuZev-Marlinskij als literarischer Ethnograf der Muharram-Feier

Der sechzehnte Band (1839) des EL enthilt einen ausfiihrlichen (anonymen)
Artikel zur dagestanischen Stadt Derbent,??® der in einer noch nicht weit zu-
rickliegenden Geschehnissen gewidmeten zeitgeschichtlichen Passage die reli-
giose Zugehorigkeit der Stadtbevolkerung als Vorteil fir die russische Herr-
schaft heraushebt:

»Da ganz Dagestan von Sunniten bevélkert ist, ist der Umstand, dass die Bewohner
Derbends tiberwiegend Schiiten sind, fir Russland wichtig; dies war der Grund ihres
beharrlichen Widerstands wihrend der Blockade der Festung im Jahr 1831 durch Kazi-
Mulla: Nachdem sie die Angriffe der Dagestaner abgewehrt hatten, kooperierten die
Derbender anschlieend mit den Russen, um sie [d.h. die Dagestaner, S. R.] vollstan-
dig zu vertreiben.”

»aK Kak Bech JlarecTaH HaceJIeH CyHHUTAaMH, TO 00CTOSATENbCTBO, YTO uTenu Jepoenna
GOJIBIICIO YACTBIO LIMKUTBI, BAXKHO 11 Poccuu; 3T0 ObUIO MPUYHHOIO X YIIOPHOTO COTPO-
TUBJICHUs TIpH O0Kaae kpenoctu B 1831 roay Kasei-Myiioro: otpasuB Hamanenus Jlare-

CTaHIECB, Hep6eHﬂHH II0TOM COHCﬁCTBOBaJ’IH PyCCKI/IM K COBCPUICHHOMY H3IrHaHUIO
«329
ux.

Dieser Ausschnitt liest sich wie eine nichterne Kurzzusammenfassung des Ab-
laufs der achttigigen Belagerung Derbents durch Kazi-Mulla (Gazi Muham-
mad, 1795-1832), den ersten ,Imam® des unter dem Zeichen eines ,heiligen
Krieges® gefithrten kaukasischen Wiederstands gegen die russische Herr-
schaft.33% Aleksandr Bestuzev-Marlinskijs Briefe aus Dagestan (Pis’ma iz Dagesta-
na, 1832) dagegen berichten als literarisch ausgeschmiickte Kriegsreportagen
von diesen Ereignissen, die der Autor als zum Kriegsdienst verurteilter Dekab-
rist in seiner Verbannung miterlebte. Neben der Thematik des Konflikts zwi-
schen widerstandigen Bergvolkern und russischer Besatzungsmacht tritt in sei-
ner Darstellung auch der scharfe innerislamische Antagonismus, den der Text
des EL ebenfalls andeutet, zutage. Kazi-Mulla, als Prediger fir den ,religiosen
Charakter des Aufstandes“ verantwortlich und mit unter seinen Anhingern
wirkungsvollem religiosem Charisma versehen, versucht die Einwohner
Derbents fiir ein gemeinsames Vorgehen gegen die russischen Unglaubigen zu
gewinnen.’3! Die Stadtbevolkerung verweigert sich dem Ansinnen und wehrt
sich gemeinsam mit der russischen Garnison tiber mehrere Tage erfolgreich ge-

328 Die dort gewihlte Umschrift des Stadtnamens persischen Ursprungs lautet Derbend.

Die wissenschaftliche Transkription gemaf§ DMG ergibt die Version Darband. Im Fol-
genden wird die heutige russische Schreibweise Derbent, die derjenigen Bestuzev-Mar-
linskijs entspricht, bevorzugt.

32 EL, Bd. 16, S. 176.

330 Fiir einen Uberblick siche Gammer, Moshe: Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the
Conquest of Chechnia and Daghestan. London: Frank Cass 1994, S. 49-59.

31 Vgl. Bestuzev-Marlinskij, A. A.: Kavkazskie povesti. Sankt-Peterburg: Nauka 1995, S.95
und 104.

148

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen die Erstirmung der Stadt, bis die russische Verstirkung eintrifft und Kazi-
Mulla ,wie der Wind“ verschwindet.?3? Der Ich-Erzihler beansprucht seine Au-
toritat als Berichterstatter nicht nur durch seine Augenzeugenschaft vor Ort,
sondern zusatzlich durch seine interkulturelle Kompetenz im Umgang mit der
lokalen Bevolkerung:

,Die Tataren [tbliche zeitgenossische Bezeichnung fir die kaukasischen Turkvélker,
S.R.] lieben mich sehr dafiir, dass ich mit ihren Briuchen vertraut bin, ihre Sprache
spreche, und deshalb umgab mich jedes Mal, wenn ich auf die Mauern stieg, um die
Feinde ein wenig zu reizen und zu schméhen, und dabei mit einer Pfeife zwischen den
Zihnen herumlief, ein Haufen Derbenter...“

»MeHs 04eHb 00T TaTapsl 3a TO, YTO 51 HE Uy’KIAIOCh UX 00bIUAeB, TOBOPIO HX SI3BIKOM,
U MOTOMY Ka)KIbIH pa3, KOrJa sl BBIXOJHMJI Ha CTEHBI IOJPAa3HUTH M IOOPAHUTH BParos,
HPOTYINBAsACH ¢ TPYOKOIO B 3y0ax, Kyda JIepOeHTIeB OKpysKaaa MeHs. .. 333

Die Loyalitit der Einwohner Derbents zur russischen Macht anzweifelnd,
mischt sich der Erzahler kurz vor Beginn der Belagerung unters Volk. Die an
Kazi-Mulla gerichteten Verwiinschungen, die der Text als direkte Rede referiert,
zerstreuen dabei diese Beftirchtungen:

,Der Hundesohn soll blof$ hierherkommen! [...] Ich werde das Grab der Viter und
Ahnen dieser Ausgeburt Omars [gemeint ist, pars pro toto tiir die Sunniten, der zweite
der ,rechtgeleiteten® Kalifen, S.R.] niederbrennen. [...] Der verfluchte Ungldubige, der
halt uns ja nicht einmal fiir Muslime, sie, sagt er, sind schlimmer als die Giauren [Un-
glaubige, Nichtmuslime, S.R.J!*

»EMy 1111, cobaubemMy cbiny, npuidti croa! [...] Coxry s rpod OTIOB 1a U MPaeaoB dTOTO
OwmapoBa otpoabs [...]. [IpoknATHIl HEOBEPOK, Aa elle Hac JKe He CUUTaeT MyCyJibMaHa-
MH; OHH, TOBOPHT, XYK€ Typos!“334

Die Handlung von Bestuzev-Marlinskijs letzter Erzahlung Mulla-Nur (veroffent-
lich 1836 im 17. Band der Biblioteka dlja (tenija) tragt sich grofenteils ebenfalls
in Derbent zu. Dessen Bewohnern ist die Belagerung durch Kazi-Mulla noch in
lebendiger Erinnerung. Mehrfach fillt ein Hinweis auf diese nicht weit zurtick-
liegenden Vorkommnisse — so beispielsweise gleich zu Beginn der Erzahlung,
wo die Kimpfe im Rahmen der Belagerung als einer der Grinde erscheinen,
welche die Ausgangssituation bedingen: Aussaat und Ernte sind durch den
Krieg geschiadigt worden, Hunger droht, v.a. aber leiden die Stadt und ihr Um-
land unter einer schrecklichen Dirre.335 Die Bewohner beschliefen, da die her-
kommlichen Gebete nichts niitzen, auf einen von der Tradition vermittelten
Prazedenzfall eines Regenzaubers zuriickzugreifen. Ein moralisch einwandfrei-

332 Vgl. ebd., S. 105.

333 Ebd., S.10s.

3% Ebd., S. 991.

335 Vgl. Bestuzev-Marlinskij, A. A.: So¢inenija v dvuch tomach, Bd. 2. Moskva: Gosudarstven-
noe izdatel’stvo chudozestvennoj literatury 1958, S. 318. Weitere Beztige auf die Belage-
rung durch Kazi-Mulla finden sich z.B. auf den S. 336 und 395.

149

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er Jiingling soll in die Berge reisen und vom Gipfel des Sach-dag (Kénigsberg)
Schnee mitbringen, der ins Kaspische Meer geworfen werden soll, um den Re-
gen zu beschworen. Die Wahl fallt auf den jungen Iskender-bek, der in der
Derbenter Gesellschaft als Auflenseiter lebt, aber das Kriterium der Unbeschol-
tenheit ideal erfillt. Mir-Gadzi-Fetchali-Ismail-ogly, der Wortfiihrer der Birger-
versammlung, wird von dieser zu Iskender geschickt, um ihn davon zu tber-
zeugen, den Auftrag zu Gbernehmen. Die beiden sind sich eigentlich nicht
wohlgesinnt, da Fetchali es zuvor abgelehnt hat, seine Nichte Kickene mit Is-
kender zu verheiraten. Der junge Bek, dem das Schicksal Derbents gegentiber
seiner unglicklichen Liebe als nachrangig gilt, erwirkt nun die Zusage Fetcha-
lis zur Hochzeit, indem er im Gegenzug sich bereit erklirt, fir Derbent den ret-
tenden Schnee zu beschaffen. In Begleitung des angeberischen, aber eigentlich
tollpatschigen und feigen Gadzi-Jusuf begibt sich Iskender auf die Reise. Wah-
rend sich die Gefahrten auf der Suche nach dem richtigen Weg zum Gipfel fir
eine Zeit lang trennen, trifft Iskender am Berg auf den edlen Riauber Mulla-
Nur, der ihn, unterrichtet von einem Kundschafter, schon erwartet. Gadzi-Jusuf
ist zuvor von Mulla-Nurs als Mann verkleideter Frau in erniedrigender Weise
gefangen gesetzt und der Riuberbande ausgeliefert worden. Iskender zeigt in-
dessen keine Furcht vor dem bertichtigten Rauber und ist zum Kampf bereit,
jedoch versagen seine Schusswaffen, die Mulla-Nur in einer Raststatte der Rei-
senden hat manipulieren lassen. Bevor sich der Kampf entscheiden kann, bricht
eine Lawine auf die Kontrahenten hernieder. Iskender nimmt dabei keinen
Schaden, der Rauber aber wird mitgerissen. Iskender verzichtet nun auf die Ge-
legenheit, dem gefihrlichen Gegenspieler den Todesstof§ zu versetzen und ret-
tet ihm stattdessen das Leben. Er gewinnt dadurch dessen Freundschaft und
Gunst. Mulla-Nur weist den beiden Reisenden den Weg zum Gipfel und ver-
spricht Iskender Hilfe, wann immer er sie brauche. Dem jungen Mann gelingt
es, den Schnee in einem Krug nach Derbent zu schaffen. Nachdem das erfor-
derliche Ritual ausgefiihrt ist, stellt sich in der Tat der erhoffte Regen ein. An-
stelle des Ehegliicks muss nun aber Iskender einen Betrug gewirtigen, denn der
aus dem nahen Persien angereiste durchtriebene Mulla Sadek erwirkt bei Fet-
chali, dass dieser die Heirat zwischen seiner Nichte und Iskender absagt und
Kickene stattdessen Sadeks Vetter verspricht. Uberdies wird Iskender eines Ver-
brechens beschuldigt, das er nicht begangen hat. Iskenders Unglick fihrt das
zweite, fur den Ausgang der Geschichte entscheidende Auftreten Mulla-Nurs
herbei. Der Réuber sorgt fiir Iskenders Entlastung von der Beschuldigung als
Verbrecher und zwingt Sadek, als er ihm auf dessen Riickreise auflauert, die
vereinbarte Hochzeit seines Vetters mit Ki¢ekene zu widerrufen. Als Mulla-Nur
schlielich wahrend der nun doch erfolgenden Vermahlung Iskenders mit
Kickene erkannt wird, flichtet er, verfolgt von der Einwohnerschaft, tollkihn
durch die Stadt zum Meer hin und verschwindet in den Fluten — scheinbar er-
trunken. In einem spateren Zusatz zur Erzihlung begegnet jedoch der Erzahler

150

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Geschichte nach seiner Abreise aus Derbent Mulla-Nur in der Wildnis, wo
beide, als Zeichen gegenseitiger Wertschatzung, ihre Dolche tauschen.

Die Anlage der Erzihlung kann einer Interpretation Lewis Bagbys zufolge als
Rekurs auf eine mythische Struktur interpretiert werden:

»Bestuhev based his story on a Daghestan legend, which at its deepest levels answers to
the variously described tasks of myth — the quest of the hero; his maturation through
the establishment of a concrete heroic identity; the temporary suspension of a cultural
antinomy (that is, dearth versus plenty); and the fabulistic treatment of an intellectual
problem (that is, how there came to be water on the earth).“33¢

Diese Ausgangslage wird, so Bagby, bis zur Mitte der Erzihlung entmythologi-
siert und in der romantischen Thematisierung eines Gesellschaftsproblems und
der Genese eines romantischen Individuums aufgel6st. Iskender ist als Person
zwar moralisch einwandfrei, er handelt aber aus egoistischen Motiven und ent-
spricht damit nicht mehr dem idealen Helden des Mythos:

»Bestuzhev reconceived the mythic hero as a romantic hero, and thus distorted the me-
diating principle that organizes the myth. [...] He located the ancient tale within the
relatively new romantic genre, which focuses almost exclusively on the low, the hu-
man, and the earthly. Bestuzhev, therefore, infused his myth with themes and motifs
taken from the society tale. [...] The purifying task of the mythic hero gives way to the
symbolic romantic quest for identity [...].“33”

Im auf das Einsetzen des Regens folgenden Handlungsabschnit, als also Isken-
der seine Aufgabe erfillt hat und sich tiber die Heirat mit der Gesellschaft ver-
sohnt, erkennt Bagby einen Wechsel der Perspektive: Als Protagonist dominiert
nun Mulla-Nur den zweiten Teil der Erzihlung und die Handlung wird tber
seine Person remythologisiert. Der Rauber selbst kann als Bewohner der Berge
mit dem reinigenden Schnee raumlich und funktional identifiziert werden. Er
ist es, der es Iskender ermoglicht, den Schnee nach Derbent zu bringen und so-
mit die Stadt von den Stinden zu reinigen, seinem Eingreifen verdankt sich der
weitere fur Iskender giinstige Verlauf der Geschichte und wie der Schnee ver-
schwindet Mulla-Nur zum Schluss im Meer. Er besiegt dort den Tod und kehrt
in seine Domine — die Berge — zuriick.3® Im Gegensatz zu Iskender, erlautert
Bagby weiter, durchlauft Mulla-Nur keine konstante Transformation. Er bleibt
seinem Ausgangszustand mythisch verhaftet: ,It is in the return to Mulla Nur’s
initial condition that the romantic structure of the happy ending is inverted
and the story’s mythic proportions are restored.“33?

Ohne dass einer solchen Interpretation als Ablauf einer De- und Remytholo-
gisierung resp. als Verhandlung eines Spannungsverhiltnisses zwischen den

336 Bagby, Lewis: Alexander Bestuzhev-Marlinsky and Russian Byronism. Pennsylvania: The

Pennsylvania State University Press 1995, S. 324.
337

Ebd.
338 Vgl. ebd., S. 326f.
3% Ebd., S.328.

151

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anforderungen einer mythischen und einer romantischen Verfasstheit grund-
satzlich zu widersprechen ware, soll im Folgenden nun eine alternative Lesart
vorgeschlagen werden, die die Erzihlung als (mitunter ethnografische) Studie
tber die schiitische Religion versteht und als ihre narrative Hintergrundstrah-
lung die schiitische Muharram-Feier herausarbeitet.

Die Erzahlung als ganze ist durchweg islamisch und im Falle Derbents spezi-
fisch schiitisch impragniert;>#° sie ist von Bestuzev-Marlinskij durchaus als Mi-
lieustudie mit ethnografischem Anspruch konzipiert worden. Der Schriftsteller
hatte sich schon bald nach seiner Ankunft in der kaukasischen Verbannung
fundierte Kenntnisse einschlagiger Sprachen, Literatur und Kultur angeeignet.
Dementsprechend zeigt sich sein russischer Text konstant von fremdsprachli-
chen, v.a. turksprachigen und teilweise arabischen, Einschiiben durchzogen,
die — oft als direkte Rede der vorkommenden Personen — meist Gbersetzt wer-
den und dem Text somit ein fir die russische Leserschaft unmittelbar nachvoll-
ziehbares exotisches Lokalkolorit verleihen. Gleichzeitig ist die Erzahlung mit
Anmerkungen versehen, die verschiedene Sachverhalte der lokalen Kultur, wo
sie nicht im Haupttext selber schon erlautert sind, zu erklaren beanspruchen.
So behauptet zum Beispiel eine der ersten FuSnoten, die Schiiten bauten keine
Minarette, wohingegen diese bei sunnitischen Moscheen unabdingbar seien.34!

Die beiden ersten Kapitel der Erzahlung schildern die Ausgangslage der Diir-
re in einem Gebetskontext. Schon im Erdffnungssatz erklingt ,traurig® das
Abendgebet (,I'pyctro paszmaercst namasz“). Wahrend vom Dach einer Moschee
ein Mulla die Glaubigen ermahnt, besser zu beten, als zu schlafen, halten ein
junger und ein alter Mann vergeblich Ausschau nach Regenwolken. Der Alte
vollzieht darauf die Waschung, spricht die Basmala und wendet sich danach
mit einem personlichen Klagegebet an die Wolken, an den ,Allerhochsten®
und an den ,,Bergwind®“ mit der verzweifelten Bitte um Regen.?*? Der Text wi-
derspricht lakonisch: ,,Es ziehen keine Wolken auf, sie folgen den Einladungen
nicht. Es ist heifl, es ist schwil in Derbent. Die Diirre qualt das Umland®
(,HeitmyT Tyumn, He cnymaroT npuriamenuid. XKapko, nymHo B JlepOente. 3acyxa
tomuT okpectHocTh ). Dieses Urteil wiederholt sich einige Seiten spater: ,Alle
flehen, alles wartet auf Regen ... Es kommt keiner!” (,Bce momsr, Bce et
noxns.. Heitner!“).3¥ Das zweite Kapitel eroffnet mit einer detaillierten Be-
schreibung der Hauptmoschee Derbents, die der Erzahler im Stil eines Reisebe-
richts und die Leser direkt anredend?#* ausfihrlich portritiert und dabei als Ge-

340 Vgl. Alekseev 2006, S. 124-139 (,Musul’manskie motivy v kavkazskich povestjach A. A.
Bestuzeva-Marlinskogo®).

341 Vgl. Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 315.

342 yogl. ebd., S. 314-316.

343 Ebd., S.317, 320.

344 Wenn Sie in Derbent vorbeikommen, sollten Sie sich auf jeden Fall die Hauptmoschee
ansehen® (,,Korna el moenere yepes JlepOeHT, HEMPEMEHHO 3aliIUTE TIOCMOTPETH TIIABHYIO
mecmxua“), ebd., S. 321.

152

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

betsraum, aber auch als gesellschaftlichen Versammlungsraum vorstellt. Dort
findet denn im selben Kapitel auch die Birgerversammlung statt, die angesichts
der Wirkungslosigkeit der Gebete bei der Bitte um ein Ende der Diirre den Ent-
schluss fasst, einen Jiingling zum Sach-dag zu entsenden.

Neben dieser allgemeinen islamischen Einfirbung des Textes kommt aber
v.a. der Beschreibung der schiitischen Trauerfeierlichkeiten des Monats Muhar-
ram eine zentrale Stellung im Aufbau der Erzihlung zu. Der Ausnahmezustand
der Natur und die sich daraus ergebende Handlung, die die Protagonisten aus
ithrem bisherigen Seinszustand herausfihrt und ebenfalls in Ausnahmesituatio-
nen wirft, in denen sie sich zu bewihren haben, findet sich auf der gesellschaft-
lichen Ebene insofern gespiegelt, als die in der Erzdhlung geschilderten Ereig-
nisse mit dem religiésen Fest zeitlich (und spater raumlich) zusammentfallen,
mit derjenigen Zeit also, die dem normalen Jahresablauf als intensivierte Ge-
genzeit Struktur verleiht und damit unabhingig von der Dirre einen gesell-
schaftlichen Ausnahmezustand bewirkt. Der Erzahler fihrt das Fest im ersten
Kapitel mit dem Eigennamen chatyl’ ein und versieht es an dieser Stelle mit
dem Theaterbegriff in Verbindung mit dem Religionsbegriff, wiahrend in ande-
ren Textpassagen alternativ von ,religioser Tragodie® (religioznaja tragedija), dra-
ma oder spektakl’ die Rede sein wird:

»Die Derbenter hatten da eben erst das Chatyl” gefeiert, das religios-theatralische Ge-
denken des Schicksals §ach—Gusejns, des ersten Martyrer-Kalifen der Ali-Sekte. Indem
sie sich mit kindlicher Unbekiimmertheit den kleinen Obliegenheiten und Ritualen
dieses Festes, der einzigen Zerstreuung fiir das Volk im ganzen Jahr, hingegeben hat-
ten, hatten sie in der Frische der Nichte, die den Auffihrungen gewidmet sind, die
Ernte und die Hitze vollig vergessen. Was heifst vergessen! Mehr als einmal waren sie
froh gewesen, dass kein Regen ihre wilden Vergnigungen storte.”

»/1epOCHTIIBI TOJBKO YTO OTIPA3JHOBAIN TOIJA XaTblUIb, PEIUTHO3HO-TEATPAIBHOE BOCIIO-
MmuHaHue o cyaroe lllax-I'yceitna, nepBoro mydenuka-xamuda cextsl AnueBoil. [Ipenas-
IIACH C PEOSYECKUM IPOCTOMYIINEM MEIOYHBIM 3a00TaM M 00psiiaM 3TOro Hpa3/IHHKa,
€ANHCTBEHHOTO Pa3BICUCHUSI HAPOJHOTO KPYTJIBIH TOJ, OHH B CBEXECTH HOYEH, MOCBS-
LICHHBIX TPEICTAaBICHUSAM, BOBCE 3a0bIIH 0 jkaTBe U 0 3Hoe. Yero 3abbutu! OHU pagoBa-
JIMCh HE Pa3, 4To J0K/Ib He MEIIaeT UX TUKUM 3a6aBam. 345

Die Heraushebung des Unterhaltungsaspekts der Feier als Durchbrechung der
Monotonie des Alltags wiederholt ein Argument, das schon der einige Jahre al-
tere Essay Sach Gusseijn enthilt.34¢ In dieser Hinsicht konvergieren die Ausnah-
mezustinde von Natur und Gesellschaft nicht nur, sie bedingen sich sogar, in-
dem kein Regen die Durchfihrung der Auffihrung stort. Die aus dieser Passa-
ge zu gewinnende Information, das Fest sei schon fertig gefeiert — das im voll-
endeten Aspekt verwendete Verb otprazdnovat’ erweckt diesen Eindruck —, er-
weist sich als widerspriichlich, beansprucht die ,, Totenfeier fir Husain“ (pomin-

345 Ebd., S.318.
346 Vgl. Bestuzev-Marlinskij 1847, S. 145.

153

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ki po Gusejne) doch grolen Raum des achten Kapitels, das unmittelbar an Isken-
ders Rickkehr vom Berg und den rettenden Regen anschliefSt. Dort folgt denn
auch die Prazisierung, dass eine weitere Auffithrung anstehe:

»Unsere Erzihlung begann am Schluss dieser religiosen Tragodie. Gusejn war bereits
mit seinen Kindern nach allen Regeln der Kriegskunst und nach allen Rechten der ori-
entalischen Politik in Stiicke gehauen worden. Der Rest seiner Familie war geflichtet
und sein Kopf war am Sattel eines Boten als Trophde nach Mekka vor die strahlenden
Augen des triumphierenden Kalifen Ezid geschickt worden. Aber damit ist das Spekta-
kel noch nicht beendet. Ublicherweise fithrt man zwei Wochen spiter auf einem der
Platze in allen Details das Schicksal der fliichtenden Gusejniden und die Darbringung
des Kopfes Gusejns vor den Thron des boshaften Kalifen auf.”

»I1oBEeCTh Hallla HayaJach 110 OKOHYAHMU DTOM PENMIuo3HOM Tpareauu. I'yceilin ¢ netbmu
CBOMMHM ObUI yKe M3pyOJICH B KYCKH 10 BCEM IIPaBUJIaM BOCHHOI'O MCKYCCTBa M IO BCEM
npaBaM BOCTOYHOI monutuku. OcTaabHOE CeMEHCTBO ero 6exalio, a TojI0Ba ero OTHpaBu-
Jack Kak Tpoge 3a ceuIoM ToHIa B MEeKKy Iepe]| CBETJIBIC 09X TOPXKECTBYIOIIETr0 XallH-
¢a E3uma. Ho »TuM eme He KOHYaeTcsa CHEKTakib. Uepe3 aABe Helenu OOBIKHOBEHHO, Ha
KOTOPOH-HUOYIb M3 TUIOLIAeH, MPEACTABIAIOT B HOAPOOHOCTH Cyap0y OercTByromux ['y-
CeHMI0B M TIpHHOMIEHHe roNoBbl ['yceiina nepea TpoH 3mo6HOro Xamupa. 347

Der Erzihler setzt im Zusammenhang der Erlauterung des historisch-religiosen
Hintergrundes der Feier im Ubrigen einen expliziten Verweis auf den Essay
Sach Gussejn und wird an dieser Stelle eins mit BestuZev-Marlinskij:

,In diesem Monat [gemeint ist der Muharram, S.R.], beginnend am ersten Tag, feiern
die Schiiten, wie ich anderswo beschrieben habe, die Totenfeier fiir Gusejn, den Sohn
Alis, der nach dem Tod seines Vaters sich gegen Ezid, den Sohn Moavijas, des Kalifats
wegen erhob, der aber, auf dem Feldzug von Medina nach Kufa, im Engpass Kerbela
gestellt und vom Heerfiihrer Ezids, Obejd-Allach, vernichtend geschlagen wurde und
dort am 10. Tag des Mucharrem im 61. Jahr der Gidzra [higra, S.R.] das Leben verlor.“

»B 9TOT MecsI], HAaUMHAS C MEPBOTO €r0 AHS, MIMUTHI MPA3AHYIOT, KaK S TAE-TO OIHcal,
noMuHKH 10 ['yceline, cbiHe Anusi, KOTOPBIH MOCie THOEeny OTHa CBOEro BoccTan Ha Ezu-
na, ceiHa MoaBwuu, 3a xanudat, Ho, BCTpedeHHbIH B TecHuHe KepOena, Ha oxoje u3 Me-
nuHbl B Kydy, 6611 pazouT HaronoBy BoeBojoto Esuna, O6eiin-Asiaxom, U MOTepsul TaM
u3Hb B 10 eHb Myxappema, 61 rojia ruikpsl. <348

Die festliche Intensivierung des Religiosen, das Heraustreten der Einwohner-
schaft Derbents aus dem Alltag, fillt im achten Kapitel mit der (erotischen) In-
tensivierung der Liebe zwischen Kickene und Iskender, die sich bisher nur ein-
mal gesehen haben und aus der Distanz lieben mussten, zusammen, stellt diese
aber vorderhand auf die Probe, indem der eigens fiir die Feierlichkeiten aus
Persien angereiste intrigante Mulla Sadek - ihm als religiosem Experten steht
dabei eine gute Bezahlung in Aussicht — bei Fetchali die Absage der Heirat er-
wirkt. Die Riickweisung durch Kickenes Vormund zwingt den in der Ehre und
seiner tiefen Liebe verletzten Bek zum Handeln. In diesem Sinne bietet der fest-

347 Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 407.
348 Ebd., S. 407.

154

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liche Ausnahmezustand Iskender die Moglichkeit, selber aktiv einzugreifen und
sich der Zuneigung Kickenes zu versichern. Ein Gesprach mit Gadzi-Jusuf, sei-
nem vormaligen Reisebegleiter, bringt ihn auf den Gedanken, als Frau verklei-
det im Gedrange mit Kickene in Kontakt zu treten, denn das Schauspiel steht
kurz bevor, wie ihm Jusuf versichert, der dort den Part des ,,Gesandten der
Franken® (fireng él¢ist) spielen wird.# Indem Iskender sich nun als Frau ver-
schleiert, widerspricht er nur vordergriindig der gesellschaftlichen Konvention:
Im Subtext erfillt er eine Rolle im theatralischen Gesamtkontext der Festge-
meinde, denn in der fa ziya werden auch weibliche Rollen von Minnern ge-
spielt.3%* Der Text selbst erkennt ihm denn auch, nachdem er tagstiber das Ver-
halten als Frau einstudiert hat, eine solche Rolle potentiell zu: ,Als die Abend-
dimmerung anbrach, hatte er auf jeden Fall beim Chatyl’ die Schwester Guse-
jns besser spielen konnen als seine Mitburger® (,K cymepkam oH Mor Obl
MpeaCTaBATh, Ha Xatbuie cectpy ['yceiiHa, BepHO, Jiydine cBOMX coOpaTwii).33!
Iskender folgt Kicene, als diese das Haus verlasst, im Schutz der Canetti’schen
Masse, die in tausendfacher Stirke dem religiosen ,,Drama“ beiwohnt, das nach
den zugehorigen Prologen die Begegnung des feindlichen Kalifen Ezid (Yazid)
mit dem europdischen Botschafter inszeniert. Wahrend der Ablauf der Auffih-
rung aus der Perspektive der Iskender umstehenden Frauen humoristisch ge-
schildert wird, wartet der junge Bek auf den richtigen Augenblick. Mit der
Ubergabe des abgeschlagenen Kopfes Gusejns (Husains) an den Kalifen und
dem aus Mitleid erfolgenden Einschreiten des von Jusuf gespielten Franken —
dieser konvertiert zur Schia, worauf ihn Ezid enthaupten lasst — ist der Hohe-
punkt des Spektakels erreicht und fiir Iskender der Moment gekommen.3s2 Er
offenbart sich Kickene, worauf es zu einem kurzen, intensivierten Hohepunkt
yorientalischer” Liebe zwischen dem verhinderten Brautpaar kommt:

,Die Gedanken der nachdenklichen Ki¢kene waren erfillt von Iskender: Ihn suchte sie
im Strom der Gesichter, die von den Fackeln beschienen wurden, auf seinen Blick un-
ter tausenden hoffte sie zu treffen. Nicht Ezid hatte sie zur Vorstellung gefiihrt, es war
nicht Ezid, der sie jetzt beschiftigte. Die Zuversicht, wenigstens noch einmal kurz den
Brautigam zu erblicken, mit dem man sie gelockt und den man ihr danach ohne

3 Vgl ebd., S. 414.

350 S0 schreibt z.B. Conolly 1834, S.267: ,, The performance this evening represented the set-
ting out of Hossein and his family on that unfortunate journey to Koofa which ended in
their murder; and the characters were acted by men and boys in proper dresses
[...].“ Vgl. zudem Chelkowski: TAZIA (wie Fn. 276).

351 Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 416.

352 Vgl. ebd., S.421f. Die Szene um den Gesandten der Franken und die Trophie des
abgeschlagenen Kopfes beschreiben z.B. auch Francklin 1790 (,,The tradition goes, that
at this period an ambassador from one of the European states happened to reside at the
Caliph’s court [...]%, S. 245) und Conolly 1834 (, The Sheahs have a tradition that, when
the Caliph Yezeed caused Hossein to be put to death, a Frangee Elchee [...], who hap-
pened to come on a mission to Damascus at the time, exclaimed against the foulness of
the deed [...]%, S. 281).

155

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grund wieder weggenommen hatte, beanspruchte ihre ganze Aufmerksamkeit; wie
grofs war da ihre Verwunderung, ihre Furcht, als die Stimme, deren Echo sie als Erin-
nerung im Herzen trug, an ihr Ohr sprach! Ein Schrei erstarb auf ihren Lippen, sie be-
saf§ nicht die Kraft und die Herzlosigkeit, sich zu widersetzen. Iskender-bek zog sie weg
in die dunkelste Ecke des Daches; die Zuschauerinnen waren von Ezid und dem EI’¢
derart in Beschlag genommen, dass nicht zu befiirchten war, sie konnten etwas bemer-
ken. [...] Ein sonorer Kuss erklang, und dieser Ton ging leise, ohne Unterbrechung, in
ein Nein tber. Nur ein kurzer Moment ist der Liebe im Orient gewihrt, aber sie ver-
mag in diesem, wie ein Traumbild, tausende Farbtone, tausende Ereignisse, den gan-
zen langandauernden Kampf der europiischen Leidenschaft unterzubringen.®

»Mbicin 3axyMunBoil Kirakene 6bUTH OTHB MICKEHAEpOM: €ro HeKana OHa B TOTOKE JIHII,
03apeHHBIX (aKenaMu, ero B30p HaJeanach BCTPETUTh MEXIy Thicauamu B3opoB. He Ezuj
NpUBJIEK ee Ha TpeJCTaBIeHne, He E3u1 3aHuMa Terepb. YBepeHHOCTh TOMISIETh XOTh
ellle pashK Ha KEHUXa, KOTOPHIM €€ MOMAHMWIM U KOTOPOTo OTHSJIM MOTOM 6€3 MpUYMHbI,
TIOTTIOTHITA BCE e¢ BHUMAHIE; KAKOBO e OBUTO ee M3YMJIEHHE, ee CTPaxX, KOT/Ia TOJI0C, KO-
TOPOTO 3X0 BBITO cepaedHOe BOCTIOMIHAHIE, TIPO3BYYal eif Ha yxo! Kpuk 3amep y Hee Ha
yCTax, OHa He MMeJa CHITBI, HH JKECTOKOCTH COTIPOTHBIATHCA. VIckenaep-6ek yBiek ee Ha
CaMBbIil TEMHBIN YroJl KPOBJIH; 3PUTENIBHULIBI TaK 3aHTHl ObUTH E3umom u Dibum, 9TO MX
BHUMAHMs HEUEro GbIIO CTPAIIUTEHCS. [...] 3BOHKHMIA MONENyH pasaaics, U 3ByK STOT THXO
collest Ha Hent, He npepbiBasch. Kpatkuii Mur jjan jir06BM Ha BocToke, HO OHa, KaK CHOBH-
JIeHHE, YMEET yMeIaTh B HETO THICAIH OTTEHKOB, THICAIH MPOUCIIECTBHH, BCIO TONTOBpE-
MeHHYI0 60pE0y eBpomeiickoii crpacTi. 353

Der Gang der Erzahlung entfaltet sich von Beginn weg aus der Kombination ei-
nes gesellschaftlichen und eines individuellen Faktors. Mit dem Einsetzen des
Regens und der Uberwindung der Diirre ist das Ziel auf gesellschaftlicher Ebe-
ne erreicht; die zweite Halfte der Handlung dreht sich nun um die Verwirk-
lichung des individuellen Faktors der Erfullung einer Liebe. Als narratives Bin-
deglied fungiert dabei, wie deutlich geworden ist, das ,Spektakel“ des chatyl’.
Der Betrug an Iskender durch die verwehrte Heirat ist damit direkt verknupft,
denn ohne die Anreise des Mullas Sadek wire er nicht zustande gekommen.
Die sich daraus ergebenden Ereignisse fithren schlieflich zum zweiten, fir den
Ausgang der Geschichte entscheidenden Auftreten des Riubers Mulla-Nur.
Mithin bedingt die 7z zzya also auch den Wechsel des (aktiven) Protagonisten,
auf den Bagby hinweist.3* Sie erweist sich somit als Medium des Hauptum-
schlags der Erzahlung und damit als zentrales Handlungselement. Thr kommt
dadurch eine Bedeutung fiir die narrative Konstruktion zu, die weit tiber das Il-
lustrative hinausreicht.

Neben dieser erzahlerisch breit ausgestalteten Scharnierfunktion in der Mitte
der Handlung, die unmittelbar auf den Regen folgt, lasst sich mit Blick auf das
Werk als Ganzes eine konsequente Strukturierung in Veranlassungs- und Um-
schlagsmomente erkennen, die alle in Verkniipfung mit einem Wassermotiv er-
scheinen. A) Aufgrund der Dirre drohen Durst und Missernte (Kapitel 1

353 Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 422f.
354 Vgl. Bagby 1995, S. 328.

156

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und 2). B) Iskenders Liebe auf den ersten Blick griindet in einer zufalligen Be-
gegnung mit Kickene an einem Brunnen.?*S C) Der fur Iskender glinstige Aus-
gang des Kampfes mit Mulla-Nur und dessen Umpolung vom Réauber zum Hel-
fer wird durch eine Lawine ausgelost;*5¢ damit verbunden ist Mulla-Nurs Wie-
dergeburt aus den Schneemassen heraus, von denen er verschittet wurde. D)
Sobald der Schnee vom Berggipfel ins Meer gelangt ist, folgen als Erlosung der
Regen und der Betrug an Iskender. E) Mulla-Nur hilft dem Mulla Sadek uner-
kannt bei der Uberquerung des Flusses Tenga (Kapitel 10). Inmitten des Stro-
mes offenbart er sich und zwingt den Bosewicht, auf die von ihm arrangierte
Hochzeit zugunsten Iskenders zu verzichten. F) Nachdem er an Iskenders
Hochzeit erkannt worden ist, verschwindet Mulla-Nur im Meer, das ihm die
Flucht ermoglicht. G) Im Epilog begegnet der Erzahler Mulla-Nur wiederum
an der Tenga. Die vom Rauber erzahlte Lebensgeschichte, die die Leser nicht
erfahren, geht im Rauschen des Gebirgsflusses auf.s”

Unter Berucksichtigung dieser Wassermotivik fallt nicht nur das achte Kapi-
tel, wo die ,religiose Tragodie“ um Husain dargestellt ist, unter den Blickpunkt
des schiitischen Trauerspiels, sondern die Erzihlung insgesamt, denn die kol-
lektive Erinnerung an den Durst,’® den der Prophetenenkel und sein Gefolge
wiahrend Tagen in der Wiiste bei Karbala’ erlitten haben sollen, gilt als das al-
teste mit der ‘Asura’ verknipfte ,dramatische Element“.3% Als Replik ‘Ubai-
dallahs, des Heerfiihrers Yazids, der den Imam von der Wasserversorgung ab-
schnitt, zeigt sich in der Erzahlung der feindliche Sunnit Kazi-Mulla durch sei-
ne Belagerung Derbents fiir die bedrohliche Dirre mitverantwortlich. Die Rol-
le, die Iskender fiir die Derbenter Gesellschaft als ,, Wassertrager” (vodonos)3*° zu
tibernehmen bereit ist, findet ihre Entsprechung im Umfeld der ta ziya-Auftiih-
rungen. Der water-carrier, den Hadschi Baba in Moriers Roman anlasslich der
»commemoration of the death of Hossein® darstellt (vgl. Kap. 5.3) und dessen

355 ygl. Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 339f.

356 ygl. ebd., S. 387.

37 Vgl. ebd., S. 459.

358 Vgl. z.B. bei Francklin 1790, S. 242f.: ,Hussein with his army had not advanced far, be-
fore intelligence was brought him that the enemy had taken their station between him
and the river Euphrates, which lay in his intended route, by means of which he was en-
tirely cut off from the water; an event of the most distressing nature, in the sultry cli-
mate of Mesopotamia [...]. Indeed this circumstance was the primary cause of all the
misfortunes which befell him [...].

,Das ‘A$tra’-Fest ist im Irak seit der Buyidenzeit bezeugt; das Bitten um einen Schluck
Wasser — zur Erinnerung an den Durst al-Husains und der Seinen, denen der Weg zum
Euphrat versperrt war — ist das élteste von den Quellen erwihnte dramatische Element
des Rituals, aus dem sich sehr viel spater das Passionsspiel entwickelt hat.“ Halm 1988,
S. 179.

360 Vgl. z.B. Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 355.

359

157

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion auch in Moriers und Conollys Reiseberichten genannt wird,¢! erhilt
in Senkovskijs russischer Ubersetzung genau diese Bezeichnung als vodonos.362
Auch der Berg, von dessen Spitze Iskender den Schnee zu beschaffen hat, fun-
giert in diesem Zusammenhang als Assoziationstriger. Sein Name Sach-dag
(Konigsberg) verweist auf den Protagonisten des schiitischen Martyriums: ,,K6-
nig Gusejn [Husain], ach Gusejn® (sach Gusejn, vaj Gusejn) lautet der ritualisier-
te Ausruf, der u.a. in der Moschee erklingt, bevor die Biirgerversammlung die
Expedition zum Berg beschlieRt.3% Mit Sach Gussejn ist gar in Bestuzev-Mar-
linskijs so benanntem Essay das ,Fest der schiitischen Muslime“ als Ganzes
identifiziert (vgl. Kap. 5.3). Auch der Ort des Martyriums tbertragt sich auf den
Berg, den der Text explizit mit dem Kennzeichen der Wuste (pustynja) ver-
sicht.3¢* SchliefSlich schreibt sich auch die Figur Iskenders in einen Mirtyrer-
Kontext ein, als er unter Gefahr fir das eigene Leben Mulla-Nur aus der nieder-
gegangenen Lawine rettet. Der Rauber dankt ihm mit den Worten: ,Nicht fir
mein Leben danke ich dir, Iskender-bek, sondern fiir deines, das du fiir meine
Errettung geopfert hast“ (,He 3a cBoto wu3ub Gnarogapo s tebs, Mckennep-6ex,
a 32 TBOKO, KOTOPOIO ThI )KEPTBOBAJT JUII MOETO craceHus “).365

Iskenders Opferbereitschaft begriindet die Versohnung mit dem Sunniten
Mulla-Nur, der sich vom Gegner in einen zur Erfiilllung des Auftrags notwendi-
gen Helfer verwandelt. Mit dem erlésenden Regen und dem darauf folgenden
chatyl’ als zentralem Umschlagmoment findet nicht nur ein Wechsel des (aktiv
agierenden) Protagonisten statt; damit einher geht auch ein Rollentausch, was
die religiose Markierung der Bosewichte betrifft. Als Retter tritt mit Mulla-Nur
nun ein Sunnit auf, der seinerseits bereit ist, sich fir den Schiiten Iskender in
Gefahr zu begeben. Mit dem Mulla Sadek hingegen nimmt ein aus Persien an-
gereister Schiit in der zweiten Halfte der Erzahlung die Stelle des wichtigsten
Widersachers ein. In der Begegnung der beiden Opponenten am Fluss treffen
denn nicht nur ein hehrer und ein niedertrachtiger Charakter aufeinander, son-
dern auch eine schiitische und eine sunnitische Zuordnung;:

» — Oh um Allahs willen, um der heiligen Ali und Gusejn willen, um meines Gebets
willen (ich bin schlieflich ein Mulla), setze mich unverziglich Gber, nun gleich, jetzt,
sofort! — Ah, du bist also Schiit! — sprach der Miller [als solchen hat sich Mulla-Nur
verkleidet, S.R.] mit Verachtung. Was zum Teufel soll ich mit deinen Gebeten und Se-
gensspriichen! Etwa fiir den Propheten in der Holle? Fir einen sunnitischen Bruder

361 Morier 1818, S. 180, formuliert in Bezug auf den beobachteten Wassertrager: ,, This per-

sonage, we were told, was emblematical of the great thirst which Hossein suffered in the
desert.“ Vgl. auch Conolly 1834, S. 278.

Vgl. [Senkovskij, O. L.): Mirza ChadZi-Baba Isfagani. Solinenie Moriera. Vol'nyj perevod
Barona Brambeusa, Bd.1. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk
21845, S. 64, 67.

363 Vgl. Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S. 325.

364 ygl. ebd., S. 378, 392.

365 Ebd., S. 389.

362

158

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiirde ich es mir bei solchem Hochwasser tberlegen, als Wegfiihrer zu dienen, aber
fur einen schiitischen Unglaubigen gehe ich nicht einmal bei Wassernot los.“

» — O pamu camoro amiaxa, paau cBAThIX Anust U ['yceiiHa, paju MOJHMTBBI MOEH (s BeIb
MyJLIa), IPOBEIU MeHsi Oe3 3aMe/UICHUsI, Teephb JKe, ceidac, B 9TOT ke Mur! — A, 1a Tbl
mraru! — ¢ mpe3peHreM Mpou3Hec MeslbHUK. — Ha KO# jke 4epT MHE TBOM MOJHTBBI U Oia-
rocioBenus! Passe juis nmpopoka B jukaranHem? J{is Hamrero Opata CyHHH IpHU3alyMaics s
OBl B TaKOE TIOJIHOBO/IE MTYyCKAThCS B MPOBOJAHUKY, @ JJIsl HEIOBEPKA IIArd U B 3aCyXy HE
noesy.“366

In dhnlicher Weise versichert sich Mulla-Nur schon vor seiner Wandlung zum
positiven Protagonisten seiner sunnitischen Identitit (,Ich bin Gott sei Dank
kein Schiit“), als er Gadzi-Jusuf nach dessen Gefangennahme zur Rede stellt.?¢
Die Erzihlung lasst sich insgesamt als Auflosung eines Religionskonflikts le-
sen. Iskender kann nur insofern zum erfolgreichen Wassertrager werden, als er
sich mit dem Sunniten Mulla-Nur verbriidert. Dessen entscheidendes Eingrei-
fen wiederum ist nur deshalb moglich, weil ihm ein Schiit das Leben gerettet
hat. Iskender und Mulla-Nur agieren somit als Vermittlungsinstanzen zwischen
zweli als unversohnlich geschilderten religiosen Realitaten.3%8 Die Verbriderung
mit Mulla-Nur wird doppelt und daher mit Nachdruck geschildert, denn der
Ich-Erzahler, der im Schlussteil auf Mulla-Nur trifft, tragt nicht nur deutliche
Ziige des Autors Bestuzev-Marlinskij (vgl. z.B. den Hinweis auf den Essay Sach-
Gussejn) — er kann auch als Doppelginger Iskenders verstanden werden, was
schon an der Parallelitait der Namen deutlich wird. Iskender ist die giangige ara-
bische resp. persische oder tiirkische Ubersetzung von Aleksandr (Alexander).
Der Erzédhler spricht denn auch explizit von seinem ,Namensvetter (fezka), als
sich beide im Zuge eines Ausfalls wahrend der Belagerung Derbents begeg-
nen.’® Bestuzev-Marlinskij und Iskender gleichen sich auch durch ihren gesell-
schaftlichen Status. Beide sind Aufenseiter: der Autor durch seine Verbannung
infolge der Beteiligung am Dekabristen-Aufstand, sein Protagonist aufgrund
einer vom Vater ererbten Abneigung gegen die Derbenter Gesellschaft. Der
Epilog, in dem sich das Zusammentreffen des Erzihlers mit Mulla-Nur (einem
weiteren gesellschaftlichen Aufenseiter) ereignet — wie Iskender tritt er dem ge-
furchteten Rauber auf Augenhohe entgegen —, erschien erst posthum 1839 und

366 Ebd., S. 440.

367 ygl. ebd., S. 383.

368 Vgl. die Erlauterung des Erzihlers in einer FuRnote: ,Fast alle Bergbewohner und ein
Teil der Dagestaner Stadtbewohner hiangen der Omar-Sekte an, das heift sunni; die Der-
benter und die Einwohner Bakus hingegen der Ali-Sekte, das heif3t $ii, [oder] wie man
hier sagt $agi, und sie hassen sich gegenseitig® (,IlouTi Bce ropipl W 4acTh TOPOIKAH
JAreCTaHCKUX Jepkarcst ceKTbl OMapoBOH, TO €CThb CyHHHM; HepOCHTIBI M OaKMHIbL,
HAIIPOTHB, — CEKTHl ANIMEBO, TO €CTh MM, KaK 31eCh TOBOPAT — LIATH, M B3aHMHO
HeHaBuIT Apyr Apyra“, ebd., S. 383).

Vgl. ebd., S. 336. Die Begegnung evoziert erneut das Wassermotiv — sie findet an einem
Brunnen statt.

369

159

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit dem Vermerk ,9. April“37° Bestuzev-Marlinskij nimmt diese Begegnung
aber in einer auf den 8. April (1834) datierten Aufzeichnung aus dem Essay Rez-
se zur Stadt Kuba (Put’ do goroda Kuby) als Wunsch vorweg, als dem Erzahler Ge-
ruchte tber Mulla-Nur zugetragen werden.’”! Dieser Text wurde als Teil der Se-
rie Kaukasische Essays (Kavkazskie olerki) im selben 17. Band der Biblioteka dlja
Ctenjja zum ersten Mal veroffentlicht, in dem sich auch die Erzahlung Mulla-
Nur findet. Der letzteren posthum erschienene Schluss reiht sich also durch die
Datumsangabe ,,9. April“ unmittelbar in eine Reihe von literarischen Reisebe-
schreibungen im Rahmen des Zyklus der Kaukasischen Essays ein, die nicht not-
wendigerweise reale Ereignisse berichten, aber vor dem Hintergrund der tat-
sachlichen Abreise Bestuzev-Marlinskijs aus Derbent im April 1834 entstanden
sind. Als Erzahlung fir sich genommen, beansprucht Mulla-Nur schon durch
seinen ethnografischen Gehalt und die erkennbare Beziechung zwischen Erzah-
ler und Autor, die Genregrenzen einer reinen Fiktion zu tiberschreiten. AufSer-
dem tragt die im Titel vorgenommene Gattungszuweisung Byl’, die auch Be-
stuzev-Marlinskijs bekannteste kaukasische Erzahlung Ammalat-bek (1832) auf-
weist, die Konnotation einer wahren Begebenheit?’? — so gilt denn auch die
Existenz eines Raubers Mulla-Nur als historisch verbiirgt.3”3 Mit der erzihllogi-
schen Anschliefung des Epilogs von Mu/la-Nur an den Reiseessay Put’ do goroda
Kuby akzentuiert sich die Durchlassigkeit der Genregrenzen weiter.

5.5 Berezins Reise durch den Orient: Binaritdit statt Ambivalenz

Bestuzev-Marlinskijs zeitweilige enorme Popularitat, die schon bald nach sei-
nem Ableben auf Kritik stief§, findet ihren Widerhall noch in II’ja Berezins
(1818-1896) Reisebericht aus dem Kaukasus (Putesestvie po Dagestanu i Zakav-
kaz’ju), der, 1849 und 1850 in zwei Auflagen in Kazan’ erschienen, die erste
Etappe der 1842 begonnenen Bildungsreise des jungen Orientalisten wieder-
gibt. Berezin vollzieht kein Reenactment Marlinskijs — zu sehr unterscheidet

370 Siehe hierzu die Anmerkungen in ebd., S. 700.

371 ygl. ebd., S. 197-201.

372 Vgl. Grob, Thomas: ,Eroberung und Reprisentation. Orientalismus in der russischen
Romantik®. In: Kissel, Wolfgang Stephan (Hrsg.): Der Osten des Ostens. Orientalismus in
slavischen Kulturen und Literaturen. Frankfurt a. M.: Peter Lang 2012, S. 45-70, hier S. 62.
Vgl. u.a. das folgende Unterkapitel. Die sowjetische Forschung geht, zumindest teilwei-
se, von einer realen Begegnung Bestuzev-Marlinskijs mit Mulla-Nur aus. Diese Annah-
me grindet u.a. in einer Lektiire der Reisetexte als Tatsachenberichte (und nicht als Li-
terarisierung einer Reiseerfahrung) sowie in einem archivalisch erhaltenen kurzen Frag-
ment Bestuzev-Marlinskijs, in dem Mulla-Nur als Ich-Erzihler seine Lebensgeschichte
darzulegen beginnt und das daher als Zusatz zur Schlussszene in Mu/la-Nur gelesen wer-
den konnte. Das entsprechende Fragment zitieren, zur Untermauerung der These einer
realen Begegnung, Bazanov, V.: Ocerki dekabristskoj literatury. Publicistika, proza, kritika.
Moskva: Gosudarstvennoe izdatel’stvo chudozestvennoj literatury 1953, S. 491, und Po-
pov, A. V.: Dekabristy-literatory na Kavkaze. Stavropol’: Kniznoe izdatel’stvo 1963, S. 81f.

373

160

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich schon sein Modell des Kulturkontakts (s.u.) —, doch besitzen des letzteren
literarische Vorlagen nach wie vor den Status einer etablierten Referenz, die
tber das Literarische hinaus einen Geltungsanspruch setzt und mithin dem
Reisenden Berezin eigene Formulierungen erspart: ,Kazi-Mulla belagerte im
Jahr 1831 im August Derbend. Ich selbst halte im Vorhinein fest, dass es nach
der wortgewandten Geschichte des Autors der ,Russischen Erziahlungen® kei-
nerlei Moglichkeit gibt, diese Belagerung zu beschreiben (,B 1831 romy B
aBrycre ocaxnan Jlepbenn Kasu-Mymma. 1 cam 3apaHee yTBepKIaro, YTO
ONHCBIBATB OTy OCady IIOCIEe KDPAaCHOPEYMBOrO pacckasa aBTopa ,Pycckmx
IOBECTEH' HET HUKAKOM BO3MOKHOCTH [...]%).374 Das Label ,Marlinskij‘ braucht
nicht einmal genannt zu werden — es reicht, wenige Zeilen spater vom ,,Autor
Mulla-Nurs® zu reden, um keinen Zweifel dartiber aufkommen zu lassen, wo-
rauf rekurriert wird. Nicht nur den Verfasser der gleichnamigen Erzahlung,
auch Mulla-Nur selbst benennt Berezin, indem er die Charakterziige, die diesen
als literarische Person kennzeichnen, in der historischen Person des Raubers be-
statigt sieht:

,Bis heute erinnert man sich an ihn ohne Groll, denn Mulla-Nur glich in der Tat
einem Ritter des Mittelalters, der die Rechte der Gesellschaft nicht akzeptierte und die
Rechte des Menschen unzureichend verstand. Deshalb hat der Autor der ,Russischen
Erzihlungen und Geschichten® den Charakter Mulla-Nurs keineswegs ausge-
schmiicket.“

»/10 CHX TIOp BCIIOMUHAIOT O HeM Oe3 HenpHs3HH, nmoromy 4ro Mymia-Hyp B camom fene
MOXOJIMJI Ha PHIIApsl CPEIHUX BEKOB, HETPU3HABABINETO MpaB OOIIECTBA M JyPHO MOHH-
MaBIIETo TpaBa yenoBeka. [loaTromy aBTop ,Pycckux moBecTell W paccka3oB’ HHCKOJIBKO
He ykpacun xapaktep Mymis-Hypa [...].375

Der ,Dagestanische Ritter* hat bei Berezin tberdies auch einen kurzen fiktio-
nalisierten Auftritt, als der Orientreisende dessen ,gerechtes’ Rauben oder ggf.
die Verschonung im Stil eines Robin Hood an zwei Beispielen als Dialoge zwi-
schen Rauber und Beraubten inszeniert.’’¢ Mit weiteren Anspielungen und
Verweisen auf den ,Autor russischer Erzihlungen®, aber auch auf Aleksandr
Puskin oder Aleksandr Polezaev knupft der Text an die Kaukasus-Literatur der
20er- und 30er-Jahre an, die er bei der Leserschaft als bekannt voraussetzt.3””

374 Berezin, 1ja: PuteSestvie po Dagestanu i Zakavkazju. S kartinami, planami i vidami
zamelatel’nych mest. Kazan’: V universitetskoj tipografii 21850, C. 2, S. 13f. Das Werk er-
schien in erster Auflage 1849 und trug den in der hier verwendeten zweiten Auflage feh-
lenden, eine Serie versprechenden Zusatz Reise durch den Orient I. (Putesestvie po vostoku
L), vgl. die Rezension von Savel’ev, P.: ,PuteSestvie po vostoku. I. Putesestvie po Dage-
stanu i Zakavkaz’ju. I. Berezina, professora Kazanskogo universiteta, magistra vosto¢noj
slovesnosti i pro¢. Kazan’: v universitetskoj tip. 1849 [...]%. In: Zurnal Ministerstva narod-
n0go prosvescentja 65 (1850), Otd. VI, S. 103-119.

375 Berezin 1850., C. 2, S. 126.

376 Vgl. ebd., S. 126f.

377 Verweise auf den ,Autor russischer Erzahlungen® finden sich noch auf den Seiten 34
und 47 in ebd., C. 2. Berezin besucht bei Derbent zudem das Grab Ol’ga Nestercovas

161

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berezins Orient-Reise (1842-1845), die ihn von Sudrussland tber den Kauka-
sus durch Persien, den Irak, Syrien, Palastina, Agypten und Konstantinopel
fihrte, war kein privates Bildungsprojekt, sondern offizieller Natur. Im Auftrag
der Universitat Kazan’ und des Bildungsministeriums hatten Berezin und sein
Kommilitone Vil’jam Dittel’ (1816-1848), der zur gleichen Zeit reiste, eine vor-
geschriebene Route zu absolvieren und dabei nicht nur ihre Sprachkenntnisse
zu verfeinern und bestimmte Themenbereiche vor Ort zu studieren, sondern
auch Material wie Abschriften, Biicher, Manuskripte, Miinzen oder botanische
Desiderate zu beschaffen sowie tiber die Reise Bericht zu erstatten.”8 Berezins
und Dittel’s akademischer Mentor Aleksandr (Mirza) Kazem-Bek hielt samtli-
che Anforderungen an die Reisenden in einer eigens hierfiir erstellten Verof-
fentlichung fest. Der Plan einer wissenschaftlichen Reise durch den Orient detail-
lierte insbesondere die genaue Reiseroute und die dafir bendtigte Zeit und
schrieb hinsichtlich der Sprachausbildung in Persisch, Arabisch und Tirkisch
ein stufenweises Vorgehen unter Zuhilfenahme lokaler Lehrer vor, das neben
der Steigerung des Leseverstandnisses zu einer mundlichen aktiven Sprachbe-
herrschung fihren sollte sowie zu Kenntnissen in Kalligrafie und der Fahigkeit,
schriftliche Werke in den jeweiligen Sprachen zu verfassen.’” Ein besonderes
Augenmerk hatten die Reisenden zudem auf aktuelle Entwicklungen im Orient

(ebd., S. 34), die in Bestuzev-Marlinskijs Wohnung durch einen Unfall mit einer Pistole
todlich verletzt wurde (was der Text an dieser Stelle nicht erwdhnt). In Tarchu gelingt es
dem Reisenden, sich bei der Frau des ortlichen Herrschers, des Samchals, eine Audienz
zu erwirken. Diese heifft Sjul’tanet und ist Berezin zufolge das historische Vorbild der
Geliebten Ammalat-Beks in Bestuzev-Marlinskijs gleichnamiger Erzihlung (wo ihr Na-
me als Seltaneta erscheint), vgl. ebd., C. 1, S.73-79. Ein direktes Marlinskij-Zitat leitet
das Kapitel 1V, C. 2 ein (S. 63), ein Polezaev-Zitat das Kapitel II, C. 1 (S.51). Dasselbe
Kapitel I, C. 1 fithrt Verweise auf Puskins Poem Kavkazskij plennik (S. 51f. und S. 95).
Fir einen Uberblick zu Berezins und Dittel’s Reise siehe Dancig, B. M.: Blignij Vostok.
Sbornik statej. Moskva: Nauka 1976, S. 223-226; Kim/Sastitko 1990, S. 129-133; Andreeva,
Elena: ,Travelogues by Berezin: A Nineteenth-Century Russian Taveler to Iran®. In:
Daniel, Elton L. (Hrsg.): Society and Culture in Qajar Iran. Studies in Honor of Hafez Far-
mayan. Costa Mesa (CA): Mazda Publishers 2002, S. 163-188. Als Ubersicht iiber Bere-
zins wissenschaftliche Karriere ist immer noch von Wert Bartol’d, V. V.: ,I. N. Berezin
kak istorik®. In: ders.: So¢inenzja, Bd. 9. Moskva: Nauka 1977, S.737-756 [urspriing].
1919]. Bartol’d nimmt eine sorgfiltige und ausgewogene Einschitzung von Berezins
Werk vor, deren Nutzen denjenigen einer neueren kurzen Gesamtdarstellung tibertrifft,
die ein eher unkritisches Bild Berezins als eines Pioniers der russischen Orientalistik ent-
wirft, vgl. Temirbekov, M-N. A.: ,Berezin kak istorik-vostokoved i u¢enik Kazem-Beka“.
In: Zakiev, M. Z.; Valeev, R. M. (Hrsg.): Mirza Kazem-Bek 1 otelestvennoe vostokovedenie.
Doklady i soobs¢enija naucnoj konferencii. Kazan’ Izdatel’stvo Kazanskogo universiteta
2001, S. 178-188.

Wie detailliert die Anweisungen ausgestaltet sind, lasst sich z.B. im empfohlenen Vorge-
hen beziiglich der persischen Sprache erkennen: ,Der Persischlehrer soll sie etwa drei
Mal in der Woche besuchen, jeweils fiir zwei Stunden® (,,Yunrens Ilepcunckoro s3bika
JIOJDKEH TMOCeIaTh UX MPHOIM3UTENFHO TPH pa3a B HEIeII0, KaKAbIH 1Mo aBa gaca®). Kazem-
Bek, Aleksandr Kasimovic: Plan ucenogo putesestvija po vostoku magistrov Kazanskogo uni-
versiteta Dittelja i Berezina; sostavlen, po poruceniju popecitelja Kazanskogo ucebnogo okruga,
ordinarnym professorom Kazanskogo universiteta Mirzoju Kazembekom; rassmotren Impera-

378

379

162

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu richten. Der Plan streicht in diesem Zusammenhang insbesondere die ,ver-
schiedenen Sekten“ heraus, so z.B. die Ismailiten, die in einem historischen Ex-
kurs als einflussreiche geschichtsgestaltende Krafte erscheinen und deren fort-
bestehendes Wirken in der Gegenwart als fiir die europaische Wissenschaft von
besonderem Interesse prasentiert wird.3$°

Berezin erhielt nach der Riickkehr von seinem dreijahrigen Aufenthalt im
Orient an der Universitit von Kazan’, an der er schon studiert hatte, eine Pro-
fessur fir tirkische Sprache (1846-1855). Ab 1855, infolge der Ubersiedelung
der Kazaner Orientabteilung nach St. Petersburg, war er fiir den Rest seiner
wissenschaftlichen Karriere in der Hauptstadt tatig. Er erarbeitete sich den Ruf
eines bekannten Orientalisten, der nicht zuletzt auch auf seinem Interesse an
der Popularisierung wissenschaftlicher Erkenntnisse beruhte. So engagierte er
sich beispielsweise als Herausgeber einer Enzyklopadie (Russkzj énciklopediceskij
slovar’, 1873-1879).

Im Anschluss an die Beschreibung seiner Erlebnisse im Kaukasus veroffent-
lichte Berezin 1852 ein weiteres Buch mit dem Titel Reise durch das nordliche
Persien (Putesestvie po severnoj Persii), das nun als zweiter Band einer Serie Reise
durch den Orient (Putesestvie po vostoku) firmierte.?®! Weitere Texte mit Bezug
auf Berezins Orient-Reise erschienen dann allerdings nicht mehr als Fortset-
zungsbande, sondern vereinzelt in Zeitschriften. Die Erzahlung der Persienreise
endet in Teheran mit der ausfithrlichen Beschreibung einer ta ziya, deren Au-
genzeuge Berezin im Winter des Jahres 1843 geworden war. Er kategorisiert sei-
ne Beobachtung als ,persische religiose Mysterien® (persidskie religioznye miste-
rit) und als fa ziya genannte ,religiose Auffithrungen® (religioznye predstavienija
Jteazie®), die sich schon zum ,kompletten Drama“ (v polnuju dramu) entwickelt
hatten und im Mucharrem, dem ,Monat der Klage und der Trauer®, besonders
in dessen ersten zehn Tagen (asura), ganz Persien in Beschlag nihmen, wofir
tberall im Land spezielle Auffithrungsorte (fakya, bei Berezin tek:¢) hergerich-
tet wiirden.?®? Eine eher oberflachliche Behandlung erfihrt, im Gegensatz zu al-
teren Darstellungen, die kurze Erlduterung des religiosen Hintergrundes, also
der Ereignisse bei Karbala’ — im Vordergrund steht fiir Berezin eine phinome-
nologische Bestandsaufnahme des Gesehenen und Erlebten, die sich zuerst auf

vy e

torskoju akademieju nauk, i utverden g. ministrom narodnogo prosvestenija 27 nojabrja 1841
goda. Kazan’: V universitetskoj tipografii 1841, S. 22.

380 Vgl. ebd., S.31-35. Dittel’s Reisebericht, der in Artikelform verdffentlicht wurde, fillt
im Vergleich mit demjenigen Berezins deutlich knapper und oberflichlicher aus; er
trigt eher die Ziige eines inhaltlich kaum ausgeschmiickten Reiseprotokolls. Dittel” be-
richtet z.B. wie Berezin von einem Besuch bei der aus Ammalat-Bek bekannten Sultanet-
ta (Seltaneta) und beschrinkt sich dabei in seinem Text auf einige wenige Worte, vgl.
Dittel’, V.: ,,Ocerk putesestvija po vostoku s 1842 po 1845%. In: Biblioteka dlja (tenija 95
(1849), Otd. 1, S. 1-56, 191-210, hier S. 3.

381 Vgl. hierzu oben Fn. 374.

382 Vgl. Berezin, 11'ja: Putesestvie po severnoj Persii. Kazan’: V tipografii gubernskogo pravle-
nija i v universitetskoj 1852, S. 297f.

163

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine genaue Beschreibung der Konstruktion und Ausstattung der takya (Berezin
zahlt allein in Teheran deren 58) konzentriert und sich dem Vorprogramm der
ta ‘ziya widmet (Prozessionen der ,Brustschlager” und ,Steinschliger®, Auftritte
von Gauklern, rauza-h'ani).®3 Im eigentlichen Zentrum des Interesses steht so-
dann eine sich iber mehr als dreifig Druckseiten erstreckende Inhaltsangabe
eines fa ziya-Stickes, das einen Auffihrungszyklus von zehn Tagen reprisen-
tiert (wovon die Schilderung die ersten beiden und den letzten weglisst). Ohne
dass vom Theaterbegriff als solchem die Rede ist, wird hier eine deutliche Thea-
tralisierung der Perspektive fassbar: Berezin tbersetzt die ta ziya in europaische
Theater-Terminologie, wenn er die Inhaltsangabe des von ihm ausgewihlten
»=Dramas“ vor jedem Auffihrungstag mit einem Verzeichnis der dramatis per-
sonae (dejstvujustie lica) beginnen lasst und jeweils eine Feinstrukturierung in
Aulftritte (vychod I, vychod 1L, vychod Il etc.) vornimmt, wenn er ferner von
Schauspielern (aktery), Logen (loZy), Buhne (scena) und Regisseur (diriZer)
spricht und die Dramen in ihrer Gesamtheit als Werke (socinenija) resp. als
(Theater-)Sttcke (p’esy) anerkennt, die teilweise in schriftlicher Form vorlagen
(wovon er ein Exemplar besitze).?3* Dementsprechend hat sich die 7 z7ya an
europdischen MafSstaiben zu messen; insbesondere der ,Verfremdungseftekt*
(vgl. hierzu oben Fn. 282) gereicht ihr in Berzins Urteil zum Nachteil:

»Von der Konstruktion einer Bithne haben die Perser keine Vorstellung und sie wollen
nichts dartiber wissen: eine offene Briicke ohne jegliche Kulissen muss als Abbildung
der Wiiste von Kerbelja dienen. Ein grofer Teil der Unannehmlichkeiten rithrt daher,
dass es keinen hinteren Vorhang gibt: Alle Schauspieler erscheinen dem Zuschauer
schon bevor sie am Drama teilnehmen und tberdies reiten und gehen die Schauspieler
von den Ausgingen her, anstatt [direkt] auf der vorbereiteten Bihne aufzutreten; Figu-
ren, die erst nach einer gewissen Frist zu spielen haben, lassen sich in aller Ruhe am
Rand der Bihne nieder und warten, bis sie an der Reihe sind [...]. Uberhaupt fuhrt das
Fehlen von Kulissen viel Komisches vor: Man sieht wie der Schauspieler, der Ali dar-
stellt, freundschaftlich mit einem Soldaten spricht, oder wie Abdulla aus Langeweile
dem kleinen Wassertrager Grimassen schneidet [...] alle Zuschauer sahen, wie der Re-
gisseur Watte in Schafsblut tunkte und auf der Bithne verstreute, zur Abbildung von
Fleischstiicken. Die stindige Prasenz des Regisseurs auf der Bithne zusammen mit den
Schauspielern verdirbt auch um einiges den Eindruck des Dramas, allerdings wird er
hier auch wirklich benotigt, denn die persischen Schauspieler lernen ihre Rollen nicht
auswendig, sondern lesen sie von Zetteln ab, die der Regisseur bei jedem Auftritt ver-
teile.”

,»,O0 ycTpoiicTe cuens! [lepcusHe He UMEIOT MOHATHUS U 3HATh HUYETO HE XOTAT: OTKPHI-
TBIA MOCT, 0€3 BCSKUX KyJHUC, 00s13aH CITYyKHUTh n300paxeHreM KepOemnsiickoil mycThIHH.
bonbas yacTs HEYOOCTB MPOUCXOMHUT OT TOTO, YTO HET 3aJ[HETO 3aHABECa: BCE aKTEPhI
SIBISTIOTCS 3PUTEIIIO MIPEKAE, YeM IPUMYT ydacTHe B JpaMe M IIPUTOM BMECTO TOro, 4To0
MIPE/ICTAaTh Ha IPUTOTOBJICHHOH CIIEHE, aKTePHI eyT U YT C BHIXOJI0B; MEPCOHAXKH, KOTO-
pBIM JOCTaeTcs AEUCTBOBATbh Yepe3 HEKOTOPBIM MPOMEXYTOK, CaiATCsl MPECHOKONHO Ha

383 vgl. ebd., S. 298-306.
384 Vgl. ebd., S. 307-340, 342f.

164

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kparo CLEHbl U OXHAAT uepeny [...]. Boobie orcyTcTBHE Kynuc NpeAcTaBiIsSeT MHOTO
KOMHYECKOT0: BBl BUJIUTE, KaK aKTep, NPEJICTABIISIONMN AJIH, pa3roBapyuBaeT JAPY>KECKU C
cepbazoM, WM Kak AOaysia, OT HEYero Jielarh, CTPOUT IPHUMAChl MAICHBKOMY BOJJOHOCY
[...] Bce 3puTenu BHAETH, KaK TUPIKEP MaKall XJIOMYaTyio Oymary B OapaHbIO KPOBb H
KUJIaJl BO CLICHE, U1 U300paskeHus: KycKoB msica [...]. He Mano nmoptur BrneyarieHue apa-
MBI MTOCTOSIHHOE MPUCYTCTBUE HA CIIEHE AMpPHKepa BMECTE C aKTepaMH, a MEeXIy TeM OH
3[1eCh He00X0ANM, IOTOMY YTO NEPCHJICKUE aKTephl HE Y4aT HAau3yCTh CBOMX POJIeH, a YH-

TaroT 110 6yMa)KKaM, KOTOPBIC pa3aacT pU BCIKOM BbIXOAE AUPUIKED.

«385

Diesen Vorbehalten zum Trotz gesteht Berezin der ta ziya doch einen ,,befriedi-
genden® Gesamteindruck zu.38¢

Senkovskij halt Berezin in einer 1853 erschienenen Rezension gerade dieses
Mafinehmen am modernen europiischen Theater als unzulassig vor; ange-
bracht sei vielmehr ein Vergleich mit den religiosen Urspriingen des griechi-
schen Theaters und eine empathische Zugangsweise in der Analyse:

wPersien hat den Autor, wie es scheint, schrecklich gelangweilt: Alles findet er dort 13-
cherlich und bedauernswert. Sogar die beflissenen persischen Auffihrungen gewinnen
nicht seine Gunst. Das rihrt daher, dass er sie gedanklich mit den schillernden Insze-
nierungen des Alexandrinischen Theaters und der grofen italienischen Oper ver-
gleicht. Aber solche Vergleiche sind nicht wirklich angebracht. Wire es ihm in den
Sinn gekommen, die persischen Auffithrungen unter dem Blickwinkel der Ahnlichkeit
oder des Unterschieds dieser neuentstandenen Schauspiele mit den Anfingen des
Theaters bei den Griechen zu betrachten, so hitte der Gegenstand fiir ihn ein vollig
anderes Erscheinungsbild und ein anderes Interesse erhalten und er hitte ihn con amo-
re beurteilt.”

»ABTOpY, KaK Ka)keTcsl, y’KacHO Hackydwia Ilepcus: Bce B HElf HAXOAMT OH CMEIIHBIM U
KasnkuM. Jlaxke M ycepzHble NEepCHICKHE MPEJCTABICHUs HE PACIoJararoT ero K oiaro-
CKJIOHHOCTH. JTO OTTOT0, YTO OH, MBICTICHHO, CPAaBHUBAET UX C OJIECCTSIIMMH CIIEKTAKIISIMU
Anekcanapunckoro Teatpa u 6onbioii Utanesackorr Onepsl. Ho Takue cpaBHEHHS HE €O-
BceM ymMmecTHbI. Ecim GBI eMy NMpHUIIIo B TOJI0BY MOCMOTpPETh Ha MpeacTaBieHus [lepcusa
CO CTOPOHBI CXO/ICTBA MITH PA3IMUMs STUX HOBOPOXKIEHHBIX 3PENHII C HaYalaMu TeaTpa y
I'pekoB, npenmer npuoOpes Obl Il HEro COBCEM IPYryio (pU3MOHOMMIO M 3aHUMATENb-

HOCTb, U OH paccCyxaall OBI 0 HEM COn amore.

«387

385
386

Ebd., S. 342f.

Vgl. ebd., S. 344. Fiir einen Uberblick Gber Berezins Darstellung der #a ziya und Auszi-
ge in englischer Ubersetzung siche: Calmard, Jean & Jacqueline: ,Muharram Ceremo-
nies observed in Tehran by Ilya Nicolaevich Berezin (1843)“. In: Chelkowski, Peter ]J.
(Hrsg.): Eternal Performance. Ta ziyeh and other Shiite Rituals. London/New York/Calcut-
ta: Seagull Books 2010, S. 53-73. Die Calmards haben Berezins Reiseberichte zudem in
franzosischer kommentierter Ubersetzung veroffentlicht, vgl. Bérézine, Ilya Nikolae-
vitch: Voyage au Daghestan et en Transcaucaste, trad. prés. et annotée de Jacqueline Cal-
mard-Compas. Paris: Geuthner 2006. Ders.: Voyage en Perse du Nord, présentation, com-
mentaires et notes de Jean Calmard. Paris: Geuthner 2011.

Senkovskij, Osip: ,PuteSestvie po severnoj Persii. I. Berezina. S portretom Sacha i
planom Tegerana. Kazan’ 1852. In: Biblioteka dlja ctenjja 119 (1853), Otd. V, S.1-26,
hier S.7. Praktisch die gesamte Rezension ist dem Abschnitt zur ta ziya gewidmet, den
Senkovskij fiir den einzigen wirklich neuen Aspekt in Berezins Buch hilt, wenngleich er
auch bedauert, dass der Autor das in seinem Besitz befindliche Stiick nicht in

165

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Position der Ablehnung einer etischen, am europaischen Theater des 19.
Jahrhunderts orientierten Perspektive erinnert an BestuZev-Marlinskijs in der
Erzahlung Mulla-Nur geaufSerte Bevorzugung einer emischen Herangehenswei-
se an das Verstandnis des Orients, die nicht zuletzt in der klimatheoretischen
Annahme einer Verschmelzung von Natur und Kultur grindet:

,Um den Orient zu beurteilen und zu verurteilen muss man alles Europdische von sich
werfen: Begriffe, Gewohnbheiten, Vorurteile, und sich entschieden selbst versi-
chern: ,Ich bin heute geboren‘. [...] Im Herzen werden Sie sich dann davon tberzeu-
gen, dass die Natur und ihre Formen, die Menschen und ihre Sitten dort einen un-
trennbaren harmonischen Akkord bilden [...].¢

,UT06 CcymuTh M ocyxknath BocTok, Hamo cOpocHTh ¢ cebs BCe eBpOIEHCKOe: IOHATHS,
IPUBBIYKH, OPEAPACCYAKH M PEIIMTENBHO CKa3aTh caMoMy cebe: ,51 ceromHs pommics’.
[...] Bel cepauem ybeaurech TOr/Ia, 4TO MPUPOJA U ee (POPMEL, JIOAN U HPABBI HX COCTAB-
JIAIOT TaM HeJeIUMbIif TapMOHMYECKH i akkop | ...].“388

Zugleich skizziert Bestuzev-Marlinskij in seinem bereits oben erwahnten Reise-
essay Put’ do goroda Kuby (vgl. Kap. 5.4) eine Theorie der Individualitit der
Wahrnehmung und der Absage an eine objektive Rekonstruktion von Ge-
schichte, Natur und Kultur, die auf der Annahme einer Unzuganglichkeit der
»Dinge an sich® beruht: ,Der Mensch kann Thnen durch ein Gemalde, ein Bas-
relief, einen Ton, ein Buch nur seinen Begriff des Dings, aber nicht das Ding an
sich tibermitteln, nur seinen Blick darauf, aber nicht dessen genaues Aussehen®
(,YemoBeKk MOKET BaM KapTHHOIO, GapenbedoM, 3ByKOM, KHUTOM MepeaaTh TOIbKO
c60e TIOHSATHE O BEIIM, a HE CaMyl0 Belllb, CBOW B3IV Ha Hee, a HE TOYHBIN
Bua“).3% Der (poetischen) Sprache kommt dabei als Medium der stets indivi-
dualisierten Vermittlung vergangener Zeiten oder fremder kultureller Zusam-
menhinge entscheidende Bedeutung zu.’*° In der Konsequenz ist daher ein

Ubersetzung beigegeben habe (vgl. S.§ u. 13). Schon Berezins Kaukasus-Band hatte in
der zweiten Auflage nicht Senkvoskijs volle Zustimmung erhalten; dieser kritisiert in
seiner Rezension insbesondere, wie schon ein Jahr zuvor Savel’ev mit Bezug auf die erste
Auflage, den satirischen Stil Berezins und die ironisierende Selbststilisierung zum
»Reisenden durch den Orient®. Vgl. ders.: ,PuteSestvie po Dagestanu i Zakavkaz’ju. N.
Berezina. S kartami, planami i vidami primecatel’nych mest. Kazan’. 1850%. In:
Biblioteka dlja ctenija 105 (1851), Otd. V, S. 1-22, und Savel’ev 1850.

Bestuzev-Marlinskij 1958, Bd. 2, S.328. Vgl. zu diesem epistemologischen
Kulturpluralismus®, also der Annahme, Kulturen missten von innen heraus verstanden
und bewertet werden, Grob 2012, S. 63f. Grob erkennt dieselbe Zugangsweise auch bei
Osip Senkovskij, was zudem Bestuzev-Marlinskijs Text bestitigt, denn einige Zeilen
nach obigem Zitat erfolgt ein Verweis auf Senkovskij (genannt wird sein literarisches
Pseudonym Baron Brambeus). Dieser erscheint dort aufgrund seiner absolvierten
Orient-Reisen als Vertreter der zum interkulturellen Verstindnis befihigenden
emischen Perspektive: ,er hat lange unter Muslimen gelebt® (01 w1 ¢ Mycynsmanamu
monro“, S.329). Dass Senkovskij, wie Bestuzev-Marlinskij im angefithrten Zitat, eine
Klimatheorie vertritt, die die (asiatische) Kultur in enger Verknipfung mit
geografischen Faktoren sicht, zeigt Kapitel 4.3.

389 Ebd., S. 185 (Hervorhebung im Original).

30 Vgl. ebd., S. 188.

388

166

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verstindnis einer anderen Kultur oder einer unbekannten Gegend letztlich nur
durch das jeweilige Individuum vor Ort fir sich selbst zu leisten:

slch wollte blof§ aufzeigen, dass in allen Beschreibungen und Ausmalungen der Be-
trachter und Zuhorer nur das Vermdgen des Kiinstlers sieht, die Gegenstinde abzubil-
den, und keinen Abdruck, keine Widerspiegelung der Gegenstinde, und als Konse-
quenz wollte ich anfiigen, dass wenn jemand sich einbildet, anhand meiner Essays mit
dem Kaukasus bekannt zu werden statt mit mir, er klaglich fehlgehen wird.*

51 XOTeI TOBKO JOKa3aTh, YTO BO BCEX OMMCAHMAX H JKHBOIHCAHHSIX 3PHTENb ¥ CIIyIIa-
TEJb BUIMT TONBKO YMEHBE XYIOKHHKA H300PaKaTh IPEIMETEI, @ HE CICIOK, HE OTpae-
HUC l‘lpe}lMeTOB, U BCJICACTBHUEC DTOI'O anMOHBI/lTb, YTO €CJIU KTO BOO6pa)KaeT 10 MOUM
OuepKaM MO3HAKOMHThCS ¢ KaBKazoM, a He CO MHOI0, TOT TOPEKO omubercs. 3?1

Berezins Reiseberichte bringen demgegentiber ein Modell der Kulturbegeg-
nung zum Ausdruck, das Anspruch auf eine objektive und distanzierte Be-
schreibung des Orients erhebt, die nicht wie im Falle Bestuzev-Marlinskijs eine
zumindest teilweise dialogische und akkulturierte Beziehung zum Fremden als
epistemologische Grundlage in sich trigt, sondern vielmehr in einer strikten Bi-
naritat Ausdruck findet. Berezin interagiert natiirlich mit den Bewohnern der
von ihm bereisten Gebiete und als ausgebildeter Orientalist weif$ er sich auch
sprachlich in der Fremde zurechtzufinden. Im Gegensatz zu Bestuzev-Mar-
linskijs Erzahlern zeigt sich Berezins Ich aber nie als Teil des Orients (Ich als
Orient), sondern bleibt ihm stets im Verhaltnis Ich und Orient entgegengesetzt.
Ubertragen in die Codierung, die Julia Kristeva der intertextuellen dialogischen
Verfasstheit auf der einen Seite sowie der epischen und wissenschaftlich-logi-
schen Sprechweise auf der anderen Seite zuweist (vgl. Kap. 5.3, Fn. 324), lasst
sich der ambivalente kulturelle Text von Bestuzev-Marlinskijs Modell des Kul-
turkontaktes in die Formel 0+2 tbersetzen, die binare Zugangsweise Berezins
hingegen als 0+1 fassen. Der letzteren Polaritat, die der von Kazem-Bek verfass-
te Plan einer wissenschaftlichen Reise so nicht vorsieht,??? ist teilweise mit offen
zum Ausdruck gebrachter Geringschitzung des Fremden resp. der Schilderung
eines gescheiterten Kulturkontaktes verbunden, was sich in besonders deutli-
cher Weise dort akzentuiert, wo den Persern ein untiiberwindbarer religioser Fa-
natismus zugeschrieben und mithin die Ursache der biniren Entzweiung auf
der Seite der Einheimischen verortet wird.??

Berezin vertritt zudem ein nach Stden verschobenes Orient-Konzept. Die
Uberschreitung der Grenze zwischen Russland und Persien mit der Durchque-
rung des Flusses Astara wiederholt am Anfang des Persienbandes gewisserma-

71 Ebd., S. 189.

392 So empfiehlt der Plan beispielsweise Disputationen mit einheimischen Gelehrten iiber
yverschiedene wissenschaftliche Gegenstinde®, die er als Horizonterweiterung fur die
Reisenden, nicht als Export europiischen Wissens versteht. Als heikle Bereiche sind von
den moglichen Diskussionsthemen Religion und Politik ausgenommen, vgl. Kazem-Bek
1841, S. 31.

393 Vgl. Berezin 1852, S. 273-275.

167

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ben den Reiseantritt, der ein erstes Mal im Kaukasusband mit dem Lichten des
Ankers in Astrachan’ erfolgt war, indem erst mit Persien fiir Berezin der ,wirkli-
che Orient* beginnt. Der Kaukasus, der bei Bestuzev-Marlinksij in aller Eindeu-
tigkeit als Orient und Asien gekennzeichnet ist, erfahrt damit eine Entorientali-
sierung. Allerdings geht der Ubertritt nach Persien zugleich mit einer Dekon-
struktion der Grenzuberschreitung einher, denn die Straf$e sei, berichtet Bere-
zin, im Grenzgebiet derart maandrierend angelegt, dass sie einige Male wieder
in russisches Hoheitsgebiet fiihre.?** Die konterkarierte Grenziberschreitung —
der Reisende verlasst aufgrund des Strafenverlaufs den Orient sogleich wieder
— erweist, ohne sie explizit zu nennen, der vieldiskutierten Episode der geschei-
terten Ausreise aus dem russischen Imperium in Puskins Reise nach Arzrum (Pu-
tesestvie v Arzrum vo vremja pochoda 1829 goda) eine Reverenz:

»Der Arpatschaj! unsere Grenze! Das war nicht weniger als der Ararat! Mit einem un-
aussprechlichen Gefiihl sprengte ich auf den Fluf§ zu. Noch nie hatte ich ein fremdes
Land gesehen. Die Grenze hatte fiir mich etwas Geheimnisvolles; von Kind an waren
Reisen mein Lieblingstraum. Lange habe ich spiter ein Nomadenleben gefiihrt, mal
im Norden, mal im Siiden umbherstreifend, doch noch nie war ich tber die Grenzen
des unermeflichen Ruffland hinausgekommen. Heiter ritt ich hinein in den gelobten
Flug, und mein braves Rof trug mich ans tiirkische Ufer. Doch dieses Ufer war bereits
erobert: ich befand mich noch immer in Ruf8land.“3%%

Ein Modellunterschied zeigt sich schlieflich auch in der narrativen Struktur.
Im Vergleich mit Bestuzev-Marlinskijs Literarisierung der ta ziya entnarrativiert
sich deren Darstellung bei Berezin. Die Sprache entfaltet an der entsprechen-
den Stelle den Gegenstand nicht mehr vorwiegend erzahlend und als konstitu-
ierende Komponente eines narrativen Gesamtzusammenhangs, sondern in
einem tendenziell niichternen, konstatierenden, phanomenologisch beschrei-
benden Stil, der wiederum, am Schluss der beiden Reiseberichte stehend, zu de-
ren narrativen Passagen in Kontrast tritt.

5.6 Schluss

Mit Blick zuriick auf einige Ergebnisse dieses Kapitels lasst sich summieren,
dass die Rezeption der binidren Opposition von Sunniten und Schiiten in der
Beschreibung des schiitischen Pols dieser Gegentiberstellung auf eine weitere
Binaritit hindeutet, die sich in einem historisch-politisch konzipierten und
einem gegenwartsbezogen-performativ orientierten Wahrnehmungsmodus au-
Bert. Der weitgehend historisch ausgerichtete Strang der Schia-Rezeption (vgl.
Kap. 5.2) lebt von der (scheinbaren) Spannung auf der Ebene seines Objekts, al-
so vom innerislamischen Antagonismus. Die Logik seiner Erzahlung definiert

394 ygl. ebd., S. 2f.
395 puskin, Aleksandr: Die Reise nach Arzrum wébrend des Feldzugs im Jahre 1829. Aus dem
Russischen von Peter Urban. Berlin: Friedenauer Presse 1998, S. 50.

168

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Schia von Beginn weg wesentlich ex negativo in Absetzung von der ur-
springlichen, durch Mohammed gestifteten Einheit. Mit der starken Orientie-
rung der Beschreibungssprache an der Begrifflichkeit von Schisma (raskol) und
Sekte (sekta) tritt ein vom christlichen Modell her bekanntes Denkmuster zuta-
ge, welches das ,Eigentliche® und seine Abweichungen benennt. Wie besonders
Smirnovs Text Uber das ,,Schisma“ der Schiiten veranschaulicht, kann auch ein
Autor, der dem Islam insgesamt nicht wohlgesinnt ist, einen solchen ,eigentli-
chen’, nicht durch Politik vereinnahmten Islam gegeniiber der Devianz vertei-
digen und ihm dartber hinaus in einem christlich-heilsgeschichtlichen Paradig-
ma eine gewisse positive Rolle bei der Verbreitung des Monotheismus zugeste-
hen — eine Position, die auch bei anderen Autoren der Zeit zu finden ist.3%

Im Falle des performativen Blicks auf die Schia zeigt sich hingegen ein Be-
schreibungsinteresse, das primar von der Wahrnehmung der Gegenwart aus-
geht. Das (in der Fremde) Gesehene und Erlebte generiert hier als vorrangiges
Element erst die historische Perspektive, die nachrangig den ,religiésen Sinn
des Rituals erklart. Ausgangspunkt ist dabei also nicht in erster Linie das Schis-
ma, sondern die erfahrene Performanz, die dann in ihrer gegenwartigen Wir-
kung mit Verweis auf die geschichtliche Genese des Schismas erldutert wird.
Die historischen Exkurse, die solchen ta ziya-Schilderungen beigegeben sind,
erlauben keine grofle Varianz der Interpretation: Sie berichten den Hinter-
grund der Ereignisse von Karbala™ gleichférmig als weitgehend bekannte ver-
gangene Tatsachen, deren Erzahlung vornehmlich im Dienst des Verstindnisses
des performativen Ereignisses steht. Letzteres zeigt sich demgegentber als flexi-
bler rezipierbar, bis hin zur ausfihrlichen literarischen Verarbeitung. Die per-
formative Perspektive braucht sich nicht im selben Mafle wie die historisch-po-
litische Perspektive an einer binaren Struktur zu orientieren. Sie geht von einer
primaren Relevanz des (unmittelbar erlebbaren) performativen Ereignisses und
damit auch von einer primaren Relevanz der Schia an sich aus, die folglich
nicht blof§ sekundar als Abspaltungsphinomen behandelt zu werden braucht.

Savel’evs im EL vorzufindende episodenhafte Darstellung der Muharram-Fei-
erlichkeiten zur Erinnerung an Husains Tod wurde in diesem Kapitel als Aus-
gangspunkt einer Nachzeichnung russischer und westeuropaischer Beschrei-
bungen des schiitischen ,Passionsspiels’ im 18. und 19. Jahrhundert aufgegrif-
fen und zugleich als deren (intertextuelle) Verdichtung gelesen. Bei Savel’ev
und bei seinen intertextuellen ,Gesprachspartnern® (Francklin, Gmelin, Conol-
ly, Morier, Bestuzev-Marlinskij) beginnt sich der spatere, auf die ta z7ya bezoge-
ne wissenschaftliche oder wissenschaftsformige Theaterdiskurs, der zu Beginn
des Kapitels an neueren Beispielen eingefiihrt wurde, langsam zu konturieren,
allerdings verbleiben die entsprechenden Texte noch starker einer literarisch-
narrativen Verfasstheit verhaftet, die das ,schiitische Theater’ noch nicht als ex-

396 S0 bei Senkovskij, Caadaev oder Nevzorov (vgl. Kap. 4.3).

169

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pliziten, an europaischer Theaterterminologie gemessenen Gegenstand konzi-
piert und noch nicht in diesem Sinne als wissenschaftliches Objekt formalisiert,
so wie dies die verwissenschaftlichte Perspektive ab der Mitte des 19. Jahrhun-
derts vollzieht. Wahrend sich die 7z ziya selbst als historisches performatives
Phianomen im Verlauf des 19. Jahrhunderts zu einem zunehmend professionali-
sierten Schauspiel ausdifferenziert, verwissenschaftlicht sich also auch in zuneh-
mendem MafSe die europdische Perspektive darauf. Der europaische Blick leis-
tet allerdings nicht nur einen deskriptiven Nachvollzug einer historischen Ent-
wicklung, sondern wandelt sich dabei — in der in diesem Kapitel zur Anwen-
dung gebrachten heuristisch-modellhaften, keineswegs erschopfenden Form —
von einer dialogisch-akkulturierten Beziehung zum Fremden (Bestuzev-Mar-
linskij) hin zu einer monologischen und eurozentrisch distanzierten Haltung
(Berezin). Anders formuliert gibt sich, was Berezins besprochene Reise durch
den Kaukasus und den Iran betrifft, ein paradigmatischer Fall von Orientalis-
mus im Sinne Edward Saids (vgl. Kap. 2.1) zu erkennen.

3.7 Zugabe: Griboedov setzt (sich) auf das falsche Pferd

Aleksandr Griboedov (geb. 1795), berithmt durch seine Komodie Gore ot uma
(klassisch ubersetzt als Verstand schafft Leiden), wurde als russischer Gesandter
im Februar 1829 in Teheran im Zuge einer Massenunruhe erschlagen. Der Vor-
fall fihrte zu einer diplomatischen Krise, welche die iranische Seite, die erst
kurz zuvor Russland im Krieg unterlegen war, zur Entsendung einer Entschul-
digungsdelegation nach St. Petersburg veranlasste. Jurij Tynjanovs 1927/28 er-
schienener Roman Der Tod des Wesir-Muchtar (Smert’ Vazir-Muchtara) zeichnet
die Reise und den Tod Griboedovs nach, der im Text den titelgebenden persi-
schen Diplomatentitel fihrt (ungefihr zu Gbersetzen als ,,bevollmachtigter Mi-
nister/Beamter®). Griboedovs Ankunft in Teheran einen Monat vor dem ge-
waltsamen Ende verkntpft Tynjanov mit einem unheilverkiindenden Vorzei-
chen, das auf die Thematik des vorliegenden Kapitels verweist:

,Die Menschenmenge wogte, als ginge ein Wind dariiber hin. Die Leute liefen drin-
gend, einander quetschend, ein Seiltinzer stirzte ab, die Sarbasan lieen die Alam fal-
len, die Menge geriet in Verwirrung. Sie heulte: ,Jah Hossein! Wah Hossein!* Der
Hengst trat langsam in eine Gasse, die sich plotzlich vor ihm auftat. Vorn ein Hauflein
Kaftane, die noch immer warteten. Gribojedow ritt auf sie zu. ,Wah Hossein!‘ Die Vor-
dersten, die sich noch dringten, hielten die Hinde vors Gesicht. ,Jah Hossein!* Und
nun war kein Mensch mehr auf dem Platz. Nur die Kaftane der Suite waren noch da
vorn. Uber den leeren Platz ritt langsam Gribojedow. ,Wah Hossein!* schrieh es von
weitem, aus den Seitengassen. Und er begriff nicht, er drehte sich nach den Seinen um.
Sie hatten alle einen weifSen Fleck statt des Gesichts. Was war geschehen? Der Morder
des heiligen Imams Hossein, des Sohnes Alis, war einstmals auf einem schwarzen Pferd
eingeritten. Ibn Saad war sein verfluchter Name. Der schwarze Monat Moharram
stand vor der Tur, und dann wiirden Fanatiker sich die Brust zerfleischen, Ibn Saad

170

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verfluchen und den Imam Hossein beweinen. Der Wesir-Muchtar ritt auf einem
schwarzen Pferd.“3%7

Die einige Kapitel spater erzihlte Erstirmung des Botschaftsgebaudes durch
eine auller Kontrolle geratene Canetti’sche Masse, die die Herausgabe des zu
den Russen tbergelaufenen und vom Islam abgefallenen (urspriinglich armeni-
schen) Wiirdentrigers Mirsa Jakub fordert, wird in dieser Passage vorwegge-
nommen und mit dem durch die Erinnerung an den ,Unrechtstod® Husains
hervorgerufenen religiosen Ausnahezustand verbunden. Dass es sich um ein be-
wusst platziertes Stilmittel handelt, verdeutlicht sich abermals, wenn die ersten
Sitze des elften Kapitels, in dessen Verlauf Griboedov ums Leben kommt,
einen namenlosen Schmied, der spater bei der Einnahme der Botschaft als Mor-
der Mirsa Jakubs auftritt, mit einem Bezug auf den herannahenden Muharram
einfithren: ,Der Ahangar [pers. fiir ,Schmied®, S.R.], der Schmied, der unweit
der Imam-Sumeh-Moschee wohnte, fastete schon die zweite Woche und rihrte
schon die zweite Woche sein Weib nicht an. So tat er stets vor den Tagen des
Moharram.“3% Tynjanov tberbetont die zeitliche Nahe des Muharram im Wi-
derspruch zu seinem eigenen Text, der die Ankunft der Delegation (historisch
korrekt) im Monat Ragab ansetzt und damit im islamischen Mondkalender
rund ein halbes Jahr vor dem Muharram.?® Der Frage nachzugehen, ob der ge-
zielten Verwendung des Muharram-Motivs eine historische Quelle zugrunde
liegt, Gbersteigt den hier gegebenen Rahmen. Fest steht allerdings, dass Tynja-
nov eine diesbeziigliche Anregung nicht demjenigen Bericht eines mutmafli-
chen Augenzeugen entnommen hat, der erkennbar einigen anderen im Roman
geschilderten, der Ermordung Griboedovs vorangehenden Episoden Pate
stand.*® Auf jeden Fall aber fithrt diese Zugabe ein literarisches Weiterleben
von Motiven vor Augen, denen sich Kapitel 5 ausgiebig gewidmet hat.

397 Tynjanow, Juri: Der Tod des Wesir-Muchtar. Aus dem Russischen von Thomas Reschke.

Berlin (Ost): ex libris Volk und Welt 31986, S. 484f. Griboedov steigt erst kurz vor dieser
Szene auf das schwarze Pferd um, da nur dieses ihm als eines Gesandten der ,russischen
GrofSmacht* wiirdig erscheint (vgl. ebd., S.482). Den nachfolgenden Ereignissen haftet
damit etwas Schicksalhaftes an.
398 Ebd., S. 554; zum Mord des Schmieds vgl. S. 565f.
399 Vgl. ebd., S.482. Griboedov erreichte Teheran am fiinften Ragab, was nach greoriani-
schem Kalender dem 11. Januar 1829 entspricht, vgl. zur Datierung Vacuro, V. E.
(Hrsg.): A. S. Griboedov v vospominanijach sovremennikov. Moskva: ChudoZestvennaja lite-
ratura 1980, S. 309. Der Muharram des Jahres 1829 u.Z. begann am 3. Juli.
Es handelt sich um einen anonymen Bericht, der zuerst auf Englisch erschien und mog-
licherweise von einem die Delegation begleitenden Iraner stammt, vgl. hierzu ebd.,
S.414f,; fur den Gesamttext des Berichts S.303-329. Tynjanov erwahnt bspw., dass die
Sonne bei der Ankunft Griboedovs ,im Sternbild des Skorpions“ stand (vgl. Tynjanow
1986, S.482), was auch in diesem anonymen Bericht als unheilvolles Vorzeichen zu le-
sen steht (vgl. Vacuro 1980, S.309). Ein deutlicher Einfluss zeigt sich auch in der Dar-
stellung des Todes von Dr. Adelung, einem Mitglied der russischen Delegation. Tynja-
nov tbernimmt Details wie die kurze Stichwaffe, mit der Adelung kimpft, den Verlust
der linken Hand im Kampf und das Stiick Vorhang, mit der Verwundete sich verbindet,

400

171

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Griboedov selber ist im Ubrigen keine Beschiftigung mit dem Mubhar-
ram oder der fa ziya uberliefert. Sein Interesse galt zuletzt der Abfassung einer
Tragodie, die in einem ,paganen‘ georgischen Kontext angesiedelt war. Der
dreiseitige Artikel zu seiner Person, den der fiinfzehnte Band des EL enthilt, en-
det mit einem Hinweis auf dieses letzte, unvollendete Werk:

,Griboedov beschiftigte sich in letzter Zeit mit dem Verfassen einer Tragodie, die er
auf einer georgischen Uberlieferung aufbaute und Die georgische Nacht nannte. Sie starb
jedoch, mit Ausnahme einiger Ausziige, zusammen mit dem Autor.“

»] pHOOEI0B 3aHUMAJICSI B TIOCIEAHEE BPEMsI COUMHEHHUEM TPAreIuH, KOTOPYIO OH OCHOBA
Ha ['py3nHCKOM NpeqaHny U Ha3Bal [ py3suncKkas HOYb, HO OHA TOrnOIIa, 38 HCKIIIOYCHHEM
HEKOTOPBIX OTPHIBKOB, BMECTE C aBTOpoM. “401

schliesslich auch den Tod durch einen Sprung aus dem Fenster (vgl. Vacuro 1980, S. 327
u. Tynjanow 1986, S. 569). Bemerkenswert ist, dass eine jiingere, biografisch fokussierte
Darstellung der Persienreise Griboedovs ohne konkrete Belege von zwei ,,ominous coin-
cidences“ spricht, die den Einzug der russischen Gesandtschaft in Teheran begleitet hit-
ten. Wahrend der erste ,,Zufall“ sich auf das erwidhnte Sternbild des Skorpions bezieht
und aufgrund der gewidhlten Formulierungen auf den oben zitierten anonymen Augen-
zeugenbericht zurtckgefithrt werden kann, handelt es sich im zweiten Fall um die
Muharram-Episode, die der Autor unter Ruckgriff auf Tynjanov nacherzihlt und den
Roman Der Tod des Wesir-Muchtar damit offensichtlich als historische Quelle liest, vgl.
Kelly, Laurence: Diplomacy and Murder in Tehran. Alexander Griboyedov and Imperial Rus-
sia’s Mission to the Shab of Persia. London: Tauris Parke Paperbacks 2006, S. 183f.

401 Fr Bd. 15, S.133 (Hervorhebung im Original). Bzgl. Griboedovs (fragmentarischer)
Reisetagebticher und Reiseskizzen (Putevye zametk:) sieche Griboedov, A. S.: Polnoe so-
branie solinentj v trech tomach, Bd. 2. Sankt-Peterburg: Notabene 1999, S.287-342. Das
Fragment der Tragddie Die georgische Nacht ist enthalten in ebd., S. 205-210 und 370-372;
ein ausfithrlicher Kommentar mitsamt zeitgendssischen Inhaltsangaben findet sich
ebenfalls in dieser Ausgabe (S. 459-463). Fiir eine kurze Analyse der Georgischen Nacht
vgl. Layton 1994, S. 198-200.

172

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Also kam Zarathustra nach Russland

II’ja Berezin begegnet auf seiner in Kapitel 5.5 thematisierten Reise durch den
Iran nicht nur schiitischen Muslimen, sondern auch Zoroastriern, also Angeho-
rigen der vorislamischen iranischen Religion. Das wenige, was Berezin zu ih-
nen zu sagen hat, wird am Ende dieses Kapitels aufzugreifen sein. Zuvor stehen
andere Personen und Texte im Vordergrund. Die russische Rezeptions- und
Konstruktionsgeschichte des Zoroastrismus resp. der Figur Zoroasters oder Za-
rathustras steht, was ihre Kenntnis anbelangt, im Schatten ihres westeuropai-
schen Gegenparts. Die folgenden, bereits in der Einleitung skizzierten Unterka-
pitel unterbreiten einen Vorschlag, wie eine Geschichte dieses wenig bekannten
Bereichs russischer Antikerezeption, die zugleich charakteristische Umbriiche
und Neuerungen im orientbezogenen Religionsdiskurs veranschaulicht, ausse-
hen konnte.

6.1 Prolog

Unter der Pluralform Gebry (Ez. Gebr)*? figuriert im dreizehnten Band (1838)
des Encz'klopedz'cveskzj' leksikon (EL) ein Artikel Pavel Savel’evs zum Zoroastris-
mus.*% Dass ein solcher mit dem Anfangsbuchstaben G (I') in die von den ver-
offentlichten Banden der Enzyklopadie abgedeckten fiinf ersten Buchstaben des
Alphabets fallt - ein Eintrag zu Zoroastr z.B. (s.u.) hitte erst in einem spiteren
Band unter dem achten Buchstaben (3) des Alphabets erscheinen kénnen -,
verdankt sich dem Umstand, dass der Text den Zoroastrismus in erster Linie als
religiose und gesellschaftliche Erscheinung der Gegenwart anspricht und erst
daraus eine Verknipfung zu einer in der Vergangenheit griindenden ,,Lehre”
herstellt. Das Lemma Gebry wird dementsprechend als die ,,Bezeichnung® er-
klart, ,die die Perser und andere Muslime der bis heute existierenden kleinen
Zahl von Anhangern der Zoroaster’schen Religion geben® (,Ha3Banue, koTopoe

402 Von pers. gabr. Meist pejorativ verwendete Fremdbezeichnung fiir Angehorige nicht-
muslimischer Religionsgemeinschaften, v.a. Zoroastrier. Vermittels des Osmanischen
gelangte der Begriff in den Gebrauch europdischer Sprachen, so z.B. engl. giaour (vgl.
Lord Byrons Gedicht The Giaour), deutsch Giaur.

Wenn an dieser und anderen Stellen vom Zoroastrismus ohne Anfiihrungszeichen ge-
sprochen wird, so seien damit im Sinne einer metasprachlichen Hilfskonstruktion und
als Sammelbegriff diejenigen Gegenstinde bezeichnet, die in den verwendeten Quellen-
texten in vielen verschiedenen Erscheinungsweisen (z.B. die ,,Religion der alten Perser®,
die ,Lehre Zoroasters® oder die ,,Gesetzgebung Zoroasters“) vorkommen. Es wird damit
also nicht eine religionshistorische Aussage Gber die Religion Zoroastrismus angestrebt
und eine solche hitte wohl gerade damit zu beginnen, die Plausibilitit eben dieser Be-
zeichnung wenn nicht generell, so doch als durchgingige Benennung aller historischen
Momente der vorislamischen persischen Religion zu iberpriifen. In oben genanntem
Sinne ist auch die Formulierung ,Zoroastrismusdiskurs® zu verstehen.

403

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[lepcusive, u apyrue MycynbMaHe, Jal0T HEOONBIIOMY YHCIY CYIIECTBYIOLINX
nocere nocnenosareseit 3opoactposoii pesurun“).404 Die Perser verwendeten fir
die Gebry zudem die Namen Parsi (,,Perser” o. ,Parsen), MadZudz (,Mager®)405
und Atesperest (,Feueranbeter, pers. atis-parast). In den gegenwartigen, in Persi-
en und ,Hindustan® lebenden Gebry resp. Parsen sieht der Text den tiberleben-
den Rest der vorislamischen iranischen Religion. Wie in anderen seiner Beitra-
ge zum EL macht Savel’ev die Quellen seiner Informationen teilweise transpa-
rent: Es sind westeuropaische Reisende (Malcolm, Chardin, Morier, Fraser), de-
nen sich sein Kenntnisstand zu verdanken scheint. Die als ehrlich, fleiffig und
bescheiden geschilderten Gebry werden nach der vorangehenden ethnografi-
schen Beurteilung mit einer ,Lehre® und mit ,Ritualen® in Verbindung ge-
bracht, die sich, so heif§t es, nur um wenig von dem in Zoroasters Zend-avesta
Uberlieferten unterschieden (dabei erfolgt ein prospektiver Hinweis auf die
nicht publizierten Lemmata Zend-avesta und Zoroastr).*°¢ Als Kern der Religion
der Gebry erscheint dasjenige, was sie verehren:

»Sie beten Ormuzd als Verursacher alles Guten an in Gedanken, Wort und Handlung,
und sie verehren alle zweitrangigen Gottheiten, die Wirkkrifte dieses guten Prinzips.
Uberdies beten sie die vier Elemente an und besonders das Feuer als reinste und unbe-
grenzte Erscheinungsweise des Hochsten Wesens. Sie verehren den Mond, die Plane-
ten, die Sterne und das Himmelsgewolbe, vor allem aber die Sonne und besonders die
aufgehende Sonne, der sie sich beim Aufsagen der Gebete stets zuwenden.*

»,OHHI 6oroTBOpsAT OpMy3/a Kak BHHOBHHKA BCETO JOOPOTO, B MBICIIH, CIOBE M JCHCTBUH,
U YTYT BCEX BTOPOCTENIECHHBIX OOXECTB, areHTOB 3TOT0 AoOporo Hadana. Kpome Toro 6o-
TOTBOPAT OHU YETBIPE CTUXUU, U NIPEUMYIIECTBEHHO OT'OHb, KaK YUCTEHIIee U 663FpaHI/I‘l—
Hoe mnposiBieHne Briciiero CyriecTBa; MOKIIAHSAIOTCS JIyHE, IUIAaHETaM, 3Be3/1aM U TBEpIU
HeOecHOIt, HO Oosiee BCEro COJHILY, U B OCOOCHHOCTHU COJIHITY BOCXOJSIIEMY, K KOTOPOMY
Bcera 00pamiarTcs IpU YTCHUU MoJTHTB. “407

Weiter schildert der Text Rituale wie den Umgang mit den Toten und die Be-
ziechung zum ,ewigen Feuer® in ,Feueraufbewahrungsstatten® (ognechraniliséa,
ates-ga, ates-gede, pers. atis-gah) und setzt mit Agrimen, dem Aussender ,boser
Geister®, einen Verweis auf ein bereits im ersten Band (1835) erschienenes, von
Vasilij Grigor’ev bearbeitetes Lemma. 408

In diesem Artikel Grigor’evs ist die Rede von der dualistischen ,Lehre von
den zwei Prinzipien®, die zu den altesten und verbreitetsten Lehren im Orient
gehore und die Grundlage der ,Religion der Mager“ (also der altpersischen
Priesterschicht) darstelle. Fir das Prinzip des Guten resp. des Lichts zahlt der

404 FL,Bd. 13,5.397.

Méglicherweise referiert Savel’ev, der als Ubersetzung von Madéudé ,Mager* (magi) an-
gibt, auf arab. ma gug, womit im Koran eigentlich das auch aus der Bibel bekannte Volk
resp. Land Magog bezeichnet wird.

406 Vgl. ebd., S. 397f.

407 Ebd., S. 398.

408 ygl. ebd., S. 398.

174

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Text die Namensvarianten Ormuzd, Gormizda und als griechische Version Oro-
mazd auf, das Prinzip des Bosen resp. der Dunkelheit kennt er zusatzlich zum
titelgebenden Lemma Agrimen in den Varianten Ariman, Agariman und Ager-
man. Im Gegensatz zum Eintrag Gebry wird die altpersische Religion hier nicht
als (noch bestehendes) Phinomen der Gegenwart eingefithrt, sondern mit his-
torischer Distanz als dogmatisierte Lehre vom stetigen Kampf zweier kosmolo-
gischer Prinzipien, aus denen schlieflich Oromazd als Sieger hervorgehe.
Zoroaster findet in dieser Darstellung keine Erwahnung, ebenso wie auch ein
Blick auf die Gegenwart fehlt und tberhaupt eine geschichtliche Entwicklung
abseits des ,Kerns® der Lehre nicht thematisiert wird.4%?

Nach der Lektire dieser beiden Artikel dirften zeitgendssische Leser einen
zwar knappen, aber doch mit einigen grundlegenden Informationen ausgestat-
teten Eindruck vom Zoroastrismus erhalten haben. Beide Texte scheinen aller-
dings einen mehr oder weniger allgemein bekannten, nicht umstrittenen Wis-
sensstand zu prasentieren. Dass ein solcher zum Zeitpunkt ihrer Publikation
mitnichten gegeben ist, zeigen die nachfolgenden Ausfihrungen dieses Kapi-
tels, das den (fassbaren) Anfingen des russischen Zoroastrismusdiskurses in sei-
ner Genese aus dem westeuropaischen Zoroastrismusdiskurs heraus nachgeht
und dabei aufzeigen soll, dass es in den 1830er-Jahren noch eine hochst umstrit-
tene Frage war — und dies nicht nur in Russland -, was eigentlich die Religion
der alten Perser sei und was diese charakterisiere und klassifiziere. Gerade z.B.
Feststellungen wie diejenige der Verehrung der vier Elemente, der Gestirne
usw., die Savel’ev in Bezug auf die Gebry kommentarlos trifft, konnten in ge-
wissen Diskussionszusammenhangen ihre scheinbare Harmlosigkeit zugunsten
erbitterter Polemik einbifen.

6.2 Von Angquetil-Duperron zu Hegel — vom ,,Gesetzgeber® zur
»Religion*®

Vieles von dem, was die folgenden Seiten als konstituierende Elemente des
Zoroastrismusdiskurses zwischen dem Ende des 18. Jahrhunderts und dem ers-
ten Drittel des 19. Jahrhunderts ausweisen, geht, wie zu sehen sein wird, auf
den Einfluss des Franzosen Abraham Hyacinthe Anquetil-Duperron
(1731-1805) und seine Herausgabe des Zend-Avesta zurick. Es erstaunt daher,
dass die beiden zu Beginn vorgestellten EL-Beitrage diese pragende Figur mit
keinem Wort erwihnen (zumal das Zend-Avesta von Savel’ev ausdriicklich ge-
nannt wird), denn zumindest ein Verweis auf das im zweiten Band enthaltene
Lemma Anketil-Djuperron hitte sich angeboten. Dieses Fehlen mag an der man-

409 vgl. EL, Bd. 1, S. 167. Dem Artikel ist kein Autorenkiirzel beigefiigt, jedoch weist ihn
das Werkverzeichnis in Veselovskij 1887 auf S.0104 [sic] als von Grigor’ev bearbeitet
aus.

175

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelhaften Koordination der Enzyklopadie liegen, von der bereits die Rede war
(vgl. Kap. 3.1.2).

Anquetil-Duperrons Veroffentlichung der ersten europaischen Ubersetzung
des altiranischen Avesta rief schon zu Lebzeiten des Autors Bewunderung eben-
so wie heftige Kritik hervor. Diese Ambivalenz bringt der einschlagige anony-
me und vermutlich aus einer westeuropidischen Enzyklopadie tibernommene
Artikel im EL andeutungsweise zum Ausdruck. Der Protagonist wird als ,einer
der gelehrten Franzosen des 18. Jahrhunderts® eingefiihrt, der durch seine Rei-
sen in Indien und seine ,Entdeckung einiger Werke Zoroasters“ Berithmtheit
erlangt habe. Der Lexikonartikel hebt in der Beschreibung dieses Vorgangs
nicht nur die ,neue Methode* eines Lernens vor Ort (im hier gegebenen Fall bei
indischen Zoroastriern) hervor, sondern deutet zugleich das egoistisch-rick-
sichtslose Vorgehen bei der Beschaffung der Manuskripte an, welches auch die
neuere Forschungsliteratur Anquetil-Duperron meist attestiert:#1

»,Nachdem er ganz Indien durchquert hatte, lief§ sich Anquetil in Surat nieder, wo sich
noch heutzutage eine Siedlung von Guebry [sic, sonst i.d.R. Gebry, S.R.] oder Feueran-
betern befindet, die durch den Fanatismus der Muslime aus Persien vertrieben wur-
den. Als er das Vertrauen der persischen Geistlichen erlangt hatte, wurde er, durch ihre
Vermittlung, in die Geheimnisse der Zooraster’schen [sic] Biicher eingeweiht und er
konnte ihnen sogar einen Teil dieser Biicher abluchsen, die in den Idiomen Pahlavi,
Zend und Sanskrit verfasst sind. Nachdem er eine ausreichende Zahl von Materialien
gesammelt hatte, reiste er im Jahr 1762 nach Europa zuriick und gab sich die Ver-
pflichtung auf, die gelehrte Welt mit diesen bekannt zu machen. Er hatte aus Indien
100 Manuskripte mitgebracht. Das Werk, in dem die wichtigsten Resultate seiner Stu-
dien enthalten sind, erschien im Jahr 1771 unter der Bezeichnung Zendavesta [...].“

»,00bexaB Bcio Mumuio, Aukeriib mocenuicst B Cypare, rie U JOHBIHE HAXOIUTCS KOJIO-
uust ['BeOpoB, nin OTHENMOKIOHHUKOB, W3THAHHBIX 3 [lepcun danatuzmoMm MycyibmaH.
CHHCKaB J10BEPEHHOCTh [1epCHICKUX TyXOBHBIX, OH, IOCPEICTBOM HX, ObLIT MOCBSIICH B
TAMHCTBA 300pACTPOBBIX [SIC] KHUT, U Ja)Ke YMeJ BBIMAHUThL Yy HUX YaCTh 9THX KHHUT, -
caHHbIX Ha Hapeunsix [lenbBu, 3ennackom u CanckpurckoM. CoOpaB J0OCTATOYHOE YHCIIO
MaTepHaioB, B 1762 roay oH Bo3Bpatwics B EBporry, u moctaBmi cebe 005S3aHHOCTBIO TI0-
3HAKOMHTH C HUMU y4eHbli cBet. On mpuses ¢ coboro u3 Muauu 100 manyckpunros. Co-
YMHEHHEe, B KOEM [TOMEIICHBI TJIaBHEHIIe Pe3yIbTaThl ero UCCICA0BAaHHM, MOSBUIOCH B
1771 roxy mon Ha3BanueMm 3endasecma | .. J].«41t

Europa habe Anquetil-Duperron, fihrt der Text fort, somit die Kenntnis glaub-
wurdiger Originalquellen der ,Lehre der Parsen® zu verdanken. Leider seien
aber seine Ubersetzungen mit vielen Mangeln behaftet, denn Anquetil-Duper-
ron habe die Zeit seines Indien-Aufenthalts nicht dazu genutzt, seine Sprach-
kenntnisse mit der nétigen Tiefe zu versehen. Neben dem Hinweis auf weitere
seiner Veroftentlichungen (erwahnt werden Legzslation orientale, Recherches his-

410 vgl. Stausberg, Michael: Faszination Zarathushtra. Zoroaster und die Europdische Religions-
geschichte der Friihen Neuzeit. Berlin/New York: Walter de Gruyter 1998, S. 794.
41 EL,Bd. 2,S.314.

176

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

toriques et géographiques sur I'Inde, L’Inde en rapport avec I'Europe sowie die Uber-
setzung eines Teils der Upanischaden vermittels einer neupersischen Version)
belegt der Lexikon-Artikel Anquetil-Duperrons Einfluss mit dem ,berithmten®
Beispiel der deutschen Ubertragung des Zend-Avesta durch Johann Friedrich
Kleuker (s.u.), die bereits wenige Jahre nach dem Erscheinen des franzosischen
Originals auf dem Buchmarke erhaltlich war.#1?

Eine Reihe von Studien schreibt Anquetil-Duperrons wissenschaftlichem
Werk die Verursachung einer epochalen Bruchstelle in der europaischen Wis-
senschaftsgeschichte und Orientrezeption zu. Fir Raymond Schwab steht An-
quetil-Duperron am Anfang der wissenschaftlichen und kulturellen Grolbewe-
gung, die als ,renaissance orientale“ neben die erste Renaissance der griechisch-
romischen Antike tritt: ,La révolution du présent par un nouveau passé a une
date initiale: ’année 1771 ou Anquetil-Duperron publie le Zend-Avesta; C’est la
premiere fois qu’on réussit a forcer une des langues murées de I’Asie.“4!3 Die
Ubersetzung des Avesta stehe, so Schwab, fur das erstmalige Ausgreifen euro-
paischer Asienkompetenz tiber die Grenzen des biblischen Orients und der An-
tiketradition hinaus; erst nach 1771 sei die Welt ,wirklich rund“ geworden.*1
In einer Metaphorik, die Schwabs Rede vom Aufbrechen einer vermauerten
Sprache gleicht, erganzt Hans Kippenberg, eine Europa umgebende , kulturelle
Mauer® sei mit Anquetil-Duperron gefallen: ,Das Abendland, begrindet auf
der judisch-christlichen Bibel und der griechisch-romischen Antike, verlor seine
einzigartige Stellung und erhielt Konkurrenz.“4!5 Fiir Edward Said reprasentiert
Anquetil-Duperron, zusammen mit dem einige Jahre spiter bekannt geworde-
nen Sanskrit-Pionier und Begriinder der indoeuropaischen Studien William Jo-
nes (der tberdies ein scharfer Kritiker Anquetil-Duperrons war) ein wichtiges
sorientalistisches Vorgangerprojekt“; den eigentlichen Beginn des modernen
Orientalismus setzt indes die emblematische Agypten-Invasion Napoleons im
Jahr 1798.416

Anquetil-Duperrons Wirken ermoglicht aber auch alternative Lektiiren. So
versteht Jirgen Osterhammel die Ubersetzung des Avesta in Anlehnung an
Schwab als ,,Grindungsdokument einer wahrhaft polyphonen Weltgeschichts-
schreibung®, ebenso wie er die teilweise antikolonial gefarbte Widerlegung des
Topos der ,orientalischen Despotie“ durch Anquetil-Duperron herausarbei-
tet.*1” Richtet sich der Fokus weg von Anquetil-Duperrons Rolle im generellen
Orient- und Kolonialismusdiskurs und starker auf das eigentliche Interessenge-

412 ygl. ebd.

413 Schwab 1950, S. 16 (Hervorhebung im Original).

414 vgl. ebd., S. 23, 25.

415 Kippenberg, Hans G.: Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissenschaft und
Moderne. Minchen: C.H. Beck 1997, S. 45.

416 ygl. Said 2003, S. 76f.

417 vgl. Osterhammel, Jiirgen: Die Entzauberung Asiens. Europa und die asiatischen Reiche im
18. Jabrbundert. Miinchen: C.H. Beck 2010 [1998], S. 293-296.

177

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

biet hin, von dem aus die Karriere des franzosischen Gelehrten ihren Anfang
nahm - das Avesta und die Person Zoroasters —, so kann auch hier ein Um-
bruch diagnostiziert werden. Jahrhundertelang kannte und thematisierte Euro-
pa die Figur des altiranischen Religionsstifters ZaraSustra als grazisiertes sprach-
liches Zeichen ,,Zoroaster” (gr. Zmpodotpng), dessen Gebrauch in keiner Weise
auf die ,zoroastrische Eigengeschichte® verweist, sondern als genuines Produkt
europiischer Religionsgeschichte eine Vielzahl von Religionskonzepten mit oft
religionsproduktiver Funktion generierte, wie Michael Stausberg in seiner um-
fangreichen Studie zur ,Faszinationsgeschichte Zarathustras“ darlegt, die im
Wesentlichen einen von der Antike bis zu Anquetil-Duperrons Wirken reichen-
den Zeitraum abdeckt. Nach dem materiellen und kulturellen Import des Aves-
ta ist folglich, erlautert Stausberg, die wissensgeschichtliche Differenzierung
von zoroastrischer Eigengeschichte und eurogener Fremdgeschichte nicht mehr
als ZaraSustra/Zoroaster, sondern in der Form Zara3ustra/Zarathustra zu codie-
ren. Die einsetzende Erforschung der zoroastrischen Eigengeschichte verbleibt
damit grundsitzlich im Status einer Fremdgeschichte — in Stausbergs Code nun
ausgedriickt durch diejenige Namensversion, die Friedrich Nietzsche seinem
berithmten Protagonisten verlieh. Sie ist fortan aber nicht mehr als reine
Zoroaster-Imagination ohne Bezug auf den historischen ZaraSustra zu beschrei-
ben, vielmehr ereignet sie sich in einer interkulturellen Konstellation, im Kul-
turkontakt mit der zoroastrischen Eigengeschichte.8

Anquetil-Duperrons Zend-Avesta besteht nicht allein aus Ubersetzungen und
religionshistorischen Einordnungen (wie etwa in der beigegebenen Zoroaster-
Biografie), sondern geht im ersten von drei Binden von einem sehr ausfiihrlich
gehaltenen Bericht des Autors tber dessen ,voyage aux Indes“ aus. Anquetil-
Duperron vereint somit die beiden zu Beginn anhand der EL-Artikel Gebry und
Agrimen angesprochenen Zuginge der (ethnografischen) Wahrnehmung einer
religiosen Gegenwartserscheinung*? und einer (von Texten ausgehenden) Prio-
risierung der historisch-systematischen Grundlagen einer ,Lehre®. Die Bereit-
schaft, vor Ort das fiir seine Forschung benotigte Material und Wissen zu be-
schaffen, hebt ihn denn auch entscheidend von einem anderen ,rezeptionsge-
schichtlichen Wendepunkt® (M. Stausberg) des frithneuzeitlichen europaischen
Zoroasterdiskurses ab. Denn schon einige Jahrzehnte zuvor hatte Thomas Hyde
(1636-1703), ein Oxforder Professor fiir Arabisch und Hebriisch, dem das EL
im dreizehnten Band einen kurzen Eintrag widmet (Gayd ili Gejd, Tomas), in
seiner im Jahr 1700 in erster und 1760 in zweiter Auflage erschienenen einfluss-
reichen Darstellung der altpersischen Religion (Historia religionis veterum

418 ygl. Stausberg 1998, S. 30f.

49 So schreibt Stausberg: ,Anquetils Zoroastrismus-Darstellung reproduziert damit eine
bestimmte religionsgeschichtliche Variante oder Konstellation des Zoroastrismus, nim-
lich eine lokalgeschichtliche Konkretisation dieser Religion in Surat in der Mitte des 18.
Jahrhunderts [...].“ Ebd., S. 798.

178

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Persarum, eorumque Magorum) einerseits das Prinzip der Quellenkritik einge-
fahrt und damit die im Zoroasterdiskurs jahrhundertelang wirkmachtigen
Chalddischen Orakel als nicht authentisch qualifiziert und andererseits — als Er-
ginzung zu antiken lateinischen und griechischen Texten sowie zeitgenossi-
schen Reiseberichten — erstmals auch orientalische zoroastrische Primirquellen
benutzt. Hauptsichlich stitzt sich seine Darstellung auf den in neupersischer
Sprache verfassten zoroastrischen Traktat Sad dar (,Hundert Tore“ resp. ,Hun-
dert Kapitel“), den Hyde in lateinischer Ubersetzung zuginglich macht und als
Grundlage seiner religionshistorischen Perspektive auf die alten Perser bean-
sprucht, deren Religion er eine urspringliche ,,Orthodoxie® attestiert und die
er, zumindest in ithrem Ausgangskern, als abrahamitisch ausweist und damit in
ein christlich-heilsgeschichtliches Szenario der Weltgeschichte einreiht.#2° Hyde
war einerseits davon tberzeugt, mit dem Sad dar tber eine zuverlassige authen-
tische Quelle des Zoroastrismus zu verfigen, ebenso sehr war er sich aber be-
wusst, damit keine von Zoroaster selbst stammende Schrift in Hianden zu hal-
ten.*?! Seine Religionsgeschichte der alten Perser lasst sich mitunter als ,, Werbe-
schrift® (M. Stausberg) zuhanden vermodgender Mizene interpretieren, hatte
sich Hyde doch tiberzeugt gezeigt, mit den noétigen finanziellen Mitteln die
echten Schriften Zoroasters tiber Mittelsmanner beschaffen und analysieren zu
konnen.#?? Erst Anquetil-Duperron durfte aber von sich behaupten, in dieser
Hinsicht einen entscheidenden Schritt getan zu haben. Entsprechend kritisch
fallt denn auch sein Urteil tber Hyde im discours préliminaire des Zend-Avesta
aus, womit implizit auch der eigene Anspruch ausgewiesen ist: ,,Ce Livre peut
passer pour le seul qui donne sur les Perses une suite de détails instructifs pris
des Ouvrages des Orientaux. Malheureusement les principales sources ou M.
Hyde les a puisés, ne sont pas de la premiere antiquité.“423

Die priagende Rolle, die Anquetil-Duperron riickblickend zugeschrieben
wird, entspricht nicht der Wahrnehmung vieler seiner Zeitgenossen. Die Mach-
art der Zend-Avesta-Ausgabe widersprach offenbar in mancher Hinsicht den Er-
wartungen des lesenden Publikums. Durchaus positiven Reaktionen wie etwa
bei Denis Diderot, dem in seinem Encyclopédie-Artikel Zenda Vesta Anquetil-

420 ygl. ebd., S. 680-712.

Hyde charakterisiert das Sad dar mit folgenden Worten: ,Dieses hier vorliegende Buch

ist das Verzeichnis der Vorschriften oder der kanonischen Schriften der Kirche der Ma-

ger; es wurde aus Zoroasters Werken zusammengestellt und alles, was sich darin findet,

ist fir jene gleichermaflen wahrheitsgetreu wie fir uns all das, was in den kanonischen

Schriften unserer Kirche oder in der heiligen Bibel enthalten ist* (,Iste Liber est Codex

Praeceptorum seu Canonum Ecclesiae Magorum, é Zoroastris Operibus collectus: & quic-

quid ibi reperitur; est i/lis aeque authenticum ac nobis est quidvis in Nostrae Ecclesiae Ca-

nonibus, aut S. Bibliis repertum®, Hervorbungen im Original), zitiert nach ebd., S. 687

(meine Ubersetzung, S.R.).

422 ygl. ebd., S. 689-691, 709.

423 Anquetil-Duperron, Abraham Hyacinthe: Zend-Avesta, Ouvrage de Zoroastre, Bd. 1,
Teil 1. Paris: N.M. Tilliard 1771, S. iv.

179

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Duperrons Werk zur Kritik am Christentum und der Religion im Allgemeinen
diente, gesellten sich zahlreiche kritische Stimmen zu, die u.a. die Authentizitit
der von Anquetil-Duperron nach Frankreich gebrachten Schriften bestritten,
deren Status als relevantes Wissen tiberhaupt anzweifelten und damit auch die
wissenschaftliche Redlichkeit des Autors zur Diskussion stellten, ja sogar, wie
im Falle eines spottischen Verrisses vonseiten des Sprachwissenschaftlers Wil-
liam Jones, nicht nur Anquetil-Duperrons Kompetenz in den relevanten Quel-
lensprachen negativ beurteilten, sondern auch den Stil seines Franzosisch als
vollig unangemessen disqualifizierten. Wenngleich bald weitgehend Einigkeit
in der Ansicht bestand, die Qualitit von Anquetil-Duperrons Ubersetzung sei
letztlich ungeniigend, so galten seine Errungenschaften einige Jahrzehnte spa-
ter doch unter fihrenden Vertretern der sich als wissenschaftliche Disziplinen
institutionalisierenden vergleichenden Sprachwissenschaft und Orientalistik
wie z.B. Rasmus Rask, Eugene Burnouf, Franz Bopp oder Antoine-Isaac Sylvest-
re de Sacy als anerkannt. Das Zend-Avesta fand ebenso Eingang in zahlreiche
Werke, deren Fokus nicht auf der Sprachforschung, sondern der Geschichte
und Kultur der Antike lag.#4

Gerade im deutschen Sprachraum hatte Anquetil-Duperron in Herder einen
frihen Befirworter gefunden und nur wenige Jahre nach dem franzosischen
Original gab Johann Friedrich Kleuker ab 1776 in Riga eine populare und breit
rezipierte Ubersetzung mitsamt Anhangen unter dem Titel Zend=Avesta, Zoroas-
ters lebendiges Wort, worin die Lebren und Meinungen dieses Gesetzgebers von Gott,
Welt, Natur, Menschen; ingleichen die Ceremonien des heiligen Dienstes der Parsen
u.s.f. aufbebalten sind heraus. Arnold Heeren sah in einer Ausgabe von 1824 sei-
ner 1793-96 erstveroffentlichten Ideen iiber die Politik, den Verkebr und den Han-
del der vornehmsten Volker der alten Welt jegliche Bedenken an der ,,Aechtheit”
des Zend-Avesta als ausgeraumt, und wiewohl er bedauerte, dass es ein ,Auslin-
der” gewesen war, der die ,heiligen Schriften der Perser” nach Europa impor-
tiert und ,ans Licht* gezogen hatte, so wollte er doch ,mit Recht* feststellen,
dass erst deutsche Gelehrte diese ,wahrhaft kritisch geprift hatten.#25 Heerens
ausfithrliche Behandlung des Zoroastrismus als Teil der Darstellung der ,,Inne-
ren Verfassung® des Perserreiches beruht zu weiten Teilen auf dem Zend-Avesta,
das der Autor haufig in der Version Kleukers zitiert. Auch noch 1837 erschien
es Friedrich Creuzer in der dritten Auflage seiner Symbolik und Mythologie der
alten Volker als notwendig, die Unbestrittenheit der Authentizitit des Zend-
Avesta eigens festzustellen und diesen Verdienst v.a. Kleuker zuzuschreiben,

424 ygl. Stausberg 1998, S. 809-837 und Rose, Jenny: The Image of Zoroaster. The Persian Mage
Through European Eyes. New York: Bibliotheca Persica Press 2000, S. 102-109.

425 Vgl. Heeren, Arnold Herrmann Ludwig: Ideen diber die Politik, den Verkebr und den Han-
del der vornebmsten Vilker der alten Welt, Erster Theil, 1. Abth. Gottingen: bey Vandenho-
ek und Ruprecht 1824 (= ders.: Historische Werke, Zehnter Theil), S. 434. Heeren kriti-
siert an dieser Stelle auch Anquetil-Duperrons Interpretationen des Zend-Avesta und
schitzt daher die Version Kleukers hoher ein.

180

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dessen Ubersetzung in der einschlagigen, etwa 170 Druckseiten beanspruchen-
den Darstellung der ,Arienischen Religion, oder Baktrisch — Medisch — Persi-
sche Lehre und Cultus® als wichtige Quelle immer wieder angeftihrt wird.42¢
Creuzers Werk, das, wie noch zu sehen sein wird, fur die russische Rezeption
der Religion der alten Perser eine wichtige Rolle spielt, beruht aulerdem auf
einer eingehenden Auswertung vieler weiterer antiker Quellen und zeitgenossi-
scher Spezialliteratur (z.B. Arnold Heeren, Joseph von Hammer-Purgstall, Ge-
org Zoéga, Johann Gottlieb Rhode, Eugene Burnouf, Joseph Gorres oder John
Malcolm), die ein Ubersichtskapitel zu ,Quellen und Literatur® gewissermafen
als Stand der Forschung rund sechs Jahrzehnte nach der Veroffentlichung des
Zend-Avesta ausweist und einschatzt.*?

Obwohl Anquetil-Duperron mit der Publikation des Zend-Avesta dem Dis-
kurs eine neue Richtung verleiht, bleibt er der seit der griechischen Antike
wirkmichtigen europiischen Faszinationsgeschichte insofern treu, als auch fir
seine Analyse eine starke Fokussierung auf Zoroaster als Person charakteristisch
ist, den er, dem Zeitgeist entsprechend, kategorial in erster Linie als ,,Gesetzge-
ber® (,,1égislateur”) fasst. Den Ausgangspunkt von Anquetil-Duperrons Untersu-
chung bildet folglich nicht die ,Religion Zoroastrismus‘, sondern das Wirken
des Individuums Zoroaster, oder wie es der Untertitel der Zend-Avesta-Ausgabe
formuliert: les idées Théologiques, Physiques & Morales de ce Législateur sowie les
Cérémonies du Culte Relieux qu’il a établi. Sehr deutlich fassbar tritt dieser pri-
mar vom Handeln ,essentieller® historischer Personen gesteuerte religionshisto-
rische Zugang in einer 1778 mit dem Plazet der Académie Royale erschienenen
kulturvergleichenden Schrift von Claude-Emmanuel de Pastoret vor Augen, die
Zoroaster, Konfuzius und Mohammed als ,,Sectaires“ resp. ,fondateurs de reli-
gion®“, ,Législateurs® und ,Moralistes in ausfihrlichen historischen Untersu-
chungen systematisch nebeneinanderstellt. Diesen drei Tatigkeitsgebieten ent-
sprechend wird jedem dieser ,,grands Hommes® in einem der Bereiche der Vor-
zug vor den anderen gewihrt: Im Vergleich als Religionsstifter pladiert Pastoret
fur die ,superiorité“ Mohammeds, in der Funktion als Gesetzgeber gebtihrt
hingegen Zoroaster der Vorrang und Konfuzius wird schliefSlich der erste Platz
zugesprochen, wenn es um die Begriindung einer Moral geht.*?® Im Vorwort er-
fahrt die Kategorie des Gesetzgebers eine gewisse Bevorzugung hinsichtlich
einer Charakterisierung Asiens als einer Weltgegend, aus der ,les plus grands
Législateurs de I'Univers“ stammten, und in der Strukturierung der Abhand-
lung dominiert denn auch eine Einteilung nach ,Gesetzen®. So setzt sich bei-

426 Vgl. Creuzer, Friedrich: Symbolik und Mythologie der alten Vilker, besonders der Griechen,

erster Teil. Hildesheim/Ziirich/New York: Georg Olms 1990 (Volkskundliche Quellen,
Neudrucke europiischer Texte und Untersuchungen, Reihe V), S. 183.

427 Vgl. ebd., S. 181-193 u. 306-310.

428 Vgl. de Pastoret, Claude-Emmanuel: Zoroastre, Confucius et Mahomet, comparés comme
Sectatres, Législateurs, et Moralistes. Paris: Chez Buisson 1778, S. 398-445.

181

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spielsweise die Prasentation Zoroasters, die u.a. stark auf Anquetil-Dupperon
und mancherorts auch auf Hyde fuflt, aus einer Lebensbeschreibung sowie der
Vorstellung der ,Dogmes*, ,Lois religieuses®, ,,Lois civiles®, ,,Lois morales“ und
,Lois criminelles® dieses ,,altesten® der drei ,Législateurs® zusammen.*??

Auch beim Spataufklarer Heeren zeigt sich die Kategorie der mit der Religi-
on eng verbundenen Gesetzgebung noch prisent, wenn im Paradigma der ,,Ori-
entalischen Despotie“ von der beinahe uneingeschrankten Regierungsgewalt
asiatischer Herrscher die Rede ist:

»Die Begriffe von Gesetzgebung blieben dem Orient nicht ginzlich fremd. Aber sie
wurden auf andere Weise erzeugt und modificirt, als unter den gebildeten Volkern Eu-
ropa’s. Was hier die Politik und Philosophie leistete, leistete dort, unter dem Druck des
Despotismus, die Religion. Auf sie wurden die Versuche gegrindet, die man zu der
Entwerfung von Gesetzen machte; Priester waren nicht blos die Urheber, sondern
auch die Aufbewahrer und Ausleger derselben; und aus ihr nahm man die Motive zu
ihrer Beobachtung her. Gesetzgebung und Religion sind daher im Orient unzertrennli-
che Begriffe [...].“430

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts geht die Rolle des priméren diskursiven Agens,
des Katalysators religionsgeschichtlicher Entwicklung, vom ,Gesetzgeber® und
»Grinder® oder ,Reformator” auf eine verselbststandigte geschichtliche Ent-
wicklungslogik tber. ,Religion® gerit nun gewissermaflen zu einer diskursiv
handlungsfahigen Hypostase, die Kultur ermoglicht, indem sie die Herausbil-
dung von Ideen, Begriffen, Symbolen oder Konzepten in der Geschichte befor-
dert. Der diskursive Handlungsspielraum einer Prophetenfigur wie derjenigen
des Zoroaster wird in einer solchen Konzeption von Religionsgeschichte nicht
ganzlich an den Rand gedringt, jedoch wesentlich beschnitten zugunsten einer
autonomen Logik der Religion an sich, die sich aus sich selbst heraus begriin-
det. Religion ,handelt’ nun gewissermaflen selbststindig, indem sie sich in der
Geschichte in verschiedenen Formen und Erscheinungsweisen verwirklicht, al-
so eine allgemeine religiose Logik jeweils in ein konkretes historisches Erschei-
nungsbild umsetzt. Wenngleich nach wie vor von Gesetzgebung, Lehre oder
Glaube die Rede sein kann, so findet dieses neue Paradigma seinen stirksten
Ausdruck im Kennzeichen des Systems. Die Religion selbst, zumindest ab einer
gewissen Entwicklungsstufe, tritt nun bevorzugt in der Gestalt des ,,Religions-
systems* als geordneter Komplex zutage; zugleich fiigen sich alle Religionssyste-
me in der Verwirklichung der Geschichtslogik zu einem transhistorischen Sys-
temganzen. Deutlich zeigt dies das Beispiel Creuzers, in dessen Symbolik und
Mythologie der alten Vilker der auf Religion bezogene Systembegriff starke Pra-
senz nimmt und im hier interessierenden Themenbereich u.a. die Weiterent-
wicklung der persischen Religion aus ihrer unreflektierten Ursprungsform hin

429 ygl. ebd., S. 1f. u. 455-461.
430 Heeren 1824, S. 430f.

182

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zur reflektierten, auf abstrakte Begriffe ruckfihrbaren systematisierten Lehre
bezeichnet:

»Diese Religion der Parsen, entstanden auf jenen Gebirgen, ist in ihrem Grunde eine
einfache, naive Anschauung der Natur — daher auch von mehreren Alten eine Hirten-
religion genannt, wiewohl sie sich von der materielleren Hirtenreligion Aegyptens, die
mehr fetischistisch war, merklich unterscheidet. Sie besteht in der einfachen Vereh-
rung der Naturelemente, des Feuers, Wassers, der Erde, Luft, der Winde und des Sternen-
himmels, vorziglich der zwei grossten Lichter desselben, Sonne und Mond |...]. Auch
die Fliisse waren ihnen heilig [...]. Tempel hatten sie nicht, sondern auf Bergen dienten
sie ihren Gottern, und opferten hier denselben blos das Leben der Thiere [...]. Mit die-
ser einfachen Naturreligion der Persischen Stimme erscheinen nun aber ein Religions-
system und eine Gesetzgebung in der engsten Verbindung, welche den Charakter eines
mehr metaphysischen Denkens an sich tragen, von einem andern Stamme aus Medien
oder Baktrien her den edleren Casten des Persischen Volkes mitgetheilt worden, und
somit herrschende Religion des Reiches geworden sind. Jenes naive Urelement, amal-
gamirt mit diesen héheren Erkenntnissen einer gebildeteren Menschheit, bildet dem-
nach das Medisch-Persische Religionssystem oder den Magismus, den wir jetzt zu be-
trachten haben.“43!

Das zugrunde liegende Prinzip der metaphysischen ,Veredelung“ des ,,Magier-
systems* ist fur Creuzer im Dualismus von Licht und Finsternis resp. von Gut
und Bose gegeben, der sich wiederum aus einer Ureinheit, der ,,Zeit ohne Grin-
zen® (Zeruane Akerene) herleite.#32 Wenn Creuzer danach forscht, ,,wie die ho-
here Lehre der Magier das Problem der Welt (der Entausserung Gottes) aufge-
fasst habe“,#33 und als Losung den Dualismus angibt, so lasst sich die Formulie-
rung der Frage zugleich auch als Hinweis auf ein allgemeines Gesetz der (Reli-
gions-)Geschichte begreifen, dessen Vollzug in verschiedenen historischen Kul-
turen studiert werden kann. Es ist bei Creuzer also nicht eine historische Ge-
stalt wie Zoroaster am Werk, die religiose Ideen oder Gesetze etabliert, sondern
es sind die religiosen Ideen selbst, die sich in der Geschichte vermittels solcher
Individuen im Gefaff von Systemen, Lehren oder Gesetzgebungen realisieren.
Dies wird mitunter auch grammatikalisch sichtbar, wenn wie in obigem Zitat
die ,hohere Lehre der Magier als handelnde Instanz auftritt, um eine spezifi-
sche historische Losung der Grundfrage nach dem ,Problem der Welt* resp.
der ,Entiusserung Gottes*, die fiir die Geschichtslogik steht, zu reprasentieren.
Noch klarer findet eine solche Perspektive auf Religion als historisch hand-
lungsfahiges Medium der autonomen Verwirklichung von Ideen und Begriffen
in Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte Anwendung. Hegel
stellt den Persern als ,Volk“ und der Religion des ,,groen Zerdust“ ein durch-
weg wohlwollendes Zeugnis aus, denn erst in Persien (und nicht im zuvor be-
handelten China und Indien) sieht er die eigentliche Weltgeschichte beginnen,

431 Creuzer 1990, S. 180 (Hervorhebungen im Original).
432 ygl. ebd., S. 194-200.
433 Ebd., S. 199.

183

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so wie er sie in der theoretischen Einleitung als Selbstentfaltung des Geistes hin
zum Bewusstsein seiner Freiheit entwirft. Das ,,Prinzip der Entwicklung® neh-
me, so das Argument, seinen Anfang erst bei den Persern mit ,Zoroasters
Licht®, das in die ,,Welt des Bewusstseins® eintrete und mit dem das ,allgemei-
ne Interesse des Geistes®, zum ,,unendlichen Insichsein der Subjektivitat® und
zum ,absoluten Gegensatz durch Versohnung® zu gelangen, zum Vorschein
komme. Hegel interpretiert die ,Lehre des Zoroaster” als Religion des Lichts
und damit verbunden als Bewusstwerdung der ,absoluten Wahrheit® in Form
der Allgemeinheit und Einheit. Im Dualismus von Ormuzd und Abriman, die
aus dem ,unbegrenzten All“ namens Zerwana Akarana (bei Creuzer: Zeruane
Akerene) hervorgingen, erkennt er, in Abhebung von negativen Deutungen des-
selben als ,Mangel“ des Orients, den Grundgedanken der Dialektik, denn der
Geist misse einen Gegensatz vorfinden, er miisse dem ,allgemeinen Positiven®
das ,besondere Negative“ gegeniiberstellen und erst durch die Uberwindung
dieses Gegensatzes werde der Geist ein ,zweimal geborener®. Diese Entwick-
lungsbewegung bleibt fir Hegel im Falle Persiens allerdings unvollendet, da
die ,Einheit des Gegensatzes nicht in vollendeter Gestalt gewufSst“ werde, denn
die urspriingliche Einheit, aus der Ormuzd und Ahriman entstanden, bringe den
»Unterschied nicht zu sich zurtick®. Fir Hegel besteht das Defizit also darin,
dass letztlich ein Prinzip dieses Gegensatzes — Ormuzd — tiber das andere siegen
werde und sich nicht beide Prinzipien auf niachsthoherer Stufe autheben.+3

Wenn nun im folgenden Unterkapitel der russische Zoroastrismusdiskurs
wieder zur Sprache kommt, so wird sich diese Transformation, diese diskursive
Emanzipation der ,Religion und des ,Religionssystems® zum vorrangigen
Vollzugsmodus der Religionsgeschichte, ebenso wiederfinden.

6.3 West-ostliche Anfinge des russischen Zoroastrismusdiskurses

Spatestens mit einer sechzehn Jahre nach dem franzoésischen Original publizier-
ten russischen Version der oben besprochenen ,Gesetzgeberkomparatistik® Pas-
torets tritt Zoroaster in den russischsprachigen Diskurs ein, der zu Beginn v.a.
in Form von Ubertragungen westeuropaischer Werke besteht und damit auch
das Gesetzgeberparadigma des 18. Jahrhunderts reproduziert.¥S So konnte bei-
spielsweise die Leserschaft der Moskauer Zeitschrift Minerva 1807 anhand eines
aus dem Franzosischen tbersetzten, in der Titelsetzung an Pastorets Untersu-
chungsanordnung erinnernden Aufsatzes mit Orpheus, Zoroaster, Konfuzius
und Pythagoras verschiedene antike ,Gesetzgeber (zakonodateli) vergleichend

434 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970, S. 215-222.

435 Pastoret: Zoroastr, Konfucij i Magomet, sravnennye kak osnovateli ver, zakonodateli i nra-
vouciteli. Perevod s francuzskogo D. T., 4 Bde. Moskva: Pecatano v vol’noj tipografii pri
teatre u Christofora Klaudija 1793.

184

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kennenlernen — es handelt sich um einen Auszug aus Jean-Baptiste-Claude Del-
isle de Sales’ (ca. 1739/1743-1816, eig. Jean-Baptiste Isoard de Lisle) 1770 erstver-
offentlichter Untersuchung De la Philosophie de la Nature*3 Um einiges aus-
fuhrlicher und ohne programmatischen Vergleich mit biografischen Pendants
stand die Person Zoroasters 1813 im Drug junosestva in einer aus Kleukers deut-
scher Version des Zend-Avesta bezogenen Darstellung im Fokus, die ihren Pro-
tagonisten im Vorwort wiederum als Gesetzgeber, zusatzlich als Philosophen
und generell als ,,beriihmten Weisen® charakterisiert.*3”

Die Tatsache, dass die Anfinge des russischen Zoroastrismusdiskurses auf
Ubersetzungen westeuropaischer Texte beruhen, erstaunt kaum, sondern ent-
spricht einer verbreiteten Praxis der frithen Zeitschriften. Mit dem Modernisie-
rungsschub in der publizistischen Landschaft ab den 1820er-/1830er-Jahren und
der kommerziellen Ausweitung des Zeitschriftenwesens (vgl. Kap. 3.1.4) steigt
der Anteil original russischer Zeitschriftenartikel in allen Themenbereichen
und Textgenres, von der Literatur iiber Wissenschaft bis zu einfachen Nachrich-
ten, massiv an. Parallel zu dieser Entwicklung lasst sich eine Intensivierung des
russischen Zoroastrismusdiskurses beobachten. Zu unterscheiden ist auf der
einen Seite ein genereller Persiendiskurs, der die Zoroastrismus-Thematik als
Nebenstrang mit sich fihrt, eigentlich aber von einer anderen Perspektive wie
etwa Literatur oder Geschichte ausgeht. Der Orientalist und Ubersetzer Ivan
Bot’janov (1802-1868) handelt beispielsweise 1826 im Aziatskij vestnik den ,al-
tertimlichen und gegenwartigen Zustand der Literatur und Kinste in Persien®
in einem Paradigma der Bestimmung des nationalen Sprachcharakters — im ge-
gebenen Fall der persischen Sprache — und der Literatur als dessen Ausdruck
ab. Der Autor unternimmt dabei, angeregt durch Verweise Firdausis, einen Ex-
kurs in die urspringliche ,heidnische Religion® Persiens, ohne die ,Lehre
Zoroasters“ aber tber die Feststellung von Feuerverehrung und Sabaismus (Pla-
netenverehrung) hinaus systematisch zu beschreiben.#3$ Bei Vasilij Grigor'ev
und Fedor Mencov hingegen — letzterer war tiberdies wie Grigor’ev ein Mitar-

436 [Delisle de Sale, Jean-Baptiste-Claude]: ,,Drevnie zakonodateli (iz Philosophie de la Na-

ture)“, Ubers. von A. Levanda. In: Minerva § (1807), S.241-264. Fur den Abschnitt zu
Zoroaster, vgl. S.247-254. Delisle de Sales” Darstellung der antiken ,Gesetzgeber® ist im
Vergleich mit Pastoret deutlich geringeren Umfangs und durch eine unsystematisch-epi-
sodenhafte Erzihlweise gekennzeichnet, deren Informationsgehalt eher beschranke ist
und keine eingehende Beschiftigung mit der dem Autor durchaus bekannten Spezialli-
teratur (z.B. Anquetil-Duperron, Foucher, Hyde) vermuten lisst. Der Autor hilt die ver-
breitete, bis in die Antike zurtckreichende These, es hiatten zwei (oder mehr) Zoroaster
existiert, fir wahrscheinlich. Er setzt die Lebenszeit des ersten Zoroaster, der die Magie
im Orient begriindet habe, 6000 Jahre vor dem Trojanischen Krieg, diejenige des zwei-
ten hingegen um das Jahr 589 v.u.Z. an.

[Kleuker, Johann Friedrich]: ,Istorija Zoroastra, drevnego filosofa i zakonodatelja per-
sidskogo®, tibers. von G. Sklskij. In: Drug junosestva Nr. 8 (1813), S. 1-95, vgl. hier S. 2f.
Bot’janov, L.: ,Vzgljad na drevnee i nyne$nee sostojanie slovesnosti i iskusstv v Persii®.
In: Aziatskij vestnik, Nr.1, 2, 6, 7/8, 9/10 (1826), S.41-50, 111-117, 332-338, 49-53,
123-129. Vgl. zum Zoroastrismus Nr. 1, S. 46-50 und Nr. 2, S. 111f. Zur Person des auch

438

185

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beiter des EL - liegt das Interesse dort, wo der Zoroastrismus nebenbei zur
Sprache kommt, mehr auf dessen Verdringung durch die arabische Eroberung
Irans und einer damit verbundenen Uberlagerung der ,eigentlichen‘ persischen
Kultur durch die muslimische.*

Neben solch beildufigen Berithrungen des Zoroastrismusdiskurses sind auf
der anderen Seite in den 1830er-Jahren vermehrt Texte zu verzeichnen, die den
Zoroastrismus als primaren Fokus aufweisen oder einen solchen im Ausgang
einer anderen Fragestellung entwickeln. Mit dem Aufkommen eigener russi-
scher Beitrage zeichnet sich auflerdem analog zur Entwicklung in Westeuropa
eine Ablosung von der Fixierung auf die Person Zoroasters und die Kategorie
des Gesetzgebers ab. Stattdessen dringt nun die als System gefasste Religion
und deren Vergleichbarkeit mit anderen Religionen in die Position der konzep-
tuellen Ausgangsbasis. Es handelt sich allerdings, zumindest im Zeitraum der
1830er-Jahre, nicht um eine bruchartige Abl6sung eines alteren Modells durch
eine neues, sondern um eine Entwicklungstendenz, in der beide Zugangswei-
sen zeitlich nahe beieinander liegen. Bereits in einem anonymen Beitrag von
1806, der moglicherweise schon einen russischen Originaltext darstellt (zumin-
dest ist er nicht als Ubersetzung gekennzeichnet), tritt Zoroaster, auch wenn er
als ,berihmter Gesetzgeber” (slavnyj zakonodatel’) genannt wird, deutlich hin-
ter den ,,persischen Glauben® zuriick, dem in Anlehnung an Thomas Hyde das
vornehmliche Interesse gilt (von Hyde konnte auch die auffallend positive Be-
wertung inspiriert worden sein, die den persischen Glauben nahe beim ,wah-
ren® Glauben ansiedelt).#4 Demgegentiber erscheinen noch in den 1830er-Jah-
ren Texte, die dem élteren Gesetzgeberparadigma naher stehen als dem neueren
Religions(system)paradigma. So geht etwa eine 1835 in der Zeitschrift des Mi-
nisteriums fir Volksaufklirung abgedruckte Vorlesung des Historikers Michail
Pogodin von der Person Zoroasters aus und nimmt diese noch hauptsichlich
durch die Kategorien des Gesetzgebers, Reformators und Philosophen wahr

in der Fachliteratur zur Geschichte der Orientalistik wenig bekannten Bot’janov vgl. Ku-
likova, A. M.: Rosszjskoe vostokovedenie XIX veka v licach. Sankt-Peterburg: Peterburgskoe
vostokovedenie 2001, S. 77-83.

Vgl. Mencov, F.: ,lezdedZzerd III, poslednij gosudar’ Persii, do pokorenija ee aravitjana-
mi“. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvestenija 17, Nr.3 (1838), S. 628-646. Gri-
gor’ev, V.: ,Firdousi, doversitel’ vozrozdenija nacional’noj poézii v Persii“. In: Odessksj
al’manach (1839), S.337-357. Fedor Nikolaevi¢ Mencov (1819-1848) veroffentlichte im
EL 7.B. den in den Rahmen der Zoroastrismus-Rezeption fallenden (allerdings sehr kur-
zen und wenig informativen) Eintrag Vendidad-Sade (Bd. 9, S.366). Es handelt sich da-
bei um eine zu den Avesta-Texten gehorige Zend-Schrift, die von Eugene Burnouf ins
Franzosische tbersetzt wurde. Fiir Details verweist Mencovs Kurztext auf das nicht er-
schienene Lemma Parsy (Parsen). Zur publizistischen und literarischen Tatigkeit Men-
covs vgl. Enciklopediceskij slovar’ Brokgauza i Efrona, Bd. 19 (1896), S. 102. Siehe zudem
auch Kap. 3.1, Fn. 88. u. Kap. 7.4, Fn. 562.

440 vgl. ,Opisanie persidskoj very“. In: Moskovskij sobesednik, Nr. 8 (1806), S. 138-144.

439

186

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(die Hauptquelle der Informationen ist Heeren).##! Ahnlich verhalt es sich mit
einem im selben Jahr veroffentlichten Uberblick zu den »allgemeinen Grundla-
gen“ des Zend-Avesta. Die Blickrichtung erfolgt hier, wie es die Uberschrift
schon andeutet, ausgehend von Zoroaster resp. Zerdust und seiner ,,Darlegung
religioser und ziviler Gesetze“ und die ,Lehre Zoroasters wird nicht nur mit
Religion, sondern auch noch mit Philosophie assoziiert. Wiederum fungiert
Heeren, erginzt durch weitere westeuropéische Quellen, prominent als Infor-
mant. Verfasst wurde dieser Text vom (spater) bekannten Slavisten Izmail Srez-
nevskij (1812-1880), der auflerdem auch als Autor einiger Beitrige zum EL auf-
trat (Bd. 11 und 12, 1838).442

Wenn solche Texte noch vornehmlich mit alterer Begrifflichkeit operieren,
so ist damit nicht gesagt, dass ihnen beispielsweise der Religions- oder System-
begriff unbekannt wire, sondern lediglich, dass letztere nicht den konzeptuel-
len archimedischen Punkt der Untersuchung stellen und damit auch eher nicht
auf der Titelebene erscheinen. Inwiefern ,Religion® aber vermehrt als ,Religi-
on® (und nicht mehr als durch ein Individuum gestiftete Gesetzgebung oder
Lehre) und in Gestalt des Systems auftreten muss, um im Diskurs anschlussfa-
hig und vergleichbar zu sein, kann schon ein Nebensatz ex negativo anzeigen.
So duflert 1832 ein Aufsatz zu den Gedanken der alten Perser iiber den Anfang der
Dinge (Mysli drevnich persov o nalale vestey) — es handelt sich in diesem Fall noch
um eine Ubersetzung aus dem Franzosischen — mit Bezug auf die ,,Mythologie
der Mager“ Zweifel an deren Systembefihigung: ,,Es wire zu gewagt, diese selt-
samen Begriffe in ein striktes System zu tberfiihren oder sie zu erklaren®
(,HaLOOHO OBITH CIHMIIKOM CMEJIBIM, YTOOBI CHM CTPAHHBIC MOHSTHS NPUBECTH B
CTPOryI0 cucTeMy, uin o0bsicHuth oHble“).*? Deutlich tritt das Religions- und
Systemparadigma dann in weiteren Publikationen der 1830er-Jahre zutage.
Sreznevskij veroffentlichte 1839 einen weiteren Artikel, der nun deutlich der
neueren Perspektive zugehort und die ,persische Religion“ explizit religions-
komparatistisch betrachtet (s.u. Kap. 6.5). Ein Jahr zuvor erschien mit Religion
und Gottesdienst der alten Perser (Religija i bogosluzenie drevnich persov) eine Un-
tersuchung, die zwar nur an einigen Stellen kulturvergleichend vorgeht, sonst
aber hinsichtlich der konzeptionellen Grundierung eine dhnliche Veranlagung

441 Vgl. Pogodin, M. P.: ,O Zoroastre (Iz lekcii Professora Pogodina, po Gerenu)®. In: Zur-
nal Ministerstva narodnogo prosvescenija 6, Nr. 4 (1835), S. 40-45.

442 Vgl. L. S. [d.i. Sreznevskij, I. L.]: ,,Obscie osnovanija Zend-Avesty®. In: Teleskop 28 (1835),
S.519-526. Beztiglich der Zuordnung des Autorenkiirzels I. S. zur Person Sreznevskijs
vgl. Byckov, A. F.: ,,Otcet o dejatel’nosti otdelenija russkogo jazyka i slovesnosti za 1880
i nekrolog akad. Sreznevskogo. V-e prilozenie. Spisok socinenij i izdanij ordinarnogo
akademika Imperatorskoj akademii nauk I. I. Sreznevskogo®. In: Sbornik otdelenija russ-
kogo jazyka i slovesnosti 22 (1881), S. 79-126, hier S. 82. Sreznevskijs Artikel im EL finden
sich gelistet in ebd., S. 84.

»Mysli drevnich persov o nacale vescej. (Perev. s francuzskogo)®. In: Severnaja minerva 1,
Nr. 2 (1832), S. 86-92, hier S. 91.

443

187

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zeigt. Protagonistin ist hier eindeutig die ,Religion der Perser und nicht
Zoroaster, dessen Rolle im Text eher gering ausfallt. Thematisch dominieren
eine Darlegung der auf dem Dualismus grindenden Kosmologie sowie der My-
thologie, die teilweise rationalistisch erklart wird; das Gesamturteil ordnet die
persische Religion dem Sabaismus zu.#44

Eine besonders markante Ausprigung erhalt der Zoroastrismusdiskurs aber
v.a. 1836 infolge einer Gber mehrere Artikel gefithrten Zeitschriften-Polemik,
deren beide Hauptteilnehmer Nikolaj Nadezdin und Stepan Sevyrev sich an der
altorientalischen Religionsgeschichte und besonders an der strittigen Frage ab-
arbeiteten, ob die Religion der alten Perser polytheistisch gewesen sei. Einer
ausfuhrlichen exemplarischen Widergabe und Analyse dieses schriftlichen Ge-
lehrtenstreites ist das folgende Unterkapitel gewidmet.

6.4 Poesie und die (Un-)Logik der antiken Religionsgeschichte: eine
Polemik zwischen Nadezdin und Sevyrev

Der 1836 erschienene siebzehnte Band der Biblioteka dlja ctenija berichtet im
Abschnitt ,Literaturchronik® (/iteraturnaja letopis’) in einer kurzen Satire von
einem publizistischen Streit, der sich in den beiden Moskauer Zeitschriften Te-
leskop und Moskovskij nabljudatel’ zwischen Nikolaj Nadezdin und Stepan Sevy-
rev zutrage.*s Der Text, der die Namen der beiden Zeitschriften durchgehend
verballhornt und — der spottische Stil legt es nahe — von Osip Senkovskij ver-
fasst worden sein dirfte, zieht die beiden Kontrahenten als unversohnliche
Streithahne ins Lacherliche: ,,Die beiden Autoren ereifern sich, zanken sich wie
Schulbuben, albern herum, machen sich tbereinander lustig, picken und rup-
fen einander, walzen sich vor den Augen der gesamten Leserschaft im Dreck
einer erniedrigenden und bedauernswerten Polemik® (,/[Boe mnucareneit
cepaATcs, 6paHHTCﬂ KaK HIKOJIbHUKH, OCTPATCS, MOACMENUBAIOTCA, KOJIIOT, HIUILIIIOT
OJIMH JIPYroro, 0GapaxTaroTcsi B BUIAY BCEH IyONMKH B IPS3H YHH3HTEIBHOW M
kaikoit monemuku®).#¢ Den Anlass dieses vom Autor der Biblioteka dlja (tenija

444 Vgl. ,Religija i bogosluzenie drevnich persov“. In: Zurnal Ministerstva narodnogo
prosveséentja 20, Nr. 11 (1838), S. 320-342.

445 Nadezdin trug mageblich zu den Binden 8-12 des EL bei, s.u. Kapitel 6.5 und Kapitel
3.1.5. Sevyrev scheint sich zumindest in der Planungsphase der Enzyklopidie fiir eine
Mitarbeit interessiert zu haben; sein Name ist im ersten Band auf einer Liste derjenigen
Personen zu finden, die am Beginn des Unterfanges den ,,Wunsch® zur Teilnahme gedu-
Rert hatvten. Gleiches gilt fiir den oben zitierten Historiker Pogodin (vgl. EL, Bd. 1, S.
XIIIf.). Sevyrev wie Pogodin sind allerdings nicht als Redakteure verzeichnet. Die um-
fangreiche von Udolph angefertigte Bibliografie der Werke Sevyrevs fiihrt keine Enzy-
klopidie-Artikel, vgl. Udolph, Ludger: Stepan Petrovi¢ Sevyrev 1820-1836. Ein Beitrag zur
Entstehung der Romantik in Rufland. K6ln/Wien: Bohlau 1986, S. 371-410.

,Dlja gospodina Sevyreva. Pojasnenija kriti¢eskich zameéanij na ego ,Istoriju poézii.‘
Stat’ja I. Moskva, v. tip. Stepanova, 1836, v-8., str. 52%. In: Biblioteka dlja ctenija 17
(1836), Otd. VL, S. 44f., Zitat ebd.

446

188

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

satirisch dramatisierten Konflikts bildete ein 1835/36 von Sevyrev publiziertes
Buch zur Geschichte der Poesie (Istorija poézii), welches zu wesentlichen Teilen
von der Literatur der antiken Inder und Hebraer handelt. In der 31. Ausgabe
der von ihm gefiithrten Zeitschrift Teleskop veroftentlichte Nadezdin eine rund
funfzigseitige Rezension, in der er dieses Werk in vieler Hinsicht mit Kritik
liberzog. Sevyrev wiederum reagierte mit einer nicht minder angriffigen Re-
plik. Der wissenschaftlich-polemische Schlagabtausch, der sich somit an Na-
dezdins Rezension entziindete, zog sich tber mehrere Artikel hin und weitete
sich auch auf weitere Zeitschriften aus (die angefihrte Satire in der Biblioteka
dlja ctengja illustriert dies beispielhaft).#” Hatte die Diskussion eigentlich bei
einer Verhaltnisbestimmung von Wissenschaft und Poesie angesetzt, so geriet
sie bald mehrheitlich zu einer Kontroverse tber die richtige Periodisierung und
Kategorisierung der Religionsgeschichte des alten Orients und insbesondere
iiber die Frage, ob die Perser Dualisten oder Polytheisten gewesen seien. Sevy-
rev vertritt namlich in seiner Poesiegeschichte letztere Position und stellt als die
beiden Haupterscheinungsformen der Religion in der Antike den ,naturvereh-
renden® Polytheismus mit den Persern als idealtypischen Vertretern dem Mo-
notheismus der Hebréer entgegen.*$ Wie die folgende ausfiihrliche Nachzeich-
nung des Argumentationsgangs der Debatte zwischen Nadezdin und Sevyrev
ausweist, entstand im Ausgang des ersten Artikels eine religionskomparatisti-
sche Dynamik, in der Religionskonzepte und Wissenschaftsverstaindnisse pole-
misch, aber mit einem theoretisch-abstrahierenden und kulturvergleichenden
Blick in einer Explizitheit verhandelt wurden, wie sie im zeitgendssischen ori-
entbezogenen Religionsdiskurs nur selten zu beobachten ist. Dem Systembe-
griff kommt dabei in NadeZdins Uberlegungen eine zentrale Stellung zu; er
steht dort gleichbedeutend mit der Identifizierung der Gesetzmifigkeit der Re-
ligionsgeschichte und damit fir den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit an sich.
Zugleich erfolgen diese Verhiltnisbestimmungen aber, wie zu sehen sein wird,
im Paradigma eines teleologischen Drehbuchs, das von einem Ur-Monotheis-
mus uber verschiedene ,heidnische® Religionsstufen hin zur ,Wahrheit® des
Christentums fiihrt.

Sevyrevs Geschichte der Poesie stellt eine Sammlung seiner an der Moskauer
Universitat gehaltenen Vorlesungen dar. Bei dieser Herkunft vom miindlichen
Vortrag hebt Nadezdin an. Er unterscheidet zuniachst zwei Modelle der Ver-
mittlung wissenschaftlichen Inhalts: das franzosische und das deutsche. Die

47 vgl. als Uberblick zur Debatte um die Geschichte der Poesie und zu weiteren, im Folgen-
den nicht behandelten zeitgenossischen Beitrigen Ramzanova, G. G.: ,Istorija poézii S.
P. Sevyreva v ocenkach kritiki tridcatych godov XIX v*. In: Vestnik Tomskogo gosudarst-
vennogo universiteta 107, Nr. 3 (2012), S. 212-218.

Vgl. Sevyrev, Stepan: Istorija poézii. Ctenija ad-junkta Moskovskogo universiteta, Bd. 1.
Moskva: V tipografii A. Semena 1835, S. 130. Die Buchausgabe weist auf dem Umschlag
und der ersten Seite zwei abweichende Jahresangaben der Erscheinung aus (1835
und 1836). Die Zulassung durch die Zensur ist auf den 21. Dezember 1835 datiert.

448

189

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

franzosische Vorgehensweise prasentiere die Gedankenginge kunstvoll, mit Be-
dacht auf Schonheit des Ausdrucks und improvisierend. Die deutsche Herange-
hensweise hingegen beruhe auf strenger Systematik und prazis eingesetzter Be-
grifflichkeit. Nadezdin geht davon aus, dass die Franzosen nicht nur ihre Vorle-
sungen in diesem Stil halten, sondern auch auf diese Art ihre Biicher schreiben.
Dieselbe Feststellung wendet er mutatis mutandis auf die Deutschen an, die so
redeten, wie sie schrieben. Bei Biichern sei demzufolge das deutsche Modell zu
bevorzugen, im Falle von Vorlesungen hingegen das franzosische.** Nadezdin
schreibt der Wissenschaft tberdies ein poetisches Potential zu (,,B Hayke ectsb
[...] cBos m033ms“), das in der Vorlesung als anmutige, lebendige und improvi-
sierende Rede zum Ausdruck kommen solle; die Wissenschaft miisse vom Pro-
fessor und von den Horern mitgefiihlt werden konnen. In der Wissenschaft ge-
be es, folgert er, eine ewige und unbegrenzte Schonheit zu entdecken, sodass
man die Wissenschaft gar lieben konne (,,Hayky MosxHO m1r06UTB!“). 450

Vom poetischen Potential miindlich vorgetragener Wissenschaft aus wendet
sich Nadezdin dem Werk Sevyrevs zu und er lisst dabei klar werden, dass die
Wissenschaft zwar einen poetischen Anteil besitze, nicht aber in Poesie aufge-
hen dirfe. Denn zum entscheidenden Wesensmerkmal der Wissenschaft
(sus¢nost’ nauki) erklart Nadezdin das ,,System®. Die mindlich-improvisierende
Wissensvermittlung im franzosischen Stil kann daher seinem Verstindnis zufol-
ge nur gelingen, wenn sie auf der Grundlage eines vorhergehenden Systems be-
ruht, das mithin die unabdingbare Voraussetzung fiir schriftlich verfasste Wis-
senschaft darstellt:

,Im Kopf des Professors muss sich ein duferst stringentes, ein duflerst konsequentes
System vorfinden; eine Freiheit darf es nur in der Form der Erlauterung geben. Und
dieses System muss in seiner bloen Reinform erscheinen, sobald die Wissenschaft in
ein Buch iibergeht; andernfalls wird die Wissenschaft keine Wissenschaft sein.”

»B ronoBe npodeccopa JA0DKHA HAXOAUTHCS camasi CTPOifHasl, camasi MMoCie0BaTebHast
cucrema; cBo00/1a TOJDKHA OBITh TOJBKO B (hopMe M3noxeHus. M aTa cucteMa J0JKHA SB-
JISITHCSI BO BCEW CBOEH HArore, Kak CKOPO HayKa MEPEXOJIUT B KHHUTY; MHAYE HaykKa He Oy-
ner HayKOIO.“45 1

Im Buch habe, legt Nadezdin weiter dar, einer mathematischen Formel gleich
das (systematisierte) ,geistige Leben® des Professors als Ausdruck seiner ,Bezie-
hung zur Wahrheit“ anschaulich zu werden. Als Sammlung schriftlich bearbei-
teter Vorlesungen gehore Sevyrevs Werk nun aber weder richtig der deutschen

49 vgl. Nadezdin, N.: ,Istorija poézii. Ctenija ad-junkta Moskovskogo universiteta Stepana
Sevyreva. Tom pervyj, soderza$éij v sebe istoriju poézii indejcev i evreev, s prilozeniem
dvuch vstupitel’'nych ¢tenij o charaktere obrazovanija i poézii glavnych narodov novoj
Zapadnoj Evropy. Moskva, v tipografii A. Semena, 1835“. In: Teleskop 31 (1836),
S. 665-716, hier S. 666f., 676, 678f.

450 Vgl. ebd., S. 675f.

41 Ebd., S.677.

190

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

noch der franzosischen Kategorie an; es zeichne sich weder durch System und
logischen Aufbau noch durch Improvisation aus. Letztlich sei Sevyrevs Buch
nicht der wissenschaftlichen Literatur (ulenaja slovesnost’), sondern der schonen
Literatur (iz7ascnaja slovesnost’) zuzuordnen. Die Kritik an der fehlenden Syste-
matik miindet schlieflich in den Vorwurf, Sevyrev habe die Poesie der Hebrier
und der Inder nur als historische Fakten nebeneinandergereiht, nicht aber mit-
einander verglichen und in einen grofleren Zusammenhang gestellt. In der Poe-
sie siecht Nadezdin zwar ein zuverldssiges Abbild der Gesellschaft, von der sie
hervorgebracht wird — in diesem Punkt geht er mit seinem Kontrahenten einig.
Die Verbindung zwischen ihren verschiedenen Entwicklungsgingen herauszu-
arbeiten, erfordere aber eine ,geistige Konstruktion® (umstvennoe postroente, spa-
ter in der Diskussion auch ,logische Konstruktion® — logiceskoe postroenie), was
Sevyrev in seiner Behandlung der Poesie der Hebrier und der Inder und deren
Herleitung aus der Religion vermissen lasse.#? Fir Nadezdin hingegen, der -
hier im Widerspruch zu Sevyrev — davon ausgeht, dass die Religion nicht den
Ursprung der orientalischen Poesie reprasentiere, sondern sich nur deren Aus-
drucksform bediene,*3 ist klar, dass notwendigerweise eine Stufenfolge der Re-
ligionsgeschichte und damit auch der Poesiegeschichte (geistig) zu konstruie-
ren sei:

»Die religiésen Formen der urspriinglichen Voélker des Orients stellten eine erstaunli-
che Abfolge dar: Es handelt sich um eine Reihe von Abstufungen, iber die die wahre
Idee von der Gottheit immerzu tiefer absteigt, wobei sie sich verdunkelt und in irdi-
schen Begriffen abstumpft. Die Religionsgeschichte des Orients stellt ein duferst strin-
gentes System dar; wenn die Poesie deren Ausdruck war, so muss es in ihrem Falle
auch so sein.“

452 ygl. ebd., S.678-688. Zur Auffassung Sevyrevs, die Poesiegeschichte widerspiegle die
Menschheitsgeschichte vgl. Sevyrev 1835, S. 101f. Sevyrev bezeichnet auferdem die Reli-
gion als ,Mutter der Poesie“ und vertritt die These, in ihren Anfingen diene die Poesie
immer der Religion, vgl. ebd., S. 128f.

453 Vgl. Nadezdin 1836b, S. 689. In einer 1833 an der Moskauer Universitit gehaltenen Vor-
lesung zur Archiologie lasst Nadezdin den historischen Ursprung der ,,schénen Kinste®
(1zjascnye iskusstva), darunter der Poesie, in der ,Dunkelheit der Jahrhunderte® als letzt-
lich nicht vollstindig erklarbar verschwinden, betont jedoch zugleich, dass das kiinstle-
rische Schaffen dem Menschen als Wesenszug angeboren sei und in einer ersten Ent-
wicklungsstufe v.a. im Medium der Religion resp. des ,religiosen Gefiithls“ zum Aus-
druck gelange: ,,Die erste Macht, die diese Anfiange der kinstlerischen Tatigkeit weiht,
ist das religiose Gefiihl. Die Religion stellt alles dar, die ganze Welt, das ganze Leben der
Menschheit in ihrer Kindheit, denn das erste Gefiihl ist das Bewusstsein einer Beziehung
zur alleserschaffenden Macht [...]. Ein religiéser Charakter ist erkennbar in der urtiimli-
chen Architektur, Plastik, Musik, Mimik, Poesie“ (,[lepBast cuia, ocBsmaromias CHd
Havasa M3SIHON JIESTENbHOCTH, €CTh YyBCTBO PENMTHO3HOE. PENUIHs COCTABIAET BCE, BECH
MUP, BCIO JKU3Hb MJIAJIEHYECTBYIOIIETO YEIOBEUECTBa, OO MEPBOE YYBCTBO €CTh CO3HAHUE
OTHOIICHUSI K CHJIE BCEHPOM3BOAsAIIEH [...]. Penuruo3Helii xapaktep 3aMeTeH B
NepBOOBITHOM apXUTEKTYpe, IUIACTUKE, My3bIKe, MUMHUKe, m033un”), vgl. Nadezdin 2000, S.
456-458, Zitat S. 457.

191

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Penuruo3usie (OPMBI MEPBOOBITHBIX HAPOJOB BOCTOKA MPECTABIAIOT YIMBUTEIBHYIO
IIOCTEIEHHOCTh: ITO PsJ YCTYIOB, IO KOTOPHIM HCTHHHAs mies o BoxecTe Bce mamaer
HIDKE W HWKE, OMpAdasich ¥ rpy0est B 3eMHBIX MOHSTHsIX. McTopust pemurnn Ha Boctoke
IIPE/ICTABIIACT CAMYIO CTPOHHYIO CHCTEMY; SCITH [O93Hs Obila e¢ BBIPKCHHEM, TO U C HEH
JIOJDKHO OBITH TOXKe. “454

Nadezdin positioniert sich nun explizit gegen Sevyrevs Annahme, am Ursprung
der Geschichte der ,alten Welt“ stiinden sich zwei unterschiedliche Religions-
formen gegenuber, niamlich auf der einen Seite der von den Persern erschaffene
sorientalische Polytheismus® (vostocnyj politeizm) resp. das ,orientalische Hei-
dentum® (vostocnoe jazycestvo), das in seiner vollendeten Form bei den Indern
zum Ausdruck komme, und auf der anderen Seite die hebraische Religion der
Offenbarung, die auf dem Gedanken der Einheit Gottes beruhe. Nadezdin be-
streitet das ,Heidentum® der Perser: Im alten Orient sei es vielmehr die persi-
sche Religion, die der ,wahrhaften Religion“ der Hebraer am nachsten komme.
So gehe das Zend-Avesta von einem einheitlichen Urprinzip des Seins aus, wor-
aus sich Ormuzd und Ariman herleiteten, deren Antagonismus die Welt bilde.
Diese Lehre sei in ihren Begriffen derart klar ausgeprigt gewesen und der ,,gott-
lichen Lehre® Moses in solcher Weise nahegestanden, dass die Hebraer nach der
Riickkehr aus Persien (d.h. aus dem babylonischen Exil) von dort viele Begriffe
und Symbole aus dem Zend-Avesta mitgebracht hitten. In der Konsequenz die-
ser Uberlegungen prasentiert Nadezdin als eigene Position eine geschichtsteleo-
logische Stufenfolge (lestvica) der Religionsgeschichte des alten Orients. Begin-
nend beim Monotheismus der Hebrier (edinoboZie) fihrt diese tiber den Dithe-
ismus resp. Dualismus der Perser (dvubozie, dualizm), den indischen Pantheis-
mus (vsebozie, panteizm) und den in Idealform durch die Agypter reprasentier-
ten Polytheismus (mnogobogie) zum Atheismus (bezboZie) des Buddhismus, in
welchem sich die Idee der Gottheit in Leere (pustota) und Nichtigkeit (nictoZest-
vo) auflose. Da der Buddhismus laut Nadezdin den anderen Formen als Vernei-
nung entgegensteht, begrenzt sich die eigentliche Stufenfolge durch die Hebra-
er auf der einen und die Inder auf der anderen Seite. Diese Gegeniiberstellung
driicke sich denn auch, erklart Nadezdin, in vollig anders gearteter Poesie aus.
Diejenige der Hebrier sei in hochstem Mafle geistig, diejenige der Inder in
hochstem Mafle materiell, in ersterem Fall herrsche ein lyrischer Charakter
(»subjektiv®) vor, im zweiten hingegen ein epischer (,,objektiv®).45s

Sevyrev reagierte auf diese so ausfiihrliche wie angriffige Rezension zu seiner
Geschichte der Poesie zunachst in zwei Artikeln im Moskovskij nabljudatel’, in de-
nen er neben der Verteidigung der Form seiner Publikation und einer Entgeg-
nung auf weitere Kritikpunkte mit besonderem Augenmerk auf Nadezdins reli-
gionsgeschichtliches Stufenmodell Bezug nimmt und seine eigene These, die al-

454 Vgl. Nadezdin 1836b, S. 690.
45 vgl. ebd., S. 690-695.

192

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Perser seien Polytheisten gewesen, bekraftigt. Um letzteren Punkt zu unter-
mauern, fiihrt Sevyrev zunichst eine Stelle aus Herodot an:

,Uber die Sitten der Perser kann ich folgendes mitteilen. [...] Dem Zeus pflegen sie
oben auf den Gipfeln der Berge zu opfern, und zwar bezeichnen sie mit dem Namen
Zeus das ganze Himmelsgewolbe. Sie opfern auch der Sonne, dem Monde, der Erde,
dem Feuer, dem Wasser und den Winden. Das sind urspriinglich die einzigen gottli-
chen Wesen, denen sie opfern; dann haben sie auch gelernt, der Urania zu opfern. Von
den Assyriern und Arabern haben sie diesen Kult tbernommen. Die Assyrier nennen
die Aphrodite Urania: Mylitta, die Araber: Alilat, die Perser: Mitra. Die Opfer fiir die
genannten Gotter finden bei den Persern unter folgenden Gebriuchen statt.“45¢

Sevyrev erkennt in diesem Zitat den Nachweis dafiir, dass die Religion der al-
ten Perser auf einer Verehrung der Sterne und der Naturelemente und Natur-
krifte beruhe, worin schon immer der ,Keim des Polytheismus“ bestanden ha-
be. An Nadezdin richtet er nun den Vorwurf, die ilteste Religionsform der Per-
ser, die auf ,rohem Dienst an den Elementen® begriindet gewesen sei, mit der
spateren, von Zerdust resp. Zoroaster im Zend-Avesta geoffenbarten dualisti-
schen religiosen Lehre verwechselt zu haben. Vor allem Friedrich Creuzer, dazu
auch Georg Zoéga und Amadeus Wendt treten hier neben Herodot als Zeugen
fiir den Polytheismus der alten Perser auf.47 Sevyrev zerzaust schlieflich Na-
dezdins evolutionares Stufenmodell der Entwicklung der Gottesidee, indem er
es, beginnend bei der ,Religion der Offenbarung® Adams ,,5508 Jahre v. Chr.*,
jeweils mit den Jahreszahlen des vermuteten erstmaligen historischen Erschei-
nens der einschlagigen Religionsform verrechnet und damit chronologisch ad
absurdum fihrt: So konne sich die urspriinglich einheitliche Gottesidee nicht

456 Hdt. I, 131f. Die Ubersetzung im Haupttext ist zitiert nach Herodot: Historien. Deutsche

Gesamtausgabe. Ubers. von A. Horneffer. Stuttgart: Alfred Kroner 41971, die unten ste-
henden griechischen Stellen nach Herodotus, with an English translation by A. D. God-
ley. Cambridge: Harvard University Press 1920. Vgl. zu %evyrevs Zitierung und Uber-
setzung ,,Otvet avtora istorii poézii g. izdatelju Teleskopa na ego recenziju. Stat’ja I*. In:
Moskouvskij nabljudatel’ 6 (1836), Otd. 1V., S. 697-718, hier S.709f. Im Hinblick auf die
hier verwendete Herodot-Ubersetzung seien einige Bemerkungen zum griechischen Ori-
ginaltext angefiigt. Wo die deutsche Ubersetzung mit Bezug auf Gestirne, Elemente und
Naturkrifte von den ,einzigen gottlichen Wesen® spricht, denen die Perser urspriinglich
geopfert hatten, steht im griechischen Text nur das auf ,Sonne®, ,Mond®, ,Erde® etc. so-
wie ,Zeus® riickbezogene Demonstrativpronomen ,,diesen® (tobtowst) mit dem zugeho-
rigen Adjektiv ,einzigen® (povvowst) im vom Verb ,opfern® (8vew) verlangten Dativ.
Sevyrev tibersetzt diese Stelle nahe am Originaltext mit ,Anfangs opferten sie nur allein
diesen® (,CHauana OHHM TOJBKO TUM OJHUM NPHHOCHIH kepTBBI“, S.710). Herodot be-
zeichnet die genannten Naturelemente an dieser Stelle also nicht ausdriicklich als ,,Got-
ter” (9¢oi). Mit Einbezug des Kontextes (vgl. den von §evyrev ausgesparten Satz in I, 131:
,Offenbar stellen sie sich die Gotter nicht wie die Hellenen als menschenahnliche We-
sen vor®) ist es aber naheliegend, das am Schluss des Textauszugs stehende, auf den vor-
angegangenen Text zurtckverweisende ,die genannten Gotter® (tovg gipnpévoug 0eodg)
neben Zeus und Aphrodite auch auf Sonne, Mond, Erde etc. zu beziehen. Nadezdin in-
terpretiert, wie weiter unten zu sehen sein wird, die bei Herodot genannten Naturele-
mente explizit nicht als Gotter.
457 Vagl. Sevyrev 18363, S. 709-714.

193

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im sechsten Jahrhundert vor der Geburt Christi in einen Dualismus verzwei-
gen, danach etwa 1000 Jahre in der Zeit zuriickreisen, sich in Agypten und In-
dien in einen Polytheismus resp. Pantheismus verwandeln und schliefSlich nach
einem ,Saltomortale® wiederum etwa 1000 Jahre in der Zeit nach vorne sprin-
gen und die Form der Gottlosigkeit im Buddhismus annehmen.*8

Im zweiten Artikel seiner Replik fiihrt Sevyrev die Kritik an Nadezdins ,,logi-
scher Konstruktion® weiter, indem er deren Logik tiberhaupt in Abrede stellt;
es handle sich namlich bloff um eine arithmetische Folge in der Form , 1, 2, ...
viel ... alles ... null®, die sich religionshistorisch und logisch als falsch erweise.
Sevyrevs Religionskonzeption, die im Argumentationsgang dieser Widerlegung
nun sichtbar wird, ruht auf einem individualpsychologischen Ur-Monotheis-
mus. Von der Idee der Gottheit, betont er, sei die ,Idee ihrer Einheit* nicht zu
trennen. Jeder Mensch glaube zuerst an einen ,einigen Gott“. Indem der
Mensch aber diese Gottesidee in einer ,partikuliren Erscheinung der Natur®
verkorpere, gehe die Einheit der ,,allumfassenden® und von der Natur getrenn-
ten Gottheit in diese bestimmte Ausgestaltung der ,Erscheinung® tiber und
nehme in der Verkoérperung Gottes in den Gestirnen, dem Himmel und den
Elementen die Gestalt von Goéttern an. Sevyrev versteht diesen Vorgang des
Ubergangs von einer von der Welt geschiedenen monotheistischen Gottesidee
in die ,Elemente- und Naturreligion® (religija stichijnaja i estestvennaja) als Ur-
sprung des Polytheismus. Ein Dualismus hingegen wird fiir ihn erst unter poly-
theistischen Bedingungen denkbar, indem dieser die ,,Vielfalt der Erscheinun-
gen der Natur auf zwei Prinzipien reduziere. Zoroasters dualistische Gottes-
konzeption (dvubozie) musse folglich als ,Bereinigung® des urspringlichen per-
sischen Polytheismus und als Riickfihrung auf die Idee der Einheit verstanden
werden. Sevyrev wendet sich auch gegen die weiteren Schritte in Nadezdins
Stufenfolge. Im Ubergang vom Polytheismus zum Pantheismus erkennt er eine
arithmetische Unmaoglichkeit, konne doch zu einem ,,viel“ immer nur ein wei-
teres ,,viel“ hinzukommen; nie werde aber ein ,alles“ erreicht. Folglich sei es
auch einem Polytheisten, der Gott in ,spezifischen Erscheinungen der Welt*
fasse, unmoglich, zur Idee des Pantheismus, die Gott im Universum verorte,
weiterzuschreiten. Der Transformation eines Pantheismus in einen Atheismus
gesteht Sevyrev am Ende zwar historische und logische Korrektheit zu, schlieSt
letzteren aber aus dem ,Religionssystem® aus, denn als Grundvoraussetzung
jeglicher Religion gilt ihm zwingend die ,,Anerkennung Gottes“.4%

Nadezdins zweiter Beitrag zur Polemik um die Geschichte der Poesie wartet
nun ebenfalls in groffer Ausfiihrlichkeit mit weiteren religionshistorischen und

458 Vgl. ebd., S.716-718. Bei der Datierung der indischen Veden auf einen Zeitraum zwi-
schen 1500-1200 Jahre v.u.Z. referiert Sevyrev William Jones und Henry Thomas Cole-
brooke als Autorititen.

459 vgl. Sevyrev, S.: ,Otvet avtora istorii poézii g. izdatelju Teleskopa na ego recenziju.
Stat’ja I1“. In: Moskovskij nabljudatel’ 7 (1836), Otd. V., S. 252-287, hier S. 257-260.

194

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

religionstheoretischen Uberlegungen auf, die ausgehend von einer strikten Zu-
ruckweisung der Gleichsetzung einer ,Verehrung der Elemente“ mit dem Poly-
theismus eine komplexe Typologie der ,innerlich-dogmatischen Seite“ und der
saullerlich-rituellen Seite“ der Religion entfalten, die in ihrer Ausfiihrlichkeit
letztlich auf die Feststellung hinauslauft, die vorzoroastrische Religion, so wie
sie im von Sevyrev zitierten Herodot-Ausschnitt sowie bei Creuzer beschrieben
sei, kdnne keinesfalls als polytheistisch bezeichnet werden.*¢

Nadezdin widerspricht Sevyrevs Auslegung von Creuzer diametral; er zitiert
ausfuhrlich aus der Symbolik und Mythologie der alten Vilker und glaubt dabei
den Nachweis zu finden, dass darin nicht eine frithere und eine spatere Religi-
on der Perser unterschieden werde, sondern dass der Dualismus mit dem ,Na-
turdienst” in Verbindung stehe.4¢! Auch die Herodot-Passage will Nadezdin an-
ders verstanden wissen, als Sevyrev sie interpretiert. Er anerkennt dessen Uber-
setzung ins Russische als korrekt, legt die zweimalige Nennung Gottes (im grie-
chischen Original ,,Zeus“)*? aber als Verehrung eines Gottes und damit als Wie-
derlegung der Polytheismus-These aus. Die Gestirne und Naturkrifte hingegen,
die Herodot implizit als Gotter (9eoi) adressiert (vgl. Fn.456), versteht Na-
dezdin gerade nicht als solche, sondern als Geister (duchi). Der ebenfalls von
Herodot genannte Mitra sei ebenfalls kein Gott, bekraftigt er mit der Autoritét
des Zend-Avesta, sondern ein Ormuzd unterstellter Genius (gensj) resp. ein Erz-
engel (archangel). Zoéga, Wendt und Heeren werden ebenfalls zur Bestitigung
der Dualismus-These herangezogen.*¢3

Den verbleibenden Teil des Artikels widmet Nadezdin mit groffem Aufwand
der Rechtfertigung seiner ,logischen Konstruktion®. Er verteidigt sie als solche
aus ihren ,logischen Gesetzen®“ (logiceskie zakony) heraus, indem er sie kraft
threr Stringenz (strojnost’) zur Essenz des ,Systems“ und damit seines Wissen-
schaftsverstindnisses tiberhaupt erhebt und tGberdies mit seiner erkenntnistheo-
retischen Position im Einklang sicht, die davon ausgeht, dass die allgemeinen
dialektischen Gesetzmafigkeiten des Denkens (zakony myslenija) und die Ge-
setzmifigkeiten der Materie (zakony vescestvennye) resp. der Realitit (dejstvr-
tel’nost’) in einem reziproken Verhiltnis zueinander stehen und sich daher

460 ygl. Nadezdin, N.: ,Dlja g. Sevyreva. Pojasnenija kriti¢eskich zamecanij na ego istoriju
poézii. Stat’ja I“. In: Teleskop 32 (1836), Kritika, S. 577-638, hier S. 595-600.

461 ygl. ebd., S. 601-604.

462 Hier ist zu erwihnen, dass Sevyrev den im Dativ Sg. und im Akkusativ Sg. genannten
LZeus“ mit ,,Gott“ (Bog) Gbersetzt; eine Lektiire, die moglicherweise auf der lautlichen
Ahnlichkeit der flektierten Formen von ,,Zeus“ (Au, A{o) mit dem lateinischen deus be-
ruht. Das griechische 9¢6g (Gott) ist mit lat. deus etymologisch nicht verwandt, vgl. Fort-
son, Benjamin W.: Indo-European Language and Culture. An Introduction. Malden (MA)/
Oxford/Carlton: Blackwell Publishing 2004, S. 1. Nadezdin Gbernimmt an dieser Stelle
Sevyrevs Ubersetzung, wobei er aber in einer spiteren FuBnote erliutert, in Herodots
Originaltext stehe nicht 9edg, sondern der Dativ und der Akkusativ von ,Zeus® (vgl. Na-
dezdin 1836c, S. 608).

463 Vgl. Nadezdin 1836, S. 606-613.

195

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht widersprechen konnen. Denken wie auch Sein (bytie) grinden demzufol-
ge in einer urspringlichen absoluten Einheit (absoljutnoe edinstvo), die sich da-
rauf in eine Zweiheit von Gegensatzen (dvojstvennost’ protivopoloznostej) als erste
Form des phinomenalen Seins (javljajusceesja resp. fenomenal’noe bytie) auflost —
neben dem lateinischen Lehrsatz quidquid existit est synthesis oppositorum belegt
Nadezdin dieses, wie er meint, philosophische Grundlagenwissen mit der Auto-
ritat Johann Gottlieb Fichtes (,,Das Urtheil ist die Ur=Theilung®). Im Bestreben,
diese urspriingliche Zweiheit wieder auf eine Einheit zurtickzufithren, durch-
lauft das Denken philosophichistorische Zwischenschritte (die Nadezdin aller-
dings eher logisch-abstrahiert verwendet), namentlich den Materialismus als
Vielheit (mnoZestvo) der Atome und Elemente, den Idealismus als pantheisti-
sche Alleinheit (vseedinstvo), die alles Sein auf ein Prinzip rickfihrt (Geist resp.
Gott), darauffolgend der Skeptizismus resp. Nihilismus als Reprasentant der
Stufe der Nichtigkeit (nictoZestvo). Aus diesem grundlegenden Zweifel gelangt
der Gedankengang schliefSlich wieder zur urspringlichen Zweiheit, um diese,
nun als Harmonie von Materie und Geist verstanden, in einer Philosophie des
Glaubens (feosofizm) wieder als Einheit zu fassen.** Da die Stufenfolge der Reli-
gionsgeschichte genau diesem zyklischen Schema entspricht und somit eine
Gesetzmafigkeit darstellt, deren logische Konsequenz die eigentliche Realitit
des Seins bedeutet, ist ihre chronologische Plausibilisierung fiir Nadezdin im
Grunde obsolet. Gleichwohl unterlasst er es nicht, sie auch empirisch-historisch
zu untermauern, da die Argumentationsweise seines Textes darin besteht, simt-
liche Thesen und Vorwiirfe Sevyrevs zu entkriften. Mit Bezug auf Heeren und
wiederum Creuzer verortet Nadezdin den persischen Dualismus in zeitlicher
Nahe zu den Religionen Agyptens und Indiens — er parallelisiert dabei den per-
sischen ,Sabdismus“ mit dem ,,Schiwaismus“ — und damit ,,Jahrtausende“ vor
dem Zend-Avesta und Zoroaster, wobei er letzteren nicht zum Religionsstifter,
sondern lediglich zum religiosen Reformator erklart. Uberhaupt seien alle Reli-
gionen des alten Orients etwa zur gleichen Zeit historisch wirksam geworden,
denn die ,eigentliche Religionsgeschichte® lasst Nadezdin nicht bei ,Adams
Religion“ beginnen — diese bringe als Ursprung der Religionen aller Volker erst
ein noch nicht auf den Begriff gebrachtes Gefiihl fiirr das Gottliche zum Aus-
druck -, sondern dort, wo ein ,stringentes System* (strojnaja sistema) von Dog-
men und Ritualen errichtet wird.*> Chronologische ,Spriinge“ in der logi-
schen Abfolge der Religionsgeschichte kdnnten deshalb auftreten, weil die Reli-
gion nicht aus dem Verstand allein geboren werde (wie etwa die Philosophie),
sondern durch ,,Uberlieferung® und ,,Offenbarung® vermittelt werde.466

Die wesentlichen hier interessierenden konzeptuellen und begrifflichen Leit-
linien der Debatte sind damit rekonstruiert. Eine dritte und als ,letzte tGber-

464 ygl. ebd., S. 614-618, 625-628.
465 Vgl. ebd., S. 618-625.
466 vgl. ebd., S. 631.

196

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriebene Antwort Sevyrevs enthilt im Wesentlichen, abgesehen von der Be-
hauptung, der Dualismus Zoroasters sei medischer und nicht persischer Her-
kunft, keine neuen Argumente mehr, sondern wiederholt unbeeindruckt die
These, der Polytheismus der Perser sei mithilfe Herodots hinreichend zu bele-
gen.*” Nadezdins dritter Artikel, dessen Titel ihn ebenfalls zum letzten der De-
batte erklirt und der auf Sevyrevs dritten Beitrag nur noch kurz in einem Nach-
trag reagiert, ist zur Hauptsache Fragen der hebraischen Poesie gewidmet und
nimmt auf den dargestellten Schlagabtausch nur noch insofern Bezug, als er
Sevyrevs Argumentationsweise mit Unbelehrbarkeit und Debattenverweige-
rung gleichsetzt und den Kontrahenten daher, rhetorisch resignierend, im
Glauben belisst, die Perser seien in der Tat Polytheisten gewesen.*® Wider-
spruch erhalt Nadezdin noch gleichen Jahres als Fortfithrung der Debatte von
dritter Seite im Moskouskij nabljudatel’: Ein von einem Autor namens Diakono-
vi¢ Loga verfasster Artikel mit dem Titel Einige Bemerkungen zur Religion der al-
ten Perser bleibt zwar auch Sevyrev gegeniiber nicht unkritisch und wirft ihm
mangelnde Ausfuhrlichkeit vor, steckt sich aber hauptsichlich das Ziel, Na-
dezdins Beweisfiihrung in der Abstreitung des Polytheismus der Perser als nicht
tberzeugend zu entlarven. Diakonovi¢ Loga geht somit, wenn er auch nicht
eindeutig Position bezieht, zumindest davon aus, dass die Quellenlage einen
persischen Polytheismus als wahrscheinlich erkennen lasse.6?

Bei aller inhaltlichen Differenz erweist sich die vorgestellte Debatte in einem
Punkt tber alle Positionen hinweg — dies gilt auch fiir Diakonovi¢ Logas Zu-
satzbeitrag — als konsequent verdoppelter Rezeptionsvorgang. Das generierte
Wissen um die Religion des antiken Orients und insbesondere der Perser
kommt fast ausschlieflich auf der Grundlage von Quellen der griechischen An-
tike sowie v.a. zeitgenossischer westeuropaischer wissenschaftlicher Literatur
(oder westeuropaischer Ubersetzungen wie im Falle des eher selten zitierten
Zend-Avesta) zustande. Rezipiert wird also nicht der Zoroastrismus, sondern
dessen westeuropaische Konstruktion resp. ,Fremdgeschichte® (M. Stausberg).
Die antiken und westeuropaischen Werke eines Herodot, Creuzer, Heeren,
Zoéga oder Kleuker u.a. ibernehmen in der Debatte funktional gewissermafien
die Rolle ,heiliger Schriften‘, denn Nadezdin wie Sevyrev und ebenso Diakono-
vi¢ Loga anerkennen die Autoritit dieser Texte als Zeugen fiir die antike Religi-
onsgeschichte im Wortlaut: Kritisiert wird nicht deren religionshistorische Aus-
sagekraft an sich, zur Debatte steht jeweils nur ihre richtige wissenschaftliche In-
terpretation. Ein deutliches Beispiel hiervon geben Herodot und Creuzers Sym-

467 Vgl. Sevyrev, S.: ,Vozmozno kratkij i poslednij otvet avtora istorii poézii g. izdatel’ju Te-

leskopa“. In: Moskovskij nabljudatel’ 7 (1836), Otd. V., S. 395-407.

Vgl. Nadezdin, N.: ,Ne dlja g. Sevyreva, a dlja Citatelej. Poslednee slovo ob istorii
poézii®. In: Teleskop 33 (1836), Kritika, S. 393-434, hier S. 402.

Vgl. Diakonovi¢ Loga, K.: ,Neskol’ko zamecanij o religii drevnich persov. Stat’ja perva-
ja“. In: Moskovskij nabljudatel’ 8, Nr. 9 (1836), S. 89-115.

468

469

197

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bolik und Mythologie der alten Vilker, die fiir Sevyrev den Polytheismus der Per-
ser belegen, in Nadezdins Augen wiederum diesen widerlegen. Diesen Status
des westeuropiischen Informationsmonopols legt Diakonovi¢ Loga im ersten
Satz seiner Abhandlung offen zutage:

»Schon lange hatte ich mir vorgenommen, unsere russischen Leser, die keine auslandi-
schen Bicher lesen, mit aktuellen Begriffen zu den Religionen des Orients, mit den
Werken von Gorres, Creuzer, Kleuker und von anderen Autoren bekannt zu machen,
die diesen interessanten Gegenstand so hervorragend erlautert haben [...].“

»/1aBHO coOMpasICs 51 HO3HAKOMUTB HAIIMX Pycckux uuTarteneil, He YUTAIOMIUX KHUT HHO-
CTPaHHBIX, C COBPEMEHHBIMU MOHATUAMU O penurusx Boctoka, ¢ TBopeHusmu I'eppeca,
Kpeiinepa, Knelikepa, n npyrux mnucareield, 00bSICHUBIINX CTOJb MPEBOCXOIHO 3TOT JIFO-
OOMBITHBIN TPEAMET |.. .].«470

Beschrankte sich dieses Unterkapitel auf eine Rekonstruktion der Debatte um
Sevyrevs Geschichte der Poesie groRtenteils direkt aus den zugehérigen Texten he-
raus, so ist nun in einem weiteren Schritt mit Blick auf Nadezdin zu erlautern,
inwiefern die vorgebrachte Argumentation im weiteren Kontext seines Schaf-
fens zu verstehen ist und wie sie sich zur allgemeinen Thematik des Zoroastris-
musdiskurses verhalt.

6.5 Nadezdin und das Aufscheinen der russischen
Religionskomparatistik

Die ,logische Konstruktion“ der Religionsgeschichte und der betriachtliche Auf-
wand zu deren Rechtfertigung lassen sich werkbiografisch am Ende derjenigen
Schaffensphase Nadezdins verorten, die v.a. mit Fragen der Philosophie, Asthe-
tik, Poesie, Rhetorik und Literaturkritik befasst war und als deren Abbruch ge-
meinhin das Verbot der Zeitschrift Teleskop und Nadezdins Verbannung infol-
ge der Caadaev-Affire gilt (vgl. Kap. 3.1.3 u. 3.1.5). Nadezdin hatte sich im Ver-
lauf der 30er-Jahre in Ausgang und Uberwindung Schellings intensiv mit der
Wechselwirkung von Verstandestatigkeit und Realitit der Natur auseinanderge-
setzt.#’! Diese philosophischen Uberlegungen zur Reziprozitit von Denken und
Sein fanden nicht nur in der Polemik mit Sevyrev ihren Niederschlag, sondern
gelangen auch in einer 1837 in der Biblioteka dlja (tenija veroftentlichten, aber
sehr wahrscheinlich noch 1836 kurz vor der Verbannung verfassten geschichts-
theoretischen Abhandlung Uber historische Wabrbeit und Plausibilitdt (Ob isto-
riceskoj istine 1 dostovernostr) durchaus mit dem Anspruch zum Ausdruck, Gber

470 Ebd.,, S. 89f.
471 Vgl. Kamenskij, Z. A.: ,N. . Nadezdin - éstetik i filosof*. In: Nadezdin 2000, S. 5-30,
hier S. 11-23. Zur Auseinandersetzung mit Sevyrev vgl. ebd., S. 19f.

198

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Theorie hinaus fiir tatsichliche Geschichtsschreibung anwendbar zu sein.*”?
Die dort vertretene Auffassung der Geschichtsschreibung als einer Mittlerin
zwischen rein aus dem Verstand deduzierender geschichtsphilosophischer Be-
trachtung und einem konsequent empirischen Vorgehen aus den Quellen he-
raus stiitzt damit nicht nur die in der Konfrontation mit Sevyrev entworfene
Konzeption der ,geistigen“ resp. ,logischen Konstruktion® der Religionsge-
schichte, sondern weist durch ihren Anspruch auf Praxisbezug ebenso auf den
wissenschaftlichen Paradigmenwechsel voraus, den Nadezdin nach seiner Ver-
bannung vollzog. Damit ist aber zugleich gesagt, dass diese Neuorientierung,
die Nadezdin sich in seiner Autobiografie selber zuschreibt (vgl. Kap. 3.1.5)
und die auch der Einschitzung der Forschungsliteratur entspricht, nicht nur als
abrupter Wechsel zwischen zwei grundsatzlich verschiedenen Extremen zu ver-
stehen ist, sondern ebenso Kontinuitaten aufweist. Es ist v.a. die thematische
Priferenz, die sich nach 1836 deutlich in Richtung Geschichte, Geografie und
Ethnografie verschiebt, wobei aber insbesondere Nadezdins Bestimmung der
(russischen) Nation (narodnost’) als einer transhistorischen ontologischen Es-
senz, die fortan die Leitkategorie seiner Ethnografie darstellen sollte, der philo-
sophischen Karriere vor 1837 verhaftet blieb.#”? Kaum ist bis jetzt aufferdem zur
Kenntnis genommen worden, dass gerade Nadezdins in der Verbannung ge-

472 Vgl. z.B. folgenden Auszug: ,Wenn rein rationale Schliisse zur Erlangung vollstindiger
Plausibilitat des rechtfertigenden Zeugnisses der Empirie bediirfen, so kann auch die
Empirie ihrerseits sich ohne zustimmendes Urteil des Verstandes nicht bedingungslos
auf ihre ins Auge springende Offensichtlichkeit stiitzen. [...] Und deshalb bin ich tber-
zeugt, ohne den Vorwurf des Eklektizismus zu fiirchten, dass die vollstindige Erlangung
der Wahrheit, die vollendete Plausibilitit des Wissens, nur moglich sind bei vereinter
Tatigkeit des Verstandes und der Empirie, bei Ubereinstimmung der sinnlichen Offen-
sichtlichkeit mit der logischen Gesetzmafigkeit, bei gegenseitiger Bestarkung der Idee
durch die Anschauung und der Anschauung durch die Idee. [...] Im Grunde nimmt die
Geschichte eine Mittestellung zwischen der erhabenen philosophischen Betrachtung der
Idee und der stupiden Aufzeichnung von Fakten ein. Wirkliches historisches Wissen
muss eine besondere, eigenstindige Art des Wissens bilden, die zwischen dem Empiri-
schen und dem Rationalen vermittelt, aber weder dem einen noch dem anderen zuge-
hort* (,Ecan uncTo yMO3pHTeIbHbIE BBIBOJBI LIS IPHOOPETEHHS MONHOM T0CTOBEPHOCTH
HMEIOT HYXKIy B ONPABIATEIbHOM CBHJCTEIBCTBE OIBITA, TO M ONBIT B CBOK OYEPEib HE
MOXKET GEe3yCIIOBHO OIHMPAThCS HA CBOK HAIVA3HYH) OYCBHIHOCTH 0€3 OJOOPUTEIBHOrO
npurosopa yma. [...] I BoT mouemy, He GOSICh yIIpeKa B 9KJIEKTH3ME, s YBEPEH, YTO MOJHOE
JOCTIKEHHE HCTHHbBI, COBEPIICHHAs JOCTOBEPHOCTb 3HAHMS BO3MOXHBI TOJNBKO IPH
COBOKYIIHOM JCHCTBAM yMa M OIBITA, IIPH COIVIACHM YYBCTBEHHOHW OYEBUIHOCTH C
JIOTHYECKOI0 3aKOHHOCTBIO, TIPH B3aHUMHOM IMOJKPEIUICHHN HCH BO33PEHHEM M BO33DEHHS
uzeeo. [...] CoOCTBEHHO HCTOPHS 3aHMMAET CepeIUHY MEXKIY BbICHINM (HIOCOPCKUM
CO3EpLAHHEM HACH W YepHOpaboumM 3ammcbiBaHueM (akros. Hacrosuiee mcropuueckoe
3HaHHE JOJDKHO COCTABJIATH OCOOBI CaMOCTOATENBHBIH POJ 3HAHMS, [TOCPEACTBYIOLIMIA
MEXLy ONBITHBIM U YMO3PHTEIbHBIM, HO HE MPHHAICKAIINA HE K TOMY HH K Apyromy).
Nadezdin 2000, S. 762f. Zur Datierung des Textes vgl. ebd., S. 953 (Anmerkungen).

Vgl. Knight, Nathaniel: ,Science, Empire, and Nationality. Ethnography in the Russian
Geographical Society, 1845-1855“. In: Burbank, Jane; Ransel, David L. (Hrsg.): Imperial
Russia. New Histories for the Empire. Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press
1998, S. 108-141, hier S. 121f.

473

199

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriebene Beitrige zum EL (Bde. 8-12) einen Ubergangsbereich zwischen der
ersten und zweiten Schaffensphase markieren, finden sich darunter doch eben-
so die Philosophie, Asthetik, Literatur, Poetik und Rhetorik betreffende Artikel
(z.B. Versifikacija, Vergilij, Vkus, Vnimanie, Vnjatie) wie auch Abhandlungen kir-
zeren und ausfuhrlicheren Umfangs zur (Ost-)Kirchengeschichte und zur russi-
schen und westeuropiischen Kultur, Geschichte, Geografie und Ethnografie
(z.B. Vostocnaja Kafoliceskaja Cerkov’, Velikij pervosvjascennik, Varfolomeefskaja
noc’, Velikaja Rosstja, vgl. zu letzterem Lemma Kap. 4.3, Fn. 242).

Von Belang ist im Zusammenhang der vorgestellten Polemik allerdings
nicht nur die Verortung der von Nadezdin vorgebrachten epistemologischen
Position im grofleren Kontext seines Schaffens, sondern vielmehr gerade die
Thematik, vor deren Hintergrund sie sich entwickelt, also die vergleichend be-
trachtete Religionsgeschichte des alten Orients und insbesondere die Religion
der alten Perser. Der Ausgangspunkt der Debatte hatte noch erwarten lassen,
dass diese sich hauptsichlich im Rahmen des von Sevyrevs Buch vorgegebenen
Paradigmas einer kulturvergleichenden Poesie- resp. Literaturgeschichte abspie-
len wiirde, handelt es sich dabei doch um eine Leitkategorie des romantischen
Kulturvergleichs auf der Grundlage der Annahme, die Kunst und besonders die
Poesie eines jeweiligen Volkes widerspiegle dessen Wesen. Diese von beiden
Kontrahenten grundsitzlich geteilte Ansicht formuliert der unter dem Pseud-
onym Delibjurader schreibende Dichter und Ubersetzer Dmitrij Oznobi$in
(1804-1877, vgl. auch Kap. 4.1, Fn.200 u. 3.1.3, Fn. 118) einige Jahre zuvor
schon in einer Abhandlung tber den Gesst der Poesie der orientalischen Volker
programmatisch:

,Stellt die orientalische Poesie schon im Ganzen eine solche Vielfalt dar, so finden wir
diese unvergleichlich mehr noch in ihren einzelnen Bestandteilen. Praktisch jedes
Volk besitzt seinen besonderen Charakter, seine besondere Weise des Denkens, sein
durchweg originelles Mittel des Ausdrucks. Das Klima, die Regierungsform, die Religi-
on, die Uberlieferungen, die Sitten, die Weise der Erziehung, zuletzt die Stufe der Bil-
dung bestimmen mehr oder weniger diese Differenz, die so deutlich im sittlichen Cha-
rakter des Menschen hervortritt und davon ausgehend unmittelbar auch in den freien
oder schonen Kiinsten, wo dessen Geist sich hauptsichlich widerspiegelt.”

»Eciu [lo33us BocTodHas B LEIOM TPENCTABISIET CTOIbL MHOTO pa3HOOOpasus, TO eIe
HEeCpaBHEHHO 0OoJiee HaiieM ero B OTJACNbHBIX 4YacTsax ee. Kakaplii MOYTH HAPOJ MMEET
CBOW OCOOEHHBII XapakTep, 0COOCHHBI 00pa3 MBIIUICHHS, COBEPIICHHO OPUTHHAIBHBIN
cnoco6 Beipaxkenus. Knmmar, [Ipasnenne, Penurus, npenanus, HpaBbl, 00pa3 BOCIUTaHUSA,
HAKOHEIl CTEIICHb MPOCBELICHUS 0OJiee MIIM MEHEE OMPEACISIOT CHEe Pa3IHyhe, KOTOPOe
CTOJIb BUJIMMO TPOSIBJIICTCS B HPaBCTBEHHOM XapaKTepe 4YeOBeKa, a OT Cero HEemocpeli-
cTBeHHO U B MCKyccTBaX CBOOOIHBIX WM M3SIIHBIX, TJIe MPEHMYIICCTBEHHO OTPAaXKaeTCst

yxX ero.“474

474 Oznobisin 1826, S. 386f.

200

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obwohl Oznobisin seine detaillierten Analysen auf die Sprachen Arabisch, Per-
sisch und Turkisch und den ,,Geist“ (duch), den sie in der jeweiligen Poesie zum
Ausdruck bringen, beschrinkt, steht fiir ihn doch auSer Frage, dass die getroffe-
ne Feststellung fir alle asiatischen Volker Gultigkeit beanspruchen kénne. Oz-
nobisin spricht verschiedene Auspriagungen des ,,Volkscharakters“ an (darunter
Religion), die sich dem comparandum Kunst resp. Poesie beigeordnet finden,
welches die Vergleichsperspektive bestimmt. In der Polemik zwischen Na-
dezdin und Sevyrev hingegen dringt neben der Poesie auch die Religion als Ka-
tegorie des Kulturvergleichs in den Vordergrund. Insofern sich diese Religions-
komparatistik ausgehend vom Beispiel der alten Perser entfaltet, reiht sie sich
nahtlos in die in Kapitel 6.3 besprochene publizistische Intensivierung des rus-
sischen Zoroastrismusdiskurses in den 1830er-Jahren ein. Bemerkenswert ist in
diesem Zusammenhang, wie wenig Scheu v.a. Nadezdin zeigt, sich in eine den
alten Orient betreffende Fachdiskussion als selbstbewusste Stimme einzubrin-
gen, denn es sei daran erinnert, dass er im gleichen Jahr als (mutmaflicher) Au-
tor einer Rezension zum EL sich beziiglich des in den programmatischen An-
kindigungen der Enzyklopadie propagierten Fokus auf den ,mahometanischen
Orient” fur nicht ausreichend befahigt empfunden hatte, ein rezensierendes Ur-
teil abzugeben (vgl. Kap. 3.1.2).

Besonders Sreznevskijs Aufsatz Vergleich der persischen Religion mit der agypti-
schen (Sblizenie religii persidskoy s egipetskoy), der drei Jahre spater erschien, zeigt
auffallende konzeptuelle Ahnlichkeiten mit Nadezdins Herangehensweise, die
jedoch nicht erkennbar auf des letzteren Auseinandersetzung mit Sevyrev zu-
rickgehen, sondern vielmehr vor dem Hintergrund einer wiederum vollstindig
auf westeuropéischen Autoren wie Creuzer, Gorres, Heeren, Anquetil-Duper-
ron, Kleuker, Bohlen, Rhode u.a. beruhenden Informationsgrundlage zustande
kommt. Sreznevskij, der in den 1850er-Jahren Nadezdins Mitarbeiter in der
Geografischen Gesellschaft werden sollte, konzipiert als Analyseraster des Ver-
gleichs wie Nadezdin eine chronologische Abfolge aller ,Phasen des Religions-
systems“, die seines Erachtens unzweifelhaft die grofe Ahnlichkeit der persi-
schen und der agyptischen Religion beweisen, was fiir den ,,Historiker und Eth-
nografen“ von aufSerordentlichem Interesse sei. Beide Religionen weisen dem-
zufolge Elemente aller dieser Phasen auf. In deren Ausgestaltung, die Sreznevs-
kij systematisch nach Paragrafen geordnet bespricht, ergibt sich allerdings eine
Differenz zu Nadezdins ,logischer Konstruktion® der Religionsgeschichte: Fiir
Sreznevskij folgt auf den Ur-Monotheismus (edinoboZie) und den Ditheismus
resp. Dualismus (dvuboZie) ein Tritheismus (troeboie), darauf der Polytheismus
(mnogobozie) und zuletzt der Pantheismus (vseboZie). Eine Stufe des Atheismus
fehlt.47s In einem Streitgesprich mit Nadezdin und Sevyrev hitte sich Sreznevs-

475 Vgl. Sreznevskij, Iz.: ,Sblizenie religii persidskoj s egipetskoj“. In: Zurnal Ministerstva na-
rodnogo prosvescentja 22, Nr. 6 (1839), S. 188-206, hier S. 188f.

201

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kij aulerdem auf des letzteren Seite geschlagen, weist er Zweifel an einer poly-
theistischen Phase der Perser doch entschieden zurtick.#7¢

Durch ihren starken Bezug auf einen interkulturell angewendeten Religions-
begriff — als religionstheoretische Grundkategorie fungieren eindeutig die ,Re-
ligion® und das ,Religionssystem“ und nicht etwa der ,,Glaube® oder die ,Leh-
re“ Zoroasters — partizipieren Nadezdins Artikel, stellt man sie in den groferen
Rahmen der religionsdiskursiven Entwicklung, an der sich in den 1820er-
und 1830er-Jahren in der russischen Sprache zunehmend akzentuierenden Ver-
wendung des Religionsbegriffs als einer wissenschaftlichen Kategorie. Insbeson-
dere aber haben sie an der Genese einer tber den Religionsbegriff sich vollzie-
henden Komparatistik teil, die in der expliziten und programmatischen Form,
so wie sie Nadezdins Texten oder dem ahnlich argumentierenden Aufsatz Srez-
nevskijs inhdrent ist, zu dieser Zeit in der russischen Publikationslandschaft
noch relativ geringe Verbreitung findet. In Erinnerung an Senkovskijs drei-
gliedrige Religionstypologie Asiens (vgl. Kap. 4.3), welche die drei wesentlichen
aus der Geografie dieses Kontinents abgeleiteten philosophisch-religiosen Syste-
me jeweils auf eine abstrahierte Grundidee rickfihrt, wird nun trotz inhaltli-
cher Unterschiede deren konzeptuelle Ahnlichkeit mit Nadezdin oder Srez-
nevskij sichtbar. Texte dieser Art produzieren Religionstheorie gua Komparatis-
tik, denn die Identifizierung einer Grundidee oder einer mit den Gesetzen der
Logik gleichgesetzten Abstraktion der religionsgeschichtlichen Entwicklung ist
auf die Idee einer grundsatzlich ontologisch gleichgearteten kulturellen Plurali-
tat angewiesen und gelingt nur im Vergleich sinnvoll. Das heifst, auch wenn
eine ,wahre® Religion von ,weniger wahren® Religionen unterschieden wird,
bleibt sie wesensmafig in gleicher Weise Religion, insofern der Vergleich eben
tber eine als universal verstandene Kategorie ,Religion® erfolgt.

Der doppelte Systemgedanke — also die Auffassung der (sinnvoll) analysierba-
ren einzelnen Religion als System und die Betrachtung aller Religionssysteme
als Einheit eines tbergeordneten, regelhaften Systems — befordert nicht nur
einen solchen abstrahierten Religionsvergleich und die Produktion von Religi-
onstheorie, sondern erweist sich gerade im Fall Nadezdins zugleich als religi-
onsproduktiv. Nadezdins Sicht auf die Religionsgeschichte ist grundsatzlich
deutlich christlich markiert, sie erschopft sich jedoch nicht in einer bloen An-
erkennung des Christentums als Wahrheit. Die christliche Position steht hier
nicht allein als absolut am Anfang, sondern wird zugleich wesentlich durch
den Vergleich mitgeneriert, indem sich das Christentum - als Religion — in die
von Nadezdin postulierte Entwicklungslogik der Religionsgeschichte einfiigen
muss, die aufgrund ihrer Erscheinungsform (Riickkehr zum Monotheismus)
auf die vorangehenden Stufen zwingend angewiesen ist. Eine besonders wichti-
ge historische Rolle kommt dabei, dieser Logik gemaf3, dem persischen Dualis-

476 ygl. ebd., S. 197.

202

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus als erster Entwicklungsstufe (Entzweiung der Ureinheit) zu, die den Pro-
zess uberhaupt erst in Gang zu setzen vermag. Insofern also in diesem Zusam-
menhang die wissenschaftliche Religionskomparatistik auch religionsproduktiv
agiert, erscheint die Parallelitit von Nadezdins Anwendung des Systembegriffs
auf die Wissenschaft ebenso wie auf die Religion als folgerichtig.

Indem die persische Religion bei Nadezdin durch ihre Einpassung in ein ge-
schichtsteleologisches Schema als wichtige, ja unabdingbare Stiitze in der Kon-
struktion eines Systemganzen und als Triager von dessen Idee fungiert, zeigen
sich Ahnlichkeiten mit Hegels Geschichtsphilosophie, in der, wie gesehen, die
eigentliche geschichtliche Entwicklung und damit die Selbstentfaltung des
Geistes im Bewusstsein der Freiheit erst mit dem persischen Dualismus ein-
setzt.*’7 Eine solche Inanspruchnahme des Zoroastrismus als Inbegriff eines
philosophischen Systems reprisentiert mithin dasjenige, was am Ende des Jahr-
hunderts Nietzsches Zarathustra hinter sich lassen soll. Eine Textstelle der
nachgelassenen Fragmente vom Herbst 1887 kann in diese Richtung gedeutet
werden:

»Biicher zum Denken,- sie gehoren denen, welchen Denken Vergniigen macht, nichts
weiter ... Die Deutschen von Heute sind keine Denker mehr: ihnen macht etwas An-
deres Vergnigen und Bedenk<en>. Der Wille zur Macht als Princip wire ihnen
sch<we>r verstandlich ... Ebendarum wiinschte ich meinen Z<arathustra> nicht
deutsch geschrieben zu haben

Ich miftraue allen Systemen und Systematikern und gehen ihnen aus dem Weg: viel-
leicht entdeckt man noch hinter diesem Buche das System, dem ich ausgewichen bin
... Der Wille zum System: bei einem Philosophen moralisch ausgedriicke eine feinere
Verdorbenheit, eine Charakter-Krankheit, unmoralisch ausgedrickt, sein Wille, sich
dimmer zu stellen als man ist [...]. Ich lese Zarathustra: aber wie konnte ich dergestalt
meine Perlen vor die Deutschen werfen!“478

Der vom (deutschen) Publikum unverstandene Wille zur Macht — eines der
Motive von Also sprach Zarathustra — erhilt hier als Gegenbegriff den in der Kul-
tur verhafteten Willen zum System, den zu tberwinden Nietzsches Buch an-
tritt.

477 Nadezdin war vermutlich mit dem Werk Hegels im Original kaum vertraut, sondern
nahm es vermittelt durch andere Autoren wahr. Es kdnnen dennoch einige Parallelen
zu Hegel in sein Schaffen hineingelesen werden, z.B. im Bereich der dialektischen Lo-
gik. Schlieflich wird gar argumentiert, bei Nadezdin sei eine Vorwegnahme linkshege-
lianischer Positionen zu erkennen, vgl. Kamenskij 2000, S. 21 und 24t.

478 Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente Herbst 1887 — Mdrz 1888, 9 [188, 190]. In:
Colli, Giorgio; Montinari, Mazzino (Hrsg.): Nietzsche Werke. Kritische Gesamtausgabe 8/2.
Berlin: Walter der Gruyter 1970, S. 114f.

203

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.6 Epilog, oder: Die Vergangenbeit ist die Gegenwart

Die Auseinandersetzung zwischen NadeZdin und Sevyrev markiert einen argu-
mentativen Komplexititshohepunkt im Zoroastrismusdiskurs der 1830er-Jahre.
Vor dem Hintergrund der behandelten Texte, die eine Ubergangsphase von
einem Gesetzgeber-Paradigma hin zu einem Religions(system)-Paradigma illus-
trieren, zeigt sich mit Blick zurtick auf den Anfang des Kapitels tberdeutlich,
dass fast ausschlieflich die Geschichte der Antike mit einem Fokus auf religiose
Ideen und Konzepte zum Tragen gekommen ist, also v.a. diejenige Zugangs-
weise, die zu Beginn anhand von Grigor’evs Enzyklopadie-Beitrag Agrimen an-
gesprochen wurde. Nur eine geringe Rolle spielt in der ersten Halfte des 19.
Jahrhunderts eine Perspektive auf den Zoroastrismus als Gegenwartsphino-
men, so wie sie ansatzweise in Savel’evs Artikel Gebry zu finden ist. Nicht zu-
letzt hat dies wesentlich mit der gangigen Annahme einer Kontinuitit von der
Antike bis zu den gegenwartigen Gebry zu tun (was nicht notwendigerweise als
Mangel ausgelegt wird, sondern durchaus auch mit positiver Bewertung einher-
geht). Mit anderen Worten: Eine historische Untersuchung des Zoroastrismus
beschreibt zugleich dessen Gegenwart. Dies kann sogar der Fall sein, wenn ein
tatsichlicher Kontakt stattfindet. Was z.B. IIja Berezin tber die Parsen resp. Ge-
bry, denen er 1842/43 auf seiner Persien-Reise (vgl. Kap. 5.5) begegnet, zu sagen
hat, ist durchaus charakteristisch: namlich nicht viel. Er sieht die ,,Feueranbe-
ter (ognepoklonniki) als ,lebende Ruinen®, die analog zur verfallenden architek-
tonischen Hinterlassenschaft den einstmaligen vorislamischen Zustand des
Landes reprisentieren. Berezin betont seinen langgehegten Wunsch, mit diesen
»Bruchstiicken® des antiken Persien in einen Austausch zu treten, er muss je-
doch die Resultatlosigkeit seiner diesbeziiglichen Versuche konstatieren: ,Er-
kundigungen tiber die Religion blieben unbeantwortet, einerseits weil die Ge-
bry Repression durch die Muslime fiirchten, vielmehr aber noch, weil die An-
hanger der Zoroaster’schen Lehre selber eine dufSerst wirre Vorstellung von der
eigenen Religion haben® (,paccmpocsl o pemuruu ocramuch 0e3 oTBeTa Kak
noToMy, 4to I'e6pBI OMacaroTCsi MPeCcIeOBaHMs MYCYIbMAHCKOTO, TaK U IIOTOMY
eme Ooimee, YTO CaMH IOCICAOBATENN YYCHHS 30pOACTPOBA HMMEIOT BEChbMa
CMyTHOE HOHsITHEe 0 cBoeil perurun”).¥’? Berezin reproduziert damit ein Wahr-
nehmungsmuster der Verschlossenheit der Gebry und der schlechten Kenntnis
der eigenen Religion, das sich z.B. schon beim einflussreichen Franzosen Jean
Chardin im 17. Jahrhundert findet.# Im Angesicht dieser erfahrenen Unzu-
ginglichkeit und mit Verweis auf die zahlreichen europaischen Reisenden, bei
denen schon Informationen tUber die Parsen zu finden seien, entbindet sich
Berezin einer weiterfiihrenden ethnografischen Untersuchung; stattdessen be-

479 Vgl. Berezin 1852, S. 164, Zitat S. 164f.
480 ygl. Firby, Nora Kathleen: European Travellers and their Perceptions of Zoroastrians in the
17th and 18th Centuries. Berlin: Dietrich Reimer 1988, S. 63.

204

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schrinkt er sich auf einige historisch-dogmatische Angaben zur ,Religion
Zoroasters®, die damit die Funktion der Gegenwartsbeschreibung tberneh-
men.*! Noch oberflichlicher bleiben die Aussagen tiber die Zoroastrier, die
weitere Reisende wie etwa Berezins Kommilitone Vil’iam Dittel’ oder N. Mu-
rav’ev treffen.*$? Insgesamt ist die Anzahl russischer Reiseberichte des 19. Jahr-
hunderts (zumal der ersten Halfte), die den Zoroastrismus thematisieren, tber-
schaubar.#83 Savel’ev stitzt seinen gegenwartsorientierten Text, wie zu sehen
war, auf einige Reiseberichte westeuropiischer Provenienz; einschlagige russi-
sche Publikationen erwihnt er bezeichnenderweise keine. Indem sein Enzyklo-
padie-Artikel aber den Primat der Antike durchbricht und die Zoroastrier pri-
mar als zeitgenossischen Gegenstand adressiert, also nicht erst sekundér von der
Beschreibung der alten persischen Religion auf deren Fortbestehen schlieft,
kommt ihm innerhalb des russischen Zoroastrismusdiskurses im hier betrachte-
ten Zeitraum durchaus eine Sonderstellung zu.

481 ygl. Berezin 1852, S. 166-168.

482 vgl. Dittel’ 1849, S. 7f. und 14; Murav’ev, N.: Pis'ma russkogo iz Persii. Sanktpeterburg;
Tipografija $taba otdel’nogo korpusa vnutrennej strazi 1844, C. 2, S. 131-133.

43 Vgl. Andreeva, Elena: Russia and Iran in the Great Game. Travelogues and Orientalism.
London: Routledge 2007, S. 172-176.

205

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Buddhologische Streifziige zwischen Baikal und
Newa

Fir die russische Wissenskultur der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts lag die
Besonderheit des Buddhismus nicht nur darin begriindet, dass er als scheinbar
verbreitetste asiatische Religion an sich von Interesse war; sie ergab sich nicht
zuletzt auch durch das Bewusstsein, bei den Volkern der Burjaten und Kalma-
cken im eigenen imperialen Machtbereich Anhanger dieses ,Glaubens* vorfin-
den zu konnen. Erfihrt der Buddhismus im Rahmen der vorliegenden Arbeit
an anderen Stellen eine blof oberflichliche Behandlung, indem er als kompara-
tistischer Bestandteil religionstypologischer Uberlegungen der 1830er-Jahre
fungiert (wie bei Senkovskij und Nadezdin, vgl. Kap. 4.3 und 6.4), so begibt
sich dieses Kapitel nun in tiefere wissenshistorische Schichten, um zu ergriin-
den, wie sich diese Religion in Russland ab dem 19. Jahrhundert allméhlich
und verstirkt in den 1830er-Jahren als neuer Wissensgegenstand der frithen Re-
ligionsforschung, aber auch der Literatur herauskristallisiert und welche diskur-
siven und sprachlichen Verinderungen damit verbunden sind.

7.1 Russland ,entdeckt‘ den Buddhismus

Die nicht eindeutig zu datierende, in den ersten zwei Jahrzehnten des Jahrhun-
derts geschriebene, 1829 posthum verdffentlichte und 1836 in zweiter Auflage
erschienene Satire Das schwarze Jahr, oder die Berg-Fiirsten (Cernyy god, ili gorskie
knjaz’ja) von Vasilij Nareznyj (1780-1825) gilt als erster russischer Roman tber
den Kaukasus, der durch seine spate Publikation der von Puskins Kaukasischem
Gefangenen (Kavkazskij plennik, erschienen 1822) fir die russische Literatur pra-
gend initiierten ,Entdeckung’ der Kaukasus-Thematik zeitlich hinterhergeht
und auch hinsichtlich seiner literarischen Form, die nicht romantisch ist, son-
dern sich eher an der Satire des 18. Jahrhunderts orientiert, als anachronistisch
erscheint. Gleichwohl diskutiert die Forschungsliteratur, inwiefern Nareznyj,
der sich selber eine gewisse Zeit seines Lebens in Georgien aufgehalten hatte,
seinem Text bereits eine auf realen Vorbildern beruhende ethnografische
Schicht einwebt und damit ein romantisches Paradigma vorwegnimmt.*$* Des-
sen ungeachtet interessiert an dieser Stelle eine kurze Szene zu Beginn des Ro-
mans, die in dessen Gesamtkonzeption eine nur nebensichliche Rolle ein-
nimmt, zum Schluss aber noch einmal aufgegriffen wird und somit, im Ver-
bund mit einigen anderen Motiven, die episodenhaften Abenteuer einrahmt,
die dem Protagonisten im Stil eines Schelmenromans zustofSen. Der junge osse-

484 ygl. Bagration-Muchraneli, I. L.: ,Pervyj russkij roman o Kavkaze (,Cernyj god, ili
gorskie knjaz’ja“ V. T. Nareznogo)“. In: Filologija i kul’tura 30, Nr. 4 (2012), S. 34-37.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tische Furst Kajtuk besteigt nach dem Tod seines Vaters den Thron und gerit
sogleich in Konflikt mit dem betrtigerischen und auf seinen eigenen materiel-
len Vorteil bedachten Oberpriester Markub. Offenbar wird dieser Bruch etwa
in Kajtuks Reaktion, als am Hof ein auslandischer Gesandter auftritt und sich
mit folgenden Worten einfihrt:

»Ich heife Sisimor und bin ein Abgesandter des groften irdischen Herrschers, des tibe-
tischen Dalai-Lama. Obwohl er weif$haarig und gebrechlich ist, frohlockt in seinen
Betten gleichwohl eine groe Anzahl Schonheiten aus allen Lindern der Erde. Er ist
ewig wohlauf, obwohl er ununterbrochen krank ist; er ist unsterblich, obwohl er mit
jeder vergehenden Minute stirbt.*

»51 HasbIBatoch [IInImMop, U ecMb 1OCOJT BENUYAMIIEro U3 BIaabIK 3eMHBIX — THOETCKOTO
Jlanait-mambl. XOTSI OH e/l M JIPSIXJI, OJJHAKO, TEM HE MEHee, JIUKYET B JIOXKHUIAX ero BelH-
KO€ MHOKECTBO KpacaBHIl n3 cTpaH Bcero Ceera. OH BEUHO 3/paBCTBYET, XOTs Oecrpe-
cTaHHO GoneH; oH GeccMepTeH, XOTs YMUPAET ¢ KaXK/I0K0 NPOXOSIIEI0 MUHYTO0, “485

Der First weigert sich, dem Dalai-Lama, der vom Gesandten drohend als tber-
aus machtiger Herrscher und als Statthalter der Gotter geschildert wird, Tribut
zu entrichten — zum Entsetzen Markubs, dem der tibetische Herrscher als
hochster Priester unter der Sonne gilt.#3¢ Bald nach diesem Ereignis beginnt fiir
Kajtuk ein ,schwarzes“ Katastrophenjahr, das ihm schon bei seiner Geburt pro-
phezeit worden war und fiir dessen Abwendung er eigentlich auf die Gunst des
Priesters Markub angewiesen wire, der sich diese wiederum durch reiche Zu-
wendungen hatte vergelten lassen.

Die Figur des Dalai-Lama steht hier fiir die Karikatur eines gierigen absolu-
tistischen Fursten, aber auch des ,,Priesters” (Zrec), womit er eine potenzierte
Spiegelung Markubs und allgemein der korrumpierten Priesterschaft des teil-
weise polytheistischen Settings des Romans reprasentiert (in Kajtuks Herr-
schaftsgebiet werden z.B. Makuk und Kukam als wichtigste Gotter verehrt).
Der Dalai-Lama wird im Text in keiner Weise mit dem Buddhismus assoziiert,
vielmehr erfahrt sein Status als ,pagane‘ Priester-Autoritit paratextliche Unter-
stitzung in einer Fulinote (Nareznyj bedient sich solcher mehrfach zu Erkla-
rung exotischen Vokabulars), welche die vom Boten Si$imor verkiindete Un-
sterblichkeit seines Herrn als tatsichlichen Glauben der ,indischen Heiden“
(indijskie jazycniki) bestatigt.*s” Weiter kann der Dalai-Lama durch seine sagen-
hafte Ferne als Chiffre schlechthinniger Exotik gelesen werden, die das fremde-
re Fremde darstellt als etwa der in der Gesamtbetrachtung des Romans auch
stark prasente Islam, der neben dem polytheistischen Kontext als natirlicher
Bestandteil der diegetischen kaukasischen Umwelt vorgestellt wird. Diese litera-
rische Funktion als Projektionsfliche des schlechthin Anderen erzielt gerade
dadurch ihre Wirkung, dass hinter der Figur des Dalai-Lama offenbar kein spe-

485 Nareznyj, Vasilij: Cernyf god, ili gorskie knjaz’ja. Nal'¢ik: EI-Fa 2006, S. 16.
486 Die Dalai-Lama-Episode spielt sich in Kapitel 2 ab (ebd., S. 16-18).
47 Vgl. ebd., S. 16.

208

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zifisches Wissen tUber einen fremden kulturellen Kontext steht, sondern nur
eine Ahnung, die sich als vage genug erweist, um sie uneingeschrankt in den
Dienst der Fiktion stellen zu konnen.

Wenngleich also die narrative Konstruktion des Romans gar keines prazisen
Wissens Uber den realen Dalai-Lama bedarf, so lasst sie sich doch als charakte-
ristischer Ausdruck eines europaischen Wissenstands und Wahrnehmungsmo-
dus vor der ,Entdeckung’ des Buddhismus verstehen. Denn diese erfolgt erst
um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert herum im Sinne einer Auffassung
der ,Religion Buddhismus‘ als einer umfassenden Gesamtbezeichnung verschie-
dener Kontexte und in Form von deren generischer Zuordnung zu einer uni-
versellen Kategorie ,Religion‘, also der Anerkennung, dass es sich beim Bud-
dhismus in gleicher Art um eine Religion handle wie etwa das Christentum.
Zwar wurden schon etwa ab dem Ende des 17. Jahrhunderts verschiedene asia-
tische Kulturformen als in einer gewissen Weise zusammenhangend erkannt,
doch das Wort ,Buddhismus‘ (und lexikalische Varianten davon) als Oberbe-
griff geriet erst um 1800 zu einer klassifikatorischen Option.*$8 Mit der (vorwie-
gend textbasierten) ,Entdeckung’ des Buddhismus als spezifischer Religion (be-
sonders als ,\Weltreligion®’) begann dieser deutlich andere Ziige anzunehmen,
als es der noch anders gelagerte Informationstand vor 1800 erlaubt hatte. Dasje-
nige, was spater die ,Religion Buddhismus‘ ergab, ordnete die europiische
Wahrnehmung jahrhundertelang konsistent als Idolatrie in einer allgemeinen
viergestaltigen Typologie von Christentum, Judentum, Islam und Heidentum
letzterem Bereich zu, vermengte also verschiedene lokale Ausprigungen des
Buddhismus zusammen mit anderen ,paganen‘ Erscheinungsformen zu einer
unspezifischen Masse.#* Eine solche Sicht lasst noch Johann Gottfried Herder
in seinen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (1784-91) erkennen,
wo er den (noch nicht als solchen benannten) Buddhismus zwar schon als gro-

488 ygl. 2.B. die Uberblicksdarstellungen bei Zotz, Volker: Auf den gliickseligen Inseln. Bud-
dhismus in der deutschen Kultur. Berlin: Theseus 2000, S.39-71 und Almond, Philip C.:
The British Discovery of Buddhism. Cambridge et al.: Cambridge University Press 1988,
S.7-32.

Vgl. hierzu Masuzawa, Tomoko: The Invention of World Religions. Or, How European Uni-
versalism was preserved in the Language of Pluralism. Chicago/London: The University of
Chicago Press 2005, S.121-146. Die Autorin betont, der Buddhismus sei in der west-
lichen Wissenschaft von Beginn weg als ,Weltreligion“ konzipiert worden: ,In effect,
the scholarship on Buddhism was from the beginning constructing — or ,discovering®, as
one might prefer to put it — a decidedly non-national religion, a qualitatively univer-
sal(istic) religion, that is to say, a Weltreligion, or world religion® (ebd., S. 137, Hervorhe-
bung im Original). Einen illustrativen Uberblick zur diskursiven Genese des Kon-
zepts ,Religion Buddhismus® im frithen 19. Jahrhundert findet sich zudem bei Her-
mann, Adrian: Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religionsdiskurs und
dem Problem der Differenzierung von ,Religion* in buddhbistischen Kontexten des 19. und 20.
Jabrhunderts. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2015, S. 258-269.

Vgl. zu dieser klassischen Klassifizierung auch die Ausfihrungen in Kapitel 4.3 (inkl.
Fn.257) und 9.4.

489

490

209

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beren Zusammenhang versteht und in der moralischen Beurteilung tiber dem
,rohen Heidentum® ansiedelt,! doch noch deutlich als ,,Gotzendienst® inter-
pretiert, wie aus einer Passage, in der Tibet zur Sprache kommt, ersichtlich
wird:
,Und dennoch ist kaum ein Gotzendienst so weit als dieser auf der Erde verbreitet;
nicht nur Tibet und Tangut, der grofte Theil der Mongolen, die Mandschu, Kalkas,
Gluthen u. f. verehrten den Lama und wenn sich in neueren Zeiten einige von der An-
betung seiner Person losrissen: so ist doch ein Stiickwerk von der Religion des Schaka
das Einzige, was diese Volker von Glauben und Gottesdienst haben. Aber auch siidlich
zieht sich diese Religion weit hin; die Namen Sommona-Kodom, Schaktscha-Tuba,
Sangol-Muni, Schigemuni, Budda, Fo, Schekia sind alle Eins mit Schaka und so geht
diese heilige Monchslehre, wenn gleich nicht Gberall mit der weitlduftigen Mythologie
der Tibetaner, durch Indostan, Ceylon, Siam, Pegu, Tonkin, bis nach Sina, Korea und
Japan.“4?

Die von Nareznyj karikierte Unsterblichkeit des von ,indischen Heiden® ver-
ehrten Dalai-Lama ist von Herders einschligiger Vorstellung nicht allzu weit
entfernt: ,Der grofle Lama wird nach der Lehre der Seelenwanderung vom
Gott Schaka oder Fo belebt, der bei seinem Tode in den neuen Lama fahrt und
ihn zum Ebenbilde der Gottheit weihet.“43 Auch in Immanuel Kants Vorlesun-
gen tiber Physische Geographie findet sich eine analoge Stelle: ,Dieser Lama stirbt
nicht, seine Seele belebt ihrer [der mongolischen Tataren, S.R.] Meinung nach
alsbald einen Korper, der dem vorigen vollig ahnlich war.“44

Wird die Abfassung des Romans Das schwarze Jabr, oder die Berg-Fiirsten unge-
fahr auf die Jahre 1816-1817 angesetzt,*> so treten in zeitlicher Nihe auch au-
Berhalb der literarischen Sphare noch russische Texte auf, die sich im ,vorbud-
dhistischen® Paradigma bewegen. Wenn z.B. 1813 in der Astrachaner Zeitung
Vostocnyjpe izvestija eine kurze Notiz den Dalai-Lama in den Zusammenhang der
»mongolischen Konfession“ (mongol’skoe veroispovedanie) und des ,lamaschen
Glaubens® (lamajskaja vera) situiert und ihn als ,Statthalter des Gottes Fo* (na-
mestnik boga Fo) prasentiert, wenn ein 1818 publizierter Ausschnitt einer Reises-
kizze die genealogische Reihe der obersten Priester der Mongolen in Analogie
zur Abfolge der Dalai-Lamas als jeweils zeitliche Einwohnung einer unsterbli-
chen Gottheit begreift und als Uberbegriffe neben dem ,lamaschen Glauben®
resp. der ,lamaschen Religion® (lamayjskaja religija) auch die ,alte Lehre des Sigi—
muni®, aber nicht den Buddhismus kennt, und wenn schlieflich 1820 in einem

“1 vgl. Zotz 2000, S. 58.

Zitiert nach Lutkehaus, Ludger (Hrsg.): Nirwana in Deutschland. Von Leibniz bis Schopen-

hauer. Minchen: DTV 2004, S. 80f. Das hier neben den verschiedenen Namensvarianten

fiir Sakyamuni auftretende Wort Fo ist die chinesische Bezeichnung fiir Buddha.

43 Ebd., S. 80.

44 Ebd., S.75.

45 So die Einschitzung im Vorwort der hier verwendeten Ausgabe, vgl. Nareznyj 2006,
S.7.

210

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bericht uber ,lamasche Amulette® vom ,,Sigemoni’schen Gesetz® (Szgemoniev
zakon) und von dessen Anhangern als ,,gigemoniern“ (Sigemonijane) die Rede
ist, so sind dies alles Beispiele fiir eine Buddhismusrezeption avant la lettre, fir
eine Zugangsweise, die, mit Anklingen an das Heiden-Paradigma, noch ohne
den Buddhismusbegriff operiert und groffere Zusammenhinge noch nicht kon-
sequent unter diesen umfassenden Neologismus subsumiert.*¢ Selbst dem sibi-
rischen Dolmetscher und Forscher Aleksandr Igumnov (1761-1834), der den
spater bekannten Kazaner Buddhismusexperten Osip Kovalevskij (vgl. Kap. 7.4)
in der mongolischen Sprache unterrichtete, ist 1819 in Bezug auf den ,,Glauben
und die Moral der Mongolen® kein kulturibergreifender Buddhismus, sondern
nur das im mongolisch-tibetischen Kontext wahrgenommene ,Sigemoni’sche
Gesetz® (Sz'gemom'ev zakon) oder der ,,Sigemoni’sche Glaube* (Sz'gemom'em vera)
vertraut.*”

Wie sich noch in den 1830er-Jahren eine Studie ausgestalten kann, die zwar
viele Details zu Kosmologie, Dogmen oder ,Gottesdienst” kennt, aber ohne Be-
zug auf den Buddhismusbegriff auskommt, vermag ein Beispiel aus dem Um-
feld des Enciklopediceskij leksikon (EL) zu veranschaulichen. Der in den 1820er-
Jahren in Sibirien als Franzosischlehrer und Beamter titige Julij Ivanovi¢ Dzuli-

4% ygl. ,Kratkoe svedenie o Dalaj Lame®. In: Vostoénye izvestija Nr.28 (1813), S.235. Re-
man: ,,O religii mongolov-chalkasov i lamajskom pervosvjas¢ennike (kutuchte) prebyva-
jus¢em v Urge®, ibers. von P. Gvozdev. In: Syn otecestva 48, Nr.33 (1818), S. 13-26.
Spasskij, Grigorij.: ,O lamajskich amuletach®. In: Sibirskij vestnik 9 (1820), S. 48-54 resp.
125-131 (doppelte Paginierung). Der Reisebericht, dem in russischer Ubersetzung ,Re-
man® als Autor zugeordnet wird, diirfte von Joseph Rehmann (1779-1831) stammen, der
in Russland als Arzt titig war und 1805-1806 an einer russischen Gesandtschaft des Gra-
fen Golovkin nach China teilnahm. Von dieser Reise her stammt wohl auch sein Text
iber die Religion der Mongolen, der Ereignisse aus dem Jahr 1806 schildert, vgl. Reman
1818, S. 21.

Vgl. Igumnov, A. V.: ,Obozrenie Mongolii. Otdelenie vtoroe. O vere i nravstvennosti
mongolov®. In: Sibirskij vestnik 5 (1819), S. 23-44 resp. 37-58 (doppelte Paginierung). Im-
merhin weif§ [gumnov, dass der beschriebene ,,Glaube urspringlich aus Indien stammt
(vgl. S.29). Die Schlusspartie des Textes (ab S.36) geht zudem auf das altere ,,Schama-
nentum® (Samanstvo) der Mongolen ein. Der in einer Festung nahe der chinesischen
Grenze geborene Autor lernte von Kindsbeinen an durch Kontakt mit Muttersprachlern
Mongolisch. Auflerdem hatte schon sein Vater den Beruf des Dolmetschers ausgetibt.
Igumnov begleitete als Ubersetzer u.a. 1781 die russische geistliche Mission nach Peking
und 1805 die Gesandtschaft des Grafen Golovkin nach China (vgl. hierzu den Reisebe-
richt von Reman 1818 in Fn. 496, der Igumnov auf S. 20 erwihnt). Er diente als Experte
fir die mongolische Sprache in der Gouvernementsverwaltung in Irkutsk und als Leh-
rer. Igumnov legte eine Sammlung mongolischer Handschriften an, die nach seinem
Tod, vermittelt durch Baron Schilling von Canstadt, ins Asiatische Museum in St. Pe-
tersburg gelangte. Zudem arbeitete er an einem mongolisch-russischen Worterbuch, das
aber wie die meisten seiner Schriften unverodffentlicht blieb. Vgl. zu Biografie und Wir-
ken Puckovskij, L. S.: ,Aleksandr Vasil’evi¢ Igumnov (1761-1834)“. In: Akademia nauk
SSSR, Institut narodov Azii (Hrsg.): Ocerk: po istorii russkogo vostokovedenija, Sbornik II1.
Moskva: Izdatel’stvo vosto¢noj literatury 1960, S.166-195; Cimitdorziev, S. B.: ,A. V.
Igumnov (1761-1834)%. In: Sarak$inova, E. K. (Hrsg.): Rossijskoe mongolovedente: chresto-
matija. Irkutsk: Izdatel’stvo IGU 2012, S. 191-196.

497

211

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jani, den das Editorial des EL im ersten Band als fiir sibirische Themen zustin-
digen Redakteur listet (vgl. Kap. 3.3.1, zu seiner Biografie Kap. 8.2), publizierte
1833 den Aufsatz Uber den von den Transbajkal-Burjaten ausgeiibten Glauben (O
vere, ispoveduemoy zabajkalskimi burjatami), der sich gleich im ersten Satz als Un-
tersuchung zum ,dalai-lamaschen oder Sigemunischen Glauben® (dalaj-lamays-
kaja il sigemunianskaja vera) prazisiert und dem nach den Angaben des Autors
Auskiinfte des erwahnten Igumnov zugrunde liegen.*$ Dzulijani ist sich zwar
(wie Igumnov) der indischen Herkunft dieses ,,Glaubens“ bewusst, dennoch be-
schrankt sich der Blick auf die mongolische und tibetische Uberlieferung und
das in der Baikal-Region lebende mongolische Volk der Burjaten. Der Text ver-
mittelt also kein Bewusstsein dafiir, dass der ,,dalai-lamasche oder $igemunische
Glaube® auch uber diesen Kulturbereich hinaus existiert. Bezeichnend ist, dass
Sékyamuni, der als aktueller ,Herrscher des Universums®“ und Grinder des ,,da-
lai-lamaschen Glaubens® eingefiihrt wird, einen Gott neben anderen Géttern
darstellt, die sich in der Beherrschung des Universums ablosen, aber nicht gene-
risch als Buddhas verstanden werden, denn Dzulijani interpretiert deren aller
Benennung als Bur-Chan gewissermaflen als gottlichen Eigennamen in der
Ubersetzung ,vollkommener Herrscher® oder ,,makelloser Gebieter” und nicht
als mongolische Wortform fiir Buddha, so wie sie etwa im siebten Band des EL
durch Isaak Jakob Schmidt im Artikel Budda (vgl. Kap. 7.2) und in einem ge-
sonderten (anonym gefithrten) Lemma Burchan erlautert wird.#” Dementspre-
chend gibt sich der Text verwundert, dass dieselbe Bezeichnung auch diejeni-
gen ,gliuckseligen Geister erhielten, die sich durch vorbildliche Lebensfithrung
von der Wiedergeburt als Mensch oder Tier befreiten und als Bur-Chan wieder-
geboren wiirden, um fortan im Himmel zu wohnen. Den neben Sakyamuni fiir
den vorgestellten Glauben namensgebenden Dalai-Lama wiederum erklart
Dzulijani zur Wiedergeburt eines Gottes in Menschenform.>® In der Summe
schlagt dem ,Sigemunischen Glauben® keine ausgesprochene Ablehnung entge-
gen, die Einordnung als Vielgotterei muss ihm aufgrund einer fehlenden Aner-
kennung der ,Einheit Gottes“ und seiner ,schopferischen Kraft“ aber doch als
Nachteil ausgelegt werden.’*! Nicht nur fillt bei der Lektiire die Abwesenheit
des Buddhismusbegriffs auf, diese korreliert auch mit einem Fehlen des Religi-

48 Vgl. Dzulijani, Julij: ,O vere, ispoveduemoj zabajkalskimi burjatami®. In: Syn otecestva

36 (C. 158), Nr. 25 (1833), S. 191-209, hier S. 191.

499 Vgl. ebd., S.198; EL, Bd. 7, S.243 u. 422. Das mongolische Wort Burgan (burjatisch:
Buryan), das etymologisch tber das Uigurische auf das Sanskrit zurtckreicht, kann zwar
auch ,Gott(heit)“ resp. deren Darstellung sowie ,Schutzamulett” bedeuten, wire im
hier gegebenen Kontext allerdings eindeutig als ,,Buddha® zu lesen. Vgl. zur Worterkla-
rung Schmalzriedt, Egidius; Haussig, Hans Wilhelm (Hrsg.): Worterbuch der Mythologie,
1. Abt., Bd. VII, 2 (Goétter und Mythen in Zentralasien und Nordeurasien). Stuttgart:
Klett Cotta 2004, S. 956 (,Burqan®).

300 yel. Dzulijani 1833, S. 200f.

301 Vgl. ebd., S. 198.

212

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

onsbegriffs; anstelle des Glaubensbegriffs tritt bisweilen nur der synonym ver-
wendete Sektenbegriff.5?

Umso mehr sticht ins Auge, dass Dzulijani nur ein Jahr spater wiederum im
Kontext der Burjaten nun vom Buddhismus weif$. Ein mit dem schlichten Titel
Die Burjaten (Burjaty) versehener Aufsatz in der Biblioteka dlja ctenija, der einem
gleichlautenden Artikel im siebten Band des EL (1836) Pate steht, spricht vom
,Gesetz Buddhas, Sekkjamunis“ (zakon Buddy, Sekkjamuni) resp. auch vom ,ti-
betischen Gesetz“ (zakon tibetskij), kombiniert also den althergebrachten Ober-
begriff des Gesetzes (vgl. hierzu auch Kap. 9.3) mit dem Buddhabegriff und
klingt nur wenige Zeilen weiter mit der Formulierung ,Glaubenssystem des
Buddha, oder des Sekkjamuni® (sistema very Buddy, ili Sekkjamunt) bereits deut-
lich moderner, um schlieSlich noch auf derselben Druckseite seine Kenntnis
des Begriffs ,Buddhaismus® (buddaizm) zu eroftnen. Es handle sich dabei um
ein Glaubenssystem, das sich ,ausgeklugelter” prisentiere, als viele annihmen,
und das in jingerer Vergangenheit das Interesse der Orientalisten geweckt ha-
be, von deren Werken hochstinteressante Einsichten in die Geschichte der ,,ori-
entalischen Philosophie®“ zu erwarten seien. Der Text verweist an dieser Stelle
namentlich auf Isaak Jakob Schmidt, ohne aber auf dessen Forschungen inhalt-
lich einzugehen. DZulijani begriindet seinen Verzicht auf eine Darlegung der
»komplexen Theorie der endlosen Abstraktionen, der seltsamen Dogmen, der
noch  seltsameren  Rituale®  (,MHOrOCIOXHOHW  TEOpUH  OECKOHEYHBLIX
OTBJIEYEHHOCTEHM, CTPAHHBIX JIOIMATOB, €lle cTpaHHeimmx o0psaos“) des Bud-
dhismus damit, selber kein Orientalist zu sein, und will sich stattdessen auf den
»zuganglicheren® Schamanismus konzentrieren.’”® Hierauf wird in Kapitel 8.2
zuriickzukommen sein.

Was dieser in erstaunlich kurzem Zeitraum erfolgte terminologische Uber-
gang schon andeutet, bestatigt die Lektiire eines auf den ersten Blick unschein-
baren kurzen Nachrichten-Textes. Der 1836 erschienene siebzehnte Band der
Biblioteka dlja ctenija fihrt in der Abteilung ,Vermischtes“ unter der Rubrik
»Kaiserliche Akademie der Wissenschaften in Petersburg® eine mit Buddbistische
Literatur (Budditeskaja literatura) benannte Meldung, deren Anlass eine vom In-
dologen Robert Lenz angekindigte Ubersetzung eines in London gelagerten
Sanskrit-Manuskriptes aus der Sammlung Brian Hodgsons bildet, namentlich
des Lalitavistara, welches die ,gesamte Lehre des Buddha“ enthalte. Die an-
onym verfasste Zeitschriftennotiz sinniert tber den historischen Quellenwert

302 Tgumnov verwendet den Begriff religija im oben zitierten Aufsatz ebenfalls nicht; er
spricht stattdessen, wie gesehen, v.a. von ,Glaube® und ,,Gesetz*, dazu stellenweise von
yLehre“ (ulenie). Was er unter Verwendung dieser Begriffe zusammentrigt, erhalt mit
dem Verweis auf die enorme Zahl der Gotter implizit die Konnotation des Polytheis-
mus und eine explizite Einschitzung als ,Idolatrie” (zdolosluzenie), vgl. Igumnov 1819,
S.27 u. 36.

503 Vgl. Dzuliani, Ju.: ,Burjaty“. In Biblioteka dlja ctenija 7 (1834), Otd. 111, S. 45-62, hier
S. 46f.

213

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieses Dokuments im Vergleich mit anderen Zeugnissen und weif§ dabei mit
Pali, Chinesisch, Japanisch, Mongolisch und Tibetisch eine Reihe anderer fiir
die Erforschung des Buddhismus relevanter Sprachen zu benennen. Der Text
fiuhrt das Adjektiv ,buddhistisch® (buddiceskij) und das ,System des buddhisti-
schen Glaubens® (sistema buddiceskoy very) als selbstverstandliche Begriffe und er
nostrifiziert diesen ,Glauben® mit Verweis auf ,unsere Burjaten und Kalmi-
cken®, evoziert damit also einen imperialen Interessensbereich. Zugleich fun-
giert aber das Adjektiv ,dalai-lamasch® (dalaj-lamskij) als Synonym fir ,bud-
dhistisch®, wie insbesondere eine eigentimliche Wortverbindung aufzeigt, die
wie ein textueller Fremdkorper wirkt: Der Autor bezeichnet das Lalitavistara
namlich an einer Stelle als ,dalai-lamaschen Alkoran® (dalaj-lamskij Alkoran).>%*
Diese tiberraschende Kombination impliziert in beiden Bestandteilen der gram-
matikalischen Konstruktion einen Kultur- resp. Religionsvergleich in verdichte-
ter Form. Einerseits enthebt das Adjektiv den Koran seiner islamischen Her-
kunft und abstrahiert ihn hier zum interkulturell anwendbaren, generalisierten
Modell einer ,heiligen Schrift, denn Gegenstand der Zeitschriften-Meldung ist
einzig der Buddhismus (und nicht der Islam) und die Frage, welche asiatischen
Sprachen den besten Zugang zu seiner Erforschung bieten. Andererseits besta-
tigt auch der im russischen Sprachgebrauch lingst verankerte Koran seinem un-
gewohnlichen Attribut, dass es tiber seinen urspriinglichen geografisch-kultu-
rellen Raum hinaus zu einer auf gleicher qualitativer Stufe vergleichbaren Kate-
gorie aufgestiegen ist. Dieser Umstand verdeutlicht sich umso mehr mit Blick
auf die Quelle, von der die Biblioteka dlja (tenija im gegebenen Fall ihre Infor-
mationen bezieht. Der Artikel Buddhistische Literatur beruht aller Wahrschein-
lichkeit nach auf dem ersten Teil einer von Robert Lenz fir das Bulletin scientifi-
que der Akademie der Wissenschaften auf Franzosisch verfassten Aufsatzserie
zum Lalitavistara. Der Text der Biblioteka dlja ctenija Gbernimmt den Inhalt re-
ferierend, setzt aber an einer Stelle einen markanten Unterschied: Lenz bezeich-
net ndmlich das von ihm untersuchte Werk als ,véritable évangile bouddhique
de toutes les nations de I’Asie centrale“.’% Der Autor der Biblioteka dlja Ctenija
hat demnach, steht zu vermuten, fiir seine Zusammenfassung von dieser For-
mulierung ausgehend das Evangelium bewusst durch den Koran und das Ad-
jektiv bouddhique durch dalaj-lamskij ersetzt. Die dahinterstehende Absicht — sie
mag vielleicht ironischer Natur sein — kann textimmanent weder geklart wer-
den noch ist sie entscheidend. Von Relevanz ist vielmehr, dass Wortverbindun-
gen und Sprachspiele wie diese aufzeigen, dass der Buddhismus inzwischen

304 vgl. ,Imperatorskaja akademija nauk v Peterburge. Buddiceskaja literatura®. In: Bibliote-
ka dlja ttenija 17 (1836), Otd. VI, S. 36-37.

505 Lenz, R: »Analyse du Lalita-Vistara-Pourana, 'un des principaux ouvrages sacrés des
Bouddhistes de I’Asie centrale, contenant la vie de leur prophete, et écrit en sanscrit, par
M. R. Lenz (lue le 20 mai 1836). In: Bulletin scientifique, publié par académie impériale
des sciences de Saint-Pétersbourg 1, Nr.7-13 (1836), S.49-51, 57-63, 71-72, 75-78, 87-88,
92-96, 97-99, Zitat Nr. 7, S. 51.

214

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht nur als Entitat fir sich in den Fokus der Wissenschaft geraten, sondern
auch zu einer relevanten Option des Kulturvergleichs geworden ist. Indem al-
lerdings ,,buddhistisch“ und ,,dalai-lamasch® noch parallel und gleichbedeutend
auftreten, verweisen sie den Text in eine Transitionsphase, die teilweise noch al-
terer Terminologie verhaftet bleibt und in der sich der Buddhismusbegriff noch
nicht als einzige Oberkategorie fiir diese Religion manifestiert (vgl. hierzu auch
Kap. 7.5).

Robert Lenz, der aus dem baltischen Dorpat (Derpt) stammte, unterrichtete
nach der Rickkehr von seinem Londoner Studienaufenthalt, wo er sich mit
dem Lalitavistara beschaftigt hatte, in St. Petersburg an der dortigen Universitit
als Privatdozent und hielt 1836 mit Erlaubnis des Bildungsministeriums ,,0f-
fentliche Vorlesungen tber die Sanskritsprache und vergleichende Philologie®.
Noch im gleichen Jahr verstarb er mit 28 Jahren. Die Historiografin der St. Pe-
tersburger Orientalistik A. Kulikova erkennt in ihm trotz seines frithen Todes
den Begriinder der universitiren Sanskritologie in Russland.5%¢

Zusitzlich zu Lenz weist die vorgestellte Meldung der Biblioteka dlja (tenija
auf weitere Figuren der frithen Buddhismus-Studien in Russland hin: Genannt
werden als Spezialisten fir die mongolische und tibetische Sprache Isaak Jakob
Schmidt (russ. Jakov Ivanovié Smidt, 1779-1847) und Osip Kovalevskij (poln.
Jozef Kowalewski, 1800-1878), die zusammen mit dem Ungarn Csoma de Kéros
die einzigen wissenschaftlichen Autorititen mit dieser linguistischen Speziali-
sierung seien, sowie ,,Baron Schilling®, der aus dem 6stlichen Sibirien zwei voll-
staindige Exemplare des Kanjur, des ,Hauptbuches der Buddhisten®, beschaftt
habe.’”” Wahrend der in Reval (Tallinn) geborene Baron, dessen voller Name
Paul Ludwig Schilling von Canstadt (1786-1837) lautet, v.a. fir seine umfang-
reichen Sammlungen buddhistischer Biicher und Manuskripte sowie als Pio-
nier der Telegrafen-Technik bekannt ist, weniger aber als Autor eigenstindiger
Arbeiten zum Buddhismus in Erscheinung trat,’* legten hingegen Kovalevskij
und v.a. Schmidt an ihren Wirkungsstatten in Kazan’ und St. Petersburg in der
Tat die Grundlagen einer tiefergehenden wissenschaftlichen Buddhismusfor-
schung im Sinne der oben angesprochenen Konstituierung eines Gegenstands-
bereichs, der eine in weiten Teilen Asiens verbreitete Religion als Gesamtheit
ithrer Varianten umfasst. Wie in den folgenden Unterkapiteln das Beispiel
Schmidts veranschaulicht, trug sein umfangreiches Werk, das sich auch in eini-
gen Beitrigen zum EL niederschligt, im russischen und gesamteuropiischen
Kontext wesentlich zu dieser Entwicklung bei. Kovalevskij, der ebenfalls zu den

306 vgl. Kulikova 2001, S. 98-105.

307 vgl. ,Buddiceskaja literatura“ 1836, S. 36. Beim Kanjur (wissenschaftliche Transskripti-
on: bk™’gyur) handelt es sich um einen Teil des tibetischen Schriftenkanons.

Vgl. zur Biografie Schillings und seinem Wirken als Orientalist: Jarockij, A. V.: ,,O deja-
tel’nosti P. L. Sillinga kak vostokoveda®. In: Akademia nauk SSSR, Institut narodov Azii
(Hrsg.): Ocerki po istorii russkogo vostokovedenija, Sbornik VI. Moskva: Izdatel’stvo vos-
to¢noj literatury 1963, S. 218-253.

508

215

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mitarbeitern des EL zihlte, wird sich, wenn sein Schaffen in den Fokus riickt,
als von Schmidt deutlich beeinflusst erweisen.

7.2 Schmidts Petersburger ., Buddbaismus® und die Gottesfrage

Geboren 1779 in Amsterdam in einer Familie, die der dortigen Evangelischen
Bridergemeinde angehorte, gelangte Isaak Jakob Schmidt urspringlich nicht
von einer akademischen Ausbildung, sondern vom Kaufmannsberuf und damit
verbundener Missionstatigkeit her zur Beschaftigung mit dem Buddhismus. Als
die Familie Schmidt im Zuge der franzosischen Besetzung der Niederlande ihr
Vermogen verlor, versuchte der Vater, der zuvor Buchhalter gewesen war, im
internationalen Handel Fuf§ zu fassen, und auch der Erstgeborene Isaak Jakob
erhielt zu diesem Zweck nun eine kaufmannische Ausbildung. Da sich eine An-
stellung des Vaters bei der Niederlindischen Ostindischen Compagnie nicht
verwirklichen lief, nahm Isaak Jakob 1798 ein Angebot an, in der Handelsnie-
derlassung der Herrenhuter Bridergemeinde in Sarepta an der Wolga als Han-
delsgehilfe zu arbeiten. Die Jahre 1804-1806 verbrachte er in beruflichen Ange-
legenheiten im Siedlungsgebiet der mongolischen Kalmiicken, was ihm den Er-
werb der mongolischen Sprache (Kalmuckisch und klassisches Mongolisch) er-
moglichte. Von 1807 bis 1812 amtete Schmidt als Rechnungsfihrer der Ge-
meindehandlung in Saratow, ab 1812 als Schatzmeister und Rechnungsfithrer
der russischen Bibelgesellschaft in St. Petersburg. Zusatzlich begann er in deren
Auftrag mit der Erstellung missionarischer Schriften und v.a. der Ubersetzung
des Neuen Testaments ins Kalmiickische und klassische Mongolisch. Die Bibel-
ubersetzungen wurden ab 1815 im Druck verlegt. 1824 gab Schmidt in St. Pe-
tersburg sein erstes grofes wissenschaftliches Werk heraus (Forschungen im Ge-
biete der dlteren religiosen, politischen und literdrischen Bildungsgeschichte der Volker
Muttel-Asiens, vorziiglich der Mongolen und Tibeter), das auf breite Resonanz stiefs.
Infolge dieser Bekanntschaft wurde Schmidt 1825 Ehrenmitglied der Pariser So-
ciété Asiatique und 1826 korrespondierendes Mitglied der St. Petersburger Aka-
demie der Wissenschaften (ab 1829 Vollmitglied). 1827 verlich die Rostocker
Universitit dem Autodidakten, der bis dahin keinen akademischen Titel ge-
fihrt hatte, die Doktorwiirde. GewissermafSen als nachgereichte Dissertation er-
schien im Jahr darauf seine Untersuchung Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-
theosophischen Lebren mit den Religionssystemen des Orients, vorziiglich dem Bud-
dhaismus. Mit den beiden letztgenannten Veroffentlichungen begriindete
Schmidt seine buddhologischen Forschungen, die er in den nachfolgenden Jah-
ren um eine grofle Zahl einschligiger Werke, auf die noch zuriickzukommen
sein wird, erweiterte. Ebenfalls verfasste er Untersuchungen und Ubersetzun-
gen zur Geschichte der Mongolen und Tibets sowie Grammatiken und Worter-
bicher der mongolischen und tibetischen Sprache, fir die er heute grofere Be-
kanntschaft geniefSt als fir seine den Buddhismus betreffenden Schriften. Paral-

216

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lel zu seiner grofen publizistischen Produktivitit wuchs Schmidts Bedeutung
in der St. Petersburger Gesellschaft und Wissenschaftsszene. Er erhielt verschie-
dene Orden und stieg in der Rangtabelle, die seit Peter I. die Elite des Reiches
hierarchisierte, zum Staatsrat (statskij sovetnik) auf; 1837 wurde er zum Mitglied
des Verwaltungsausschusses der Akademie der Wissenschaften ernannt.
Schmidt verstarb 1847 in St. Petersburg, wobei ihm die wissenschaftliche Ar-
beit in den letzten Lebensjahren aufgrund einer Einschrinkung der Sehkraft als
Resultat des Grauen Stars nur noch eingeschrinkt moglich gewesen war.5%

Die Wahrnehmung Schmidts ist v.a. diejenige eines Pioniers der wissen-
schaftlichen Mongolistik und Tibetologie. Walravens’ grundlegende bio-biblio-
grafische Dokumentation ist hier charakteristisch, indem der Herausgeber im
Vorwort Schmidts wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung durch die drei Berei-
che der Begriindung der europaischen Mongolistik, der Weiterentwicklung der
durch Csoma de Kéros initiierten Tibet-Studien sowie der ersten Ubersetzung
der Bibel ins Kalmuckische und Mongolische kennzeichnet.’'® Gerade aus die-
ser hervorragenden Zusammenstellung der Werke Schmidts wird jedoch er-
sichtlich, wie sehr der Buddhismus ein zentrales Element seines Schaffens bil-
det und keineswegs nur eine Begleiterscheinung tibergeordneter philologischer
Interessen darstellt. Als tberwiegend auf Deutsch publizierender Buddhismus-
forscher ist Schmidt in wissenschafts- resp. wissensgeschichtlichen Fachpublika-
tionen zwar durchaus bekannt, in seiner Bedeutung jedoch oft unterschatzt.5!!
Noch weniger Aufmerksamkeit erhélt die Tatsache, dass sich Schmidt an vielen
Stellen seines umfangreichen Werkes explizit religionskomparatistisch zeigt.5!?
Die Herausarbeitung beider dieser Aspekte — Schmidt als Buddhismusexperte
und als allgemeiner Religionsforscher — steht deshalb im Fokus dieses und des
nachfolgenden Unterkapitels.

%% Die hier angefiihrten biografischen Informationen beruhen auf den Angaben Franz Ba-
bingers (,Isaak Jakob Schmidt, 1779-1847. Ein Beitrag zur Geschichte der Tibetfor-
schung®), enthalten in Walravens 2005, S.13-30, sowie Kntippel, Michael: ,Schmidt,
Isaak Jakob“. In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexitkon, Bd. XXVIII (2007), Sp.
1391-1400. Beziiglich Schmidts Stellung in der Rangtabelle differieren die Angaben. Ge-
maf Kntppel, dessen Fassung stark auf Babinger zu beruhen scheint, war Schmidt
Staatsrat, Babinger zufolge hingegen ein hoher rangierter Wirklicher Staatsrat (dejstvr-
tel’nyy statskij sovetnik). Nach Abgleich mit den Angaben in den Titeln einiger Veroffent-
lichungen Schmidts (vgl. Walravens 2005, S. 76 und 79) ergibt sich der Staatsrat als sein
Rang.

510 Vgl. Walravens 2005, S. 11, zudem auch Kimy; Sastitko 1990, S. 274f. und 284f. In letzte-
rer Publikation wird Schmidts Buddhismus-Expertise zwar in einem Satz erwihnt
(S.285), die Darstellung ist allerdings nicht thematisch gegliedert, sondern nach akade-
mischen Disziplinen aufgeteilt, wodurch Schmidt in erster Linie im Kontext der Erfor-
schung der Mongolen und Tibets verortet wird.

311 So beschrinken sich z.B. Zotz 2000, Liitkehaus 2004 oder Almond 1988 auf wenige
oberflichliche Nennungen.

312 Eine Ausnahme ist z.B. Kniippel 2007.

217

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmidts Hauptsprache ist zwar das Deutsche, einige seiner Publikationen
erschienen aber auch in russischen Ubersetzungen, so etwa die mongolische
und tibetische Grammatik, aber auch kirzere Aufsiatze. Schmidt selbst scheint
zumindest in der Lage gewesen zu sein, Russisch zu lesen, wie von ihm verfass-
te Rezensionen russischer Werke vermuten lassen. Im Sinne einer imperialen
Identitat durfte er, der fast 50 Jahre seines Lebens im Zarenreich verbrachte,
sich durchaus als russlandischen Forscher empfunden haben, zumal der Anteil
Nichtrussischsprachiger in der damaligen Wissenschaftsszene Russlands bedeu-
tend war.’3 Zwischen 1829 und 1836 erarbeitete Schmidt funf teilweise sehr
ausfuhrliche, auf Vortragen beruhende Abhandlungen zum ,Buddhaismus®,
die er als Darstellung der Grundlagen dieser Religion begriff und als zusam-
menhingendes, fortschreitendes Projekt konzipierte (Ueber einige Grundlebren
des Buddbaismus Teil 1 und 2, Ueber die sogenannte dritte Welt der Buddhaisten,
Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Einwobnung oder gleichmdssigen
Dauer, Ueber das Mahdjina und Pradschnd-Paramita der Bauddhen). Mit dem
letztgenannten Text, der 1836 in einer Kurzfassung und 1840 in der Langfas-
sung erschien, sah Schmidt firs Erste seine in Angriff genommene Darlegung
des Buddhismus als abgeschlossen an. Offenbar bestand aber in diesem Zeit-
raum seines Schaffens das (nicht ausgefiihrte) Vorhaben, eine noch umfassen-
dere, tber die ,philosophische Grundlage“ des ,Religionsgebaudes des Bud-
dhaismus“ hinausgreifende Gesamtdarstellung zu schreiben.’'* Gedruckt in den
Mémoires der St. Petersburger Akademie der Wissenschaften, wurden die ge-
nannten deutschen Abhandlungen nicht nur in Russland selbst rezipiert, son-
dern als Exportprodukt russlindischer Wissenschaft auch in Westeuropa zur
Kenntnis genommen.’’> Kaum bekannt sind hingegen Schmidts 1836 erschie-

13 Vgl. zu Schmidts Betonung der wichtigen Rolle Russlands bei der Erforschung Asiens

Kap. 3.1.3.

Vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber die sogenannte dritte Welt der Buddhaisten, als Fort-

setzung der Abhandlungen ueber die Lehren des Buddhaismus. Gelesen den 21. Decem-

ber 1831, In: Mémoires de I’Académie impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixiéme sé-

rie, Bd. 2 (1834), S. 1-39, hier S. 1.

315 So z.B. bei Friedrich Creuzer in der dritten Auflage (1836/37) seiner Symbolik und My-
thologie der alten Volker im VI. Nachtrag zu den Religionen Indiens (,Ein Blick auf den
Buddhismus®), vgl. Creuzer 1990, S. 552-570. Besonders gilt es in diesem Zusammen-
hang auch auf Arthur Schopenhauers Rezeption von Schmidts Werken zu verweisen
(s.u.). Fir eine ausfithrliche russische Zusammenfassung der ersten vier Abhandlungen
siche Neverov, Ja.: ,,Obozrenie trudov Imperatorskoj sanktpeterburgskoj akademii nauk,
s 1827 po 1833 god*. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvestenija 1 (1834), Otd. III,
S.217-251, 378-41S5, hier S.378-392. Die zweiteiligen Grundlebren des Buddhaismus er-
schienen in einer ebenfalls zweiteiligen russischen Kurzversion im ersten Band der
Sammlung der Vortrige an der Akademie. Das Inhaltsverzeichnis ordnet diese Texte
zwar Schmidt selbst zu, ihre Lektiire erweckt allerdings eher den Eindruck, dass ein an-
derer (nicht genannter) Autor das deutsche Original auf Russisch zusammengefasst hat,
spricht der Text doch von ,Herrn Schmidt® in der dritten Person. Vgl. Smit, Ja.: ,O ne-
kotorych osnovnych polozenijach buddizma®, Teile 1 und 2. In: C%‘enz]kz Imperatorskoj
akademii nauk v Sanktpeterburge za 1829 1 1830 gody 1 (1831), S. 40-51.

514

218

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nene Beitrage Budda und Buddism im siebten Band des EL. Sie konnen vor dem
Hintergrund des in diesen Jahren geschriebenen Buddhismus-Zyklus als dessen
Kurzfassung gelesen werden, wie gleich zu sehen sein wird. Auflerdem handelt
es sich um einen der wenigen Fille, in denen Texte Schmidts nur in russischer
Version publiziert sind.5'¢ Diese beiden alphabetisch unmittelbar aufeinander
folgenden Artikel mit einer Lange von zusammengenommen etwa neun Spal-
ten reprasentieren somit in konziser Form Schmidts Buddhismusverstindnis
und ihre Lektiire im Vergleich mit den ausfihrlicheren deutschen Vorlagen
vermag Schmidt als Forscher herauszustellen, der seine Quellen zwar aus dem
Spezialgebiet der Mongolen- und Tibetkunde bezieht, davon abgesehen aber
ein grundsatzliches allgemeines Interesse am Buddhismus offenbart, das in die-
sem Kontext den philologischen Spezialfragen vorangeht.5!7

Zu Beginn des Artikels Buddism definiert Schmidt den Buddhismus, fir den
er neben dem ,,Glauben Buddhas® (vera Buddy) wie andere Zeitgenossen noch
das Synonym des ,dalai-lamaschen Glaubens® (vera dalaj-lamskaja) angibt, als
weine der asiatischen religiosen Lehren, die gemafS den glaubwirdigsten Anga-
ben ungefihr 1000 Jahre v. Chr. in Indien entstanden ist“ (,,01H0 U3 A3HaTCKuX
PEIUTNO3HBIX yquHﬁ, KOTOpOEC, I10 HOCTOBepHeﬁHjHM IIOKa3aHusAM, BO3HHKIIO B
WNHmun okoso Teicsun et 1o P. X.€).518 Nach einer Diskussion alternativer Da-
tierungen und der Beeinflussung durch den Brahmanismus charakterisiert
Schmidt den Buddhismus weiter als eines der altesten existierenden Religions-
systeme und gibt die Zahl der Buddhisten in Asien mit 200 Millionen an. Er
betont dabei explizit, dass diese trotz Differenzen in der Auslegung einiger
Dogmen, Rituale und ,lokaler Brauche® und der daraus resultierenden Aufspal-
tung in verschiedene ,Sekten“ im Grunde ein und derselben Lehre anhin-
gen.’'” Im Anschluss an diese allgemeinverstandliche historische Einfihrung

516 In der St. Petersburger Filiale des Archivs der Akademie der Wissenschaften lagern ins-
gesamt 49 Dokumente aus dem Nachlass Schmidts oder mit Bezug auf ihn. Sie konnten
wihrend der Erstellung der vorliegenden Studie nicht konsultiert werden. Wie aus dem
online verfigbaren Inventar der Archivalien hervorgeht, umfasst die Sammlung einer-
seits Manuskripte publizierter Schriften Schmidts, andererseits auch unveréffentlichtes
Material. Zwei Dokumente konnten gemafy Beschreibung die deutschen Manuskripte
von Schmidts EL-Artikeln Budda und Buddism sein: , Titelloser Artikel tiber die Grund-
lehre des Buddhismus. In deutscher Sprache“ (,Crares Ge3 3armaBus 006 OCHOBHOM
yuennu Oymsma. Ha nemerxom sisbike”); ,Anmerkungen zu Buddha. In deutscher Spra-
che® (,3amerkn o Bynne. Ha Hemenkom s3bike). Vgl. Sanke-Peterburgskij filial Archiva
RAN, Fond 785 (Smidc, Jakov Ivanovic), Opis’ I, Nr. 6 u. 10; einsehbar unter: http://isar
an.ru/?q=ru/opis&guid=0C71854A-59F0-129E-543F-A113E61940E1&ida=2 (letzter
Zugriff: 23.12.2019).

Der dritte lingere Beitrag Schmidts zum EL ist wissenschaftsgeschichtlicher Natur und
behandelt die ,Asiatischen Gesellschaften und Museen® (Bd. 1, S.283-285). Dazu
kommt ein kurzer Eintrag zum mongolischen Begriff Ajmak im selben Band (S. 305),
vgl. hierzu Walravens 2005, S. 62.

318 EL,Bd.7,S.245.

19 vgl. ebd.

517

219

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entwickelt der Text unvermittelt einen hohen inhaltlichen Komplexitatsgrad,
wenn er dazu Gbergeht, den Kern der buddhistischen Lehre aus der Kosmolo-
gie heraus zu entfalten. Als Grundlage des ,Religionsgebaudes® (religioznoe zda-
nie) benennt Schmidt dabei den Dualismus von Geist und Materie und er fihrt
den fir die weitere Argumentation relevanten, komplexen, von ihm kosmolo-
gisch verstandenen Dhjana-Begrift>?° in medias res ein:

,Je fir sich genommen sind Geist und Materie einander vollig gegensatzlich und der
Geist kann nie ein Bestandteil der Materie sein; hingegen ist der unfreie Geist bis zur
Erlangung seiner Freiheit ein untrennbarer Begleiter der Materie und vermittels ihrer
Verbindung bildet sich das Universum. Uber den erhabenen Buddha-Dhjinas, oder stu-
fenweise ansteigenden Himmeln, zu denen allein der freie Geist Zugang hat, befindet
sich noch ein Dhjdna, oder Himmel, genannt Lichtreich: Dort halt sich der unfreie, der
Moglichkeit weiteren Aufstiegs beraubte Geist auf, zusammen mit dem allerfeinsten
Element der Materie, dem in volliger Abstraktion begriffenen Licht.*

»Camu 1o cebe, AyX W MaTepHsi COBEPIICHHO MPOTHUBOIOJIOKHBI JAPYT JPYTY, U HUKOT/AA
JIyX HE MOXKET ObITh COCTABHOIO YaCThIO MAaTEPUH; OJJHAKO X HECBOOOHBIN IyX, 10 JOCTH-
JKEHUs CBOCH CBOOO/BI, €CTh HEPA3NyUHbIH CIYTHUK MaTEpHH, H IOCPEICTBOM HX COH0O3a
oOpasyercst BceneHHas. Han Bicokumu byooa-0snamu, UM MOCTENIEHHO BO3BBIMIAOIIN-
MHCsl HeOecaMu, B KOTOPBIE OJJMH TOJILKO CBOOOJHBIH JIyX MMEET JOCTYII, HaXOANUTCS ellle
OJIHa OsHa, WK He0O, HA3bIBAEMOE CHIPAHOIO C6ema: TaM, HECBOOOIHBIH, JTUIICHHBII BO3-
MOJKHOCTH TIOJJHUMAThCS BBIIIE, TyX MPeObIBACT BMECTE ¢ TOHYANIICIO CTUXHUECI0 MAaTePUH,
CBETOM, TIOCTHUIAEMBIM B COBEPIICHHO#H OTBIeUeHHOCTH, 32!

Aus weiteren Ausfihrungen tber den Bau der Welt und deren verschiedene
hierarchische Spharen leitet sich nun die Seelenwanderung ab:

»Auf diese Weise unterliegen alle Wesen des aus dem Dhjina des Lichts emanierten
Universums, von den hochsten Luftgdttern bis zu den widerwirtigsten Ungeheuern
der Holle, dem bestindigen Wogen der Metempsychose (der Seelenwanderung), denn
alle sind sie aufgrund der engen Vereinigung mit der Materie mehr oder weniger der
Sinnlichkeit und ihren verderblichen Folgen unterworfen. Die Geister/Geist-Teile die-
ses Bereichs, die in den verschiedenen Formen der Materie eingeschlossen sind, kon-
nen, solange sie nicht durch die hochste Erkenntnis der Nichtigkeit dieser Formen und
die sich infolgedessen mehrenden Tugenden die Freiheit erlangen, ihre Hiille nur inso-
fern von sich abstreifen, als sie sich sogleich mit einer neuen bekleiden, und zwar, ent-
sprechend ihren Taten, mit einer besseren oder einer schlechteren.”

» [aKUM 00pa30M BCE CYIIECTBA BCEJICHHOM, UCTEKIICH U3 OsiHbl CBETA, HAYMHAS C BBICIITHX
BO3JIyIIHBIX OOTOB JI0 THYCHEHIIINX YyJIOBUII aJia, MOJIeKAT OCCIPEPHIBHOMY BOJTHCHHUEO
METeMITCHX03a (IepecesieHnst IyIi), IIOTOMY YTO BCe OHH 0O0Jiee MIIH MEHee MOBEPKEHBI
YyBCTBEHHOCTH U TAryOHBIM €€ MOCIEICTBUSIM OT TECHOTO COSIUHEHHUS ¢ MaTepuero. Jly-
XM ITOW 00JIaCTH, 3aK/TIOYEHHBIC B Pa3INYHbIX (JOpMaxX MaTepHu, MOKY/Aa BHICIIMM TTO3HA-
HUEM HUYTOXKECTBA 3TUX (bOpM )5 yBeJ’lH'—lI/lBa}OLLII/IMPICﬂ OTTOTO ﬂO6pO}1€TCJ’IﬂMI/I HE JOCTUI-

320 Die verwendete Umschrift Dhjana fiir russ. djana (Sankr. dhyina: Meditation, Versen-
kungsmethode) entspricht Schmidts deutscher Verwendung.
521 Ehd. (Hervorhebungen im Original).

220

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HYT CBOOOJIBI, MOTYT CIIOXHTh ¢ ce0s1 000JI0UKY CBOIO TOJBKO C TE€M, YTOOBI TOTYaC 00-
JIeUbCsl B HOBYIO, H, CMOTPSI [0 MX AGHCTBUAM, B IyUINyIO MM XYIIYE0. 522

In der Konsequenz dieser Vorstellung betont Schmidt, die Buddhisten begrif-
fen die Welt nicht als Schopfung eines allmachtigen gottlichen Wesens, son-
dern als verbrecherisches Werk der unfreien, der Materie verhafteten Geister/
Geist-Teile (duchi), weswegen eines der wichtigsten Dogmen des Buddhismus
darin bestehe, dass sich die ,erwachte Erkenntnis des Geistes“ (probuzdennoe
poznanie ducha) durch Uberwindung feindlicher ,Gefihlsumstande® (Cuvstven-
nye obstojatel’stva), ,feuriger Leidenschaften® (pylkie strasti) und ,ungestimen
Handelns® (bujnaja dejatel’nost’) aus der Materie zu befreien suche. Schmidt be-
schreibt im Weiteren den durch diesen Befreiungsvorgang angetriebenen stan-
digen Ablauf von Vernichtung und Neuentstehung der Welt, wobei sich in der
Zwischenphase alles Verbliebene im Dhjina des Lichts konzentriere. In diesem
sich uber unermessliche Zeitraiume vollziehenden Zyklus konne sich eine im-
mer groflere Zahl von Geistern/Geist-Teilen endgiltig befreien und in die ,,Ur-
weisheit® (pervonacal’nyj razum) eingehen, sodass schlieflich die ganze riesige
Zahl der unfreien Geister/Geist-Teile sich auflése und auch die bisher unzer-
storbaren Bereiche im Weltaufbau, das Dhjina des Lichts und die Dhjanas der
Offenbarung Buddhas, verschwanden, also nach einer abschlieSenden Weltzer-
storung nichts als die ,unergriindliche, hochste, in ihrer Einheit unbedingte
Urweisheit tbrig bleibe.523

Die Argumentation im Enzyklopadie-Artikel Budda bewegt sich in gleicher
Weise auf einem hohen Abstraktionsniveau. Die Bezeichnung ,,Buddha“ wird
zu Beginn als Sanskritwort mit der Bedeutung ,Weisheit, Erkenntnis® (mu-
drost’, poznanie) erklart (eigtl. ,der Erwachte®), welches auch den Begriff eines

522 Ebd., S. 246.

323 Vgl. ebd., 246f. Pervonaéal’nyj razum wird hier in Anlehnung am Schmidts deutsche Tex-
te als ,Urweisheit Gibersetzt. Deren Sprachgebrauch ist in dieser Hinsicht allerdings
nicht konsequent, sondern kennt auch Varianten wie ,,Urvernunft* oder ,Urintelli-
genz“. Vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,,Uber einige Grundlehren des Buddhaismus. Zweite
Abhandlung. Gelesen den 15. September 1830“. In: Mémoires de I’Académie impériale des
sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixieme série, Bd. 1 (1832), S.221-262, hier S. 259. Die Uber-
setzungsvariante ,Geist-Teile® fiir duchi lehnt sich an Schmidts deutsche Formulierun-
gen intellectuelle Theile®, ,Theile der Intelligenz® und ,Intelligenzen® an, die er im
Kontext der Darlegung des grundlegenden kosmologischen Geist-Materie-Dualismus
verwendet. Vgl. ebd., S. 223f. und Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber einige Grundlehren des
Buddhaismus. Erste Abhandlung. Gelesen den 9. December 1829%. In: Mémoires de 'Aca-
démie impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série, Bd. 1 (1832), S. 89-120, hier
S.99. Alternativ spricht Schmidt im gleichen Sinne von (zu erlésenden) ,,Geistern® wie
etwa in folgendem Beispiel: ,[...] es soll indess damit doch nur so viel gesagt seyn, dass
die Buddhalehre niemals aufhéren werde, so lange noch Geister zu erlésen sind.“
Schmidst, Isaak Jakob: ,Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Einwohnung
oder gleichmissigen Dauer. Gelesen den 10. October 1832%. In: Mémoires de I’Académie
impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixieme série, Bd. 2 (1834), S. 41-86, hier S. 80.
Vgl. aulerdem in Kap. 7.4 Kovalevskijs in den gleichen Kontext fallenden Ausdruck
»Geist-Teile“ (asticy ducha).

221

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»hochsten Wesens“ enthalte (ponjatie o verchovnom suscestve). Schmidt unter-
scheidet daraufhin eine abstrakte und eine relative Bedeutung (otvlecennyy smysl,
otnositel’nyj smysl) des Buddhabegriffs; im selben Zuge erklart er auch den im
Artikel ,Buddhismus“ verwendeten Ausdruck der ,Urweisheit:

,In der abstrakten [Bedeutung] muss man darunter eine Gottheit verstehen, die, als
hochste Urweisheit, nur in sich selbst aufserhalb alles Schopfenden und Geschaffenen
existiert; in der relativen Bedeutung reprisentiert sie dieselbe Urweisheit, aber nicht
mehr abgeschieden, sondern in der Offenbarung als Gottheit, die in der Schopfung
selbst mit dem Ziel der Errettung der darin eingeschlossenen Seelen handelt.”

»B OTBJICYCHHOM JIOJDKHO pa3yMeTh MOJ HHUM OO0KECTBO, KOTOpPOE, Oyaydd BEPXOBHBIM,
MepPBOHAYAIBLHBIM Pa3yMoM, CyHIECTBYET TOJNBKO B caMOM ceGe BHE BCErO TBOPSIIETO U
COTBOPEHHOT0; B OTHOCHTEIBHOM 3HAYCHUH, OHO H300pakaeT TOT K€ MMepBOHAYATBHBIN
Pa3ym, HO yXe He OT/eNbHO, & B OTKPOBEHUH, KaK 00)KECTBO, JACHCTBYIOIIEE B CAMOM TBO-
PEHHU K CIIACEHUIO 3aKII0UYEHHBIX B HEM nym.“524

In der abstrakten Bedeutung, so der Text weiter, sei zwar nur ein Buddha als
»unbedingte Einheit und Zentrum alles Geistigen“ denkbar, in der Offenba-
rung hingegen hange er von der Zeit und anderen Bedingungen ab und konne
so in vielen verschiedenen Erscheinungsweisen auftreten. Da die Buddhaoffen-
barung wiederum zweifach, also himmlischer oder irdischer Art sein konne, er-
geben sich zusammen mit dem abstrakten Buddhabegriff drei Buddhanaturen.
In seinen weiteren Ausfithrungen konzentriert sich Schmidt v.a. auf die Offen-
barungsbedeutung des Buddha, in der er die Grundlage des Religionssystems
des Buddhismus sieht.5> Auch in dieser Hinsicht verbleibt die Darstellung
weitgehend auf theoretisch-konzeptueller Ebene und geht z.B. auf den histori-
schen Buddha Sakyamuni nur insofern ein, als er als vierter erschienener Bud-
dha der gegenwirtigen, 1000 Buddhaerscheinungen umfassenden Weltperiode
benannt wird.>2¢

Was Schmidt 1836 fiir das EL als Essenz des Buddhismus in komplexer Spra-
che verdichtet, durfte, wie bereits angetont, im Wesentlichen auf seinen zwi-
schen 1829 und 1836 entstandenen deutschen Darstellungen beruhen. Die En-
zyklopadie-Artikel greifen verschiedene Punkte auf, die in diesen Abhandlun-
gen noch deutlich detaillierter behandelt werden. Dies zeigt etwa das Beispiel
der im EL in den Vordergrund geriickten Befreiung des Geistes (resp. der syno-
nym verwendeten Intelligenz) aus der Materie und dem Kreislauf der Wieder-
geburten. In diesem Zusammenhang benennt Schmidt im zweiteiligen Text
Uber die Grundlebren des Buddhaismus den Kerngehalt der buddhistischen Lehre
unter zusitzlichem Rickgriff auf die im EL abwesenden Begriffe des Sansdra
(Sanskrit: samsara) und Nirwdna (Sanskrit: nirvana):

S EL,Bd.7,S.243.
325 Vgl. ebd.
326 yagl. ebd., S. 244.

222

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Die Grundidee des Buddhaismus spricht sich in folgenden zwei kurzen Sitzen aus,
die man in den Schriften dieses Religionssystems an sehr vielen Stellen, wo sich nur
die Gelegenheit darbietet, wiederholt findet: Alle drei Welten sind leer, und: Sansdra und
Nirwina sind unverschieden. Diess will so viel sagen, dass ausser der in allen drei Welten
zerstreuten, ewigen, immateriellen — und daher nach materiellen Begriffen leeren — In-
telligenz nichts vorhanden ist, indem die Formen, mit welchen diese Intelligenz sich
verbinden kann, ihrer Dauerlosigkeit wegen fiir nichts und folglich fiir leer gelten. Da
nun Sansdra, oder der Kreislauf der gefangenen Intelligenz durch alle Stufen und Ge-
stalten der Materie, ein Ende nehmen muss, — da die zwar gefangene, aber dessen un-
geachtet allein eine Fortdauer habende Intelligenz endlich befreit wird und zu ihrem
Ursprunge zuriickkehrt: so ist der Feind dieser Intelligenz, der Sansdra, nur in sofern
scheinbar vom Nirwdna verschieden, als er sie vermittelst der Lockungen der Sinnen-
welt in seinen Banden verstrickt zu erhalten und ihr das Bewusstseyn, dass sie dem
Nirwdna angehore, zu rauben sucht. Mit dem Erwachen dieses Bewusstseyns strebt die
Intelligenz sich zu befreien, und tritt entweder stufenweise oder unmittelbar, je nach
dem Grade der erlangten Erkenntniss, in ihren eigenthimlichen Zustand, das
Nirwina; wobei der Sansdra, dem nur die Intelligenz ein scheinbares Daseyn verlieh, in
Nichts zurtickfallt.“5%7

Zumindest gewisse Formulierungen im EL lassen unmittelbar auf die deutsche
Vorlage schliefen. So liest sich das im russischen Text formulierte ,bestindige
Wogen der Metempsychose“ (,6ecnpepsiBHOE BOnHEHHE MeTemmcuxosa“) auf
Deutsch als ,bestindig wogendes Meer“ des Sansdra resp. des ,unaufhorlichen
Kreislaufs der Metempsychose®.528

Schmidts Sprachgebrauch weist auf den ersten Blick tiber weite Strecken das
Bemiithen um eine distanziert-wissenschaftliche Beschreibung aus — ein Um-
stand, der angesichts des biografischen Hintergrundes des Verfassers und seines
christlich-missionarischen Engagements zu betonen ist. Der Buddhismus hat
sich also nicht am Christentum oder europaischen Begriffen zu messen, son-
dern genieft aus sich heraus Giltigkeit. Dazu passt, dass Schmidt dort, wo er
religionskomparatistisch argumentiert, den Buddhismus keinem offenen Ver-
gleich mit dem Christentum aussetzt und ihn nur mit anderen nicht christli-
chen Religionen (resp. im Fall der Gnosis mit Stromungen, die er als ,,Secten®
vom eigentlichen Christentum abhebt) vergleicht.? Er verwahrt sich sogar ex-
plizit dagegen, ,die religiosen Denkarten des Orients in Europaische Darstel-
lungsweisen einzuzwingen“3? — eine Position, die ihn z.B. mit Bestuzev-Mar-
linskij verbindet (vgl. Kap. 5.5). Nur an wenigen Stellen urteilt Schmidt ausge-
sprochen tber den Buddhismus. So schatzt er ihn als bedeutenden Fortschritts-
und Zivilisierungsfaktor, der sich positiv auf viele Volker Asiens ausgewirkt ha-

327 Schmidt 1832b, S. 223 (Hervorhebungen im Original).

328 Vgl. Schmidt 1832a, S. 108.

329 Dies gilt fiir einen Vergleich der Lehren, also fiir den Schmidt hauptsichlich interessie-
renden Aspekt von Religion. Einen soziologischen Vergleich zwischen Buddhismus und
romisch-katholischem Christentum unternimmt er hingegen in Bezug auf die Macht
des Klerus, der ihm in beiden Fillen suspekt ist, vgl. Schmidt 1832b, S. 256-258.

339 Ebd., S. 259.

223

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

be, die sonst auf einer ,niedrigen Stufe der Cultur® stehen geblieben wiaren.
Eine negative Einschitzung erhalt jedoch die ,entartete Clerisey”, also die
Uberformung des ,,praktischen Buddhaismus als Volksreligion“ durch einen ei-
genniitzigen und herrschaftlichen Geistlichen-Stand.*3! Diese Bewertungen be-
ziehen sich auf den Buddhismus als sich in der Geschichte verindernde Religi-
on. Schmidt beansprucht hingegen ausdrticklich, den ,urspriinglichen®, ,wah-
ren“ und ,ichten Buddhaismus“ herauszuarbeiten und diesen gegen falsch ver-
standene oder unvollstindige Wiedergaben bei zeitgenossischen europaischen
Gelehrten wie Brian Hodgson oder Jean-Pierre Abel-Rémusat abzugrenzen.53?
In diesem Sinne ist sein Standpunkt latent nicht neutral, sondern verbindet
sich mit einer klaren Vorstellung, was als eigentlicher Buddhismus zu gelten
habe. Gerade auch die Tatsache, dass die Sprache in Bezug auf die Darstellung
der buddhistischen Lehre deskriptive Distanz anstrebt und dabei sptrbaren Re-
spekt vor deren philosophisch-religioser Komplexitit erkennen lasst, legt vor
dem Hintergrund des prononciert christlichen Selbstverstindnisses, das in der
Biografie zum Ausdruck gelangt, die Vermutung nahe, dass Schmidts Beschafti-
gung mit dem Buddhismus neben dem wissenschaftlichen Interesse zumindest
teilweise auch als Faszinationsgeschichte gelesen werden muss. So interpretiert,
stinde Schmidt mit seinem Anspruch, den Buddhismus in seiner urspriingli-
chen Gestalt erkennen zu wollen, zumindest in der Vorgeschichte eines spezifi-
schen europiischen Rezeptionsvorgangs, der (ausschlieflich) tiber das Medium
des Textes einen ,eigentlichen Buddhismus als europaische ,Lesereligion® (J.
Mohn) erfand. Belegt ist z.B. Schmidts Einfluss auf Arthur Schopenhauer, der
die zeitgendssische Buddhismusforschung intensiv zur Kenntnis nahm und das
daraus gewonnene Buddhismusverstindnis zur Bestatigung seiner eigenen Phi-
losophie postulierte. Hatte noch Hegel eine negative Sicht auf den Buddhismus
vertreten, so wertete ihn Schopenhauer positiv um und verlieh damit einer fas-
zinierten und religiGs interessierten Verarbeitung durch Intellektuelle entschei-

331 vgl. ebd., S.253-256. Beide Argumente — der Buddhismus als Katalysator der Kulturent-
wicklung und die negative Rolle der Priesterschaft — finden sich auch im EL-Artikel Bud-
dism (vgl. EL,Bd. 7,S.247).

532 Vgl. z.B. Schmidt 1832b, S. 221, Schmidt 1834a, S. 2, Schmidt 1832a, S. 118. Letztere Ab-
handlung setzt sich bspw. ausfiihrlich mit Hodgsons Forschungen auseinander.

224

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dende Impulse.53* Mit der Wirkung Schopenhauer’scher Ideen floss der von
Schmidt ausgegangene Rezeptionsimpetus wiederum zurtick nach Russland.’34

Wenn oben die Feststellung getroffen wurde, Schmidts Sprache operiere dis-
tanziert-beschreibend und nicht in einem christlich vorgeprigten Szenario, so
gilt es diese in einem zweiten Blick zu prazisieren und zu relativieren. Schmidt
verhilt sich dem Buddhismus gegeniiber insofern unvoreingenommen, als er
ihn als solchen gelten ldsst und seine Lehrsitze nicht verwirft, sondern nich-
tern rekonstruiert. Mancherorts zeigt sich allerdings deutlich, wie sehr die Per-
spektive doch durch den christlichen Hintergrund vermittelt wird. Zwei Aspek-
te, die aus den Artikeln des EL herausgelesen werden kénnen und die in den
deutschen Texten noch ausgiebiger erscheinen, vermogen dies zu verdeutli-
chen: Teleologie und die Gottesfrage. Im Lexikon-Eintrag Buddism deutet
Schmidt, wie gesehen, eine abschliefende Weltzerstorung an — eine Problema-
tik, die er aus seinem Traktat Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Ein-
wobnung oder gleichmdssigen Dauer importiert, wo er zwar einerseits zugesteht,
die buddhistischen Schriften liefen keinen Schluss tiber die vergangene und
zukiinftige Zahl der Weltzyklen (Kalpas) zu, andererseits aber die ihm zur Ver-
figung stehenden Informationen dahingehend interpretiert, dass ,eine dieser

333 Vgl. Zotz 2000, S.74f. Mohn, Jurgen: ,,,Von der gelesenen zur gelebten Religion‘. Die
Rezeption des Buddhismus in der deutschsprachigen Philosophie — Beispiele religioser
Optionen von Intellektuellen in der europiischen Religionsgeschichte des 19. und 20.
Jahrhunderts“. In: Koch, Anne (Hrsg.): Watchtower Religionswissenschaft. Standortbestim-
mungen im wissenschaftlichen Feld. Marburg: diagonal-Verlag 2007, S. 15-31, bes. S. 22-25.
Ders.: ,Der Buddhismus im Mahlstrom des europiischen Religionsvergleichs: Religions-
wissenschaftliche Anmerkungen zur semantischen und normativen Konstruktion einer
Fremdreligion®. In: Glasbrenner, Eva-Maria; Hackbarth-Johnson, Christian (Hrsg.): Ein-
bheit der Wirklichkeiten. Festschrift anldsslich des 60. Geburtstags von Michael von Briick.
Minchen: Manya Verlag 2009, S.376-404, bes. S.397-403. Schopenhauer zitiert in sei-
nem Hauptwerk Die Welt als Wille und Vorstellung mehrfach Werke Schmidts. Er war
der Ansicht, seine mit dem Buddhismus in Einklang stehende Philosophie eigenstindig
entwickelt zu haben, und er begriindet dies im 17. Kapitel des zweiten Bandes (Uber das
metaphysische Bediirfuis des Menschen) mit dem durftigen Forschungsstand beziiglich des
Buddhismus zum Zeitpunkt der Erstausgabe (1818). Wo er anschliefend auf die in den
darauffolgenden Jahren stark verbesserte Informationslage zu sprechen kommt, wird
Schmidt als wichtigster Beitriger genannt: , Erst seitdem ist nach und nach eine vollstin-
digere Kunde von dieser Religion zu uns gelangt, hauptsichlich durch die griindlichen
und lehrreichen Abhandlungen des verdienstvollen Petersburger Akademikus I. J.
Schmidt, in den Denkschriften seiner Akademie [...].“ Schopenhauer, Arthur: Die Welt
als Wille und Vorstellung, zweiter Band, erster Teilband (Ziircher Ausgabe, Werke in
zehn Banden, Band 3). Zirich: Diogenes 1977, S. 197 (Hervorhebung im Original).

So ist z.B. Lev Tolstojs Schopenhauer-Rezeption allgemein bekannt. Inwiefern der deut-
sche Philosoph auch Tolstojs Rezeption des Buddhismus beeinflusste, wird in der For-
schung diskutiert, ohne dass tGber allfallige ideelle Inspiration hinausreichende konkrete
Belege angefiihrt werden konnten. Deutlicher erkennbar ist hingegen Schopenhauers
Wirkung auf das Buddhismusverstindnis des weniger namhaften Schriftstellers Dmitrij
Mamin-Sibirjak (1852-1912). Vgl. hierzu Bernjukevi¢, T. V.: Buddizm v russkoj literature
konca XIX — nacala XX veka. Idei i reminiscencii. Sankt-Peterburg: Nestor-Istorija 2018,
S.8-32 u. 53-72.

534

225

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vernichtungen einmal die letzte seyn“ musse.’>’ In Verbindung mit der Gottes-
frage erweist sich die letzte Weltzerstorung in Schmidts Verstindnis als Telos
der Geschichte, denn sie bedeutet den Eingang des aus der Materie vollstaindig
befreiten Geistes in die Urweisheit, welcher er im EL-Artikel Budda und in an-
deren Texten die Gottesfunktion zuweist. Dass Schmidt letztlich also nicht oh-
ne Gott auskommt, veranschaulicht tiberdies seine emphatische Verteidigung
des Buddhismus gegen den Vorwurf des Atheismus am Schluss des zweiten
Traktats Ueber einige Grundlehren des Buddhaismus. Es handelt sich um eine Pas-
sage, die, bereinigt um die Nennung des Buddhismus resp. Buddhas sowie der
Nicht-Einwirkung der Gottheit auf die Erschaffung der Welt, mit Wortverwen-
dungen wie ,,Offenbarung®, ,,Schopfung®, ,menschwerdend®, ,,Geist“ oder ,er-
losen® ebenso gut einem christlichen Text entnommen sein konnte:

»Es kann alsdann der Buddhaismus, der eine gottliche Offenbarung der Urweisheit
oder Buddha’s im Himmel und auf Erden als Hauptlehre aufstellt, - ndmlich die Lehre
einer Offenbarung, welche zwar nicht schafft oder bleibend auf die Schopfung wirke,
aber menschwerdend den in dieser Schopfung verlorenen Keim des der Gottheit ver-
wandten, immateriellen und daher unsterblichen Geistes anzuziehen und aus dersel-
ben zu erlésen strebt — unmoglich mehr Atheismus genannt werden.“53¢

Noch ausgeprigter drangt sich die Gottesfrage in der letzten Abhandlung des
Buddhismus-Zyklus (Ueber das Mahdjina und Pradschna-Paramita der Bauddhen,
gelesen 1836) in den Vordergrund. Schmidt stellt hier die konkrete Frage ,was
und wo ist Gotr?“, mit der er ein in allen Kulturen zu findendes grundlegendes
anthropologisches Suchen nach einem letztbegriindenden, tiber den ,,menschli-
chen Organismus“ hinausreichenden ,,Stiitzpunct® meint und die er im Bud-
dhismus, den er in diesem Zusammenhang ausdriicklich positiv bewertet, mit
dem Eingehen in die als Gottheit bezeichnete ,abstracte Urintelligenz® beant-
wortet sicht. Mit Blick auf das in dieser Abhandlung untersuchte Mahdjina
(Mabayana) erfolge diese Verbindung mit der ,Gottheit in der Abstraction®
nach dem Durchgang durch die verschiedenen Tugend-Stufen der Pdramitas im
letzten Ubergang, dem Pradschnd-paramita (sankr. prajiaparamita), dem ,Jen-
seits der hochsten Weisheit” resp. dem ,,Jenseits aller Erkenntnis®.’3” Bezeich-
nend fiir Schmidts Riickbindung an christliche Kategorien ist schlieSlich auch

335 Vgl. Schmidt 1834b, S. 61f.

536 Schmidt 1832b, S. 259.

337 Vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,,Ueber das Mah4jina und Pradschni-Paramita der Bauddhen
(lu le 14 octobre 1836)“. In: Bulletin scientifique, publié par I'’Académie impériale des sci-
ences de Saint-Pétersbourg. Bd. 1, Nr. 19 (1836), S. 145-149, hier S. 145-147. Die hier zitier-
te Kurzversion der Abhandlung erschien noch im Jahr ihrer Lesung (1836). Die ausfiihr-
liche Version wurde erst vier Jahre spater im Druck herausgegeben. Deren groferer Um-
fang ergibt sich v.a. durch eine Zusammenfassung der vorangehenden Abhandlungen
und ein darin enthaltenes lingeres tibetisches Mahaydna-siitra im Original und in Uber-
setzung, vgl. Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber das Mahajana und Pradschni-Paramita der
Bauddhen (lu le 14 octobre 1836)“. In: Mémoires de I’Académie impériale des sciences de
Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série, Bd. 4 (1840), S. 123-228. Walravens datiert die ausfihrli-

226

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,machtige Liicke im System®, die er dem Buddhismus diagnostiziert. Diese
besteht fir ihn in der Unklarheit, woher die ,,Vielheit des Geistes“ in der Mate-
rie urspringlich stamme, wenn doch die ,abstracte Gottheit“ keinerlei Einfluss
auf die Schopfung habe und lediglich darauf hinwirke, den in der schon beste-
henden Materie eingeschlossenen Geist zu befreien. Schmidt kann also letztlich
nicht konsequent zyklisch denken, sondern muss die buddhistische Kosmolo-
gie — so wie er sie rekonstruiert — um ein zusatzliches, logisch notwendiges Ur-
prinzip erganzen. Er kommt deshalb nicht umhin anzunehmen, dass neben der
,Gottheit in der Abstraction“ auch immer schon die ,vom Lichte als Vehikel
umhillte Materie bestanden haben miisse.>3

Obwohl Schmidt zeitlebens sein Christentum beibehalten haben dirfte,
scheint der Buddhismus fir ihn zumindest christlicher Lehre nicht zu wider-
sprechen, ja an ein christlich inspiriertes Verstaindnis von Gott und Welt ak-
kommodierbar zu sein. Dieser Eindruck erhartet sich auch dort, wo Schmidyt,
wie im folgenden Unterkapitel dargestellt, religionskomparatistisch argumen-
tiert.

7.3 Gnosis und Naturansicht: Schmidt als vergleichender
Religionsforscher

Wenn sich in der oben angesprochenen Passage des Textes zum Mahdjina und
Pradschnd-Paramita die Gottesfrage unter der Annahme stellt, diese bilde einen
allgemeinen Wesenszug der Menschheit, so gibt dies einen ersten Hinweis da-
rauf, dass sich Schmidt tiber den Buddhismus hinaus auch mit generellen Reli-
gionsfragen beschiftigt, die meist auf einen Religionsvergleich (mit dem Bud-
dhismus) hinauslaufen. Schon seine erste groffe wissenschaftliche Veroffentli-
chung Forschungen im Gebiete der dlteren religiosen, politischen und literdrischen
Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Asiens weist entsprechende Stellen aus.5?”
Wie nun ein Blick in zwei weitere Publikationen exemplarisch verdeutlichen
soll, ist Schmidt nicht nur als Philologe und Buddhismusexperte zu verstehen,
sondern explizit auch als vergleichender Religionsforscher. Sein vorrangiges In-
teresse gilt dabei v.a. der Retrospektive in die Vergangenheit, wenngleich be-
tont werden muss, dass Schmidt gerade den Buddhismus auch als Religion der
Gegenwart versteht, indem er z.B. mehrfach auf die in Russland lebenden Bud-

che Abhandlung in seiner Bibliografie irrigerweise ins Jahr 1836, vgl. Walravens 2003,
S.63.

338 ygl. Schmidt 1836, S. 147f.

339 S0 z.B. in Form eines Vergleichs von Buddhismus und Zoroastrismus resp. von des letz-
teren Einfluss auf ersteren, vgl. Schmidt, Isaak Jakob: Forschungen im Gebiete der dlteren
religiosen, politischen und literdrischen Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Asiens, vorziiglich
der Mongolen und Tibeter. St. Petersburg: gedruckt bei Karl Kray 1824 / Leipzig: In Com-
mission bei Carl Cnobloch, S. 146ff.

227

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dhisten (die Kalmtcken und die Burjaten) verweist und dabei einen imperialen
Inkorporationsgestus (,Unterthanen und Schutzlinge des Russischen Reichs®)
dhnlich demjenigen vollzieht, wie er im anonymen Text Buddhistische Literatur
(vgl. Kap. 7.1) schon zu beobachten war.54

Indem Schmidt am Schluss seines EL-Artikels Buddism den Einfluss des Bud-
dhismus und anderer asiatischer Religionen auf die ,Irrlehren der gnostischen
Sekten® konstatiert,’*! gibt er einen verdeckten Literaturhinweis auf eine seiner
eigenen Schriften, namlich den 1828 erschienenen Traktat Ueber die Verwandt-
schaft der gnostisch-theosophischen Lebren mit den Religionssystemen des Orients, vor-
ziiglich dem Buddhaismus. Dieser Text setzt nicht unmittelbar mit einem Religi-
onsvergleich ein, sondern schickt einen Abschnitt voraus, der ein Religionsver-
standnis mit derselben Grundannahme zum Ausdruck bringt, wie sie spater in
die Abhandlung zum Mabhdjina und Pradschnd-Piramita (s.o.) eingeflossen ist.
Fur Schmidt hat Religion wesentlich mit einem ,unvertilgbaren® inneren Ge-
fihl zu tun, das den Menschen tiber seinen ,,gegenwartigen Standpunct® erhebt
und ihn zur Empfindung einer ,aussersinnlichen Intelligenz“ anregt. Nur teil-
weise fuhrt er dieses Gefiihl auf eine unmittelbare urspriingliche Gottesoffenba-
rung an die ersten Menschen zurtick, ebenso spielt ein dem Menschen von Na-
tur aus eignender ,Keim® resp. eine ,Anlage” eine tragende Rolle. Das Gottli-
che, d.h. die ,hochste Vorstellung®, die sich der Mensch davon machen kann,
fasst Schmidt als Metapher eines ewigen Lichts. Auf dieser grundsatzlichen
menschlichen Veranlagung sicht er alle Religionen aufbauen, wobei zuerst in
Asien als altester Kulturregion die urspriingliche Gottesoffenbarung in systema-
tische Formen umgesetzt worden sei. Zwei Hauptmerkmale, die sich jeweils
kulturspezifisch auspragen, attestiert Schmidt nun jedem ,lautern® Religions-
system: zum einen die Idee des ,innigen Verhiltnisses des Menschen zur Gott-
heit“, zum anderen die Idee einer von der Gottheit ,abziehenden“ Kraft oder
Machg, die die ,Verdunkelung® befoérdere und sich damit in einen Kampf mit
dem Licht und dessen ,,Urquell“ begebe.’*

Schmidts Auffassung der ,Lichtnatur Gottes® als Ursprung des Seienden be-
grindet mithin eine religiése Anschlussfahigkeit des Buddhismus, dem er als
kosmologisches Prinzip den ,Lichtraum® des ,zweiten Dhjina“ zuschreibt>+
(vgl. dazu oben im EL); sie legt aber auch den Grund zu einem Vergleich der
im Mittelabschnitt des Textes vorgestellten asiatischen Religionen (v.a. ,Brah-
manismus®, ,Buddhaismus®, ,Sorastrismus“) mit den Lehren verschiedener an-
tiker Philosophen und Theologen (Philo, Simon Magus, Karpokrates, Epipha-

340 vgl. Schmidt 1832a, S. 91 und EL, Bd. 7, S. 247.

41 vl  EL, Bd. 7, S. 247.

342 ygl. Schmidt, Isaak Jakob: Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-theosophischen Lebren mit
den Religionssystemen des Orients, vorziiglich dem Buddbaismus. Leipzig: Bei Carl Cnobloch
1828, S. 1-3.

343 Vgl. ebd., S. 1 u. 9 (Hervorhebung im Original).

228

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nes, Basilides und weitere), die hier alle unter den Sammelbegriff der Gnosis
vereinigt werden. Schmidts Argumentation zufolge schopfen die Gnostiker ihre
wichtigsten Ideen allesamt aus Indien, wobei als Verbindungsglied der ,,parsi-
sche Dualismus“ gedient haben konne. Der Vergleich beginnt schon bei der Be-
nennung selbst, indem Schmidt die griechische yvdoig (Erkenntnis, Einsicht)
direkt mit dem Sanskritwort Dschnina (jiiana) parallelisiert, das er im Fall des
Buddhismus als ,gesteigerte Erkenntniss® der Eitelkeit, Nichtigkeit und Leer-
heit alles Vorhandenen definiert.# Der inhaltliche Vergleich, der hier nicht im
Detail wiedergegeben werden kann, vollzieht sich tber Konzepte wie Vergeisti-
gung, Metempsychose, Emanation oder Urwesen. Vor allem in Letztgenanntem
sieht Schmidt den gemeinsamen Nenner aller Ausprigungen der Gnosis gege-
ben: Die Welt werde nicht als unmittelbare Schopfung des Urwesens begriffen,
sondern sei durch Emanation mittelbar entstanden und die mit der negativ ver-
standenen Materie in unheilvolle Verbindung geratenen ,Lichttheile® seien
durch einen Erlosungsprozess wieder dem Lichtreich zuzufithren.5# Wenn-
gleich er in der Gnosis viele Parallelen zum Buddhismus identifiziert, wertet
Schmidt letzteren eindeutig als moralisch hoherstehend und damit gewisserma-
Ben als ,echtere’ Gnosis.>#¢ In Anbetracht dessen lasst der offen formulierte
Schlusssatz gar den Gedanken einer christlich-buddhistischen Allianz in der Er-
kenntnis des gottlichen Lichts als mogliche Interpretation aufscheinen: ,,Zwar
giebt es seit langer Zeit in der Christenheit keine Gnostiker und gnostischen
Systeme mehr; ob es aber keine Gnosis mehr gebe, wenn auch nicht unter die-
sem Namen?“s4

Ein 1835 in der St. Petersburgischen Zeitung erschienener Aufsatz Uber die Na-
turansicht der alten Volker, der auch in russischer Ubersetzung vorliegt,’* zeigt
Schmidt abermals als Denker, der sich mit der Entstehung der Religion und
ithren verschiedenen Entwicklungsformen befasst. Der Ursprung der Religion
wird hier weniger in einem veranlagten Gefthl verortet, sondern in der Kon-
frontation mit der Umwelt, aus der eine ,rohe Naturansicht“ resultiert:

,Diese Ansicht ging nicht in tiefere Untersuchung ein: es war ihr nicht darum zu thun,
die Natur in ihren Urstoffen oder in einer Zergliederung der Wirkungen aus ihren Ur-
sachen zu erkennen, sondern sie hielt sich blos an die auflern in die Sinne fallenden
Erscheinungen der Natur, an ihre Wechselformen, an ihre bildenden und das Gebilde-
te wieder vernichtenden KraftiufSerungen, so wie an die wohlthitigen und verderbli-
chen Einflusse, die sie auf den belebten Organismus ausubte. Dieses alles mufSte im
entferntesten Alterthume, welches auch in geistiger Beziehung nicht anders als die
Kindheit des Menschengeschlechts angesehen werden kann, nothwendig die Vergotte-

544 Vgl. ebd., S. 11f. und 16.

345 vgl. ebd., S. 24.

346 Vgl. ebd., S. 20.

547 Ebd., S.25 (Hervorhebung im Original).

348 Smidt, Jakov: ,O vozzrenii drevnich na prirodu®. In: Zurnal Ministerstva narodnogo pros-
vestenija 4 (1834), Otd. II, S. 196-210.

229

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung der Naturkrifte zu Folge haben. Es ist daher der Naturdienst wohl mit Sicherheit

als der alteste religiose Cultus anzusehen, den der menschliche Geist sich gebildet
hat.«5%

Schmidt versteht diese unmittelbare Beziehung zur Natur nicht zuletzt als Ge-
gensatz zur menschlichen Erkenntnisfihigkeit in seiner Gegenwart, die un-
gleich hohere Einsicht in die Funktionsweise der Welt zur Verfiigung stelle. Be-
ginnend beim Ursprung der Religion skizziert er eine Entwicklungsabfolge der
»=Naturansicht“, deren geschichtsevolutioniare Logik in die moderne Wissen-
schaft mindet und nicht etwa in das Christentum, das in dem Aufsatz keine Er-
wihnung findet.

Klimatheoretisch argumentierend erkennt Schmidt in unwirtlichen Gebie-
ten und im unzuganglichen ,Innern Africa’s“ den Fetischismus als Verehrung
der Natur in den ,ausseren Formen®, d.h. noch nicht in ithren Wirkungen und
Kriften, als dominierende Religionsform. Wo es ein gunstigeres Klima und viel
,Volkerverkehr® erlaubte (z.B. bei den Indern, Phoniziern, Agyptern, Griechen,
Romern), habe sich der urspriingliche Naturdienst hingegen zu komplexeren
Formen weiterentwickelt, Naturkrifte reprasentierende Gottheiten ausgebildet
und eine ,Culturverfeinerung® vieler Volker bewirkt. Bei ,sinnigern Natio-
nen®, zu denen er die Griechen nur ansatzweise zahlt, sieht Schmidt auf nachs-
ter Stufe die abstraktere Idee einer die Materie schaffenden und die Natur be-
herrschenden Gottheit autkommen. Die Weltschopfung sei nun entweder als
aktive gottliche Schopfung bei Uberwindung der Naturgotter (,Hebraismus,
»Parsismus“) oder als passive Emanation aus einem gottlichen Urquell mit in
ithrer Bedeutung degradierten, aber beibehaltenen Naturgéttern (,Brahmanis-
mus®) vorgestellt worden.**® Wahrend kein Volk des Altertums es in der ,intel-
lectuellen Auffassung” der Natur so weit gebracht habe wie die pantheistischen
»Hindu®“, habe schliefflich der ,Buddhaismus“ in seiner Naturanschauung
durch einen strikten Dualismus von Geist und Materie alles Bisherige hinter
sich zuriickgelassen.’' Mit etwas ausfiihrlicheren Erlauterungen zu seinem Spe-
zialgebiet Buddhismus beendet Schmidt den Artikel, der zum Schluss allen be-
sprochenen Religionen, einschlieflich des Buddhismus, die moderne ,reine
wissenschaftliche Naturforschung® als nicht auf der Religion gegriindet gegen-
tberstellt.55

Die vorgestellten religionsvergleichenden Texte erhirten also noch einmal je
einen der Aspekte von Schmidts Zugangsweise, die zuvor die Analyse seiner
buddhologischen Texte herausgestellt hat. Zum einen pocht Schmidt auf einen
Primat nicht religiés gebundener Wissenschaft bei der Welterkenntnis und

34 Schmidt, Isaak Jakob: ,Uber die Naturansicht der alten Vélker. In: Walravens 2005,
S. 140-149, hier S. 142.

550 Vgl. ebd., S. 143f.

351 ygl. ebd., S. 144-146.

352 Vgl. ebd., S. 148f.

230

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konzipiert andererseits den Buddhismus in der Religionsgeschichte in einer
Weise, die ihn in die Nahe des Christentums riickt und ihn in einem letztlich
doch christlich inspirierten Verstindnis von Gott und Geschichte naturalisiert.

7.4 Kovalevskijs Kazaner Karriere

Wihrend Schmidt in St. Petersburg seinen Buddhismus-Zyklus erarbeitete,
schuf die Universitit Kazan’ einen Lehrstuhl fiir mongolische Philologie, der
mit Osip Kovalevskij (1801-1878, poln. Jozef Kowalewski) besetzt wurde. Der
gebirtige Pole studierte ab 1817 in Vilnius v.a. Geschichte und Altphilologie
bei Joachim Lelewel und Gottfried Groddeck, also in demselben akademischen
Umfeld wie sein fast gleichaltriger Namensvetter Osip Senkovskij. Kovalevskij
war von Beginn weg in den geheimen studentischen Vereinigungen der Filo-
maci und den daraus hervorgegangenen Filareci aktiv, die mit der polnischen
Nationalbewegung sympathisierten und 1823/24 staatlicher Repression ausge-
setzt waren. Zahlreiche ihrer Mitglieder hatten daraufhin Polen zu verlassen
und in einem anderen Teil des Reiches Wohnsitz zu nehmen. Diese Strafverset-
zung betraf auch Kovalevskij, der zustimmte, nach Kazan’ geschickt zu werden,
wo er orientalische Sprachen studieren sollte, um danach in den Staatsdienst
einzutreten. Ab Ende 1824 widmete er sich dort unter Anleitung Ibragim
Chal’fins, Franz Erdmanns und Aleksandr Kazem-Beks dem Erlernen des Tata-
rischen, Arabischen und Persischen. 1828 ergab sich dann die Moglichkeit ei-
nes mehrjahrigen Aufenthaltes in Sibirien zwecks Aneignung der mongoli-
schen Sprache, denn die Universitat plante die Einrichtung eines diesbezigli-
chen Lehrstuhls. Zusammen mit seinem Kommilitonen Aleksandr Popov er-
hielt Kovalevskij in Irkutsk Unterricht durch Aleksandr Igumnov (vgl. Kap.
7.1), der seine Schiler auch auf ethnografischen Exkursionen im Gebiet der
Burjaten instruierte. Zu Kovalevskijs Aufgaben zihlte aufferdem die Beschaf-
fung von Biichern und Manuskripten zuhanden der Universitit. Reisen nach
Urga (Ulan Bator) und Peking erginzten die Ausbildung. Nach der Riickkehr
im Jahr 1833 prifte Isaak Jakob Schmidt Kovalevskij und Popov und verlich
ihren erworbenen Mongolischkenntnissen sein Giitesiegel, sodass beide an der
Universitat Kazan’ eine Anstellung erhielten. Kovalevskijs Lehrstuhl fir Mon-
golistik gilt als erster seiner Art in Europa. In den darauffolgenden Jahren pu-
blizierte Kovalevskij verschiedene Arbeiten, die ihm akademischen Ruhm ein-
brachten, darunter eine mongolische Grammatik (1835), eine mongolische Ch-
restomathie (Mongol’skaja chrestomatija, 1836/37), ein Werk zur buddhistischen
Kosmologie (Buddijskaja kosmologija, 1835-37) und spater ein groffes Mongo-
lisch-Russisch-Franzosisch-Worterbuch  (1844-49). Eine Vollmitgliedschaft in
der St. Petersburger Akademie der Wissenschaften, deren korrespondierendes
Mitglied er seit 1837 war, wurde 1847 von Zar Nikolaj I. unterbunden — Kova-
levskij galt offenbar noch immer als politisch unzuverlassig. Gleichwohl wurde

231

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er ab 1855, nachdem die Kazaner Orientalistik-Abteilung nach St. Petersburg
transferiert worden war, fir einige Jahre Rektor der Universitat Kazan’, bis er
diesen Posten 1860 infolge von Studentenunruhen abgeben musste. Kovalevskij
lebte ab 1862 bis zu seinem Tod in Warschau, wo er Geschichte unterrichtete
und nicht mehr zu asiatischen Themen veroffentlichte, was u.a. damit zu tun
hatte, dass im Zuge des 1863 ausgebrochenen zweiten Polenaufstands gegen die
zaristische Herrschaft, wihrend dessen sich Kovalevskij dem Staat gegentber
loyal verhielt, seine Bibliothek und verschiedene seiner Manuskripte — u.a. eine
»Geschichte des Buddhismus® — zerstort wurden.’*3

Bereits nach Kazan’ tbersiedelt, befasste sich Kovalevskij nach wie vor auch
mit altphilologischen Studien: U.a. arbeitete er an einer Ubersetzung und Kom-
mentierung der Parallelbiografien Plutarchs. Sein eigenes Leben und Schaffen
aber weist ganz in diesem Plutarch’schen Sinne in mancher Hinsicht Gemein-
samkeiten mit demjenigen Schmidts auf. So waren sie beide nichtrussische Biir-
ger des Imperiums und aufgrund duflerer Umstande in ihrer Jugend zum Ver-
lassen der Heimat gezwungen. Kovalevskij wie Schmidt erwarben ihre Sprach-
kenntnisse nicht nur Gber Literatur, sondern auch auf Reisen in mongolisch-
sprachigen Gebieten und sie veroffentlichten je eine mongolische Grammatik
und ein Worterbuch. Es ist mithin von einer parallelen Etablierung der Mongo-
len-, Tibet- und Buddhismusforschung in Russland auszugehen — mit einem
weitgehend deutschsprachigen Strang in der Person Schmidts und einem rus-
sischsprachigen im Ausgang von Kovalevskij.>** Angesichts dieser Parallelitat
vermag es nicht zu erstaunen, dass neben Schmidt auch Kovalevskij einige auf
den Buddhismus bezogene Beitrige zum EL verfasst hat (die im hier gegebenen
Kontext inhaltlich allerdings weniger von Relevanz sind).’

553 zur Biografie Kovalevskijs vgl. Valeev, Ramil M.; Kulganek, Irina V.; Tulisow, Jerzy:
»Professor O.M. Kowalewski — Mongolian studies scholar, traveller and enlightener: His
biographical landmarks“. In: Acta Orientalia Vilnensia 10, Nr. 1-2 (2009), S.29-56 und
Schimmelpenninck van der Oye 2010, S. 111-11S5. Eine Aufzihlung der verbrannten Ma-
nuskripte findet sich bei Samov, G. F.: Professor O. M. Kovalevskij. Olerk Zizni i nauénoj
dejatel’nosti. Kazan’: Izdatel’stvo Kazanskogo universiteta 1983, S. 81f.

Schmidts Rolle wird im oben zitierten biografischen Uberblick zu Kovalevskij vollig
ignoriert resp. vermutlich aufgrund der deutschen Publikationssprache als auslandisch
eingeschatzt (,Professors Kowalewski and Popov became the founders of academic
Mongolian, Buryat and Kalmyk studies in Russia®, Valeev et al. 2009, S. 40). Schimmel-
penninck van der Oye 2010 und Ermakova (s. Fn.558) verkennen seine Bedeutung
ebenso.

Zagoskin spricht in seiner biografischen Skizze zu Kovalevskij von einer ,Reihe von Ar-
tikeln“ im EL, ohne diese konkret zu nennen. Vgl. Zagoskin, N. P. (Hrsg.): Biograficeskij
slovar’ professorov i prepodavatelej Imperatorskogo Kazanskogo universiteta: za sto let
(1804-1904), Bd. 1. Kazan’: Tipografija Imperatorskogo universiteta 1904, S. 234. Samov
geht ebenfalls davon aus, dass Kovalevskij eine groere Zahl von Artikeln verfasste, von
denen aufgrund des Publikationsabbruchs der Enzyklopadie nur zwei veroffentlicht
wurden. Kovalevskij habe aber die unveroffentlichten Beitrige in einer gesonderten
zweibédndigen Publikation herausgeben wollen. Die entsprechenden Manuskripte gin-
gen in Warschau durch einen Brand (s.o.) verloren, vgl. Samov 1983, S. 81f. Kovalevskijs

554

555

232

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T. Ermakova, eine Spezialistin fir die Geschichte der russischen Buddhis-
musforschung, diagnostiziert der heutigen Wahrnehmung Kovalevskijs das
gleiche Defizit, wie es oben in Bezug auf Schmidt konstatiert werden musste:
Er ist v.a. als philologischer Pionier bekannt und weniger als Religionsfor-
scher.’*¢ Ermakova betont demgegentber auf der Grundlage von Material zum
Sibirienaufenthalt, der Buddhistischen Kosmologie und v.a. den umfangreichen
Kommentaren in der Mongolischen Chrestomathie Kovalevskijs Werdegang als
Buddhologe. In letztgenanntem Werk erkennt sie ein fundiertes Wissen tber
den Buddhismus und die Grundlegung eines ,kulturologischen® Zugangs zur
Erforschung der mongolischen Sprache mithilfe schriftlicher buddhistischer
Originalquellen, attestiert der Beschreibungssprache aber einen unbewussten
Eurozentrismus, da christliche Kategorien wie die Dichotomien von Geist und
Materie oder Tugend und Siinde stellenweise die Begriffsbildung beeinflussen
wirden.’s” Dass sich dies bei Schmidt nicht anders verhilt, konnte bereits ge-
zeigt werden. Aufs Ganze hin betrachtet unterscheidet sich Kovalevskij in sei-
nem Buddhismusverstindnis nicht grundlegend von seinem Petersburger Pen-
dant, ja er zeigt sich vielmehr von Schmidt wesentlich beeinflusst, was Ermako-
va nur am Rande zur Kenntnis nimmt.’*® Insofern Kovalevskij wie Schmidt
einen starken Fokus auf die Darlegung der Weltkonzeption der Buddhisten
legt, erscheint es nur folgerichtig, dass er dessen Werke ausfiihrlich und stets
zustimmend in der Buddhistischen Kosmologie zu Wort kommen lasst. Schmidts
Schaffen erfiahrt dabei gewissermaflen eine Adelung als Kronung der bisherigen
buddhologischen Forschungsgeschichte: ,Infolge des wissenschaftlichen Wett-

Name taucht lediglich in der Mitarbeiterliste des 13. Bandes (1838) des EL auf. Eine
Durchsicht dieses Bandes kann zumindest drei namentlich gekennzeichnete Lemmata
identifizieren (Kovalevskijs Kiirzel lautet O. M. K.): GandZur, Gautama und Gelong. Wih-
rend der auf den Namen Buddhas bezogene Eintrag Gautama sehr kurz gefasst ist, er-
strecken sich die beiden anderen Artikel jeweils tiber drei Seiten. Kovalevskij handelt die
Geschichte, gegenwirtige Verbreitung und Verfiigbarkeit sowie die Struktur des tibeti-
schen Kanons GandZur (Kanjur, vgl. Fn. 507) ausfihrlich ab und bietet unter Gelong
einen ebenso eingehenden soziologischen Einblick in den buddhistischen Klerus tibe-
tisch-mongolischer Pragung. Beide Artikel stellen aufferdem auch den zeittypischen Be-
zug auf die einheimischen Buddhisten (,unsere Transbajkal-Burjaten®) her, vgl. S.266
und 449.

556 Vgl. Ermakova, T. V.: ,O. M. Kovalevskij kak religioved-buddolog®. In: Valeev, R. M.;
Kul’ganek, I. V. (Hrsg.): Mongoloved O. M. Kovalevskij: biografija i nasledie (1801-1878).
Kazan’: Alma-Lit 2004, S. 209-230, hier. S. 209.

357 Vgl. ebd., S. 221f.

358 Ermakova scheint kein Deutsch zu lesen und auch die tbersetzten Arbeiten Schmidts
nicht zu kennen. Ihre frithere Monografie zur Geschichte der russischen Buddhismus-
forschung, deren Hauptfokus auf der Zeit ab der Mitte des 19. Jahrhundert bis ins erste
Drittel des 20. Jahrhunderts liegt, erwahnt Schmidt zwar als Vorginger Kovalevskijs,
geht auf sein Buddhismusverstindnis aber nur sehr oberflichlich anhand von Neverovs
zeitgenossischer russischer Zusammenfassung (s. Fn. 515) ein und erkennt damit dessen
Komplexitat nicht, vgl. Ermakova, T. V.: Buddijskij mir glazami rossijskich issledovatelej
XIX - pervoy treti XX veka. Sankt-Peterburg: Nauka 1998, S. 12f. u. 20.

233

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

streits hat die Wahrheit triumphiert. Wir verdanken Herrn Schmidt die Ver-
vollstindigung des schwierigsten und wichtigsten Teils der buddhistischen Kos-
mologie® (,OT y4eHOro coctsi3aHus UCTHHA BocTopxkecTBoBana. I. IIIMuary MbI
00s13aHbl JIOMOJIHEHHEM CaMOi TpyaHeWmedl u BakHelmeld vactu bynnuiickoit
Kocmomorun®).5% Auch das Vorwort der Mongolischen Chrestomathie spricht
Schmidt groffe Anerkennung aus,’® die sich wiederum im Kommentarteil der
zweibdndigen Ausgabe in Form regelmafSiger Verweise niederschlagt. Sind es
in der Regel die bekannteren und ausfiihrlicheren deutschen Abhandlungen,
die als Referenz dienen, so wird in mindestens zwei Fillen auch ein direkter
Einfluss der fiir das EL geschriebenen Texte fassbar, denn Kovalevskij rekurriert
zur Erklarung der Bedeutung des Wortes ,,Buddha“ zweifach auf lingere russi-
sche Textstellen, die nicht von ihm selber stammen. Die entsprechenden Zitate
resp. Exzerpte sind als solche Schmidt zugeordnet, allerdings ohne Benennung
eines Werkes. Ein Vergleich mit dem EL-Artikel Budda ergibt diesen eindeutig
als Quelle. Kovalevskij zitiert den Text (auf den auch sein eigener EL-Artikel
GandZur verweist) Uber weite Strecken wortlich, kirzt teilweise oder fasst an ei-
nigen Stellen nahe am Originaltext zusammen.*¢! Damit ist nachgewiesen, dass
neben den deutschen Werken auch Schmidts auf russisch publizierte Texte eine
greifbare Wirkungsgeschichte entfaltet haben. Ein weiteres Beispiel aus einem
anderen Kontext bestitigt diesen Befund. In einer 1842 im Zurnal Ministerstva
narodnogo prosvescentja erschienenen Rezension zu einem anonymen Aufsatz
tber die Burjaten benennt der Autor — aufgrund des Inhaltsverzeichnisses ver-
mutlich Fedor Mencov — den ,,Glauben® der Burjaten als buddhistisch. Was da-
rauf als mehrzeilige Erklirung des Sanskritwortes ,Buddha“ folgt, erweist sich
als wortliche, nicht gekennzeichnete Ubernahme einiger Sitze aus Schmidts
EL-Artikeln Budda und Buddism. Mencovs Ruckgriff auf diese Texte ist, wie im
Fall Kovalevskijs, naheliegend, war doch auch er vormals als Mitarbeiter am EL
beteiligt.5¢?

Die Kosmologie als dem Ursprung nach philosophische Anschauung der
Welt, auf der Religion sekundir aufbaut, erhilt bei Kovalevskij deutlich den
Status einer Leitkategorie der Religionsforschung zugewiesen:

359 Kovalevskij, Osip: Buddijskaja kosmologija. Kazan’: V universitetskoj tipografii 1837,

S.12. Das hier in einer monografischen Ausgabe zitierte Werk erschien zuerst 1835-37
in den Ucennye zapiski der Kazaner Universitt.

Vgl. Kovalevskij, Osip: Mongol’skaja chrestomatija, 2 Bde. Kazan’: V universitetskoj tipo-
grafii 1836-37, hier Bd. 1, S. XIIL

361 Vgl. Kovalevskij 1836-37, Bd. 2, S. 510-512 und 524-526. Schmidts Originalstellen finden
sich im EL, Bd. 7, S. 243f. und 244f.

Mencov, F.: ,Obozrenie russkich gazet i zurnalov za vtoroe trechmesjadie 1842 goda (II.-
VIL). In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvescenija 35 (1842), Otd. VI, S. 250-312, hier
S.286f. Zu Mencov siche auch Kap. 3.1, Fn. 88 und Kap. 6.3, Fn. 439.

560

562

234

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»,Gemif§ ihrem Gehalt muss die Kosmologie zweifellos als altestes Zeugnis der Philoso-
phie angesehen werden, welches einen Kreis von Erkenntnissen und die Verstandes-
krafte eines einen Glauben austiibenden Volkes bestimmt.*

~Kocmororus, o cBoemy cozepikanmio, 663 COMHEHHs JOIDKHA TIOUMTATHCA JIPEBHEHIIIM
naMATHAKOM DUI0COGHH, ONPEEIAIOMUM KPYT I03HAHUI H YMCTBEHHbIE CHIIBI HAPOJIA,
HCTIOBE/TYIOIEr0 KaKyko-TH60 Bepy. “563

Vor dem Hintergrund dieser Ausgangslage begreift Kovalevskij den Buddhis-
mus als urspringlich ,philosophische Sekte®, die sich zur Religion erweitert
und nach der Vertreibung aus der indischen Heimat weitere Entwicklungen
durchlaufen habe. Er ist sich also zumindest an dieser Stelle bewusst, mit sei-
nem Schwerpunkt auf dem mongolisch-tibetischen Buddhismus eine spezifi-
sche Form dieser Religion zu beschreiben. Ebenso weist er den von ihm bear-
beiteten Buddhismus als in Biichern fixierte Normierung aus, die vom Volks-
glauben abweichen konne. Dies demonstriert er sogleich, wenn er von den ein-
leitenden Erklarungen zur eigentlichen Darlegung der buddhistischen Kosmo-
logie tibergeht. Befrage man einen beliebigen Burjaten oder Tungusen zum
wewigen Grund alles Sichtbaren®, so verweise dieser auf Buddha als schopferi-
sches Prinzip. In den buddhistischen Biichern hingegen sei nichts von einem
hochsten Wesen bekannt, welches das Sichtbare und Nichtsichtbare erschaffe.
An die Stelle eines allmachtigen Gottes traten dort die beiden ,,Urkrafte® (pervo-
nacal’nye sily) von Geist und Materie, aus denen die Welt hervorgehe, die sich
vervollkommne, zerstort werde und wieder entstehe.’¢* Was Kovalevskij daran
anschliefend als Grundlage der gesamten buddhistischen Kosmologie referiert,
weist er in den Fuffnoten als von Schmidt vorgedacht aus:

»Die Gegend des dreifachen Lichts [...] wird nach der Meinung der Buddhisten als
einstige Wohnstatt dieser beiden Krifte vor der Entstehung der Welt und der sie bevol-
kernden Wesen angesehen. Mit der Entwicklung alles Sichtbaren erscheinen die aus
der Einheit und der Ruhe herausgeldsten Geist-Teile, nachdem sie in die Materie ein-
gegangen sind, im Universum und kidmpfen, dort alle Geschopfe belebend, unablassig
gegen ihren Feind bis zu ihrer vollstindigen Befreiung aus seinen Fesseln und dem
Ubergang in ihre einstige Wohnstatt. Die Natur gelangt nach dem Verlust des sie bele-
benden Geistes zur Zerstdrung und lasst hinter sich bis zur zukinftigen Weltentste-
hung eine unbegrenzte Leere zuriick.”

»OO0JIaCTh TPOWCTBEHHOTO CBETA |...], IO MHEHHIO Bya/IucToB, moynTaeTcss MpeKHUM 00u-
TAJIUIIEM CHX JBYX CHII 0 00pa30BaHUsI MUPA U CYLIECTB OHbII Hacemstonmx. C pa3BUTH-
€M BCEIro BUAUMOI'O YaCTUILIbI uyxa, BprBaHHbIC M3 €IUHCTBA U IMOKO, O6H6KIJ_II/ICI> B MaTe-
PHIO SIBJISIFOTCSL BO BCEJICHHOM M, TaM OXKHBJIISISL BCE TBOPEHHUs, OCCIIPECTAHHO OOPIOTCS CO
CBOHM Bparom JI0 COBEPUICHHOTO OCBOOOXKIICHHUsS ceOsl M3 y3 €ro W Iepexoja B MpekHee
cBoe oburanumie. [Ipupo/a, TUIMBIIKCH OKUBISIFOLIEr0 OHYIO IyXa, MPUXOAUT B paspy-
IIIeHHe, OCTABIIAS Mo cebe GecrpenenbHyI0 MyCTOTY 10 OyIyIero Mupoo6pasoBanus. 565

563 Kovalevskij 1837b, S. 3.
se4 Vgl. ebd., S. 18f.
365 Ebd., S.19.

235

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Nihe dieser Formulierungen zu Schmidts Texten, besonders dem russi-
schen EL-Artikel Buddism, ist augenscheinlich. Auch die weiteren Ausfithrun-
gen zum grundlegenden Antagonismus von Geist und Materie als Basis des
»Systems der buddhistischen Kosmologie“ und zum Streben des Geistes nach
Befreiung aus der Materie stehen unter dem Einfluss Schmidts.’®¢ Am Schluss
der Darlegung der buddhistischen Kosmologie findet sich — eine weitere Ge-
meinsamkeit mit Schmidt — die Annahme eines Endes der Geschichte im Zuge
einer letzten Weltzerstorung.>¢

Hinsichtlich derjenigen Komponenten der buddhistischen Kosmologie und
Lehre, die Kovalevskij als die grundlegenden betrachtet, lasst sich also eine all-
gemeine Ubereinstimmung mit Schmidt feststellen, der zwar nicht die einzige,
aber doch die wichtigste Referenz darstellt. Kovalevskijs Leistung besteht dem-
nach nicht in erster Linie in der Entwicklung eines eigenstindigen Buddhis-
musverstandnisses, sondern in der Systematisierung und der an zusatzlichen
mongolischen und tibetischen Quellen gepriften Weiterbegrindung dessen,
was Schmidt schon ab den 1820er-Jahren als Essenz des ,,Buddhaismus® postu-
lierte. Wenn in oben zitierten Publikationen wie denjenigen Valeevs et al. und
Ermakovas Kovalevskij als Begriinder der ,einheimischen® Mongolistik und
Buddhologie gehandelt wird, so weist dies v.a. darauf hin, dass ,einheimisch®
(otelestvennyy) in diesem Fall offenbar mit ,russischsprachig® gleichgesetzt wird.
Dies ignoriert erstes die Tatsache, dass einige Texte Schmidts auch auf Russisch
erschienen sind, und verkennt zweitens die Multilingualitit einer imperialen
Konstellation. Wird diese Einschitzung also dahingehend reformuliert, dass
Kovalevskijs Werk den russischsprachigen russlindischen Buddhismusdiskurs we-
sentlich pragt, so gewinnt sie an historischer Plausibilitat.

Auf eine relevante Differenz mit Schmidt, die sich in der Buddbistischen Kos-
mologie abzeichnet, ist abschliefend hinzuweisen: Kovalevskij stellt sich im
Rahmen seiner Abhandlung die Gottesfrage nicht mit derjenigen Emphase, wie
sie. Schmidts Buddhismusverstindnis eignet. Sie ist andeutungsweise mitge-
dacht, wenn zu Beginn des Buches die Entstehung jeglicher Kosmologie als kul-
turspezifische Begriffserfassung Gottes/des Schopfers und des Universums/der
Schopfung eingefihrt wird, > sie dient jedoch nicht zur Charakterisierung der
Ureinheit des Geistes.’® An die Stelle Gottes setzt Kovalevskij das ,,unumstofli-
che Gesetz des Schicksals®, als Triebkraft der Weltentstehung gilt ihm der Fata-
lismus.57°

366 Vgl. ebd., S. 19-21.

367 Vgl. ebd., S. 165.

568 Vgl. ebd., S. 4.

569 Vgl. z.B. ebd., S. 22f.

370 vgl. ebd., S. 25 und 145f.

236

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7.5 Buddhbismusbegriff im Sprachlabor

Schmidts hauptsachlich auf Deutsch gedufSertes Buddhismusverstindnis hat
den beginnenden russlindischen Buddhismusdiskurs mafSgeblich beeinflusst.
Kovalevskij nimmt dieses auf und verstetigt es in seinen Kazaner Publikationen
in russischsprachiger Form. Eingedenk der zu Beginn des Kapitels erlauter-
ten ,Entdeckung’ des Buddhismus gilt es allerdings noch einmal zu betonen,
dass im hier in Betracht stehenden Zeitraum der Gegenstand ,Buddhismus‘ im
modernen Sinne einer ,Weltreligion‘ noch keineswegs durchgiangig etabliert ist
und dass von einer chronologischen Ablosung eines alteren durch ein neues
Modell nicht die Rede sein kann. Die Formierung des Gegenstandes, die durch
Schmidt und Kovalevskij entscheidend befordert wird, steht nach wie vor im
Prozess des Werdens und ereignet sich in einem Feld divergenter Konzepte und
Begriffe, die sich teilweise Gberlagern. Die oben in der Zeitschriften-Nachricht
Buddbistische Literatur angetroffene Gleichsetzung von ,buddhistisch“ und ,da-
lai-lamasch® zeigt in dieser Hinsicht mehr als nur ein Kuriosum an. Wie gese-
hen setzt auch ein profilierter Spezialist wie Schmidt im EL den Buddhismus
noch mit dem ,dalai-lamaschen Glauben® in eins (eindeutig obsolet sind fiir
ihn hingegen Bezeichnungen wie z.B. ,Sigemoni’sches Gesetz®, vgl. Kap. 7.1).
Dies mag nicht unbedingt seine eigene Position widerspiegeln,’’! sondern viel-
mehr als Konzession in einem Wissensfeld zu lesen sein, das diesen Begriff im-
mer noch mittragen muss, um diskursive Anschlussfahigkeit zu garantieren. So
kennt auch Senkovskijs Religionstypologie im Azzja-Artikel des ersten Bandes
des EL fir den Buddhismus das Synonym dalaj-lamskaja vera (vgl. Kap. 4.3),
ebenso wie Dzulijanis im siebten Band enthaltener Eintrag zu den Burjaten
(s.0. Kap. 7.1 sowie Kap. 8.2) und Kovalevskijs Text zum Gand<ur im dreizehn-
ten Band. Das im fiinfzehnten Band anonym erschienene Lemma Dalaj-Lama
beschrankt sich auf einen Satz, verweist weiter auf Buddizim und Tibet (nicht er-
schienen) und vollzieht dieselbe Gleichsetzung, indem es den Titelgeber als

571 Schmidt hat hierzu eigens einen kurzen Aufsatz verfasst, aus dem klar wird, dass fiir ihn

eigentlich der Buddhismusbegriff allein gentigt: ,,Es ist bekannt, dass die Tibetischen
und Mongolischen Volkerschaften, in Beziehung auf ihren religiosen Glauben, vor
nicht langer Zeit in Europa noch fast allgemein Lamaiten genannt wurden, und ihre Re-
ligion der Lamaismus; ja es gibt jetzt noch sonst unterrichtete Personen genug, die einen
wesentlichen Unterschied zwischen Buddhaismus und Lamaismus vermuthen. Der
Zweck dieser Abhandlung ist, die Nichtigkeit dieses gewdhnten Unterschiedes darzut-
hun und zugleich zu zeigen, in wiefern die Religion der Tibeter und Mongolen sich als
eine besondere Erscheinung in der Geschichte des Buddhaismus darstellt. Kaum néthig
scheint mir die Bemerkung, dass die Benennung Lamaismus rein Europaischer Erfin-
dung und in Asien nicht gekannt ist. Die Volker dieses Glaubens nennen sich ,Anhan-
ger der Lehre Buddha’s’, sind folglich, nach Europaischer Art sich auszudriicken, Bud-
dhaisten [...].“ Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber Lamaismus und die Bedeutungslosigkeit
dieser Benennung (gelesen den 16 Juni 1835)“. In: Bulletin scientifique, publié par
PAcadémie impériale des sciences de Saint-Pétersbourg. Bd. 1, Nr.2 (1836), S.11-14, hier
S. 11 (Hervorhebungen im Original).

237

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»geistigen Fuhrer aller asiatischen Buddhisten® bezeichnet.”? Insbesondere
Schmidts EL-Artikel, die tibers Ganze gesehen natiirlich prominent den Bud-
dhismusbegriff bevorzugen, konnen somit auch als Versuch verstanden wer-
den, den Diskurs auf einen neuen Oberbegriff einzuschworen.’”? Die konzeptu-
elle Jugendlichkeit des Buddhismus lasst sich tberdies an der noch nicht ver-
einheitlichten Terminologie auch dort ablesen, wo der Buddhismusbegriff
schon Verwendung findet. Die beiden Artikel des EL iibersetzen Schmidts deut-
schen ,Buddhaismus® mit buddism, wihrend Senkovskij in seiner Religionsty-
pologie Asiens den buddaizm als eine der Ausformungen des indischen Religi-
onssystems vorstellt. Bei Kovalevskij hingegen nimmt das Substantiv sowohl im
EL wie in seinen eigenstindigen Veroffentlichungen mit buddizm konsistent
diejenige Wortform an, die in der russischen Gegenwartssprache die gingige
ist. Eine terminologische Suchbewegung spiegelt sich auch in den einschlagi-
gen russischen Adjektiven, die buddaiceskij (Senkovskij), buddajskij (Schmidt im
EL, dort u.a. auch buddiceskij, dazu buddisticeskij in einer russischen Zusammen-
fassung von Werken Schmidtss74), budistskij (Bic¢urin)S75 oder in Ubereinstim-
mung mit den gegenwirtigen Formen buddijskyj (Kovalevskij) und buddistskj
(Schmidt im EL) lauten kénnen.

Publizierten Schmidt und Kovalevskij zeitlebens keine allgemeine Gesamt-
darstellung des Buddhismus, so durfte der Sinologe Vasilij Vasil’ev (1818-1900),
der in Kazan’ bei Kovalevskij studiert hatte, mit seiner 1857 veroffentlichten
Monografie Der Buddhismus, seine Dogmen, Geschichte und Literatur (Buddizm,
ego dogmaty, istorija 1 literatura) beanspruchen, das erste solche Werk in russi-
scher Sprache herausgegeben zu haben. In deutscher und franzosischer Uber-
setzung wurde es bald fir die westeuropaische Leserschaft zuginglich gemacht.
Vasil’ev, der seinen Gegenstand wie schon Kovalevskij mit den Wortformen der
Gegenwartssprache benennt (buddizm, buddijski), schreibt im unbescheidenen
Selbstvertrauen, sich allein auf seine Quellenstudien verlassen und auf die bis-
her erschienene Literatur zum Buddhismus verzichten zu konnen. Sogar in
denjenigen Fillen, in denen er mit Eugene Burnoufs beriithmt gewordener In-
troduction a Ihistoire du buddbisme indien (1844) ibereinstimme, sei er, betont er

572 Vgl. EL, Bd. 15, S. 307 (meine Hervorhebung, S.R.).

573 Wihrend der ,dalai-lamasche Glaube® im hier betrachteten Zeitraum langsam in den
Hintergrund tritt, setzt sich die Verwendung der von Schmidt kritisierten Wortschop-
fung ,Lamaismus“ bis in die Mongolistik der Gegenwart fort, vgl. hierzu kritisch Koll-
mar-Paulenz, Karénina: ,Zur européischen Rezeption der mongolischen autochthonen
Religion und des Buddhismus in der Mongolei“. In: Schalk, Peter; Deeg, Max; Freiber-
ger, Oliver; Kleine, Christoph (Hrsg.): Religion im Spiegelkabinett. Asiatische Religionsge-
schichte im Spannungsfeld zwischen Orientalismus und Okzidentalismus (Acta Universitatis
Upsaliensis, Historia Religionum 22). Uppsala: Uppsala Universitet 2003, S.243-288,
hier S. 273-275.

374 Vgl Smit 1831, S. 42, 47 u. 49.

575 Vgl. Bi¢urin, Nikita (Iakinf): Zapiski o Mongoliz, 2 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii Kar-
la Kraja 1828, hier Bd. 1, S. 196.

238

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Vorwort, unabhingig davon selber auf den entsprechenden Gedanken ge-
kommen. Er argumentiert damit, nebenbei bemerkt, gleich wie Schopenhauer,
der seiner Philosophie ebenfalls Originalitat zusprach, obwohl er sie als Uber-
einstimmung mit der Lehre des Buddhismus empfand (vgl. Kap. 7.2). Dariiber
hinaus verkiindet Vasil’ev seine Studie zur ersten Gesamtschau auf den Bud-
dhismus, die nicht mehr nur einen Teilaspekt, etwa die Kosmologie, bertick-
sichtige, so wie es die russischen und europaischen Gelehrten bis anhin bevor-
zugt hitten.5’¢ Mit ihrem Eingehen in die monografische Form einer Gesamt-
darstellung erreicht die in den zurtickliegenden Unterkapiteln geschilderte Her-
ausbildung des Wissensgegenstandes ,Buddhismus® auf programmatischer Ebe-
ne eine neue Stufe der Verfestigung. Vasil’ev an seinen einleitenden Worten zu
messen und zu prifen, ob sich seine Anspriiche bei genauerem Besehen als ge-
rechtfertigt herausstellen, verwiese aber bereits auf den Anfang einer neuen, an
anderer Stelle zu erzahlenden Geschichte.>”

7.6 Buddhismus im Dienst der Metafiktionalitdt: friihe
Literarisierungen bei Senkovskij und Sokolovskiy

Als Nareznyjs zu Beginn besprochener Roman Das schwarze Jahr, oder die Berg-
Fiirsten (Cernyj god, ili gorskie knjaz’ja) 1836 im Rahmen einer Werkausgabe in
zweiter Auflage erschien, musste sein Dalai-Lama-Bild denjenigen, die entspre-
chend informiert waren, schon als aus der Zeit gefallen gelten. Wie nun an-
hand der Beispiele Osip Senkovskijs und Vladimir Sokolovskijs zu sehen sein
wird, stand eine erweiterte Kenntnis des Buddhismus in den 1830er-Jahren des-
sen satirischer Literarisierung weiterhin nicht im Weg, doch waren dabei schon
mehr Referenzen auf den Wissensstand der Zeit zu tatigen, als es noch bei Na-
reznyj der Fall ist, um ein literarisch-ironisches Spiel mit Fiktions- und Authen-
tizitaitsanspruch legitimieren zu konnen. Beide Beispiele veranschaulichen, wie
literarische Texte wissenschaftliche Forschung aufgreifen und in eine Poetik des
Buddhismus tberfiihren, die zum einen literaturgeschichtlich eingeordnet wer-
den kann, zum anderen aber auch in wissensgeschichtlicher Perspektive die in
den vorangehenden Unterkapiteln behandelte Phase der Herausbildung des
modernen Buddhismusverstindnisses mitreprasentiert.

Osip Senkovskijs kurzzeitige Popularitat als literarischer Autor Baron Bram-
beus fillt literaturhistorisch betrachtet in eine Zeit der Hochkonjunktur von
Metafiktionalitat, also der literarischen Selbstreflexion des eigenen literarischen
Status. Brambeus’ Texte weisen dabei einen derart hohen metafiktionalen In-

376 Vgl. Vasil’ev, V.: Buddizm, ego dogmaty, istorija i literatura. Cast’ pervaja. Obscee obozrenie.
Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1857, S. Vf. und 1f.

377 Fiir einen allgemeinen Uberblick zur russischen Buddhismusforschung ab der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts sieche z.B. Ermakova 1998, zu Vasil’ev im Besonderen
S.152-156.

239

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tensititsgrad aus, dass sich gar die Frage stellt, so Thomas Grobs These, ob sie
als Parodie auf Metafiktionalitat und damit als ,Meta-Metafiktion“ zu lesen sei-
en.’’8 Neben kirzeren und langeren Erzahlungen, die im Verlauf der 1830er-
Jahre entstanden, sind insbesondere die 1833 mit groffem Erfolg veréffentlich-
ten Phantastischen Reisen des Baron Brambeus (Fantasticeskie putesestvija Barona
Brambeusa) zu dieser metafiktionalen Schaffensphase zu rechnen, welche Grob
an verschiedenen Beispielen im Detail aufarbeitet.’” Die bei Grob nicht bespro-
chene Erzahlung Die Abenteuer einer Revisions-Seele (PochoZdenija odnoj revizskoj
dusi), erschienen im zweiten Band des Almanachs Novosel’e (1834), fugt sich
nahtlos in diesen Kontext ein. Ihr metafiktionaler Charakter ergibt sich dabei
bereits aus der Genrezuweisung, die dem Text als ,,Ubersetzung aus dem Mon-
golischen® auf den ersten Blick ein wissenschaftliches Erscheinungsbild ver-
leiht, was ein wissenschaftsformiges Vorwort zusatzlich unterstreicht. Zugleich
zeichnet als Autor nicht der Orientalist Senkovskij, sondern der Literat Baron
Brambeus. Wie denn auch bei der Lektire schnell klar wird, handelt es sich
mitnichten um einen wissenschaftlichen, sondern um einen literarischen Text
mit einer doppelten Rahmenerzihlung und einer ausfithrlichen Binnenge-
schichte, der seinen satirischen Gehalt und seine metafiktionale Form in einem
buddhistisch impragnierten Setting entfaltet. Die ersten, der Form nach wissen-
schaftlichen Sitze des Vorwortes klingen offensichtlich an den terminologi-
schen Ubergangsbereich zwischen Buddhismusbegriff, ,,Dalai-Lama-Glauben®
und ,Sakyamuni-Glauben® an und setzen den zeittypischen Bezug auf ,einhei-
mische Buddhisten:

»Die Kalmticken sprechen, wie wohl allen, oder vielleicht auch nicht allen bekannt ist,
Mongolisch und sie iiben den Glauben Buddhas resp. Sekkjamunis aus, dessen Vorste-
her, der Dalai-Lama, in Lhasa, der Hauptstadt Tibets, residiert und dort in einem
prachtigen Palast mit zweiundzwanzig Etagen lebt. Die Anhinger Sekkjamunis glau-
ben an die Seelenwanderung, an die auch Pythagoras und viele kluge Leute glaubten.
Der wesentliche, herrschende Gedanke des dalai-lamaschen Glaubens besteht darin,
dass der Mensch mit allen Mitteln und Maffnahmen ,die Stinde‘ aus dem Univer-
sum ,tilgen® soll: Wenn alle Stinde ,getilgt® sein wird, wird die geschaffene Welt ihre
Vollkommenheit erlangen; die Erde, der Himmel, die Menschen und Gotter werden
sich zu einer Masse vereinigen, diese wird sich im ,Allervollkommensten’, d.h. §ekkja-
muni, auflésen und es wird das gliickselige Reich des Geistes anbrechen.®

»KalIMbIKH, KaK TO BCEM, a MOXKET-CTaTbCs, U HE BCEM U3BECTHO, FOBOPST [10-MOHIOJIBCKH,
n ucnoseayot Bepy byansl, win IllexkksmMyHn, KOTOpoi HaYaJIbHUK, Aanaif-tama, mpeosl-
BaeT B Xiacce, croauie TubOera, i )KUBET TaM B BEIMKOJICITHOM J[BA/IIATH-ABYX-3Ta)KHOM
nsopre. [Toknonankn IIekkaMyHH BEepyIOT B MEpECeNeHNe IyIl, B KOTOPOE BEPOBAIH U

378 Vgl. Grob 2017, S. 342f.

579 Vgl. ebd., S.343-372 und Grob, Thomas: ,Autormystifikation, Kommunikatives
Framing und gespaltener Diskurs. Baron Brambeus als ,postromantische metadiskursi-
ve Konstruktion®. In: Frank, Susi; Lachmann, Renate; Sasse, Sylvia; Schahadat, Scham-
ma; Schramm, Caroline (Hrsg.): Mystifikation — Autorschaft — Original. Tibingen: Gunter
Narr Verlag 2001, S. 107-34.

240

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[Mudarop, 1 MHOTHE YMHBIC JItOH. [ JTaBHAs, TOCIIOICTBYOIIAs MBICIb JTaJIaif-TaMCKOW Be-
PBI COCTOUT B TOM, YTO YEJIOBEK JOJDKEH BCEMHU CPEJICTBAMH M MEpaMH ,MCKOPEHSTh Ipex’
W3 BCEIICHHOM: KOT/a Bech Tpex OyneT ,MCKOPEHEH®, TOrJa CO3MaHHBI MHpP TOCTUTHET
CBOETO COBEPIICHCTBA; 3¢MJIs, HE0O, JIFOJM U OOTH COJBIOTCS B OJHY Maccy, OHa UCCAKHET
BO ,BcecoBepIlleHHEHmeM, To ecTh lllekksiMyHH, W HacTaHeT OIaKeHHOE IAPCTBO
21yxa.“sso

Die Seelenwanderung, die hier neben der Uberwindung der ,,Stinde“ diesen
»Glauben® charakterisiert, weist, wie sich zeigen wird, bereits auf das zentrale
Motiv der Erzahlung voraus. Was als ,Ubersetzung aus dem Mongolischen®
den Hauptanteil des Textes stellt, ordnet das Vorwort dem Genre des Schastra
(sankr. $astra) zu und erklart, dieses enthalte Legenden iber die Taten ,heiliger
Minner®, die sich um die , Tilgung der Stinde® verdient gemacht hatten. Der
Erzahler, der nun tber die Verwendung der 1. Pers. Sg. als Stimme erkennbar
wird und als Brambeus verstanden werden darf,58! dankt an dieser Stelle ,,unse-
rem bescheidenen Mongolologen Ja. I. 5. (,,ckpoMHOMy HamleMy MOHIOJONOTY
S. M. OL%) fir dessen Ermunterung und wohlwollende Unterstiitzung beim
Ubersetzen, denn er schreibt sich selbst nur ,schwache Kenntnisse“ der mongo-
lischen Sprache zu. Hinter dem Namenskiirzel ist unschwer Isaak Jakob
Schmidt in der russifizierten Namensvariante Jakov Ivanovi¢ Smidt zu erken-
nen, dessen Familienname tberdies bereits in der Werkausgabe von 1858 durch
eine Fuffnote des Herausgebers transparent gemacht wird. Dass diese Danksa-
gung keine bloRe Spielerei ist - es liegt hier keine echte Ubersetzung vor -, son-
dern wohl durchaus auch aufrichtig gemeint ist, wird sich noch erweisen, denn
die Kenntnis einiger der in der Erzihlung verwendeten Motive diirfte Senkovs-
kij in der Tat Schmidt verdanken. Zugleich verleiht die wissenschaftliche Auto-
ritat des Mongolenexperten der Ubersetzung — vorerst noch — den Anschein
von Authentizitit, wenngleich dem aufmerksamen Leser diese schon aufgrund
des Vorwortes als fragwiirdig erscheinen muss, behauptet der Erzahler doch,
die im vorliegenden Beispiel fir die kalmiickische Literatur reprisentierte
»mongolische Romantik® (mongol’skij romantizm) stehe zurzeit in Paris in gro-
Ber Mode.582

Die ,,Ubersetzung® des Schastra iiber die Seele des Lama Megedetaj-Korcin-Ugel-
Jukéi (Sastra o duse lamy Megedetaj-Korcin-Ugeljukéi), die nun auf das Vorwort
folgt, stellt sich wiederum nur als relative kurze Rahmenhandlung der ausfihr-

380 Senkovskij 1858, Bd. 3, S. 3. Der Text kennt iibrigens auch den Begriff Buddaizm, vgl.
S. 16.

Der Erzahler identifiziert sich auf der Textebene nicht direkt mit dem Autor Brambeus.
Wie weiter unten zu sehen sein wird, taucht der Name Brambeus gegen Schluss der Er-
zahlung aber in einer Weise auf, die eine Identifikation der Erzdhlinstanz mit Brambeus
nahelegt. In anderen literarischen Texten Senkovskijs, so z.B. den Phantastischen Reisen
des Baron Brambeus, ordnet sich das erzahlende Ich deutlicher dem Autorennamen
Brambeus zu.

382 Vgl. ebd., S. 4.

581

241

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen Binnengeschichte heraus. Der Erzahler dieser, nach dem Vorwort, zwei-
ten Rahmenhandlung, der einfache ,Stinder Mergen-Sain, berichtet, wie der
von Tibet her kommende heilige Lama Megedetaj-Korcin-Ugeljukdi eine Weile
im Gebiet der Kalmiicken wohltatig wirkt und dann den Wunsch verspiirt, die
Wanderungen kennenzulernen, die seine Seele vollzogen hat, bevor sie in sei-
nen Korper eingegangen ist. Er ersucht im Gebet Buddha um dieses Wissen. Als
ihm darauf im Schlaf Sakyamuni erscheint, kann er ihn davon tiberzeugen, die-
ser Bitte stattzugeben — vergeblich versucht Sakyamuni den Lama zu warnen,
dass ihn eine Kenntnis der vergangenen Seelenwanderungen nur betriben wer-
de. Noch wihrend der Lama schlift, beginnt seine Hand, angeleitet von der
Seele, deren vergangene Abenteuer aufzuschreiben. Der so entstandene Jarlyk
des gefihrlichen Wissens (Jarlyk opasnogo znanija) dient Mergen-Sain, dem Erzih-
ler der zweiten Rahmenhandlung, als Vorlage seines Schastra.’$3

Die nun einsetzende Binnengeschichte wird wiederum in der 1. Pers. Sg. aus
der Perspektive der Seele erzahlt. Diese befindet sich zusammen mit Millionen
anderer Seelen seit der Welterschaffung auf Vorrat in einem riesigen ,Seelen-
speicher* (kladovaja dus) im Inneren des Berges Elburdsch (E/’burd?), der vom
»groffen Gott“ Chormuzda mit seinen Tegri genannten Hilfsgottern regiert
wird. Eines Tages kindigt sich die Geburt eines unehelichen Sohnes des romi-
schen Kaisers an, dessen Korper Chormuzda nun die erzihlende Seele zuweist.
Spatestens wenn der Text bei dieser Gelegenheit erlautert, die Romer seien
einst ein fast so berthmtes Volk gewesen wie heute die Kalmiicken und ihre
Imperatoren hitten vermutlich an Machtfille dem Saratower Polizeivorsteher
in nichts nachgestanden, gibt sich die satirische Stofrichtung der ,Uber-
setzung® in aller Deutlichkeit zu erkennen. Die erste Verkorperung verbindet
sich fir die Seele mit einer Reihe von Unannehmlichkeiten, denn der mit ihrer
Ubermittlung beauftragte Tegri verrichtet seine Aufgabe nachlissig: Er passt sie
der Korpergrofle des Neugeborenen nicht an. Die Seele erweist sich daher als
viel zu grof8. Da dies leider kein Einzelfall sei, betont die Seele, gebe es auf der
Welt derart viele Dummkopfe. Dies trifft denn auch auf den unehelichen Sohn
des Kaisers zu, weshalb die Seele nach finfundfinfzig Jahren dessen erste Er-
krankung sogleich nutzt, ihn dem Tod zu tiberantworten, endlich der Enge sei-
nes Kopfes zu entfliehen und sich wieder zum Berg Elburdsch zu begeben, wo
sie Chormuzda um eine bessere Wiedergeburt bittet.5 Dieses Grundschema —
die Verschickung in einen neuen Korper und die Rickkehr zum Seelenberg —
wiederholt sich nun tber etwa sechzig Druckseiten der Erzahlung in stets neu-
en Variationen. Die Redundanz, die Grob zufolge Brambeus’ Prosa als Stilmit-
tel generell durchzieht,’® findet sich hier exemplarisch und in tberbordender

383 Vgl. ebd., S. 5-10. Jarlyk bezeichnet eine mongolische Textsorte fiir Erlasse oder Urkun-
den.

584 Vgl. ebd., S. 10-16.

385 Vgl. Grob 2017, S. 346.

242

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausfihrlichkeit abgebildet. Die Seele gelangt nacheinander z.B. in eine indi-
sche Eiche, einen berithmten Mann, verschiedene Tiere, einen Wissenschaftler,
einen Poeten, einen Ungliicklichen, einen Klugen oder einen alten Weisen, wo-
bei ihr stets komisch-absurde Geschehnisse widerfahren. Die Seele hegt den in-
nigen Wunsch, sich durch verdienstvolles Verhalten eine Hundegestalt zu ver-
dienen, denn diese, bekraftigt sie mehrfach, gelte als beste Wiedergeburt.’%¢ Als
ihr Chormuzda nach zahlreichen Abenteuern und Enttauschungen endlich die-
sen Wunsch erfiillen will, stellt sich wiederum Pech ein. Die Seele findet sich
aufs Neue in einem Menschen wieder, der sich als Nogaj-Chan, Anfiihrer der
Goldenen Horde der Mongolen, erweist, dessen Name ,Hund“ bedeutet.5¥
Nach Jahren der erfolgreichen Herrschaft stirbt der Chan und die Seele erwar-
tet abermals Chormuzdas Urteil. Dieser gibt sich milde und verspricht, tiber
eine weitere Beforderung nachzudenken. Bis dahin teilt er die Seele einem ein-
fachen russischen leibeigenen Bauern zu. Mit ihm lebt die Seele ein zwar ar-
mes, aber erfllltes Leben, das aber schlieSlich auf eine Schollenflucht hinaus-
lauft, die nicht mehr erzahlt wird.588

Damit erreicht die Binnenerzihlung Jarlyk des gefibriichen Wissens ihr Ende
und der Erzahler des Schastras resp. der zweiten Rahmenhandlung ergreift wie-
der das Wort. Er erklart den Namen des Jarlyk damit, dass er gehort habe, der
im Schlaf schreibende Lama Megedetaj-Kor¢in-Ugeljukei sei als vermeintlich
fluchtiger Leibeigener verhaftet worden, da ein Ubersetzer den von der Seele
verfassten Text falsch verstanden habe. Der Erzihler weif§ nun allerdings, dass
diese Version in einem anderen Schastra angezweifelt und als blofe ,Erfindung
des Lama Brambeus® (,Bbinymka snamel bpambeyca“) abgetan werde.’® Dieses
zweite, dem Verfasser Tergin-Arslan zugeschriebene Schastra ist inhaltlich als
Verlingerung der Binnengeschichte zu verstehen; es steht in der Hierarchie der
Erzihlebenen also auf gleicher Stufe wie der Jarlyk des gefibrlichen Wissens, un-
terwandert die Abstufung aber zugleich, indem die Figur des Brambeus — ei-
gentlich der Erzahler des Vorwortes resp. der angebliche Ubersetzter aus dem
Mongolischen — nun plotzlich auf anderer Ebene erscheint, um als Liigner da-
zustehen und somit die Glaubwiirdigkeit der ganzen Erzihlung zu hinterfra-
gen. Tergin-Arslans Schastra bietet zwar eine alternative Erklarung, wieso der
Jarlyk getahrliches Wissen enthalte, diese lauft aber auch auf die Feststellung hi-
naus, die Gefahrlichkeit des Schriftstiickes bestehe darin, zu vollig sinnverzer-
renden Falschiibersetzungen durch inkompetente Ubersetzer anzuregen 5%

Alle formalen Charakteristika wie Verschachtelung, Redundanz, Formlosig-
keit, Sprunghaftigkeit, Assoziativitit, Zerfahrenheit des Plots, Unzuverlassigkeit

386 ygl. Senkovskij 1858, Bd. 3, S. 17, 24, 46.
387 Vgl. ebd., S. 70-75.

588 Vgl. ebd., S. 75f.

589 Vgl. ebd., S.77.

590 ygl. ebd., . 77f.

243

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Erzahlers oder Verwirrung um das Genre, die Grob anhand anderer Beispie-
le als fiir die Brambeus-Texte typisch erkennt, treffen auch auf die Erzihlung
Die Abenteuer einer Revisions-Seele zu. Die uneindeutige Position des Textes ge-
genuber seiner Authentizitit zieht den Wahrheitsgehalt verschiedener Textsor-
ten — Wissenschaft, Literatur, religiose Texte — in Zweifel. So dekonstruiert
Brambeus eigentlich bereits im Vorwort seine eigene Ubersetzung, indem er
verrat, nur schlecht Mongolisch zu beherrschen, beruft sich zugleich aber auf
die Authentizitit verburgende Autoritit des Wissenschaftlers Schmidt. Als Er-
zahlstimme verschwindet Brambeus mit dem Beginn des Schastra, allerdings
meldet er sich in der Binnenerzihlung mehrfach paratextlich tber FufSnoten zu
Wort, um z.B. die Leserschaft zu ermahnen, nicht daran zu zweifeln, dass hier
eine wortliche Ubersetzung aus dem Mongolischen vorliege.?! Dieser Bekrafti-
gung widersprechen wiederum in der Erganzung zur Binnengeschichte die Ent-
larvung des ,Lama Brambeus“ als Ligner und die konstatierte Gefihrlichkeit
falscher Ubersetzungen.

Indem sich die ,,Ubersetzung aus dem Mongolischen® insgesamt als reine
Fiktion erweist, die keine reale Vorlage tibertragt, greift sie ein Thema der ein
Jahr zuvor erschienenen Erzihlung Eine wissenschafiliche Reise zur Bireninsel
(Ucenoe putesestvie na Medvezij Ostrov) aus den Phantastischen Reisen auf, in der
die durch Brambeus angefertigte Ubersetzung von an einer sibirischen Hohlen-
wand gefundenen agyptischen Hieroglyphen die ausladende, in der Zeit vor
der Sintflut spielende Binnengeschichte darstellt. Die Inschrift, die Brambeus
und dem ihn begleitenden deutschen Wissenschaftler zuerst als sensationelle
Entdeckung gilt, wird zum Schluss als blof zufillige Gesteinsbildung in Form
kristallisierter Stalagmiten und damit als inhaltslos entzaubert; Brambeus’
Ubersetzung bleibt nicht mehr als ein Produkt der Phantasie.’*2

Nebst einer Interpretation als Reflexion tiber Wahrheitsgehalt und Authenti-
zitat von Texten und die Vertrauenswiirdigkeit von Ubersetzungen lesen sich
Die Abenteuer einer Revisions-Seele zusatzlich auch als Satire auf Birokratie
(Chormuzda gebietet tiber einen Verwaltungsapparat zur Organisation der See-
lenwanderung), die Rangtabelle (die Seele strebt nach sozialem Aufstieg), den
Wissenschafts- und Literaturbetrieb oder, Gogol’ vorausnehmend, auf das zeit-
genossische System zur Administration der leibeigenen ,Seelen® durch periodi-
sche Zihlungen (,Revisionen®). Der Titel der Erzahlung deutet letzteres schon
an, zudem fihrt Chormuzda ein Revisionsregister (revidskaja skazka) aller See-
len des Universums®3 und die erzahlende Seele nimmt zum Schluss den Kor-
per eines flichtigen russischen Bauern an.

591 Vgl. ebd., S. 15.

392 Vgl. fiir eine ausfiihrliche Analyse dieser Erzihlung Grob 2017, S. 363-369.

393 Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 3, S.68. Die Toten Seelen weisen bemerkenswerterweise in
ihrem vollstindigen Titel (PochoZdenija Citikova, ili mertvye dusi) denselben Abenteuer-
begriff (pochoZdenija) mit der Assoziation eines Schelmenromans auf, wie er auch Bram-

244

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie bereits angetont, dient die dankende Nennung Isaak Jakob Schmidts im
Vorwort nicht blof§ der (instabilen) Konstruktion von Textauthentizitat, son-
dern verweist auf die Hauptquelle, von der Senkovskij die buddhistische Motiv-
struktur der Erzihlung bezieht. Zwar findet sich kein konkretes Werk Schmidts
angegeben, verschiedene textliche Parallelen deuten aber auf das Frihwerk For-
schungen im Gebuete der dlteren religiosen, politischen und literarischen Bildungsge-
schichte der Volker Mittel-Asiens, vorziiglich der Mongolen und Tibeter (1824). Be-
sonders klar sticht dies dort heraus, wo Schmidt den Einfluss der ,soroastri-
schen Religion® auf den ,,Jamaischen Buddhaimus“ bespricht:

LIch rede hier von dem Reiche der DREI UND DREISSIG TAGRI auf der Scheitelfli-
che des Berges SSUMER (Meru, Ssumeru der Indier) und von [...] CHORMUSDA, dem
Vornehmsten derselben und ihrem Beherrscher. Wer entdeckt hier nicht sogleich den
ORMUSD, richtiger HORMUSD oder EHORA MESDAO des Send-Awesta, und die
dreissig Amschaspands und Iseds, oder nach den Jeschts Sadés gleichfalls DREI UND
DREISSIG AMSCHASPANDS, auf dem Gipfel des Weltberges ALBORDSH? Wir fin-
den Chormusda und die drei und dreissig Tigri in fast allen Schriften der Mongolen,
auch ofter [...] Chormisda oder Chormesda geschrieben; er ist nach ihnen der Schutz-
geist der Erde : die grossen Monarchen, Weltherrscher und Séhne des Himmels sind
seine S6hne oder Emanationen. Er schiitzt die Religion des Buddha, von dem er sich
tbrigens selbst belehren lasst und ihn weit tGber sich erkennt. Sogar sind er und seine
Tagri noch dem Ortschilang unterworfen [...].5%4

Chormuzda und seine Helfer Tegri aus der Erzihlung sind in diesem Aus-
schnitt ebenso wiedererkennbar wie der von ihnen bewohnte Berg Elburdz,
der, sei es einer Ungenauigkeit oder Eklektizismus geschuldet, in der iranischen
Variante (,Albordsh®) rezipiert wird. Auf den Ortschilang, den Schmidt schon
einige Seiten vor dem oben zitierten Ausschnitt als ,Geburtswechsel“ definiert,
bezieht sich Brambeus’ Erzahlung erstmals in der zweiten Rahmenhandlung
als ,grofSes Geheimnis des oréilan und chubil’gan® und danach an weiteren Stel-
len.?S Der Wunsch der Seele, als Hund wiedergeboren zu werden, verdankt
sich ebenso offensichtlich dem Schmidt’schen Vorbild, wo zu lesen ist, die
mongolischen Volker zeigten eine ,vorzigliche Achtung gegen den Hund*®, der
nach den Menschen als ,edelstes Geschopf* und somit als ,,edelste Thiergeburt®
gelte, wovon aber der indische Buddhismus nichts wisse.>”¢ Schlieflich kann
auch die behauptete literarische Gattung der ,Ubersetzung® — das Schastra —
mit einer Passage aus den Forschungen in einen Zusammenhang gebracht wer-

beus’ Erzdhlung kennzeichnet, nur dass Gogol’ damit nicht die Erlebnisse einer Seele,
sondern des ,Seelenkaufers¢ Citikov benennt.

394 Schmidt 1824, S. 148. Hervorhebungen im Original. Die Riickfiihrung Qormusdas auf
den iranischen Ahura-Mazda wird auch von der gegenwirtigen Forschung vertreten,
vgl. das Lemma Qormusda tenggeri in Schmalzriedt/Haussig 2004, S. 1026.

595 Vgl. Senkovskij 1958, Bd. 3, S. 6 und Schmidt 1824, S. 139. Die zweite in der Erzihlung
verwendete Form chubil’gan taucht bei Schmidt z.B. als ,chubilghanisch wiedergebo-
ren® auf (S. 172).

396 Vgl. Schmidt 1824, S. 147.

245

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den. Der Erzihler der zweiten Rahmenhandlung, also des Schastra iiber die Seele
des Lama Megedetaj-Korcin-Ugeljuk(i, fuhrt sich ein mit den Worten: ,,Zu dieser
Zeit der Zeiten habe ich, der siindige Mergen-Sain, dies gehort® (,B onoe Bpemst
U3 BpeMeH, s, rpettHblit Mepren-Caus, cisiman tak®).>”” Die Entsprechung dieses
Anfangssatzes bei Schmidt lautet: ,Solches habe ich zu einer Zeit gehort.“?8
Die Eingangsformel bezieht sich dort allerdings auf das Genre des Sutra und
nicht des Schastra, welches Schmidt erst einige Zeilen spéter einfiihrt. Es steht
auch hier im Raum, ob es sich um eine nachlassige Lektiire Senkovskijs oder
einen bewusst eklektischen, zur literarischen Form also durchaus passenden
Vorgang handelt. Bemerkenswert scheint an dieser Stelle vielmehr, dass
Schmidts explizite Skepsis beztglich der ,Authenticitat® vieler Sutren und
Schastren’” das die Brambeus’sche Erzihlung kennzeichnende Unterlaufen
einer wissenschaftsformigen Ubersetzung durch eine literarische ,Fehliberset-
zung‘ gewissermaflen im Voraus rechtfertigt.

In der Summe ist es der Erzahlung Die Abenteuer einer Revisions-Seele nicht
darum zu tun, ein schlissiges Bild des Buddhismus zu rekonstruieren — zu se-
lektiv erfolgt die Ubernahme einschlagiger Informationen. Zwar kann
Schmidts genanntes Werk mit grofSer Wahrscheinlichkeit als die aufSertextliche
wissenschaftliche Quelle der Buddhismus-Motivik identifiziert werden, jedoch
figt sich die Auswahl der einzelnen Motive nicht zu einer Ubertragung von
Schmidts (frithem) Buddhismusverstandnis in eine literarische Form zusam-
men, sondern dient in erster Linie dazu, den narrativen Rahmen einer metafik-
tionalen Aussageform und verschiedener satirischer Themen zu setzen. Der
Buddhismus erweist sich denn auch nicht als der letzteren primares Ziel, son-
dern als ihr Medium. Gleichwohl dirfen der Hinweis auf Schmidt und die
durch ihn inspirierten Elemente der Erzahlung durchaus auch als Literaturhin-
weis und Sachinformation ernst genommen werden. Fir den hier analysierten
Fall einer literarischen Rezeption des Buddhismus gilt somit auch, was Grob in
Bezug auf Eine wissenschaftliche Reise zur Bareninsel feststellt:

,Denn jenseits der schwierigen Frage nach dem konkreten Objekt der Satire ist es of-
fensichtlich, dass der Text sich bemiiht, auf parodistisch-amiisante Weise die angespro-
chenen wissenschaftlichen Themen mithilfe der Literatur — und dies ist eine wirkliche
Neuerung - in eine breitere Offentlichkeit zu tragen. Unweigerlich, auch wenn das
vermutlich nicht einmal die primire Intention war, verschiebt sich damit aber auch
der herrschende ,romantische‘ Literaturbegriff. Insbesondere deutet sich hier eine ge-
waltige Umschichtung in der Bewertung des literarischen Diskurses und des Astheti-
schen an, das sich zwar noch nicht von seiner gesellschaftlich-kulturellen Relevanz ver-
abschiedet, das sich aber nicht mehr um sein eigenes Zentrum - die ,Poesie* — bewegt,

397 Senkovskij 1858, Bd. 3, S. 5.
398 Schmidt 1824, S. 168.
399 Vgl. ebd., S. 168f.

246

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern tendenziell eine Hilfsfunktion fiir als relevanter geltende Diskursbereiche an-
nimmt.“6%0

Legt man diese Entwicklungstendenz zugrunde, so darf als folgerichtig gelten,
dass in ihrem Zuge auch der noch relativ ,neue’ Wissensgegenstand ,Buddhis-
mus* literarisch verarbeitet wird.

Senkovskij befasst sich rund ein Jahrzehnt nach der Publikation der Abenteu-
er etner Revisions-Seele noch einmal literarisch mit der Seelenwanderung. Die
lange, ebenfalls unter dem Namen Brambeus veroffentlichte Erzahlung Mikeri-
ja. Nil-Lilie (Mikerija. Nil’skaja-Lilja, 1845) handelt in einem altagyptischen Sze-
nario und tragt, dies zeigt der Untertitel an, auf den ersten Blick wiederum
ein ,wissenschaftliches‘ Isignium: Ubersetzung eines alten agyptischen, auf der
Brust einer Mumie in den Katakomben von Theben gefundenen Papyrus (Perevod
drevnego egipetskogo papirusa, najdennogo na grudi odnoy mumii v fivskich katakom-
bach).®*' Es handelt sich bei dieser Papyrusrolle angeblich um die von einem
Priester verfasste Beschreibung des Lebens der Prinzessin Mikerija (Beiname:
Nil-Lilie), die deren Mumie bei der Bestattung beigegeben wurde. Die formale
Gestaltung als Ubersetzung von Hieroglyphen kniipft an die Binnengeschichte
der Erzahlung Eine wissenschaftliche Reise zur Bdreninsel an und bricht wie diese
unvermittelt ab, da der Papyrus nicht vollstindig tberliefert sei, wie eine Fufi-
note erklirt.®2 Eine Besonderheit dieser satirischen Erzahlung liegt darin, dass
sie durchgangig mit Illustrationen bebildert ist, die sich optisch an altagypti-
sche Darstellungen anlehnen und den Text tiber weite Strecken, wenn nicht zu
einem Vorlaufer des russischen Comics, so doch zu einer Bildergeschichte wer-
den lassen.’®> Der narrative Hauptpart, der erzihlt, wie ein gewitzter Dieb
Reichtimer aus der Schatzkammer des Pharaos stiehlt und nach verschiedenen
Demonstrationen seiner Listigkeit schliefSlich die Gunst des Herrschers ge-
winnt und die Prinzessin Mikerija heiraten darf, geht bis auf die Namen und
wenige Abweichungen direkt auf eine von Herodot berichtete Episode zu-
rick.®4 Bevor aber die eigentliche Handlung — die Lebensgeschichte Mikerijas
- in Gang gesetzt wird, erfolgt tiber ca. zwanzig Druckseiten eine durch ,wis-

600" Grob 2017, S. 369f.

601 yg]. Senkovskij 1858, Bd. 5, S. 171-270.

602 Zur Kontextualisierung der Erzihlungen Eine wissenschafiliche Reise zur Bareninsel und
Mikerzja im Rahmen von Senkovskijs Agypten-Rezeption vgl. Pedrotti, Louis: ,,Senkovs-
kij’s Baron Brambeus and the Rosetta Stone®. In: Flier, Michael S.; Karlinsky, Simon
(Hrsg.): Language, Literature, Linguistics. In Honor of Francis J. th'zﬁeld on his Seventieth
Birthday. Berkeley (CA): Berkeley Slavic Specialties 1987, S. 178-191.

Hier sei darauf hingewiesen, dass das Pseudonym ,Brambeus‘ sich vermutlich von einer
populdren russischen Bildergeschichte aus dem Bereich der sog. Lubok-Gattung herlei-
tet, vgl. Grob 2017, S.262. Diese mutmafliche Vorlage wird auch unter dem Lemma
Brambeus im 6. Bd. des EL erwihnt (S. 532), wobei die Erginzung folgt, dass ein zeitge-
nossischer Schriftsteller sich seit 1833 dieses Namens bediene (vgl. hierzu auch Kap.
3.1.5,Fn. 137).

604 vgl. Hdt. I, 121.

603

247

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senschaftliche* Funoten des ,Ubersetzers® begleitete Einleitung in die agypti-
sche Religion resp. die ,agyptische Weisheit* (egipetskaja mudrost’), die hier
nicht eingehend analysiert werden kann. Ein Aspekt verdient allerdings Erwah-
nung: Als wesentliches Element der agyptischen Religion erscheint die Seelen-
wanderung (dusepereselenie) — auch diesbeztglich ist eine Beeinflussung durch
Herodot wahrscheinlich®” —, auf deren Vermeidung die Lebensfihrung der
Agypter ausgerichtet ist. Der biografische Papyrus dient genau diesem Zweck,
denn die ,religionskundliche® Einleitung endet mit der Bitte an Osiris, die mu-
mifizierte Prinzessin unter Berticksichtigung ihrer verzeichneten Taten vor der
Pein der Seelenwanderung zu bewahren.®% Als Ziel der Uberwindung der See-
lenwanderung gibt der Papyrustext des Priesters die Vereinigung mit dem ,al-
lerreinsten Wesen des Osiris“ an und in einer Funote legt der ,Ubersetzer* die-
se Vorstellung explizit als Entsprechung der buddhistischen Vereinigung mit
dem ,Wesen der Weltseele® aus.®”” Die Seelenwanderung stellt hier also das
analytische Konzept eines komparatistischen (transhistorischen) Blicks auf die
yheidnische® Religionsgeschichte, der sich in den Fuflnoten anhand weiterer
Vergleichsmomente fortsetzt.

Mit Vladimir Ignat’evi¢ Sokolovskij (1808-1839) tritt in der Literatur der
1830er-Jahre eine weitere Figur in Erscheinung, die metafiktionale Reflexionen
mit buddhistischen Motiven verbindet und tiber das Medium Literatur wissen-
schaftliche Inhalte popularisiert. Der in Sibirien geborene und ab dem zehnten
Lebensjahr in St. Petersburg aufgewachsene Autor galt zu Lebzeiten als durch-
aus bekannter Dichter, nach seinem frithen Tod geriet er aber in eine Verges-
senheit, die bis heute andauert. Seine nur in groben Ziigen bekannte, durch
chronische Krankheit, politische Verfolgung aufgrund einer Nahe zu den Deka-
bristen, Haft und Verbannung gepragte Biografie, die mit dem Ableben im
kaukasischen Stawropol endet, weist eine beachtliche literarische Produktivitit
aus.®%® Die 1833 publizierten Erzdhlungen eines Sibiriers (Rasskazy sibirjaka) ste-
chen dabei durch ihre nicht gleich auf den ersten Blick ersichtliche Beschafti-
gung mit dem ,Sagjamunismus® aus dem Gesamtoeuvre heraus, welches sich
ansonsten stark durch biblische Themen gepragt zeigt. Das hier in Betracht ste-
hende Werk ist in fiinf kurze, jeweils als ,,Erzahlung® uberschriebene Abschnit-
te unterteilt, die jedoch nicht eigenstindige Texte unter dem Dach einer Samm-
lung présentieren, sondern die Kapitel einer einzigen Erzihlung bilden. Die
Genrebezeichnung verhilft allerdings nicht zu einer klaren Einordnung, denn

605 vgl. Hdt. I, 123.

606 Vgl. Senkovskij 1858, Bd. 5, S. 192f.

07 Vgl. ebd., S. 189f.

608 Eine neuere Anthologie zu russischen Schriftstellern, die mit dem Kaukasus in einer
Verbindung stehen, versammelt nicht nur einige Werke Sokolovskijs, sondern auch Ar-
beiten zu seiner Biografie. Zu letzterer vgl. ,Issledovanija, posvjas¢ennye V. I. Sokolovs-
komu®. In: §apovalov, V. A, §tajn, K. E. (Hrsg.): Opal’nye: Russkie pisateli otkryvajut Kav-
kaz. Antologija v 3 t., Bd. 2. Stavropol’: Izd-vo SGU 2011, S. 245-284.

248

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in formaler Hinsicht kennzeichnen den Text staindige Wechsel zwischen Prosa
und Versen sowie ein ereignisarmer Plot. Die formale Doppelstruktur spiegelt
sich in einer inhaltlichen Doppelung in Gestalt zweier bestandig alternierender
Erzahlstringe, die sich beide aber nicht auf eine der formalen Textgattungen
beschrinken, sondern sich sowohl tiber die Prosa wie die Versabschnitte erstre-
cken. Der sich namentlich nicht zu erkennen gebende Ich-Erzahler wendet sich
im ersten Strang an eine, wie sich herausstellt, erdachte Geliebte, der er seine
hymnische Verehrung entgegenbringt. Es ist dieselbe ,entziickende Katin’ka“,
der er im zweiten Strang in teils wissenschaftlichem, teils literarisch-ironischem
Ton die Grundlagen des ,Glaubens“ der Mongolen schildert. Beide Strange
tberblenden sich zwar immer wieder, ohne aber inhaltlich ineinander uberzu-
gehen. Zu einer solchen Verschmelzung kommt es nur ansatzweise dort, wo
der Erzihler, nachdem er auf die buddhistische Seelenwanderung hingewiesen
hat, sich selber als in der Liebe wiedergeboren bezeichnet. Er legt seine Wieder-
geburt im lingsten zusammenhangenden Versabschnitt dar, der in romisch
nummerierte Abschnitte gegliedert ist und sich wie ein fir sich genommenes
Poem gibt.®” Mit der buddhistischen Wiedergeburt hat die Wiedergeburt in
der Liebe allerdings nur das Wort gemein. Am Schluss der Erzihlung ermahnt
der Erzihler seinen Diener Moisej zur Nachtruhe, damit Katin’ka nicht ge-
weckt werde. Moisej hingegen weify mit dem Verweis nichts anzufangen, hat er
doch im Verlauf des Abends keine Frauenstimme vernommen, sondern nur
diejenige seines Herrn. Fir den Erzihler deutet dies lediglich auf die dumpfe
Unfihigkeit seines Dieners hin, die ,geheiligte Erscheinung® der Geliebten
wahrnehmen zu kénnen. 610

Abgesechen vom gemeinsamen Motiv der Wiedergeburt verhalten sich die
beiden Erzihlstrainge eher wie Fremdkorper zueinander. Die Erlduterung des
»Glaubens“ der Mongolen erfolgt scheinbar grundlos und ohne narrative Not-
wendigkeit. Thr Anlass liegt einzig in der Bekanntschaft des Erzahlers mit
einem ,geschatzten Orientalisten® (,01MH MHOYTCHHBII MOWH 3HAKOMeLl-
opuenranuct®), von dem er ein Heft mit einschligigen Aufzeichnungen zum
Geschenk erhalten hat. Der Erzahler erinnert sich zwar nicht mehr eindeutig,
ob ihn der Orientalist um die Veroffentlichung dieser Notizen gebeten hat, be-
tont aber, dies spiele eigentlich keine Rolle und sowieso liebe er Uberraschun-
gen.®"! Wie in den Abenteuern einer Revisions-Seele wird hier die philologische
Kompetenz einem vermittelnden Experten zugewiesen, denn der Erzahler der
Erzihlungen eines Sibiriers gesteht ein: ,Ich kann etwa so gut Mongolisch wie
Konig Salomon [...] Franzosisch konnte® (,,51 cTonbko ke 3Hal0 O-MOHTOJICKH,
ckosbko 1apb ConomoH [...] 3Han mo-¢ppaniysckn®).62 Und wie in der Bram-

699 Vg, Sokolovskij, V. I: ,Rasskazy sibirjaka“ (1833). In: ebd., S. 90-118, hier S. 115-117.
610 ygl. ebd., S. 117.

611 Vgl. ebd., S. 93f.

¢12 Ebd., S. 94.

— =

249

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beus-Erzahlung legt die Nennung des Orientalisten die Fahrte zu einer realen
aufertextlichen wissenschaftlichen Quelle. Verrit Senkovskij nur den Namen
Schmidts, aber nicht das betreffende Werk, so verhilt es sich bei Sokolovskij
umgekehrt. Den Text begleiten sechs knappe Erlauterungen mit Worterklarun-
gen, deren Setzung willkiirlich erscheint, da eine weitaus groflere Zahl von
Exotismen mit einem Kommentar hatte versehen werden koénnen. Drei der Er-
lauterungen fihren anonym die Publikation Reise nach China durch die Mongo-
lei in den Jabren 1820 und 1821 (Putesestvie v Kitaj crez Mongolyju v 1820 1 1821
godach) an. Dieses Buch kann unschwer Egor Fedorovi¢ Timkovskij (1790-1875)
zugeordnet werden, der wihrend des im Titel genannten Zeitraums als Gesand-
ter die Russische Geistliche Mission nach Peking begleitet hatte. Der dritte und
letzte Band des 1824 erschienenen Reiseberichts enthilt eine tber siebzig
Druckseiten lange Darstellung des ,,Glaubens® der Mongolen und eine Lebens-
beschreibung Buddha Sakyamunis, die eindeutig die Hauptinformationsgrund-
lage fiir Sokolovskijs Erzihlung stellt, wie sich an zahlreichen tibernommenen
Motiven erweisen ldsst. Timkovskijs (und damit auch Sokolovskijs) Buddhis-
musbild ist ,vorbuddhistisch‘, d.h., es greift noch nicht auf den Buddhismusbe-
griff zuriick, sondern kennt nur den ,lamaschen® resp. ,Sigemunischen Glau-
ben® (lamajskaja vera, sigemunianskaja vera), fiur den zwar der Religionsbegriff
schon zihlt, der aber dennoch im althergebrachten Heiden-Paradigma (vgl.
Kap. 7.1) als , Idolatrie“ (idolopoklonstvo) klassifiziert wird. Timkovskijs Wissens-
stand gestaltet sich zwar differenziert und detailliert aus und vermittelt ein
durchaus wohlwollendes Interesse an der Kuriositit der beschriebenen ,heidni-
schen Verirrung® (jazyceskoe zabluzdenie), die hinsichtlich ihrer Moral- und Zi-
vilisierungsfunktion gar eine positive Wertung erhilt, operiert aber gleichwohl
noch in einem polytheistischen Modus dhnlich demjenigen, der sich oben am
Beispiel Dzulijanis erlautert findet (vgl. Kap. 7.1). So gilt etwa Buddha (resp.
mongol. Burchan) als Name verschiedener Gottheiten und als Heiligenepithe-
ton.¢"3 Timkovskijs Beschreibung des ,Sigemunischen Glaubens“ kommt somit
wissenshistorisch betrachtet alter daher als Schmidts Buddhismusverstindnis,
das im gleichen Jahr mit der Publikation der Forschungen im Gebiete der dlteren
religiosen, politischen und literdrischen Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Asiens
seinen ersten groffen Auftritt vollzieht. In aisthetischer Perspektive hingegen
hat Timkovskij Schmidt etwas voraus, denn sein Werk bebildert den religions-
historischen Gehalt mit Zeichnungen und macht ihn damit sinnlich erlebbar.
So bietet sich z.B. nach dem Deckblatt und noch vor der Angabe des vollstindi-
gen Titels und des Verlags die gravierte Abbildung einer Skulptur ,Sigemunis*

613 Vgl. Timkovskij, E. F.: Putesestvie v Kitaj érez Mongoliju v 1820 i 1821 godach, Bd. 3.
Sanktpeterburg: V tipografii Medicinskogo departamenta Ministerstva vnutrennich del
1824, S. 359-365.

250

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dar (vgl. Abb. 2), die in Nachahmung einer in der Kaiserlichen Offentlichen Bi-
bliothek in St. Petersburg aufbewahrten vergoldeten Buddha-Figur entstand.¢'4

Sokolovskijs Verarbeitung des Buddhismus, der bei ihm, in der Wortform
gegeniber Timkovskij leicht abweichend, ,$agjamunischer Glaube® (Sagiamuni-
anskaja vera) oder ,,Sagjamunismus“ (Sagjamunizm) heifSt, kann grob in drei
Einheiten unterteilt werden. Die erste (in der zweiten Erzahlung) blickt auf die
Entstehung des Buddhismus in Indien und die Ubernahme durch die Mongo-
len, die zweite (in der dritten und vierten Erzihlung) behandelt die mongoli-
sche Mythologie und Kosmologie und die dritte (in der finften Erzihlung)
weit weniger ausfthrlich die Seelenwanderung. Ein anschaulicher Eindruck des
stilistischen Wechsels zwischen Versen und Prosa lasst sich aus derjenigen Pas-
sage gewinnen, die Sagja-Munis Ausfahrten aus seinem Palast erzihlt, wihrend
derer er mit dem Leid der Welt konfrontiert wird und daraus zu der seine Leh-
re begriindenden Erkenntnis gelangt:

LJhm schien es da,/Dass wir unter vier Ubeln/Schicksalhaft zu leiden verdammt
sind:/Die Geburt ist das erste Ubely/Krankbeiten unser zweites Ubel:/Wie stark sie uns
doch plagen,/Indem sie die ganze Freude des Lebens vergiften!/Wie beschwerlich sind
doch die Tage/Wenn du gramvoll auf dem Bett liegst/Und wartest: — da kindigt sich
ein neuer Tag an,/Er wird mir Trost bringen;/Nun ist er angebrochen - doch erneut
das Gleiche!../Du bittest um den Tod — doch kommt er nicht!/Noch hast du nicht alle
Leiden kennengelernt/Auf dem dornigen Feld deiner Priffung,/Und das Alter mit der
schweren Biirde der Jahre,/Das traurige, halblebendige,/Ist das dritte Ubel der Welt:/
Alle Tage bis ans Grab sind gezihlt,/Die Tore in die Ungewissheit sind gedffnet,/Und
die vergangenen Verluste/Sind wir zu betrauern verurteilt.../O! Wenn sich doch das
Leben erneuerte,/Um die gewesene Lebensspanne noch einmal zu leben!/Doch da ist
der Tod gekommen — und dich hat/Das vierte Ubel ereilt.

So dachte Sagja-Muni, der nicht wie wir vom erhabenen geistigen Licht durchschienen
war, und deshalb benannte er Geburt, Krankheiten, Alter und Tod als die vier leidbrin-
genden Wahrheiten. Nachdem er den Abgrund der Unmoral, in dem er langsam zu-
grunde ging, in seiner ganzen schrecklichen Bloe gesehen hatte, lief er seinen Palast
hinter sich zurtick und verschrieb sich fir immer dem Einsiedlertum. Seinen Korper
auszehrend, verbrachte er den restlichen Teil seines Lebens in der Einodde als Vorbild
der Tugendhaftigkeit. In dieser Zeit stellte er die Hauptregeln seiner Lehre auf [...].”

»EMy Kazanoch Toraa,/dro mel mon 4erbippMs Oemamu/OOpedensl cTpagath CyapbaMu:/
Pooicoenve — niepBast 6enay/Bonesnu nam Oena Bropast:/Kak cuibHO MydaT Hac oHH,/Bcro
paznocth xu3Hu orpasisisa!l/Kak yromutenshsl Te JqHE,/Koraa B Tocke sexkuinb Ha joxe/U
XKJICIIb: — BOT HOBBIH JieHb TIpuieT,/OH MHE oTpaxy npuHecet;/[IpuxoauT 3aBTpa — CHOBa
To xe!../Tol mpocuib cMepTH — cMepT Het!/Ellie He Bee ThI 3HAN cTpagaHbs/B TepHucTom
noste uctbiTaubst,/ cmapocme, ¢ Tspxkoit Homreit siet,/IledanbHast, momyxusast,/Ects Tpe-
Tust 6ena mupekasi:/Bee quu 10 rpoba courensr,/OTBEpCThI B HEM3BECTHOCTD ABepH,/ M MBI,

614 Wie ein angehingter Brief erklirt, hatte Timkovskij die Zeichnungen bei der Kaiserli-
chen Akademie der Kinste in Auftrag gegeben. Der vom Prisidenten der Kunstakade-
mie verfasste Brief enthalt zusitzlich Erlauterungen zur (vermuteten) Bedeutung des
Mantras om mani-padme hitm. Zur Erklirung der Sakyamuni-Abbildung vgl. ebd. im An-
hang: ,,Ob-jasnenie gravirovannych dosok k pismu o molitve lamaitov* (unpaginiert).

251

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MuHYBIIHE notepr/OniakuBaTh ocyx/aeHsl.../O! eciu 6 u3Hb BO30OHOBMIIACK,/YTOO TIE-
pexuTh cBOM Bek Obu1oi!/Ho cmepme mpunuia — u Hax Toboii/bena yerBepras cBepuiu-
1ach.

Tak ayman Ilars-MyHH, He 03apEHHbIH, Kak Mbl, BBICOKUM JTyXOBHBIM CBETOM, U OTOMY
pooicOeHue, boae3HU, CIAapocnib N cMepmb OH Ha3bIBAl YeThIPbMs O€/ICTBCHHBIMH HCTHHA-
MH. YBHJEB BO BCEll y)KaCHOM ee HaroTe Ty Oe31IHY pas3BpaTa, B KOTOPOH OH MOrudai, oH
OCTaBHJI CBOM JBOpELl U HaBceraa oOpex ceds 3aTBOPHUUECTBY. M3HYpsst TEI0, OH IpoBel
B IIyCThIHE OCTaJIbHYIO YacTh XM3HM CBOCH, Kak oOpasel nobpozxerenu. B 310 Bpems on
COCTABHII TIIABHBIE MPABIIIA CBOETO YUeHH [...].“615

Sokolovskij entlehnt die Einsicht in die vier Ubel und die Entsagung vom Pa-
lastleben vermutlich direkt aus der in Timkovskijs Reisebericht enthaltenen Le-
bensbeschreibung Sakyamunis, wo es heif3t:

,Voller Gram verktndete er, dass die vier Stufen des menschlichen Elends, namlich:
Geburt, Alter, Krankheiten und Tod, alle Annehmlichkeiten seines Lebens aus dem
Grund vergifteten, dass sie unumganglich seien und kein Sterblicher dabei Abhilfe
schaffen konne.“

,»C TprcKOpOreM OOBSIBHII, YTO YETHIPE CTETICHH YEeJIOBEYECKOTo OeICTBHSA, UMEHHO: POXK-
JICHHE, CTapOCTh, OOJIE3HW U CMEPTh OTPABIISAIOT BCE YJOBOJILCTBUS €TI0 JKH3HH, IO TOMH
IPUYMHE, YTO OHU HEMHHYEMBbl 1 HUKAKOW CMEPTHBIN HE MOXKET B TOM nomous, “616

Teilweise literarisiert Sokolovskij also die hier nur auszugsweise zitierte Vorla-
ge, indem er sie, unter Beibehaltung einiger Ausdriicke wie z.B. der Vergiftung
des Lebens, in Lyrik Gbertragt, und teilweise reformuliert er die Sprache des
Originals in eigener Prosa. Dieses Vorgehen wiederholt sich dort, wo die Rede
in der dritten und vierten Erzahlung auf die Kosmologie (mirozdanie) und das
zugehorige mythologische Personal kommt. Wiederum lassen sich die einzel-
nen Elemente und die mongolischen Begriffe auf entsprechende Passagen bei
Timkovskij zuriickfihren. Dazu zihlen auch die aus den Abenteuern einer Revi-
stons-Seele und von Schmidt her bekannten Motive des Weltberges E/burd?
(hier in der als Sjummer wiedergegebenen mongolischen Variante), Chormuzdas
(hier Churmusta) und der Tegri (hier Tengeri).6\7

Insofern die buddhistische Motivik der Erzdhlungen eines Sibiriers keine spezi-
fische narrative Aufgabe fiir den anderen Erzahlstrang erfiillt — so vermochte
die an Katin’ka gerichtete Liebeshymne ohne Weiteres fiir sich allein dazuste-
hen — und auch auf sich selber bezogen kaum eine narrative Handlung gene-
riert, akzentuiert sich ihre darstellende und wissensvermittelnde Funktion.
Denn Sokolovskijs Buddhismus-Rezeption gerat auch nicht zur faszinierten An-
eignung in einer Poetik des Exotischen. So grenzt sich der Erzihler z.B., wie in
obigem Zitat geschen, von der Lehre Sagja-Munis mit Verweis auf ein ,Wir*

615 Sokolovskij 2011, S. 100 (Hervorhebungen im Original).
616 Timkovskij 1824, S. 414.
617 Vgl. Sokolovskij 2011, S. 101-113 und Timkovskij 1824, S. 365-379.

252

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ab, das als christlich gefarbt gelesen werden kann,®'® und auch sonst oszilliert
die Sprache zwischen wissenschaftsformiger, distanzierter Beschreibung und
ironisierender Ungebundenheit. Der Text verschliefSt sich stellenweise gar ex-
plizit einer Interpretation des Dargestellten und zieht sich auf eine Position der
blofen Vermittlung zuriick. So berichtet der Erzahler, ihm seien einige aus
dem Chinesischen tibersetzte Ausziige aus der mongolischen Geschichte zuhan-
den gekommen, denen zufolge der chinesische ,,Fo-Glaube® (vera foevskaja) mit
dem ,Sagjamunischen Glauben® von der Lehre her identisch sei und sich nur in
der auflerlichen Erscheinung der Rituale von ihm unterscheide. Hierauf folgt
die lakonische Feststellung: ,Ob Sie diesen Ausziigen glauben wollen oder
nicht, geht mich tberhaupt nichts an® (,XoTure i BbI WK HE XOTUTE IOBEPUTH
5THM OTPBIBKaM, 3TO COBEpIICHHO He Moe neno”).6” Ebenso weigert sich der Er-
zahler, auf die Erfindung der mongolischen Schrift im Detail einzugehen, da
dies zu weit vom Thema wegfithre und der interessierte Leser sich sowieso sel-
ber informieren konne, indem er alle seit dem Jahr 1815 erschienenen russi-
schen Zeitschriften durchlese.?® Noch deutlicher als im Fall Senkovskijs, bei
dem die buddhistischen Motive eindeutig zur narrativen Konstruktion beitra-
gen, lasst sich daher in den Erzihlungen eines Sibiriers der Versuch einer tber die
Literatur transportierten Verbreitung eines zeitgenossisch neu aufkommenden
wissenschaftlichen Gegenstandes und damit eine Selbstwahrnehmung der Lite-
ratur als Medium der Orientalistik beobachten. Auf eine solche Hilfestellung
war Timkovskijs dreibandiger Reisebericht Gibrigens nicht unbedingt angewie-
sen, stief§ dieser doch nach seiner Veroffentlichung auf breite Resonanz in
Russland und vermittels Ubersetzungen auch in Westeuropa.*! Dartiber hinaus

618 Das lyrische Gegenstiick zur mongolischen Kosmologie findet sich iibrigens in Soko-
lovskijs biblischer Nachdichtung Welthau — Versuch eines geistlichen Gedichts (Mirozdanie
— Opyt duchovnogo stichotvorenija, 1832), welche die sieben Tage der Schépfung zum Ge-
genstand hat.

Sokolovskij 2011, S. 98. Vgl. hierzu Bi¢urins Zapiski o Mongoliz, wo mit Bezug auf chine-
sische Quellen von der Aufspaltung der Buddhisten aus einer urspringlichen Einheit in
die ,,Sekten® der ,,Foisten® in China und der ,Lamas® in Tibet und der Mongolei die Re-
de ist. Der wesentliche Unterschied dieser Sekten bestehe nicht in der Lehre, sondern in
den Ritualen des Gottesdienstes und der auflerlich sichtbaren Lebensweise (Bicurin
1828, Bd. 1, S. 193). Timkovskij scheint tiberdies fiir die Abfassung seines Reiseberichts
mehrfach auf Materialien und Informationen Bicurins zurtickgegriffen zu haben, vgl.
Chochlov, A. N.: ,Duchovnaja missija v Pekine i nacalo rossijskogo mongolovedenija
(putesestvija i trudy N. Ja. Bicurina)“. In: Valeev, R. M.; Kul’ganek, I. V. (Hrsg.): Mongo-
loved O. M. Kovalevskij: biografija i nasledie (1801-1878). Kazan’: Alma-Lit 2004, S. 9-42,
hier S.21, und Walravens, Hartmut (Hrsg.): Iakinf Bicurin. Russischer Monch und Sinolo-
ge. Eine Biobibliographie. 1988 (ohne Verlagsangabe), S.34. Walravens’ Bibliografie
fihrt, gestttzt auf russische Sekundarliteratur, die Seitenzahlen der Bicurin zugeschrie-
benen Abschnitte aus Timkovskijs Werk an. Diese sind allerdings nicht eindeutig und
vermdgen im Abgleich mit dem Original Bi¢urins Beitrige nicht prézise zu identifizie-
ren.

620 Vgl. Sokolovskij 2011, S. 98.

621 Vgl. Kim; Sastitko 1990, S. 152.

619

253

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tragt die Buddhismus-Thematik in der Gesamtschau wesentlich zur metafiktio-
nalen Selbstbeobachtung des Textes bei, die sich nicht nur aus dem Hinweis
auf den Orientalisten als realen Informanten speist, sondern sich auch in textin-
ternen Anspielungen duffert, so etwa wenn der Erzahler eine frihere Aussage
wiederholt und dabei die entsprechende Seitenzahl nennt, wenn er tber die
Notwendigkeit eines Vorwortes und eines ,Anfangens beim Anfang* nachdenkt
oder angesichts fremdsprachlicher Namensvarianten diejenigen Versionen aus-
wahlt, die angenehmer klingen.6?2

Inwiefern Senkovskijs und Sokolovskijs besprochene Erzahlungen sich im
Fahrwasser der Genese eines zeitgenossischen religionskundlichen Wissensge-
genstandes bewegen, haben die vorangehenden Erlduterungen nun vielfach
aufgewiesen. Bewertet man sie in literaturhistorischer Perspektive, so gesellen
sie sich nicht nur der zeittypischen metafiktionalen Tendenz bei, sondern rei-
hen sich ebenso in die Ahnengalerie der Literarisierung des Buddhismus ein.
Mag der literarische Reiz des Buddhismus etwa fiir Lev Tolstoj oder Ivan Bunin
durchaus anders gelagert sein, so driangt sich zumindest mit Blick auf die Ge-
genwartsliteratur die Frage auf, ob nicht beispielsweise die Buddhismusrezepti-
on Viktor Pelevins einige der literarischen Funktionen, die bei Senkovskij und
Sokolovskij zutage getreten sind, in (post-)moderner Variation wiederholt.623

622 ygl. Sokolovskij 2011, S. 94-96, 98, 106.

623 Zu Tolstojs und Bunins Beschiftigung mit dem Buddhismus vgl. Balasubramanian,
Radha: ,Buddhismus®. In: George, Martin; Herlth, Jens; Miinch, Christian; Schmid, Ul-
rich (Hrsg.): Tolstoj als theologischer Denker und Kirchenkritiker. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 2014, S. 575-581; Tagaverdieva, Z. R.: ,Buddizm v tvorc¢estve I. A. Bunina®.
In: Innovacionnaja nauka Nr. 6 (2015), S. 169-173. Eine aktuelle Darstellung der Rezepti-
on des Buddhismus in der russischen Literatur am Ende des 19. und zu Beginn des 20.
Jahrhunderts findet sich auferdem bei Bernjukevi¢ 2018, wobei zu beachten ist, dass
diese Studie ihrer Selbstdeklaration zufolge den Fokus nicht primér auf literaturwissen-
schaftliche Aspekte, sondern auf die Verwendung buddhistischer philosophischer Ideen
im literarischen Schaffen legt, mithin also der Frage nachgeht, welche Rolle die Litera-
tur bei der Vermittlung (fremdkultureller) philosophischer Ideen spiele (vgl. S.4). Un-
tersucht werden neben Tolstoj und Bunin auch Dmitrij Mamin-Sibirjak, Konstantin
Bal’'mont, Velimir Chlebnikov, Innokentij Annenskij und Maksimilian Volosin. Von
Relevanz ist im hier gegebenen Zusammenhang insbesondere, dass diese Publikation
verschiedentlich auf den Wissenstransfer zwischen der wissenschaftlichen Buddhologie
und der Literatur eingeht. Einen Einblick in Pelevins literarische Verarbeitung des Bud-
dhismus bietet schlieSlich de la Fortelle, Anastasia: ,La quéte bouddhiste et I’ésthetique
postmoderniste russe: le cas de Viktor Pelevin®. In: Etudes de lettres 296 (2014, = L orien-
talisme des marges: éclairages a partir de I'Inde et de la Russie), S. 367-377.

254

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i
Wren iy

BAA PP EABH O Wmembr’

L, on mﬂ!mx, A’Muﬂl [T

Abbildung 2: Sigemuni, Skulptur.

Aus: Timkovskij, E. F.: Putesestvie v Kitaj rez Mongoliju v 1820 i 1821 godach, Bd. 3. Sanktpe-
terburg: V tipografii Medicinskogo departamenta Ministerstva vnutrennich del 1824.

255



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8. Schamanismus und die Faszination des Rituals

Der Sprung von einer Beschaftigung mit dem Buddhismus hin zum Schamanis-
mus braucht kein weiter zu sein, wie sich im vorhergehenden Kapitel mit Blick
auf die Person Julij Dzulijanis und seine ethnografischen Arbeiten zu Sibirien
andeutete (vgl. Kap. 7.1). Dzulijanis Mitarbeit am Enciklopediéeskij leksikon (EL)
wird nun dazu dienen, Grundziige des ethnografischen Schamanismusdiskurses
des 18. und 19. Jahrhunderts herauszustellen, um die so identifizierte ,klassi-
sche* Position einerseits auf Kontinuititen hin zu prifen und andererseits an
Beispielen wie lakinf Bi¢urin oder Dorzi Banzarov mit einer Beanspruchung
der Thematik des Schamanismus durch die Orientalistik zu kontrastieren. Zu-
vor sind allerdings einige allgemeine Uberlegungen zur Problematik des Scha-
manismusbegriffs vonnoten.

8.1 Schamanismus zwischen lokaler Herkunft und Universalisierung

In seinem einflussreichen Buch Le chamanisme et les techniques archaiques de
[’extase von 1951 definiert Mircea Eliade, wie es der Titel schon verdeutlicht,
den Schamanismus als Technik der Ekstase und entsprechend den Schamanen
als Spezialisten eines spezifischen Trancezustandes, wiahrend dessen die Seele
aus dem Korper tritt und eine Reise zum Himmel oder in die Unterwelt voll-
zieht. Mit dieser Bestimmung ist eine Abgrenzung der Schamanen von anderen
Magiern und Medizinmannern verbunden, denn ein Schamane sei auch Magi-
er, aber nicht jeder Zauberer auch Schamane. Eliade ist sich wohl bewusst, dass
der Schamanismus ,stricto sensu [...] ein par excellence sibirisches und zentral-
asiatisches Phinomen“ darstellt, doch seine Definition entbindet ihn von dieser
lokalen Beschrinkung, indem sie ihn nicht als geografisch-kulturell partikulire
Kulturform versteht, sondern zu einem religionsgeschichtlichen Konzept er-
klart, dessen Vorkommen global und transhistorisch studiert werden kann.624
Folglich bildet der sibirische Schamanismus zwar den Ausgangspunkt der Un-
tersuchung und er behilt tiber das ganze Werk betrachtet eine prominente Rol-
le — Eliade hatte Russisch gelernt, um einschlagige ethnografische Arbeiten le-
sen zu konnen®S —, doch geraten auch ganz andere Bereiche wie Indonesien,
Nord- und Stidamerika, Ozeanien oder die européische Antike etc. in den Fo-
kus. Eliade erhebt den Schamanismus zum Modellfall archaischer Religion an
sich und damit auch zum bedeutenden Baustein seiner Religions- und Ge-

624 Vgl. Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, ibers. von Inge Kock.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975, S. 14-16, Zitat S. 14.

625 Vgl. Turcanu, Florin: Mircea Eliade. Der Philosoph des Heiligen oder Im Gefiingnis der Ge-
schichte. Aus dem Franzosischen von Silke Lihrmann. Schnellroda: Edition Antaios
2006, S. 336

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichtstheorie, die im selben Schaffenszeitraum mit der groen Abhandlung
Traité d’histoires des religions (1949) erstmals eine systematische Ausgestaltung er-
fahrt. Eliades Faszination fir die angebliche Geschichtslosigkeit sogenannt ,,ar-
chaischer” oder ,primitiver” Kulturen findet in seiner Schamanismuskonzepti-
on eine paradigmatische Form:

»Wir haben das ekstatische Erlebnis als ,Urphinomen* betitelt, weil wir keinen Grund
sehen es als das Produkt eines bestimmten geschichtlichen Moments, einer bestimm-
ten Zivilisationsform zu betrachten. Wir neigen vielmehr dazu es als ein Konstituti-
vum der menschlichen Verfassung zu betrachten und damit als der gesamten archai-
schen Menschheit bekannt, und nur seine Interpretation und seine Wertung hitte sich
mit den verschiedenen Kultur- und Religionsformen gewandelt.“¢2¢

Allgemein auf die vielen problematischen Ziige von Eliades Religionsverstind-
nis einzugehen, das spitestens mit der kulturwissenschaftlichen Neuausrich-
tung der Religionswissenschaft in den Verdacht geriet, selber ein religioses Pro-
gramm zu vertreten, ist hier nicht der Platz. Im besonderen Fall des Schamanis-
mus-Buches darf jedoch nicht unerwahnt bleiben, dass die Loslosung des Scha-
manismus von seinem sibirischen Herkunftsgebiet und seine Transformierung
in ein universelles Konzept neo-schamanischen Stromungen in der (vorwie-
gend westlichen) Gegenwart entscheidende Impulse verlieh, indem sie ein
scheinbar gemeinanthropologisches, (re-)aktivierbares ,Schamanismus-Potenzi-
al“ (K. von Stuckrad) wissenschaftlich plausibilisierte und damit letztlich religi-
onsstiftend wirken konnte.¢?”

Was in Bezug auf Eliade im weltweiten Maf3stab gilt, trifft auch bereits dann
zu, wenn die Perspektive auf den sibirischen oder nordasiatischen Kontext be-
grenzt bleibt. In einem derart weiten geografischen Gebiet und mit Bezug auf
zahlreiche verschiedene lokale Kulturen durchgehend von Schamanismus zu
sprechen, erfordert bereits eine lexikalische Generalisierung, die das Wort
»Schaman® als kulturspezifischen Terminus der Tungusen (Eigenbezeichnung:
Evenken) entlehnt und zur transsibirischen oder transnordasiatischen Kategorie
erweitert, die dann zur Benennung funktionell dhnlicher, aber indigen anders
heiffender religioser Spezialisten (z.B. turksprachlich kam) bei benachbarten
Volkern eingesetzt wird.®?® In europiischen Sprachen hat sich diese verallge-
meinernde Verwendung ab dem 17. Jahrhundert im Medium von Reiseberich-
ten entwickelt und sie zeigt sich im 18. Jahrhundert bereits als fest konsoli-
diert.6®

626 Eliade 1975, S. 464.

627 Vgl. von Stuckrad, Kocku: Schamanismus und Esoterik. Kultur- und wissenschaftsgeschichtli-

che Betrachtungen. Leuven: Peeters 2003, S. 123-135.

Auf eine Diskussion der verschiedenen Ansichten beziiglich der nach wie vor ungeklar-

ten Etymologie des Wortes ,,Schaman® wird hier verzichtet.

629 Vgl. Stuckrad 2003, S. 56. Znamenski, Andrei A.: The Beauty of the Primitive. Shamanism
and the Western Imagination. New York: Oxford University Press 2007, S.3f. Hutton,

628

258

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thesen wie denjenigen von Stuckrads, die besagen, der Schamanismus als
~distinkter Religionstyp“ verdanke sich der ,beschreibenden Aneignung durch
westliche Beobachter“,63° halt Kollmar-Paulenz die Rolle frihneuzeitlicher
mongolisch-buddhistischer Akteure entgegen, die ab dem 17. und 18. Jahrhun-
dert ihre religiosen Opponenten terminologisch zu einer (abzulehnenden) Ge-
samtheit reifiziert und damit der ,Erfindung’ des Schamanismus durch die Eu-
ropaer vorgegriffen, ja diese gar angeregt hitten. Daraus ergibt sich eine direkte
Umkehrung der These von Stuckrads: ,Shamanism as a distinctive type of reli-
gion owes its existence to the appropriation by Buddhist observers.“®3! Kollmar-
Paulenz spricht grundsatzlich einen wichtigen und beachtenswerten Punkt an.
Den Einfluss asiatischer Kategorien auf europaische Begriffsbildungen stirker
einzubeziehen, trige mafSgebliche Prizisierungen zu Diskussionen um Orienta-
lismus und Postkolonialismus bei. Allerdings ist es problematisch, die Urheber-
schaft der ,Erfindung‘ des Schamanismus in solcher Weise vom einen Pol zum
anderen zu verschieben. Eine Beeinflussung europiischer Reisender des 17.
und 18. Jahrhunderts durch mongolische Terminologie wire an konkreten Bei-
spielen erst nachzuweisen, zumal die Reifizierung des Schamanismus in
europdischen Quellen etwa in demselben Zeitraum einsetzt, dem die von Koll-
mar-Paulenz behandelten mongolischen Schriften zugehoren.¢3? Allenfalls wire
eine synchrone west-Ostliche ,Erfindung® des Schamanismus einem Primat
westlicher oder 6stlicher ,Erfindung’ vorzuziehen. Allerdings stellt sich die Pro-
blematik auch noch in einem grundlegenden epistemologischen Sinne. Koll-
mar-Paulenz reflektiert in diesem Aufsatz nicht, was ihr an anderer Stelle als
»zirkuldre Struktur® des Redens tber auffereuropaische Religionsbegriffe be-
wusst ist, nimlich das ,unauflosbare Dilemma®, dass das ,Sprechen tber einen
Religionsbegriff [...] immer schon ein kulturell spezifisches, inhaltliches Vor-
verstandnis dessen, was ,Religion‘ denn sei [...]“ voraussetzen muss.®>* Wenn
sie also feststellt, ,[...] that a religion called ,shamanism* was invented in 17th/
18th century Monglia“,®** so steht sie unmittelbar in einer europiischen Be-
griffsgeschichte. Mit anderen Worten: Die Mongolen ,erfanden‘ nicht
den ,Schamanismus‘, sondern Kategorien wie z.B. boge-ner-iin sasin. Das Vermo-

Ronald: Shamans. Siberian Spirituality and the Western Imagination. London: Hambledon
and London 2001, S. 47-58.
630 Stuckrad 2003, S. 56.
631" Kollmar-Paulenz, Karénina: ,The Invention of ,Shamanism* in 18t Century Mongolian
Elite Discourse“. In: Rocznik orientalistyczny 65 (2012), Nr. 1, S. 90-106, vgl. besonders
S.99-104, Zitat S. 104.
Auf die Rolle des bei Kollmar-Paulenz angesprochenen burjatischstimmigen, russisch
sozialisierten Dorzi Banzarov (vgl. ebd., S. 102) geht das Kapitel 8.3 naher ein. Es han-
delt sich allerdings um ein Beispiel aus den 1840er-Jahren.
Kollmar-Paulenz, Karénina: ,Aufereuropiische Religionsbegriffe. In: Stausberg, Mi-
chael (Hrsg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: Walter de Gruyter 2012, S. 81-94, hier
S. 82.
634 Kollmar-Paulenz 2012a, S. 103.

632

633

259

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, einen solchen Ausdruck als ,Lehre der Schamanen® ibersetzen zu konnen,
verweist auf eine Riickbindung an eine jahrhundertelange europiische Vorpra-
gung des Schamanismusbegriffs und impliziert damit die in diesem Artikel un-
hinterfragt vorausgesetzte Ubertragung eines tungusischen Begriffs auf ein
mongolisches Umfeld.

Vor dem Hintergrund dieser kurzen Betrachtung der Problematik des Scha-
manismusbegriffs ist erstens klarzustellen, dass die folgenden Unterkapitel aus-
schlie@lich von einem westeuropaischen und russischen Schamanismusdiskurs
handeln. Was demnach im Zentrum der Aufmerksamkeit steht, sind Bedeu-
tungsspektren und Konzepte, die Europder mit demjenigen verbanden, was ih-
nen ab dem 17. Jahrhundert als Schamanismus bekannt war. Von Interesse sind
also nicht europiische Missinterpretationen indigener Religionen, sondern
Konstruktionen europaischer, russischer, wissenschaftlicher etc. Identitaten in
diesen (zweifellos meist asymmetrischen) Kulturkontakten. In Betracht stehen
zweitens nur Quellentexte, die das Wort ,Schaman(e)“ oder davon abgeleitete
Wortformen beinhalten. Die mannigfaltigen Uberschneidungen des Schama-
nismusdiskurses mit anderen semantischen Feldern der europaischen Kulturge-
schichte (wie der Esoterik, der Magie oder orphischen und dionysischen Stro-
mungen etc.) zeugen zweifellos von groffer religionswissenschaftlicher Rele-
vanz und werden bspw. in von Stuckrads Studie auch prominent behandelt,
sprengen aber weitgehend den hier gesetzten Rahmen. Zudem ist auch in die-
sem Betreff wiederum terminologische Vorsicht geboten. Die angesprochenen
Querverbindungen lassen es in vielen Fallen als einleuchtend erscheinen, einen
Themenbereich, der nicht vom eigentlichen Schamanismusbegriff ausgeht, in
eine Untersuchung zum Schamanismusdiskurs einzubeziehen. Dennoch be-
steht dabei auch die Gefahr, spekulativ eine schamanische Hintergrundstrah-
lung in Zusammenhinge hineinzulesen, in denen von Schamanismus nicht ex-
plizit die Rede ist. Solche Uberinterpretationen kennzeichnen etwa Flahertys
sonst sehr kenntnisreiche Studie zum Schamanismusdiskurs des 18. Jahrhun-
derts, die sich damit bisweilen auf die Ebene ihres eigenen Untersuchungsob-
jektes begibt und - ganz in der Konsequenz der Begriffsgeschichte — sel-
ber ,schamanismusproduktiv® wirkt, indem sie den Schamanismusbegrift auf
Bereiche appliziert, die vom Umfeld seiner urspringlichen Herkunft kaum ver-
schiedener sein konnten. Denn selbst wenn etwa dem jungen Mozart in der
zeitgenossischen Wahrnehmung konsistent und textlich nachweisbar orphische
Qualitaten zugeschrieben wurden und Herder Orpheus diskurspragend als
Schamane verstand (s.u.), muss daraus noch kein auf Mozart bezogener Scha-
manismusdiskurs entspringen, so wie es Flaherty vorschlagt, obwohl sie ein-

260

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

raumt, keinen Beleg fiir eine Benennung des musikalischen Wunderkindes als
Schamane zu kennen.®3%

Eine letzte Begriffsreflexion ist vorauszuschicken. Wenn im Rahmen dieser
Arbeit auf den in der Gegenwartssprache verankerten Begriff ,Schamanismus®
(russ. Samanizm) zurtckgegriffen wird, so soll dies im Bewusstsein geschehen,
dass sich diese Wortform erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts flichendeckend
eingeburgert hat (auf eine genaue Rekonstruktion dieser Genese wird verzich-
tet) und dass die meisten der hier untersuchten Texte aus dem 18. und der ers-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts stattdessen eher den Begriff ,Schamanentum®
(russ. samanstvo) oder auch ,schamanischer (Aber-)Glaube® (samanskaja vera,
Samanskoe sueverie) u.A. kennen. Wird also im Folgenden bei der Analyse einer
Quelle, die selber nur von ,Schamanentum® spricht, der Begriff ,Schamanis-
mus*‘ verwendet, so handelt es sich um einen aus der Gegenwart konstruierten
metasprachlichen Terminus.®3¢

8.2 ,Die Burjaten kiissen nicht!“ — DZultjanis unzeitgemdfSe
Ethnografie Sibiriens

In den 1830er-Jahren veranstaltete Nikolaj Gre¢, Publizist, Schriftsteller und
erster Chefredakteur des EL, regelmifig an den Donnerstagabenden gut be-
suchte Gesellschaftsanlasse in seinem Haus. An einem dieser Abende prasentier-
te der Verleger des EL Adolphe Pluchart den Gisten mit pritentiésen Worten
einen gewissen Julij Ivanovi¢ Dzulijani als Autor, der Artikel zum 6stlichen Si-
birien, wo er einige Jahre gelebt habe, beizusteuern gedenke. Wie sich ein Me-
moirenschreiber 1871 erinnert, sprach dieser groffgewachsene, steif wirkende
Herr ,irgendwie seltsam russisch®, suchte nach den richtigen Ausdriicken, setz-
te falsche Betonungen und musste oft auf das Franzosische ausweichen. Dzuli-
janis Person und seine von Pluchart gerihmte Kenntnis Sibiriens standen ganz
im Zentrum der Aufmerksamkeit. Wihrend sich Dzulijani ein wenig abseits
stechend mit dem ebenfalls anwesenden Senkovskij auf Franzosisch unterhielt,
erzahlte der Gastgeber Gre¢ der versammelten Gesellschaft dessen Biografie.
Dzulijani wuchs als Sohn eines italienischen Weinhéindlers und einer in St. Pe-
tersburg fir ihre Schonheit bekannten Franzosin zumindest teilweise in Russ-
land auf. Ab 1818 diente der junge Mann in der russischen Hauptstadt in der
Kanzlei des Grafen Betancourt, in der die Geschafte ausschlieflich auf Franzo-
sisch abgewickelt wurden. Aus diesem Grund eignete sich Dzulijani erst ab

635 Vgl. Flaherty, Gloria: Shamanism and the Eighteenth Century. Princeton: Princeton Uni-
versity Press 1992, S. 158. Stuckrad 2003 demonstriert an Flahertys Goethe-Lektiire, die
u.a. Faust als Schamane versteht, ein anderes Beispiel solcher Uberinterpretationen, vgl.
S.70-75.

636 Noch Wilhelm Radloff verwendet gegen Ende des 19. Jahrhunderts ,,Schamanismus®
und ,Schamanenthum® synonym, s.u. Kap. 8.3.

261

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1823 in Irkutsk Russischkenntnisse an, wo er am Gymnasium Franzoésisch un-
terrichtete. Nachdem er des Weiteren als Beamter verschiedene sibirische Ge-
biete auf Dienstreisen kennengelernt hatte, kehrte er nach St. Petersburg zu-
rick und machte sich daran, seine ethnografischen Beobachtungen mit Hilfe
von Muttersprachlern ins Russische zu tbertragen. Er wurde mit Pluchart be-
kannt und dieser engagierte ihn als Autor fiir das EL.6%7

Senkovskij erhob an diesem Donnerstagabend nun den Vorschlag, Dzulija-
nis Enzyklopadie-Artikel zu den Burjaten, der in erweiterter Version auch in
der Biblioteka dlja (tenija erscheinen sollte, moge den Gisten vorgelesen wer-
den. Der Verfasser selbst entschuldigte sich, wohl im Bewusstsein seiner man-
gelhaften Aussprache, mit dem Verweis auf eine heisere Stimme, weshalb der
Journalist Vladimir Stroev die Rolle des Vorlesers tibernahm. Der Schilderung
des Memoirenschreibers zufolge wirkte der Text auf die Zuhoérerschaft trocken
und vermochte wenig Begeisterung hervorzurufen. Als allerdings die Bemer-
kung fiel, den Burjaten sei das Kissen vollig unbekannt und stattdessen be-
schnupperten sie sich, stellte sich plotzlich grofSe Heiterkeit im Saal ein. Dzuli-
jani, dem das Gelachter offenbar als Zweifel an der Glaubwiirdigkeit seiner Be-
obachtung erschien, rief darauf mit Nachdruck in die Versammlung: ,Je vous
jure, messieurs, que les Bouriates ignorent I’existence du baiser; mais qu’ils se
flairent.“638

Ob sich die beschriebene Szene genauso zugetragen hat — die zitierten Me-
moiren erschienen immerhin fast vierzig Jahre spater —, kann dahingestellt blei-
ben. Tatsache ist, dass Julij Dzulijani schon im ersten Band des EL als Mitarbei-
ter mit Zustandigkeit fir sibirische Themen aufgefihrt wird (vgl. Kap. 3.3.1)
und dass sein an Gre¢s Gesellschaftsabend angepriesener Artikel Burjaty im
siebten Band (1836) erschien. Die erwihnte Zweitversion in der Biblioteka dlja
Ctenija datiert von 1834. Beide Texte enthalten die Episode der Unbekanntheit
des Kussens und dartiber hinaus eine recht detaillierte ethnografische Beschrei-
bung der burjatischen Kultur. Diese besteht neben Informationen zur Lebens-
weise, zum Aussehen und zum Charakter der Burjaten auch in einigen Ausfiih-
rungen zum ,Schamanentum® (samanstvo), das Dzulijani als traditionelle Reli-
gion mit dem neu eingefithrten Buddhismus kontrastiert, dem er bereits einen
1833 erschienenen Aufsatz gewidmet hatte (vgl. Kap. 7.1). So steht im EL zu le-
sen, die jenseits des Baikal lebenden Burjaten seien um die Mitte des 18. Jahr-
hunderts zum ,Glauben Buddhas® tibergetreten, wohingegen andere Staimme
diesseits des Sees das Schamanentum bis in die Gegenwart beibehalten hatten.

637 Vgl. V. B.: ,Iz vospominanij peterburgskogo starozila. II. Cetvergi u N. I. Greta“. In:
Zarja Nr. 4 (1871), S. 4-45, hier S. 42-44. Laut §pakovskaja 2004, S. 8 und 212, handelt es
sich um die Memoiren V. P. Burnasevs. Die russische Schreibweise des italienischen Na-
mens Giuliani variiert; hier wurde diejenige Variante bevorzugt, die seine in dieser Ar-
beit verwendeten Veréffentlichungen zeichnen.

638 Vgl. V. B. 1871, S. 44f., Zitat S. 45.

262

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch erkennt Dzulijani eine Persistenz der gesellschaftlichen Rolle der Scha-
manen selbst dort, wo die buddhistische Geistlichkeit die Acht Uber sie ver-
hangt hat:

»Die Lamas verfolgen die Schamanen mit harter Hand, aber die Burjaten mogen es, in
wichtigen Fillen Gbernatiirliche Mittel in Anspruch zu nehmen und der Schamane ist
bis heute Wahrsager des Zukunftigen und ein Mittler zwischen Mensch und Teufel.
[...] Im Falle langanhaltender Krankheiten rufen sie den Schamanen herbei, der einen
bosen Geist beschwort. Jetzt heilen die Lamas sie, bisweilen auch mithilfe ibernatiirli-
cher Mittel .«

»JIaMBI CTPOTO TPECIIEAYIOT IAMAHOB, HO BypsTHI JIFOOST B BAXKHBIX CIydasix MPUOEraTh K
CBEPXBECTECTBEHHBIM CPEICTBAM, U LIaMaH [0 CHX MOp €CTh MpeicKa3aresb OyAylero u
HOCPEHUK MKy YETOBEKOM H JBSBOJIOM. [...] B IpoaomKUTENbHBIX OONE3HIX OHU MPH-
3BIBAIOT IIAMaHa, KOTOPBIN 3aKIMHACT 3JI0r0 ayxa. Ternephb Jieyar uxX JaMbl, HHOTJIA TOXKE
CBEPXBECTECTBEHHBIMH CPEICTBAMH. “63?

Der Text des EL gibt sich in einigen ethnografischen Aspekten ausfiihrlicher als
die Version der Biblioteka dlja Ctenija, beschrinkt sich in Bezug auf die Charak-
terisierung des Schamanentums aber im Wesentlichen auf das angefiihrte Zitat.
Weiterfithrende Informationen wiren wohl unter dem durch einen Querver-
weis angekiindigten, aber nie erschienenen Lemma Saman zu erfahren gewe-
sen. Der ebenfalls mit Burjaty tbertitelte Zeitschriftenartikel fallt in dieser Hin-
sicht detaillierter aus. Auch hier bildet der Schamanenglaube den Gegensatz
zum Buddhismus. Er gilt im Vergleich mit jenem als weniger elaboriert und
durch Beobachtung unmittelbar verstehbar (vgl. hierzu auch Kap. 7.1). Neben
der Assoziierung mit dem Teufel, die wiederum zur Sprache kommt, benennt
Dzulijani einen auf Naturelemente und Gestirne gerichteten Kern des Schama-
nentums:

,Die Burjaten, die den schamanischen Glauben austben, huldigen der Sonne, dem
Mond, dem Feuer, dem Wasser, den Bergen, Tieren oder deren Abbildungen, — mit
einem Wort: Sie verehren alles, was thren Vorhaben schaden oder diese behindern
kann, und sie glauben damit die Gottheiten besanftigen zu kénnen, deren Einfluss sie
furchten.“

,BYPATEL, WCIOBEIyIONIEE MAMAHCKYIO BEpY, MOKJIOHSAIOTCS COJHILY, JyHE, OTHIO, BOJE,
ropaM, JKHBOTHBIM MJIH HX H300PaKEHHIM, — CIOBOM GOrOTBOPAT BCE, YTO MOYXKET BPEIHTH
MM [PENSTCTBOBATh MX HAMEPEHHAM, yMasi YMUIOCTUBHTH TEM GOKECTBA, KOTOPHIX BIIH-
siHAs OHH cTparmarcs. “640

Um Priester ({rec), also Schamane, dieser ,Sekte® zu werden, gentige es, so der
Text weiter, wenn ein Mann oder eine Frau offentlich erklire, im Traum von
einem karzlich verstorbenen Schamanen zu dessen Nachfolger bestimmt wor-
den zu sein. Der Adept oder die Adeptin verfalle darauf wihrend einiger Zeit in
einen Zustand der Exaltation und Raserei und werde anschliefSend von einem

639 EJ,Bd. 7, S. 433, 435.
640 Dyulijani 1834, S. 47.

263

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alten Schamanen an drei aufeinanderfolgenden Abenden durch verschiedene
Rituale eingeweiht und mit dem Wohnsitz der Daimonen und Luftgottheiten
vertraut gemacht. An diese Erlduterungen zur Initiation schliefSt eine ausfihrli-
che Schilderung zweier schamanischer Rituale zur Heilung resp. zur Beschwo-
rung von Geistern an. Im Gegensatz zum Lexikon-Artikel bietet der Text der
Biblioteka dlja ctentja zudem eine rationalisierende und entlarvende Erklirung
zumindest eines Teils der schamanischen Handlungen als ,Finten“ (chitrost)
und ,Zaubertricks® (figliarstva).**!

Dzulijani reproduziert seine Veranschaulichung des Schamanentums 1836 in
einer weiteren ethnografischen Arbeit tiber das Volk der Jakuten (Eigenbezeich-
nung: Sacha), ohne eine grundsatzliche Differenz zum beschriebenen burjati-
schen Kontext zu erkennen zu geben. Vielmehr gleichen sich die Darstellungen
teilweise bis auf den Wortlaut an, so im Zuge der Beschreibung der Geisterbe-
schworung, der Zaubertricks oder der Berufung neuer Schamanen. Wie im Fal-
le der Burjaten spielt der angebliche Glaube an eine diabolische Machtsphare
eine wichtige Rolle: ,Die Jakuten waren immer von der Existenz einer unrei-
nen Kraft Gberzeugt und deshalb werden die allerwichtigsten Opfer stets dem
Teufel erbracht® (,SIkyTel Beerma ObUIM yOEKAEHBI B CYIIECTBOBAHUM HEYMCTON
CHUIBI, ¥ TIOTOMY CaMbl€ [TIaBHEHIINE XKePTBbI IPUHOCATCS BCEIa AbSBOIY“).642

Indem Dzulijani die Schamanen als in einem heidnischen Setting operieren-
de Priester, Wahrsager und Heiler vorstellt, die sich den Aberglauben ihrer Mit-
menschen zunutze machen und vorgeben, mit tbernatirlichen Machten und
besonders dem Teufel zu interagieren, greift er auf altbekannte Muster zurtick,
die sich seit dem 17. Jahrhundert herauszubilden begannen und insbesondere
in der Zeit der Aufklirung als etabliertes Wissensgut galten. Das alteste Ele-
ment dieser Schamanen-Imagination — der Umgang mit dem Teufel - reicht
mindestens bis auf den Niederlander Nicolaas Witsen zurtick. Seinem 1692 er-
schienenen populiren Reisebericht Noord en Oost Tartaryen ist eine Zeichnung
beigegeben, die als erste europaische bildliche Darstellung eines Schamanen
gilt und die den Untertitel ,een Schaman ofte Duyvel-priester. in’t Tungoesen
lant“ trage (vgl. Abb. 3).64 Zahlreiche andere frithneuzeitliche Reisebeschrei-
bungen und deren Rezeption trugen dazu bei, Zauberei, Betrigerei und Teu-
felsbeschworung als Leitmotive des europaischen Schamanismusdiskurses zu
verfestigen.* Sehr priagnant zeigt sich dies im Eintrag zu den Schamanen in
Diderots und d’Alemberts Encylopédie:

641 vgl. ebd., S. 47-51.

642 Dyulijani, Ju.: ,O jakutach®. In: Syn otelestva 178 (1836), Nr.24, S.83-104, Nr.25,
S.138-159, hier S.91. Die Ausfihrungen zum jakutischen Schamanentum finden sich
hauptsichlich im ersten Teil auf den S. 88-101.

4 Witsen, Nicolaas: Noord en Oost Tartaryen, 2 Bde. Amsterdam: Schalekamp 31785. Die
Abbildung findet sich im zweiten Band zwischen S. 662 und 663.

644 Vgl. als Uberblick Stuckrad 2003, S. 42-58; Znamenski 2007, S. 3-13.

264

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»SCHAMANS, s. m. pl. (Hist. mod.) C’est le nom que les habitans de Sibérie donnent a
des imposteurs, qui chez eux font les fonctions de pretres, de jongleurs, de sorciers &
de médecins. Ces schamans prétendent avoir du crédit sur le diable, qu’ils consultent
pour savoir ’avenir, pour la guérison des maladies, & pour faire des tours qui parois-
sent surnaturels a un peuple ignorant & superstitieux : ils se servent pour cela de tam-
bours qu’ils frappent avec force, en dansant & tournant avec une rapidité surprenante ;
lorsqu’ils se sont aliénés a force de contorsions & de fatigue, ils prétendent que le dia-
ble se manifeste 2 eux quand il est de bonne humeur. Quelquefois la cérémonie finit
par feindre de se percer d’'un coup de couteau, ce qui redouble I'étonnement & le re-
spect des spectateurs imbécilles. Ces contorsions sont ordinairement précédées du sa-
crifice d’un chien ou d’un cheval, que 'on mange en buvant force eau-de-vie, & la
comédie finit par donner de Iargent au schaman, qui ne se piquent pas plus de désin-
téressement que les autres imposteurs de la méme espece.“®%

Die Parallelen zu Dzulijanis Sprachgebrauch sind hier unverkennbar. Nicht
nur stimmen die Aufzdhlung der gesellschaftlichen Funktionen und Fihigkei-
ten der Schamanen mit seinem Text Uberein, auch Details der cérémonie wie die
charakteristische Trommel, der Trancezustand, die Tieropferung und die als
vorgetauscht interpretierte Selbstverletzung mit Messern finden bei Dzulijani
eine direkte Entsprechung.®*¢ Einen besonders groffen Einfluss auf das Zustan-
dekommen und Weitertragen dieses in der Encyclopédie exemplarisch reprasen-
tierten Bildes tibten im 17. und 18. Jahrhundert die Berichte deutschsprachiger
Reisender aus, was u.a. an der im franzosischen Text verwendeten deutschen
Schreibweise Schaman abzulesen ist.*” Forscher wie bspw. Johann Georg Gme-
lin (1709-1755), Georg Wilhelm Steller (1709-1746), Gerhard Friedrich Miller
(1705-1783) oder spater Peter Simon Pallas (1741-1811) und Johann Gottlieb
Georgi (1729-1802), die im Auftrag der Russischen Akademie der Wissenschaf-
ten Expeditionen nach Sibirien absolvierten, brachten von dort nicht nur natur-
wissenschaftliche Erkenntnisse mit, sondern betatigten sich auch als ethnografi-
sche Beobachter. Ein wiederkehrender Topos der Aufklirung verpflichteter
Darstellungen besteht im Bemithen, die betrigerische Natur des als Ausdruck
von Irrationalitit verstandenen Schamanismus offenzulegen. In diesem Geiste
ist der Encyclopédie-Artikel verfasst, der die Schamanen vor allen anderen Cha-
rakterisierungen als zmposteurs bewertet, und besonders Gmelins Darstellungen
operieren konsistent in diesem Modus. So berichtet der Reisende, um nur ein
Beispiel von vielen zu nennen, tber die ,Hexerei“ eines tungusischen Schama-
nen:
,Endlich nach vielem Gaukeln und Schwitzen wollte er uns weismachen, daf§ die Teu-

fel da wiren, und wollte daher hdren, was man von ihm zu wissen verlangte. Wir leg-
ten ihm, wie wir bisher getan hatten, eine erdichtete Frage vor, und darauf machte er

645 Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd. XIV (1765),
S.759. Die Encyclopédie fihrt auch in einigen anderen Eintrigen Informationen zum
Schamanismus, vgl. Flaherty 1992, S. 122-125.

646 Vgl. Dzulijani 1834, S. 48-51.

647 Vgl. Flaherty 1992, S. 123 und Znamenski 2007, S. 6.

265

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Kunste, wobei ihm die anderen beiden halfen. Durch das Ende wurden wir von
neuem in unserer Meinung bestarke, dafs alles Betrigerei ware [.. J].c648

Ahnlich klingt es bei Pallas, wenn er die ,Betriigerkiinste“ der Schamanen resp.
»Zauberer” beschreibt, die den ,rohen Aberglauben® der Ostjaken ausnut-
zen.®® Schlieflich erfillen auch fir Georgi, der eine Synopse des ,Schamani-
schen Heidenthums® verfasste, die ,zauberischscheinenden Auftritte der Got-
zenpriester” den Tatbestand der Betriigerei, wenngleich er aber den Schamanis-
mus insgesamt etwas positiver auffasst und ihm gar zugesteht, tiber ,allgemeine
Begriffe der natiirlichen Religion® sowie ,,verschiedenes aus der mosaischen® zu
verfigen. Auch historisiert er ihn, allerdings ohne ins Detail zu gehen, als ur-
springlich aus Indien stammende élteste Religion des Orients und ,Mutter der
lamaischen, braminischen und anderer heidnischen Secten*.650

Besonders augenscheinlich widerspiegelt die aufklarerische Kritik am Scha-
manismus das von Zarin Katharina II. 1786 publizierte Lustspiel Der sibirische
Schamann, welches zwei Jahre darauf in Berlin als Teil einer Trilogie ,wider
Schwirmerey und Aberglauben® erneut aufgelegt wurde. Finf Akte erzahlen,
wie der zusammen mit der aus Sibirien geburtigen russischen Familie Bobin
angereiste Schamane Amban Lai in St. Petersburg als vermeintlicher Zauberer
sein betriigerisches Unwesen treibt, zum Schluss aber tberfihrt und sanktio-
niert wird. Zugleich soll das Stiick denjenigen eine Warnung sein, die sich
leichtgldubig von solchen Figuren verfithren lassen.t! Die aufgeklirte Herr-
scherin reagierte mit ithrem Werk u.a. auf den ihr missliebigen Artikel Théoso-
phes, den Diderot, zu dem sie ein ambivalentes Verhiltnis pflegte (vgl. auch
Kap. 3.1), fur die Encyclopédie verfasst hatte. Katharina vertrat offenbar die Mei-
nung, dieser und andere Beitrage der Encyclopédie beférderten die Kenntnis ir-
rationaler Praktiken auf gefahrliche Weise.652

Der ,schamanische Glaube“, den Dzulijani wahrend seines Aufenthaltes in
Sibirien bei den Burjaten und Jakuten kennenlernte und Mitte der 1830er-Jahre

648 Posselt, Doris (Hrsg.): Die Grofie Nordische Expedition von 1733 bis 1743. Aus den Berichten
der Forschungsreisenden Johann Georg Gmelin und Georg Wilbelm Steller. Minchen:
C.H.Beck 1990, S.47. Als Uberblick mit zahlreichen Textbelegen zur Darstellung des
Schamanismus in den deutschsprachigen Berichten der grofSen wissenschaftlichen Expe-
ditionen des 18. Jahrhunderts nach Sibirien vgl. Kohler, Marcus: Russische Ethnographie
und imperiale Polittk im 18. Jabrbundert. Gottingen: V&R unipress 2012, besonders
S.121-126 (Gmelin).

649 Vgl. Pallas, P. S.: Reise durch verschiedene Provinzen des RufSischen Reichs. Dritter Theil.

Vom Jahr 1772, und 1773. St. Petersburg: gedruckt bey der Kayserlichen Academie der

Wissenschaften 1776, S. 62.

Vgl. Georgi, Johann Gottlieb: Beschreibung aller Nationen des RufSischen Reichs, ihrer Le-

bensart, Religion, Gebrauche, Wobhnungen, Kleidungen und iibrigen Merkwiirdigkeiten. Dritte

Ausgabe. Samojedische, Mandschurische und ostlichste Sibirische Nationen. St. Petersburg:

bey Carl Willhelm Muller 1777, S. 375, 392, 395. Zu Georgis Blick auf den Schamanis-

mus siehe auch Kohler 2012, S. 193-195.

61 Fiir eine detaillierter Analyse des Lustspiels vgl. Stuckrad 2003, S. 58-66.

652 Vgl. Flaherty 1992, S. 118f.

650

266

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in ethnografischen Artikeln nachzeichnete, erweist sich also als stark durch die
klassischen aufklarerischen Wissensbestinde des 18. Jahrhunderts vorgepragt,
wenngleich auch der Impetus der ,Entzauberung® weniger stark durchdringt,
als dies besonders in Gmelins Berichten der Fall ist. Dzulijanis ethnografische
Praxis liest sich somit bisweilen als Reenactment einer vermutlich vorangehen-
den lesenden Aneignung der bereits ,bekannten® Charakteristika des Schama-
nismus. Dennoch bedarf das ethnografische Verfahren — ganz in der Nachfolge
der Forschungsreisenden des 18. Jahrhunderts — einer Augenzeugenschaft vor
Ort, die insbesondere aus dem personlichen Miterleben eines schamanischen
Rituals (0brjad) ihre Legitimation bezieht: ,Es folgt ein Ritual zur Hervorru-
fung von Geistern, das ich selber als Augenzeuge erlebt habe“ (,Bot 06psia
NPU3BIBAHUS TyXOB, KOTOPOTO caM s ObLT cBuiereneM”).553 Zwar verortet Dzulija-
ni wie vor ihm schon Georgi den Schamanismus auch als Religion in einer an-
satzweise beschriebenen Glaubensvorstellung, die durchaus in der Geschichte
steht, doch ist es die scheinbar unmittelbar erlebbare rituelle Dimension, die
die eigentliche wissenschaftliche Attraktion ergibt. Deutlich wird dies umso
mehr, wenn im folgenden Unterkapitel weitere Texte aus der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts zur Sprache kommen, deren Interesse gleich gelagert ist. Da-
neben wird sich allerdings auch eine neue Zugangsweise ankiindigen, in deren
Rahmen die Erforschung des Schamanismus naher an die zeitgenossisch domi-
nierende wissenschaftliche Methodik der Historisierung und textbasierten Er-
klarung heranrtickt.

Die Schamanismus-Thematik des 18. Jahrhundert lasst sich, das muss betont
werden, nicht auf die vorgestellte Sichtweise reduzieren. Gerade Katharinas II.
radikal aufklarerisches Verstandnis des Schamanismus ladt dazu ein, daran
einen gegensatzlichen Standpunkt zu spiegeln, der nicht nur auf eine inhaltli-
che Differenz verweist, sondern gewissermafSen auch eine biografische Opposi-
tion in sich tragt. Wie Susi Frank aus einer nur fragmentarischen Uberlieferung
tberzeugend rekonstruiert, verband Aleksandr Radisc¢ev, den die Zarin 1790
aufgrund seines sozialkritischen Werkes Eine Reise von Petersburg nach Moskau
(Putesestvie 1z Peterburga v Moskvu) in die Verbannung nach Sibirien geschickt
hatte, mit dem Schamanismus etwas grundsatzlich anderes als Betriigerei und
Teufelsanbetung. Vielmehr galt er ihm als konkretes Beispiel einer vermittels
eines bestimmten Begriffs von Gefiihl sich vollziehenden, kulturibergreifend
universalisierten Beziehung zu einem rationaler Erkenntnis nicht zugingigen
hochsten Wesen. Diese Konzeptualisierung, die aus einem im sibirischen Exil
geschriebenen Brief hervorscheint, begibt sich einerseits in die Nihe einer u.a.
mit Joseph-Frangois Lafitau und Johann Gottfried Herder assoziierbaren Kul-
turtheorie und lasst sich andererseits auf RadiS¢evs in einem Traktat uber die
Unsterblichkeit geduflerte philosophische Haltung eines in der menschlichen

653 Dzulijani 1834, S. 50.

267

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erkenntnisfahigkeit vorherrschenden Primats des Gefiihls resp. der Sinnlichkeit
zurtckfihren.654

Radis¢evs Auffassung weist als wenig bekanntes Beispiel auf einen Komplex
alternativer Lesarten im ausgehenden 18. Jahrhundert hin, die im Schamanis-
mus den natirlichen Ausdruck einer bestimmten Kulturstufe oder Kulturform
erblicken. Besonders Herder, der, wie Frank vermutet, Radis¢ev beeinflusst ha-
ben konnte, setzt sich mehrfach in seinem Werk mit dem Schamanismus aus-
einander und globalisiert ihn als ethnografisches Phinomen weit tiber Nordasi-
en hinaus. So heiflt es im achten Buch der Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit:

»Wo und wie weit hat sich nicht der Aberglaube der Schamanen verbreitet? Von Gron-
land und dem dreifachen Lappland an dber die ganze nichtliche Kiiste des Eismeers
tief in die Tatarei hinab, nach Amerika hin und fast durch diesen ganzen Welttheil.
Ueberall erscheinen Zauberer und allenthalben sind Schreckbilder der Natur die Welt
in der sie leben. Mehr als drei Viertheile der Erde sind also dieses Glaubens: denn auch
in Europa hangen die meisten Nationen Finnischen und Slavischen Ursprunges noch
an den Zaubereien des Naturdienstes, und der Aberglaube der Neger ist nichts als ein
nach ihrem Genius und Klima gestalteter Schamanismus. In den Lindern der Asiati-
schen Cultur ist dieser zwar von positiven kiinstlichern Religionen und Staatseinrich-
tungen verdrangt worden; er ldft sich aber blicken, wo er sich blicken lassen darf, in
der Einsamkeit und beim Pobel; bis er auf einigen Inseln des Sidmeers wieder in gro-
Rer Macht herrschet. Der Dienst der Natur hat also die Erde umzogen, und die Phanta-
sien desselben halten sich an jeden klimatischen Gegenstand der Uebermacht und des
Schreckens, an den die menschliche Nothdurft grenzet. In altern Zeiten war er der
Gottesdienst beinah aller Volker der Erde.“6%3

Zwar verbindet auch Herder den Schamanismus mit Aberglauben und Zaube-
rei, erklart ihn aber kraft seiner Klimatheorie zum organischen und damit legi-
timen Ergebnis menschlicher Einbildungskraft resp. Phantasie als Reaktion auf
die natiirlich gegebene Umwelt. Zusatzlich erweitert er den Geltungsbereich
des Schamanismus auch historisch bis in die Antike. Vor allem die mythologi-
sche Figur des Orpheus gerit dabei zum Inbegriff eines ,edlen® Schamanen.65¢
Im Zuge solcher Umwertungen kommt zustande, was Stuckrad als ,,schamani-
sche Matrix“ in einer Gemengelage von ,,Dionysischem, Orphischem und Eth-
nografischem® verortet, also die Option, Schamanismus als spezifische Kultur-
funktion auch in der europaischen Tradition zu imaginieren.®” Universalisiert-
anthropologische Perspektiven wie bei Radi$¢ev und Herder, die den Schama-

654 Vgl. Frank, Susi K.: ,Aleksandr Radishchev’s Interpretation of Shamanism in the Rus-
sian and European Context of the Late Eighteenth Century®. In: Stolberg, Eva-Maria
(Hrsg.): The Siberian Saga. A History of Russia’s Wild East. Frankfurt a. M.: Peter Lang
2005, S. 43-61.

655 Herder, Johann Gottfried: Simtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan. Hildesheim:
Georg Olms 1967, Bd. 13, S. 305f.

636 Vgl. als Uberblick zu Herders Schamanismus-Rezeption Flaherty 1992, S. 138-149.

657 Vgl. Stuckrad 2003, S. 67.

268

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nismus zu einem (historisch verortbaren) kulturellen Potential postulieren,
greifen in gewisser Weise demjenigen vor, was Eliades Studie 1951 auf der
Grundlage einer massiv erweiterten ethnografischen Dokumentation vollzieht,
also die Ausformung spezifisch sibirischer resp. nordasiatischer lokaler Kultur-
erscheinungen zu einem Konzept, das auf vollig andere historische und kultu-
relle Zusammenhinge appliziert werden kann.s8

=gl e

cen edama .'.f 2, ( _/).'( el -,U!‘." <.rz'r;
err Fe AL ({ oL

Abbildung 3: een Schaman ofte Duyvel-priester. in’t Tungoesen lant.

Aus: Witsen, Nicolaas: Noord en Oost Tartaryen, 2 Bde. Amsterdam: Schalekamp 31785. Abbil-
dung Band 2 zw. S. 662 u. 663.

658 Eliade sieht im Orpheus-Mythos ,,mehrere Elemente, die sich mit der schamanischen
Ideologie und Technik vergleichen lassen®, davon als wichtigstes Element den Abstieg
in die Unterwelt. Die ,,Orphik im eigentlichen Sinn“ gilt ihm jedoch nicht als schama-
nisch, vgl. Eliade 1975, S. 372f. Auffillig ist auch, dass bereits Herder wie spéter Eliade
den Schamanismus als weitverbreitete Urreligion der Menschheit beschreibt.

269

- am 23.01.2026, 07132 - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3 Umdeutung im Zeichen der Mythologie: Banzarovs Philologisierung
des Schamanismus

Die 1932 von Popov zusammengestellte Bibliografie zur russischen Literatur
tiber den Schamanismus in Nordasien, auf die Mircea Eliade fiir sein Schama-
nismus-Buch zurtckgriff, zihlt, einige Doppelnennungen eingeschlossen, 712
Titel und fihrt vor Augen, wie sich im Ausgang der deutschsprachigen ,Klassi-
ker‘ des 18. Jahrhunderts (z.B. Gmelin, Pallas oder Georgi), die in der Biblio-
grafie in russischen Ubersetzungen verzeichnet sind, der ethnografische Gegen-
stand ,Schamanismus® bis in das frithe 20. Jahrhundert weiter konstituiert.®*
Stutzte sich Eliade hauptsichlich auf die neuere Literatur ab der Mitte des 19.
Jahrhunderts, die den Hauptteil der Bibliografie ausmacht, so zeigt sich auch in
den vorangehenden Jahrzehnten eine Kontinuitit von Publikationen, die im
Wesentlichen den russischsprachigen wissenschaftlichen Diskurs tber den
Schamanismus begriinden. Die Analyse von Dzulijanis Darstellungen, die bei
Popov nicht registriert sind, hat bereits vorgeftihrt, wie sich in den 1830er-Jah-
ren Wahrnehmungsmuster des 18. Jahrhunderts fortschreiben. Dass dies kein
kurioser Einzelfall bleibt, sondern auf die Durchgangigkeit bestimmter Sche-
mata hindeutet, zeigen beispielsweise 1833 von Nikolaj S¢ukin in Briefform
herausgegebene sibirische Reiseskizzen, die im Anhang einen ethnografischen
Essay tber die Jakuten enthalten. ,Der Schamane® — heift es dort — ,,gilt sowohl
bei den Jakuten wie auch den Tungusen und Burjaten als Mensch, der mit dem
Teufel verkehrt* (,,Illaman kak y SIkyToB Tak U y TyHTycOB U BypsT, mounraercs
YeJI0BEKOM, UMEIOIIUM coobuieHue ¢ apsiBostoM*).660 Weiter halt der Text fest, das
Schamanentum bestehe aus ,Faxen®, ,Schreien® und ,plattem Betrug®, und
zum Beweis erldutert er einen schamanischen Trick der Selbstverletzung mit
einer Klinge samt Vortiuschung einer blutenden Wunde. Allerdings, und das
ist bemerkenswert, schlieSt daran auch das Zugestindnis an, die ortsansassigen
Russen glaubten ebenso an die Schamanen und erzihlten sogar, ein Schamane
konne sich den Kopf abnehmen und ihn wieder aufsetzen.¢¢!

659 Vgl. Eliade 1975, S. 10 und Popov, A. A.: Materialien zur Bibliographie der russischen Lite-
ratur tiber das Schamanentum der Volker Nordasiens, ibers. von Reinhold Schletzer. Ber-
lin: Reinhold Schletzer 1990.

660 §¢ N. (Hrsg., d.i. S¢ukin, Nikolaj Semenovic¢): Poezdka v Jakutsk. St. Peterburg: V tipo-
grafii Konrada Vingebera 1833, S. 198. Aus der Autorenangabe ,Izd. N. S« geht nicht
eindeutig hervor, ob S¢ukin der Verfasser der Briefe ist oder ob er nur das Werk einer
anderen, nicht genannten Person herausgibt. Der als Anhang beigefiigte ethnografische
Essay ,Uber die Jakuten“ (S.193-228) ist als ,aus einer alten Handschrift entlehnt*
(,3anMCTBOBaHO U3 CTapHHHOM pykormcn®, S. 193) ausgewiesen. Auch hier ist nicht klar,
ob damit eine andere Autorschaft als diejenige der Briefe angezeigt werden soll oder ob
es sich um einen literarischen Gestus handelt.

661 ygl. ebd., S. 220f.

270

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Fortbestehen aus dem 18. Jahrhundert tradierter Motive bleibt in der ers-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts nicht unwidersprochen. Nikita Bi¢urin (Vater
Takinf), der als Begrinder der russischen Sinologie gilt, hebt sich 1839 in einem
Aufsatz Uber das Schamanentum (O samanstve) in aller Klarheit von der noch im-
mer gingigen Meinung ab, die Schamanen seien nichts als Scharlatane. Seine
Widerlegung dieser Ansicht geht aus einem in mandschurischer Sprache ge-
schriebenen und 1747 in Beijing erschienenen ,Statut des Schamanen-Diens-
tes“ (ustav Samanskogo sluzenija) hervor, das ihn schlieen lasst:

»Das, was uns als platter Betrug bei nomadischen Scharlatanen erschien, stellt eine Re-
ligion dar, die gegenwirtig am Chinesischen Hof und in der Mandschurei vorherrscht.
Thre alten Rituale, die im oben erwihnten Statut dargelegt sind, bilden ein stringentes
System, das auf rein religiésen Begriffen griindet.”

,»T0, 9TO HAM Ka3aJ10Cch rpyObIM 0OMaHOM B KOUEBBIX IIapiaTaHaX, COCTaBIISIET PEIUTHUIO,
TOCTIO/ICTBYIOIIYIO HBIHE TPH KHUTAalCKOM JBope W B Manmkypun. [peBHue oOpsnasl ee,
M3JI0KEHHBIE B BBIIICTIOMSIHYTOM YCTaBe, NMPEACTABIAIOT CTPOHHYIO CHCTEMY, OCHOBaH-
HYIO Ha TIOHATHAX YHCTO-PETUTHO3HBIX, “662

Um den Schamanismus aufzuwerten, greift Bic¢urin hier explizit auf den Sys-
tem-Begriff zurtick, der im zeitgenossischen Religionsdiskurs die wissenschaftli-
che Wertigkeit und Relevanz des so designierten Objekts garantiert.®®> Zwar
stellt er in der religiosen Praxis der sibirischen Schamanen durchaus durch die
mindliche Uberlieferung bedingte Abweichungen vom im Statut festgehalte-
nen Ausgangszustand fest, doch sieht er den Kern des dort Kodifizierten als
dennoch erhalten an.®®* Hervorzuheben ist neben der Selbstverstandlichkeit,
mit der Bic¢urin den Schamanismus konzeptuell auf den chinesischen Kontext
tbertragt, die Andeutung einer schriftlich niedergelegten Essenz des Schama-
nismus, die als seine eigentliche Form gilt, wobei die Verschriftlichung als not-
wendige Bedingung des Systemcharakters zu lesen ist. Daraus ergibt sich eine
Anniherung an das philologisch dominierte Wissenschaftsverstindnis der zeit-
genossischen Orientalistik, in dessen Rahmen v.a. dasjenige als an sich relevant

662 Bi*urin, Nikita (Iakinf): ,O $amanstve®. In: Otelestvennye zapiski 6 (1839), Otd. II,
S.73-81, hier S.73. Dieser Text ist auch in anderen Werken Bicurins enthalten, vgl.
Popov 1990, S. 130 (Nr. 711). Ferdinand von Wrangel spricht sich ebenfalls ausdriicklich
dagegen aus, die Schamanen (denen er grundsatzlich nicht sehr wohlgesinnt ist) als
Betriiger zu betrachten. Sein Erklarungsansatz beruht vielmehr auf der Annahme, dass
es sich um Personen mit einer spezifischen Disposition der Phantasie resp.
Einbildungskraft (voobrazenie) handle — auf diesen Begriff greift schon Herder zurtick —
und dass ein ,echter* Schamane daher als ,bemerkenswerte psychologische
Erscheinung® verstanden werden musse. Fon Vrangel’, Ferdinand: Putesestvie po
severnym beregam Sibiri i po Ledovitomu Morju, 2 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii A.
Borodina i K° 1841, vgl. Bd. 1, S. 348-350.

663 Vgl. hierzu z.B. Kapitel 6.2 und besonders in Kapitel 6.4 Nadezdins Wissenschaftsdefini-
tion unter Verwendung desselben Ausdrucks strojuaja sistema, der hier wie dort mit
ystringentes System® Gibersetzt wird.

664 Vgl. ebd., S.73.

271

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

galt, was in Dokumenten sprachlich konserviert und systematisiert war. Bicurin
relativiert zugleich, indem er bedauert, dass bis anhin keine schriftlichen Zeug-
nisse bekannt seien, aufgrund derer zu beurteilen wire, inwiefern das gegen-
wartige Schamanentum sich von demjenigen friherer Zeiten unterscheide.t¢
Die Anmahnung eines philologischen Zugangs bleibt denn auch auf diese kur-
ze Passage beschriankt. Der GrofSteil des Aufsatzes besteht in einer detaillierten,
in sachlich-deskriptiver Sprache vorgetragenen Schilderung des Vollzugs des
»Schamanen-Dienstes in Beijing. Letztlich pragt also auch in diesem Fall eine
Veranschaulichung der selbst erlebten rituellen Dimension das Schamanimus-
Bild. Es ist dies ein durchgangiges Wahrnehmungsmuster, das sich ungeachtet
der Variationen in der Bewertung des Gesehenen seit den ersten frihneuzeitli-
chen Berichten fortschreibt.

[lustrativ wirkt in diesem Zusammenhang auch ein 1847 in einer Moskauer
Zeitung publizierter Bericht Georgij L’vovs. Der Erzihler¢ zieht sich hier ex-
plizit auf eine Position ,reiner’ Augenzeugenschaft zuriick und will das Urtei-
len dem Adressaten der Widmung — dem Schriftsteller Vladimir Odoevskij —
uberlassen:

»Ich werde keinerlei Schlisse ziehen, ich werde nur erzahlen, was ich gesehen habe,
und iberlasse es Threr Einsicht und Erfahrenheit, zu erkliren, die Erscheinungen in all-
gemeine Naturgesetze einzuordnen und Kommentare abzugeben in der Sprache Threr
Wahl.“

»,He Oy1y BBIBOANTH HMKAKHX 3aKIIOUEHMH, PacCKaKy MPOCTO, KaK BHUJEH, MPETOCTABIS
Ballel IPOHULATEIFHOCTH U ONBITHOCTH OOBSCHUTD, IOABOIUTH SIBJICHMS MOJ O0LIMe 3a-
KOHBI IPHPOIBI U JIe/IaTh KOMMEHTAPHH, Ha KaKOM SI3bIKE XOTHTE.“667

Die Begebenheit, die anschliefend berichtet wird, tragt sich 1845 im sibirischen
Jakutsk zu. Der Erzihler begleitet einen Bekannten, den Arzt S., in das stadti-
sche Krankenhaus, wo eine junge Jakutin, die zuvor als Dienstmadchen gear-
beitet hat, aufgrund plotzlich aufgetretener Wahnvorstellungen und Unruhezu-
stande sich in Behandlung befindet. Die russische Therapie scheitert, ein Ader-
lass zeigt keine Wirkung. Die Eltern der ,Wahnsinnigen“ erbitten darauf die
Erlaubnis, ein Schamane moge sich ihrer Tochter annehmen. Die Kranke wird
in eine Jurte gebracht und der herbeigerufene Schamane verspricht eine Hei-
lung innert neun Tagen. Als der Erzahler und S. ein wenig spater einen Kran-

665 Vgl. ebd., S. 74.

666 Der betreffende Text ist sehr narrativ gestaltet und greift auf bliche literarische Kon-
ventionen zurtck, indem bspw. der Name des vorkommenden Arztes nicht ausgeschrie-
ben wird. Im Zweifelsfall liefe sich ohne weitere Informationen nicht entscheiden, ob
es sich um einen Bericht mit wissenschaftlich-deskriptivem Anspruch handelt oder um
einen literarischen Text. Aufgrund der deutlich artikulierten narrativen Form wird hier
bevorzugt, die Erzahlinstanz als ,Erzdhler und nicht mit dem zeichnenden Autorna-
men L’vov zu benennen.

67 L'vov, Georgij: ,O $amanach®. In: Moskouskij gorodskoj listok Nr.38 (1847), S.152-154,
hier S. 152.

272

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kenbesuch absolvieren, treffen sie den Schamanen beim Verrichten seiner Ri-
tuale an. Er sitzt mit Gberkreuzten Beinen vor einem Tischchen, schligt unab-
lassig seine Trommel und vollfihrt dabei krampthaft erscheinende Bewegun-
gen. Zum groflen Erstaunen der Russen erweckt die junge Jakutin den Ein-
druck volliger Genesung;: Sie hat sich beruhigt und ist normal ansprechbar. Am
Tag darauf folgt die Enttauschung. Die scheinbare Wirkung des Schamanenri-
tuals hat ginzlich nachgelassen, der vormalige Krankheitszustand ist zurtickge-
kehrt und eine wirkliche Heilung nicht méglich — ,der Schamane hat sein
Wort nicht gehalten® (,,Illaman ne cnepxain ciaosa®“), wie der Erzahler feststellen
muss. Der Arzt S. fahrt die zeitweilige Besserung auf die Ablenkung durch eine
neue Umgebung zuriick, eine Erklarung, die der Erzahler zum Schluss des Tex-
tes kommentarlos stehen lasst.®*® Der Text gibt sich ambivalent und zeigt einer-
seits, dass schamanische Handlungen nach wie vor Rationalisierungsstrategien
unterliegen, schwicht andererseits aber den Betrugsvorwurf markant ab, zumal
ja die russische Medizin sich als gleichermaflen wirkungslos wie die schamani-
sche erweist und keinen zivilisierenden Gegenpol bilden kann. Die Faszination
der Fremdheitserfahrung eines schamanischen Rituals bleibt ungebrochen und
wird durch die nicht hinreichend erklarte kurze Genesung der Patientin ge-
stutzt.

Weitere Beispiele, nichternere oder solche mit negativerer Optik, lieffen sich
anfithren, um die grundsatzliche Kontinuitit in der Herangehensweise — eine
Beschreibung des Schamanismus v.a. aufgrund seiner erlebten aufleren Erschei-
nung und oftmals aus der Ich-Perspektive eines Reisenden — weiter zu veran-
schaulichen.®® Umso deutlicher sticht da ein Werk heraus, das der burjatische,
in Kazan’ ausgebildetete Orientalist Dorzi Banzarov unter dem Titel Der schwar-
ze Glaube oder das Schamanentum bei den Mongolen (Cernaja vera ili Samanstvo u
mongolov) 1846 an die Offentlichkeit brachte. Es versucht erstmals dasjenige,
was bei Bi¢urin nicht Gber einen Wunschgedanken hinauskommt, also eine
Untersuchung des Schamanismus aufgrund schriftlicher Quellen und seine Ein-
bettung in den grofferen Zusammenhang des Religionsdiskurses der Orientalis-
tik.

Der 1822 in der Baikal-Region geborene Banzarov erhielt als einziges Kind
der Familie — der Vater war Kosake und mit Grenzschutzaufgaben betraut —
eine russische Alphabetisierung. Er besuchte eine zweisprachige Grundschule,
in der auch Mongolisch unterrichtet wurde, und empfahl sich durch gute Leis-
tungen fir hohere Bildung, trat darauf in Kazan’ in das Gymnasium ein und
nach dessen Beendigung 1842 in die dortige Universitit, wo er bei Kovalevskij

668 ygl. ebd., S. 153f., Zitat S. 154.

669 Vgl. z.B. S¢ukin, N.: ,Saman®. In: Severnaja plela Nr.186 (1842), S.743f. Ders.:
,Samanstvo u sibirskich narodov*. In: Zurnal dlja ¢tenija vospitannikam voenno-ucebnych
zavedenij 75 (1848), Nr.298, S.178-193. Savrov, V. N.: ,O $amanach ostjackich®. In:
Moskvitjanin 1 (1844), Nr. 1, S. 295-297.

273

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Popov studierte und insbesondere breitgeficherte Sprachkenntnisse (ne-
ben Mongolisch und Russisch auch Mandschurisch, Franzosisch, Deutsch,
Englisch, Latein, Turksprachen und Sanskrit) erwarb. Die 1846 in den Ulenye
zapiski der Universitat publizierte Untersuchung zum Schamanismus stellt sei-
ne Abschlussarbeit dar. Nach seinem Studium hielt sich Banzarov in St. Peters-
burg auf, wo er versuchte, eine Befreiung vom Kosakenstand und der damit ver-
bundenen militarischen Dienstpflicht zu erreichen. Wahrend seines andert-
halbjahrigen Aufenthaltes in der Hauptstadt bewegte er sich in der dortigen
Orientalisten-Szene und verfasste weitere wissenschaftliche Arbeiten. Mit den
ahnlich alten Pavel Savel’ev und Vasilij Grigor’ev scheint ihn eine Freundschaft
verbunden zu haben. Zwar gelang es ihm schlieflich, sich vom Kriegsdienst
entbinden zu lassen, doch wurde er 1850 nach Sibirien versetzt, wo er als Beam-
ter Dienst leisten sollte. Banzarov starb 1855 einen frithen Tod in Irkutsk.67°
Mit seiner Abhandlung Der schwarze Glaube oder das Schamanentum bei den
Mongolen, die beansprucht, die erste wissenschaftliche Studie zum vorbuddhis-
tischen mongolischen Schamanismus vorzulegen, verschiebt Banzarov den
Schwerpunkt des wissenschaftlichen Interesses von der ethnografischen Beob-
achtung hin zur textbasierten Erfassung eines ,Religionssystems“. Dementspre-
chend dominiert die Herausarbeitung der wesentlichen Elemente der alten My-
thologie der Mongolen, die damit zum primaren Gehalt der ,Religion Schama-
nismus‘ wird und die auf weit weniger Seiten besprochenen Schamanen als de-
ren ,Priester an Bedeutung zurticktreten lasst. Zwar rekurriert auch Banzarov
gelegentlich auf Reisebeschreibungen und frithere Arbeiten zum Schamanis-
mus, doch den eigentlichen MafSstab wissenschaftlicher Begrindbarkeit stellen
Handschriften in mongolischer Sprache, die zu Beginn eingefiihrt werden. Da,
wie Banzarov betont, keine Glaubenssystematik unmittelbar schamanischer
Herkunft zur Verfugung stehe, (re-)konstruiert er seine eigene Systematisierung
der mongolischen Mythologie aus Informationen, die sich in buddhistischen
Quellen uberliefert finden.#”! Damit bewegt er sich teilweise im Fahrwasser
einer buddhistischen Reifizierung des Schamanismus (vgl. die am Kapitelbe-
ginn vorgestellte These von Kollmar-Paulenz, 8.1). Ersichtlich wird dies aufer-
dem auch bereits im Titel des Werks, denn die Bezeichnung ,schwarzer Glau-
be“ geht auf den mongolisch-buddhistischen pejorativen Terminus ,schwarze
Lehre® (gara sasin) zur Abgrenzung von der Selbstbenennung als ,gelbe Lehre®
(sira sasin) zurick.®”2 Neben dem zentralen Bezug auf Manuskripte als Primar-
quellen, die den philologischen Zugang begriinden, verorten auch als Sekun-
darliteratur verwendet Arbeiten von Fachkollegen wie Isaak Jakob Schmidt,

670 Vgl. die biografische Skizze in Banzarov, Dorzi: Sobranie solinenij. Moskva: Izd. Akad.
nauk SSSR 1955, S. 18-31.

671 Vgl. ebd., S. 48-51.

672 Vgl. Kollmar-Paulenz 2012a, S. 99f.

274

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aleksandr Kazem-Bek oder Nikita Bi¢urin (Vater Iakinf) die Untersuchung im
publizistischen Umfeld der Orientalistik.

Nachdem er seine Informationsgrundlage benannt hat, geht Banzarov zur
Behandlung der Frage der Herkunft des Schamanismus tiber, in deren Zuge er
eine religionstheoretische Position entwickelt. Zwar ist es zuallererst die alte
mongolische Religion, verstanden als mythologisches System, die die Untersu-
chung motiviert, doch gilt auch hier unbestritten, dass das ,,Schamanentum* als
Uberbegriff zahlreiche andere nordasiatische Volker mitumfasst. In diesem Sin-
ne unterscheidet sich Banzarov also nicht vom traditionellen Schamanismus-
bild. Hingegen grenzt er sich nun klar vom Aberglauben- und Betrugsparadig-
ma ab und weist Ursprungstheorien zurick, die den Schamanismus als Aus-
wuchs anderer Religionen, etwa des Brahmanismus, Buddhismus oder Zoroas-
trismus, verstehen. An die Stelle einer (historischen) Erklarung der Herkunft
tritt eine Theorie der eigenstindigen organischen Entstehung:

»Es besteht keine Notwendigkeit, den Ursprung des Schamanentums so weit entfernt
aufzuspiiren und zu versuchen, es aus Religionssystemen abzuleiten, die ihm vollig
fremd sind. Eine nidhere Bekanntschaft mit den Gegenstinden zeigt, dass die sogenann-
te schamanische Religion, wenigstens bei den Mongolen, nicht aus dem Buddhismus
oder irgendeinem anderen Glauben hervorgehen konnte, sondern dass sie eigenstindig
im Volk entstehen konnte und dass sie nicht aus bloffem Aberglauben und nur aus Ri-
tualen besteht, die lediglich auf der Scharlatanerie der Schamanen basieren. Der
schwarze Glaube der Mongolen ging aus der gleichen Quelle hervor, aus der sich viele
alte Religionssysteme gebildet haben; die duffere Welt, d.h. die Natur, die innere Welt,
d.h. der Geist des Menschen, und die Erscheinungen der einen wie der anderen — dies
war die Quelle des schwarzen Glaubens.“

»HET HyXIbl OTBICKMBATh TaK IAJ€KO HAYAJO [IAMAHCTBA M CTAPATHCSI BBIBOIHUTH €TI0 W3
PEIHMIHO3HBIX CUCTEM, BOBCE €My UyK/IbIX. Bimkaiiliiee 3HAKOMCTBO € MpeMEeTaMH OKa-
3bIBaeT, YTO TaK Ha3bIBaeMasl [IaMaHCKasi PeJIUIHs, 110 KpaifHeil Mepe y MOHIOJIOB, HE MOT-
Jla TIPOU30UTH OT OyAM3Ma WM JPYroi KaKoW-HUOY/Ib BEPhl, UTO OHA cama cOOO0K MOrJia
BO3HUKHYTB B Hapoje, ¥ COCTONT HE B OJHUX CYeBEpHUsIX U 00psax, OCHOBAaHHBIX TOJBKO
Ha IMIApJIaTaHCTBE MIaMaHOB. YepHas Bepa MOHTOJIOB ITPOM30IIIA U3 TOTO XK€ MCTOYHHKA,
U3 KOTOPOro 00pa3oBajvCh MHOTUE IPEBHUC PEIMIHMO3HBIC CHUCTEMbI; BHEUIHHHA MHP —
MPUPOJIa, BHYTPSHHUI MUP — IyX YeIOBEKa, M SBICHUS TOTO U JPYrOro — BOT YTO OBLIO
HCTOYHHKOM YepHOii Bepbr. “673

Banzarov vertritt also im Wesentlichen eine psychologisierende Theorie, die die
Genese der Religion an der Reaktion des Geistes einerseits auf auffere Einwir-
kung und andererseits auf innerpsychische Prozesse festmacht. Den ersten As-
pekt spezifiziert er mit einer in der Verehrung und Vergotterung von Natur-
kriften resultierenden ,,instinktiven Rezeptivitat® (instinktivnaja vospritmcivost’)
der Psyche, die er bei Alexander von Humboldt bezieht. Den zweiten Aspekt
ergibt eine ,Vorahnung® (pred¢ustvie) der Unsterblichkeit der Seele und des
Einflusses unsichtbarer Wesen auf das Schicksal des Menschen. Insgesamt zei-

673 Banzarov 1955, S. 52.

275

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigt Banzarov zufolge die Natur die groffere Wirkung auf den ,kindlich verfass-
ten Menschen® (mladencestvujusciy celovek), weshalb der Himmel als machtigster
Vertreter der Naturkrafte den Rang der hochsten Gottheit der Mongolen erhal-
ten habe, vor der Erde und anderen Gestirnen oder Elementen wie Sonne,
Mond, Sterne, Lufterscheinungen, Berge und Flusse. Als Folge der ,,Aktivitit
des Geistes (dejatel’nost’ ducha), also des oben genannten zweiten Aspektes,
schliefe die ,Phantasie des Volkes“ (fantazija naroda) demgegentber auf die
Verehrung Verstorbener und bringe zweitrangige Gotter oder Genien hervor,
die als Repriasentanten menschlicher Begierden, Fahigkeiten und Handlungen
zu verstehen seien. Banzarov weist zum Schluss seiner religionstheoretischen
Ausfithrungen darauf hin, dass Ahnlichkeiten des Schamanimus mit den my-
thologischen Systemen alter europaischer oder asiatischer Volker nicht auf eine
gemeinsame Geschichte zuriickzufiihren seien, sondern sich den Gesetzmifig-
keiten des natirlichen Entstehungsvorgangs verdankten. Bemerkenswert ist an
dieser Stelle, dass dieser rein ,naturwissenschaftliche® Ansatz in den Anmerkun-
gen der hier verwendeten sowjetischen Werkausgabe unter Einbezug einiger
Prizisierungen als kompatibel mit der marxistisch-leninistischen Religionstheo-
rie eingestuft wird, deren Kernkonzept auf Engels’ Phantasiebegriff griindet.74
Allerdings, ist dem entgegenzuhalten, vermag Banzarovs Verweis auf die Phan-
tasie und den Einfluss der geografischen Gegebenheiten ebenso sehr einen An-
klang an Herder zu evozieren.®’s

Den Hauptteil der Abhandlung — etwa drei Funftel des Textvolumens — ver-
wendet Banzarov darauf, die konkrete mythologische Ausgestaltung dieser
theoretischen Ausgangslage zu illustrieren. Zwar konzipiert er die Entstehung
der schamanischen Religion wie gesehen als autonomen, einem Naturgesetz
entsprechenden Vorgang, doch in ihrer weiteren geschichtlichen Ausgestaltung
erweist sich die mongolische Mythologie als durchaus von anderen Kulturen
beeinflusst. Insbesondere betrifft dies die Aufnahme iranischer religioser Ele-
mente, die mehrfach zur Sprache gebracht wird.¢”¢ Erst gegen den Schluss hin
wendet sich Banzarov den Schamanen als den Priestern, Arzten und Zauberern
des ,schamanischen Glaubens® zu und hier gleicht sich die Darstellung an den
allgemeinen Schamanismusdiskurs an, indem die rituelle, medizinische und

674 Vgl. ebd., S. 52-54. Zur behaupteten Kompatibilitit mit der sowjetischen Theorie siche
Anm. 29 u. 30, S. 259f. Die sowjetische Herausgeberschaft prazisiert, Banzarovs Theorie
der Religionsentstehung sei grundsatzlich korrekt, insofern sie auf die ilteste Religions-
form (pervobytnaja religija) bezogen werde, was im Fall der Mongolen nicht der Schama-
nismus, sondern der noch éltere Totemismus sei. Zu Engels und zum sowjetischen Reli-
gionsverstindnis allgemein siche aufSerdem Kapitel 9.4.

%75 Vgl. z.B. in den Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschbeit: ,Kurz, die Mythologie
jedes Volks ist ein Abdruck der eigentlichen Art, wie es die Natur ansah, insonderheit
ob es, seinem Klima und Genius nach, mehr Gutes oder Uebel in derselben fand und
wie es sich etwa das Eine durch das Andre zu erkliren suchte® (Herder 1967, S. 307).

676 Vgl. z.B. Banzarov 1958, S. 59f., 72f., 76, 80.

276

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahrsagende Funktion der Schamanen im Fokus steht. Entsprechend bezieht
Banzarov an dieser Stelle seine Informationen auch starker aus Reiseberichten,
als dies im ubrigen Teil des Werks der Fall ist, wobei sein Blick kritisch bleibt:
So gesteht er zwar ein, dass es betriigerische Schamanen gebe, hebt diese aber
von den ,echten Schamanen® ab, die nicht aus freier Entscheidung, sondern
durch Berufung und psychische Disposition zu ihrer Rolle gelangten und tat-
sachlich daran glaubten, tibernatirliche Fihigkeiten zu besitzen. Er schligt sich
damit zwar nicht auf die Seite der Schamanen, erklart sie aber in der Konse-
quenz seiner Theorie zur natiirlichen Erscheinung.””7 Die abschlieSenden Sei-
ten stellen den Schamanismus in eine Verfallsgeschichte unter dem Druck von
Buddhismus, Islam und Christentum. Banzarov prognostiziert ihm allerdings
kein baldiges Verschwinden (wenn er dies auch fiir positiv befinde), da die har-
schen klimatischen Bedingungen seines Verbreitungsgebietes den Unterneh-
mensgeist der ,,zivilisierten Volker hemmten.¢78

Mit Banzarovs religionstheoretisch untermauerter Verlagerung des Blickwin-
kels auf die Mythologie geht eine komparatistische Potentialitit und damit eine
prinzipielle Anschlussfihigkeit des Schamanismus an eine wissenschaftlich
konzipierte Religionsgeschichte einher. Auch altere oder anders ausgerichtete
Darstellungen begreifen den Schamanismus teilweise bereits als geschichtlich
herausgebildetes Phinomen und setzen ihn mit anderen Religionen (resp. Aus-
pragungen von Glauben oder Aberglauben) in einen Vergleich, doch erfolgt da-
bei keine so deutliche allgemeine Zuordnung zu einem generisch verstandenen
Phanomen ,Religion’, dessen Entwicklungsgeschichte gewissermaflen einer au-
tonomen Logik unterliegt.”? Mit anderen Worten: Indem Banzarov den Scha-
manismus in erster Linie als mythologischen Komplex untersucht und diesen
bisweilen mit anderen, im zeitgenossischen Diskurs der Orientalistik als religi-
onshistorisch relevant etablierten Zusammenhingen wie v.a. der altiranischen

677 Vgl. ebd., S. 85-96. Banzarovs Erliuterungen zur spezifischen Personlichkeitsstruktur der
Schamanen kommt der Beschreibung Ferdinand von Wrangels nahe (vgl. oben Fn. 662)
und liefSe sich abermals in einen Bezug zu Herder setzen.

678 Vgl. ebd., S. 96-100.

679 So luft z.B. eine 1815 in Moskau auf Franzésisch erschienene vergleichende Darstel-
lung auch unter dem Zeichen der Mythologie und behandelt neben der griechisch-ro-
mischen Antike und der slawischen Mythologie auch den Schamanismus, ,die alte Reli-
gion® verschiedener Volker Russlands sowie zum Schluss den ,Lamaismus®. Diese My-
thologickomparatistik steht allerdings nicht in einer gewissermafien autonomen religi-
onsgeschichtlichen Sequenz einer generisch verstandenen Kategorie ,Religion®, sondern
bildet eine Kontrastfolie zur Wahrheit des Christentums. Die Einleitung entkriftet denn
auch die Gultigkeit der Mythologie, indem sie ihr als Wesen ,I’explication de la Fable®
und damit letztlich nur einen Bildungs- und Unterhaltungswert zuweist. Der Schama-
nismus schlieflich erfihrt als ,religion fort ancienne® durchaus eine gewisse Wertschat-
zung, andererseits wird er aber auch dem Bereich der ,Idolatrie* zugeordnet, vgl. de
Fonvent: Mythologie grecque, latine et slavonne, suivie d’un traité sur le chamanisme, le la-
maisme, et ancienne religion des différens peuples soumis a la Russie. Moscou: De I'impri-
mérie N. S. Vsévolojsky 1815, S. 1 und 129-137.

277

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion oder auch dem chinesischen Kontext in Beziehung setzt, tritt sein Un-
tersuchungsgegenstand aus der generalisierenden Verortung in einem als an-
dersartig konstruierten paganen Spektrum und aus der lokal gebundenen eth-
nografischen Erlebnisdimension heraus und reiht sich (an bestimmter Stelle) in
ein globalgeschichtliches Kontinuum der Entwicklung religiéser Vorstellungen
ein, in dem Religionen zwar hierarchisiert, aber doch alle einer ontologisch
gleichartigen Kategorie ,Religion® zugewiesen werden. Was schlieflich Banza-
rovs Theorie der Religionsentstehung anbelangt, so kann sie, ohne dass ein di-
rekter Kausalzusammenhang ersichtlich wire, in gewisser Weise auf Herders
Klimatheorie zurtickblicken (vgl. Kap. 8.2), insofern sie den Schamanismus in
seiner ,organischen‘ Herausbildung an den Einfluss der Natur riickbindet.

Banzarovs Studie und ihr Ansatz fanden bald zustimmende Aufnahme in der
Schamanismusforschung. Séukins zweiteiliger Aufsatz Das Schamanentum bei
den Volkern Nordasiens (Samanstvo u narodov severnoj Azii) von 1848/49 geht v.a.
im ersten Teil dhnlich an das Thema heran, indem die Mythologie der Mongo-
len grofSen Raum erhalt. Mehrfach weist der Autor dabei das Werk Der schwarze
Glaube oder das Schamanentum bei den Mongolen als Referenz aus. Zum Schluss
des zweiten Artikels kritisiert S¢ukin seine eigenen fritheren Veréffentlichun-
gen als ungentgend und appliziert dieses Urteil auch auf den allgemeinen
Kenntnisstand ,in ganz Europa, aber auch in Russland®. Banzarovs Untersu-
chung erscheint demgegeniiber als Wendepunkt, da sie den Schamanismus
»aus einer neuen Perspektive® zu betrachten erlaubt habe. S¢ukin meint damit
zum einen die Aufwertung des Schamanismus zur ,vollstindigen® Religion und
andererseits explizit die textbasierte Methodik in Abgrenzung von einer blofen
Beobachtung ,am Ort des Vollzugs der Rituale®. Die grofen Erwartungen, die
die letzten Zeilen des Textes an Banzarovs kunftige wissenschaftliche Leistun-
gen adressieren, mussten freilich durch dessen frithen Tod enttiuscht wer-
den.®® Ob allerdings ein lingeres Leben und eine fortgesetzte Vertiefung des
philologischen und religionstheoretischen Zugangs schulbildend hatten wirken
konnen, darf angesichts der Bestandigkeit der Attraktion des Rituellen bei der
Erforschung des Schamanismus bezweifelt werden, nebst dem, dass die schrift-
liche Quellenlage, wie schon Banzarov deutlich macht, als dirftig eingeschatzt
wurde. Dies zeigt sich, um nur einen exemplarischen Fall aus spaterer Zeit her-
auszugreifen, deutlich beim deutsch-russischen Turkologen Wilhelm Radloff
(1837-1918, russ. Vasilij Vasil’evi¢ Radlov). Zwar beginnt seine Darstellung, die
eine integrale Perspektive auf den Schamanimus werfen will, mit dem Versuch
einer Systematisierung der schamanischen ,,Weltanschauung® (wobei der Fokus
auf den ,Tirkstimmen des Altai“ liegt), doch Banzarovs Primat schriftlicher
Quellen weicht hier wieder der ethnografischen Beobachtung:

680 ygl. Stukin, N.: ,Samanstvo u narodov severnoj Azii“. In: Biblioteka dlja tenija 91
(1848), Otd. 111, S. 25-44, 92 (1849), Otd. 111, S. 23-42. Zu S¢ukins Lob auf Banzarov vgl.
den zweiten Teil (1849), S. 41f.

278

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Bevor ich den Beschworungskultus der Schamanen schildere, will ich versuchen, die
Weltanschauung des Schamanenthums darzulegen. Diese Aufgabe ist eine sehr schwie-
rige, sobald man sich daran macht, ein Gesammtbild zu entwerfen, weil das Ganze aus
widersprechenden Einzelnachrichten gewonnen werden muss. Hierbei werden wir bei
der Erforschung des Schamanismus durch keine Spur von schriftlichen Dokumenten
unterstiitzt. Um wie viel schwieriger muss also hier die Zusammenstellung eines Ge-
sammtbildes sein, wenn es schon schwer ist, schriftlich tberlieferte Mythen, z. B. des
griechischen Alterthums, zu einem Ganzen zu vereinigen.“68!

Nachdem Radloff also, so gut es ihm diese selbstgesetzten Grenzen erlauben,
eine Synopse der schamanischen Kosmogonie, des Weltaufbaus und der Gott-
heiten zusammengestellt hat, deutet er eine Aitiologie an, die in eine dhnliche
Richtung wie bei Banzarov weist, allerdings nicht zu einer religionstheoreti-
schen Verallgemeinerung weiterentfaltet wird:

»Schon dieses in kurzen Ziigen entworfene Bild beweist uns, dass wir es hier mit einer
Personificirung der Naturkrifte zu thun haben, die in ihrer phantastischen und oft ba-
rocken Darstellung durch die verschiedenartigen mythologischen Vorstellungen der
umwohnenden Volker beeinflusst ist.“682

Es ist fir den Rest der Untersuchung also wiederum der rituelle Aspekt des
Schamanismus — in Radloffs Worten: der Kultus —, der in den Vordergrund
rickt und mit groem Detailreichtum geschildert wird. Aufer von ihm aufge-
zeichneten schamanischen Gebeten, Liedern oder Beschworungsformeln sowie
einigen alttirkischen Dokumenten zitiert der Autor keine Literatur und veror-
tet das Studium des Schamanismus damit auch nicht mehr im Diskurs der Ori-
entalistik. Banzarovs Methode kommt also tber einen lingeren Zeitraum be-
trachtet eine Sonderstellung zu, die keine detaillierte Nachahmung erfahren
hat. Dennoch behauptet sein Werk als Klassiker und erste wissenschaftliche Ge-
samtdarstellung des Schamanismus einen prominenten Platz in der Fachlitera-
tur. Im Brokgauz-Efron ist es zu Beginn des 20. Jahrhunderts unter dem Lemma
Samanizm als eine von blof finf Literaturangaben aufgelistet und gar als einzi-
ge weiterfithrende Lektiire erscheint es einige Jahre frither im gleich lautenden
Eintrag des von II’ja Berezin herausgegebenen Russischen enzyklopddischen Wor-

681 Radloff, Wilhelm: Das Schamanenthum und sein Kultus (Sonderabdruck aus: Aus Sibirien.
Lose Blitter aus dem Tagebuche eines reisenden Linguisten). Leipzig: T. O. Weigel 1885, S. 2.

682 Ebd., S. 14. Radloff war von 1894 bis 1918 Direktor der St. Petersburger Kunstkammer
(Kunstkamera). Wie Marisa Franz mit der Analyse eines Museumsfiihrers von 1904 zeigt,
konstruierte die ethnografische Sammlung der Kunstkammer im spaten Zarenreich den
Schamanismus als Inbegriff der sibirischen Religion und sein Verbreitungsgebiet als re-
ligios-geografische Grofregion, die zusammen mit der ,,buddhistischen Welt eine bina-
re Zweiteilung der kulturellen Raumordnung Asiens konstituierte. Vgl. Franz, Marisa
Karyl: ,,A Visitor’s Guide to Shamans and Shamanism. The Kunstkamera’s Russian and
Asian Ethnographic Collections in the Late Imperial Era“. In: Sibirica 19 (2020), Nr. 1,
S. 41-56, hier 48f.

279

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terbuchs (Russkij énciklopediceskij slovar’).6®> Aber auch gegenwirtige Darstellun-
gen nennen Banzarov noch als Sekundarliteratur, so z.B. der Band Gotter und
Mythen in Zentralasien und Nordeurasien des von Schmalzriedt und Haussig her-
ausgegebenen Worterbuchs der Mythologie.*3

Wie deutlich geworden ist, steht Banzarov in wissenschaftsgeschichtlicher
Retrospektive eher fiir einen — abgesehen von Bicurins Vorahnung — singularen
Versuch einer Ausweitung des Interessengebietes der Orientalistik tber die gro-
Ben Schriftkulturen hinaus als fir eine nachhaltige konzeptuelle Wende in der
Ethnografie des Schamanismus.

683 Vgl. Enciklopediteskij slovar’ Brokgauza i Efrona, Bd. 39 (1903), S.119-121 und Russkij
énciklopediceskij slovar’, Abt. 1V, Bd. 4 (1879), S. 143.
684 Vgl. Schmalzriedt; Haussig 2004, S. 910f.

280

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil IV



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 07132 /del



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9. Schlussbetrachtung

Die folgende Schlussbetrachtung konzentriert sich vor dem Hintergrund einer
Zusammenfassung (9.1) des in den Kapiteln 3 bis 8 Diskutierten v.a. auf einen
tragenden Aspekt der Untersuchung, indem sie die sprachlichen und konzeptu-
ellen Voraussetzungen, auf denen die Rede von einem Religionsdiskurs im Ori-
entdiskurs basiert, in einen groferen theoretischen und historischen Zusam-
menhang einordnet und die Ergebnisse der Quellenlektiiren im Hinblick auf
eine verallgemeinerbare historische Entwicklungslinie, die sich im Religionsdis-
kurs zu erkennen gibt, zusammenfihrt (9.2, 9.3, 9.4). Ein Ausblick zum Schluss
(9.5) schneidet einige Punkte aus dem Bereich der postkolonialen Studien an,
die bei weiterfiihrenden Uberlegungen zu berticksichtigen wiren.

9.1 Zusammenfassung einiger Analyseschritte und Resultate
(Kapitel 3-8)

Die vorliegende Studie, die sich mit der Schlussbetrachtung ihrem Ende zu-
neigt, steht und fallt mit dem 1835-1841 in St. Petersburg in siebzehn Binden
erschienenen (und nicht abgeschlossenen) Enzyklopidischen Lexikon (Enciklope-
diceskij lekstkon, Abk. EL), das der Untersuchung als narrativer Leitfaden dient
und zugleich auch eine ihrer wesentlichen Quellen darstellt. An Konzepte von
Deleuze & Guattari und Umberto Eco ankniipfend, modelliert Kapitel 3 das EL
als regulatives Prinzip der Darstellung, als narrativen Zusammenhalt des the-
matischen Spektrums, das diese Arbeit abdeckt. Der Rickgriff auf diese Enzy-
klopadie erlaubt eine kompositorische Orientierungsleistung dhnlich derjeni-
gen, die der Roman Der Meister und Margarita in Karl Schlogels Studie zum
Moskauer Jahr 1937 erfillt.

Die semantische Extension des zeitgenossischen Orient- und Asienbegriffs®ss
ist schwer einzuhegen, aber auch nicht willkdarlich; ihre Unschirfe steht fiir
eine Rhizom-Struktur (vgl. Kap. 3.2.3), deren dezentriertes Ausgreifen durch
das bei Eco entnommene Regulativ der Enzyklopadie begrenzt und hypothe-
tisch zentriert werden sollte. Ecos Begriff der Enzyklopadie zeichnet sich durch
eine inhdrente Doppelung aus: Er bedeutet im Sinne des Rhizoms einen letzt-
lich unabschlieBbaren Verweiszusammenhang, aber zugleich auch eine regula-
tive Idee, die eine pragmatische Eingrenzung vornimmt (als ,hypothetische lo-
kale Abbildung®). Mit dem EL war hierfiir im gegebenen Rahmen ein konkret
materielles Instrument der Eingrenzung gegeben (Eco selbst expliziert seine

685 Beide Begriffe werden in dieser Arbeit, dem Sprachgebrauch des Untersuchungszeit-
raums entsprechend, synonym verwendet, wenn die Quellen sie nicht durch Attribute
spezifizieren.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie ebenfalls an einem historischen Beispiel: der Encyclopédie von Diderot
und d’Alembert). Kapitel 3.1 ordnet das EL publikationsgeschichtlich ein und
beleuchtet es als relevantes, bis anhin wenig erforschtes wissensgeschichtliches
Material, das weit tuber das hier behandelte Thema hinaus von Bedeutung ist.
Als erster Versuch einer russischen Universalenzyklopadie fillt es in eine Zeit
der betrachtlichen Ausweitung und Kommerzialisierung der Literatur- und
Buchproduktion und verkorpert ein allgemeinbildendes Projekt als Teil eines
an westeuropdischen Vorbildern orientierten, einem Fortschrittsdenken verhaf-
teten russischen Selbstzivilisierungsbestrebens unter dem Zeichen der , Aufkla-
rung® resp. ,Bildung® (prosvestenie). Es situiert sich nicht nur thematisch im
wissenschaftlich-allgemeinbildenden Bereich und in der Nihe der populiren
Zeitschriften, sondern auch im Feld der Literatur, insofern dieses — dem zeitge-
nossischen Verstindnis entsprechend — breit aufgefasst wird und u.a. die Pro-
zesse der Herausbildung und Weiterentwicklung der modernen russischen
Standardsprache mitumfasst. Zur bedeutenden Quelle fiir die vorliegende Ar-
beit wurde das EL aber v.a. durch seinen expliziten, in programmatischen An-
kindigungen hervorgehobenen Anspruch, neben auf Russland bezogenen The-
men auch Asien und insbesondere das, was in der Sprache der Zeit ,mahometa-
nischer Orient“ (magometanskij vostok) heifSst, mit besonderer Berticksichtigung
zu behandeln. Das EL bewegt sich damit in einer diskursiven Konstellation, die
Russland aufgrund seiner geografischen Lage und Geschichte als Tertium zwi-
schen West und Ost konstruiert und ihm eine spezifische Orientkompetenz
und Vermittlungsrolle im ost-westlichen oder west-Ostlichen Wissenstransfer
zuschreibt (Kap. 3.1.3).

Den historisch-gesellschaftlichen Kontext des EL und die Ebene der Pro-
grammatik verlassend, erhob eine erste inhaltliche Auswertung ausgewahlter
Artikel aus dem Bereich der beanspruchten Asien- resp. Orientspezialisierung
ein Feld von aufeinander bezogenen Begriffen und Themen, das unter dem me-
thodischen Vorbehalt, ein heuristisches Modell darzustellen, den Religionsdis-
kurs eingrenzte, der den Gegenstand der Untersuchung ergab (Kap. 3.3.2, auf
die theoretischen Implikationen, die damit einhergehen, wird weiter unten
noch ausfihrlich zurickzukommen sein). Von der Erhebung dieses Begriffs-
und Themenkatalogs lief sich auf die weitere Ausgestaltung der Untersuchung
schliefen. Mit anderen Worten fand sich dabei ein wesentlicher Teil derjenigen
enzyklopadischen Struktur auf engem Raum verdichtet, die den nachfolgenden
Kapiteln ihr Geprage verlieh. Jedes dieser fiinf Kapitel, die Teil IIT der Arbeit
konstituieren, kann somit in einen Bezug zur begrifflich-thematischen Skizze
dieses interrelationalen Begriffsfeldes gesetzt werden und sie betten ihr enzyklo-
padisches Skelett (das weitere, tiber das Kapitel 3.3.2 hinausreichende Beziige
zum EL entfaltet) jeweils in die Analyse groferer wissensgeschichtlicher Zu-
sammenhinge ein, die sich zeitlich zwischen dem Ende des 18. und der Mitte
des 19. Jahrhunderts bewegen. Die ausgewahlten Artikel des EL (und die Perso-

284

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen, die sie verfassten) stellen also das Leitmotiv oder die Substruktur der Ge-
samtkomposition der Untersuchung dar, ohne in jedem Kapitel den narrativen
Anfang setzen zu mussen.

In Kapitel 4 steht mit dem aus Polen stammenden Osip Senkovskij eine Per-
son im Fokus, die angesichts ihrer Vielgestaltigkeit selber das Pradikat ,enzyklo-
padisch® verdient und dementsprechend auch in den tibrigen Abschnitten die-
ser Arbeit auftritt (ausfithrlich in den Kapiteln 3 und 7, punktuell in den Kapi-
teln 5, 6 und 8). 1822 wurde der brillant polyglotte Orientalist im Alter von nur
22 Jahren in St. Petersburg zum Professor fir arabische Sprache ernannt. Seine
intellektuelle Polymorphie gelangt aber nicht nur in der Wissenschaftsge-
schichte der Orientalistik zum Ausdruck, sondern ebenso in der Literatur, dem
Journalismus und dem Projekt des EL (dem er zeitweise als Chefredakteur vor-
stand). In Auseinandersetzung mit zeitgendssischen russischen Publikationen
zum Islam geht das Kapitel 4.1 dem Islamverstindnis Senkovskijs in Bezug auf
den Religionsdiskurs der Zeit in verschiedenen literarischen und wissenschaftli-
chen Textgattungen nach. Senkovskij, der fiir das EL zahlreiche Artikel insbe-
sondere zum ,mahometanischen Orient® verfasste, entwickelt, so das Ergebnis,
kein reflexiv-analytisches Interesse am Islam als Religion, was sich zusatzlich im
Kontrast mit seiner philologischen Konzeption von Sprache und Poesie zeigt,
die sich explizit an vorislamisch-arabischen und griechischen Vorgaben orien-
tiert (Kap. 4.2). Eine Ausnahme, die im Kontext dieser Studie speziell gewichtet
wird, ergibt sich allerdings dort, wo Senkovskij in einem langen Beitrag zum
EL eine Klima-, Sprach- und Religionstheorie Asiens entwirft, die ihn als einen
frihen Reprasentanten einer russischen wissenschaftlichen Religionskompara-
tistik erweist, der die drei wesentlichen ,philosophischen Systeme® Asiens (das
»syrische®, das ,indische” und das ,chinesische®) jeweils auf eine abstrahierte
»Grundidee® als Kern der Religion hin untersucht (Kap. 4.3). Beobachtungen
zum Aufkommen des Begriffs islam als eines analytischen Konzepts der russi-
schen Sprache um die Mitte des 19. Jahrhunderts runden das Kapitel ab und si-
tuieren die zuvor erhobenen Begriffsverwendungen Senkovskijs im grofferen
wissensgeschichtlichen Rahmen (Kap. 4.4).

Kapitel 5 rekonstruiert aus einigen EL-Artikeln Pavel Savel’evs zwei verschie-
dene zeitgenossische Herangehensweisen an die schiitische Auspragung des Is-
lam. Einerseits verortet eine historisch-politisch ausgerichtete Perspektive die
Schia im Paradigma des Schismas wesentlich als Sonderentwicklung in Konse-
quenz des Verlaufs der islamischen Frithgeschichte und konstruiert dabei, wie
besonders deutlich im Fall des besprochenen Kazaner Orientalisten Aleksandr
Smirnov, einen ,eigentlichen® Islam, demgegeniber die schiitische Spezifitit
eine historische Devianz reprasentiert (Kap. 5.2). Diesem grundsitzlich ge-
schichtlich konzipierten Interesse stellt das Kapitel andererseits eine Zugangs-
weise gegenuber, die mit Blick auf das sogenannte ,Passionsspiel® der Schiiten
(ta ziya) primir von der performativen Attraktion eines in der (damaligen) Ge-

285

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genwart beobachteten Phinomens ausgeht und dieses erst sekundir, infolge
einer Augenzeugenschaft, auch historisch erklart. Eine eingehende, tiber den
russischen Sprachraum hinausreichende intertextuelle Verortung der einschla-
gigen Passagen Savel’evs fiihrt auf die historische Spur eines in der Beschrei-
bungssprache von Reiseberichten und literarischen Texten sich herausbilden-
den, auf die ta ziya bezogenen Theaterdiskurses, also der Genese einer bis in die
Gegenwart fortbestehenden Wahrnehmung des schiitischen Passionsspiels in
den Kategorien europaischer Theaterterminologie (Kap. 5.3). Die daran an-
schlieSenden Fallbeispiele zur Erzihlung Mulla-Nur des romantischen Schrift-
stellers Aleksandr Bestuzev-Marlinskij und zu den Reiseberichten des Orienta-
listen II’ja Berezin tber seinen Aufenthalt im Kaukasus und dem Iran veran-
schaulichen zwei spezifische russische literarische und wissenschaftliche Verar-
beitungen der 7z ziya im Detail. Dabei werden im weiteren Kontext zwei diver-
gierende epistemologische Positionierungen gegeniiber dem Orient an sich
schematisch fassbar. Steht dem erzidhlenden Ich bei Bestuzev-Marlinskij ein dia-
logisches Verhaltnis zum Orient eingeschrieben, so zeigen sich Berezins Texte
als grundsatzlich monologisch verfasst und explizit eurozentrisch distanziert.
Kapitel 6 legt dar, wie sich in der westeuropaischen und russischen Rezepti-
onsgeschichte dessen, was aus heutiger Sicht die vorislamische persische Religi-
on des Zoroastrismus darstellt, ein diskursiver Umbruch vollzieht, in dessen
Zug sich die konzeptuelle Verfasstheit der Beschreibungssprache von einer Fi-
xierung auf das Wirken der unter dem griechischen Namen Zoroaster
(Zopodotpng, avestisch: ZaraSustra) bekannten Figur hin zur ,Religion“ ver-
schiebt. War die seit der Antike sich vollziehende europaische Beschaftigung
mit Zoroaster eine reine Imaginationsgeschichte, die ohne Bezug auf zoroastri-
sche Quellen auskam, so setzte im 18. Jahrhundert insbesondere Abraham Hya-
cinthe Anquetil-Duperron mit der Herausgabe des Zend-Avesta einen neuen
Standard, der fortan das Studium zoroastrischer Schriften unabdingbar machte.
Anquetil-Duperron bleibt der seit der griechischen Antike sich um den ,Magi-
er” und ,Philosophen® Zoroaster rankenden Faszinationsgeschichte allerdings
insofern treu, als diese Figur, verstanden als ,Gesetzgeber® (/égislateur), auch fir
seine Werkkonzeption leitend ist. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts verschiebt
sich der Fokus zunehmend auf die ,Religion®, die nun, kategorial oftmals als
»Religionssystem® aufgefasst, zu einem diskursiven Akteur gerit. ,Religion®
handelt jetzt gewissermaflen autonom innerhalb einer religionsgeschichtlichen
Entwicklungslogik, indem sie sich im Gang der Zeit in verschiedenen Formen
verwirklicht. Das diskursive Agens, das Prinzip, das religionsgeschichtliche Ent-
wicklung motiviert, geht somit vom ,Gesetzgeber” auf die ,Religion tber.
Deutlich erkennbar wird dieser Wandel etwa im ersten Drittel des 19. Jahrhun-
derts bei Friedrich Creuzer oder Hegel und er kann auch im einsetzenden russi-
schen Zoroastrismusdiskurs beobachtet werden, der praktisch ausschliefSlich
vor dem Hintergrund einer Sekundarrezeption westeuropiischer Fachliteratur

286

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in Erscheinung tritt (Kap. 6.2 und 6.3). Ein besonders augenscheinliches russi-
sches Beispiel fiir den beschriebenen wissenshistorischen Wandel findet sich in
einer im Jahr 1836 Gber mehrere Zeitschriftenartikel hinweg gefithrten Pole-
mik zwischen dem Philosophen, Literaturtheoretiker und spateren Ethnogra-
fen und Historiker Nikolaj Nadezdin, der auch Beitrige zum EL schrieb, und
dem Literaturhistoriker Stepan Sevyrev. Die Kontroverse, die das Kapitel 6.4
ausfihrlich nachzeichnet, setzt eigentlich bei einer Verhiltnisbestimmung von
Wissenschaft und Poesie ein, wichst sich aber zu einem erbittert gefihrten in-
tellektuellen Streit Gber die korrekte Interpretation der Religionsgeschichte des
alten Orients aus, wobei insbesondere die Frage zur Debatte steht, ob die anti-
ken Perser Dualisten oder Polytheisten gewesen seien. Im Verlauf der Argu-
mentation kommt so eine religionskomparatistische Dynamik zustande, die v.a.
im Fall Nadezdins in die mit philosophischen Uberlegungen und mit religions-
kundlicher Fachliteratur untermauerte ,geistige Konstruktion® eines nach logi-
schen Prinzipien sich vollziehenden Stufenmodells der Religionsgeschichte
mundet, das auf der einen Seite einen theoretisch abstrahierten wissenschaftli-
chen Blick auf Religion begriindet, diesen aber zugleich in einem teleologi-
schen Geschichtsdenken ansiedelt, dessen Entwicklungsstreben sich von einem
Ur-Monotheismus tber verschiedene ,heidnische“ Stufen zur Wahrheit des
Christentums bewegt. Diese in der Auseinandersetzung mit Sevyrev entworfene
Konzeption der Religionsgeschichte reprasentiert nicht allein den Ubergang
vom ,Gesetzgeber” zur ,Religion“, sondern mengt sich durch ihren Gebrauch
eines interkulturell und diachron angewendeten Religionsbegriffs einer zu die-
ser Zeit in Russland noch geringen Zahl von Religionsvergleichen bei, die ex-
plizit durch Komparatistik Religionstheorie generieren, also Religion (auch
die ,wahre) notwendigerweise an einer Pluralitit explizieren (Kap. 6.5).

Kapitel 7 handelt davon, wie sich der Buddhismus im Untersuchungszeit-
raum der Arbeit als neuer Gegenstand der Wissenschaft, aber auch der Literatur
konstituiert. An der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert ,entdeckt” Europa
die ,Religion Buddhismus‘, indem verschiedene asiatische Kulturformen, die
zuvor Uber Jahrhunderte hinweg eine unspezifische Zuordnung zur Kategorie
des ,Heidentums* erfuhren, zunehmend als Auspragungen eines tibergeordne-
ten Zusammenhangs ,Buddhismus‘ verstanden werden, der nun als einer uni-
versellen Kategorie ,Religion‘ zugehorig gilt. Dieser Ubergang verfestigt sich,
weitgehend analog der westeuropiischen Tendenz, im russischen Sprachraum
in den ersten drei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts und spiegelt sich u.a. im
Aufkommen des Neologismus buddizm (resp. auch buddaizm und andere Vari-
anten), der sich allmahlich gegen Alternativbezeichnungen wie dalaj-lamskaja
vera (,dalai-lamascher Glaube®), Sigemunianskaja vera (,Sigemunischer® resp.
»Sakyamuni’scher Glaube®) oder Sigemoniev zakon (,,Sigemoni’sches Gesetz®
resp. ,Sakyamuni’sches Gesetz*) u.a. behauptet. Neben verschiedenen wenig
bekannten Quellentexten (Kap. 7.1) veranschaulichen v.a. die beiden priagends-

287

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Figuren der frihen Buddhismusforschung in Russland, Isaak Jakob
Schmidt und Osip Kovalevskij, die Herausbildung und Etablierung des Bud-
dhismus als eines religionskundlichen Gegenstandsbereichs. Hervorgehoben
wird in diesem Kapitel v.a. das Schaffen und die Wirkung des in Amsterdam
geborenen Mongolen- und Tibetexperten Schmidt, der seit den 1820er-Jahren
bis zu seinem Tod 1847 an der St. Petersburger Akademie der Wissenschaften
tatig war. Schmidt verfasste seine Forschungen zum ,,Buddhaismus® hauptsich-
lich auf Deutsch, einige seiner Texte erschienen aber auch in russischen Versio-
nen, so etwa die EL-Artikel Budda und Buddism, die als Zusammenfassung und
Restiimee der umfangreicheren deutschen Studien interpretiert werden (Kap.
7.2). Schmidts Herangehensweise zeigt sich durch das Bestreben getragen, eine
nuchtern-deskriptive Sprache zu entwickeln, die den Buddhismus als komplexe
Religion wiirdigt und als fir sich giltig nicht ausgesprochen an europiischen
Kategorien messen will. Dennoch bleibt Schmidts Buddhismusverstandnis in
gewissen Belangen auch an christliche Konzepte rickgebunden und lasst die
Moglichkeit einer Interpretation als faszinierte religios-christliche Aneignung
zumindest offen. Schmidt, der sich auch als vergleichenden Religionsforscher
sah (Kap. 7.3), wirkte auflerhalb Russlands etwa auf Arthur Schopenhauer, dem
wiederum in der deutschsprachigen (und teilweise der spateren russischsprachi-
gen) Buddhismusrezeption eine mafigebliche Stellung zukommt. Aber auch in-
nerhalb Russlands war Schmidts Werk zu seinen Lebzeiten von groffem Ein-
fluss und verlieh z.B. dem polnischstammigen Kazaner Buddhismusspezialisten
Osip Kovalevskij — auch sein philologisches Fachgebiet war v.a. die mongoli-
sche Sprache — wichtige Impulse (Kap. 7.4). Schlieflich vermag die Analyse von
Erzahlungen Osip Senkovskijs und Vladimir Sokolovskijs zu zeigen, wie litera-
rische Texte wissenschaftliche Forschung (u.a. Schmidt) aufgreifen und an der
Herausbildung und Verbreitung des neu entstechenden Wissensgegenstan-
des ,Buddhismus partizipieren resp. ihn zu eigenen (etwa satirischen) Zwecken
transformieren (Kap. 7.6).

Nach einfithrenden Uberlegungen zur Problematik des Schamanismusbe-
griffs thematisiert Kapitel 8, ausgehend von der Person Julij Dzulijanis, der als
Zustandiger fiir sibirische Themen beim EL engagiert war, den Schamanismus-
diskurs des 18. und 19. Jahrhunderts. Gemaf§ einer seit der Aufklarung weitver-
breiteten Darstellungsweise, die auch noch Dzulijani und anderen Autoren in
der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts eigen ist, galten die Schamanen als Aus-
druck von Irrationalitit, als Zauberer, Betriiger und Teufelsbeschworer (Kap.
8.2). Zugleich verweist das schamanische Ritual, dessen (Er-)Kenntnis durch
Augenzeugenschaft meist im Zentrum der Berichte steht, auf eine Ambivalenz
von Faszination und Abwertung. Neben den dominierenden, in der Aufkli-
rung wurzelnden rationalisierenden Blick treten schon im 18. Jahrhundert
auch alternative Deutungen, die den Schamanismus kulturanthropologisch ver-
orten (z.B. bei Herder). Ein besonderes Augenmerk richtet sich in diesem Kapi-

288

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tel auf den in Kazan’ ausgebildeten Orientalisten burjatischer Herkunft Dorzi
Banzarov, der sich 1846 mit einer Abhandlung zum Schamanismus gegen die
seit dem 18. Jahrhundert fortbestehende ethnografische Zugangsweise stellt
(Kap. 8.3). Banzarov unternimmt den Versuch, den Schamanismus aus der My-
thologie der Mongolen heraus und aufgrund schriftlicher Quellen zu erkliren.
Er verschiebt den wissenschaftlichen Fokus von der ethnografischen Beschrei-
bung der dufferen Erscheinungsform eines Rituals hin zur philologisch orien-
tierten Rekonstruktion eines ,Religionssystems® und sucht damit Anschluss an
den Wissenschaftsstandard der zeitgendssischen Orientalistik — ein Verfahren,
das einige Jahre zuvor beim Sinologen lakinf Bi¢urin nicht ber Andeutungen
hinausgelangt. Banzarovs Ausfihrungen gehen aufferdem mit einer psychologi-
sierenden Theorie der Genese der Religion einher, die auch Anklinge an eine
Klimatheorie ausweist.

9.2 Diskurs und Einbeit

Das im Vollzug des ,Narrativs der Enzyklopadie® abgehandelte Themen- und
Analysespektrum, welches die obenstehende Zusammenfassung in seinen
Grundzigen rekapituliert hat, darf als Resultat eines Experiments gelten. Die
am Beginn der Untersuchung deduktiv verfigte und keinesfalls alternativlose
Orientierungsleistung des EL hat in diesem Sinne eine Auslegeordnung der Be-
handlung von Religion im russischen Orientdiskurs zutage gefordert, mit der
eine gewisse Breite zu erreichen war, aber auch vieles unbertihrt bleiben muss-
te.®8¢ Der explorative Charakter dieses enzyklopadischen Vorgehens mag ver-
antwortlich zeichnen, sollte sich angesichts der getroffenen Auswahl mit einer
gewissen Berechtigung der Eindruck eines zu spezifischen oder zu unspezifi-
schen Fokus aufdrangen.

Uber den Einheitsfaktor ,Enzyklopadie hinausreichend stellt sich die Frage
nach einem verallgemeinerbaren Verbindungsmoment im analysierten Materi-
al noch einmal in anderer Weise mit (Rick-)Blick auf die Rekurrenz des Dis-
kursbegriffs. Diese findet ihren Ausdruck nicht nur in tibergeordneter Perspek-
tive, wenn die Rede auf den Orientdiskurs oder den Religionsdiskurs fallt, son-
dern auch in etwas spezifischeren Formulierungen wie ,Zoroastrismusdiskurs®
oder ,Schamanismusdiskurs® oder schlieflich auch in adjektivischer Form (,dis-
kursiv). Kapitel 2 hat sich fir die theoretischen Vortberlegungen des Diskurs-
begriffs bei Foucault bedient, gemafl dem Aussagen als Zeichen nicht jenseits
ihrer sprachlichen Gestalt auf ,Inhalte oder Reprisentationen® verweisen, son-
dern auf der Ebene der Aussagen selbst, indem sie mit anderen Aussagen in
einer Beziehung stehen, ,systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie

686 S0 spielen Indien oder das Judentum, um nur zwei Beispiele zu nennen, kaum eine Rol-
le in dieser Studie.

289

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprechen® und damit ein autonomes, von den Subjekten unabhingiges ,,positi-
ves Unbewusstes“ des Wissens formieren. Ferner wurde vorgeschlagen, den
Foucault’schen Diskursbegriff, insofern er einen ,begrenzten Kommunikati-
onsraum* bildet, mit Lotmans Verstindnis der Semiosphire resp. der Bildung
von Semiospharen zu kombinieren. Infolge dieser Uberlegungen konnte der
Diskurs als (Sub-)Semiosphare bezeichnet werden, die durch eine Summe von
Formationsregeln (Foucault) resp. Kommunikationsakten und Ubersetzungs-
vorgangen (Lotman) konstituiert wird und auf eine der Gesamtheit dieser Be-
standteile entsprechende Weise festlegt, was ,,aussagbar® (Foucault) ist resp. ,,in-
nerhalb der Semiotik® liegt (Lotman). Die Engfithrung dieser theoretischen An-
satze bot sich nicht allein aufgrund von Parallelen im Denken Foucaults und
Lotmans an, sondern erfolgte auch in der Absicht, den Diskursbegriff Foucaults
an einigen Stellen zu erweitern und etwa das Handeln von Akteuren/Individu-
en mit einzubeziehen, v.a. aber die Prozesse der Diskursivierung (oder in der
Sprache Lotmans: der Semiotisierung) an historische Rezeptionsvorginge, d.h.
Kommunikationsflisse, ricckzubinden (im hier gegeben Fall an die Orientre-
zeption).

Offenkundig dringt sich nicht nur in Bezug auf die thematische Bewalti-
gung des Orientdiskurses, sondern auch hinsichtlich des Diskursbegriffs selbst
die Problematik eines sinnvoll eingrenzbaren Geltungsbereichs auf, wenn letz-
terer einen allgemeinen Wissenskomplex unter dem Aspekt, eine diskursive Er-
scheinung darzustellen, bezeichnen soll. Adressiert die Sprache groffe Zusam-
menhinge als Einheitsphanomene (Orientdiskurs, Islamdiskurs etc.), so ist da-
mit der analytische Rahmen einer spezifischen ,diskursiven Formation®, die auf
einer Gemeinsamkeit von Formationsregeln beruht, wohl bereits tiberschritten.
Wenn also eine Verallgemeinerung wie ,Schamanismusdiskurs® eine Einheit-
lichkeit suggeriert, so mag damit weniger eine tatsichliche, Gbergreifende Ge-
meinsambkeit von Diskursregeln gemeint sein, sondern sich eher eine grundsatz-
liche erkenntnistheoretische Haltung unter einem Begriff vereinigt finden.
Von ,Schamanismusdiskurs® zu reden, hatte dann in erster Linie zu bedeuten,
dass sprachlich konstruierte Schamanismusbilder untersucht werden, die als
solche auf der Ebene des Wissens selbst interessieren und nicht auf ihr histo-
risch korrektes Referieren tberprift werden. Der Diskursbegriff erscheint in
diesem Fall weniger als feintheoretisches Brennglas, sondern eher als pragmati-
sche Gesamtbenennung eines eigentlich stiarker substrukturierten Untersu-
chungsfeldes. Auf formaler Ebene kann der gemeinsame Bezug auf den na-
mensgebenden Signifikanten (z.B. ,Schamanismus®) als einheitsstiftend verstan-
den werden, wobel des letzteren wortformliche Wandelbarkeit in der Zeit mit

290

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu reflektieren ist.®®” Innerhalb der entsprechenden Spannweite ware also mit
mehr Prizision im Plural von Schamanismusdiskursen zu reden und deren Ab-
grenzung gegeneinander zu benennen. Die im Kapitel 8.2 beschriebene, aus der
Aufklirung stammende Auffassung des Schamanismus als einer irrationalen Be-
trigerei und Teufelsverehrung lasst sich in diesem Sinne mit mehr Berechti-
gung als einheitlichen Diskurs (oder als Sub-Semiosphire) benennen, der die
einflieende Information (Ritualbeobachtungen) gemifl seinen Formationsre-
geln kanalisiert, semiotisch assimiliert und von anderen Zugangsweisen, wie et-
wa der kulturanthropologischen bei Herder oder der an der Orientalistik orien-
tierten bei Banzarov, unterscheidet. Auch an anderen besprochenen Beispielen
erweist sich eine Diskurszugehorigkeit am deutlichsten in (Um-)Briichen, so
wenn in der Zoroastrismusrezeption die Figur Zoroasters ihre Zentralitat zu-
gunsten einer Emanzipation der ,persischen Religion® verliert oder der Bud-
dhismus von einem unspezifischen paganen Spektrum in den Geltungsbereich
der ,(Welt-)Religionen® tbertritt. Lotmans Postulat, Semiosphiren bezogen
ihre Identitat zu wesentlichen Anteilen von der Grenze her, also dort, wo ihre
Normen briichig werden und auf konkurrierende Semiospharen treffen (Kap.
2.1), findet hier eine empirische diskursanalytische Entsprechung. Die Formati-
onsregeln eines Diskurses (einer Semiosphare) in ihrer Gesamtheit an histori-
schem Material zu identifizieren, darf als schwierig bis unmoglich gelten. Ein
punktuelles Auftauchen an den Bruchstellen und Grenzziehungen erlaubt es
aber, Vermutungen uber ihre unsichtbare Prasenz anzustellen. Bevor diese
Uberlegungen wieder aufgegriffen werden konnen, sind einige weitere Rekapi-
tulationen und Einordnungen in Bezug auf die Konzeption des Untersuchungs-
gegenstandes vonnoten.

Die Problematik der Rede von einer Diskurseinheit tritt noch dringlicher zu
Tage, wenn der Religionsdiskurs allgemein in Betracht steht. Der Begrift ,Reli-
gion® (religija) kommt in vielen untersuchten Texten gar nicht vor und kann
damit eigentlich nicht als gemeinsamer namensgebender Signifikant eines Dis-
kurses beansprucht werden. Wie lasst sich also rechtfertigen, dass die Totalitét
der behandelten Beispiele dennoch unter dem Kennzeichen des Religionsdis-
kurses fungiert? An dieser Stelle ist daran zu erinnern, dass die Erhebung eines
interrelationalen Begriffsfeldes anhand einer Auswahl von EL-Artikeln (Kap.
3.3.2 ) diese bereits zu Beginn der Untersuchung angedeutete erkenntnistheore-
tische Herausforderung durch die Erstellung eines Katalogs zu bemeistern ver-
suchte, der die thematischen Analysebereiche festlegte und die wichtigsten Be-

687 Soll also auch beispielsweise dort von Schamanismusdiskurs gesprochen werden, wo in
den Quellen erst der Begriff ,Schamanentum® (Samanstvo) erscheint; soll von Buddhis-
musdiskurs auch in Bezug auf Quellen die Rede sein, die den Begriff ,Buddhismus®
noch nicht kennen etc.? Wie gleich am Beispiel des allgemeinen Religionsdiskurses zu
erlautern sein wird, spielt bei solchen Benennungen und der damit einhergehenden
Identifizierung von Untersuchungsfeldern ein aus der Gegenwart gewonnenes Vorver-
standnis eine wesentliche Rolle.

291

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffe verzeichnete, die zusammengefasst den zu untersuchenden Religionsdis-
kurs ergeben sollten. Daraus resultierte, dass im Sprachgebrauch der 1830er-
Jahre neben religija weitere Uberbegriffe wie v.a. ,Glaube“ (vera) oder ,Gesetz*
(zakon) und ggf. auch ,Lehre® (ucenie) oder ,Sekte“ (sekta) in Gebrauch waren,
die neben dem Religionsbegriff stehen und diesen bisweilen synonym ersetzen
konnten. Auf Grundlage der Quellenlektiire und im Sinne eines heuristischen
Modells wurde angenommen, dass die erhobenen Begriffe potentiell alle auf-
einander verweisen, also (methodisch) als Rhizom-Struktur zu denken sind, die
kein eindeutiges begriffliches Gravitationszentrum (wie etwa den Religionsbe-
griff) kennt. Diese Annahme schliefSt nicht nur die genannten generischen Ka-
tegorien ein, die eine kulturibergreifende Gattung bezeichnen, sondern auch
kulturspezifische Oberbegrifte wie z.B. ,Islamismus® (islamizm) oder ,Mahome-
tanertum® (magometanstvo), aber auch z.B. ,religioses Personal® wie ‘Ali, Zoroas-
ter und Buddha. Faktisch kann nie ein einzelner Text alle diese Verweise aus-
fihren, doch verweist er moglicherweise auf andere Texte, die wiederum auf
andere Texte und Begriffe verweisen. Eine auf den Kern reduzierte Schematisie-
rung dieser hypothetischen Verweisstruktur vermag den zugrundeliegenden
Gedanken in der Form A+B, A+C, B+C zu veranschaulichen. Fuhrt also Text 1
die Begriffe zakon und Zoroastr, Text 2 zakon und religiia und Text 3 Zoroastr
und religija, so konnen sich alle Texte potentiell auf alle anderen mit einem
Verweis beziehen. Diese Konnektivitit ist jenseits dieses elementaren Beispiels
natiirlich unendlich komplexer zu denken und auch dann nur idealtypischer
Natur.®®® Die Grenzen dieser Beziehungsstruktur sind nicht letztbegrindbar
und notwendigerweise ergeben sich Beziige auf Begriffe, die (hier) nicht dem
Religionsdiskursfeld zugerechnet werden. Um dieses interrelationale Feld, in
dem der Religionsbegriff zwar regelmafig vorkommt, aber nicht dominiert, als
Einheit eines historischen Religionsdiskurses zu bezeichnen, muss also letztlich
die Gegenwart in Anspruch genommen werden. Vereinfacht vorabgesagt fin-
den sich viele, ja wohl die Mehrheit der in Kapitel 3.3.2 registrierten Begriffe in
gegenwartigen Alltagsverstaindnissen von Religion wieder. Der gemeinsame Be-
zug der Bestandteile des historischen Religionsdiskurses wire somit der gegen-
wartige Signifikant ,Religion’, der im Gegensatz zu den 1830er-Jahren oder den
Jahrzehnten davor eine viel starkere diskursive Zentralitit behaupten kann.
Dies gilt es in den folgenden beiden Unterkapiteln weiter zu erldutern und
schlieflich auf einige Aspekte zu beziehen, die die theoretischen Uberlegungen
in Kapitel 2 herausgearbeitet haben.

688 Wo die Sprache solche Verweise dezidiert nicht (mehr) trifft, kann ein diskursiver Bruch
beschrieben werden (wenn also ,Zoroaster” nicht mehr in Verbindung mit ,,Gesetz*,
sondern mit ,Religion“ auftaucht, Kap. 6.2). Beide Seiten des Bruchs fallen zusammen-
genommen in das Untersuchungsfeld des Religionsdiskurses, gerade weil zur Beschrei-
bung des Bruchs zwei Seiten notwendig sind.

292

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.3 Von religio zu religija

Inwiefern der Begriff ,Religion‘ — so wie er gegenwartig alltagssprachlich und
wissenschaftssprachlich als Bezeichnung eines Gesamtkomplexes (z.B. des
Christentums) in Gebrauch steht — in (weit zurtickreichender) historischer Re-
trospektive keinesfalls eine Selbstverstindlichkeit bedeutet, zeigt die umfas-
sendste Begriffsgeschichte auf diesem Gebiet: Ernst Feils umfangreiche vierban-
dige Studie Religio (1986-2007). Bei aller Fille des dargestellten Materials, das
sich von der Antike bis ins 19. Jahrhundert erstreckt und hauptsichlich die
Sprachen Latein, Deutsch, Franzosisch und Englisch abdeckt, resultiert diese
Studie im Kern in einer verallgemeinerbaren Grundthese, naimlich der Annah-
me einer Zweiteilung der untersuchten Begriffsgeschichte in ein ,davor® und
ein ,danach’. Feil geht von einem Umbruch im 18. Jahrhundert aus, in dessen
Folge sich die seit der romischen Antike tradierte Bedeutungsdimension einer
AuRerlichkeit hin zu einer Innerlichkeit verschiebt oder mit anderen Worten
sich von einer Orthopraxie in eine anthropologische Disposition verwandelt. In
der klassischen romischen Verwendungsweise, die bei Cicero besonders hervor-
tritt, bezeichnet religio nur einen spezifischen Teilaspekt dessen, was ,Religion®
in der Gegenwart meinen kann, und zwar die (scheue, dngstliche, ehrfirchtige)
Sorgfalt in Bezug auf das, was den Gottern gegeniiber zu tun ist. Der Begriff be-
findet sich damit auf dhnlicher Ebene wie etwa pietas, cultus, ritus oder ceremo-
niae. Religio steht nicht fir einen Oberbegriff, der alle Interaktionen mit den
Gottern zusammenfasst, und dient ebenso wenig als interkulturelle Vergleichs-
kategorie. Die ersten christlich-lateinischen Verwendungen beanspruchen dem-
gegeniiber fir sich die wahre religio, also den wahren cultus in Bezug auf Gott,
und sprechen diesen den paganen Romern ab. Auch die mittelalterliche Bedeu-
tung von religio bleibt auf diesen auflerlichen Aspekt der Gottesverehrung be-
schrankt, ohne einen zentralen theologischen Terminus zu bedeuten (sondern
vielmehr eine Unterkategorie der Kardinaltugend der sustitia). Zugleich kann
damit als Alternative zu ordo eine Monchsgemeinschaft benannt sein. Als Ober-
begriff, der auch auf nicht christliche Kontexte anwendbar wire, ist religio auch
dannzumal kaum nachweisbar, stattdessen konnen mit secta (von sequi: folgen)
und v.a. lex solche interkulturellen Vergleiche angestellt werden (lex Mabumett,
lex Christz, lex Moysis resp. lex Mabumetana, lex Christiana, lex Judaica).®® Noch
fir das 16. Jahrhundert und mit dem Aufkommen des schriftsprachlichen Plu-
ralismus erkennt Feil mehr Kontinuitaten als Briiche. Das antike Verstindnis
einer Sorgfalt fiir Handlungsweisen gegentiber Gott und damit die Anbindung

689 Vgl. Feil, Ernst: Religio II: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs zwischen Refor-
mation und Rationalismus (ca. 1540-1620). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1997,
S.16-18. Fir die ausfihrliche Darstellung der grundlegenden rémischen Bedeutung vgl.
ders.: Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom Frithchristentum bis zur
Reformation. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986, S. 39-49.

293

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der religio resp. der ,Religion“ an ,auflere Manifestationen bleibt weitgehend
erhalten und nach wie vor dient religio/,Religion® weder als Sammelbegriff fir
die eigene gesamte Religion im modernen Sinne noch als Gattungsbegriff zur
Anwendung auf Muslime, Juden und ,,Heiden®. Letztere Funktion tiben hinge-
gen immer noch lex und secta aus.®° Im 17. Jahrhundert nimmt deren Ge-
brauch in dieser Weise ab und die Pluralform re/igiones kommt auf, doch insge-
samt bleibt die von Feil seit der Antike angesetzte Grundbedeutung beste-
hen.®! Das ,neuzeitliche®, grundlegend abgewandelte Verstindnis von ,Religi-
on“ als einer im Wesentlichen in den Bereich der Innerlichkeit, des Gefiihls,
der Emotion fallenden Haltung des Individuums (reprisentiert etwa durch
Schleiermacher), das mitunter den Begriff des Glaubens ablost oder unterord-
net, vermag Feil erst ab der Mitte des 18. Jahrhunderts aufzusptiren.®?

Feil ist sich bewusst, mit seiner Untersuchung trotz ihres AusmafSes von iiber
2000 Druckseiten keineswegs eine erschopfende Darstellung der Begriffsge-
schichte von ,Religion“ vorgelegt zu haben (die Untersuchung endet zudem zu
Beginn des 19. Jahrhunderts). Auch inwiefern sein ,neuzeitlicher” Religionsbe-
griff sich zu Recht so stark auf die Innerlichkeit fokussiert (und nicht etwa eine
deutschsprachige Entwicklung tberbetont), ist eine der zahlreichen kritischen
Riickfragen, die zu stellen sind. Eine Widersprichlichkeit deutet sich zudem
an, wenn Feil einerseits das Geftihl als bestimmenden Faktor von Religion auch
noch im 20. Jahrhundert belegt sieht®> und ihm andererseits der Untersu-
chungsgegenstand aufgrund eines in der Gegenwart, wie er meint, nicht mehr
moglichen allgemeinen Konsenses bei der Bestimmung von Religion in den
Hinden zerrinnt. Denn letztlich verfolgt er ein normatives Anliegen, die
Brauchbarkeit einer Verwendung des Religionsbegriffs theologisch auszuwer-
ten.®* Feils Verdienst besteht aus religionswissenschaftlicher Sicht v.a. darin,
anhand einer Vielzahl von Quellen die historische Kontingenz des gegenwarti-
gen Religionsbegriffs als eines scheinbar selbstverstindlichen, gewissermafien
den bezeichneten Phinomenen inharenten Terminus konsequent aufgewiesen
zu haben. Eine alternative geschichtliche Entwicklung hitte, betont Feil mehr-
fach, den lange praferierten Gesetzesbegriff (oder den Sektenbegriff) anstelle
des Religionsbegriffs zu einer kulturvergleichenden generischen Kategorie der
Gegenwart werden lassen konnen, sodass heutzutage von einer ,Lexwissen-
schaft® oder ,Sektenwissenschaft® und nicht einer ,Religionswissenschaft® die
Rede sein musste.®%

690 vgl. Feil 1997, S. 337f.

1 Vgl. Feil, Ernst: Religio III: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 17. und frii-
hen 18. Jabrbundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001, S. 476f. und 479.

692 Vgl. Feil, Ernst: Religio IV: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 18. und frii-
hen 19. Jabrbundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007, S. 880-883.

693 vgl. Feil 1986, S. 16-31.

694 Vgl. Feil 2007, S. 889-894.

95 Vgl. Feil 1986, S. 275; Feil 2001, S. 19; Feil 2007, S. 15.

294

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der aus dem Latein stammende Religionsbegriff, der Feil zufolge noch bis
weit in das 18. Jahrhundert hinein im Deutschen als Neologismus empfunden
werden konnte,* ist im Russischen 1705/1706 in den Formen religija und releja
als Entlehnung aus dem Polnischen belegt.®”” Von einem allgemein etablierten
Gebrauch kann aber noch lingere Zeit keine Rede sein. In der zweiten Halfte
des 18. Jahrhunderts waren sprachpuristische Bestrebungen, den Einfluss von
Entlehnungen aus anderen Sprachen gering zu halten, tonangebend. So fand in
das erste grofSe Worterbuch des Russischen (Slovar’ Akademii rossijskoy, 1. Aufl.,
6 Bde., 1789-1794, 2. Aufl., 6 Bde., 1806-1822) nur eine begrenzte Zahl von
Wortern nicht slawischer Herkunft Eingang, vornehmlich aus dem Bereich der
Verwaltungssprache und teilweise der Naturwissenschaften.®” Beide Auflagen
enthalten dementsprechend keinen Eintrag religia. Diese Absenz akzentuiert
sich, wenn mit vera (,,Glaube®) und zakon (,,Gesetz“) zwei Lemmata zeitgenossi-
sche Alternativbegriffe erlautern, ohne sich des Religionsbegriffs zu bedie-
nen.®”? Jenseits sprachpolitischer Normierung kann dessen Verwendung Ende

% Vgl. Feil 2007, S. 879.

697 Vgl. Vasmer, Max: Russisches etymologisches Worterbuch, Bd. 2 (L-Ssuda). Heidelberg: Carl
Winter Universititsverlag 1955, S.509. Das Worterbuch der russischen Sprache vom 11.
bis 17. Jabrhundert (Slovar’ russkogo jazyka XI-XVII vv. Moskva 1975ff.) enthalt keinen Ein-
trag zum Wort religija, das alphabetisch in den Bereich der erschienenen Bande fiele (es
liegen 30 Binde bis zum russischen Buchstaben ¥ vor). Das Pendant fiir die Sprache des
18. Jahrhunderts (Slovar’ russkogo jazyka XVIII veka. Moskva 1984ff.) ist noch nicht beim
Buchstaben P (= R) angelangt (erschienen sind bis 2019 22 Bande bis IT).

Vgl. Sorokin, Ju. S.: Razvitie slovarnogo sostava russkogo literaturnogo jazyka. 30-90e gody
XIX veka. Moskva/Leningrad: Nauka 1965, S. 45f.

Der erste Band der ersten Auflage definiert vera in einem ersten Punkt als ,,bezogen auf
die Theologie® (,otHocuTenbHO K Borocnosun®) und als Annahme der von Gott geoffen-
barten Wahrheiten. Der zweite Punkt fithrt die Bedeutung als ,,bestimmte Art des Got-
tesdienstes, der vom Volk angenommen wird“ (,usBectsiii pox Borocmyxenus,
npussteiii HaponoM®) an. Der Glaubensbegrift ist hier deutlich christlich-orthodox mar-
kiert: Neben Bibelzitaten wird auf Verwendungsbeispiele wie ,,den christlichen Glauben
annehmen®, ,fir den Glauben und das Vaterland sterben“ und ,,griechisch-orthodoxer
Glaube® verwiesen. Auch die Punkte 3 und 4, die eigentlich den Glauben allgemeiner
als Uberzeugung und Verpflichtung in Bezug auf einen Sachverhalt bestimmen, titigen
eine solche Referenz durch weitere Bibelzitate. Vgl. 1. Aufl., Bd. 1 (1789), Sp. 1007. Der
entsprechende Eintrag in der zweiten Auflage stimmt weitgehend mit demjenigen der
ersten Auflage tiberein, deutet unter Punkt 2 aber ein weiter gefasstes Verstindnis von
vera an, wenn dort der Gottesdienst nicht mehr als von dem Volk (,naponom®), sondern
von (irgend-)einem Volk (,naponom kakum“) angenommener bezeichnet wird. Die nicht-
biblischen Sprachbeispiele weisen dann aber wiederum die orthodoxe Perspektive aus
(u.a. ,den orthodoxen, christlichen, griechisch-russischen Glauben annehmen®). Vgl.
2. Aufl., Bd. 1 (1806), Sp. 1039. Die zweite Auflage verzeichnet im Ubrigen auch die
»Glaubenstoleranz® (veroterpimost’) als Erlaubnis und Duldung der Ausiibung ,jeglicher
Konfession, des Glaubens® (,,Bcsikoro ucniosenatus, Bepsi“, Bd. 1, Sp. 1046). Beide Aufla-
gen kennen den Gesetzesbegriff in religiéser Bedeutung, wobei die Erklirung identisch
ausfillt. Neben einer allgemeinen Bestimmung von zakon als zu befolgende Regel setzt
der zweite Punkt des Lemmas das Gesetz mit dem Glauben gleich und definiert es als
ykonkrete Weise der Gottesverehrung® (,onpenenensiii 06pas Boromounranus®), die
von einem ,bestimmten Volk® (,u3BectasiM Hapogom®) vertreten wird. Beide Ausgaben

698

699

295

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des 18. Jahrhunderts etwa bei Aleksandr Radis¢ev auffallen,”® aber auch noch
wihrend der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts ausbleiben. Auf nicht we-
nige der in der vorliegenden Arbeit analysierten Quellentexte trifft Letzteres zu.
Autoren wie z.B. Igumnov (1819) oder Dzulijani (1833) vermochten einen Ge-
genstand zu behandeln, der aus heutiger Sicht Religion genannt wird, ohne da-
bei auf den Religionsbegriff, stattdessen aber auf ,,Glaube®, ,Sekte“ und ,,Ge-
setz“ zuriickzugreifen (vgl. Kap. 7.1). Gerade bei Dzulijani sticht dies umso
mehr heraus in Anbetracht dessen, dass der Schreibende kein russischer Mutter-
sprachler war und mit dem Religionsbegriff vermittels des Franzosischen hatte
vertraut sein konnen. Besonders illustrativ sind denn auch einige Beispiele kon-
kreter Ubersetzungen ins Russische, die im Verlauf der Untersuchung zur Spra-
che gekommen sind. Zwei Ubersetzungsvarianten, die offensichtlich auf dem-
selben franzosischen Original (einem nicht niaher benannten Text tiber den Ko-
ran) beruhen, tibertragen die Vorlage an entscheidenden Stellen nicht nur stilis-
tisch, sondern konzeptuell unterschiedlich: Wo der altere Text von 1793 ,Ge-
setz (zakon) verwendet, steht im neueren Text von 1810/1814 jeweils ,Religi-
on“ (religija). Der hieran abzulesende Befund einer Begriffsinnovation triagt un-
abhangig von der Lautung des Originals. Ubertragt namlich die altere Version
ein franzdsisches /oz, so wire der jiingeren Version das ,,Gesetz“ nicht mehr als
geeigneter Begriff zum Ausdruck von Religion erschienen. Verwendet hinge-
gen bereits die franzosische Vorlage religion, so hatte der altere Ubersetzer im
Gegensatz zum jingeren eine direkte Ubertragung als religiia noch nicht in Be-
tracht gezogen (vgl. Kap. 4.1). Auch die russische Ubersetzung des auf Deutsch
verfassten Werks Rezse durch Ruflland zur Untersuchung der drey Natur=Reiche
von Samuel Gottlieb Gmelin tbertriagt 1785 das deutsche ,Religion“ (Bd. 3,
1774) mit zakon (vgl. Kap. 5.3, Fn.310) und noch deutlicher gelangen sol-
che ,Ruckwirtsiibersetzungen® mit Blick auf Claude-Emmanuel de Pastorets
1778 publiziertes Werk Zoroastre, Confucius et Mahomet, comparés comme Sec-
taires, Législateurs, et Moralistes zum Ausdruck, das in Kapitel 6.2 v.a. hinsicht-
lich seines Fokus auf die Figur des ,Religionsstifters“ resp. ,Gesetzgebers“ inter-
essierte. Eine zweite Durchsicht im Vergleich mit der russischen Ubersetzung
von 1793 vermag ohne Miihe verschiedene Beispiele zu benennen, die franz.
religion oder religieux inkonsistent z.B. mit ,,Glaube“ (vera), ,Gesetz* (zakon),

benennen die abrahamitische Trias als Gesetz in diesem Sinne (zakon christianskij, iudejs-
kij, magometanskij). Vgl. 1. Aufl., Bd. 3 (1792), Sp. 9 und 2. Aufl., Bd. 2 (1809), Sp. 612.
So im Plural an einer Stelle in seinem Traktat Uber den Menschen, iiber seine Sterblichkeit
und Unsterblichkeit (O celoveke, o ego smertnosti i bessmertit, verfasst zw. 1792-1796): ,Siche
die Beschreibung des Paradieses oder der Wohnstitte der Seelen in allen bekannten Re-
ligionen® (,Bo33pu Ha onucanue pasi, WM KHJIHILA JYLI, BO BCEX M3BECTHBIX PEIUTHsX).
Radis¢ev, A. N: Polnoe sobranie solinenij, Bd. 2. Moskva/Leningrad: Izdatel’stvo Akademii
nauk SSSR 1941, S. 71. Radi$¢ev entscheidet sich oftmals fiir slawische Varianten anstel-
le von griechischen und lateinischen Ausdriicken, zeigt andererseits aber auch einen ge-
wisse Tendenz zu Lehnwortern, vgl. Sorokin 1965, S. 45 und 48, Fn. 7.

700

296

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Sekte® (sekta), ,Frommigkeit/Gottesfurcht® (blagolestie) oder ,Gottesdienst”
(bogosluzente), aber nicht mit dem Religionsbegriff wiedergeben.”°!

Ob einige dieser russischen Ubersetzungen moglicherweise die historische
Semantik des franzosischen Begriffs religion treffend widergeben, ist hier nicht
entscheidend. Vielmehr geht es um den formalen Sprachwandel, um die Her-
ausbildung einer Kategorie, die sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts zuneh-
mend etabliert und dominant wird.” So verfasste der Ethnograf Lev Sternberg
fur die mafigebende Enzyklopadie des spaten Zarenreichs, den Brokgauz-Efron,
unter dem Lemma Vergleichende Religionsforschung (Sravnitel’noe izulenie religit)
einen ausfiihrlichen Artikel, der programmatisch die Etablierung einer russi-
schen akademischen Religionswissenschaft nach westeuropdischem Vorbild
einfordert. Sternberg versteht dieses Fach, fiir das er als Bezeichnung neben
dem Titel des Artikels auch die Formulierung ,Wissenschaft von der Religion®
(nauka o religii) einfuhrt, als ,positive Wissenschaft®, die sich mit der , Evoluti-
on der religidsen Erscheinungen® befasse. Der Gesetzesbegriff (zakon), der noch
um 1830 anstelle des Religionsbegriffs stehen kann, ist hier von einer solchen
Bedeutung weit entfernt und stattdessen im Sinne von ,,Gesetzmafigkeit“ dem
Religionsbegriff beigeordnet:

slhre [der vergleichenden Religionsforschung, S. R.] Methode ist die Methode der ex-
akten Wissenschaften; die Induktion, gefolgt von einer Synthese, die zur Aufstellung
von GesetzmafSigkeiten, allgemeiner Prinzipien und einer Phinomenologie der religio-
sen Erscheinungen fiihrt.”

701 Vgl. folgende Beispiele: ,Lois religieuses de Zoroastre® (Pastoret 1778, S. 39) — ,Die die
Frommigkeit betreffenden Gesetze Zoroasters® (,3akoHbl 30poacTpoBbI 10 Garodectust
kacatoruecst, Pastoret 1793, Bd. 1, S.52). ,Alors le jeune disciple de Zoroastre recoit
I'initiation religieuse“ (Pastoret 1778, S.40) — ,Zu diesem Zeitpunkt wird der junge
Schiler Zoroasters durch ein Ritual in die fromme Sekte aufgenommen® (,Toraa
MOJIOJION Y4eHHK 30p0acTpoB MpHEMIIETCS 10 oOpsay B OiarodecTuBylo cekTy®, Pastoret
1793, Bd. 1, S. 53). ,Zoroastre, Confucius & Mahomet comparés comme fondateurs de
religion® (Pastoret 1778, S.398) — ,Vergleich Zoroasters, des Konfuzius und Mahomets
als Grinder eines Glaubens“ (,3opoactp, Koubyumii u Maromer cpaBHEHHbIC Kak
ocHoBarenu Bep“, Pastoret 1793, Bd. 4, S.269). ,Le Philosophe chinois n’eut d’ailleurs
aucune conformité, sous le point de vue religieux, avec ses rivaux“ (Pastoret 1778,
S.399) - ,Im Ubrigen stimmte der chinesische Philosoph mit seinen Rivalen in der Er-
orterung des Gottesdienstes tiberhaupt nicht tberein® (,Brupouem ¢unocod Kuraiicknii B
paccykIeHun GOTOCIyKEeHHs He MMEN HUKAKOTO CXOJCTBA ¢ CBOMMH cornepHukamu“, Pasto-
ret 1793, Bd. 4, S.270f.). ,Que penser en général de la religion de Mahomet?* (Pastoret
1778, S.233) — ,Was ist allgemein vom Gesetz Mahomets zu halten® (,Yro momxkno
JymMaTh Boob1e 0 3akone Marometosom®, Pastoret 1793, Bd. 3, S. 38).

Von den im Rahmen dieser Studie behandelten Autoren verwenden Schmidt (in den
deutschen und den russischen Texten), Kovalevskij, Nadezdin, Senkovskij oder Banza-
rov, um nur einige zu nennen, den Religionsbegriff als generische und interkulturell an-
wendbare Kategorie.

702

297

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»METOJI ero — METOJT TOYHBIX HAYK; MHAYKIIHS, C MOCICAYIOIINM CHHTE30M, MIPUBOISIIINAM
K YCTaHOBIICHHIO 3aKOHOB, OOIIMX MPHHIUIOB W (HECHOMECHOJIOTHH PEITUTHO3HBIX
sBieHnit. <793

Wie selbstverstandlich der Religionsbegriff in der Spatphase des Zarenreichs
auch in einem christlich-apologetisch inspirierten popularwissenschaftlichen
Kontext eine omniprasente Verwendung findet, veranschaulicht die vom Kir-
chenhistoriker Aleksandr El’¢aninov zusammen mit den Religionsphilosophen
Pavel Florenskij und Vladimir Ern verfasste Geschichte der Religion (Istorija reli-
gii, publiziert 1909), die exemplarisch finf Religionen explizit als ,,Religionen®
behandelt und damit auch das (orthodoxe) Christentum, wenngleich es am
Schluss der Darstellung und damit an ,hochster Stelle platziert ist, als eine sol-
che betrachtet und in eine sich von der ,primitiven Religion ausgehende evo-
lutionare Entwicklungslinie einordnet.”%4

Eine tber die obigen Bemerkungen hinausreichende historische Aufarbei-
tung der sprachlichen Etablierung von religija hitte auch andere Begriffe wie
z.B. vera und zakon konsequent im Gang der Zeit zu betrachten und speziell
auch darauf zu achten, wie sie sich zu ihren lateinischen Aquivalenten verhal-
ten (in welcher Beziehung stehen z.B. zakon und lex in ihrer Bedeutung als
Oberbegriff fur Religion?).” Fur eine moglichst umfassende Rekonstruktion
des Aufkommens des Religionsbegriffs in der russischen Sprache wire zudem

703 Sternbeg, L: ,Sravnitel’noe izulenie religii. In: Enciklopedieskij slovar’ Brokgauza i
Efrona, Bd. 31 (1900), S.323-328, Zitat S.324. Sternbergs religionskomparatistische
Programmatik wird von der gegenwirtigen russischen Religionswissenschaft als ein
Griindungsdokument ihrer Fachgeschichte beansprucht. Vgl. Sachnovi¢, M. M.: ,K
istorii vozniknovenija sravnitel’nogo religiovedenija v Rossii®. In: Vestnik SPOGU (Serija
17) Nr. 3 (2013), S. 80-86.

Die finf behandelten Religionen sind die ,,primitive Religion® (pervobytnaja religija), die
Religion des antiken Griechenland (religifa drevnej Grecii), der Buddhismus (buddizm),
die ,judisch-israelitische Religion® (iudejsko-izrail’skaja religija) sowie das Christentum
mit Unterkapiteln zur Orthodoxie und den russischen ,Sekten®. Der dem Buch ange-
hingte Artikel des Religionsphilosophen Sergej Bulgakov handelt von der ,Wider-
sprichlichkeit der gegenwirtigen religionslosen Weltanschauung® in Auseinander-
setzung mit der Intelligenzija (O protivorecivost: sovremennogo bezreligioznogo mirovozz-
renija. Intelligencija i religija). Vgl. El'¢aninov, A. V.: Istorija religii. S prilozeniem stat’i
prof. S. N. Bulgakova. Moskva: Knigoizdatel’stvo Pol’za, V. Antik i K° 1909. Die hier
konsultierte Ausgabe nennt auf dem Titelblatt nur El’¢aninov als Autor; zur Mitarbeit
Florenskijs, Erns und weiterer Beteiligter (V. Svencickij, A. Kartasev, V. My3cyn, N. Kap-
terev) sowie allgemein zur Verbreitung evolutionistischer Perspektiven auf Religion im
spitzaristischen Russland siehe Sachnovi¢, Marianna: ,Izucenie religii v Rossii v konce
XIX - pervoj cetverti XX veka: ot fenomenologiceskogo opisanija k kriti¢eskomu issledo-
vaniju®. In: Gosudarstvo, religija, cerkov’ v Rossii i za rubegom 36, Nr. 1 (2018), S.171-195
(El’¢aninovs Werk wird auf S. 186f. angesprochen).

Das Worterbuch der russischen Sprache vom 11. bis 17. Jahrhundert gibt als erste und am de-
tailliertesten erklarte Bedeutung von zakon die religiése Dimension an: ,,Glaube, Konfes-
sion, Gesamtheit der von einer jeweiligen Religion vorgeschriebenen Verhaltensregeln®
(,Bepa, BepoucroBeIaHne; COBOKYITHOCTh MPABHJI MOBEACHHS, MPEAMUCHIBACMBIX TOH HIIH
uHoi pexmrueit®). Das alteste Sprachbeispiel stammt aus dem Jahr 1076 und weist, wie

704

298

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf Quellen aus gesellschaftlich-kulturellen Bereichen Bezug zu nehmen, die
im Rahmen dieser Untersuchung keine oder nur eine geringe Berticksichtigung
erfuhren. In der imperialen Verwaltung der religiosen Diversitat zeigt sich z.B.
in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts eine Bevorzugung des Begriffs der
»Konfession (ispovedanie) vor demjenigen der Religion. So wurde 1810 eine
»~Hauptdirektion fur die geistlichen Angelegenheiten der auslindischen Konfes-
sionen® eingerichtet (Glavnoe upravlenie duchovnych del inostrannych ispoveda-
nif), wobei unter den administrativen Geltungsbereich der ,,auslandischen Kon-
fessionen® verschiedene christliche Denominationen, Muslime, Juden und Bud-
dhisten fielen, nicht jedoch ,Pagane“ (die Buddhisten galten teilweise, etwa in
Volkszahlungen, dennoch administrativ als ,Pagane). Die ,,auslandischen Kon-
fessionen® wurden im Verlauf des 19. Jahrhunderts nach und nach durch eine
Integration in den imperialen Verwaltungs- und Gesetzgebungsapparat staats-
politisch ,domestiziert‘, ohne dass dabei die Orthodoxe Kirche ihre dominante
Stellung in Frage gestellt sah.”% Von Relevanz ware tberdies die allgemeine
Thematik der Kategorisierung von (realen und diskursiven) Fremden’” oder
die hier nicht behandelte Kirchengeschichte der Orthodoxie.

die meisten anderen Beispiele, auf einen rein christlichen Kontext hin. Ein Beispielsatz,
in dem vom zakon der Turken die Rede ist, stammt aus dem Jahr 1653. Vgl. Slovar’ russ-
kogo jazyka XI-XVII vv., Bd. 5 (1978), S.217f. Zur Verwendung von /ex als Oberbegriff
bereits im 13. Jahrhundert (Roger Bacon) vgl. Feil 1986, S. 116-120. Die Sammlung be-
griffsgeschichtlicher Aufsitze Ponjatija o Rossii enthilt im ersten Band im Abschnitt zu
»Gesetzgebung und juristischer Praxis“ mehrere Beitrige, die den Begriff zakon behan-
deln, allerdings fast ausschlieflich im Kontext von Herrschaft, Recht, Verfassung und
Staat. Ein Aufsatz geht immerhin kurz auf die Bedeutungsdimension des ,,gottlichen
Gesetzes® (zakon BoZij, BoZeskij) im 18. Jahrhundert ein, vgl. Marasinova, Elena Nigme-
tovna: ,,Zakon v Rossii vtoroj poloviny XVIII veka®. In: Sdvizkov, D.; Sirle, L (Hrsg.):
wPonjatija o Rossit.“ K istoriceskoj semantike imperskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe lit-
eraturnoe obozrenie 2012, Bd. 1, S. 66-93, hier S. 66-68.
706 Siche hierzu Werth, Paul: The Tsar’s Foreign Faiths. Toleration and the Fate of Religious
Freedom in Imperial Russia. Oxford: University Press 2014 (vgl. v.a. die S. 3-29 der Einlei-
tung und das zweite Kapitel, S.46-73). Die Bevorzugung des Konfessionsbegriffs kann
damit zu tun haben, dass die Direktion in den ersten Jahren v.a. mit nichtorthodoxen
christlichen Auspragungen befasst war. Die buddhistischen Kalmiicken wurden z.B. erst
1834 mit einem Statut in den legalen Rahmen des ,multiconfessional establishment® in-
tegriert (vgl. ebd., S. 59f.). Trotz des faktischen Einbezugs der ,auslandischen Konfessio-
nen® in das empire-building blieb die sprachliche Qualifizierung als fremd erhalten; 1868
tauchte gar das Oxymoron ,indigene auslindische christliche Konfessionen“ (korennye
tnostrannye christianskie ispovedanija) in Abgrenzung von neuen Stromungen wie den
Baptisten auf (vgl. ebd., S. 56f.).
Khodarkovsky unterscheidet bspw. fiir die Frithe Neuzeit zwischen politischen, ethno-
linguistischen, Okonomischen und religiosen Identititen bei der Konstruktion
der ,Fremden®, vgl. Khodarkovsky, Michael: ,,,Ignoble Savages and Unfaithful Subjects:
Constructing Non-Christian Identities in Early Modern Russia“. In: Brower, Daniel R.;
Lazzerini, Edward J. (Hrsg.): Russia’s Orient. Imperial Borderlands and Peoples, 1700-1917.
Bloomington: Indiana University Press 1997, S. 9-26. Eine seiner Thesen lautet: ,Reli-
gion became the most important marker separating Russians from the Muslim, Bud-
dhist, or pagan subjects of the growing Empire“ (S.15). Wirkmichtig sind in diesem

707

299

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.4 Genealoge

Mit der oben geauflerten Einsicht, die eingrenzende Bestimmung eines Religi-
onsdiskurses des 19. Jahrhunderts konne sich nicht allein aus einer dem histori-
schen Material entnommenen Beziehungsstruktur heraus begriinden, sondern
bediirfe unweigerlich einer zweiten Stiitze in der Gegenwart, tritt eine genealo-
gische Perspektive auf den Plan, so wie sie Foucault in Auseinandersetzung mit
Nietzsche entwirft. Ein wichtiges Kriterium der ,wirklichen Historie®, also der
genealogischen Herangehensweise, besteht fir Foucault in ihrer perspektivi-
schen Standortgebundenheit, die als solche den Ausgangspunkt des histori-
schen Suchens bildet:

»Die Historiker versuchen, in ihrem Wissen alles zu verwischen, was ihren Standort in
Raum und Zeit, ihre Einstellung und ihre unvermeidlichen Gefiihle verraten konnte.
Der historische Sinn, wie Nietzsche ihn versteht, weify dagegen, dass er auf einer Per-
spektive beruht, und verleugnet nicht das System der eigenen Ungerechtigkeit. Er be-
trachtet die Dinge unter einem bestimmten Blickwinkel, fillt seine Urteile ganz be-
wusst, sagt ja oder nein, verfolgt alle Spuren des Gifts und sucht nach dem wirksams-
ten Gegengift. Statt so zu tun, als trite er diskret hinter das Betrachtete zurtick, statt
nach dessen Gesetz zu suchen und es auf alle seine Bewegungen anzuwenden, weif$
dieser Blick nicht nur, was er betrachtet, sondern auch von welchem Standort aus er
dies tut. Der historische Sinn gibt dem Wissen die Moglichkeit, innerhalb seines Er-
kenntnisprozesses die eigene Genealogie zu ergrinden. Die wirkliche Historie betreibt
an dem Ort, an dem sie steht, die Genealogie der Historie. 78

Die Genealogie fragt folglich nicht nach dem ,,Ursprung® eines zielgerichteten
Geschichtskontinuums, sondern nach der kontingenten ,,Herkunft“ einer Per-
spektive, die dem Jetzt zugehort. Sie lasst sich somit als Position einer pronon-
cierten erkenntnistheoretischen Subjektivitit in der Geschichtsforschung ver-
stehen: Was ein historisch bedeutsames Ereignis ist, liegt nicht im Ereignis
selbst begriindet; dieses wird erst zum Ereignis aus der subjektiven Perspektive,
die zurickblickt und danach fragt, woraus sie sich herleiten kann. Mit anderen

Zusammenhang v.a. die beiden Kategorien der inovercy (,Andersglaubige) und inorodcy
(wAndersstimmige“). Andreas Kappeler geht davon aus, dass letzterer Begriff ersteren im
Zuge der zunehmenden Erschliefung der asiatischen Steppengebiete als primare Kate-
gorie des othering abloste, da anstelle der Religion die Lebensform zum vorgangigen Ab-
grenzungskriterium geworden sei (Sesshafte vs. Nomaden). 1822 erhob ein Statut die
tnorodcy (wozu nun auch sesshafte Angehorige ,,nichtzivilisierter” Volker gerechnet wur-
den) in den Status einer rechtlichen Kategorie im Rahmen der Staatsverwaltung. Vgl.
Kappeler 2008, S. 139-141. Zum Begriff inorodcy vgl. auch Bobrovnikov, Vladimir Olego-
vi¢: ,Cto vyslo iz proektov sozdanija v Rossii inorodcev? (Otvet DZonu Slokumu iz
musul’manskich okrain imperii)“. In: Sdvizkov, D.; Sirle, L. (Hrsg.): ,,Ponjatija o Rossii“.
K istoriceskoj semantike imperskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe literaturnoe obozrenie
2012, Bd. 2, S. 259-291.

Foucault, Michel: ,Nietzsche, die Genealogie, die Historie®. In: ders.: Schriften in vier
Bdnden. Dits et Ecrits, hrsg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Bd. 2. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 2002, S. 166-191, Zitat S. 182f. (Hervorhebung im Original).

708

300

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Worten ,erschafft® die historische Forschung (durch Auswahl) die historischen
Ereignisse, die ihre Frage erklaren, und kehrt damit die temporale Kausalitats-
beziehung um:

,Die wirkliche Historie verkehrt das Gibliche Verhaltnis zwischen dem Eintritt des Er-
eignisses und der kontinuierlichen Notwendigkeit. Eine ganze Tradition (theologi-
scher oder rationalistischer) Geschichtsschreibung versucht das einzelne Ereignis in
einem idealen Kontinuum aufzulésen — entweder in einer teleologischen Entwicklung
oder in einer natiirlichen Kausalkette. Die ,wirkliche® Historie dagegen lasst das Ereig-
nis wieder in seiner Einzigartigkeit hervortreten.*7%

In der Konsequenz dieser durch die Gegenwart bestimmten Retrospektive ver-
flichtigt sich jegliche durch die Zeit hindurch stabile Wesenheit der Dinge.
Die Vergangenheit ,erftllt“ also nicht die Gegenwart durch eine Kontinuitéts-
beziehung ,insgeheim mit Leben“ — vielmehr geht die Genealogie davon aus,
dass demjenigen, was ,fiir uns existiert und Geltung besitzt“, keine ,,Wahrheit*
und kein ,,Sein® eingeschrieben steht, sondern die Arbitraritit einer Herkunft
aus einem Streuungsbereich von ,Zufillen®, ,winzigen Abweichungen®, ,tota-
len Umschwiingen®, ,Irrtimern®, ,falschen Einschitzungen® oder ,Fehlkalku-
lationen®. Auf den Punkt gebracht: ,Die Herkunft macht es auch méglich, un-
ter der scheinbaren Einheit eines Merkmals oder Begriffs die vielfaltigen Ereig-
nisse ausfindig zu machen, durch die (gegen die) sie sich gebildet haben.“710

Insofern in der historischen Forschung, zumindest in der akademischen,
heutzutage weitgehend ein Konsens dartiber besteht, dass gegenwirtigen Kate-
gorien keine in die Geschichte zuriickweisenden stabilen Bedeutungen eignen,
sind Foucaults genealogische Einsichten selbst schon ,ein wenig historisch®,
wie Philipp Sarasin bemerkt.”!! Thre Aktualitat bleibt dennoch erhalten, denn
wenn die Genealogie, wie Sarasin auch sagt, ,jedes Sein wieder dem Werden®
zuftihrt,”2 so bedeutet dies ein permanentes Aktualisierungsgebot, werden ein-
zelne Individuen doch nie die Gesamtheit der historischen Kontingenz ihres
Kategoriengebrauchs ermessen und abschliefend ausleuchten konnen.

Fiir Michael Bergunder, der sich in seinen Uberlegungen zur Gegenstandsbe-
stimmung der Religionswissenschaft auf Foucaults Genealogie-Text bezieht, ge-
hort die genealogische Erforschung der ,Herkunft“ des zeitgendssischen All-
tagsverstaindnisses von Religion zu den zentralen Erfordernissen eines kultur-
wissenschaftlichen Fachverstindnisses. Das explizite Ansetzen des Anfangs der
Untersuchung in der Gegenwart sticht dabei als Forderung heraus, wenn es um
die Historisierung eines als Netzwerk konzipierten Religionsdiskurses geht:

79 Ebd., S. 180.

719 Ebd., S.172.

711 Vgl. Sarasin, Philipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der Bio-
logte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009, S. 257f.

Vgl. ebd., S. 416.

iy

7

—_
)

301

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Konsequenzen eines genealogischen Ansatzes fiir die Historisierung von ,Religi-
on‘ sind betrachtlich. Der Einstiegspunkt kann nur das heutige Alltagsverstindnis
von ,Religion‘ sein und keinesfalls ein vermeintlicher ,Ursprung® oder ,Vorlaufer in
der Vergangenheit. Die genealogische Bestimmung kehrt also in ihrem Vorgehen den
chronologischen Zeitstrahl um und geht von der Gegenwart in die Vergangenheit!
[...] Das heutige Alltagsverstindnis von Religion liefe sich also als ein synchrones
Netzwerk ,Religion® methodisch operationalisieren. Um seine Genealogie zu erfassen,
muss es zusidtzlich eine diachrone Perspektive erhalten. Dieses zweite diachrone Krite-
rium fihrt dazu, dass wir dann von ,Religion® in der Geschichte sprechen kdnnen,
wenn sich das gegenwirtige synchrone Netzwerk ,Religion‘ in einer historisch verifi-
zierbaren Rezeptions- und Traditionslinie zu einem zeitlich vorhergehenden Netz-
werk ,Religion‘ befindet und diesem vorhergehenden Netzwerk eine dhnliche Struktur
und Inhalt bescheinigt werden konnen.“713

Der Umkehrung der Chronologie im historischen Fragen zum Trotz gesteht
Bergunder aus Griinden der Lesbarkeit und der Konvention dennoch eine tra-
ditionelle chronologische Anordnung der Darstellung zu, solange die genealo-
gische Perspektive als theoretische Grundierung vorausgesetzt bleibt.”'4

Inwiefern ein gegenwartiges Alltagsverstindnis von Religion tberhaupt sinn-
vollerweise eingehegt werden kann, ist eine durchaus komplexe Angelegen-
heit.”'S Eine radikale Verneinung dieses Vorhabens hitte davon auszugehen,
dass ebenso viele Alltagsverstindnisse von Religion kursieren, wie sich Indivi-
duen dazu auflern. In Erinnerung an Foucaults Archdologie des Wissens und Lot-
man kommt erschwerend hinzu, dass ,wir® die Diskursregeln, denen wir selber
unterliegen, in unserer eigenen Gegenwart nicht zu erkennen in der Lage sind
(resp. dass wir die Sprache, in die wir verstrickt sind, nicht verlassen konnen,
Kap. 2.2). Wenn Bergunder, wie gesehen, das ,heutige Alltagsverstindnis“ als
~gegenwartiges synchrones Netzwerk® auf Religion bezogener Aussagen metho-
disch formalisiert, so kann dies nur dahingehend gelesen werden, dass eine ein-
zelne Forschungsarbeit jeweils nur einzelne Aspekte eines solchen inharent plu-
ralen Netzwerkes historisieren kann. Klarungsbedarf besteht auch bei der Fra-
ge, wie weit zurick in die Zeit die Gegenwart reicht, wenn sie mehr als eine
ephemere Fliuchtigkeit bedeuten soll. Als methodisch sinnvoll erscheint die An-
nahme einer ,langen‘ Gegenwart, die nicht absolut, sondern jeweils fallbezogen
einzugrenzen ware.

713 Bergunder, Michael: ,Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen zum Ge-
genstand der Religionswissenschaft®. In: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 19, Nr. 1/2
(2011), S. 3-55, Zitat S. 43f.

714 Vgl. ebd., S. 45.

715 Wie der (intellektuelle) Religionsdiskurs der Gegenwart sich aus einer kontinuierlichen
»Arbeit an der Religion® und damit einhergehenden laufenden, je nach Kontext instabi-
len, stetig neu auszuhandelnden (Re-)Aktualisierungen von Unterscheidungen des Reli-
giosen und Nicht-Religiosen ergibt, wobei auch die Religionswissenschaft selbst sowohl
Diskursbeobachterin wie auch Diskursakteurin sein kann, zeigt eine aktuelle Analyse
von zeitgeschichtlichen Schwellenerzihlungen auf: Atwood, David: Schwellenzeiten. My-
thopoetische Urspriinge von Religion in der Zeitgeschichte. Baden-Baden: Ergon 2019.

302

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tomoko Masuzawa, um ein Beispiel zu nennen, argumentiert im Sinne eines
genealogischen Vorgehens, wenn sie die heute scheinbar selbstevidente Exis-
tenz von ,Weltreligionen® vor dem Hintergrund eines diskursiven, rhizomf6r-
migen (!, ,rhizomatic®) Herkunftsspektrums im 19. Jahrhundert erklart (die
Autorin spricht denn auch bisweilen von ,genealogy®, allerdings ohne spezifi-
sche theoretische Referenz). Den Ausgangspunkt der Untersuchung bildet also
ein Paradigma des 20. und 21. Jahrhunderts (eine ,lange* Gegenwart), in dem
eine globale Pluralitit ,grofler und als solcher vergleichbarer Religionen zu
einem quasi ontologischen Bestandteil der Welt geworden ist. Masuzawas Frage
richtet sich dabei nicht auf einen Ursprungsmoment, der diese Eigenlogik der
Weltreligionen gebiert, sondern auf verschiedene Entwicklungen (d.h. auch
Ein- und Ausschlussmechanismen), die ihr im Sinne der Genealogie (und da-
mit nicht notwendigerweise linear) vorangehen und somit die Ermoglichungs-
bedingungen des nachfolgenden Diskurses darstellen.”*¢ Die unter diesem As-
pekt untersuchten Themenkomplexe wie die komparative Theologie, die ,Ent-
deckung* des Buddhismus, die indoeuropiische Sprachwissenschaft, die ,Semi-
tisierung‘ des Islam oder das Wirken Friedrich Max Miillers weisen das 19. Jahr-
hundert als Ubergangszeit (»period of transition“) aus, wiahrend der die in der
europaischen Kultur Giber Jahrhunderte privalente viergliedrige Typologie von
Christen, Juden, Muslimen und ,Heiden‘ der neuen Taxonomie der ,Weltreli-
gionen‘ (oder ggf. der ,Religionen der Welt‘) weicht (vgl. auch unten).”?”

Im Kontext der vorliegenden Studie bietet es sich an, beispielsweise die post-
sowjetische akademische Disziplin Religionswissenschaft (religiovedenie) im Sin-
ne Bergunders als einigermaflen pragmatisch eingrenzbares gegenwirtiges
Netzwerk von Aussagen zu verstehen, in dem der Religionsbegriff eine zentrale
Funktion austbt. Dabei soll diesem Netzwerk kein relativ einheitlicher Zugang
zu Religion unterstellt werden, so wie das in der ihm zeitlich vorangehenden
sowjetischen Religionsforschung gegeben war (s.u.), aber doch dasjenige, was
Bergunder in seinem Aufsatz als ,unerklirte Religion® der Religionswissen-
schaft bezeichnet,”® also ein der Fachkonzeption zugrunde liegendes wissen-
schaftliches Alltagsverstindnis von Religion(en), das sich im Wesentlichen mit
einem auflerwissenschaftlichen alltiglichen religionsbezogenen Sprachge-
brauch (z.B. in den Massenmedien) deckt. Etwas formaler ausgedriickt ist da-
von auszugehen, dass in diesem Netzwerk der gemeinsame Untersuchungsge-
genstand ,Religion® als (in Gegenwart und Geschichte) an sich gegeben (wenn
auch verschieden definierbar) gilt und einen Kollektivsingular darstellt, also
notwendigerweise ,die Religionen® beinhaltet.

Die chronologische Spannweite, innerhalb derer in fachhistorischen Arbei-
ten das ,Geburtsdatum® der russischen Religionswissenschaft angesetzt wird,

716 Vgl. Masuzawa 2005 (wie Fn. 489, Kap. 7.1), S. xi-xiv, 2-13.
717 vgl. ebd., S. 46-64.
718 Vgl. Bergunder 2011, S. 10-12.

303

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reicht vom 18. Jahrhunderts bis zu den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts.”” Ein
genealogischer Ansatz braucht demgegentber nicht in diesem Sinne nach dem
Ursprung oder ggf. den Vorlaufern der Religionswissenschaft zu fragen, nicht
zu erwagen, ob zu einem gegebenen Zeitpunkt ,bereits von Religionswissen-
schaft oder von wissenschaftlicher Erforschung der Religion gesprochen wer-
den kann. Vielmehr sollte er freizulegen versuchen, welche diskursiven Vorgin-
ge, Briiche oder Umdeutungen, in der Retrospektive betrachtet, es ermoglicht
haben, in der Art, wie sie heutzutage gegeben ist, iber Religion sprechen zu
konnen.

Die in Teil III versammelten Analysekapitel lassen sich also als Elemente
einer Genealogie des Religionsdiskurses der gegenwartigen russischen Religi-
onswissenschaft (oder bereits betrichtlich unpraziser: des allgemeinen gegen-
wartigen russischen Religionsdiskurses) verstehen. Sie bilden dabei, dem genea-
logischen Vorgehen entsprechend, im Prinzip einen disparaten Streuungsbe-
reich, der jedoch in genealogischer Riickschau doch ein Grundmuster, eine ge-
meinsame Linie zu erkennen gibt. In diesem Sinne sei noch einmal auf den
Ausgangspunkt von Masuzawas oben besprochener Untersuchung verwiesen,
also auf die frihneuzeitliche europiische Religionstypologie vor der ,Erfin-
dung’ der Weltreligionen. Dieser im Verlauf der Arbeit bereits verschiedentlich
angesprochene Kategorisierungsmodus (vgl. Kap. 4.3 und 7.1), der nach dem
Schema 3+1 operierte und den als spezifisch aufgefassten drei abrahamitischen
Monotheismen den gesamten Rest der ,religiosen Daten® als unspezifische Kate-
gorie der ,Idolatrie’ gegentiberstellte, hat auch im russischen Kontext erkennbar
seine Spuren hinterlassen. Wihrend er noch in einigen der untersuchten Quel-

719 Vgl. als Uberblick Voroncova, E. V.: ,Religiovedéeskie izdanija v Rossii (2000-2013). In:
Vestnik PSTGU (I: Bogoslovie, Filosofija) 48 (2013), S. 101-119, hier 102-107. Sachnovi¢ dis-
kutiert die Anfinge der Religionswissenschaft im 18. Jahrhundert, prézisiert aber spater,
dass von einer eigenstindigen akademischen Disziplin erst im letzten Drittel des 19.
Jahrhunderts oder sogar erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts gesprochen werden konne.
Vgl. Sachnovi¢, M. M.: ,Istorija oteCestvennogo religiovedenija: XVIII vek®. In: Religiove-
denie Nr. 1 (2005), S. 118-133; dies. 2013, S. 80. Smirnov hingegen hilt in der Zeit vor
den 90er-Jahren des 20. Jahrhunderts hochstens die Rede von ,,Ausgangspunkten® (sto-
ki) einer russischen Religionswissenschaft fiir zulassig, da alle Ansatze bis dahin deutlich
normativ verfasst gewesen seien. Im Kern vertritt er also ein spezifisches Objektivitits-
ideal von Wissenschaft, welches er erst unter postsozialistischen Bedingungen fiir umfas-
send realisierbar halt und an dem sich die vorangehenden Jahrzehnte und Jahrhunderte
zu messen haben. Vgl. Smirnov, M. Ju.: ,Religiovedenie v Rossii: problema samoidenti-
fikacii“. In: Vestnik Moskovskogo universiteta (Sersja 7: Filosofija) Nr.1 (2009), S. 91-106,
hier S. 91-93, 102. Die Fachbezeichnung religiovedenze wurde schon in der sowjetischen
Religionsforschung ab den 1930er-Jahren verwendet, vgl. Elbakjan, E. S.: ,Fenomen
sovetskogo religiovedenija®. In: Religiovedenie Nr.3 (2011), S. 141-62, hier 141. In der
ersten sowjetischen Monografie, die diese Bezeichnung im Titel fithrt, wird religiovede-
nie als Teilbereich des umfassenderen (religionskritischen) Fachbereichs ,, Wissenschaftli-
cher Atheismus® (naucnyj ateizm) definiert. Vgl. Ugrinovi¢, D. M.: Vvedenie v teoretices-
koe religiovedenie. Moskva: Mysl’ 1973, S. 4.

304

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

len zu Beginn des 19. Jahrhunderts nachwirkt,”20 zeichnet sich demgegeniiber
mit Blick auf die Ergebnisse der Analysekapitel eine gewichtige Pluralisierung
des Religionsverstandnisses ab, die sich in vielen Aspekten den westeuropaisch-
amerikanischen Entwicklungslinien beigesellt. In Abgrenzung zu Texten, die
noch dem ilteren Paradigma verhaftet sind und die noch die Klassifizierungs-
option der Idolatrie (idolosluzente, idolopoklonstvo) kennen, wurde es im Verlauf
der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts nun moglich, etwa den Buddhismus,
die Lehre Zarathustras oder den Schamanismus gleich wie Christentum, Juden-
tum und Islam als Komponenten einer generischen, universellen Kategorie ,Re-
ligion® zu verstehen, also auf derselben epistemischen Ebene zu behandeln. Da-
raus musste nicht notwendigerweise eine hierarchische Gleichstellung aller die-
ser Religionen resultieren, doch wurden entscheidende Weichen gestellt, damit
am Ende des Jahrhunderts ein transhistorisch identifizierbarer, spezifischen
Entwicklungsprinzipen gehorchender und in diesem Sinne einheitlicher Wis-
sensgegenstand ,Religion eine ,objektive‘ Realitit zu reprasentieren vermochte,
wie dies einige Seiten weiter oben im Falle Sternbergs und El’¢aninovs deutlich
zu beobachten war. Damit eine solche verwissenschaftlichte generelle Perspek-
tive auf Religion zustande kommen konnte, mussten sich in der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts nicht nur neue kontextspezifische deskriptive Kategorien
und Uberbergriffe wie z.B. ,Buddhismus‘ (buddizm, zuerst auch buddaizim)
oder ,Islam® (islam, zuerst auch islamizm) und erste explizit konzeptuell abstra-
hierende Religionsvergleiche (wie bei Senkovskij, Nadezdin, Sreznevskij,
Schmidt oder Banzarov) etablieren,”?! sondern v.a. auch der Religionsbegriff
selbst. In einer (schematisch verstandenen) parallelen Bewegung formten sich
also sowohl ein generisches Religionsverstindnis, das den Religionsbegriff aus
einem Begriffsfeld, in dem er erst eine von vielen begrifflichen Optionen dar-
stellte, als dominante Kategorie heraustreten lie§, wie auch kontextspezifische
generische Konzepte, die nun — im Gegensatz zu ihren Vorgingerkonzepten —
alle als Ausgestaltungen der ,Religion® erschienen (,Religion Buddhismus‘, ,Re-
ligion Islam‘, ,Religion Zoroastrismus® resp. ,persische Religion‘, ,Religion
Schamanismus‘; zur grafischen Darstellung dieser Thesen vgl. Abb. 4-6).

Die Multiplizierung der Religionslandschaft im untersuchten Zeitraum bil-
det zudem, in genealogischer Riickschau, auch eine Voraussetzung fir das Vo-

720 Erkennbar etwa in Timkovskijs 1824 erschienenem Reisebericht, der einerseits schon

den Religionsbegriff (aber noch nicht den Buddhismusbegriff) in Bezug auf den ,,lama-
schen® resp. ,,Sigemunischen Glauben® (lamajskaja vera, sigemunianskaja vera) verwendet,
letzteren zugleich aber noch als ,Idolatrie” (idolopoklonstvo) und ,heidnische Verirrung®
(yazyceskoe zabluZdenie) bewertet (vgl. Kap. 7.6).

D.h. religionskomparatistische Perspektiven, die anhand des Vergleichs die Differenz
von Religionen mit Riickgriff auf ein (zumindest scheinbar) kulturungebundenes ab-
strahiertes Konzept untersuchen und damit in einem gewissen Sinne bereits religions-
theoretisch argumentieren. Zu den im Haupttext genannten Beispielen vgl. Kapitel 4.3,
6.5,7.3 und 8.3.

721

305

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kabular der sowjetischen Religionsforschung, die — unter den ideologischen
Vorzeichen des sogenannten ,Wissenschaftlichen Atheismus® — Religion in
einer evolutionistischen Geschichtslogik als notwendigerweise plurales, aber
unter dem Religionsbegriff als Gattung vereinigtes Phinomen explizierte. Mit
anderen Worten galt es in diesem ideologischen Setting, die anthropologischen
religionstheoretischen Grundlagen, wie sie Marx und Engels etwa in der Einles-
tung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie oder im Anti-Dithring (eigentl.
Herrn Eugen Diibring’s Umwdilzung der Wissenschaft) ausgesprochen hatten, nicht
nur erkenntnistheoretisch und psychologisch am Individuum festzumachen,
sondern sie in ihrer gesellschaftlichen Wirksamkeit in Form zahlreicher histo-
risch erschienener Religionen zu untersuchen, um aus dieser Mannigfaltigkeit
das diachron irreduzible ,Wesen® (sus¢nost’) einer einheitlichen und universel-
len Kulturerscheinung zu erhellen.”?2

Ubertragt man die referierten Entwicklungslinien in das zu Beginn der Stu-
die eingefiihrte theoretische Vokabular Lotmans (vgl. Kap. 2), so konnen dis-
kursive Uberginge ,plastisch® als Semiospharen abgebildet werden. Ein Vor-
schlag entsprechender Ausformulierung kann sich wie folgt gestalten. Das bis
ins 19. Jahrhundert persistente europaische Ausgangsreligionsverstandnis kennt
eine klare Grammatik, eine Codierung in ,spezifisch* (die drei abrahamitischen
Monotheismen) und ,unspezifisch® (der ,pagane‘ Rest), wobei sich die Spezifik

722 Die Religionsgeschichte Tokarevs, eines der bekanntesten sowjetischen Religionsfor-
scher, verdeutlicht dies exemplarisch: Sie setzt in der ,,Urgesellschaft“ bei den ,,prihisto-
rischen Denkmalern zur Religionsgeschichte” an und endet bei den drei ,,Weltreligio-
nen“ Buddhismus, Christentum und Islam. Vgl. Tokarew, S. A.: Die Religion in der Ge-
schichte der Vilker. Ubers. von Erich Salewski. Berlin: Dietz 21976. Insbesondere eine
Stelle aus Engels’ Anti-Diihring bildet den Ausgangspunkt des sowjetischen Religionsver-
standnisses: ,Nun ist alle Religion nichts andres als die phantastische Widerspiegelung,
in den Kopfen der Menschen, derjenigen aulern Michte, die ihr alltigliches Dasein be-
herrschen, eine Widerspiegelung, in der die irdischen Michte die Form von tberirdi-
schen annehmen.“ Engels, Friedrich: ,Herrn Eugen Diithrings Umwilzung der Wissen-
schaft (,Anti-Dithring®)“. In: Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke (MEW), Bd. 20, hg.
vom Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz 1962, S. 1-303,
Zitat S. 294. Tokarev bezieht sich ebenso auf dieses Zitat (vgl. Tokarew 1976, S. 17) wie
eine Vielzahl weiterer sowjetischer Texte (z.B. Ugrinovi¢ 1973, S. 34f.). Fir ein anschau-
liches Beispiel einer Definition der Religion als ,,Glaube an das Ubernatiirliche“ — der
Kern des sowjetischen Religionsverstindnisses — im Ausgang des Engels’schen Diktums
siche Kryvelev, I. A.: ,,Ob osnovnom opredeljajus¢em priznake ponjatija religii“. In: Vo-
prosy istorit religii 1 ateizma 4 (1956), S. 24-54. Eine detaillierte religionswissenschaftliche
(allerdings dem heutigen kulturwissenschaftlichen Fachverstindnis nicht mehr gent-
gende) Darstellung der sowjetischen Religionsforschung findet sich bei Thrower, James:
Marxist-Leninist ,Scientific Atheism * and the Study of Religion and Atheism in the USSR. Ber-
lin/New York/Amsterdam: Mouton Publisher 1983. Siehe auflerdem eine aktuelle Uber-
blicksdarstellung des sowjetischen Staats-Atheismus, die allerdings eher die gesamtge-
sellschaftliche, ideologische, ,weltanschauliche® und propagandistische Dimension ab-
deckt und weniger auf das sowjetische Religionsverstindnis als theoretisches Konzept
eingeht: Smolkin, Victoria: A Sacred Space Is Never Empty. A History of Soviet Atheism.
Princeton/Oxford: Princeton University Press 2018.

306

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gegen das Unspezifische durch eine strenge Grenzziehung definiert. Diese Di-
chotomie eines strukturierten und eines unstrukturierten Bereichs reprasentiert
treffend Lotmans Unterscheidung des inneren (eigenen, vertrauten, kultivier-
ten, harmonischen) Raums von einem aufleren (anderen, fremden, feindlichen,
gefahrlichen, chaotischen) Raum. Die Grenze, an der sich die Zweiteilung von
Innen und Auflen manifestiert, kann, wie Lotman erlautert, ,zwischen Leben-
den und Toten, zwischen Sesshaften und Nomaden oder zwischen Stadt und
Steppe gezogen werden, sie kann staatlicher, sozialer, nationaler, konfessionel-
ler oder anderer Natur sein“.”?? Bezeichnenderweise beziehen sich die ersten
beiden historischen Beispiele, die diesen Katalog moglicher ,binérer Einteilun-
gen® illustrieren, auf mittelalterliche Quellen, die eine christliche Welt von der
Antizivilisation der ,heidnischen ostslawischen Stimme® resp. der ,heidni-
schen Sachsen“ abgrenzen.”?* Wenngleich diese Passagen keine Ausarbeitung
im Detail erfahren, veranschaulichen sie doch, dass Lotman ein wesentliches
theoretisches Grundcharakteristikum der Semiosphire neben vielen anderen
Beziigen auch an religionshistorischem Material empirisch prift.

Im Hinblick auf die hier interessierende Frage — die sich verindernde religi-
onsbezogene Wissensordnung zu Beginn des 19. Jahrhunderts — ist von Rele-
vanz, dass ab dem 18. Jahrhundert zunehmend ,orientalischer Text® in die Se-
miosphire einflieSt: Der Kontakt mit der Grenze und demjenigen, was dahin-
ter liegt, intensiviert sich, die Vertrautheit mit dem Auflenbereich steigt. Diese
Situation intensiver Orientrezeption, die Raymond Schwab makroperspekti-
visch mit der Formulierung ,renaissance orientale“ benannte,’?S besagt in Lot-
mans Terminologie, dass Europa, und damit auch Russland, ,auf Empfang®
eingestellt ist, also ,einen Strom von Texten von auflen® aufnimmt.”2¢ Vorerst
bleiben die asiatischen Wissensimporte als fremd codiert, aber sie verlieren ihre
semiotische Alienitit allméihlich und dringen in Richtung des Zentrums vor.
Ein Zwischenhalt — eine Momentaufnahme — zeigt, dass sich bereits neue Sub-
Semiosphiren bilden. Um den neu aufkommenden Buddhismusbegrift etwa
zentrieren sich fremdkulturelle Elemente, die noch kurz zuvor als idolatrisch
aus der Semiosphire ausgeschlossen blieben. Und im Bereich der Zoroastris-
musrezeption hat sich die ,Religion® der antiken Perser als konzeptuelle Semio-

723 Lotman 2010a, S. 174.

724 Vgl. ebd., S. 174f. Ein weiteres dhnliches Beispiel findet sich auf S. 176.

725 Vgl. in der Einleitung Fn. 7.

726 Vgl. Lotman 2010a, S. 198. Als die beiden paradigmatischen Konstellationen, wahrend
deren die russische Kultur ,auf Empfang® ausgerichtet war, identifiziert Lotman die
frihmittelalterliche Christianisierung der Rus’ und die Westorientierung durch Peter I.
Wiederum haben seine historischen Beispiele auch religionsgeschichtliche Implikatio-
nen: ,Wie die Christianisierung gehen auch die Reformen Peters I. mit einem abrupten,
demonstrativen Traditionsbruch einher. Als Peter anordnet, auf dem Roten Platz (einer
heiligen Stétte), ein ,stindiges* Theater zu bauen und damit die religiosen Gefiihle der
Moskauer verletzt, verfahrt er genau wie der heilige Vladimir, der eine Statue der Gott-
heit Perun an Pferdeschwinze binden und schleifen lief“ (ebd., S. 199).

307

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sphare von einer auf die Figur Zoroasters fokussierten Semiosphire abgegrenzt
und dabei die Grammatik eines interkulturell anwendbaren ,Religionssystems®
gegen eine Codierung als ,,Gesetzgebung® durchgesetzt.

Mit seiner fortschreitenden Assimilation in der Semiosphire beginnt der ,ori-
entalische Text® das Zentrum zu transformieren. Er trigt nun formbildend zur
sich neu ergebenden Grammatik des Zentrums, d.h. zur Herausbildung einer
neuen Norm bei. Gegen Ende des 19. Jahrhunderts ist deutlich erkennbar, dass
die russische Semiosphire die aus der asiatischen Semiosphire importierte In-
formation in die eigene Sprache tbersetzt hat, auch unter Zuhilfenahme religi-
onsbezogener Information aus der westeuropdischen Semiosphére. Mit diesem
Prozess ist eine entscheidende Wandlung einhergegangen. Die mannigfaltige
Pluralitat, die zuvor als paganes und unstrukturiertes Spektrum im Aufenbe-
reich der Semiosphare lag, hat die ,filternde Membran® der Grenze durchlau-
fen und sich im Zentrum normalisiert. Die importierte Pluralitit ist nun kon-
stitutiv fir das Zentrum und damit das Religionsverstaindnis geworden, das um
einen universalisierten Religionsbegriff kreist. Noch in den 1820er- und 1830er-
Jahren — dem Schwerpunkt dieser Studie — hatte sich die spatere Semiosphare
des Religionsbegriffs nicht als hegemoniales Zentrum etabliert. Thre Anfinge
waren zwar schon deutlich erkennbar, doch herrschten noch diffuse, kreolisie-
rende Ubergangsverhaltnisse; konkurrierende Semiosphiren wie der Gesetzes-
begriff besalen noch ihre Wirkkraft. Erst im Verlauf des 19. Jahrhunderts hat
sich die um den Begriff religija zentrierte Semiosphare deutlich abzuheben und
abzugrenzen vermocht. Ihre Durchschlagskraft verdankt sie einem generischen
Religionsverstindnis, das ohne die importierte orientalische Pluralitit nicht
mehr denkbar ist.

Thren organisatorischen Zenit, die hochste Stufe der Selbstbeschreibung, er-
reicht diese Semiosphire eines generischen und an den Religionsbegriff ge-
knipften Religionsverstindnisses ironischerweise in der religionsfeindlichen
Zeit des ,,Wissenschaftlichen Atheismus®. Klarer als je zuvor und danach ist
hier geregelt, was Religion — verstanden als notwendig generisches, transkultu-
relles und globales Phanomen - sein und nicht sein konne.”” Mit anderen
Worten: Seit dem Aufkommen des Religionsbegriffs hat es kein anderes System
mit groferer Konsequenz verstanden, ein uniform codiertes Religionsverstind-

727 Kryvelevs bereits oben zitierter Text zum Problem der Religionsdefinition lisst bspw.
keinerlei Graustufen zu: Alle Religionen beinhalten in dieser Perspektive zwingend den
»Glauben an das Ubernatirliche“ (vera v sverch-estestvennoe); wo ein solcher nicht gege-
ben ist, konne demnach auch nicht von Religion gesprochen werden. Dass dieses zentra-
le Charakteristikum fiir ausschlieflich alle Gesellschaften und ,Entwicklungsstadien® der
Religion gilt, steht fiir Kryvelev auB8er Frage. Vgl. Kryvelev 1956, S. 44 u. 52f. Zu Ugrino-
vi¢s Behandlung des ,Glaubens an das Ubernatiirliche“ siehe seine oben genannte Ein-
fihrung in die Religionswissenschaft (Ugrinovi¢ 1973, S. 45-50).

308

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nis gegeniiber anderen Verstindnissen abzugrenzen und als hegemonial zu set-
zen.”?

Lotmans Annahme, die ,rezipierende“ Kultur tibe nach dem erfolgten Text-
import selbst eine sendende Rolle aus, sie werde selbst zur ,,Quelle eines Stroms
von Texten, die in andere, von ihrem Standpunkt aus periphere Regionen der
Semiosphire geschickt werden®,”? verweist schliefSlich auf die globalgeschicht-
lichen Verschrinkungen des modernen Religionsdiskurses. Der orientalische
Textimport hat demnach nicht nur dazu beigetragen, europaische Religionsver-
standnisse mitzugestalten, sondern auch in Form europaischer Reexporte in die
asiatische Semiosphire an der auflereuropidischen Genese von Religionsver-
standnissen, Kategorienbildungen und ,,Unterscheidungen der Religion® (A.
Hermann) Anteil, so z.B., wenn Editionen religioser Texte invention of tradition
anregen.”* Der russischsprachige Raum partizipiert im Hinblick auf diese glo-
bale Dimension an einer gesamteuropaischen ,Sendefunktion® mit besonderer
Wirkung im Machtbereich des eigenen Imperiums.

Die dargestellte Herausbildung der Semiosphare religija ist schematischer Na-
tur und nicht erschopfend. Das Schema veranschaulicht einen diskursiven Pro-
zess, der sich in der referierten Weise nur in einer genealogischen Perspektive
zu erkennen gibt. Zu bedenken ist in Erinnerung an Foucaults Archivbegrift,

728 Dags essentialisierende Religionsverstindnis des sowjetischen ,,Wissenschaftlichen Athe-
ismus“ kann mit der zeitgleich in der westeuropéischen Religionsforschung dominan-
ten Religionsphinomenologie parallelisiert werden. Obwohl ersterer religionsfeindlich
war und letztere ein affirmatives Verhiltnis zur Religion pflegte, lassen sich beide Wis-
senschaftsrichtungen als Ausdruck einer ,Wesensschau® interpretieren, die die Religion
als Phianomen su: generis, als ontologisch spezifischen Bestandteil der Welt konstruiert.
Dem ,,Glauben an das Ubernatiirliche® als Essenz des sowjetischen Religionsverstindnis-
ses entspricht in der Phinomenologie das Konzept des ,Heiligen®. Vgl. zu diesen Frage-
stellungen Ragaz, Stefan: ,,Siblings Veiled by Ideology? Reflections on the Epistemologi-
cal Kinship between the Phenomenology of Religion and Soviet Scientific Atheism*®. In:
Bulletin for the Study of Religion 46, Nr. 1 (2017), S. 8-10. Ders.: ,Reading Scientific Athe-
ism Against the Grain. The Soviet Study of Religion as a Methodological Challenge®. In:
Method and Theory in the Study of Religion 30 (2018), S. 178-184. Trotz solcher Gemein-
samkeiten dbertrifft der ,Wissenschaftliche Atheismus® gleichwohl die westliche Phino-
menologie in der Konsequenz der Uniformitit seines Religionsverstindnisses.

72 Lotman 2010a, S. 197.
Hermanns Studie zum globalen Religionsdiskurs mit besonderer Beriicksichtigung bud-
dhistischer Kontexte liest sich u.a. als Analyse solcher multilateraler Verflechtungen
resp. der Reziprozitit von Sendevorgingen. Vgl. v.a. das ausfithrliche Kapitel ,,Die For-
mation des ,Buddhismus® im globalen Religionsdiskurs® (Hermann 2015, S.255-366).
Aus der west-Ostlichen Wissensverflechtungsgeschichte resultiert in kolonialisier-
ten ,buddhistischen® Gesellschaften, so die These, eine doppelte Unterscheidung: ,,,Bud-
dhismus* wird als ezne Religion imaginiert, und dadurch in den Kontext einer Pluralitit
von ,Religionen® gestellt, mit denen er nun einerseits als vergleichbar gesehen wird, von
denen er aber auch als spezifische ,Religion® unterschieden wird. Zum anderen
wird ,Buddhismus® als Religion bestimmt. Damit gerit er in den Sog einer Differenzie-
rung und damit Unterscheidung von anderen gesellschaftlichen Bereichen. Die neu er-
scheinende ,Religion® des ,Buddhismus‘ unterscheidet sich als ,Religion‘ nun von ,Poli-
tik oder ,Wissenschaft (ebd., S. 364; Hervorhebungen im Original).

309

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dass die Semiosphare stets nicht nur eine synchrone, sondern auch eine dia-
chrone Ausdehnung besitzt und dass Sprachen verschiedenen Alters in ihr kur-
sieren, die im Falle anderer Zentrierungen ihre ,Aussagefihigkeit® behalten
konnen. Der am Anfang der Untersuchung vorgenommene explorative Schnitt
durch die Semiosphire zur Erhebung eines interrelationalen Begriffsfeldes
(Kap. 3.3.2) anhand ausgewihlter Artikel des EL verdeutlicht dies idealtypisch.
Er demonstriert die synchrone Koexistenz alterer ,Religionscodes® (z.B. ,Ge-
setz, ,Glaube®, ,Lehre“) und neuerer (z.B. ,Religion®). Auch ist damit zu rech-
nen, dass in anderen Zusammenhingen als den hier bevorzugt betrachteten
sich altere Sprachen moglicherweise noch deutlich niher am Zentrum bewe-
gen, so beispielsweise wenn eine christlich-missionarisch codierte Semiosphire
um 1900 alle Peripherie noch immer als pagan verfemt oder sich selbst
als ,Glaube® von blofer ,Religion‘ abhebt. Trotz alledem bleibt in der resiimie-
renden Rickbesinnung auf die vorgenommenen Quellenlektiiren unverkenn-
bar und unhintergehbar, wie sich im Untersuchungszeitraum wesentliche
Komponenten des modernen Religionsdiskurses unter dem Zeichen des Religi-
onsbegriffs konturieren und damit den Religionsdiskurs erst zum Religionsdis-
kurs werden lassen.

allgemein

Gesetz
Lehre
Glaube
Religion
Sekte

Religion

Dalai-Lama-Glaube

Sakyamuni-Gesetz Religion Buddhismus

Mahometanertum,

Gesetz Mahomets Religion Islam

Zoroaster als
Gesetzstifter /
Philosoph / Magier

Aberglaube, Betrug

Religion Zoroastrismus /
persische Religion

Religion Schamanismus

T

kulturspezifisch

Abbildung 4: Grafische Darstellung von Thesen 1

Schematisch-exemplarische Darstellung der parallelen Herausbildung der generischen Kate-
gorie ,Religion® und kulturspezifischer generischer Religionskonzepte (eigene Darstellung).

310

- am 23.01.2026, 07132 /de/e - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

* Bis Anfang 19. Jh.

Christentum .
Heiden /
Judentum )
|dolatrie
Islam
Orientrezeption,
Import ,orientalischen
Textes'
* Ab 19. Jh.

Religion =N

Abbildung 5: Grafische Darstellung von Thesen 11

Der althergebrachte Kategorisierungsmodus 3 + 1 geht in eine neue Form iber, die nun alle
potentiellen Religionen unter einer ontologisch gleichartigen generischen Kategorie ,Religi-
on‘ fasst (eigene Darstellung).

religha religija
/ \ vera
vera ucenie ucenie
\ / zakon
zakon
Genealogie
Religionsdiskurs 2 Religionsdiskurs 1

Islam
Christentum
Judentum
Buddhismus

Islam Idolatrie, z.B.:

Christentum
Judentum

Sakyamuni—
Glaube

Abbildung 6: Grafische Darstellung von Thesen 111

Die Abbildungen 4 und 5 zusammengefiihrt. Aus dem interrelationalen Begriffsfeld kristalli-
siert sich der Religionsbegriff als dominante Kategorie heraus, unter deren Zeichen erst der
moderne Religionsdiskurs 1 in genealogischer Riickschau das historische Begriffsfeld als Re-
ligionsdiskurs 2 zu identifizieren vermag (eigene Darstellung).

311

- am 23.01.2026, 07132 /de/e - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9.5 Coda: Orientalismus und Anamnests interkultureller Dialogizitat

Die vorangegangenen Schlussfolgerungen haben sich sehr stark auf den Religi-
onsbegriff und die Herausbildung von Kategorien der religionsdeskriptiven
Sprache fokussiert und damit einen spezifischen (wenn auch wichtigen) Aspekt
des untersuchten Materials hervorgehoben. Dessen thematische Bandbreite, die
sich aus der als Experiment bezeichneten Bezugnahme auf das EL gewisserma-
en organisch ergeben hat, liele ein anders ausgerichtetes Abschlusskapitel als
ebenso gerechtfertigt erscheinen. Bei einigen der zur Sprache gekommenen
Texte, die dem Eigenanspruch gemafl wissenschaftlich verfasst sind, bietet es
sich z.B. an, sie als religios oder religionsproduktiv zu betrachten und sie in die-
sem Sinne religionsgeschichtlich zu verorten (z.B. das Buddhismusverstindnis
bei Schmidt oder die Konzeption der antiken Religionsgeschichte bei Nikolaj
Nadezdin).”3! Auch die im engeren Sinne literarischen, d.h. zumindest partiell
mit einem fiktionalen Eigenverstindnis versehenen Texte, die im Verlauf der
Studie aufgetreten und in einigen Fillen ausfthrlich analysiert worden sind (so
z.B. Bestuzev-Marlinskijs Mulla-Nur in Kap. 5.4 oder Senkovskijs Pochozdenija
odnoj revizskoj dusi und Sokolovskijs Rasskazy sibirjaka in Kap. 7.6), stehen nicht
nur im konzeptuellen Kontext der wissenschaftlichen Herausbildung von Reli-
gionsverstandnissen und religionsdeskriptiver Sprache sowie der Pluralisierung
des Wissens uber Religion(en).”?? In einer genealogischen Sicht bilden sie auch
einen eigenen Zweig des Streuungsbereichs, der spiteren und heutigen Mog-
lichkeiten des Redens tiber Religion vorangeht. Als Texte mit einem Eigenan-
spruchspotential, das sich von demjenigen wissenschaftlicher Traktate oder se-
mifiktionaler Reiseberichte unterscheiden kann (etwa in Form eines astheti-
schen, satirischen oder moralischen Programms etc.), vermogen sie religionsbe-
zogene Gegenstinde in einer nicht reflektierenden resp. anders reflektierenden

731 Die Voraussetzung einer solchen Lektiire wire die (vorab zu klirende) Unterscheidung

in Diskurse ,uber Religion® und ,religiose‘ Diskurse resp. zwischen einem ,historisch dis-
kursanalytischen und einem diskursanalytisch-theoretischen Religionsbegriff*, wie Jur-
gen Mohn festhilt. Es wiren im hier gegebenen Fall also theoretische Kriterien zu be-
nennen, die es erlaubten, einen Diskurs als religids zu lesen, unabhingig davon, wie sich
dieser selbst ,versteht* und unabhingig davon, ob seine Begriffsverwendungen mit Dis-
kursen ,iber Religion® korrelieren. Vgl. Mohn, Jiirgen: ,Die Religion im Diskurs und
die Diskurse der Religion(en). Uberlegungen zu Religionsdiskurstheorien und zur reli-
gionsaisthetischen Grundlegung des Diskursfeldes Religion“. In: Liedhegener, Antoni-
us; Tunger-Zanetti, Andreas; Wirz, Stephan (Hrsg.): Religion — Wirtschaft — Politik. For-
schungszugange zu etnem aktuellen transdisziplindren Feld. Zirich/Baden-Baden: Pano Ver-
lag/Nomos Verlagsgesellschaft 2011, S. 83-110, hier S. 87f.

So wurde z.B. gezeigt, inwiefern sich Bestuzev-Marlinskijs Mu/la-Nur als Studie zur schii-
tischen Religion im groleren Zusammenhang der europdischen und russischen Schia-
Rezeption lesen ldsst oder welche konzeptuellen und intertextuellen Beziige zwischen
der literarischen Buddhismus-Rezeption Senkovskijs und Sokolovskijs und der sich her-
ausbildenden Buddhismus-Forschung bestehen.

312

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weise zu popularisieren,”? die sich ebenso wie wissenschaftliche, wissenschafts-
nahe oder journalistische Diskurse im Archiv spateren Wissens tuber Religion
sedimentiert. Die Auswahl der in dieser Arbeit behandelten fiktionalen Texte
ergibt sich aus dem ,Narrativ der Enzyklopadie. Sie stellen erst den Anfang
einer noch fundierter zu leistenden literarischen Geschichte des religionsbezo-
genen russischen Orientdiskurses dar.

Zu ihrem vollen Recht gelangen die Themen, die in der Schlussbetrachtung
nicht mehr oder nicht ausfiihrlich genug berticksichtigt wurden, nur, wenn
den einzelnen Kapiteln und Unterkapiteln dieser Arbeit zugestanden wird, dass
sie den auf das Religionsverstindnis kaprizierten Passagen zum Trotz auch als
tur sich stehende Fallstudien verstanden werden konnen. Es soll mit anderen
Worten — hoffentlich — auch moéglich sein, z.B. Kapitel 4 als Studie zu Osip Sen-
kovskij, Kapitel 5 als Studie zur russischen literarischen und wissenschaftlichen
Rezeption der ta ziya, die Unterkapitel 7.2 und 7.3 als Studie zu Isaak Jakob
Schmidt oder die ganze Arbeit als Studie zum EL zu lesen, ohne sich zu sehr in
den Windungen religionswissenschaftlicher Begriffsreflexion zu verlieren.

Um nicht allein bei den Sprachspielen der Religionswissenschaft stehen zu
bleiben, verdient es wenigstes ein Diskussionsbereich, der in den Analysekapi-
teln nicht im Zentrum des Interesses stand, mit einigen abschlieBenden Uberle-
gungen bedacht zu werden: das Verhaltnis des untersuchten Materials zur post-
kolonialen Perspektive. Zu Beginn dieser Arbeit wurde der Orient in Anleh-
nung an Lotmans Semiosphire als Medium rezeptiver Kommunikationsvorgin-
ge definiert. Orientalismus im Sinne einer machtbehafteten diskursiven Hege-
monie des Westens — in Saids pragnanter Formulierung: ,a Western style for
dominating, restructuring, and having authority over the Orient“734 — erscheint
in diesem Modell nicht als die Rezeption primir vorstrukturierendes, sondern
als potentiell im Rezeptionsvorgang ablaufendes sekundares Phinomen. Das
Ziel dieser Bestimmung war es, den Orientbegriff als neutral zu formalisieren
und, in Abhebung von Said, zu entpolitisieren. Damit ist die Aussagekraft der
Orientalismus-These keineswegs entkriftet, doch wird ihr holistischer An-
spruch relativiert. Wie Ulrike Brunotte betont, sind koloniale Diskurse grund-
satzlich von zwei Seiten her zu betrachten: Sie bringen nicht allein ,hegemo-
niale Konstruktionen des ,Anderen* hervor, sondern priasentieren sich zugleich

733 Zu denken ist etwa an Senkovskijs ,orientalische Erzihlungen‘, die, wie zu Beginn von
Kapitel 4.1 besprochen, ein ésthetisiertes Bild einer ,islamischen Welt® vermitteln, ohne
ihre eigenen Begrifflichkeiten im Stile von Wissenschaft zu reflektieren. Zugleich wurde
im Zuge der Analyse festgestellt, dass sich in den ,orientalischen Erzdhlungen® frithe Be-
lege fiir die (im literarischen Text nicht reflektierte) russische Verwendung des Begriffs
tslam finden, der zu dieser Zeit (1820er-Jahre) noch wenig verbreitet ist (vgl. dazu auch
Kap. 4.4).

734 Said 2003, S. 3.

313

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als ,Selbstverstindigungsversuche der europaischen Gesellschaften“y’3 ein
Punkt, auf den auch Said schon verweist, wenn er davon spricht, dass Orienta-
lismus mehr mit ,our world“ zu tun habe als mit dem Orient selbst.”3¢ Es ist
der Aspekt der ,Selbstverstaindigungsversuche®, der in der vorliegenden Arbeit
unter Rackgriff auf das Medium ,Orient’ im Vordergrund stand und unter an-
derem in der Kategorienbildung der religionsdeskriptiven Sprache Ausdruck
fand.

Interkulturelle Rezeptionsvorginge — anders formuliert: Kulturvergleiche —
stehen prinzipiell in einem Spannungsfeld zwischen Vereinnahmung und der
Alternativlosigkeit eines (keineswegs zwingend abwertenden) Kulturzentris-
mus. Orientalismus oder vergleichbare Diskurse konterkarierende postkolonia-
le Gegengeschichten sind eine eindeutige Notwendigkeit, doch darf mit ihnen
nicht der Fehler einhergehen, sie als authentischer zu verstehen, wie Friedrich
Tenbruck beinahe aphoristisch bemerkt: ,Das Verstehen, als ein besonderer
Akt, muf§ stets eine Verfremdung des Erlebten in Kauf nehmen. Die vielen Kla-
gen uber ,Eurozentrismus‘ gehen fehl, wenn sie unterstellen, daff andere Kultu-
ren einen ,objektiveren® Vergleich leisten wiirden.“73” Zu entscheiden, wo eine
Hegemonie des Wissens beginnt, die Giber solche notwendigerweise verfremde-
te kulturelle Fremdbilder hinausreicht, erweist sich als komplex, v.a. wenn kei-
ne unmittelbare politisch-militarische Macht zur Anwendung kommt. Gerade
letztere ist fiir Said aber kein notwendiger, ja nicht einmal der entscheidende
Faktor der ,Diskursmacht‘ des Orientalismus. Er versteht diese vielmehr als Zu-
sammenwirken politischer, intellektueller, kultureller und moralischer
Macht.”?$ Zweifellos ist in vielen der in der vorliegenden Arbeit untersuchten
Kontexte eine (reale oder konstruierte) Asymmetrie und eine eindeutige Zuwei-
sung des ,legitimen® Sprechens tiber den Orient an die européisch-russische Sei-
te des Kulturkontaktes gegeben. Im Fall etwa der Reiseberichte II’ja Berezins
(Kap. 5.5), die von einer strikt bindren und explizit wertenden Unterscheidung
in ,europaisch und ,orientalisch® durchzogen sind (und im Fall der Persienreise
nicht mit militarischer Kontrolle einhergehen), fillt es schwer, sich nicht para-
digmatisch an Saids Konzeption des Orientalismus erinnert zu fiihlen. In vielen
anderen Fillen wiederum ist zumindest mit einer Ambivalenz zu rechnen, die
sich einer solchen grundsatzlichen Zuordnung entzieht. In diesem Sinne hat et-
wa das Kapitel 5.5 Bestuzev-Marlinskijs Modell des Kulturkontaktes demjeni-
gen Berezins entgegengestellt. Saids Thesen lassen sich an solchen ,lokal® ge-

735 Vgl. Brunotte, Ulrike: ,Religion und Kolonialismus®. In: Kippenberg, Hans G.; Riipke,

Jorg; von Stuckrad, Kocku (Hrsg.): Europdische Religionsgeschichte. Ein mebrfacher Pluralis-
mus, Bd.1. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009, S. 339-369, hier S. 363.

736 Vgl. Said 2003, S. 12.

737 Tenbruck, Friedrich H.: ,Was war der Kulturvergleich, ehe es den Kulturvergleich gab?*
In: Matthes, Joachim (Hrsg.): Zwischen den Kulturen? Die Sozialwissenschafien vor dem
Problem des Kulturvergleichs. Gottingen: Otto Schwartz & Co 1992, S. 13-35, Zitat S. 34.

738 Vgl. Said 2003, S. 12.

314

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bundenen konkreten Einzelbeispielen verifizieren und falsifizieren, sind aber
auch auf einer transregionalen und globalen Ebene zu diskutieren. Isaak Jakob
Schmidts Herangehensweise an den Buddhismus ist z.B. von groffem interkul-
turellem Respekt und dem Bemihen um ein der ganzen Komplexitit des Ge-
genstandes gerecht werdendes Verstindnis getragen. Dass Schmidt in seiner Re-
konstruktion des Buddhismus dennoch in europaische Pragungen verstrickt ist,
liegt in der Natur der Sache und spricht eher fiir Tenbrucks Diktum der not-
wendigen Verfremdung als fiir eine hegemoniale Vereinnahmung im Sinne
Saids. Andererseits partizipiert Schmidt, der die Essenz dessen, was er be-
schreibt, zu kennen glaubt, zugleich an der europaischen ,Erfindung’ des Bud-
dhismus und damit einer wissensgeschichtlichen Groffbewegung, die, wie etwa
auch die ,Erfindung’ des Hinduismus, religionswissenschaftlich mit (gewisser)
Ankniipfung an Orzentalism historisch kontextualisiert werden kann.”?® Der auf
den Orient bezogene Religionsdiskurs, der sich in Russland im 18. und 19.
Jahrhundert herausgebildet hat, reiht sich damit in eine globalgeschichtliche
Priasenz eurogener Begrifflichkeiten ein, deren weltweiter kultureller Einfluss
in den vergangenen zwei Jahrhunderten kaum zu unterschitzen ist und in der
Gegenwart nachhallt. Auch postkoloniale Korrektive bleiben der prigenden
Kraft solcher importierter Kategorien (insbesondere der Aufklirung und des 19.
Jahrhunderts) verhaftet, wie Chakrabarty im Vorfeld seiner ,Provinzialisie-
rung® Europas betont.”#°

In diesen Export-Import-Konstellationen eurogenen Wissens ist allerdings
ein Aspekt mit zu bedenken, der im gegebenen Rahmen dieser Studie kaum
oder nur unzureichend Beachtung gefunden hat. Mohamad Tavakoli-Targhi
diagnostiziert den europaischen Orient-Wissenschaften ein kollektives Verges-
sen ihrer dialogischen Entstehungsbedingungen:

»The formation of Orientalism as an area of European academic inquiry was grounded
on a ,genesis amnesia‘ that systematically obliterated the dialogic conditions of its
emergence and the production of its linguistic and textual tools. By turning ,the Ori-
ent‘ into an object of analysis and gaze, Orientalism as a European institution of learn-
ing anathematized the Asian pedagogues of its practitioners.“74!

739 Vgl. z.B. Brunotte 2009. Kippenberg, Hans G.; von Stuckrad, Kocku: Einfiihrung in die
Religionswissenschaft. Gegenstinde und Begriffe. Minchen: C.H.Beck 2003, S. 41-48.

Vgl. Chakrabarty, Dipesh: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Difference. Princeton/Oxford: Princeton University Press 2000, S. 4-6.

Tavakoli-Targhi, Mohamad: Refashioning Iran: Orientalism, Occidentalism, and Historiogra-
phy. Basingstoke: Palgrave 2001, S. 18. Richard King weist in seiner Studie zu Orientalis-
mus und Religion ebenfalls auf diese Problematik hin und benutzt in Bezug auf eine
starkere Beachtung des asiatischen Beitrags zur Genese des westlichen Wissens tiber Asi-
en die Formulierung ,intercultural mimesis“ (so im Kapitel zur ,Entdeckung‘ des Bud-
dhismus), vgl. King, Richard: Orientalism and Religion. Post-Colonial Theory, India
and ,the Mystic East ‘. London: Routledge 1999, S. 143-160.

740

741

315

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Greift man diese Feststellung auf, so resultiert das Programm einer Anamnesis
der Dialogizitat, also der Rolle, die die Asiaten selbst beim Zustandekommen
des europiischen Wissens einnahmen. Das bedeutet nicht, die (potentielle)
Asymmetrie entsprechender Dialogbedingungen zu verkennen, sondern
die ,andere Seite‘ sichtbarer zu machen.”#? Gerade die russische Orientalistik
war von Beginn weg durch Internationalitat und Interkulturalitat gekennzeich-
net. Dies erweist sich nur schon daran, dass neben Russisch auch Franzosisch
und insbesondere Deutsch zu ihren Publikationssprachen zahlten. Neben Wis-
senschaftlern deutscher, franzosischer oder polnischer Herkunft leisteten aber
auch ,Orientalen‘ oder ,Autochthone’ einen wesentlichen Beitrag zur Produkti-
on orientbezogenen Wissens. Auf diesen Umstand hat bereits Nathaniel Knight
im Rahmen der Diskussion um die Anwendbarkeit des Orientalismus-Konzepts
auf Russland hingewiesen:

»The orientalism model does not accommodate this movement across cultures. Orien-
talism, by definition, spoke for the orient, leaving the oriental without a voice. The
idea that orientals themselves might participate in the shaping of orientalism subverts
the dichotomy upon which the discourse rests.“743

Als Beispiele nennt er u.a. den iranischstimmigen Kazaner und St. Peterburger
Professor Kazem-Bek oder den Tschuwaschen Iakinf Bi¢urin und den Burjaten
Dorzi Banzarov (vgl. in der vorliegenden Arbeit u.a. Kap. 4.4, 5.5 und 8.3). Die-
se Liste liefe sich um weitere Namen erginzen, auch um Personen, die nichts
publizierten und daher aus dem Wahrnehmungsbereich einer Diskursanalyse
fallen (so z.B. Mirza Dzafar Topcibasev, der zu Beginn des 19. Jahrhunderts an
der St. Petersburger Universitit als Sprachlehrer arbeitete). Auch bspw. in der
interkulturellen Gemengelage der sudlichen Peripherie des Reiches tragt diese
Dialogizitit und in der dort entstandenen romantischen Literatur ist sie gar,
mit imperialismuskritischer Farbung, programmatisch vorgesehen.”44

Zwei Beispiele, die in die Fragerichtung einer Anamnesis der Dialogizitat
weisen, seien abschliefend in der gebotenen Kiirze angedeutet. In Bestuzev-
Marlinskijs Erzahlung Der Armee-Antiquar (Voennyj antikvarij) berichtet der Er-
zahler von der Begegnung mit einem ,gelehrten Muslim®: ,,In diesem Moment

742 Eine Dialogsituation solcher Art kénnte in Anlehnung an Mary Louise Pratt ,contact
zone“ genannt werden: ,A ,contact® perspective emphasizes how subjects get constituted
in and by their relations to each other. It treats the relations among colonizers and colo-
nized, or travelers and ,travelees‘, not in terms of separateness, but in terms of co-pres-
ence, interaction, interlocking understandings and practices, and often within radically
asymmetrical relations of power.“ Pratt, Mary Louise: Imperial Eyes: Travel Writing and
Transculturation. London/New York: Routledge 22008, S. 8.

Knight 20004, S. 96. Zur erwihnten Debatte vgl. die Einleitung.

Vgl. hierzu Grob, Thomas: ,Phantasie oder Ethnographie? Vom anmerkenden Bezug
russischer Romantiker auf das kaukasische Fremde“. In: Raev, Ada; Stiiddemann, Diet-
mar (Hrsg.): Aleksandr Puskin und der Kaukasus. Literatur. Geschichte. Bilder. Bamberg:
University of Bamberg Press 2018, S. 121-163.

743
744

316

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oftnete sich die Tar und herein kam der tapfere Major unserer tatarischen Ka-
vallerie Abbas-Kuli, ein duflerst gebildeter und liebenswiirdiger Mensch“ (,,B
3Ty MHHYTY JBepb PAacTBOPHIIACH M BOIIEN Xpabpblii Maiop TaTapcKoil Hamrei
KOHHUIIBI, AGOac-Kyiu, 4enoBek BecbMa MPOCBEIEHHbIH 1 MUbIi“).74 Das histo-
rische Vorbild des so Gewtrdigten ist Abbas-Kuli-aga Bakichanov (aserb. Ab-
basqulu aga Bakixanov, pers. ‘Abbas-Quli Agé Bakihanaf, 1794-1847), der in der
russischen Armee diente, v.a. aber als Poet, Philosoph, Historiker, Journalist
und Linguist zu den Protagonisten des kaukasischen intellektuellen Milieus in
der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts zahlte. Neben Bestuzev-Marlinskij stand
er u.a. auch in Kontakt mit Griboedov (als dessen Dolmetscher er fungierte).
Bakichanov schrieb auf Persisch, Aserbaidschanisch und Arabisch, tbersetzte
seine Werke aber auch teilweise ins Russische.”# Er war vermutlich der Redak-
teur der persischen Ausgabe der Tifliskie vedomosti.”+

Ein anderer kaukasischer Intellektueller des 19. Jahrhunderts ist Mirza Fatali
Achundov (aserb. Mirze Fotali Axundov resp. Axundzado; pers. Mirza Fath‘ali
Ahtundzada, 1812-1878), der seine philosophischen Werke auf Persisch und sei-
ne in Tiflis und auch St. Petersburg aufgefiihrten Theaterstiicke, aufgrund derer
er als ,tatarischer Moliere“ galt, auf Aserbaidschanisch verfasste. Bekannt ist er
auch durch seine Reformideen zum arabischen Alphabet, fiir die er erfolglos
die Hohe Pforte in Konstantinopel zu gewinnen suchte. Die um 1850 entstan-
denen sozialkritischen Komodien zihlen zusammen mit den spateren islamkri-
tischen fiktiven Briefwechseln zwischen einem indischen und einem persischen
Prinzen zu Achundovs bedeutendsten Werken. Achundov scheint Bestuzev-
Marlinskij aserbaidschanischen und persischen Sprachunterricht erteilt zu ha-
ben und stand wie Bakichanov in Tiflis mit den sich dort aufhaltenden russi-
schen Dichtern und Intellektuellen in Verbindung.”#8 Als junger Mann dichtete
er 1837 ein persisches Poem auf den Tod Puskins, das zuerst in seiner eigenen

745 7itiert nach Enikolopov, I. K. (Hrsg.): Sovremenniki o Bakichanove. Baku: Elm 1975,
S.25.

Z.B. seine Grammatik der persischen Sprache, vgl. Bakichanov, A. K: Kratkaja grammat-
ka persidskogo jazyka, socinennaja i perevedennaja s persidskogo matorom Abbas-Kuli Agoju
Baki-chanovym. Tiflis: V tipografii Ja. i. D. Arzanovych 1841; oder das auf Persisch ver-
fasste historische Werk Gulistan-i iram, von dem eine neuere englische Ubersetzung vor-
liegt: Bakikhanov, Abbas Qoli Aqa: The Heavenly Rose-Garden. A History of Shirvan &
Daghestan, ubers. von Willem Floor und Hasan Javadi. Washington: Mage Publishers
2009.

Vgl. Vatej$vili, Dzuans$er Levanovi¢: Russkaja obscestvennaja mysl’ i pecat’ na Kavkaze v
pervoy treti XIX v. Moskva: Nauka 1973, S. 302.

Wie teilweise auch Bakichanov wird Achundov heutzutage von Aserbaidschan sowie
Iran jeweils als Vertreter der eigenen nationalen Moderne beansprucht, wahrend die
umfangreiche sowjetische Sekundarliteratur in ihm v.a. einen Aufkldrer, Materialisten
und Religionskritiker sieht, der avant la lettre die sozialistische Volkerfreundschaft repra-
sentiert. Es liegt eine groffe Zahl an Werkausgaben und Sekundarliteratur vor, auf deren
Fulle hier nicht eingegangen werden kann. Stellvertretend sei hier auf eine aktuelle Dar-
stellung mit Fokus auf Achundovs Islamkritik verwiesen, tiber die weitere relevante Li-

746

747

748

317

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

russischen Ubersetzung im Moskovskij nabljudatel’ als ,Werk eines zeitgenossi-
schen persischen Poeten® erschien und von Bestuzev-Marlinskij, kurz bevor die-
ser im selben Jahr am Kap Adler in einem Gefecht fiel, noch einmal in eine rus-
sische Prosafassung tbertragen wurde (verdffentlicht erst 1874).74

Figuren wie Bakichanov und Achundov - weitere wiren zu benennen — kon-
nen keinesfalls ausschlieflich, aber unter der Voraussetzung einer entsprechen-
den Gewichtung im Anschluss an Lotman als Reprasentanten einer semioti-
schen Kreolitit der Grenze in einem imperialen Kontext interpretiert werden.
Gerade Achundovs lyrischer Nachruf auf Puskin fihrt hier paradigmatisch ein
Wechselspiel von Grenze (Kaukasus, turk- und iranischsprachige Kulturen) und
semiotischem Zentrum (Puskin als russischer ,Nationaldichter*) vor Augen.

Wenn solche Kreolisierungsprozesse im Verlauf der nun an ihr Ende gelang-
ten Untersuchung nicht stirker oder auf jeden Fall nicht expliziter, als es wiin-
schenswert ware, bertcksichtigt werden konnten, so sollte der abschliefende
Verweis auf sie doch wenigstens noch einmal in Erinnerung rufen, dass stets
mit der Macht der Grenze und ihrem transformativen Einfluss auf das Zentrum
zu rechnen ist. Dies gilt nicht zuletzt auch fir die vorliegende Studie, deren An-
nahmen und Schwerpunktsetzungen im Lichte anderer Erkenntnisse zu tber-
prifen sein werden und die in der Perspektive angrenzender wissenschaftlicher
Sub-Semiosphiren einen weitaus periphereren Ort erhalten durften als aus der
Sicht einer sich als zentral setzenden Selbstbeschreibung. Gerade aber im stan-
digen Bewussthalten des Potentials der Grenze konnte ein entscheidendes Kri-
terium angelegt sein, das die Wissenschaft auszeichnet und etwa von der Religi-
on unterscheidet.

teratur erschlossen werden kann: Rezaei-Tazik, Mahdi; Mader, Michael: ,Religionskritik
als Bedingung fiir Fortschritt: Mirza Fath ‘Ali-ye Akhindzade®. In: von Kiigelgen, Anke
(Hrsg.): Wissenschaft, Philosophie und Religion — Religionskritische Positionen um 1900. Ber-
lin: Klaus Schwarz Verlag 2017, S. 121-140. Zum in der Literatur oft zitierten Sprachun-
terricht, den Achundov Bestuzev-Marlinskij erteilt haben soll, vgl. Rafili, Mikaél’: Mirza
Fatali Achundov. Baku: Azernesr 1939, S. 37.

Achundov, Mirza Fatali: ,Na smert’ Puskina. So¢inenie v stichach sovremennogo per-
sidskogo poéta Mirzy Fatch-Ali-Achundova®“. In: Moskovskij nabljudatel’ 11 (1837),
S.298-304. Bestuzev-Marlinskijs Ubersetzung, die posthum in der Zeitschrift Russkaja
starina (Bd. 11, 1874) mit einer Einleitung von Adol’f Berze erschien, findet sich als Fak-
simile auf den unpaginierten Abbildungsseiten einer neueren zweisprachigen (Russisch,
Aserbaidschanisch) Anthologie: Achundov, Mirza Fatali/Axundov Mirze Fatali:
»Celoveleskij razum, étot boZestvennyj dar...“ / ,Insan aqli Allah vergisidir.... Izbrannye
protzvedenija, izdanie na russkom i azerbajdZanskom jazykach. Moskva/Baku: Centr Knigi
Rudomino 2012. Das persische Original des Gedichts erschien u.a. anlasslich des 100.
Todestages Puskins in einer Sonderausgabe: Achundov, Mirza-Fatali: Vostocnaja poéma
na smert’ A. S. Puskina. Baku: Azerne$r 1937. Achundov nahm an derselben militéri-
schen Expedition teil, als deren Folge Bestuzev-Marlinskij ums Leben kam, vgl. BerZes
Einleitung und Rafili 1939, S. 41f.

749

318

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bibliografie

Die folgende Bibliografie ist nicht in Quellen und Sekundirliteratur, sondern
in vor 1917 und nach 1917 datierte Titel unterteilt (ausschlaggebend ist das Da-
tum der Erstpublikation). Im Wesentlichen entspricht das Verzeichnis der vor
1917 erschienenen Titel einem Quellenverzeichnis und das Verzeichnis der
nach 1917 erschienenen Titel einem Verzeichnis der Sekundarliteratur. Im
Kontext der in der vorliegenden Studie verfolgten Fragestellung war es aller-
dings nicht in allen Fillen moglich, die jeweiligen Texte eindeutig dem Bereich
der Quellen oder der Sekundarliteratur zuzuordnen (bisweilen kann ein Text
beiden Kategorien angehéren). Wenn hier die politische Zasur von 1917 die Bi-
bliografie substrukturiert (wie es v.a. im russischsprachigen Raum teilweise tib-
lich ist), so bedeutet dies eine pragmatische Entscheidung, um die Unterteilung
in Quellen und Sekundarliteratur groftenteils beibehalten zu konnen, ohne
Uber die Zweifelsfille eindeutig entscheiden zu miussen.

Vor 1917

Bibliografien

Benardaki, N. D.; Bogusevi¢, Ju. M.: ,Panteon* Zurn. (Peterburg), ,,Syn otecestva“
Zurn. (Peterburg), ,Biblioteka dlja C(tenija® Zurn. (Peterburg). Ukazatel’ statej
ser’eznogo soderantja, pomescennych v russkich Zurnalach preznich let. Sankt-Pe-
terburg: Tip. Koroleva i K° 1858.

Mezov, V. L: Bibliografija Azii. Ukazatel’ knig i statej ob Azii na russkom jazyke i
odnich tol’ko knig na inostrannych jazykach, kasajuscichsja otnosentj Rossii k azi-
atskim gosudarstvam, 2 Bde. S.-Peterburg: Tipografija V. Bezobrazova i K°
1891-1892.

Obstee oglavlente (za Sestnadcat’ let), 1834-1849. Beilage zu Biblioteka dlja ctenija,
1850.

Popov, V. A.: Sistematileskij ukazatel’ statej, pomescennych v nizepoimenovannych
periodiceskich izdanijach s 1830 po 1884 god. Otdel 0bstyj. S.-Peterburg: Tipogra-
fija R. Golike 1885.

Ukazatel’ statej, pomescennych v ,Ulenych zapiskach Kazanskogo untversiteta za
1834-1872 gody vkljucitel’no. Kazan’: V universitetskoj tipografii 1873.

Enzyklopddien und Worterbiicher

Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 17 + 11
Bde. Paris 1751-1772.

Enciklopediceskij leksikon, 17 Bde. Sanktpeterburg 1835-1841.

Enciklopediceskij slovar’ (Brokgauz i Efron), 82 + 4 Bde. S.-Peterburg 1890-1907.

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Russkij énciklopediceskij slovar’, 4 Abt., 16 Bde. S-Peterburg 1873-1879.

Slovar’ Akademii rossijskoj, 6 Bde. Sanktpeterburg 1789-1794.

Slovar’ Akademi rossijskoj, po azbucnomu porjadku raspoloZennyj, 6 Bde. Sanktpe-
terburg 1806-1822.

Voennyj énciklopediceskij lekstkon, 14 + 1 Bde. Sanktpeterburg 1837-1852.

Weitere Literatur

Achundov, Mirza Fatali: ,Na smert’ Puskina. So¢inenie v stichach sovremenno-
go persidskogo poéta Mirzy Fatch-Ali-Achundova®. In: Moskouvskij nabljudatel’
11 (1837), S. 298-304.

Achundov, Mirza-Fatali: Vostolnaja poéma na smert’ A. S. Puskina. Baku: Azer-
nesr 1937.

Achundov, Mirza Fatali/Axundov Mirzo Fotali: ,,C’eloveéeskzj razum, étot boZest-
vennyj dar...“ / ,insan aqli Allah vergisidir.... Izbrannye proizvedenija, izdanie
na russkom 1 azerbajdZanskom jazykach. Moskva/Baku: Centr Knigi Rudomino
2012.

d’Alembert, Jean le Rond: ,Discours préliminaire des éditeurs“. In: Groult,
Martine (Hrsg.): Discours préliminaire des éditeurs de 1751 et articles de I’Ency-
clopédie, introduits par la querelle avec le Journal de Trévoux. Paris: Honoré
Champion 1999.

Anderson, V1.: ,Semejstvo Pljusar — tipografy“. In: Russkij bibliofil Nr. 1 (1911),
S.26-43.

Anquetil-Duperron, Abraham Hyacinthe: Zend-Avesta, Ouvrage de Zoroastre, 3
Bde. Paris: N. M. Tilliard 1771.

A. R.: ,JO sostojanii vostocnoj slovesnosti v Rossii®. In: Aziatskij vestnik Nr. 8
(1825), S. 81-116.

Bakichanov, A. K: Kratkaja grammatika persidskogo jazyka, socinennaja i pereve-
dennaja s persidskogo maiorom Abbas-Kuli Agoju Baki-chanovym. Tiflis: V ti-
pografii Ja. i. D. Arzanovych 1841.

Bakikhanov, Abbas Qoli Aqa: The Heavenly Rose-Garden. A History of Shirvan &
Daghestan, tbers. von Willem Floor und Hasan Javadi. Washington: Mage
Publishers 2009.

Banzarov, Dorzi: Sobranie so¢inenij. Moskva: Izd. Akad. nauk SSSR 1955.

Bartol’d, V. V.: Istorija izulenija vostoka v Evrope i v Rossit. Lekcit, Citannye v Imp.
S.-Peterburgskom universitete. S.-Peterburg: Tipografija M. M. Stasjulevica
1911.

Berezin, II’ja: Putesestvie po Dagestanu i Zakavkaz'ju. S kartinami, planami i vida-
mi zamecatel'nych mest. Kazan’: V universitetskoj tipografii 21850.

Berezin, I’ja: Putesestvie po severnoj Persii. Kazan’> V tipografii gubernskogo
pravlenija i v universitetskoj 1852.

320

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Berezin, I.: ,Musul’'manskaja religija v otnoSenii k obrazovannosti“. In:
Otecestvennye zapiski 98 (1855), Otd. IL., S. 1-40, 81-108.

Berezin, II’ja: ,Vosto¢nye reformatory. 1. Assasiny®. In: Sovremennik 65, Nr. 10
(1857), S.93-122.

Bérézine [Berezin], Ilya Nikolaevitch: Voyage au Daghestan et en Transcaucaste,
trad. prés. et annotée de Jacqueline Calmard-Compas. Paris: Geuthner 2006.
Bérézine [Berezin], Ilya Nikolaevitch: Voyage en Perse du Nord, présentation,

commentaires et notes de Jean Calmard. Paris: Geuthner 2011.

Bestuzev-Marlinskij, Aleksandr: ,Sach Gussejn. Prazdnik musul’man Sagidov, v
Derbente®. In: Vtoroe polnoe sobranie socinenij, Bd. 1, C. 1. Sanktpeterburg: V
tipografii Ministerst. gosudarst. imuscestv 41847, S. 143-150.

Bestuzev-Marlinskij, A. A.: Solinenija v dvuch tomach. Moskva: Gosudarstvennoe
izdatel’stvo chudozestvennoj literatury 1958.

Bestuzev-Marlinskij, A. A.: Kavkazskie povesti. Sankt-Peterburg: Nauka 1995.

Bicurin, Nikita (Iakinf): Zapiski o Mongolii, 2 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii
Karla Kraja 1828.

Bicurin, Nikita (Iakinf): ,,O Samanstve®. In: Otelestvennye zapiski 6 (1839), Otd.
II, S. 73-81.

Blsv., Smn.: ,,O zapovedjach magometovych®. In: Vostocnye izvestija Nr. 12, 13
(1814),S.111-114 u. 121-122.

Bogdanovic, Petr (Hrsg.): Magomet s Alkoranom. Sanktpeterburg: U t. Vil’kovs-
kogo i Gal¢enkova 21786.

Bot’janov, I.: ,Vzgljad na drevnee i nynes$nee sostojanie slovesnosti i iskusstv v
Persii“. In: Aziatskij vestnik, Nr. 1, 2, 6, 7/8, 9/10 (1826), S.41-50, 111-117,
332-338, 49-53, 123-129.

V. B. [Burnasev, V. P.]: ,Iz vospominanij peterburgskogo starozila. II. Cetvergi
u N. L. Greca“. In: Zarja Nr. 4 (1871), S. 4-45.

Byckov, A. F.: ,,Otcet o dejatel’nosti otdelenija russkogo jazyka i slovesnosti za
1880 i nekrolog akad. Sreznevskogo. V-e prilozenie. Spisok so¢inenij i izdanij
ordinarnogo akademika Imperatorskoj akademii nauk I. I. Sreznevskogo®.
In: Sbornik Otdelentja russkogo jazyka i slovesnost: 22 (1881), S. 79-126.

Chanykov, Nikolaj: Opzsanie Bucharskogo chanstva. Sanktpeterburg: V tipografii
Imperatorskoj akademii nauk 1843.

Chodzko, Alexandre: ,Le théatre en Perse®. In: La revue indépendante 15 (1844),
S.161-208.

Chodzko, A.: Théatre Persan. Choix de téaziés ou drames. Traduits pour la premiére
fois du persan par A. Chodzko. Paris: Ernest Leroux 1878.

Cholmogorov, N.: ,,Ob osnovnych postanovlenijach islama“. In: Ucenye zapiski,
1zdavaemye Imperatorskim Kazanskim universitetom Nr. 1 (1848), S. 103-143.
Conolly, Arthur: Journey to the North of India, overland from England, trough Rus-

sia, Persia, and Affghaunistaun, Bd. 1. London: Richard Bentley 1834.

321

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Creuzer, Friedrich: Symbolik und Mythologie der alten Volker, besonders der Grie-
chen. Erster Teil, Hildesheim/Zirich/New York: Georg Olms 1990 (Volks-
kundliche Quellen, Neudrucke europaischer Texte und Untersuchungen,
Reihe V).

Diakonovi¢ Loga, K.: ,Neskol’ko zamecanij o religii drevnich persov. Stat’ja
pervaja“. In: Moskovskij nabljudatel’ 8, Nr. 9 (1836), S. 89-115.

Dittel’, V.: ,Ocerk putesestvija po vostoku s 1842 po 1845%. In: Biblioteka dlja
Ctenija 95 (1849), Otd. 1, S. 1-56, 191-210.

,Dlja gospodina Sevyreva. Pojasnenija kriti¢eskich zame¢anij na ego ,Istoriju
poézii. Stat’ja I. Moskva, v. tip. Stepanova, 1836, v-8., str. 52%. In: Biblioteka
dlja Ctenija 17 (1836), Otd. VL., S. 44f.

Dorn, Bernhard: Uber die hohe Wichtigkeit und die nambafien Fortschritte der asia-
tischen Studien in Russland. Rede, gebalten am 29. December 1839. St. Peters-
burg: Gedruckt in der Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der Wissen-
schaften 1840.

[Delisle de Sale, Jean-Baptiste-Claude]: ,,Drevnie zakonodateli (iz Philosophie
de la Nature)“, tbers. von A. Levanda. In: Minerva 5 (1807), S. 241-264.

Dzulijani, Julij: ,,O vere, ispoveduemoj zabajkalskimi burjatami®. In: Syn otecest-
va 36 (C. 158), Nr. 25 (1833), S. 191-209.

Dzulijani, Ju.: ,Burjaty“. In Biblioteka dlja (tenija 7 (1834), Otd. 111, S. 45-62.

Dzulijani, Ju.: ,O jakutach®. In: Syn otecestva 178 (1836), Nr.24, S.83-104,
Nr. 25, S. 138-159.

El’¢aninov, A. V.: Istorija religii. S prilozeniem stat’i prof. S. N. Bulgakova.
Moskva: Knigoizdatel’stvo Pol’za, V. Antik i K° 1909.

~Enciklopedileskij Leksikon. Tom pervyj. A-Alm*. In: Biblioteka dlja ¢tenija 11
(1835), Otd. V, S. 31-38.

Engels, Friedrich: ,Herrn Eugen Dithrings Umwalzung der Wissenschaft (,,An-
ti-Dihring“)“. In: Marx, Karl; Engels, Friedrich: Werke (MEW), Bd. 20, hg.
vom Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED. Berlin: Dietz
1962, S. 1-303.

F. M.: ,Zamecanija na stat’i énciklopediceskogo leksikona, imejuscie predme-
tom magometanskij vostok (tom 1)“. In: Teleskop 33 (1836), S. 247-268.

de Fonvent: Mythologie grecque, latine et slavonne, suivie d’un traité sur le chama-
nisme, le lamaisme, et lancienne religion des différens peuples soumis a la Russte.
Moscou: De 'imprimérie N. S. Vsévolojsky 1815.

Francklin, William: Observations made on a Tour from Bengal to Persia, in the
Years 1786-7. With a short Account of the Remains of the celebrated Palace of
Persepolis, and other interesting Events. London: Printed for T. Cadell, in the
Strand 1790.

322

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georgi, Johann Gottlieb: Beschreibung aller Nationen des RufSischen Reichs, ihrer
Lebensart, Religion, Gebrauche, Wobnungen, Kleidungen und iibrigen Merkwiir-
digkeiten. Dritte Ausgabe. Samojedische, Mandschurische und ostlichste Stbirische
Nationen. St. Petersburg: bey Carl Willhelm Muller 1777.

Gmelin, Samuel Gottlieb: Reise durch RufSland zur Untersuchung der drey Na-
tur=Reiche. Dritter Theil. Reise durch das nordliche Persien, in den Jahren 1770.
1771. bis im April 1772. St. Petersburg: gedruckt bey der Kayserl. Academie
der Wissenschaften 1774.

Gmelin, Samuil Gotlib: Putesestvie po Rossii dlja issledovanija vsech trech carstv v
prirode. Cast’ tret’ja. Polovina vtoroja. V Sanktpeterburge: Izdiveniem Impera-
torskoj akademii nauk, 1785.

de Gobineau, Comte: Les religions et les philosophies dans [’Asie centrale. Paris: Er-
nest Leroux 31900 [1865].

Gre¢, N. I.: ,,O sedmom tome énciklopediceskogo leksikona“. In: Severnaja péela
Nr. 298-300 (1836).

Grec¢, N. L: O Cetyrnadcatom tome énciklopediceskogo leksikona, izdannom pod glav-
noju redakcieju O. I. Senkovskogo. Sanktpeterburg: V tipografii N. Greca 1838.

Gre¢, N. L: ,Istorija pervogo énciklopedic¢eskogo leksikona v Rossii“. In: ders.:
Zapiski 0 moej Ziznt, hrsg. von Ivanov-Razumnik und D. M. Pines. Moskva/
Leningrad: Academia 1930.

Griboedov, A. S.: Polnoe sobranie socinenij v trech tomach. Sankt-Peterburg: No-
tabene 1999.

Grigor’ev, V.: ,Firdousi, doversitel’ vozrozdenija nacional’noj poézii v Persii®.
In: Odesskif al’manach (1839), S. 337-357.

Grigor’ev V. V.: Ob otnosenii Rossii k vostoku: rec’, proiznesennaja ispravijajuscim
dolZnost’ professora V. Grigor'evym. Odessa 1840.

Grigor'ev, V. V.: Zizn’ i trudy P. S. Savel’eva, preimustestvenno po vospominanijam
i perepiske s nim. S priloZeniem portreta P. S. Savel’eva i snimka s ego pocerka.
Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1861.

von Hammer, Jos. [von Hammer-Purgstall, Joseph]: ,,Uebersicht von drey und
sechzig Werken orientalischer Literatur®. In: Jabrbiicher der Literatur 39
(1827), S.1-70, 40 (1827), S. 1-67.

Heeren, Arnold Herrmann Ludwig: Ideen iiber die Politik, den Verkebr und den
Handel der vornehmsten Vilker der alten Welt, Erster Theil, 1. Abth. Gottingen:
bey Vandenhoek und Ruprecht 1824 (= ders.: Historische Werke, Zehnter
Theil).

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1970.

Herder, Johann Gottfried: Samtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan. Hildes-
heim: Georg Olms 1967.

Herodot: Historien. Deutsche Gesamtausgabe. Ubers. von A. Horneffer.
Stuttgart: Alfred Kroner 41971.

323

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Herodotus, with an English translation by A. D. Godley. Cambridge: Harvard
University Press 1920.

Igumnov, A. V.: ,Obozrenie Mongolii. Otdelenie vtoroe. O vere i nravstvennos-
ti mongolov®. In: Sibirskij vestnik 5 (1819), S. 23-44 resp. 37-58 (doppelte Pa-
ginierung).

»<Imperatorskaja akademija nauk v Peterburge. Buddiceskaja literatura®. In: Bs-
blioteka dlja ¢tenzja 17 (1836), Otd. VII, S. 36-37.

Kazem-Bek, Aleksandr Kasimovi¢: Plan ulenogo putesestvija po vostoku magistrov
Kazanskogo universiteta Dittelja i Berezina; sostavlen, po poruceniju popecitelja
Kazanskogo ucebnogo okruga, ordinarnym professorom Kazanskogo universiteta
Mirzoju Kazembekom; rassmotren Imperatorskoju akademieju nauk, i utverden g.
ministrom narodnogo prosvestentja 27 nojabrja 1841 goda. Kazan’: V universi-
tetskoj tipografii 1841.

Kazem-Bek, M. A.: ,,O nekotorych politi¢eskich perevorotach vostoka, prigoto-
vivsich popri$¢e Muchammeda v Aravii i vne ee“. In: Zurnal Ministerstva nar-
odnogo prosvestenija 46 (1845), Otd. 11., S. 112-160.

Kazem-Bek, M. A.: ,Istorija islama®“. In: Russkoe slovo Nr.2, 5, 8, 10 (1860), Otd.
I, S.119-152, 267-306, 129-162, 270-302.

Kazem-Bek, M.: Izbrannye soinenija. Baku: Elm 1985.

[Kleuker, Johann Friedrich]: ,Istorija Zoroastra, drevnego filosofa i zakono-
datelja persidskogo®, tibers. von G. Sklskij. In: Drug junosestva Nr. 8 (1813),
S.1-95.

Kovalevskij, Osip: Mongol’skaja chrestomatija, 2 Bde. Kazan’: V universitetskoj ti-
pografii 1836-37.

Kovalevskij, Osip: ,O znakomstve evropejcev s Azieju. Re’, proiznesennaja v
torzestvennom sobranii Imperatorskogo Kazanskogo universiteta, v 8 den’
avgusta 1837 goda, ordinarnym professorom Osipom Kovalevskim®. In: Zur-
nal Ministerstva narodnogo prosvestenija 16 (1837), Otd. II, 251-272.

Kovalevskij, Osip: Buddijskaja kosmologija. Kazan’: V universitetskoj tipografii
1837. (1837b)

Kratkoe svedenie ob Alkorane. Perevedeno s francuzskogo k.a.s.b. Petrom Cerni-
kovym v 1810 godu. Kazan’: V universitetskoj tipografii 1814.

Kratkoe svedenie o magometanstve. Perevedeno s francuzskogo k.a.s.b. Petrom
Cernikovym v 1810 godu. Kazan’: V universitetskoj tipografii 1814.

»Kratkoe svedenie o Dalaj Lame*®. In: Vostocnye izvestija Nr. 28 (1813), S. 235.

Lenz, R: ,Analyse du Lalita-Vistara-Pourana, 'un des principaux ouvrages sa-
crés des Bouddhistes de I’Asie centrale, contenant la vie de leur prophete, et
écrit en sanscrit, par M. R. Lenz (lue le 20 mai 1836)“. In: Bulletin scientifique,
publié par IAcadémie impériale des sciences de Saint-Pétersbourg 1, Nr.7-13
(1836), S. 49-51, 57-63, 71-72, 75-78, 87-88, 92-96, 97-99.

Lutkehaus, Ludger (Hrsg.): Nirwana in Deutschland. Von Leibniz bis Schopenhau-
er. Minchen: DTV 2004.

324

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L’vov, Georgij: ,O Samanach®. In: Moskouvskij gorodskoj listok Nr.38 (1847),
S.152-154.

Mencov, F.: ,lezdedzerd IlI, poslednij gosudar’ Persii, do pokorenija ee aravitja-
nami®. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosveséenija 17, Nr.3 (1838),
S. 628-646.

Mencov, F.: ,Obozrenie russkich gazet i zurnalov za vtoroe trechmesjacie 1842
goda (IL.-VIL)“. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvescenija 35 (1842), Otd.
VI, S.250-312.

Morier, James: A second Journey through Persia, Armenia, and Asia Minor, to Con-
stantinople, between the Years 1810 and 1816. With a Journal of the Voyage by
the Brazils and Bombay to the Persian Gulf. Together with an Account of the Pro-
ceedings of his Majesty’s Embassy under his Excellency Sir Gore Ouseley, Bart.
K.L.S. London: Printed for Longman, Hurst, Rees, Orme, and Brown 1818.

Morier, James: The Adventures of Hajji Baba of Ispaban. New York: The Modern
Library 1954.

Murav’ev, N.: Pis'ma russkogo i1z Persii. Sanktpeterburg: Tipografija Staba ot-
del’'nogo korpusa vnutrennej strazi 1844.

»Mysli drevnich persov o nacale vescej. (Perev. s francuzskogo.)“. In: Severnaja
minerva 1, Nr. 2 (1832), S. 86-92.

Nevzorov, Maksim: ,Istorija proroka Magometa i nekotorye pravila iz al-Ko-
rana“. In: Drug junosestva Nr. 3 (1810), S. 17-96.

N. N. [d.i. Nadezdin, N.]: ,,Enciklopediéeskij leksikon®. In: Teleskop 31 (1836),
Kritika, S. 353-392. (1836a)

Nadezdin, N.: ,Istorija poézii. Ctenija ad-junkta Moskovskogo universiteta Ste-
pana Sevyreva. Tom pervyj, soderzaidij v sebe istoriju poézii indejcev i ev-
reev, s prilozeniem dvuch vstupitel'nych ¢tenij o charaktere obrazovanija i
poézii glavnych narodov novoj Zapadnoj Evropy. Moskva, v tipografii A. Se-
mena, 1835“. In: Teleskop 31 (1836), Kritika, S. 665-716. (1836b)

Nadezdin, N.: ,Dlja g. Sevyreva. Pojasnenija kriti¢eskich zameéanij na ego isto-
riju poézii. Stat’ja I“. In: Teleskop 32 (1836), Kritika, S. 577-638. (1836c)

Nadezdin, N.: ,Ne dlja g. Sevyreva, a dlja (itatelej. Poslednee slovo ob istorii
poézii“. In: Teleskop 33 (1836), Kritika, S. 393-434.

Nadezdin, N.: ,Opyt istori¢eskoj geografii russkogo mira. Stat’ja pervaja“. In:
Biblioteka dlja ctengja 22 (1837), Otd. 111, S. 27-79.

Nadezdin, N. L: Socinenija v dvuch tomach. Sankt-Peterburg: Izdatel’stvo Russko-
go Christianskogo gumanitarnogo instituta 2000.

Nareznyj, Vasilij: Cernyj god, ili gorskie knjaz’ja. Nal’¢ik: EI-Fa 2006.

Neverov, Ja.: ,Obozrenie trudov Imperatorskoj sanktpeterburgskoj akademii
nauk, s 1827 po 1833 god*. In: Zurnal Ministerstva narodnogo prosvescenija 1
(1834), Otd. III, S. 217-251, 378-415.

325

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente Herbst 1887 — Mdrz 1888, 9 [188,
190]. In: Colli, Giorgio; Montinari, Mazzino (Hrsg.): Nietzsche Werke. Kriti-
sche Gesamtausgabe 8/2. Berlin: Walter der Gruyter 1970.

»O Alkorane“. In: Biblioteka ulenaja, ékonomileskaja, nravoucitel 'naja, istoriceska-
Ja i uveselitel 'naja 2 (1793), S. 129-138.

»Opisanie persidskoj very“. In: Moskovskij sobesednik, Nr. 8 (1806), S. 138-144.

Oznobis$in, Dmitrij (Delibjurader): ,,O duche poézii vosto¢nych narodov, i rass-
motrenie stat’i Moskovskogo telegrafa pod zaglaviem: Novejsie issledovanija
i sotinenija kasatel’no vosto¢noj literatury i drevnostej*. In: Syn otelestva C.
105 (1826) Nr.4, S.382-402, Nr.5, S.63-80, Nr.6, S.161-178, Nr.7,
S.272-292, Nr. 8, S. 354-374.

Oznobisin, D. P.: Stichotvorentja, Proza, 2 Bde. Moskva: Nauka 2001.

Pallas, P. S.: Reise durch verschiedene Provinzen des RufSischen Reichs. Dritter Theil.
Vom Jahr 1772, und 1773. St. Petersburg: gedruckt bey der Kayserlichen Aca-
demie der Wissenschaften 1776.

de Pastoret, Claude-Emmanuel: Zoroastre, Confucius et Mahomet, comparés
comme Sectaires, Législateurs, et Moralistes. Paris: Chez Buisson 1778.

Pastoret: Zoroastr, Konfucty i Magomet, sravnennye kak osnovateli ver, zakonodateli
¢ nravouciteli. Perevod s francuzskogo D. T., 4 Bde. Moskva: Pecatano v
vol’noj tipografii pri teatre u Christofora Klaudija 1793.

Pogodin, M. P.: ,O Zoroastre (Iz lekcii Professora Pogodina, po Gerenu)“. In:
Zurnal Ministerstva narodnogo prosvescenija 6, Nr. 4 (1835), S. 40-45.

Posselt, Doris (Hrsg.): Die GrofSe Nordische Expedition von 1733 bis 1743. Aus den
Berichten der Forschungsreisenden Johann Georg Gmelin und Georg Wilhelm Stel-
ler. Minchen: C.H.Beck 1990.

Puskin, Aleksandr: Sobranie socinentj v desjati tomach. Moskva: Gosudarstvennoe
izdatel’stvo chudozestvennoj literatury 1959-1962.

Puskin, Aleksandr: Die Reise nach Arzrum wibrend des Feldzugs im Jabre 1829.
Aus dem Russischen von Peter Urban. Berlin: Friedenauer Presse 1998.

Radiscev, A. N: Polnoe sobranie socinenij, Bd. 2. Moskva/Leningrad: Izdatel’stvo
Akademii nauk SSSR 1941.

Radloff, Wilhelm: Das Schamanenthum und sein Kultus (Sonderabdruck aus: Aus
Sibirien. Lose Blitter aus dem Tagebuche eines reisenden Linguisten). Leipzig: T.
O. Weigel 1885.

»Raznye izvestija“. In: Biblioteka dlja ctenzja 6 (1834), Otd. VI, S. 13-16.

»Raznye izvestija“. In: Biblioteka dlja ctenija 7 (1834), Otd. VI, S. 31-52.

»Raznye izvestija“. In: Biblioteka dlja ctenzja 28 (1838), Otd. VI, S. 31-36.

oReligija i bogosluzenie drevnich persov*. In: Zurnal Ministerstva narodnogo
prosvescenija 20, Nr. 11 (1838), S. 320-342.

Reman: ,,0 religii mongolov-chalkasov i lamajskom pervosvjascennike (kutuch-
te) prebyvajus¢em v Urge®, ubers. von P. Gvozdev. In: Syn otecestva 48, Nr. 33
(1818), S. 13-26.

326

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Safiev, Mirza Mamed-ali: Sach-Ussein. Prazdnik musul’man-siitov v Lenkorani. In:
Zakavkazskij vestnik 51 (1853), S. 173.

Savel’ev, P.: ,Buchara v 1835 godu, s prisoedineniem izvestij obo vsech evro-
pejskich putesestvennikach, poses¢avsich étot gorod do 1835 goda vkl-
jucitel’'no®. In: Syn otelestva 181 (1836), S. 249-265.

Savel’ev, P.: ,Putesestvie po vostoku. I. Putesestvie po Dagestanu i Zakavkaz’ju.
I. Berezina, professora Kazanskogo universiteta, magistra vostocnoj sloves-
nosti i pro¢. Kazan’: v universitetskoj tip. 1849 [...] In: Zurnal Ministerstva
narodnogo prosvescentja 65 (1850), Otd. VI, S. 103-119.

Savel’ev, P.: ,,O zizni i trudach O. I. Senkovskogo®. In: Senkovskij, O. 1.: Sobra-
nie socinenij, Bd. 1. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii
nauk 1858, S. XI-CXII.

Savrov, V. N.: ,O $amanach ostjackich“. In: Moskvitjanin 1 (1844), Nr.1,
S.295-297.

Schmidt, Isaak Jakob: Forschungen im Gebiete der dlteren religiosen, politischen und
literdrischen Bildungsgeschichte der Volker Mittel-Astens, vorziiglich der Mongolen
und Tibeter. St. Petersburg: gedruckt bei Karl Kray 1824 / Leipzig: In Com-
mission bei Carl Cnobloch.

Schmidet, Isaak Jakob: Ueber die Verwandtschaft der gnostisch-theosophischen Lebren
mit den Religionssystemen des Orients, vorziiglich dem Buddhaismus. Leipzig: Bei
Carl Cnobloch 1828.

Smit, Ja. [Schmidt, Isaak Jakob]: ,O nekotorych osnovnych polozenijach bud-
dizma®, Teile 1 und 2. In: Ctenzja Imperatorskoj akademii nauk v Sanktpeterbur-
geza 1829 1 1830 gody 1 (1831), S. 40-51.

Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber einige Grundlehren des Buddhaismus. Erste Ab-
handlung. Gelesen den 9. December 1829%. In: Mémotres de I’Académie impe-
riale des sciences de Saint-Petérsbourg, Sixiéme seérie, Bd. 1 (1832), S.89-120.
(1832a)

Schmidt, Isaak Jakob: ,,Uber einige Grundlehren des Buddhaismus. Zweite Ab-
handlung. Gelesen den 15. September 1830“. In: Mémotres de I’Académie im-
périale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série, Bd. 1 (1832), S.221-262.
(1832b)

Schmidt, Isaak Jakob: ,,Ueber die sogenannte dritte Welt der Buddhaisten, als
Fortsetzung der Abhandlungen ueber die Lehren des Buddhaismus. Gelesen
den 21. December 1831“. In: Mémoires de I’Académie impériale des sciences de
Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série, Bd. 2 (1834), S. 1-39. (1834a)

Schmidt, Isaak Jakob: ,,Ueber die tausend Buddhas einer Weltperiode der Ein-
wohnung oder gleichmassigen Dauer. Gelesen den 10. October 1832, In:
Mémoires de I’Académie impériale des sciences de Saint-Pétérsbourg, Sixiéme série,
Bd. 2 (1834), S. 41-86. (1834b)

Smidt, Jakov [Schmidt, Isaak Jakob]: ,O vozzrenii drevnich na prirodu®. In:
Zurnal Ministerstva narodnogo prosvescenija 4 (1834), Otd. II, S. 196-210.

327

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmidt, Isaak Jakob: ,Ueber Lamaismus und die Bedeutungslosigkeit dieser
Benennung (gelesen den 16 Juni 1835)“. In: Bulletin scientifique, publié par
PAcadémie impériale des sciences de Saint-Pétersbourg. Bd. 1, Nr.2 (1836),
S.11-14.

Schmidt, Isaak Jakob: ,,Ueber das Mahajana und Pradschné-Paramita der Baud-
dhen (lu le 14 octobre 1836)“. In: Bulletin scientifique, publié par I’Académie
tmpériale des sciences de Saint-Pétersbourg. Bd. 1, Nr. 19 (1836), S. 145-149.

Schmidt, Isaak Jakob: ,,Ueber das Mahijana und Pradschni-Paramita der Baud-
dhen (lu le 14 octobre 1836)“. In: Mémoires de I’Académie impériale des sciences
de Saint-Pétérsbourg, Sixieme série, Bd. 4 (1840), S. 123-228.

Schmidt, Isaak Jakob: ,Uber den Nutzen des Studiums der Ostasiatischen Spra-
chen iiberhaupt und in besonderer Beziehung auf Ruffland®. In: Walravens,
Hartmut (Hrsg.): Isaak Jacob Schmidt (1779-1847). Leben und Werk des Pioniers
der mongolischen und tibetischen Studien. Eine Dokumentation. Wiesbaden:
Harrassowitz 2005, S. 131-134.

Schmidt, Isaak Jakob: ,,Uber die Naturansicht der alten Volker®. In: Walravens,
Hartmut (Hrsg.): Isaak Jacob Schmidt (1779-1847). Leben und Werk des Pioniers
der mongolischen und tibetischen Studien. Eine Dokumentation. Wiesbaden:
Harrassowitz 2005, S. 140-149.

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung, zweiter Band, erster
Teilband (Zircher Ausgabe, Werke in zehn Banden, Band 3). Zirich: Dioge-
nes 1977.

S¢., N. (Hrsg., d.i. S¢ukin, Nikolaj Semenovi¢): Poezdka v Jakutsk. St. Peterburg:
V tipografii Konrada Vingebera 1833.

S¢ukin, N.: ,Saman®. In: Severnaja pcela Nr. 186 (1842), S. 743f.

S¢ukin, N.: ,Samanstvo u sibirskich narodov®. In: Zurnal dlja ctenija vospitanni-
kam voenno-ucebnych zavedenij 75 (1848), Nr. 298, S. 178-193.

S¢ukin, N.: ,Samanstvo u narodov severnoj Azii“. In: Biblioteka dlja (tenija 91
(1848), Otd. IIL, S. 25-44, 92 (1849), Otd. IIL, S. 23-42.

Senkovskaja, A.: Osip Ivanovi¢ Senkovskij (Baron Brambeus). Biograficeskie zapiski
ego Zeny. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1858.

Senkowski, Joseph [Senkovskij, O. L.]: Supplement a lhistoire générale des Huns,
des Turks et des Mongols, contenant un abrégé de Ibistoire de la domination des
Uzbéks dans la grande Bukhbarie, depuis leur établissement dans ce pays jusqu’a
lan 1709, et une continuation de I'bistoire de Kharézm, depuis la mort d’Aboul-
Ghazi-Khan jusqu’a la méme époque. St. Pétersbourg: Imprimerie de
I’Académie impériale des sciences 1824.

[Senkovskij, O. 1. ]: Mirza ChadZi-Baba Isfagani. Solinenie Moriera. Vol'nyj
perevod Barona Brambeusa, Bd.1. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj
akademii nauk 21845.

328

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Senkovskij, O. I.: ,Putesestvie po Dagestanu i Zakavkaz’ju. N. Berezina. S karta-
mi, planami i vidami primecatel’nych mest. Kazan’. 1850%. In: Biblioteka dlja
Ctengja 105 (1851), Otd. V, S. 1-22.

Senkovskij, O. L.: ,,Putesestvie po severnoj Persii. I. Berezina. S portretom $acha
i planom Tegerana. Kazan’ 1852%. In: Biblioteka dlja ctenzja 119 (1853), Otd.
V, S.1-26.

Senkovskij, O. I.: Sobranie solineni, 9 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii Impera-
torskoj akademii nauk 1858.

Sevyrev, Stepan: Istorija poézii. Ctenija ad-junkta Moskovskogo universiteta, Bd.1.
Moskva: V tipografii A. Semena 1835.

Sevyrev, S.: ,Otvet avtora istorii poézii g. izdatelju Teleskopa na ego recenziju.
Stat’ja I, In: Moskovskij nabljudatel’ 6 (1836), Otd. IV., S. 697-718. (1836a)

Sevyrev, S.: ,Otvet avtora istorii poézii g. izdatelju Teleskopa na ego recenziju.
Stat’ja I1%. In: Moskovskij nabljudatel’ 7 (1836), Otd. V., S. 252-287.

Sevyrev, S.: ,Vozmozno kratkij i poslednij otvet avtora istorii poézii g. izdatel’ju
Teleskopa“. In: Moskouvskij nabljudatel’ 7 (1836), Otd. V., S. 395-407.

Silvestre de Sacy, [Antoine-Isaac]: Rezension zu Supplément a I’histoire genérale
des Huns, des Turks et des Mongols... par M. Joseph Senkowski. In: Journal des
savans 1825 (Juli), S. 387-395.

Smirnov, Aleksandr: ,,O raskole $iitov voobsce, i raskole izmaelitov v osoben-
nosti“. In: Ulenye zapiski, izdavaemye Imperatorskim Kazanskim universitetom
Nr. 1 (1846), S. 79-180.

Sokolovskij, V. L: ,Rasskazy sibirjaka“ (1833). In: Sapovalov, V. A.; Stajn, K. E.
(Hrsg.): Opal’nye: Russkie pisateli otkryvajut Kavkaz. Antologja v 3 t., Bd. 2.
Stavropol’: Izd-vo SGU 2011, S. 90-118.

Sokrascente magometanskoj very. Perevedeno s latinskogo. Izdiveniem N. Noviko-
va i kompanii. Moskva: V universitetskoj tipografii u N. Novikova 1784.

Spasskij, Grigorij.: ,O lamajskich amuletach®. In: Sibirskij vestnik 9 (1820),
S.48-54 resp. 125-131 (doppelte Paginierung).

I. S. [d.i. Sreznevskij, I. L.]: ,Obsc¢ie osnovanija Zend-Avesty“. In: Teleskop 28
(1835), S. 519-526.

Sreznevskij, Iz.: ,Sblizenie religii persidskoj s egipetskoj“. In: Zurnal Minis-
terstva narodnogo prosvescenija 22, Nr. 6 (1839), S. 188-206.

Sreznevskij, I.: ,Vospominanija o N. I. Nadezdine®. In: Vestnik Imperatorskogo
russkogo geograficeskogo obstestva 16 (1856), Otd. V, S. 1-16.

Timkovskij, E. F.: Putesestvie v Kitaj crez Mongoliju v 1820 i 1821 godach, Bd. 3.
Sanktpeterburg: V tipografii Medicinskogo departamenta Ministerstva vnut-
rennich del 1824.

Tornau, Nikolaj: [zloZenie nacal musul’manskogo zakonovedenija. Sanktpeterburg:
V tipografii II. otdelenija sobstvennoj e.i.v. kanceljarii 1850.

329

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tschaadajew, Peter: Apologie eines Wahnsinnigen. Geschichtsphilosophische Schrif-
ten. Aus dem Russischen von Heinrich Falk und Roswitha Matwin-Busch-
mann; aus dem Franzosischen von Elias Hurwicz. Leipzig: Reclam 1992.

Uvarov, Sergej: Projet d’une académie asiatique. St.-Pétersbourg: De I'imprimerie
d’Alexandre Pluchart et comp. 1810.

Vasil’ev, V.: Buddizm, ego dogmaty, istorija i literatura. Cast’ pervaja. Obstee
obozrenie. Sanktpeterburg: V tipografii Imperatorskoj akademii nauk 1857.
Veselovskij, N. L.: Vasilif Vasil'evic¢ Grigor'ev po ego pis’mam i trudam. 1816-1881.
S priloZeniem portreta i faksimile. S.-Peterburg: Tipografija i chromolitografija

A. Transelja 1887.

fon Vrangel’, Ferdinand: Putesestvie po severnym beregam Sibiri i po Ledovitomu
Morju, 2 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii A. Borodina i Ko 1841.

Witsen, Nicolaas: Noord en Oost Tartaryen, 2 Bde. Amsterdam: Schalekamp
31785.

Zagoskin, N. P. (Hrsg.): Biograficeskij slovar’ professorov i prepodavatelej Impera-
torskogo Kazanskogo universiteta: za sto let (1804-1904), Bd. 1. Kazan’: Ti-
pografija Imperatorskogo universiteta 1904.

Nach 1917

Bibliografien

Bekir-zade, N. N.; Imamgulieva, L. Ju.: Vostok na stranicach Zurnala Ministerst-
va narodnogo prosvescentja“ (1834-1917 gg.). Annot. bibliogr. Baku: CNION AN
Azerbajdzana 1991.

Dementev, Aleksandr Grigor’evi¢: Russkaja periodiceskaja pecat’ (1702-1894):
Spravocnik. Moskva: Gosudarstvennoe izdatel’stvo politiceskoj literatury
1959.

Kaufman, 1. M.: Russkie énciklopedir. Obstie énciklopedii. Bibliografija i kratkie
ocerki. Moskva: Ministerstvo kul’tury RSFSR 1960.

Popov, A. A.: Materialien zur Bibliographie der russischen Literatur iiber das Scha-
manentum der Volker Nordasiens, ibers. von Reinhold Schletzer. Berlin: Rein-
hold Schletzer 1990.

Zitierte Worterbiicher

Le Grand Robert de la langue frangaise (https://gr.bvdep.com, Zugriff am
25.7.2019).

Slovar’ russkogo jazyka XI-XVII vv, 30 + 1 Bde. Moskva 1975ft.

Slovar’ russkogo jazyka XVIII veka, 22 Bde. Moskva 1984ff.

Vasmer, Max: Russisches etymologisches Worterbuch, 3 Bde. Heidelberg 1953-1958.

330

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weitere Literatur

Alekseev, P. V.: Formirovanie musul'manskogo teksta russkoj literatury v poétike
russkogo romantizma 1820-1830-ch godov. Dis. ... kand. filol. nauk., Tomsk
2006.

Alekseev, P. V.: Musul’manskij vostok v literature russkogo romantizma 1820-1830
godov. Gorno-Altajsk: RIO Gorno-Altajskogo universiteta 2014.

Alekseev, P. V.. Konceptosfera oriental’nogo diskursa v russkoj literature pervoy
poloviny XIX v.: ot A. S. Puskina k F. M. Dostoevskomu. Tomsk: I1zd-vo Tomsko-
go universiteta 2015.

Almond, Philip C.: The British Discovery of Buddhism. Cambridge et al.: Cam-
bridge University Press 1988.

Andreeva, Elena: ,Travelogues by Berezin: A Nineteenth-Century Russian
Taveler to Iran“. In: Daniel, Elton L. (Hrsg.): Society and Culture in Qajar
Iran. Studies in Honor of Hafez Farmayan. Costa Mesa (CA): Mazda Publishers
2002, S. 163-188.

Andreeva, Elena: Russia and Iran in the Great Game. Travelogues and Orientalism.
London: Routledge 2007.

Andronikashvili, Zaal: ,,Der Kaukasus als Grenzraum. Ein atopos russischer Lite-
ratur®. In: Kilchmann, Esther; Pflitsch, Andreas; Thun-Hohenstein, Franziska
(Hrsg.): Topographien pluraler Kulturen. Europa von Osten her gesehen. Berlin:
Kulturverlag Kadmos 2011, S. 41-74.

Artem’eva, T. V.. ,Prostrannoe pole rossijskogo énciklopedizma®“. In: Ar-
tem’eva, T. V.; Mikesin, M. L. (Hrsg.): Enciklopedzﬂz kak forma universal’nogo
znantja: ot épochi prosvestenija k époche interneta (Filosofskij vek, al’manach
27). Sankt-Peterburg: Sankt-Peterburgskij centr istorii idej 2004.

Atwood, David: Schwellenzeiten. Mythopoetische Urspriinge von Religion in der
Zeitgeschichte. Baden-Baden: Ergon 2019.

Ayoub, Mahmoud: Redemptive Suffering in Islam. A Study of the Devotional As-
pects of ‘Ashiira’ in Twelver Shi ism. Mouton Publishers: The Hague 1978.

Bachtin, Michail: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur, tibers. von
Gabriele Leupold. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1995.

Bagby, Lewis: Alexander Bestuzhev-Marlinsky and Russian Byronism. Pennsylva-
nia: The Pennsylvania State University Press 1995.

Bagration-Muchraneli, I. L.: ,Pervyj russkij roman o Kavkaze (,Cernyj god, ili
gorskie knjaz’ja“ V. T. Nareznogo)“. In: Filologija i kul’tura 30, Nr. 4 (2012),
S.34-37.

Balasubramanian, Radha: ,Buddhismus®. In: George, Martin; Herlth, Jens;
Miinch, Christian; Schmid, Ulrich (Hrsg.): Tolsto als theologischer Denker und
Kirchenkritiker. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2014, S. 575-581.

Bartol’d, V. V.: ,I. N. Berezin kak istorik®. In: ders.: So¢inenija, Bd. 9. Moskva:
Nauka 1977, S.737-756.

331

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bazanov, V.: Oclerki dekabristskoj literatury. Publicistika, proza, kritika. Moskva:
Gosudarstvennoe izdatel’stvo chudozestvennoj literatury 1953.

Bergunder, Michael: ,Was ist Religion? Kulturwissenschaftliche Uberlegungen
zum Gegenstand der Religionswissenschaft“. In: Zestschrift fiir Religionswissen-
schaft 19, Nr. 1/2 (2011), S. 3-55.

Bernjukevi¢, T. V.: Buddizm v russkoj literature konca XIX — nacala XX veka. Idei i
reminiscencit. Sankt-Peterburg: Nestor-Istorija 2018.

Bobrovnikov, Vladimir Olegovi¢: ,Cto vyslo iz proektov sozdanija v Rossii ino-
rodcev? (Otvet Dzonu Slokumu iz musul’manskich okrain imperii)“. In: Sd-
vizkov, D.; Sirle, . (Hrsg.): ,Ponjatija o Rossii“. K istoriceskoj semantike impers-
kogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe literaturnoe obozrenie 2012, Bd. 2,
S.259-291.

Bornet, Philippe; Gorshenina, Svetlana (Hrsg.): L orientalisme des marges: éclaira-
ges a partir de I'Inde et de la Russie = Etudes de lettres 296, Nr. 2-3 (2014).

Bosworth, C. E.: ,Khwarazm®. In: Encyclopaedia of Islam, 2. Ausgabe, Online-
Version (doi: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_4205, Zugriff
am 8.11.2019).

Brandt, Reinhard: D’Artagnan und die Urteilstafel. Uber ein Ordnungsprinzip der
europdischen Kulturgeschichte (1,2,3/4). Stuttgart: Franz Steiner Verlag 1991.
Brentjes, Sonja: ,Algorithm®. In: Ecyclopaedia of Islam, 3. Ausgabe, Online-Ver-
sion (doi: http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_0154, Zugriff am

8.11.2019).

Brower, Daniel R.; Lazzerini, Edward J. (Hrsg.): Russia’s Orient. Imperial Border-
lands and Peoples, 1700-1917. Bloomington: Indiana University Press 1997

Brunotte, Ulrike: ,Religion und Kolonialismus®. In: Kippenberg, Hans G.;
Ripke, Jorg; von Stuckrad, Kocku (Hrsg.): Europdische Religionsgeschichte. Ein
mehrfacher Pluralismus, Bd.1. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009,
S.339-369.

Calmard, Jean & Jacqueline: ,Muharram Ceremonies observed in Tehran by
Ilya Nicolaevich Berezin (1843)“. In: Chelkowski, Peter J. (Hrsg.): Eternal Per-
formance. Ta ‘ziyeh and other Shitte Rituals. London/New York/Calcutta: Seag-
ull Books 2010, S. 53-73.

Canetti, Elias: Masse und Macht. Frankfurt a. M.: Fischer 342017.

Chakrabarty, Dipesh: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Difference. Princeton/Oxford: Princeton University Press 2000.

Chelkowski, Peter J.: ,Ta‘ziyeh: Indigenous Avant-Garde Theatre of Iran“. In:
ders. (Hrsg.): Ta ziyeh. Ritual and Drama in Iran. New York: New York Uni-
versity Press and Soroush Press 1979, S. 1-11.

Chelkowski, Peter J.: ,Time Out of Memory: Ta‘ziyeh, the Total Drama“. In:
ders. (Hrsg.): Eternal Performance. Taziyeh and other Shiite Rituals.
London/New York/Calcutta: Seagull Books 2010, S. 1-18.

332

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chelkowski, Peter: ,TA'ZIA“. In: Encyclopaedia Iranica, http://www.iranicaonli
ne.org/articles/tazia (Zugriff am 13.2.2018).

Chidester, David: Savage Systems: Colonialism and Comparative Religion in South-
ern Africa. Charlottesville/London: University Press of Virginia 1996.

Chochlov, A. N.: ,Duchovnaja missija v Pekine i nacalo rossijskogo mongolove-
denija (putesestvija i trudy N. Ja. Bi¢urina)®. In: Valeev, R. M.; Kul’ganek, I.
V. (Hrsg.): Mongoloved O. M. Kovalevskij: biografija i nasledie (1801-1878).
Kazan’: Alma-Lit 2004, S. 9-42.

Cimitdorziev, S. B.: ,A. V. Igumnov (1761-1834). In: Sarakiinova, E. K.
(Hrsg.): Rossijskoe mongolovedente: chrestomatija. Irkutsk: Izdatel’stvo IGU
2012, S. 191-196.

Ciurtin, Eugen: ,Eastern Europe®. In: Alles, Gregory D. (Hrsg.): Religious Stud-
tes: A Global View. London: Routledge 2008, S. 50-74.

Crews, Robert D.: For Prophet and Tsar. Islam and Empire in Russia and Central
Asia. Cambridge (MA)/London: Harvard University Press 2006.

Dancig, B. M.: Bliznij Vostok. Sbornik statej. Moskva: Nauka 1976.

Darnton, Robert: The Great Cat Massacre And Other Episodes in French Cultural
History. New York: Basic Books 1999 [1984].

David-Fox, Michael; Holquist, Peter; Martin, Alexander (Hrsg.): Orientalism and
Empire in Russia. Bloomington: Slavica 2006.

ad-Dejravi, Nazim Mezid: Koran i prorok Muchammed v russkoj klassiceskoj poézit.
Sankt-Peterburg: Fond issledovanij islamskoj kul’tury 2011.

Deleuze, Gilles; Guattari, Félix: Rhizom, Gibers. von Dagmar Berger et. al. Berlin:
Merve 1977.

Dierse, Ulrich: Enzyklopddie. Zur Geschichte eines philosophischen und wissen-
schaftstheoretischen Begriffs (Archiv fir Begriffsgeschichte, Supplementheft 2).
Bonn: Bouvier 1977.

Eco, Umberto: Semiotics and the Philosophy of Language. Houndmills, Bas-
ingstoke: MacMillan 1984,

Elbakjan, E. S.: ,Fenomen sovetskogo religiovedenija“. In: Religiovedenie Nr. 3
(2011), S. 141-62.

Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, tbers. von Inge
Kock. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975.

Enikolopov, I. K. (Hrsg.): Sovremenniki o Bakichanove. Baku: EIm 1975.

Ermakova, T. V.: Buddijskij mir glazami rossijskich issledovatelej XIX — pervoj treti
XX veka. Sankt-Peterburg: Nauka 1998.

Ermakova, T. V.: ,0. M. Kovalevskij kak religioved-buddolog®. In: Valeev, R.
M.; Kul’ganek, I. V. (Hrsg.): Mongoloved O. M. Kovalevskij: biografija i nasledie
(1801-1878). Kazan’: Alma-Lit 2004, S. 209-230.

Feil, Ernst: Religio. Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs vom Friihchris-
tentum bis zur Reformation. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1986.

333

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Feil, Ernst: Religio II: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs zwischen Re-
formation und Rationalismus (ca. 1540-1620). Gottingen: Vandenhoeck & Ru-
precht 1997.

Feil, Ernst: Religio Ill: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 17. und
friihen 18. Jabrbundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2001.

Feil, Ernst: Religio IV: Die Geschichte eines neuzeitlichen Grundbegriffs im 18. und
frithen 19. Jabrbundert. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2007.

Firby, Nora Kathleen: European Travellers and their Perceptions of Zoroastrians in
the 17th and 18th Centuries. Berlin: Dietrich Reimer 1988.

Flaherty, Gloria: Shamanism and the Eighteenth Century. Princeton: Princeton
University Press 1992.

Floor, Willem: The History of Theater in Iran. Washington DC: Mage Publishers
2005.

Folkerts, Menso (Edition, Ubersetzung, Kommentar); Kunitzsch, Paul (Mitar-
beit): Die dlteste lateinische Schrift iiber das Rechnen nach al-Hwarizmi. Min-
chen: Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 1997.

de la Fortelle, Anastasia: ,La quéte bouddhiste et I’ésthetique postmoderniste
russe: le cas de Viktor Pelevin®. In: Etudes de lettres 296 (2014, = L ‘orientalisme
des marges: éclairages a partir de I'Inde et de la Russie), S. 367-377.

Fortson, Benjamin W.: Indo-European Language and Culture. An Introduction.
Malden (MA)/Oxford/Carlton: Blackwell Publishing 2004.

Foucault, Michel: L archéologie du savoir. Paris: Editions Gallimard 1969.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaf-
ten. Aus dem Franzosischen von Ulrich Koppen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1974.

Foucault, Michel: Archdologie des Wissens. Aus dem Franzosischen von Ulrich
Koppen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981.

Foucault, Michel: ,Nietzsche, die Genealogie, die Historie®. In: ders.: Schriften
in vier Banden. Dits et Ecrits, hrsg. von Daniel Defert und Frangois Ewald, Bd.
2. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2002, S. 166-191.

Frank, Susi K.: ,Gefangen in der russischen Kultur. Zur Spezifik der Aneig-
nung des Kaukasus in der russischen Literatur®. In: Die Welt der Slaven 43
(1998), S. 61-84.

Frank, Susi K.: ,Aleksandr Radishchev’s Interpretation of Shamanism in the
Russian and European Context of the Late Eighteenth Century®. In: Stol-
berg, Eva-Maria (Hrsg.): The Siberian Saga. A History of Russia’s Wild East.
Frankfurt a. M.: Peter Lang 2003, S. 43-61.

Frank, Susi K.: ,,Thesen zum imperialen Raum am Beispiel Russland®. In: Grob,
Thomas; Previsi¢, Boris; Zink, Andrea (Hrsg.): Erzdblte Mobilitit im ostlichen
Europa. (Post-)imperiale Raume zwischen Erfabrung und Imagination. Tibingen:
Francke Verlag 2014, S. 197-219.

334

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Franz, Marisa Karyl: ,A Visitor’s Guide to Shamans and Shamanism. The Kun-
stkamera’s Russian and Asian Ethnographic Collections in the Late Imperial
Era“. In: Stbirica 19 (2020), Nr. 1, S. 41-56.

Frazier, Melissa: Romantic Encounters. Writers, Readers and the Library for Read-
ing. Stanford: Stanford University Press 2007.

Gammer, Moshe: Muslim Resistance to the Tsar: Shamil and the Congquest of
Chechnia and Daghestan. London: Frank Cass 1994.

Geraci, Robert P.; Khodarkovsky, Michael (Hrsg.): Of Religion and Empire. Mis-
stons, Conversion, and Tolerance in Tsarist Russia. Ithaca/London: Cornell Uni-
versity Press 2001.

Gladigow, Burkhard: ,Europaische Religionsgeschichte®. In: Kippenberg, Hans
G.; Luchesi, Brigitte (Hrsg.): Lokale Religionsgeschichte. Marburg: diagonal-
Verlag 1995, S. 21-42.

Gorbatov, Inna: ,Le voyage de Diderot en Russie“. In: Etudes littéraires 38,
Nr. 2-3 (2007), S. 215-229.

Greenleaf, Monika: Pushkin and Romantic Fashion: Fragment, Elegy, Orient, Irony.
Stanford: Stanford University Press 1994.

Grob, Thomas: ,Autormystifikation, Kommunikatives Framing und gespalte-
ner Diskurs. Baron Brambeus als ,postromantische’ metadiskursive Kon-
struktion®. In: Frank, Susi; Lachmann, Renate; Sasse, Sylvia; Schahadat,
Schamma; Schramm, Caroline (Hrsg.): Mystifikation — Autorschaft — Original.
Tubingen: Gunter Narr Verlag 2001, S. 107-34.

Grob, Thomas: ,Eroberung und Reprisentation. Orientalismus in der russi-
schen Romantik®. In: Kissel, Wolfgang Stephan (Hrsg.): Der Osten des Ostens.
Orientalismus in slavischen Kulturen und Literaturen. Frankfurt a. M.: Peter
Lang 2012, S. 45-70.

Grob, Thomas: Russische Postromantik. Baron Brambeus und die Spaltungen ro-
mantischer Autorschaft. Frankfurt a. M.: Peter Lang 2017.

Grob, Thomas: ,Phantasie oder Ethnographie? Vom anmerkenden Bezug russi-
scher Romantiker auf das kaukasische Fremde“. In: Raev, Ada; Stidemann,
Dietmar (Hrsg.): Aleksandr Puskin und der Kaukasus. Literatur. Geschichte. Bil-
der. Bamberg: University of Bamberg Press 2018, S. 121-163.

Gumbrecht, Hans Ulrich: In 1926. Living at the Edge of Time. Cambridge (MA)/
London: Harvard University Press 1997.

Halm, Heinz: Die Schia. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1988.

Harari, Yuval: Homo Deus. Eine Geschichte von Morgen. Aus dem Englischen
tbers. von Andreas Wirthensohn. Miinchen: C.H.Beck ¢2017.

Headrick, Daniel R.: When Information came of Age: Technologies of Knowledge in
the Age of Reason and Revolution, 1700-1850. Oxford: Oxford University Press
2000.

335

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann, Adrian: Unterscheidungen der Religion. Analysen zum globalen Religi-
onsdiskurs und dem Problem der Differenzierung von ,Religion* in buddbistischen
Kontexten des 19. und 20. Jabrbunderts. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2015, S. 258-269.

Hermann, Adrian; Mohn, Jirgen (Hrsg.): Orte der europdischen Religionsgeschich-
te. Wirzburg: Ergon-Verlag 2015.

Hermsen, Edmund: ,Religiose Zeichensysteme im Spannungsfeld anikonischer
und ikonischer Darstellung. Neue Perspektiven zu einer zeichentheoreti-
schen Begrindung der Religionswissenschaft“. In: Zeitschrift fiir Religions-
und Geistesgeschichte 55 (2003), Nr. 2, S. 97-120.

Hodgson, Marshall G. S.: The Venture of Islam. Conscience and History in a World
Civilization. Vol. 1: The Classical Age of Islam. Chicago/London: The Universi-
ty of Chicago Press 1974 [1961].

Hokanson, Katya: Writing at Russia’s Border. Toronto: University of Toronto
Press 2008.

Hutton, Ronald: Shamans. Siberian Spirituality and the Western Imagination.
London: Hambledon and London 2001.

LIssledovanija, posvjas¢ennye V. I. Sokolovskomu®. In: Sapovalov, V. A.; Stajn,
K. E. (Hrsg.): Opal’nye: Russkie pisateli otkryvajut Kavkaz. Antologija v 3 t., Bd.
2. Stavropol’: Izd-vo SGU 2011, S. 245-284.

Jarockij, A. V.: ,O dejatel’nosti P. L. Sillinga kak vostokoveda“. In: Akademia
nauk SSSR, Institut narodov Azii (Hrsg.): Ocerk: po istorii russkogo vostokove-
denija, Sbornik VI. Moskva: Izdatel’stvo vostocnoj literatury 1963, S. 218-253.

Jersild, Austin: Orientalism and Empire: North Caucasus Mountain Peoples and the
Georgian Frontier, 1845-1917. Montréal: McGill-Queen’s University Press
2002.

Jobst, Kerstin S.: ,,Orientalism, E.W. Said und die Osteuropiische Geschichte®.
In: Saeculum 51 (2000), S. 250-266.

Jobst, Kerstin S.: Die Perle des Imperiums: der russische Krim-Diskurs im Zarenreich.
Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft mbH 2007.

Jobst, Kerstin S.: ,Wo liegt das russische Morgenland? Orient-Diskurs und im-
periale Herrschaft im Zarenreich®. In: Born, Robert; Lemmen, Sarah (Hrsg.):
Orientalismen in Ostmitteleuropa. Berlin: transcript 2014, S. 65-84.

Kamenskij, Z. A.: ,N. I. Nadezdin - éstetik i filosof*. In: Nadezdin, N. L.: Socin-
entja v dvuch tomach. Sankt-Peterburg: Izdatel’stvo Russkogo Christianskogo
gumanitarnogo instituta 2000, S. 5-30.

Kappeler, Andreas: Ruflland als Vielvilkerreich. Entstehung. Geschichte. Zerfall.
Minchen: C.H.Beck 22008 [1992].

Kaverin, V.: Baron Brambeus. Istorija Osipa Senkovskogo, Zurnalista, redaktora ,Bi-
blioteki dlja (tenija’. Moskva: Nauka 1966.

336

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kelly, Laurence: Diplomacy and Murder in Tebran. Alexander Griboyedov and Im-
perial Russia’s Mission to the Shah of Persia. London: Tauris Parke Paperbacks
2006.

Kermani, Navid: Gott st schon. Das dsthetische Erleben des Koran. Munchen:
C.H.Beck 1999.

Kermani, Navid: ,Die Wahrheit des Theaters. Das schiitische Passionsspiel und
die Verfremdung®. In: ders.: Zwischen Koran und Kafka. West-stliche Erkun-
dungen. Miinchen: C.H.Beck 2014, S. 163-193.

Khalid, Adeeb: ,Russian History and the Debate over Orientalism®. In: Kritrka
1, Nr. 4 (2000), S. 691-99.

Khodarkovsky, Michael: ,,,Ignoble Savages and Unfaithful Subjects’: Construct-
ing Non-Christian Identities in Early Modern Russia®. In: Brower, Daniel R.;
Lazzerini, Edward J. (Hrsg.): Russia’s Orient. Imperial Borderlands and Peoples,
1700-1917. Bloomington: Indiana University Press 1997, S. 9-26.

Kim, G. F.; Sastitko, P. M. (Hrsg.): Istorija otelestvennogo vostokovedenija do
serediny XIX veka. Moskva: Nauka, glavnaja redakcija vosto¢noj literatury
1990.

King, Richard: Orientalism and Religion. Post-Colonial Theory, India and ,the Mys-
tic East . London: Routledge 1999.

Kippenberg, Hans G.: Die Entdeckung der Religionsgeschichte. Religionswissen-
schaft und Moderne. Minchen: C.H. Beck 1997.

Kippenberg, Hans G.; von Stuckrad, Kocku: Einfiihrung in die Religionswissen-
schaft. Gegenstinde und Begriffe. Munchen: C.H.Beck 2003.

Kissel, Wolfgang Stephan (Hrsg.): Der Osten des Ostens: Orientalismen in slavi-
schen Kulturen und Literaturen. Frankfurt a. M.: Peter Lang 2012.

Knight, Nathaniel: ,Science, Empire, and Nationality. Ethnography in the Rus-
sian Geographical Society, 1845-1855“. In: Burbank, Jane; Ransel, David L.
(Hrsg.): Imperial Russta. New Histories for the Empire. Bloomington/Indianapo-
lis: Indiana University Press 1998, S. 108-141.

Knight, Nathaniel: ,,Grigor’ev in Orenburg, 1851-1862: Russian Orientalism in
the Service of Empire?” In: Slavic Review 59, Nr. 1 (2000), S. 74-100. (2000a)
Knight, Nathaniel: ,On Russian Orientalism: A Response to Adeeb Khalid®. In:

Kritika 1, Nr. 4 (2000), S. 701-15. (2000b)

Kniippel, Michael: ,,Schmidt, Isaak Jakob®. In: Biographisch-Bibliographisches Kir-
chenlexikon, Bd. XXVIII (2007), Sp. 1391-1400.

Kohler, Marcus: Russische Ethnographie und imperiale Politik im 18. Jabrbundert.
Gottingen: V&R unipress 2012.

337

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kollmar-Paulenz, Karénina: ,Zur europaischen Rezeption der mongolischen
autochthonen Religion und des Buddhismus in der Mongolei®. In: Schalk,
Peter; Deeg, Max; Freiberger, Oliver; Kleine, Christoph (Hrsg.): Religion im
Spiegelkabinett. Asiatische Religionsgeschichte im Spannungsfeld zwischen Orien-
talismus und Okzidentalismus (Acta Universitatis Upsaliensis, Historia Reli-
gionum 22). Uppsala: Uppsala Universitet 2003, S. 243-288.

Kollmar-Paulenz, Karénina: ,The Invention of ,Shamanism* in 18™ Century
Mongolian Elite Discourse®. In: Rocznik orientalistyczny 65 (2012), Nr.1,
S.90-106. (2012a)

Kollmar-Paulenz, Karénina: ,Auflereuropiische Religionsbegriffe®. In: Staus-
berg, Michael (Hrsg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: Walter de Gruyter
2012, S. 81-94. (2012b)

Kratschkowski, 1. J.: Die russische Arabistik. Umrisse ibrer Entwicklung. Ubersetzt
und bearbeitet von Otto Mehlitz. Leipzig: Otto Harrassowitz 1957.

Kristeva, Julia: ,Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman®, Gbers. von Mi-
chel Korinman und Heiner Stick. In: Thwe, Jens (Hrsg.): Literaturwissenschaft
und Linguistik. Ergebnisse und Perspektiven. Band 3. Zur linguistischen Basis der
Literaturwissenschaft, II. Frankfurt a. M.: Athendum 1972, S. 345-375.

Kryvelev, I. A.: ,Ob osnovnom opredeljajus¢em priznake ponjatija religii®. In:
Voprosy istorit religii i ateizma 4 (1956), S. 24-54.

von Kugelgen, Anke: ,Buchara im Urteil europiischer Reisender des 18.
und 19. Jahrhunderts®. In: Kemper, Michael; von Kugelgen, Anke; Yer-
makov, Dmitriy (Hrsg.): Muslim Culture in Russia and Central Asia from the
18th to the Early 20th Centuries, S.415-430. Berlin: Klaus Schwarz Verlag
1996.

Kulikova, A. M.: Stanovlenie universitetskogo vostokovedenija v Peterburge.
Moskva: Nauka, glavnaja redakcija vostocnoj literatury 1982.

Kulikova, A. M.: Rossijskoe vostokovedenie XIX veka v licach. Sankt-Peterburg: Pe-
terburgskoe vostokovedenie 2001.

Layton, Susan: Russian Literature and Empire. Conquest of the Caucasus from
Pushkin to Tolstoy. Cambridge: Cambridge University Press 1994.

Lewis, Bernard: The Assassins. A Radical Sect in Islam. London: Phoenix 2003
(1967].

Lotman, Ju. M.: ,Problema vostoka i zapada v tvorcestve pozdnego Lermonto-
va“. In: Cistova, L. S. (Hrsg.): Lermontovskij sbornik. Leningrad: Nauka 1985,
S. 5-22.

Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Ubers. Von Rolf-Dietrich Keil.
Minchen: Wilhlem Fink 41993.

Lotman. Jurij M.: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur.
Aus dem Russischen von Gabriele Leupold und Olga Radetzkaja. Berlin:
Suhrkamp 2010. (2010a)

338

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lotman, Jurij M.: Kultur und Explosion. Aus dem Russischen von Dorothea
Trottenberg. Berlin: Suhrkamp 2010. (2010b)

Lotman, Ju. M.: Viutri mysljascich mirov. Sankt-Peterburg: Azbuka 2014.

Malekpour, Jamshid: The Islamic Drama. London/Portland (OR): Frank Cass
2004.

Marasinova, Elena Nigmetovna: ,Zakon v Rossii vtoroj poloviny XVIII veka“.
In: Sdvizkov, D.; Sirle, I. (Hrsg.): ,Ponjatija o Rossii.“ K istoriteskoj semantike
tmperskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe literaturnoe obozrenie 2012, Bd. 1,
S.66-93.

Masuzawa, Tomoko: The Invention of World Religions. Or, How European Univer-
salism was preserved in the Language of Pluralism. Chicago/London: The Uni-
versity of Chicago Press 2005.

de Meaux, Lorraine: La Russte et la tentation de l'orient. Paris: Fayard 2010.

Mohn, Jurgen: ,,,Von der gelesenen zur gelebten Religion‘. Die Rezeption des
Buddhismus in der deutschsprachigen Philosophie — Beispiele religioser Op-
tionen von Intellektuellen in der europaischen Religionsgeschichte des 19.
und 20. Jahrhunderts®. In: Koch, Anne (Hrsg.): Watchtower Religionswissen-
schaft. Standortbestimmungen im wissenschaftlichen Feld. Marburg: diagonal-
Verlag 2007, S. 15-31.

Mohn, Jurgen: ,Der Buddhismus im Mahlstrom des europaischen Religionsver-
gleichs: Religionswissenschaftliche Anmerkungen zur semantischen und
normativen Konstruktion einer Fremdreligion®. In: Glasbrenner, Eva-Maria;
Hackbarth-Johnson, Christian (Hrsg.): Einbeit der Wirklichkeiten. Festschrift
anldsslich des 60. Geburtstags von Michael von Briick. Minchen: Manya Verlag
2009, S. 376-404.

Mohn, Jirgen: ,Die Religion im Diskurs und die Diskurse der Religion(en).
Uberlegungen zu Religionsdiskurstheorien und zur religionsaisthetischen
Grundlegung des Diskursfeldes Religion®. In: Liedhegener, Antonius; Tun-
ger-Zanetti, Andreas; Wirz, Stephan (Hrsg.): Religion — Wirtschaft — Politik.
Forschungszugdnge zu einem aktuellen transdisziplindren Feld. Zirich/Baden-Ba-
den: Pano Verlag/Nomos Verlagsgesellschaft 2011, S. 83-110.

Maller, Hildegard: Studien zum persischen Passionsspiel. Inaugural-Dissertation
an der Albert-Ludwigs-Universitat, Freiburg i. Br. 1966.

[Muzej-zapovednik ,,Caricyno“]: Orientalizm. Tureckij stil’ v Rossii. 1760-1840-e.
Moskva: Kuc¢kovo pole 2017.

Neubert, Frank: Die diskursive Konstitution von Religion. Wiesbaden: Springer
VS 2016.

Niqueux, Michel: ,Les orients de la Russie“. In: Slavica occitania 8 (1999),
S. 15-40.

Nivat, Georges (Hrsg.): Les sites de la mémoire russe. Bd. 1: Géographie de la mé-
moire russe. Paris: Fayard 2007.

339

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Osterhammel, Jirgen: Die Entzauberung Astens. Europa und die asiatischen Reiche
tm 18. Jabrbundert. Miinchen: C.H. Beck 2010 [1998].

Osterhammel, Jurgen: Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jabrbun-
derts. Minchen: C.H. Beck 52010.

Pedrotti, Louis: Jozef-Julian Sekowski. The Genesis of a Literary Alien.
Berkeley/Los Angeles: University of California Press 1965.

Pedrotti, Louis: ,,Senkovskij’s Baron Brambeus and the Rosetta Stone®. In: Fli-
er, Michael S.; Karlinsky, Simon (Hrsg.): Language, Literature, Linguistics. In
Honor of Francis ]. Whitfield on bis Seventieth Birthday. Berkeley (CA): Berkeley
Slavic Specialties 1987, S. 178-191.

Polaschegg, Andrea: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlindischer
Imagination im 19. Jabrbundert. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2005.

Polaschegg, Andrea: ,Athen am Nil oder Jerusalem am Ganges? Der Streit um
den kulturellen Ursprung um 1800°. In: B6hm, Alexandra und Sproll, Moni-
ka (Hrsg.): Fremde Figuren. Alterisierungen in Kunst, Wissenschaft und Anthropo-
logie um 1800. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2008, S. 41-65.

Popov, A. V.: Dekabristy-literatory na Kavkaze. Stavropol’: Kniznoe izdatel’stvo
1963.

Pratt, Mary Louise: Imperial Eyes: Travel Writing and Transculturation.
London/New York: Routledge 22008.

Proust, Jacques: ,Diderot, I’Académie de Pétersbourg et le projet d’une ,Ency-
clopédie russe*“. In: Diderot Studies 12 (1969), S. 103-140.

Puckovskij, L. S.: ,Aleksandr Vasil’evi¢ Igumnov (1761-1834)“. In: Akademia
nauk SSSR, Institut narodov Azii (Hrsg.): Ocerk: po istorii russkogo vostokove-
denija, Sbornik III. Moskva: Izdatel’stvo vosto¢noj literatury 1960, S. 166-195.

Rafili, Mikaél’: Mirza Fatali Achundov. Baku: Azernesr 1939.

Ragaz, Stefan: ,,Siblings Veiled by Ideology? Reflections on the Epistemological
Kinship between the Phenomenology of Religion and Soviet Scientific Athe-
ism®. In: Bulletin for the Study of Religion 46, Nr. 1 (2017), S. 8-10.

Ragaz, Stefan: ,Reading Scientific Atheism Against the Grain. The Soviet Study
of Religion as a Methodological Challenge®. In: Method and Theory in the
Study of Religion 30 (2018), S. 178-184.

Rahimi, Babak: Theater State and the Formation of Early Modern Public Sphere in
Iran. Studies on Safavid Mubarram Rituals, 1590-1641 CE. Leiden/Boston: Brill
2012.

Ram, Harsha: The Imperial Sublime: A Russian Poetics of Empire. Madison: Uni-
versity of Wisconsin Press 2003.

Ramzanova, G. G.: ,Istorija poézii S. P. Sevyreva v ocenkach kritiki tridcatych
godov XIX v“. In: Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta 107, Nr. 3
(2012), S. 212-218.

340

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rezaei-Tazik, Mahdi; Mider, Michael: ,Religionskritik als Bedingung fiir
Fortschritt: Mirza Fath ‘Ali-ye Akhandzade“. In: von Kigelgen, Anke
(Hrsg.): Wissenschaft, Philosophie und Religion — Religionskritische Positionen um
1900. Berlin: Klaus Schwarz Verlag 2017, S. 121-140.

Rezvan, E. A.: ,Koran v Rossii“. In: Prozorov, S. M. (Hrsg.): Islam na territorii
byvsef Rossijskoj imperii: Enciklopediceskij slovar’, Bd. 1. Moskva: Vosto¢naja lit-
eratura 2006, S. 201-216.

Rose, Jenny: The Image of Zoroaster. The Persian Mage Through European Eyes.
New York: Bibliotheca Persica Press 2000.

Sachnovi¢, M. M.: ,Istorija ote¢estvennogo religiovedenija: XVIII vek®. In: Reli-
giovedenie Nr. 1 (2005), S. 118-133.

Sachnovi¢, M. M.: ,K istorii vozniknovenija sravnitel’nogo religiovedenija v
Rossii“. In: Vestnik SPbGU (Sersja 17) Nr. 3 (2013), S. 80-86.

Sachnovi¢, Marianna: ,Izulenie religii v Rossii v konce XIX — pervoj ¢etverti XX
veka: ot fenomenologi¢eskogo opisanija k kriticeskomu issledovaniju“. In:
Gosudarstvo, religija, cerkov’ v Rossii i za rubezom 36, Nr. 1 (2018), S. 171-195.

Said, Edward: Orientalism. London: Penguin Books 2003 [1978].

Samov, G. F.: Professor O. M. Kovalevskij. Olerk %izni i nauénoj dejatel’nosti. Ka-
zan’: Izdatel’stvo Kazanskogo universiteta 1983.

Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 2003.

Sarasin, Philipp: Darwin und Foucault. Genealogie und Geschichte im Zeitalter der
Biologie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2009.

de Saussure, Ferdinand: Cours de linguistique générale. Paris: Editions Payot &
Rivages 1995 [1916].

Schimmelpenninck van der Oye, David: Russian Orientalism. Asia in the Russian
Mind from Peter the Great to the Emigration. New Haven: Yale University Press
2010.

Schlogel, Karl: Terror und Traum. Moskau 1937. Frankfurt a. M.: Fischer 32016.

Schmalzriedt, Egidius.; Haussig, Hans Wilhelm (Hrsg.): Worterbuch der Mytholo-
gte, 1. Abt., Bd. VII, 2 (Gotter und Mythen in Zentralasien und Nordeurasi-
en). Stuttgart: Klett Cotta 2004.

Schmid, Ulrich: ,Die institutionellen Rahmenbedingungen des literarischen
Feldes‘“. In: ders.; Peters, Jochen-Ulrich (Hrsg.): Das ,Ende der Kunstperiode
Kulturelle Verdnderungen des ,literarischen Feldes® in Russland zwischen 1825
und 1842. Bern: Peter Lang 2007, S. 91-150.

Schonle, Andreas; Shine, Jeremy: ,Introduction®. In: Schonle, Andreas (Hrsg.):
Lotman and Cultural Studies. Encounters and Extensions. Madison: The Univer-
sity of Wisconsin Press 2006, S. 3-35.

Schwab, Raymond: La Renaissance Orientale. Paris: Payot 1950.

Sharifi Isaloo, Amin: Power, Legitimacy and the Public Sphere. The Iranian
Ta’ziyeh Theatre Ritual. London/New York: Routledge 2017.

341

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Smirnov, M. Ju.: ,Religiovedenie v Rossii: problema samoidentifikacii“. In:
Vestnik Moskovskogo universiteta (Serija 7: Filosofija) Nr. 1 (2009), S. 91-106.

Smith, Jonathan Z.: ,Religion, Religions, Religious®. In: Taylor, Mark C.
(Hrsg.): Critical Terms for Religious Studies. Chicago/London: The University
of Chicago Press 1998, S. 269-284.

Smolkin, Victoria: A Sacred Space Is Never Empty. A History of Soviet Atheism.
Princeton/Oxford: Princeton University Press 2018.

Soplenkov, S. V.: Doroga v Arzrum: rossijskaja obscestvennaja mysl’ o Vostoke (per-
vaja polovina XIX wveka). Moskva: Izdatel’skaja firma ,vosto¢naja literau-
ra“ RAN 2000.

Sorokin, Ju. S.: Razvitie slovarnogo sostava russkogo literaturnogo jazyka. 30-90e
gody XIX veka. Moskva/Leningrad: Nauka 1965.

Spakovskaja, 1. A.: Aleksandr i Adol’f Pljusary — peterburgskie izdateli, tipografy i
knigoprodavcy pervoj poloviny XIX veka (1806-1865). Dis. ... kand. filol. nauk,
Sankt-Petersburg 2004. (2004a)

Spakovskaja, I. A.: ,Vlijanie ,Enciklopedi¢eskogo leksikona‘® Adol’fa Pljusara na
posledujuscie énciklopediceskie izdanija“. In: Artem’eva, T. V.; Mikesin, M.
L. (Hrsg.): Enciklopedija kak forma universal’nogo znanija: ot épochi prosvestenija
k époche interneta (Filosofskij vek, al’'manach 27). Sankt-Peterburg: Sankt-Pe-
terburgskij centr istorii idej 2004, S. 131-138. (2004b)

Stausberg, Michael: Faszination Zarathushtra. Zoroaster und die Europdische Reli-
gionsgeschichte der Friihen Neuzeit. Berlin/New York: Walter de Gruyter 1998.
Stejner, Evgenij (Hrsg.): Orientalizm/Oksidentalizm: jazyki kul’tur i jazyki ich opi-
sanija: sbornik statej. Orientalism/Occidentalism: Languages of Cultures vs. Lan-

guages of Description: Collected Papers. Moskva: Sovpadenie 2012.

von Stuckrad, Kocku: Schamanismus und Esotertk. Kultur- und wissenschaftsge-
schichtliche Betrachtungen. Leuven: Peeters 2003.

von Stuckrad, Kocku: ,Discursive Study of Religion: Approaches, Definitions,
Implications®. In: Method and Theory in the Study of Religion 25 (2013),
S. 5-25.

Tagaverdieva, Z. R.: ,Buddizm v tvorcestve I. A. Bunina®“. In: Innovacionnaja
nauka Nr. 6 (2015), S. 169-173.

Taki, Victor: Tsar and Sultan. Russian Encounters with the Ottoman Empire. Lon-
don/New York: I. B. Tauris 2016.

Tavakoli-Targhi, Mohamad: Refashioning Iran: Orientalism, Occidentalism, and
Historiography. Basingstoke: Palgrave 2001.

Temirbekov, M-N. A.: ,Berezin kak istorik-vostokoved i u¢enik Kazem-Beka“.
In: Zakiev, M. Z.; Valeev, R. M. (Hrsg.): Mirza Kazem-Bek i otelestvennoe vos-
tokovedenie. Doklady i soobstenija naucnoj konferencii. Kazan’: Izdatel’stvo
Kazanskogo universiteta 2001, S. 178-188.

342

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tenbruck, Friedrich H.: ,Was war der Kulturvergleich, ehe es den Kulturver-
gleich gab?* In: Matthes, Joachim (Hrsg.): Zwischen den Kulturen? Die Sozial-
wissenschaften vor dem Problem des Kulturvergleichs. Gottingen: Otto Schwartz
& Co 1992, S. 13-35.

Thrower, James: Marxist-Leninist ,Scientific Atheism * and the Study of Religion and
Atheism in the USSR. Berlin/New York/Amsterdam: Mouton Publisher 1983.
Todorova, Maria: ,Does Russian Orientalism Have a Russian Soul? A Contribu-
tion to the Debate between Nathaniel Knight and Adeeb Khalid®. In: Kritika

1, Nr. 4 (2000), S. 717-27.

Tokarew, S. A.: Die Religion in der Geschichte der Vilker. Ubers. von Erich Salew-
ski. Berlin: Dietz 21976.

Tolz, Vera: Russia (Inventing the Nation series). London: Arnold 2001.

Tol’c [Tolz], Vera: ,Diskursy o rase: imperskaja Rossija i Zapad v sravnenii®. In:
Sdvizkov, D.; Sitle, 1. (Hrsg.): ,,Ponjatija o Rossii“. K istoriceskoj semantike im-
perskogo perioda, 2 Bde. Moskva: Novoe literaturnoe obozrenie 2012, Bd. 2,
S. 145-193.

Tolz, Vera: Russia’s Own Orient: The Politics of Identity and Oriental Studies in the
Late Imperial and Early Soviet Periods. Oxford: Oxford University Press 2011.
Toporov, V. N.: ,,Peterburg i ,Peterburgskij tekst russkoj literatury® (Vvedenie v
temu)“. In: ders.: Peterburgskij tekst russkoj literatury. Izbrannye trudy. Sankt-

Peterburg: Iskusstvo-SPB 2003, S. 7-118.

Trein, Lorenz: Begriffener Islam. Zur diskursiven Formation eines Kollektivsingulars
und zum Islamdiskurs einer europdaischen Wissenschafts- und Religionsgeschichte.
Wirzburg: Ergon 2015.

Turcanu, Florin: Mircea Eliade. Der Philosoph des Heiligen oder Im Gefdngnis der
Geschichte. Aus dem Franzosischen von Silke Lihrmann. Schnellroda: Editi-
on Antaios 2006.

Tynjanow, Juri: Der Tod des Wesir-Muchtar. Aus dem Russischen von Thomas
Reschke. Berlin (Ost): ex libris Volk und Welt 31986.

Udolph, Ludger: Stepan Petrovié Sevyrev 1820-1836. Ein Beitrag zur Entstehung
der Romantik in RufSland. Koln/Wien: Bohlau 1986.

Ugrinovi¢, D. M.: Vvedente v teoreticeskoe religiovedenie. Moskva: Mysl’ 1973.

Vacuro, V. E. (Hrsg.): A. S. Griboedov v vospominanijach sovremennikov. Moskva:
Chudozestvennaja literatura 1980.

Valeev, Ramil M.; Kulganek, Irina V.; Tulisow, Jerzy: ,Professor O.M.
Kowalewski — Mongolian studies scholar, traveller and enlightener: His bio-
graphical landmarks“. In: Acta Orientalia Vilnensia 10, Nr.1-2 (2009),
S.29-56.

Vatejsvili, Dzuanser Levanovi¢: Russkaja obstestvennaja mysl’ i pecat’ na Kavkaze
v pervoj treti XIX v. Moskva: Nauka 1973.

343

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vigasin, A. A.; Chochlov, A. N Sastitko, P. M. (Hrsg.): Istorija otelestvennogo
vostokovedenija s serediny XIX veka do 1917 goda. Moskva: Izdatel’skaja firma
»Vostocnaja literatura® RAN 1997.

Voroncova, E. V.: ,Religiovedceskie izdanija v Rossii (2000-2013)%. In: Vestnik
PSTGU (I: Bogoslovie, Filosofija) 48 (2013), S. 101-119.

Wageman, Patty; Kouteinikova, Inessa (Hrsg.): Russia’s Unknown Orient: Orien-
talist Painting 1850 - 1920. Groningen: Groninger Museum 2010.

Walravens, Hartmut (Hrsg.): Iakinf Bicurin. Russischer Monch und Sinologe. Eine
Biobibliographie. 1988 (ohne Verlagsangabe).

Walravens, Hartmut: Isaak Jacob Schmidt (1779-1847). Leben und Werk des Pio-
niers der mongolischen und tibetischen Studien. Eine Dokumentation. Wies-
baden: Harrassowitz 2005.

Werth, Paul W.: ,Lived Orthodoxy and Confessional Diversity: The Last
Decade on Religion in Modern Russia“. In: Kritzka 12, Nr.4 (2011),
S. 849-865.

Werth, Paul: The Tsar’s Foreign Faiths. Toleration and the Fate of Religious Freedom
in Imperial Russia. Oxford: University Press 2014.

Yelle, Robert A.: Semiotics of Religion. Signs of the Sacred in History. London:
Bloomsbury 2013.

Znamenski, Andrei A.: The Beauty of the Primitive. Shamanism and the Western
Imagination. New York: Oxford University Press 2007.

Zotz, Volker: Auf den gliickseligen Inseln. Buddhismus in der deutschen Kultur. Ber-
lin: Theseus 2000.

344

- am 23.01.2026, 07132 Vde/ - [ E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Teil I
	1. Einleitung
	2. Die Ordnung der Semiosphäre: Theoretische Perspektiven zwischen Kultursemiotik und Diskursanalyse
	2.1 Die Medialität des Orients dies- und jenseits des Postkolonialismus
	2.2 Foucault und Lotman: Brüder im Geiste?


	Teil II
	3. Orientierung im Orientdiskurs: Enzyklopädie als Narrativ
	3.1 Kontext und Programmatik des Ėnciklopedičeskij leksikon (1835-1841)
	3.1.1 Enzyklopädien in Russland
	3.1.2 Fulminanz und Scheitern des Ėnciklopedičeskij leksikon
	3.1.3 Enzyklopädie – ein „nationales Literaturprojekt“ zwischen Europa und Asien
	3.1.4 Das Ėnciklopedičeskij leksikon im sozio-publizistischen Umfeld
	3.1.5 Enzyklopädie und Biografie

	3.2 Enzyklopädie als Regulativ
	3.2.1 Enzyklopädie in Fragmenten
	3.2.2 Der entgrenzte Orient
	3.2.3 Orient als Rhizom?
	3.2.4 Enzyklopädie als Rhizom

	3.3 Asien, Orient und Religionsdiskurs im Ėnciklopedičeskij leksikon
	3.3.1 Asien- und Orientbegriff im Editorial des Ėnciklopedičeskij leksikon
	3.3.2 Religionsdiskurs als interrelationales Begriffsfeld



	Teil III
	4. Senkovskij, Islam und Religionsvergleich
	4.1 Senkovskijs (un-)islamischer Orient
	4.2 Homer der Beduine
	4.3 Klima, Sprache, Grundidee: Senkovskijs Religionstypologie Asiens
	4.4 Postskriptum zum Islambegriff

	5. Orient und Theater
	5.1 Schiitisches Passionsspiel als Theater
	5.2 Von der Sektologie zur Performanz: Die Schia im Ėnciklopedičeskij leksikon
	5.3 Savel’evs intertextuelle ʿĀšūrāʾ
	5.4 Bestužev-Marlinskij als literarischer Ethnograf der Muḥarram-Feier
	5.5 Berezins Reise durch den Orient: Binarität statt Ambivalenz
	5.6 Schluss
	5.7 Zugabe: Griboedov setzt (sich) auf das falsche Pferd

	6. Also kam Zarathustra nach Russland
	6.1 Prolog
	6.2 Von Anquetil-Duperron zu Hegel – vom „Gesetzgeber“ zur „Religion“
	6.3 West-östliche Anfänge des russischen Zoroastrismusdiskurses
	6.4 Poesie und die (Un-)Logik der antiken Religionsgeschichte: eine Polemik zwischen Nadeždin und Ševyrev
	6.5 Nadeždin und das Aufscheinen der russischen Religionskomparatistik
	6.6 Epilog, oder: Die Vergangenheit ist die Gegenwart

	7. Buddhologische Streifzüge zwischen Baikal und Newa
	7.1 Russland ,entdecktʻ den Buddhismus
	7.2 Schmidts Petersburger „Buddhaismus“ und die Gottesfrage
	7.3 Gnosis und Naturansicht: Schmidt als vergleichender Religionsforscher
	7.4 Kovalevskijs Kazaner Karriere
	7.5 Buddhismusbegriff im Sprachlabor
	7.6 Buddhismus im Dienst der Metafiktionalität: frühe Literarisierungen bei Senkovskij und Sokolovskij

	8. Schamanismus und die Faszination des Rituals
	8.1 Schamanismus zwischen lokaler Herkunft und Universalisierung
	8.2 „Die Burjaten küssen nicht!“ – Džulijanis unzeitgemäße Ethnografie Sibiriens
	8.3 Umdeutung im Zeichen der Mythologie: Banzarovs Philologisierung des Schamanismus


	Teil IV
	9. Schlussbetrachtung
	9.1 Zusammenfassung einiger Analyseschritte und Resultate (Kapitel 3-8)
	9.2 Diskurs und Einheit
	9.3 Von religio zu religija
	9.4 Genealogie
	9.5 Coda: Orientalismus und Anamnesis interkultureller Dialogizität

	Bibliografie
	Vor 1917
	Nach 1917



