
 

   

 

225 

Anmerkungen 
 
 
 
 
 
 

 
1 Unschwer werden alle Beteiligten unsere gemeinsamen Diskussionen und 

Themen wiederfinden. Außer in den von Erika Fischer-Lichte herausgege-
benen Sammelbänden der Theatralitätsreihe sind diese vor allem dokumentiert 
in: Gabriele BRANDSTETTER, Sibylle PETERS (Hg.), de figura. Rhetorik — 
Bewegung — Gestalt, München 2002; Dieter MERSCH, Ereignis und Aura. 
Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen, Frankfurt a.M. 2002; 
Dieter MERSCH, Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis, München 
2002; Dieter MERSCH (Hg.), Die Medien der Künste, in Veröffentlichung 
begriffen; Gerhard NEUMANN, Caroline PROSS, Gerald WILDGRUBER 
(Hg.), Szenographien. Theatralität als Kategorie der Literaturwissenschaft, 
Freiburg i.Br. 2000. 

2 Der Titel nimmt mit umgekehrten Vorzeichen eine Frage auf aus Sibylle 
PETERS, “Performative Writing 1800/2000? Evidenz und Performanz in der 
medialen Refiguration des Wissens”, in: Erika FISCHER-LICHTE u.a. (Hg.), 
Performativität und Ereignis, Theatralität 4, in Veröffentlichung begriffen. 

3 Dwight CONQUERGOOD, “Rethinking Ethnography: Towards a Critical Cu-
ltural Politics”, in: Communication Monographs, Band 58.2, 1991, 179-194, 
190. 

4 Vgl. Erika FISCHER-LICHTE, “Auf dem Weg zu einer performativen Kultur”, 
in: Erika Fischer-Lichte, Doris Kolesch (Hg.), Kulturen des Performativen. 
Paragrana, Internationale Zeitschrift für historische Anthropologie, Band 7, 
1998, 13-29, 22-25. Der Begriff “Performance” schafft in den 90er Jahren des 
20. Jahrhunderts sogar die Aufnahme unter die literaturwissenschaftlichen 
Grundbegriffe. Vgl. Henry SAYRE, “Perfomance”, in: Frank LENTRICCHIA, 
Thomas MCLAUGHLIN (Hg.), Critical Terms for Literary Study, Chicago 
1995, 91-104. 

5 J.L. AUSTIN, How to Do Things with Words, The William James Lectures 
delivered at Harvard University in 1955, Oxford 1975, 164. 

6 Ebenda, 164. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

226 

 
7 Vgl. Shoshana FELMAN, Le scandale du corps parlant. Don Juan avec Austin, 

ou, La séduction en deux langues, Paris 1980, 160-186. Vgl. Sibylle KRÄMER, 
Marco STAHLHUT, “Das Performative als Thema der Spach- und Kultur-
philosophie”, in: Erika FISCHER-LICHTE, Christoph WULF (Hg.), Theorien 
des Performativen, Paragrana, Internationale Zeitschrift für historische An-
thropologie, Band 10, 2001, 35-64, 41-45. 

8  AUSTIN, How to Do Things with Words, 94. 

9 Vgl. Ulrike BOHLE, Ekkehard KÖNIG,“Zum Begriff des Performativen in der 
Sprachwissenschaft”, in: FISCHER-LICHTE, WULF (Hg.), Theorien des Per-
formativen, 13-34. 

10 Vgl. KRÄMER, STAHLHUT, “Das Performative als Thema der Sprach- und 
Kulturphilosophie”, 45-55. 

11 Vgl. ebenda, 58. 

12 Diese Debatte findet sich zusammengefaßt in Jacques DERRIDA, Limited Inc, 
Wien 2001. 

13 Vgl. Jean-Francois LYOTARD, Das postmoderne Wissen, Wien 1993. 

14 Vgl. Slavoj ZIZEK, The Ticklish Subject. The Absent Centre of Political Onto-
logy, London—New York 1999, 70-119. Vgl. Judith BUTLER, Gender Trouble. 
Feminism and the Subversion of Identity, London—New York 1990, 128-149. 
Vgl. Michel DE CERTEAU, Kunst des Handelns, Berlin 1988, 77-97. 

15 Dies betont auch Sibylle Krämer in ihren sieben Thesen zur Performativität. 
Vgl. Sibylle KRÄMER, “Sprache — Stimme — Schrift: Sieben Thesen über Per-
formativität als Medialität”, in: Fischer-Lichte, Kolesch (Hg.), Kulturen des Per-
formativen, 33-57. 

16 Jacques DERRIDA, “Typewriter Ribbon: Limited Ink (2) (‘within such limits’)”, 
in: Tom COHEN u.a. (Hg.), Material Events. Paul de Man and the Afterlife of 
Theory, Minneapolis—London 2001, 277-360, 350. 

17 Vgl. Della POLLOCK, “Performing Writing”, in: Peggy PHELAN, Jill LANE 
(Hg.), The Ends Of Performance, New York, London 1998, 73-103. 

18 Vgl. PETERS, “Performative Writing 1800/2000?”. 

19 Vgl. KRÄMER, “Sprache — Stimme — Schrift: Sieben Thesen über Perfor-
mativität als Medialität”, 48. Vgl. Erika FISCHER-LICHTE u.a. (Hg.), Wahr-
nehmung und Medialität, Theatralität 3, Tübingen—Würzburg 2000. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

227 

 
20 Vgl. Friedrich KITTLER, “Buch und Perspektive”, in: Joachim KNAPE, Her-

mann-Arndt RIETHMÜLLER (Hg.), Perspektiven der Buch- und Kommuni-
kationskultur, Tübingen 2000, 19-31. 

21 Die Untersuchung dieses medialen Umbruchs ist von Friedrich Kittler begon-
nen und materialreich sowie unter Erweiterung um die semiotischen Prozesse 
von Albrecht Koschorke fortgeführt worden. Vgl. Friedrich KITTLER, Auf-
schreibesysteme 1800/1900, München 1985. Vgl. Albrecht KOSCHORKE, 
Körperströme und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts, München 
1999. 

22 Vgl. Martin SEEL, “Medien der Realität und Realität der Medien”, in: Sibylle 
KRÄMER (Hg.), Medien. Computer. Realität, Frankfurt a.M. 1998. Vgl. Georg 
Christoph THOLEN, “Metaphorologie der Medien”, in: Zäsuren — Césures — 
Incisions 1, 2000. 

23 Vgl. KRÄMER, STAHLHUT, “Das Performative als Thema der Sprach- und 
Kulturphilosophie”, 56 f. 

24 Hölderlin und Hegel stehen damit einer Tradition im deutschsprachigen 
Raum voran, die sich mit Bachofen, Rhode und natürlich Nietzsche fortsetzt. 
Philippe Lacoue-Labarthe und Jean-Luc Nancy vermuten eine Ursache im 
deutschen Diskurs um die europäischen Nationenbildungen: Der erfolgreiche 
Rückgriff auf die klassische Antike durch vor allem Frankreich macht die Er-
findung eines anderen, wilden Griechenlands nötig. Vgl. Philippe LACOUE-
LABARTHE, Jean-Luc NANCY, “Der Nazi-Mythos”, in: Georg-Christoph 
THOLEN, Elisabeth WEBER (Hg.), Das Vergessen(e). Anamnesen des Undar-
stellbaren, Wien 1997, 158-190. 

25 Vgl. Jacques DERRIDA, Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1976, 9-
52. Vgl. Paul RICŒUR, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt 
a.M. 1974, 79 ff. 

26 Vgl. PETERS, “Performative Writing 1800/200?”. 

27 DERRIDA, Die Schrift und die Differenz, 380. 

28 Weitgehend verzichtet ist daher im folgenden auf die Auseinandersetzung mit 
weiten Teilen der Hegel-Forschung und jenen verdienstreichen Detailunter-
suchungen, welche sich der Phänomenologie des Geistes widmen. Vgl. zum 
Beispiel Claus Artur SCHEIER, Analytischer Kommentar zu Hegels Phäno-
menologie des Geistes: die Architektonik des erscheinenden Wissens, Freiburg 
i.Br. 1980; vgl. Gustav-Hans H. FALKE, Begriffne Geschichte: das historische 
Substrat und die systematische Anordnung der Bewußtseinsgestalten in Hegels 
“Phänomenologie des Geistes”; Interpretation und Kommentar, Berlin 1996.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

228 

 
29 Vgl. Christoph JAMME, “Ein ungelehrtes Buch”. Die philosophische Gemein-

schaft zwischen Hölderlin und Hegel in Frankfurt 1797-1800, Bonn 1983. 

30 “Since I was a materialist and hence believed that the mind is in the brain, it 
seemed obvious that a wider understanding of neuroscience could not fail to be 
useful if I wanted to know how we see, how we think and reason and decide.” 
(Patricia SMITH CHURCHLAND, Neurophilosophy. Toward a Unified 
Science of the Mind-Brain, Cambridge—London 1986, ix) 

31 Bernard J. BAARS, Das Schauspiel des Denkens. Neurowissenschaftliche Er-
kundungen, Stuttgart 1998, 11. 

32 Ebenda, 12. 

33 Vgl. ebenda, 70-108. 

34 Ebenda, Das Schauspiel des Denkens,, 233. In diesem Sinne begegnet Baars 
auch dem Einwand Dennetts gegen die materalistische Verwendung der The-
atermetapher: Dennett erhebt Einspruch gegen einen “Cartesian Materialism” 
(Daniel C. DENNETT, Consciousness Explained, London 1993, 107) der Hirn-
forschung, eben weil die Gehirntätigkeit sich als die Vielfältigkeit der Infor-
mationsverarbeitung, jedoch nicht als eine Beobachtung dieser Vorgänge 
bestimmen lasse: “[N]oone is looking” (ebenda, 127). Sein Gegenmodell geht 
jedoch von der “activity of a virtual machine in the brain” (ebenda, 254) aus 
und bestimmt gleichzeitig diese Maschinerie als “observer” (ebenda, 137) ihrer 
eigenen Produktionen. Das Theatermodell bleibt also auch bei Verabschiedung 
seiner Metaphorik intakt. 

35 BAARS, Das Schauspiel des Denkens, 94. 

36 Vgl. Ervin GOFFMAN, Rahmen-Analyse: ein Versuch über die Organisation 
von Alltagserfahrungen, Frankfurt a.M. 1977, S.143-175. 

37 Erika FISCHER-LICHTE, Semiotik des Theaters. Eine Einführung, Band 1: 
Das System der theatralischen Zeichen, Tübingen 1983, 181. 

38 Vgl. ebenda, 180-197. 

39 Immanuel KANT, Kritik der Urteilskraft, Werkausgabe Band 10, Frankfurt 
a.M. 1974, 155. 

40 Theodor W. ADORNO, Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970, 336 f. 

41 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Vorlesungen über die Ästhetik 3, 
Werke 15, Frankfurt a.M. 1986, 504-519. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

229 

 
42 Marco BASCHERA, Das dramatische Denken: Studien zur Beziehung von The-

orie und Theater anhand von Kants “Kritik der reinen Vernunft” und Diderots 
“Paradoxe sur le comédien”, Heidelberg 1989, 9. 

43 Vgl. Judith BUTLER, Haß spricht: zur Politik des Performativen, Berlin 1998. 

44 Vgl. George LAKOFF, Marc JOHNSON, Metaphors We Live by, Chicago 
1990. 

45 Vgl. LYOTARD, Das postmoderne Wissen, 123-156. 

46 Die an Austin, aber auch an Derrida und Lacan anschließende Debatte um Per-
formativität, Performanz und Performance verbleibt meist in den aus einem 
Zusammenbruch der Bühne des Wissens hervorgehenden energetischen Denk-
modellen. Die Repräsentationen auf der Bühne des Wissens werden nicht 
durch andere Repräsentationen kritisiert, sondern auf ihre performative Her-
stellung rückverwiesen, in welcher sich eine Kontingenz der Repräsentation 
ausstellt. Jede Repräsentation hätte sich somit entweder schon ironisch verab-
gründet oder der Zynismus ihrer Setzung wäre zumindest immer mit einer sie 
entsetzenden Ironie aushebelbar. Solch Korrektur der Repräsentation durch 
den Verweis auf ihre prozessuale Herstellung setzt die Produktivität dieser 
Herstellung allerdings voraus: Auch wo Diskurse der Performativität Macht-
kritik leisten wollen, richtet sich ihre Kritik immer an ein sich letztlich an 
Nietzsches Willen zur Macht orientierendem Modell aus. Eine performative 
Herstellung von Wissen bleibt eine Leistung von Energie: Wie durch die ganze 
abendländische Tradition hindurch verbindet sich die theatrale Metaphorik 
mit einer weiteren großen Metapher, der der Kraft. Das Licht, durch welches 
die platonische Ideensonne Einsicht in die Verfaßtheit der Dinge gewährt, und 
das Feuer, das als sein schwaches Duplikat in der platonischen Höhle den 
weltlichen Gang der Dinge als bloße Theater- oder auch Kinovorführung ent-
hüllt, erleuchten das Wissen nicht bloß dank ihrer Helligkeit, sondern durch-
dringen es auch dank ihrer Energie. Eine explizite Auseinandersetzung mit 
den Diskursen der Performativität, insbesondere wohl mit den Ausführungen 
Judith Butlers und Slavoj Zizeks, müßte sich an dieser Metapher und ihrer 
Kulmination nicht bloß im Diskurs Nietzsches, sondern auch im Schreiben 
Nietzsches abarbeiten — vielleicht paradigmatisch dem der Genealogie der Moral, 
die nicht bloß die Erziehung der Menschen durch gewalttätige Formung 
beschreiben, sondern solch Formung auch selbst vollziehen will. Dies soll im 
folgenden zumindest indirekt geschehen, vor allem parallel zur Lektüre der 
Phänomenologie des Geistes. 

47 Um der Schärfe der Pointe willen sei hier die Hegel-Auslegung Kojèves über-
nommen. Vgl. Alexandre KOJÈVE, Hegel. Eine Vergegenwärtigung seines 
Denkens. Kommentar zur Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M. 1975, 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

230 

 
87. Vgl. Gary SHAPIRO, “Notes on the Animal Kingdom of the Spirit”, in: Jon 
STEWART (Hg.), The Phenomenology of Spirit Reader, Critical and Inter-
pretive Essays, New York 1998, 225-239, 232-239. Vgl. Gillian ROSE, Hegel: 
Contra Sociology, London 1995, 176-181. 

48 HEGEL, Vorlesungen über die Ästhetik 3, 527. 

49 Ebenda, 528. 

50 Die Charakterisierung des “geistigen Tierreichs” als schlechter Komödie von 
Rose sei hier übernommen: “This is the spiritual animal kingdom: it is comic, not 
in the sense of frank jovality or careless gaiety and self-mockery, but in the 
sense of bitter and repugnant intrigue by individuals who deceive others by 
seeming to share their interests and whose real interest is without substance. 
These modern comic characters are unmasked by others and not by their own 
self-dissolving inwardness of humor.” (Gillian ROSE, Mourning Becomes the 
Law. Philosophy and Representation, Cambridge 1997, 73) 

51 Zur Situierung des Hegelschen Projekts in der Spannung zwischen revolutio-
närer Anarchie der bürgerlichen Freiheit auf der einen und feudaler Restau-
ration auf der anderen Seite vgl. Joachim RITTER, Hegel und die französische 
Revolution, Frankfurt a.M. 1972. 

52 In diesem Prozeß wird auch der theatralische Abgrund der Komödie in ihrer 
angeblich ursprünglichen, der griechischen Form erinnert, ausgehalten, durch-
schritten und überwunden werden. Vgl. Werner HAMACHER, “(The End of 
Art with the Mask)”, in: Stuart BARNETT (Hg.), Hegel after Derrida, London 
1998, 105-130. Hamacher findet auch in Hegels Definition der gelungenen 
Komödie einen umerklichen Riß in der erfolgreichen Geschichte des Wissens. 
Die Wichtigkeit der Komödie für Hegels Projekt insgesamt hat als erstes 
Jacques Derrida angedeutet, indem er den Durchgang des absoluten Wissens 
durch die Komödie ans Ende seiner eigenen Auseinandersetzung mit Hegel in 
der linken Spalte von Glas stellt und so in die rechte, der Literatur Genets ge-
widmete Spalte überleitet. Vgl. Jacques DERRIDA, Glas, Paris 1974, 291 (alle 
Verweise auf Glas beziehen sich auf die linke Spalte.). Unter dieser Perspektive 
wären diejenigen Ansätze gegenzulesen die ausgehend von Hegels Theorie der 
Tragödie oder Kommödie intersubjektive Strukturen (in Anschluß an 
Habermas bzw. Luhmann) zu überdenken suchen, sich dabei gleichzeitig aber 
meist von Hegels Projekt insgesamt abwenden. Vgl. Christoph MENKE, Tragö-
die im Sittlichen. Gerechtigkeit und Freiheit nach Hegel, Frankfurt a.M. 1996. 
Vgl. Gerhard GAMM, “Komödie oder Tragödie. Die Aporien der Moderne im 
Lichte Hegels und Nietzsches”, in: Lettre International, Heft 27, April 1994, 
67-71. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

231 

 
53 Theodor W. ADORNO, Drei Studien zu Hegel, Frankfurt a.M. 1974, 13. 

54 Immanuel KANT, Kritik der reinen Vernunft, Werkausgabe Band 3 & 4, 
Frankfurt a.M. 1974, 51. 

55 BASCHERA, Das dramatische Denken, 29. 

56 Kant selbst verweist auf repraesentatio als den ursprünglichen lateinischen 
Begriff, den Vorstellung nunmehr ersetzen soll. Vgl. KANT, Kritik der reinen 
Vernunft, 326. 

57 Vgl. BASCHERA, Das dramatische Denken, 31: “Zu Kants Zeiten darf . . . eine 
große semantische Vielfalt . . . angenommen werden, welche sich vom räum-
lichen Vorstellen über das Nennen des Namens einem anderen gegenüber, das 
Darstellen durch Bild, Schrift et cetera, das Schauspielen und Maskentragen bis 
hin zum Denken und Anschauen erstreckt.” 

58 So lautet zumindest die Kritik Heideggers am Subjektbegriff der von ihm so 
genannten metaphysischen Tradition (Vgl. Martin HEIDEGGER, Kant und 
das Problem der Metaphysik, Frankfurt a.M. 1951, S.198-239), die in Foucaults 
Analyse des romantischen Paradigmas einer Selbstherstellung des Subjekts aus 
unhintergehbaren Grund (Vgl. Michel FOUCAULT, Die Ordnung der Dinge. 
Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974) wieder-
aufgenommen wird. Dieser Verwendung des Worts Vorstellung ist allerdings die 
semantische Analyse Bascheras entgegenzuhalten, welche in die Statik der Vor-
Stellung durch den beständigen Verweis auf ein vor ihr Liegendes ein nicht 
beherrschbares dynamisches Moment einbringt. (Vgl. BASCHERA, Das 
dramatische Denken, 27-32). Solch Exzedierung wird sich allerdings auch in 
der hegelschen Exzedierung der Rede von der Vorstellung wiederfinden. 

59 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, 71-73, 78-80. 

60 Ebenda, 70. 

61 Ebenda, 188. 

62 Ebenda, 338. 

63 Ebenda, 563. 

64 Ebenda, 66. 

65 Ebenda, 98. 

66 Ebenda, 88. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

232 

 
67 Ebenda, 87. 

68 Ebenda, 69. 

69 Ebenda, 88. 

70 Solch versteckter, aber umso radikalerer Materialimus Kants findet sich, wie 
Werner Hamacher pointiert, erstmals durch Walter Benjamins Kantrezeption 
ausgearbeitet in den Blick genommen. Vgl. Werner HAMACHER, “Intensive 
Sprachen”, in: Christiaan L. HART NIBBRIG (Hg.), Übersetzen: Walter Benja-
min, Frankfurt a.M. 2001, 174-235, 191-226. 

71 Friedrich NIETZSCHE, Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen 
Sinne, in: Kritische Studienausgabe, Band 1, München—Berlin—New York 1988, 
873-890, 879. 

72 Ebenda, 876. 

73 Ebenda, 886. 

74 Ebenda, 879. 

75 Ebenda, 890. 

76 Martin HEIDEGGER, Hegels “Phänomenologie des Geistes”, Gesamtausgabe, 
Band 32, Frankfurt a.M. 1980, 183. 

77 ADORNO, Drei Studien zu Hegel, 66. 

78 Jacques DERRIDA, Die Stimme und das Phänomen. Ein Essay über das Pro-
blem des Zeichens in der Philosophie Husserls, Frankfurt a.M. 1979, 162 f. 

79 Friedrich HÖLDERLIN, Hyperion 1, Frankfurter Hölderlin-Ausgabe, Band 
10, Frankfurt a.M. 1982, 120, V. 120-130. 

80 Ebenda, 120, V. 131-146. 

81 In einem ähnlichen Sinne ergänzt Derrida Freuds Rede von den zu über-
windenden Widerständen des Analysanden gegen die Psychoanalyse, welche 
sämtliche auf einen hinter ihnen liegenden Sinn reduziert werden können, um 
die Rede von einem seinerseits nicht analysierbaren Widerstand, der sich der 
Psychoanalyse ebenso verweigert wie sie sich aus ihm auch speist. Vgl. Jacques 
DERRIDA, Vergessen wir nicht — die Psychoanalyse!, Frankfurt a.M. 1998, 
141, 152-154. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

233 

 
82 Friedrich HÖLDERLIN, Elegien und Epigramme, Frankfurter Hölderlin-Aus-

gabe, Band 6, Frankfurt a.M. 1976, 244, V. 131 f. Vgl. Reiner NÄGELE, Text, 
Geschichte und Subjektivität in Hölderlins Dichtung: “unessbarer Schrift 
gleich”, Stuttgart 1985, 110-120. 

83 Friedrich HÖLDERLIN, Entwürfe zur Poetik, Frankfurter Hölderlin-Ausgabe, 
Band 14, Frankfurt a.M. 1979, 177, Z. 310. 

84 Vgl. Jochen HÖRISCH, Brot und Wein: die Poesie des Abendmahls, Frankfurt 
a.M. 1992, 57-70, 187-206. 

85 HÖLDERLIN, Elegien und Epigramme, 245, Z. 155 f. 

86 Jacques DERRIDA, Randgänge der Philosophie, Wien 1988, 39. 

87 Ebenda, 29. 

88 Vgl. ebenda, 33-48. 

89 Jacques DERRIDA, Die Postkarte. Von Sokrates bis an Freud und jenseits, 2. 
Lieferung, Berlin 1987, 96. 

90 Jacques DERRIDA, “Sending: on Representation”, in: Gayle L. ORMISTON, 
Alan D. SCHRIFT (Hg.), Transforming the Hermeneutic Context. From 
Nietzsche to Nancy, Albany 1990, 107-138, 137.  

91 Giorgio AGAMBEN, “Pardes — Die Schrift der Potenz”, in: Michael WETZEL, 
Jean-Michel RABATÉ (Hg.), Ethik der Gabe. Denken nach Jacques Derrida, 
Berlin 1993, 3-17, 16. 

92 Vielleicht handelt es sich hier aber auch bloß um eine andere Weise des Philo-
logischen. Schließlich ist Dionysos ja der Gott der Maske. So nimmt zum Bei-
spiel Hölderlin das nietzschesche Paar Dionysos — Apollo vorweg, benennt das 
Dionysische aber mit dem Namen Apollos. Vorweggenommen ist damit viel-
leicht die gesamte Problematik der Unterscheidung, mit der in Nietzsches 
Geburt der Tragödie der eine Gott immer wieder die Maske des anderen an-
nimmt. Vgl. Philippe LACOUE-LABARTHE, “Der Umweg”, in: Werner HA-
MACHER (Hg.), Nietzsche aus Frankreich, Frankfurt a.M. 1986, 75-128. 

93 Für Nietzsches Verhältnis zum Dionysos-Motiv vgl. Elisabeth ANGENVOORT, 
Das dionysische Ja: Nietzsche und das Problem des schöpferischen Leidens. 
Egelsbach u.a. 1995. 

94 HÖLDERLIN, Entwürfe zur Poetik, 369, Z. 7. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

234 

 
95 KANT, Kritik der reinen Vernunft, 93. 

96 Ebenda, 95. 

97 HÖLDERLIN, Entwürfe zur Poetik, 370, Z. 21. 

98 In diesem Sinne läßt sich zum Beispiel das Konzept der intellektuellen Ans-
chauung im Hyperion-Roman in der Beschreibung des Naturschönen auf-
finden. Vgl. Xavier TILLIETTE, “Hölderlin und die intellektuelle Anschau-
ung”, in: Annemarie GETHMANN-SIEFERT (Hg.), Philosophie und Poesie: 
Otto Pöggeler zum 60. Geburtstag, Band 1, Stuttgart 1988, 215-234, 224-227. 

99 Hegel hat die Übersetzung und damit wohl auch die Anmerkungen offen-
sichtlich rezipiert, anscheinend aber abgelehnt. Die Antigone-Auslegung der 
Phänomenologie zitiert zwar die Hölderlin-Version; Hegels Interpretation läuft 
ihr aber zuwider. Vgl. PhG 348.  

100 Vgl. Ulrich GAIER, Hölderlin. Eine Einführung, Tübingen—Basel 1993, 292-
294, 318-320. 

101 Vgl. Jürgen LINK, Elementare Literatur und generative Diskursanalyse, Mün-
chen 1983, 106. Vgl. Jürgen LINK, Hölderlin — Rousseau: inventive Rückkehr, 
Opladen 1999, 192-222. 

102 Jacques Lacan hat die von Freud beschriebene Übertragungssituation als eine 
metaphorische Operation gekennzeichnet. Die psychoanalytische Behandlung 
kann problematische Bindungen zwar zunächst von ihren ursprünglichen 
Objekten abwenden, die Figur des Analytikers wird für die Bindungen aber 
nun zur neuen Projektionsfläche. Diese Übertragungsbeziehung gilt es im 
weiteren Verlauf der Behandlung aufzulösen. Im Verhältnis zwischen Empe-
dokles und dem Volk von Aggrigent zeigt sich eine Metaebene der gleichen 
Struktur: Die Übertragung der intellektuellen Anschauung auf Empedokles ver-
hindert eben die Freiheit der intellektuellen Anschauung. In diesem Sinne kann 
erst die Auflösung der Metapher wirklich die intellektuelle Anschauung metapho-
risieren. Die Auflösung der Übertragungsbeziehung fällt für Hölderlin mit der 
Übertragung zusammen. Vgl. Jacques LACAN, “Das Drängen des Buchstaben 
im Unbewußten oder die Vernunft seit Freud”, in: Schriften 2, Weinheim—
Berlin 1975, 15-55. Vgl. Sigmund FREUD, Zur Dynamik der Übertragung, in: 
Gesammelte Werke 8, Frankfurt a.M. 1999, 363-374.  

103 HÖLDERLIN, Entwürfe zur Poetik, 120, Z. 31-37. 

104 Hölderlins Andeutungen zur intellektuellen Anschauung in seinen theoretischen 
Ausführungen sind weder einheitlich noch eindeutig. Sie laufen jedoch alle-
samt auf eine Öffnung des Bewußtseins zu einem ihm Äußeren hinaus. So 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

235 

 
schreibt Dieter Henrich über die Identität des hölderlinschen Subjekts: 
“Diesem Ich wäre dann eine Einigkeit im Modus ihres Verlustes zuzumuten. 
Und seine Vollzugsweise könnte die intellectuale Anschauung sein.” (Dieter 
HENRICH, Der Grund im Bewußtsein. Untersuchungen zu Hölderlins 
Denken (1794-95), Stuttgart 1992, 544) Vgl. ebenda, 544-547. Vgl. Manfred 
FRANK, >Unendliche Annäherung<. Die Anfänge der philosophischen Früh-
romantik, Frankfurt a.M. 1997, 712-751.  

105 Vgl. Pierre BERTAUX, Hölderlin und die französische Revolution, Frankfurt 
a.M. 1969, 107-113. 

106 Die über viele Jahre anerkannte These, der Grund zum Empedokles sei einzig als 
Kritik an der gescheiterten Arbeit an den ersten beiden Entwürfen und somit 
als reine Neuorientierung für einen dritten Entwurf zu verstehen, wird von 
Theresia Birkenhauers Arbeit überzeugend widerlegt. Vgl. Theresia BIRKEN-
HAUER, Legende und Dichtung. Der Tod des Philosophen und Hölderlins 
Empedokles, Berlin 1996, 449-478. 

107 Vgl. Immanuel KANT, Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, 
Politik und Pädagogik, Werkausgabe Band 11 & 12, Frankfurt a.M. 1974, 95. 

108 Jacques DERRIDA, Falschgeld. Zeit geben I, München 1993, 217. 

109 In diesem Sinne wendet Judith Butler Derridas Pointe in Bodies That Matter. 
Aus der Künstlichkeit von Natur wird ihre Konstruktion im Diskurs. So sinn-
voll ein solches Vorgehen gegenüber hegemonialen Diskursen auch sein mag, 
so läuft es doch in Gefahr, seinerseits eine Macht der Konstruktion zu fetischi-
sieren und das Moment der Heterogenität des Unzugänglichen auszuschließen. 
Vgl. Judith BUTLER, Bodies that Matter. On the Discursive Limits of “Sex”, 
New York 1993, 1-23. 

110 Hölderlins Plan, eine theoretische Darstellung von solcher Vereinfachung der 
kantischen Kritik der Urteilskraft zu geben, ist wahrscheinlich nicht ausgeführt. 
Die Bändigung des Erhabenen der destruktiven Natur in die Wohlgestalt einer 
schönen Vorstellung bildet jedoch den herausragenden Zug seiner impliziten 
und expliziten Tragödientheorie sowohl für das Empedokles-Projekt als auch für 
die späteren Anmerkungen zu seinen Übersetzungen. Diese Zusammenführung 
von Erhabenem und Schönen läßt zumindest grobe Züge der geplanten, die 
kantische Unterscheidung vereinfachenden Ästhetik ahnen. Vgl. Friedrich 
HÖLDERLIN, Briefe, Sämtliche Werke, Band 6.1, Stuttgart 1954, 137. Zum 
Einfluß des Erhabenen bei Schiller auf Hölderlin vgl. Elena POLLEDRI, 
“... immer bestehet ein Maas”. Der Begriff des Maßes in Hölderlins Werk, 
Würzburg 2002, 192-238. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

236 

 
111 Immanuel KANT, Kritik der praktischen Vernunft. Grundlegung zur Meta-

physik der Sitten, Werkausgabe Band 7, Frankfurt a.M. 1974, 163.  

112 Vgl. Bernhard BÖSCHENSTEIN, “Frucht des Gewitters”. Hölderlins Dio-
nysos als Gott der Revolution, Frankfurt a.M. 1989. Vgl. Uwe BEYER, Christus 
und Dionysos. Ihre widerstreitende Bedeutung im Denken Hölderlins und 
Nietzsches, Münster 1992. Vgl. Maria BEHRE, “Des dunkeln Lichtes voll”: 
Hölderlins Mythoskonzept Dionysos, München 1987. Vgl. Gert HOFMANN, 
Dionysos Archemythos. Hölderlins transzendentale Poiesis, Tübingen—Basel 
1996. 

113 Diese Struktur des Tragischen bei Hölderlin stellt am deutlichsten Klaus Dü-
sing heraus. Vgl. Klaus DÜSING, “Die Theorie der Tragödie bei Hölderlin 
und Hegel”, in: Christoph JAMME, Otto PÖGGELER (Hg.), Jenseits des Idea-
lismus. Hölderlins letzte Homburger Jahre (1804-1806), Bonn 1988, 55-82, 58. 

114 HÖLDERLIN, Entwürfe zur Poetik, 383, Z. 10-14. 

115 Zu dieser spätestens seit Staiger in der Forschung bis zu ihrer Widerlegung 
durch Birkenhauer weitverbreiteten Hypothese neigen auch Sibylle Peters und 
ich in einem gemeinsamen Versuch zu Hölderlin und Hegel. Diese Tendenz 
sei hier zurückgenommen. Vgl. Sibylle PETERS, Martin Jörg SCHÄFER, 
“Selbstopfer und Repräsentation. Der Tod des Empedokles und Der Tod des 
Empedokles”, in: Jahrbuch der Hölderlingesellschaft 1995/96, Stuttgart 1998, 
282-307. 

116 Derrida hat eine solche Bewegung in seiner Frage nach der Herschaftlichkeit 
der Herrschaft, die immer auch die Frage nach der Vernünftigkeit der Ver-
nunft stellt, etwa anhand einer Lektüre von Freuds Jenseits des Lustprinzips 
hervorgehoben: Der Text, der das Prinzip der Herrschaft, ihre Herrschaft-
lichkeit, bestimmen will, kommt zu keinem Ende, muß immer wieder neu an-
setzen und in jedem Neuansatz die Herrschaft insgesamt verlieren. Vgl. 
DERRIDA, Die Postkarte, 115-128. 

117 Dies ist das Kehrmoment der différance von Herrschaft und Herrschafts-
losigkeit, welche auch nie zu Gunsten der letzteren ausschlagen kann: Das reine 
Chaos entspricht der reinen Ordnung, wie dies Derrida an Hegel zeigt und es 
die luhmannsche Theorie einer Ordnung der Systeme demonstriert. Vgl. DER-
RIDA, Glas, 265-272. Vgl. Niklas LUHMANN, Soziale Systeme. Grundriß 
einer allgemeinen Theorie, Frankfurt a.M. 1987, 30-91, 148-190. 

118 Sieglinde Grimm verweist auf Hölderlins Nähe auch zu Herders Sprach-
theorie, die mit neoplatonischem Einschlag Sprache als Reflex auf sinnliche 
Erfahrung beschreibt. Vgl. Sieglinde GRIMM, “Vollendung im Wechsel”. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

237 

 
Hölderlins ‘Verfahrensweise des poetischen Geistes’ als poetologische Antwort 
auf Fichtes Subjektphilosophie, Tübingen—Basel 1997, 343.  

119 Diese Unentscheidbarkeit entspricht der Problematik des freudschen Diskurses 
über das Unbewußte: Genau wie Freuds Ausführungen sich als eine Konstruk-
tion des Unbewußten lesen lassen, weisen sie doch auch immer wieder 
Bruchstellen auf, an welchen das Bewußte sich nicht als Durchdringung des 
Unbewußten, sondern vielmehr als Bewußtheit von der Unbewußtheit des Un-
bewußten versteht und sein Sprechen daher nicht aus einer eigenen Selbstge-
nügsamkeit, sondern aus der Beziehung zu einem ihm Heterogenen zieht. 
Durch nichts jedoch kann sich diese Suche der Analyse nach ihrer eigenen in-
trinsischen Grenze, welche das Bewußtsein sowohl bedingt als auch verun-
möglicht, von einer Konstruktion des Unbewußten durch das Bewußtsein un-
terscheiden. Erst in dieser völligen Legitimationslosigkeit ist sie legitimiert. 
Vgl. Sigmund FREUD, Das Unbewußte, in: Gesammelte Werke 10, Frankfurt 
a.M. 1999, 263-303, 264-275. Vgl. Sigmund FREUD, Das Ich und das Es, in: 
Gesammelte Werke 13, Frankfurt a.M. 1999, 235-289, 239-255.  

120 Theresia Birkenhauer ist die Herausarbeitung der dramatischen Struktur und 
damit auch Abgeschlossenheit des ersten Entwurfs ebenso zu verdanken wie 
der Hinweis auf die Verkomplizierung der Problematik in Hölderlins weiterer 
Arbeit am Empedokles-Projekt. Vgl. BIRKENHAUER, Legende und Dichtung, 
252-407, 491-582. 

121 Nach dem Trinken aus einer Quelle soll Empedokles plötzlich “ganz in seiner 
alten Macht erscheinen” (E 734). 

122 Zu einer ähnlichen Struktur stößt Freud in seiner Schrift Hemmung, Symptom 
und Angst vor: Er bestimmt die Energien des Unbewußten als ungebundene 
(also aorgische), die des Bewußten als gebundene (also organische) und sucht mit 
dieser Prämisse normale Hemmungen und krankhafte Symptombildungen zu 
unterscheiden. Die Energiebindungen des Bewußtseins werden dabei aber 
selbst durch eine Hemmung des Ungebundenen hervorgerufen, das Bewußt-
sein droht, sich zu einem bloßen Symptom des Unbewußten zu reduzieren, 
eine klare Unterscheidung zwischen Hemmung und Symptom wird zumindest 
problematisch. Vgl. Sigmund FREUD, Hemmung, Symptom und Angst, in: 
Gesammelte Werke 14, Frankfurt a.M. 1999, 111-205, 124-161. 

123 In diesem Sinne gibt sich auch Heideggers scheinbar rätselhafte Bemerkung 
zu lesen, in Hölderlins Vergleich von Worten mit Blumen in “Nun, nun 
müssen dafür Worte, wie Blumen, entstehen” aus Brod und Wein handle es sich 
um keine Metaphorisierung von Worten durch Blumen. Indem Heidegger die 
metaphorische Beziehung als eine der Ersetzung faßt, welche sich über das 
zugrundeliegende Ersetzte organisiert, liefe ein solches Verständnis auf eine 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

238 

 
kausale Abhängigkeitsbeziehung zwischen Blumen und Worten hinaus. Heideg-
gers eigene Auslegung von Hölderlins Hymnen orientiert sich hingegen an der 
auch in Empedokles’ Bergpredigt aufgestellten Vorgabe Hölderlins, nach 
welcher téchne als eine Selbsteröffnung der physis, Kunst als die unheimliche 
Eröffnung der unhintergehbaren Natur zu verstehen ist. Nach diesem Ver-
ständnis sind Worte Blumen und Blumen Worte: als uneinholbare différance der 
physis von sich, die das Wort nie ganz Wort und die Blume nie ganz Blume sein 
läßt. Bei aller Problematik von Heideggers Herangehensweise an Hölderlin 
bleibt seine Abwehr eines (wenn auch stark verkürzten) Metaphernbegriffs ein 
nicht zu unterschätzendes Verdienst, indem Heidegger nämlich diese mit einer 
Abwehr von Theorien der Figuration und Konstruktion insgesamt verknüpft. 
Dabei stößt Heidegger in kein Jenseits der Figuration oder Konstruktion vor, 
sondern markiert ganz im Sinne Hölderlins die Bruchstelle, an welcher das 
Figurative (also mit Hölderlin das Organisierende oder Organische) von einem 
Nichtfigurativen oder A-Figurativen (also mit Hölderlinis Wort dem Aorgischen) 
abhängig bleibt. Vgl. Martin HEIDEGGER, Unterwegs zur Sprache, Frankfurt 
a.M. 1959, 206. Vgl. Martin Jörg SCHÄFER, “(A-)Figurativ. Heidegger mit 
Celan und Benjamin”, in: BRANDSTETTER, PETERS (Hg.), de figura, 51-77 

124 Der kurze Abriß der Opferproblematik folgt insgesamt der ausführlichen In-
terpretation Birkenhauers, die als erste darauf insistiert hat, den Todessprung 
vom Opfermotiv zu lösen. Die gerade deswegen zentrale Stellung des Todes-
sprungs, ohne welche die Gabe seines Wortes unmöglich bliebe, scheint in 
ihrer Auslegung jedoch häufig vergessen. Vgl. BIRKENHAUER, Legende und 
Dichtung, 457-478. 

125 Friedrich HÖLDERLIN, Der Tod des Empedokles. Aufsätze, Sämtliche 
Werke, Band 4.1, Stuttgart 1961, 73. 

126 Für eine gleichzeitig texteditorische wie am Motiv des Irisbogens orientierte 
Lektüre der drei Entwürfe vgl. Thorsten RIES, “Vom Ende des Empedokles”, 
in: DVJS 2/2001, 251-187. 

127 Emil STAIGER, “Der Opfertod von Hölderlins Empedokles”, in: Jahrbuch der 
Hölderlin-Gesellschaft 13, 1963/64, 1-20, 19. 

128 Vgl. Gotthold Ephraim LESSING, Hamburgische Dramaturgie, in: Werke in 
drei Bänden, zweiter Band, Leipzig 1962, 255-520, 464-467. 

129 Vgl. Jacques DERRIDA, Dem Archiv verschrieben. Eine Freudsche Impres-
sion, Berlin 1997, 10-14. 

130 Zur Konstellation von Hölderlin, Fichte und Schiller in Jena vgl. Violetta L. 
WAIBEL, Hölderlin und Fichte. 1794-1800, Paderborn 2000, 122-139. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

239 

 
131 KANT, Kritik der praktischen Vernunft, 102. 

132 KANT, Kritik der reinen Vernunft, 60. 

133 Die Struktur eines solchen Begehrens findet sich erstmals in Platons Symposion 
als das Verhältnis des Philosophen zur Idee des Wahren, Schönen und Guten 
beschrieben. Im 20. Jahrhundert erhält sie ihre präziseste Fassung in Lévinas’ 
Totalität und Unendlichkeit. Hölderlin führt in diese Konstellation aber eine fast 
schon freudianische Pointe ein: Wo Platon und Lévinas das Gute bzw. Gott 
zum Anstifter des Begehrens machen, betont Hölderlin die Notwendigkeit der 
Distanz. Nur unter deren Aufrechterhaltung ist das Begehrte auch gleichzeitig 
das Gute und Göttliche der menschlichen Freiheit. Diese droht jedoch bestän-
dig ins Destruktive umzuschlagen, wird die Distanz zu groß oder zu klein. Und 
diese Gewalt wäre dann nicht eine Verleugnung der göttlichen Freiheit, wie 
Lévinas dies faßt, sondern immer die Gewalttätigkeit des Göttlichen, Guten 
und Freien selbst. Vgl. PLATON, Das Trinkgelage, Frankfurt a.M. 1985, 66-
83. (202e-212a); Vgl. Emmanuel LÉVINAS, Totalität und Unendlichkeit. 
Versuch über die Exteriorität, Freiburg i.Br. 1987, 35-38.  

134 Vgl. Friedrich SCHILLER, Über die ästhetische Erziehung des Menschen in 
einer Reihe von Briefen, in: Schillers Werke, Nationalausgabe, Zwanzigster 
Band, Philosophische Schriften, Erster Teil, Weimar 1962, 309-412, 394-398. 

135 Peter SZONDI, Versuch über das Tragische, Frankfurt a.M. 1969, 18.  

136 Philippe LACOUE-LABARTHE, “Die Zäsur des Spekulativen”, in: Jahrbuch 
der Hölderlin-Gesellschaft 22, Tübingen 1980/1981, 203-231, 224. 

137 Artaud bestimmt die Macht des Theaters in Analogie zu den Auswirkungen 
der Pest. Ein Überleben deren realer Bedrohung kann für Artaud zu einer 
vollständigen Reinigung aller Sphären des Lebens führen. Ihre Destruk-
tionskraft wird in der Reduktion des Theaters auf einen experimentellen 
Raum zwar gebändigt, die reinigende Wirkung jedoch nicht ins bloß Fiktionale 
abgedrängt. Vielmehr erscheint ähnlich zur von Hölderlin vorgestellten die 
Trennung von der Unmittelbarkeit des Lebens geradezu als Intensivierung der 
kathartischen Wirkung. Für Hölderlin führt diese jedoch zu einer eher an 
Brecht gemahnenden Neugier und Wißbegierde der nunmehr Zuschauenden 
für das faszinierende Objekt, von welchem sie Abstand nahmen. Vgl. Antonin 
ARTAUD, Das Theater und sein Double, München 1996, 14 f., 26-34. Vgl. 
Berthold BRECHT, “Zur Theorie des Lehrstücks”, in: Schriften zum Theater, 
Band 3, Gesammelte Werke, Band 17, Frankfurt a.M. 1967, 1024 f.  

138 Diese Bewertung ist seit Szondi in der Hölderlin-Forschung verbreitet und 
wird erst durch Birkenhauer grundsätzlich in Frage gestellt. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

240 

 
139 Hier liefert Birkenhauer die entscheidende Analyse. Vgl. BIRKENHAUER, 

Legende und Dichtung, 491-498. 

140 Vgl. PETERS, SCHÄFER, “Selbstopfer und Repräsentation”, 288-296. Eine 
parallele These vertritt Karin Dahlke. Vgl. K. Dahlke, “Der ‘Tod des Einzel-
nen’ im Zeichen der Zäsur”, 65-69. 

141 Vgl. PETERS, SCHÄFER, “Selbstopfer und Repräsentation”, 294 f.. Diese 
These wird bezogen auf den Grund u.a. von Bachmaier und Söring vertreten. 
Vgl. Helmut BACHMAIER, Thomas HORST, Peter REISINGER, Hölderlin — 
transzendentale Reflexion der Poesie, Mit einer Einführung von F. MARTINI, 
Stuttgart 1979, 145. Vgl. Jürgen SÖRING, Dialektik der Rechtfertigung. Über-
legungen zu Hölderlin Empedokles-Projekt, Frankfurt a.M. 1973. 

142 LACOUE-LABARTHE, “Die Zäsur des Spekulativen”, 223. 

143 Vgl. JAMME, “Ein ungelehrtes Buch”. Vgl. PETERS, SCHÄFER, “Selbstopfer 
und Repräsentation”, 296-302. Auch die folgenden Ausführungen implizieren 
einen notwendigen Anteil an Selbstkorrektur. 

144 Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Frühe Schriften, Werke 1, Frankfurt a.M. 
1986, 322. 

145 Ebenda, 274. 

146 Ebenda, 373. 

147 Ebenda, 401. 

148 Ebenda, 304. 

149 Ebenda, 317. 

150 Ebenda, 118. 

151 Ebenda, 389. 

152 Vgl. PETERS, SCHÄFER, “Selbstopfer und Repräsentation”, 300 f. 

153 Werner HAMACHER, pleroma — zu Genesis und Struktur einer dialektischen 
Hermeneutik bei Hegel, Einleitung zu: G.W.F. Hegel, “Der Geist des Christen-
tums. Schriften 1976-1800”, Frankfurt a.M. 1978, 7-333, 206. 

154 Philippe LACOUE-LABARTHE, L’imitation des modernes. Typographies 2, 
Paris 1986, 74. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

241 

 
155 Vgl. ARISTOTELES, Poetik. Stuttgart 1982, 19 (Abschnitt 6), 33 (Abschnitt 9). 

156 Vgl. Philippe LACOUE-LABARTHE, Typographie, in: Sylviane AGACINS-
KI, Jacques DERRIDA, Sarah KOFMAN, Philippe LACOUE-LABARTHE, 
Jean-Luc NANCY, Bernard PAUTRAT, Mimesis des articulations, Paris 1975, 
165-270, 230-255. 

157 René GIRARD, Das Heilige und die Gewalt, Zürich 1987, 45. 

158 Ebenda, 28. 

159 Ebenda, 18. 

160 Ebenda, 50. 

161 Ebenda, 215. 

162 Ebenda, 74. 

163 Ebenda, 218. 

164 Ebenda, 237. 

165 Ebenda, 74. 

166 Vgl. PLATON, Der Staat, Zürich, München 1991, 424-446. 595a—608b. Aller-
dings findet sich in Platons Texten auch die aristotelische Verwendung des 
Mimesis-Begriffs vorgeprägt. Vgl. Stephen HALLIWELL, Aristotle’s Poetics, 
London 1986, 121. Vgl. Maria S. KARDAUN, Der Mimesisbegriff in der grie-
chischen Antike. Neubetrachtung eines umstrittenen Begriffs als Ansatz zu 
einer neuen Interpretation der platonischen Kunstauffassung, Amsterdam 
1993, 65 f. 

167 GIRARD, Das Heilige und die Gewalt, 295. Sigmund FREUD, Totem und 
Tabu, Gesammelte Werke 9. Frankfurt a.M. 1999, 188.  

168 GIRARD, Das Heilige und die Gewalt, 474. 

169 Ebenda, 475. 

170 Sigmund FREUD, Aus der Geschichte einer infantilen Neurose, in: Gesam-
melte Werke 12, Frankfurt a.M. 1999, 27-157, 89. Freud benutzt den Begriff 
Urszene nicht phylogenetisch, sondern für die frühkindliche Beobachtung des 
elterlichen Geschlechtsverkehrs, erklärt aber umgekehrt die Phylogenese eben 
über die Struktur der Kleinfamilie. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

242 

 
171 Freud betont neben der “zeitliche[n] Verkürzung” und “inhaltliche[n] Zusam-

mendrängung” vor allem die “Unbestimmtheit” (FREUD, Totem und Tabu) 
seiner Ausführungen. Diese scheint entgegen Freuds eigenen Suggestionen 
konstitutiv, wo sie sich eben nicht auf die wirkliche “Beseitigung des Urvaters”, 
sondern bloß auf deren “unvertilgbare Spuren in der Geschichte der 
Menschheit” (ebenda, 186) berufen kann. Solch Unvertilgbarkeit eines bloß Ab-
geleiteten korrespondiert der Unbestimmtheit dessen, was als ursprünglich ange-
sehen wird. 

172 Vgl. J. LAPLANCHE, J.-B. PONTALIS, Urphantasie: Phantasien über den 
Ursprung, Ursprünge der Phantasie, Frankfurt a.M. 1992, 38. 

173 Ebenda, 35. 

174 LACOUE-LABARTHE, “Die Zäsur des Spekulativen”, 204. 

175 Ebenda, 214. 

176 Lacoue-Labarthe nimmt eine Rezeption des Diderot-Textes durch Hölderlin 
(und damit wohl auch durch Hegel) an, da das Manuskript schon vor seiner 
französischen Veröffentlichung 1820 in Deutschland zirkulierte. Diese An-
nahme erklärte, wie Hölderlin und Hegel sich gleichzeitig an einer Aristoteles 
und Platon sehr nahen katharsis-Konzeption abarbeiten können, aber Lessings 
Übersetzung von Furcht und Mitleid und deren Implikationen folgen, wo sie 
sich direkt auf die Theorie der Katharsis beziehen. Vgl. LACOUE-LA-
BARTHE, L’imitation des modernes, 20. Vgl. HÖLDERLIN, Briefe, 426.Vgl. 
PhG 535. 

177 LACOUE-LABARTHE, L’imitation des modernes, 29. 

178 Ebenda, 33. 

179 Ebenda, 34 f. 

180 Ebenda, 35. 

181 LACOUE-LABARTHE, “Die Zäsur des Spekulativen”, 204. 

182 Ebenda, 204. 

183 Vgl. Michael SCHULTE, Die ‘Tragödie im Sittlichen’: zur Dramentheorie He-
gels, München 1992, 33-76. 

184 Georges BATAILLE, “Hegel, Death and Sacrifice”, in: Yale French Studies 78 
(1990), 9-28, 19. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

243 

 
185 Ebenda, 20. 

186 Ebenda, 19. 

187 Ebenda, 21. 

188 Vgl. Friedrich NIETZSCHE, Die Geburt der Tragödie, in: Kritische Studien-
ausgabe, Band 1, München—Berlin—New York 1988, 9-156, 28-34. 

189 BATAILLE, “Hegel, Death and Sacrifice”, 24. 

190 Vgl. NIETZSCHE, Die Geburt der Tragödie, 35. 

191 LACOUE-LABARTHE, “Die Zäsur des Spekulativen”, 204. 

192 LACOUE-LABARTHE, Typographie, 247. 

193 Georg Wilhelm Friedrich HEGEL, Encylopädie der philosophischen Wissen-
schaften im Grundrisse, Berlin 1870, 492. 

194 DERRIDA, Glas, 188. 

195 Vgl. Helmar SCHRAMM, Karneval des Denkens: Theatralität im Spiegel phi-
losophischer Texte des 16. und 17. Jahrhunderts, Berlin 1996, 249 f. 

196 Der oben angedeuteten Zusammenhang zwischen einer Theatralik der Phäno-
menologie und der Urszene im psychoanalytischen Sinn kann im folgenden Text 
immer bloß am Rande aufgenommen werden. Judith Butler hat die Richtung 
markiert, in die eine präzisere Ausarbeitung zu weisen hätte: “We might con-
sider the various stages of progress in the Phenomenology as successive forms of 
the phantasmatic, that is successive ways in which the subject becomes dissimu-
lated in and as the scene of its action.” (Judith BUTLER, The Psychic Life of 
Power. Theories in Subjection, Stanford 1997, 204) 

197 Vgl. Jean HYPPOLITE, Genèse et structure de la Phénoménologie de l’esprit de 
Hegel, Paris 1946, 16 f., 42 f. 

198 Ebenda, 558. Vgl. auch ebenda, 170. 

199 Eine Zusammenstellung diesbezüglicher Interpretationen der Phänomenologie 
findet sich bei Kenley R. DOVE, “Hegel’s Phenomenological Method”, in: Jon 
STEWART (Hg.), The Phenomenology of Spirit Reader, Critical and Inter-
pretive Essays, New York 1998, 52-75. Unter den neueren wäre Allen Speight 
zu nennen, der allerdings Theatralik auf Hegels Auseinandersetzung mit der 
Komödie reduzieren möchte. Vgl. Allen SPEIGHT, Hegel, Literature and the 
Problem of Agency, Cambridge 2001. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

244 

 
200 DOVE, “Hegel’s Phenomenological Method”, 60. 

201 Vgl. Johann Wolfgang von GOETHE, Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Goe-
thes Werke, Hamburger Ausgabe, Band 7: Romane und Novellen 2, München 
1999. Für die Entstehungsgeschichte vgl. Erich TRUNZ, “Nachwort”, in: eben-
da, 689-711, insbesondere 689-697. 

202 Vgl. DERRIDA, Glas, 244-251 und insbes. 264 f. 

203 Vgl. DERRIDA, Randgänge der Philosophie, 129: “Das Wir, das in der Phäno-
menologie des Geistes das natürliche und das philosophische Bewußtsein unter-
einander artikuliert, sichert dem feststehenden und zentralen Seienden, für das 
jene zirkuläre Wiederaneignung sich produziert, die Nähe zu sich. Das Wir ist 
die Einheit des Absoluten Wissens und der Anthropologie, Gottes und des 
Menschen, der Onto-theo-teleologie und des Humanismus.” Bezüglich des In-
einanders von “Vorstellung” und “Denken” ist dieser Interpretation zuzustim-
men. Die Rede von der Einheit des “absoluten Wissens” soll jedoch unten im 
Fließtext relativiert werden, wie auch Derrida selbst sich im Laufe seiner Aus-
einandersetzung mit Hegel von einer solchen, heideggerianisch gefärbten 
Interpretation lösen wird. 

204 Mit dieser gleichzeitigen Aufrufung und Verwindung des Theaters steht 
Hegel in seiner Zeit keinesfalls alleine da. Explizit findet sich das Bild von der 
Überwindung der Bühne bei Schlegel: “Da dies die Zuschauer hörten, brachen 
sie in Tränen aus und sprangen auf die Bühne, . . . und so verschwand die alle-
gorische Komödie.” (Friedrich SCHLEGEL, Lucinde. Ein Roman von Frie-
drich Schlegel, in: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe 5, Dichtungen, Mün-
chen u.a. 1962, 1-92, 29). Die bei Hegel in diesem Zusammenhang zu beobach-
tende Verzeitlichung der Bühne zu einer sich selbst überwindenden “Vorstel-
lung” ist bei Novalis vorformuliert: “Die Szenen verwandelten sich unaufhör-
lich und flossen endlich in eine große geheimnisvolle Vorstellung zusammen.” 
(NOVALIS, Heinrich von Ofterdingen. Ein Roman, in: Schriften 1, Das 
dichterische Werk, Darmstadt 1960, 181-369, 299). Der Bezug zur Figur der 
“Fabel”, zur Narration also, wird von Novalis jedoch in dieser Auflösung nie 
ausgesetzt. Sowohl Schlegels als auch Novalis’ Text sind als Materialien in die 
Phänomenologie eingearbeitet. Vgl. Daniel P. JAMROS, “‘The Appearing God’ 
in Hegel's Phenomenology of Spirit”, in: STEWART (Hg.), The Pheno-
menology of Spirit Reader, 334-347. 

205 Allein in der Abschottung des Einzelnen von der Welt ist — so sehr Hegel So-
lipsismus und autistische Moralität in seiner Sozialphilosophie auch verdam-
men mag — die theatrale Grundstruktur angelegt, in der ein Subjekt der Welt 
gegenübersteht, ohne primär mit Heideggers Worten “in der Welt”, das heißt 
von dieser durchstimmt und affiziert zu sein. (Vgl. Martin HEIDEGGER, Sein 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

245 

 
und Zeit, Tübingen 1986, 52-63) Für eine Kritik an Hegels monadischer 
Sozialphilosophie aus der Perspektive seiner frühen Liebesphilosphie vgl. Jean-
Luc NANCY, “The Jurisdiction of the Hegelian Monarch”, in: The Birth to 
Presence, Stanford 1993, 110-142. Für eine generelle Kritik des monadischen 
Denkens in Verbindung mit einer Kritik an einer ‘Theatralisierung’ der Welt 
vgl. Michel SERRES, Die fünf Sinne. Eine Philosophie der Gemenge und 
Gemische, Frankfurt a.M. 1998, 117-135. 

206 Martin HEIDEGGER, Hegel. Gesamtausgabe, Band 68, Frankfurt a.M. 1993, 
10. Vgl. auch insgesamt: HEIDEGGER, Hegels “Phänomenologie des Geistes”; 
Martin HEIDEGGER, “Die Zeit des Weltbildes”, in: Holzwege, Frankfurt a.M. 
1972, 75-113. Heideggers Betonung des Theatralen wird von Wellbery skizziert 
in: David E. WELLBERY, “Gesetz der Schönheit. Lessings Ästhetik der Reprä-
sentation”, in: Christiaan L. HART NIBBRIG (Hg.), Was heißt “Darstellen”?, 
Frankfurt a.M. 1994, 175-204, 176 f. Mit Derrida ist allerdings anzumerken, 
daß es sich hier nicht bloß um eine starke, sondern auch um eine äußerst klassi-
sche, das heißt auch eingeschränkte Hegel-Auslegung auf Seiten Heideggers 
handelt (Vgl. DERRIDA, “Sending: On Representation”, 120 f.). Einige alter-
native Formulierungen sollen im Laufe des Arguments im Fließtext entwickelt 
werden. Derrida selbst versucht in Überschreitung Heideggers, diejenigen 
Bruchstellen in der Hegelschen Logik herauszuarbeiten, die sich der theatralen 
Logik der Repräsentation und der Aneignung entziehen (Vgl. DERRIDA, 
Glas). Wellbery parallelisiert Heideggers Aufrufung des Theatralen mit einem 
ähnlichen Vokabular bei Barthes. Dieser Engführung ist jedoch nicht zu 
folgen, da sich die barthesche Verweise auf das Theatrale an der von Deleuze 
konstatierten “Dramatisierungsmethode” Nietzsches orientieren. Die Barthe-
sche “Szene” ist in diesem Sinne immer die Agonalität zweier widerstreitender 
Bedeutungssysteme, die um Überlegenheit kämpfen. Vgl. Gilles DELEUZE, 
Nietzsche und die Philosophie, Frankfurt a.M. 1985, 86-88. Vgl. Roland 
BARTHES, S/Z, Frankfurt a.M. 1972, 154: “[M]an wirft sich Codes an den 
Kopf, und diese Code-Prügelei ist die ‘Szene’”. 

207 Das schlechthin Unbeständige der Natur wird — so sehr Hegel die Natur auch 
abwerten bzw. ignorieren mag — zur notwendigen Bedingung des Geistes, 
weswegen hier bei aller Nähe zu Rousseau vom natürlichen Supplement und 
nicht vom “gefährlichen Supplement” die Reede sein soll. (Vgl. Jacques 
DERRIDA, Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983, 244 ff.) Diese natürliche 
Logik verlangte, wollte man ihr bis ins Detail folgen, eine eng verzahnte Lek-
türe von Geschichtsphilosophie und Phänomenologie, da es sich bei der Phäno-
menologie bloß um ein mit der gelungenen Durchstaltung des Materiellen in der 
Geschichtsphilosophie mögliches Konstrukt handelt. 

208 Die Unterscheidung zwischen Reflexion und Faszination ist vor allem auch im 
Sinne von Blanchots Kritik an Heideggers Betonung der Bilderlosigkeit des 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

246 

 
Todes zu verstehen. Vgl. Maurice BLANCHOT, L’espace littéraire, Paris 1955, 
341-355. 

209 Nancy kommentiert das letzte Wort der Phänomenologie folgendermaßen: “Le 
maître des mondes, l’Être suprême, a créé des esprits à son image, mais n’a pas 
trouvé de semblable, mais seulement l’infinité.” (Jean-Luc NANCY, Hegel. 
L’inquiétude du négatif, Paris 1997, 144). Nancys radikale Hegelauslegung 
weist große Nähe zu Adornos negativer Dialektik auf. Adorno meint, sich mit 
dieser gerade von Hegel abzusetzen. Die “Näherung” des Hegelschen Geistes 
an sich selbst sei eben bloß eine “Spiegelung” (Theodor W. ADORNO, 
Negative Dialektik, Frankfurt a.M. 1966, 399), welche nicht vorausgesetzt 
werden dürfe. Nancy betont gegen Adorno, die einzige Voraussetzung des 
absoluten Wissens sei die absolute Voraussetzungslosigkeit, die sich in sich selbst 
verabgründe. Hegel selbst wird so zum ersten negativen Dialektiker. Vgl. 
NANCY, Hegel, 16. Vgl. ADORNO, Negative Dialektik, 397-400. 

210 DERRIDA, Falschgeld, 37. 

211 Die Lesart des gedoppelten Wir orientiert sich an der Lektüre Doves, welche 
jedoch den Standpunkt des absoluten Wissens auszuschließen sucht, indem sie 
das Verhältnis von Wir und Ich auf das Verhältnis von Subjektivität und Inter-
subjektivität verkürzt. Vgl. DOVE, “Hegel’s Phenomenological Method”, 69. 

212 Paul DE MAN, “Hypogramm und Inschrift”, in: Anselm HAVERKAMP (Hg.), 
Die paradoxe Metapher, Frankfurt a.M. 1998, 375-413, 399. In einem ähn-
lichen Sinne konstatiert Hamacher: “Dies von Hegel Geschriebene wäre also das 
Unaussprechliche, Unwahre und Unvernünftige schlechthin. Und das Un-
wahre wäre sogar das System der absoluten Wahrheit insgesamt, sofern es als 
ein Dieses sich darstellt.” (HAMACHER, pleroma, 245). Weitergeführt findet 
sich die Lektüre de Mans zum einen bei Timothy BAHTI, “The Indifferent 
Reader. The Performance of Hegel’s Introduction to the Phenomenology”, in: 
Diacritics 11 (1981), 68-82; zum anderen bei Vgl. Andrzej WARMINSKI, 
“Reading for Example ‘Sense Certainty’ in Hegel’s Phenomenology of Spirit”, 
in: Diacritics 11 (1981), 83-96. 

213 In diesem Sinne ist auch dem prominenten Strang der von Klaus Heinrich ge-
äußerten Hegel-Kritik, in der Philosophie Hegels werde die Ambiguität des 
nicht in der platonischen Zweiweltenteilung Aufgehenden ausgeschlossen, ent-
gegengetreten. Hegels Philosophie kündigt von wenig anderem als von dieser 
Ambiguität. Vgl. Klaus HEINRICH, tertium datur. Eine religionsphiloso-
phische Einführung in die Logik, Frankfurt a.M. 1981, zum Beispiel 180-190. 

214 Vgl. NANCY, Hegel, 51 f.: “En un sense, le langage est la manifestation: il 
pose la chose hors de soi. Il manifeste la manifestation.  . . . la manifestation et 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

247 

 
sa vérité et sa limite. La langue de la philosophie est la langue même parlée en 
son infinité, c’est-à-dire aussi bien à chaque instant, à chaque mot, à chaque 
signification, mine hors de soi, insignifiante au plus-que-signifiante, inter-
rompue et tendue vers sa propre négativité — vers la ‘vitalité’ du ‘soi’. Non pas 
la langue parlant sur soi, mais pénétrant en soi.” 

215 HAMACHER, pleroma, 17. 

216 Vgl. DOVE, “Hegel’s Phenomenological Method”, 62-65. 

217 Vgl. HYPPOLITE, Genèse et structure, 42-53, insbesondere 50: “Nous re-
trouvons dans l’ensemble de la Phénoménologie tout l’itinéraire de jeunesse de 
Hegel, mais repensé et organisé.  . . . de même on pourrait dire de la 
Phénoménologie de Hegel — son voyage de découverte — qu’il nous présente son 
propre itinéraire philosophique pour que nous trouvions en lui, ou plutôt pour 
que ses contemporains trouvent en lui, un chemin qui ne soit pas seulment le 
sien, mais qui ait, dans la particularité de son histoire, une signification 
universelle.” 

218 NANCY, Hegel, 17. 

219 Ebenda, 16. In diesem Sinne macht Nancy das unmittelbare Bewußtsein zum 
Manifestationsmoment des “absoluten Wissens”: “The pure element of thought 
is not thought, is not cognition. It is simply receiving immediate knowledge of 
what is immediateley. This knowledge is not knowledge — nor science, nor 
theory, nor intelligence — it is itself the reception of what is, of what is offered. 
We must be receptive to it, and change nothing of it as it is offered.” (Jean-Luc 
NANCY, “Exergues”, in: The Birth to Presence, Stanford 1993, 179-283, 283) 

220 Vgl. insbesondere den Antihegelianismus in DELEUZE, Nietzsche und die 
Philosophie, 161-209. 

221 Vgl. Philippe LACOUE-LABARTHE, “The Fable”, in: The Subject of 
Philosophy, Minneapolis 1993, 1-13, 8 f. Vgl. Jean-Luc NANCY, “Dei Paralysis 
Progressiva”, in: The Birth to Presence, Stanford 1993, 58-57. 

222 Mit dem Vorwurf, Hegel sei Exponent einer rein linearen und damit “vulgä-
ren” Zeitauffassung, verfehlt Heidegger somit die Pointe Hegels und übersieht 
damit auch Parallelen oder zumindest Berührungspunkte zu seiner eigenen 
Konzeption von Zeitlichkeit. Vgl. HEIDEGGER, Sein und Zeit, 428-436. So 
übersieht Heidegger, daß Hegel keineswegs eine rein objektivierende “Vorstel-
lung” vom “Sein” der Welt hat, sondern die “Vorstellung” immer für ihre 
eigene Durchbrechung steht. Gleichfalls zu extrem vertritt Nancy die Ge-
genauffassung, Hegels Denken habe den Bereich der “Vorstellung” verlassen 
und sei reine Darstellung seiner selbst im oben mit Nancy beschriebenen Sinne: 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

248 

 
“Le savoir sera donc, non pas une représentation (Vorstellung: position d’objet 
devant un sujet-de-savoir et pour lui, conforme sa ‘vision des choses’, c'est-à-
dire sa pauvre limitation), mais une présentation (Darstellung: ‘position-là’, mise 
en place et en scène, exposition, surgissement de être-sujet en tant que tel) . . . 
Non pas la présence donnée, mais le don de la présence, tel est l’enjeu.” 
(NANCY, Hegel, 18.) Nancy übersieht den permanenten Rückbezug auf die 
“Vorstellung” des Bewußtseins, weil er Hegels Denken aus der begrifflichen 
Perspektive der Logik beschreibt. 

223 Vgl. Jean-Luc NANCY, “Entstehung zur Präsenz”, in: HART NIBBRIG (Hg.), 
Was heißt “Darstellen”?, 102-106. Um diese Komponente der Entstehung ist 
sicherlich Heideggers Hegellektüre zu ergänzen. Heidegger sieht im Gestalt-
motiv, welches er über die etymologische Verbindung zum Griechischen mit 
der Kraft zur Versammlung als solcher verbindet, zum einen das dominante 
Motiv der gesamten Metaphysikgeschichte, zum anderen ein Verbleiben Hegels 
in einem Zeitlichkeit instrumentalisierenden Denken reiner Präsenz. Vgl. Mar-
tin HEIDEGGER, Wegmarken, Frankfurt a.M. 1978, 232. 

224 Slavoj ZIZEK, Der erhabenste aller Hysteriker. Psychoanalyse und die Philo-
sophie des deutschen Idealismus, Wien 1992, 173. 

225 Zizek sieht in Hegels absolutem Wissen die lacansche Subjektkonstitution prä-
figuriert. Dementsprechend blendet sein Lektüreinteresse das Verhältnis von 
Ich und Wir aus, definiert aber die Selbstfindung des absoluten Wissens als eben 
die unstillstellbar hysterische Konversionsbewegung, als welche das Verhältnis 
von Wir und Ich gekennzeichnet wurde: “The status of the subject as such is ulti-
mately hysterical.” (Slavoj ZIZEK, The Indivisible Remainder. An Essay on 
Schelling and Related Matter, London—New York 1996, 161) 

226 Werner HAMACHER, “Afformativ, Streik”, in: HART NIBBRIG (Hg.), Was 
heißt “Darstellen”?, 340-371, 364. 

227 Ebenda, 363. 

228 HAMACHER, “(The End of Art with the Mask)”, 110. 

229 HAMACHER, “Afformativ, Streik”, 360. 

230 In einer Umkehrung des hamacherschen Motivs hat Lacoue-Labarthe bei z.B 
Nietzsche, Heidegger und Mallarmé — allesamt von Derrida als Gewährsleute 
der différance benannt — den Entzug der ‘Gestalt’ durch die Schriftszene betont 
und von einer Gestaltenschrift, einer “Typographie”, gesprochen. Lacoue-
Labarthe macht ein von der Gestalt organisiertes Denken für die katastrophal 
endenden politischen Projekte der Neuzeit verantwortlich und fordert von den 
philosophischen Anstrengungen nach Hegel eine Destruktion des Gestalt-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

249 

 
motivs: “Was aussteht, ist die Zerstörung des Begriffs der Gestalt.” (Philippe 
LACOUE-LABARTHE, musica ficta (Figuren Wagners), Stuttgart 1997, 196) 
Hingegen pointiert Hamacher in Anschluß an de Man die Gleichzeitigkeit von 
Figuration und Entstaltung, die sich weder trennen noch im Sinne Hegels in 
der Gestalt aufheben lassen. Diese Metafigur wird aber im Motiv des ‘Affor-
mativs’ schon entscheidend verschoben, was wiederum in den im Fließtext 
folgenden Ausführungen pointiert werden soll. Vgl. LACOUE-LABARTHE, 
Typographie. Vgl. LACOUE-LABARTHE, musica ficta, 89-197. 

231 Einen ersten Hinweis auf das ‘Szenische’ in der Begierde gibt die materialis-
tische Hegel-Auslegung Kojèves: “[S]ie [die Begierde. M.S.] existiert nicht in 
positiver Weise in der natürlichen, das heißt räumlichen Gegenwart. Sie ist 
vielmehr so etwas wie eine Lücke oder ein ‘Loch’ im Raum: ein Leeres, ein 
Nichts. (Und in diesem ‘Loch’ siedelt sich sozusagen die rein zeitliche Zukunft 
im Schoße der räumlichen Gegenwart an.)” (KOJÈVE, Hegel, 124) 

232 Die Schließung der Spekulation ist nur vollkommen, insofern ihr Schluß in die 
Zukunft offen bleibt. Das gilt insbesondere für die objektive Sphäre des 
Geistes, die Sozialität. Hier sein Gillian Rose gegen Adornos, Heideggers und 
Derridas Interpretation gefolgt. Um die Einheit von Theorie und Sittlichkeit in 
Hegels Philosophie aufzuzeigen, schlägt sie eine Relektüre der Logik vor. Wo 
Zizek gleichermaßen wie Rose die Irreduzibilität des absoluten Wissens auf die 
Dialektik von Geist und Materie betont, da fehlt ihm gerade die hegelsche 
Perspektive auf das Soziale. Vgl. ROSE, Mourning Becomes the Law, 71-76. 
Vgl. ROSE, Hegel: Contra Sociology, 185-214. 

233 Die Unendlichkeit dieser Bewegung ist durchaus zur frühromantischen Poeto-
logie parallel zu lesen. Vgl. Winfried MENNINGHAUS, Unendliche Verdop-
pelung: die frühromantische Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absolu-
ter Selbstreflexion, Frankfurt a.M. 1987. 

234 Vgl. HAMACHER, “(The End of Art with the Mask)”, 128 f. 

235 Vgl. ebenda, 125. 

236 Ohne besonders handfeste textliche Grundlage liest Zizek in Anschluß an 
Lacan einen entsprechenden Bruch in der Phänomenologie innerhalb der Phre-
nologie: Diese kommt nach Hegel zu dem Urteil, “daß das Sein des Geistes ein 
Knochen ist” (PhG 260). Diese vollkommene Verdinglichung erst bewirkt, das 
“die beobachtende Vernunft . . . sich selbst verlassen und sich überschlagen 
muß.” (PhG 257) Diese erste Vorform der begrifflichen Bewegung, welche sich 
selbst auch als ihr absolut anderes begreift, interpretiert Zizek als erschrecken-
des Zurückweichen, welches vor der unfaßlichen Andersartigkeit flieht und 
nur als diese Flucht tätig ist. Wo Zizek die Hegelsche Phrenologie-Interpre-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

250 

 
tation auf das jeweil einzelne Subjekt reduzieren mag, da ist seine an Lacan an-
gelehnte Grundkonzeption sicherlich gerechtfertigt. Vgl. ZIZEK, Der erhaben-
ste aller Hysteriker, 107-110. Vgl. Slavoj ZIZEK, Tarrying with the Negative. 
Kant, Hegel and the Critique of Ideology, Durham 1993, 35: “[C]onsciousness 
has a foreboding of the speculative truth of phrenology, but is unable to endure 
it and therefore runs away from it to activity.” 

237 Walter Friedrich OTTO, Dionysos. Mythos und Kultur, Frankfurt a.M. 1933, 
82. In diesem Sinne träfe Hegels Philosophie eher die antike Gottheit als Niet-
zsches direkte Beschreibungen in der Geburt der Tragödie, welche die direkte 
Wirkung des Dionysos als temporären Rausch faßt. Vgl. NIETZSCHE, Die 
Geburt der Tragödie, 31-34. Vgl. Karl KERÉNYI, Dionysos. Urbild des unzer-
störbaren Lebens, Stuttgart 1994, 8-15. 

238 Gilles DELEUZE, Spinoza. Praktische Philosophie, Berlin 1988, 38. 

239 Zizek nennt dies die “retroaktive Performativität”, durch die sich das hegelsche 
Subjekt konstituiert. Vgl. ZIZEK, Der erhabenste aller Hysteriker, 33 ff. 

240 Für die Hegelkritik vgl. DELEUZE, Nietzsche und die Philosophie, 170-185, 
200-209. Für Derridas Gegenargumente (die Deleuze nicht explizit beim 
Namen nennen) vgl. DERRIDA, Die Schrift und die Differenz, 373 f, 396. 

241 ROSE, Hegel: Contra Sociology, S.159. 

242 Vgl. NANCY, Hegel, 29: “L’assurance de la pensée est inséperable de son 
inquiétude — et son inquiétude, comme l’ivresse, est à la fois une angoisse et 
une exaltation, le risque et l’élan du rapport.” Entschieden zu widersprechen ist 
in diesem Sinne Heideggers Interpretation. Zwar betont auch Heidegger die 
Wichtigkeit des beständigen Neuanfangs für Hegel, “weil für ihn Werden eben 
Anfangen ist” (HEIDEGGER, Hegel, 12), sieht in der Bewegung des absoluten 
Wissens auf sich selbst zu aber eine in “die Fraglosigkeit selbst” (ebenda, 38) 
mündende “Gesichtskreisvorgabe” (ebenda, 39). Der riskante Anstoß des 
“absoluten Wissens” bleibt so nach Heidegger bloß dasjenige, “woran sich das 
Denken hält, worin es sich im Voraus aufgefangen hat” (ebenda, 57). Die von 
Deleuze zum Gegenspieler erhobene Zarathustra-Figur kennt dies hegelsche 
Risiko nicht. Ihre “Freigebigkeit” versteinert nach Derrida “in Trauer darüber, 
unbetrauerbar zu sein und an nichts Mangel zu haben” (DERRIDA, Falschgeld, 
207). 

243 Vgl. George Armstrong KELLY, “Bemerkungen zu Hegels ‘Herrschaft und 
Knechtschaft’”, in: Hans Friedrich Fulda, Dieter Henrich (Hg.), Materialien zu 
Hegels ‘Phänomenologie des Geistes’, Frankfurt a.M. 1973, 189-216. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

251 

 
244 NANCY, Hegel, 31. Dies verweist auf eine generelle Schwierigkeit bei der 

Analyse der Phänomenologie des Geistes: Sowohl ein anthropologisierender An-
satz in Nachfolge Kojèves als auch eine begriffliche Analyse aus Perspektive 
der Logik bleiben für sich genauso notwendig wie unbefriedigend. Man ver-
gleiche zum Beispiel die Analyse der “Freiheit des Selbstbewußtseins” als 
historischer Konstellation bei Butler (BUTLER, The Psychic Life of Power, 31-
62) mit Scheiers begrifflicher Analyse (SCHEIER, Architektonik des erschei-
nenden Wissens, 132-155). Diese äußerst präszisen Analysen scheinen sich 
gegenseitig auszuschließen, wie doch gleichzeitig erst eine Parallellektüre das 
Ineinanderspielen von Allgemeinem und Besonderem erschließt. 

245 Maurice BLANCHOT, L’écriture du désastre, Paris 1980, 79. 

246 Vgl. insgesamt, Otto PÖGGELER, Hegels Kritik der Romantik, München 
1999. 

247 Für die Nähe zu Schlegels Komödientheorie wie zu seinem Ironiebegriff vgl. 
HAMACHER, “(The End of Art with the Mask)”, 123 f. 

248 Paul DE MAN, “Die Rhetorik der Zeitlichkeit”, in: Die Ideologie des Ästhe-
tischen, Frankfurt a.M. 1993, 83-130, 113. 

249 Ebenda, 114. 

250 Ebenda, 116. 

251 Vgl. ebenda, 109. 

252 Vgl. ebenda, 111: “Wenn aber der Begriff der ‘Überlegenheit’ auch noch dann 
verwendet wird, wenn das Ich nicht in der Beziehung zu anderen Subjekten 
steht, sondern zu einem Ich, das kein selbständiges Subjekt ist, dann ist die 
sogenannte Überlegenheit nur noch Zeichen der Distanz, die für alle Re-
flexionsakte konstitutiv ist. Überlegenheit und Unterlegenheit sind dann nur 
noch räumliche Metaphern, die darauf hindeuten, daß eine Gebrochenheit des 
Subjekts bzw. eine Pluralität von Ebenen innerhalb eines Subjekts vorliegt, das 
sich selbst erkennt mittels einer zunehmenden Ausdifferenzierung dessen, was 
es nicht ist.” 

253 Eine solche permanente Vernichtung und Errichtung von Repräsentation und 
Bühne weist Parallelen auf zu der von Nietzsche inspirierten antihegeliani-
schen Bewegung, welche Derrida bei Artaud findet: Vgl. DERRIDA, Die 
Schrift und die Differenz, 372-379. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

252 

 
254 Derrida hat diese Insistenz des scheinbar nicht vom absoluten Wissen Subsu-

mierbaren anhand Hegels Antigone-Analyse und anhand seiner Lektüre der 
Lichtreligion beschrieben. Vgl. DERRIDA, Glas, 182-187, 271 f. 

255 Jean-Luc NANCY, Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988, 17. 

256 DERRIDA, Falschgeld, 135. 

257 DERRIDA, Grammatologie, 9. 

258 Historisch sind — insbesondere seit den Ausführungen Friedrich Kittlers und 
Albrecht Koschorkes — Derridas Ausführungen zum Medium Schrift in der 
Epoche Rousseaus, der auch Hegels Philosophie angehört, kaum zu halten. 
Derridas Psychoanalyse der Schrift legt, wie Koschorke pointiert, wenig 
anderes offen als präzise dasjenige, als was Aufklärung und Empfindsamkeit 
die Schrift begriffen haben: als Differenz erzeugend und Unmittelbarkeit 
zerstörend. Das von Derrida im Namen dieser Differenz angegriffene Unmit-
telbarkeitsphantasma wird um 1800 aber erst mithilfe des restrukturierten 
Schriftmediums hergestellt, das nicht bloß vereinzelt, sondern auch Raum, 
Physis, Exteriorität, Schein, Abwesenheit und Zeit überwinden und so in seiner 
Differenzfunktion aktiv vergessen werden kann: “Es bleibt also nicht beim 
‘Tod des Buchstabens’, ihm folgt die ‘Auferstehung des Geistes’, und zwar 
nicht bloß in der Form metaphorischer Uneigentlichkeit, sondern als ein 
durchaus erlebbares und insofern realitätsträchtiges Phantasma.” (KOSCHOR-
KE, Körperströme und Schriftverkehr, 196) Das ändert jedoch wenig an der 
Relevanz von Derridas Analyse dort, wo seine Bestimmung der Schrift diese 
nicht als Medium historisch verortet, sondern Medialität als solche dekon-
struiert. Derridas Rede von der Schrift vor dem Buchstaben nämlich verweist auf 
jene Heterogenität des Materiellen, die nicht in Medialität aufgehen kann. Um 
solch Heterogenität geht es auch Hegels Philosophie. Sie steht damit quer zur 
Produktion jener Unmittelbarkeitsphantasmen, die nach Kittler und Koschorke 
aus dem Schriftmedium um 1800 hervorgehen: “Unter den Bedingungen der 
Schrift sind Körper grundsätzlich ‘wiederkehrende Körper’. Die Schrift ist das Gitter, 
das sie verschwinden und wiederkehren läßt, die Gelenkstelle zwischen dem Realen und 
Imaginären.  . . . Von dieser medial zurückerstatteten Welt aus ist aber die semiotische 
Annihilierung, die zu ihr führt, nicht mehr erfahrbar. Das Imaginäre läßt seine eigene 
Bedingung nicht denken. Es verleugnet die Verschiebung, aus der es entsteht, und setzt 
sich als Ursprung, Fülle, Differenzlosigkeit ein.” (ebenda, 321) Vgl. ebenda, 196-
262, 341. Vgl. KITTLER, Aufschreibesysteme 1800/1900. 

259 Jacques DERRIDA, Dissemination, Wien 1995, 63. 

260 Ebenda, 9. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

253 

 
261 SERRES, Die fünf Sinne, 116 

262 NANCY, Die undarstellbare Gemeinschaft, 139. 

263 DERRIDA, Dissemination, 263. 

264 Auch die Wiedereinsetzung des Taktilen endet, sofern sie sprachlich pro-
klamiert wird, meist im Theater: Vgl. etwa die Destruktion des platonischen 
Höhlenschattenspiels durch Serres, welche ihrerseits den “Qualm” figu-
ralisieren und zur Hauptperson auf der Bühne der Erzählung machen muß: 
“[N]iemand sieht tanzende Schatten in einer Höhle, wenn ein Feuer darin 
brennt. Der Qualm beißt in die Augen, er füllt den Raum; er nimmt Ihnen den 
Atem. Sie müssen sich hinlegen, blind. Man kann nur tastend nach dem 
Ausgang suchen; zur Orientierung bleibt nur der Tastsinn.” (SERRES, Die 
fünf Sinne, 11 f.) 

265 Vgl. NANCY, Hegel, 99-112. 

266 Vgl. Paul DE MAN, “Zeichen und Symbol in Hegels Ästhetik”, in: Die Ideolo-
gie des Ästhetischen, 39-58. 

267 Diese Ununterscheidbarkeit von Symbol und Allegorie führt Hegel in die 
Nähe der literaturästhetischen Diskussion seiner Zeit. Die Temporalisierung 
des Symbols ergibt sich in dieser Debatte aus dessen Begründungsproblematik. 
Vgl. Ulrich WERGIN, “Vom Symbol zur Allegorie?”, in: Victor MILLET (Hg.), 
Norm und Transgression in der deutschen Sprache und Literatur, Kolloquium 
in Santiago de Compostella, 4.-7. Oktober 1995, München 1996, 75-125. 

268 Eine solche holzschnittartige Übertragung der Probleme von Metapher, Sym-
bol und Allegorie auf die Phänomenologie des Geistes wäre mit Hegels eigener 
Abwertung der Sprachfiguren im Rahmen seiner Beschreibung der symbo-
lischen als der primitivsten Kunstform zu konfrontieren. Vgl. Georg Wilhelm 
Friedrich HEGEL, Vorlesungen über die Ästhetik 1, Werke 13, Frankfurt a.M. 
1986, 393-407, 516-539. 

269 Gilles DELEUZE, Proust und die Zeichen, Berlin 1993, 69. An dieser Schrift 
von Deleuze, die gleichzeitig das Werk Prousts hypostasiert wie dem eigenen 
Projekt eingliedert, ließen sich exemplarisch diverse Berührungspunkte zu 
Hegels Philosophie aufzeigen. 

270 Vgl. die Übereinstimmung der Hegelschen Kritik am Skeptizismus mit seiner 
Kritik am romantischen Ironiebegriff. Beide affirmieren nach Hegel eine leere 
Subjektivität durch Vernichtung der sie umgebenden Welt. Vgl. PhG, 69-77, 
159-163. Vgl. HEGEL, Vorlesungen über die Ästhetik 1, 93-99. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

254 

 
271 Um diese Pointierung wäre auch Blanchot zu ergänzen, wenn er schreibt: 

“Pourquoi le scepticisme, même réfuté, est-il invincible? Lévinas se le deman-
de. Hegel le savait, qui en fit un moment privilégié du système. Cétait seule-
ment le faire servir.” (BLANCHOT, L’écriture du désastre, 122). 

272 DELEUZE, Proust und die Zeichen, 110. 

273 SERRES, Die fünf Sinne, 118. 

274 Ebenda, 207. 

275 Das Thema der Eifersucht hat auch Derrida in seiner Lektüre des absoluten 
Wissens aufgenommen. Er betont allerdings, daß sie bei Hegel nur als Selbst-
eifersucht zu verstehen ist und als solche Eifersucht eine Affizierung von 
außen, wie sie sich sowohl im jüdischen Gott als auch in Kants Philosophie 
findet, auszuschließen sucht. Im Gegenzug ließe sich die ironische Herrschaft 
des Wissens jedoch auch als die blanke Affizierung von außen — durch die He-
terogenität der Szene — lesen. Vgl. DERRIDA, Glas, 238-241 f., 264 f. 

276 Maurice BLANCHOT, The Step not beyond, Albany 1992, 22. 

277 BLANCHOT, L’espace littéraire, 31. 

278 SCHILLER, Über die ästhetische Erziehung, 382. 

279 Friedrich SCHELLING, “Über das Verhältnis der bildenden Künste zu der 
Natur (Rede zum Namenstag des Königs)”, in: Schellings Werke, Dritter Ergän-
zungsband, Zur Philosophie der Kunst, München 1959, 388-429, 405. 

280 Die Beschreibung dieser Kehrseite der Negativität als exkrementelle Gestalt-
losigkeit entstellt ihrerseits den Text Blanchots und gliedert ihn der vorliegen-
den Argumentation ein. Vgl. BLANCHOT, L’espace littéraire, 35-52. 

281 BLANCHOT, L’écriture du désastre, 116, 176. 

282 DERRIDA, Falschgeld, 52. Für das Verhältnis von Atopik und Kreisbewegung 
vgl. ebenda, 49-54. Derrida hat diese Logik zuallererst an Hegel entwickelt. 
Vgl. DERRIDA, Glas, 271 f. 

283 BLANCHOT, L’écriture du désastre, 76. 

284 Ebenda, 161. 

285 Ebenda, 176. 

286 Ebenda, 178. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

255 

 
287 Vgl. Philippe LACOUE-LABARTHE, “Theatrum Analyticum. Bemerkungen 

über Freud und die Repräsentation”, in: Frag-mente 41, Kassel 1993, 27-51. 

288 Somit gibt es nach Nancy nie eine Kunst oder eine Metakunst, die sich über 
die anderen Künste priveligieren ließe, sondern eine intrinsische Vielfältigkeit 
der Kunst selbst. Vgl. Jean-Luc NANCY, Die Musen, Stuttgart 1999, 11-62. 

289 Ebenda, 144. 

290 Vgl. DERRIDA, Grammatologie, 522-530. 

291 Derrida wird diesen Gedanken später für das ökonomisch-ethische Problem 
der Gabe, welches auf das theatrale Problem der Simulation hinausläuft, 
durchspielen in DERRIDA, Falschgeld, 122-136. 

292 LACOUE-LABARTHE, musica ficta, 140. 

293 Auch Zizek betrachtet mit Lacan Hegels Anspruch auf “absolutes Wissen” als 
ironische Teilnahme am Reigen des “geistigen Tierreichs”. Dieser Anspruch 
striche sich selbst wegen seiner notwendigen Partikularität aus, bestätigte so 
aber die Emanzipation des Subjekts: “Hegel weiß also, daß man immer zu viel 
oder zu wenig sagt, kurz etwas anderes als das, was man sagen wollte: Diese Un-
vereinbarkeit ist die treibende Kraft der dialektischen Bewegung, sie ist es, die 
jeden Satz subvertiert.” (ZIZEK, Der erhabenste aller Hysteriker, 22). 

294 KANT, Kritik der praktischen Vernunft, 300. 

295 Transkribiert in Jacques LACAN, Das Seminar, Buch 2 (1954-55). Das Ich in 
der Theorie Freuds und in der Technik der Psychoanalyse, Weinheim—Berlin 
1991, 95. 

296 In diesem Sinne sieht Gillian Rose in der Rechtsphilosophie gleichermaßen 
eine nichtaffirmative Beschreibung von Hegels Gegenwart wie den Imperativ 
eines an diese Gegenwart gerichteten Sollens. Vgl. ROSE, Hegel: Contra Soci-
ology. 59-91. 

297 HÖLDERLIN, Entwürfe zur Poetik, 175, Z. 239 f. 

298 Ebenda, 175, Z. 246. 

299 Ebenda, 176, Z. 249 f. 

300 Ebenda, 174, Z. 60. 

301 Ebenda, 174, Z. 69-71. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

256 

 
302 Ebenda, 175, Z. 90 f. 

303 Ebenda, 174, Z. 11-13. 

304 Ebenda, 176, Z. 191. 

305 Ebenda, 317, Z. 759. 

306 Ebenda, 317, Z. 789. 

307 Diese Differenzierung entspricht vielleicht derjenigen, die Lacan am Ende des 
Seminar 11 zwischen einer menschenmöglichen, an Kant orientierten Erfah-
rung des Mängelwesens Mensch trifft und dem göttlichen Bewußtsein eines 
vielfältigen, alles verzehrenden Begehrens, das Lacan zwar mit der Philosophie 
Spinozas identifiziert, welches sich aber mit einer Lektüre der Phänomenologie 
unter dem Gesichtspunkt szenischer Dionysik auch in Hegels Philosophie wieder-
finden läßt. Vgl. Jacques LACAN, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. 
Das Seminar, Buch 11, Weinheim—Berlin 1987. 

308 Eine solche Einteilung wird von Herder vorgenommen und dürfte, wie Ulrich 
Gaier ausführt, nicht ohne Einfluß auf Hölderlin gewesen sein. In den von 
Hölderlin ebenfalls rezipierten Texten Hemsterhuis’ tritt mit dem Begehrungs-
vermögen ein viertes Prinzip hinzu, das sich aber von den ersten beiden nicht 
deutlich abgrenzen läßt. Eine Herleitung der drei Vermögen nach Hölderlin 
aus dieser Anthropologie muß daher unscharf bleiben, wie ein Vergleich der 
Interpretationen Binders und Gaiers belegen kann. Vgl. Ulrich GAIER, “... ein 
Empfindungssystem, der ganze Mensch”: Grundlagen von Hölderlins poetolo-
gischer Anthropologie im 18. Jahrhundert, in: Hans-Jürgen SCHINGS (Hg.), 
Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert. DFG-
Symposion 1992, Stuttgart—Weimar 1994, 724-746, 724. Vgl. Wolfgang 
BINDER, Hölderlin und Sophokles, Tübingen 1992, 85. Vgl. Gerhard KURZ, 
“Poetische Logik”, in: JAMME, PÖGGELER (Hg.), Jenseits des Idealismus, 83-
101, 93. 

309 “[D]as Wort Vorstellungsvermögen faßt in seiner engeren Bestimmung Sinn-
lichkeit, Verstand und Vernunft zusammen” (Karl Leonhard REINHOLD, Ver-
such einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, Prag—
Jena 1789, 212). In diesem Sinne kann die Vorstellung dann jedoch unter keines 
der beiden (bzw. nach der bei Kant nicht immer strikt durchgehaltenen 
Trennung von Verstand und Vernunft drei) Prinzipien subsumiert werden: 
“Das Wort Vorstellungsvermögen . . . bedeutet folglich weder Sinnlichkeit, noch 
Verstand, noch Vernunft.” (ebenda, 216) Hölderlin wird in seiner Jenenser 
Zeit mit Reinholds Philosophie konfrontiert worden sein. Die Hinweise darauf 
sind aber spärlich und bislang bloß von Violetta Waibel beachtet worden. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

257 

 
Manfred Frank sind die Verweise zum Bezug zwischen Hölderlins Philoso-
phieren und dem Kreis um Reinhold zu verdanken. Vgl. Ulrich GAIER, 
Valérie LAWITSCHKA, Wolfgang RAPP, Violetta WAIBEL, Hölderlin Tex-
turen 2. Tübingen 1995, 77-80. Vgl. FRANK, >Unendliche Annäherung<, zum 
Beispiel 36 ff. 

310 Wie Gaier, Binder und Kurz identifiziert auch Jochen Schmidt das Vorstel-
lungsvermögen mit der Einbildungskraft, weist aber gleichzeitig auf dessen 
übergreifenden Charakter hin. Vgl. Jochen SCHMIDT, Kommentar zu: Höl-
derlin, Sämtliche Werke und Briefe in drei Bänden, Band 2, Frankfurt a.M. 
1992. 1490. 

311 Zur Differenz von techné und mechané bei Hölderlin vgl. Reiner NÄGELE, 
“Mechané. Einmaliges in der technischen Reproduzierbarkeit”, in: Marianne 
SCHULLER, Elisabteh STROWICK (Hg.), Singularitäten. Literatur — Wissen-
schaft — Verantwortung, Freiburg i. Br. 2001, 43-57,46-49. 

312 Die Anmerkungen gehen hier direkt aus Hölderlins früheren poetologischen 
Arbeiten hervor, die sich insbesondere bei Gaier und Ryan kommentiert fin-
den. Vgl. GAIER, Hölderlin. Vgl. Lawrence John RYAN, Hölderlins Lehre 
vom Wechsel der Töne, Stuttgart 1960. 

313 KANT, Kritik der Urteilskraft, 249. 

314 So Gert Hofmann: “In Kants Idee praktischer Spontaneität erscheint also das 
dionysisch mythische Paradigma der Dichtung Hölderlins vorbereitet . . . : 
Diesem Entsetzen der Freiheit standzuhalten, ist im Sinne der Poiesis Hölderlins 
die dionysische Herausforderung an die menschliche Natur; das Scheitern 
droht jederzeit: die schöpferische Ekstase des Sich-Entsetzens verfällt nur allzu-
leicht in die destruktive Raserei des Wahnsinns.” (HOFMANN, Dionysos 
Archemythos, 31) 

315 Für Hölderlins Verhältnis zur französischen Revolution vgl. Gerhard KURZ, 
Mittelbarkeit und Vereinigung. Zum Verhältnis von Poesie, Reflexion und 
Revolution bei Hölderlin, Stuttgart 1975, 126-156. 

316 Friedrich NIETZSCHE, Der Anti-Christ, in: Kritische Studienausgabe, Band 6, 
München—Berlin—New York 1988, 165-254, 177. 

317 Jean-Luc NANCY, Kalkül des Dichters. Nach Hölderlins Maß, Stuttgart 1997, 
13. 

318 Ebenda, 14. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

258 

 
319 Seit Schellings abschätzendem Kommentar wird die Sprache der Anmerkungen 

gerne dem angeblich hier beginnenden Wahnsinn Hölderlins zugerechnet. 
Erst spät findet daher Beachtung, wie genau die Sätze Hölderlins der eigenen 
poetischen Logik gemäß ausgeführt sind. Vgl. zum Beispiel Monika KASPER, 
“Das Gesetz von allen der König” — Hölderlins Anmerkungen zum Oedipus 
und zur Antigonä, Würzburg 2000. 

320 Die Verdichtung eines Plurals in einen Singular findet sich auch im Text der 
Anmerkungen häufiger. Hier das wohl prominenteste Beispiel, das “Gott” und 
“Mensch”, “Naturmacht” und Innerlichkeit ineinanderfallen läßt: “Die Dar-
stellung des Tragischen beruht vorzüglich darauf, daß das Ungeheure, wie der 
Gott und Mensch sich paart, und gränzenlos die Naturmacht und des Men-
schen Innerstes im Zorn Eins wird” (S 257). 

321 Hölderlins Ansatz steht daher quer zu zwei von Bernhard Dotzler um 1800 
ausgemachten Tendenzen: Zum einen sieht Dotzler etwa bei Kant, Goethe und 
Hegel den “Traum von einer kombinatorischen Wisskunst durch seine Denun-
ziation als — Traum” (Bernhard J. DOTZLER, Papiermaschinen. Versuch über 
Communication & Control in Literatur und Technik, Berlin 1996, 203) aus 
den Paradigmen des Wissens verbannt, während Hölderlin ihn in Anlehnung 
an die Tradition der Regelpoetik durchaus fortträumt. Zum anderen gehen 
Eigenschaften jener auf die spätere Computerisierung vorausdeutenden 
Kombinatorik nach Dotzler auf weite Teile der Literatur über, die sich mit dem 
neu “epochemachenden Gewinn der ‘self-regulating, self-acting power’” 
(ebenda, 549) erfindet: “So gut wie überall stellt die um 1800 neue Literatur 
diese ihre neue Beschaffenheit unter Beweis.  . . . Die Poesie kommt aber nicht 
nur zu sich, sie gewinnt mit ihrer Potenzierung oder rekursiven Selbster-
mächtigung zugleich die Funktion und Macht der — ersten — Universal-
maschine.” (ebenda, 565 f.) Die Philosophie Hegels — weniger Hegels Philosophie 
— mag sich in diese Tradition einschreiben, in Hölderlins poetischer Logik hin-
gegen dient die Kombinatorik einzig zum Überschreiten solcher Selbstregu-
lation. 

322 HÖLDERLIN, Briefe, 300. 

323 Vgl. Johann Gottfried HERDER, Ideen zur Philosophie der Geschichte der 
Menschheit, in: Werke in zehn Bänden, Band 6, Frankfurt a.M. 1989, 263-535. 

324 Vgl. DERRIDA, Randgänge der Philosophie, 230-240. 

325 HÖLDERLIN, Briefe, 432. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

259 

 
326 Johann Wolfgang von GOETHE, Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil, in: 

Goethes Werke, Hamburger Ausgabe, Band 13: Naturwissenschaftliche Schrif-
ten 1, München 1999, 314-536, 324. 

327 HÖLDERLIN, Briefe, 426. 

328 Vgl. Gunter MARTENS, Friedrich Hölderlin, Hamburg 1996, 51 f. 

329 HÖLDERLIN, Briefe, 425 f. 

330 Ebenda, 426. 

331 Vgl. BINDER, Hölderlin und Sophokles, 88. 

332 Philippe LACOUE-LABARTHE, Métaphrasis, suivi de, Le theatre de Hölder-
lin, Paris 1998, 38. 

333 Vgl. auch Sabine AHLRICHS, Hölderlins “Oedipus der Tyrann” und “Antigo-
nä” als Szenarien menschlichen Selbstverständnisses, Darmstadt 1995, 104. 

334 In diesem Sinne bietet Girards spätere Lesart des Ödipus-Mythos nichts als 
eine Radikalisierung Hölderlins, indem sie auch die Tiresias-Figur in den Stru-
del des Rede gegen Rede miteinbezieht. Vgl. GIRARD, Das Heilige und die Ge-
walt, 104-133. 

335 Hölderlins eigene dramenimmanente Ausführungen scheinen diese Lesart zu 
fokussieren. Vgl. S 253. 

336 Die unterschiedene Ähnlichkeit zwischen der dionysischen Szene des absoluten 
Wissens und der Heterogenität des reinen Worts findet sich bei den Theoretikern 
des 20. Jahrhunderts vielleicht in Nähe und Entfernung des heideggerschen 
Seins zum Tode zu Lacans Interpretation des freudschen Todestriebs wieder. Wo 
Heidegger das Denken in Substanzen an deren Vergänglichkeit erinnert und 
so auf die Zukunft öffnet, da insistiert für Lacan im Todestrieb schmerzhaft 
ein weder in Sinnhaftigkeit noch in Zeitlichkeit auflösbares Moment. Die Zeit, 
die für Heidegger als endliche jegliche Substanz auflöst, wird im lacanschen 
Todestrieb von einer ihr nicht zugänglichen Materialität determiniert. Solche 
Determinante bleibt ihrerseits zwar nicht von der Endlichkeit ausgenommen, 
wie Hegels Philosophie dies in großer Nähe zum Sein zum Tode auszuführen 
sucht: Scheinbare Konstanten werden als Effekte szenischer Dionysik gefaßt. 
Diese Endlichkeit widerfährt der Materialität des Todestriebes allerdings zu 
einem unkalkulierbaren Moment. Deswegen kann sie für die Zeit ihrer Insis-
tenz auch einen Schutzmechanismus gegen die Dionysik der Endlichkeit bil-
den, wie Hölderlin dies mit dem reinen Wort ausführt. Vgl. HEIDEGGER, Sein 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

260 

 
und Zeit, 252-267. Vgl. Jacques LACAN, Die Ethik der Psychoanalyse. Das 
Seminar, Buch 7, Weinheim—Berlin 1996, 248-262.  

337 Hölderlins Ödipus-Interpretation ist hier trotz ihrer wohl auf eine kor-
rumpierte Vorlage zurückgehenden Eigenwilligkeit durchaus genau, wie 
Binder betont. Der von Kreon überbrachte Spruch erwähnt tatsächlich den 
Namen des Laios nicht und muß daher auch nicht auf diesen Mord hin gelesen 
werden. Mehrdeutig bleibt jedoch die Art der Anmaßung. So sieht Lacoue-
Labarthe sie mit Rekurs auf den Anmerkungen-Text schon in der Identifikation 
mit dem Heiligen begründet. Ahlrichs Interpretation der Übersetzung be-
stimmt den Sündenfall hingegen darin, daß Ödipus den Spruch zunächst mani-
puliert, um seine eigene, auf Charisma gegründete Herrschaft nicht durch das 
Orakel zu gefährden, sich aber im Zuge dieser Lüge auf die Kraft des Apoll 
beruft und dafür die Strafe der Götter erhält. Vgl. BINDER, Hölderlin und 
Sophokles, 28, 93, vgl. AHLRICHS, Hölderlins “Oedipus der Tyrann” und 
“Antigonä”, 90 f., vgl. LACOUE-LABARTHE, Métaphrasis, 17-25. 

338 Die Verwendung der Lichtmetapher im Motiv der Blendung wird auf beson-
ders stringente Weise bei Helmut Hühn analysiert und mit den Anmerkungen in 
Verbindung gebracht. Vgl. Helmut HÜHN, Mnemosyne. Zeit und Erinnerung 
in Hölderlins Denken, Stuttgart—Weimar 1997, 227-232. 

339 Vgl. KANT, Kritik der reinen Vernunft, 69-96. 

340 LACOUE-LABARTHE, Métaphrasis, 65. 

341 Lacoue-Labarthe hat für Hölderlins Definition des Tragischen als einer 
beständigen Trennung der Vereinigung die treffende Rede von der “Zäsur des 
Spekulativen” gefunden und gegen Hegels Philosophie gewendet. Diese Zäsu-
rierung läßt sich aber bloß solange von der hegelschen Form des absoluten 
Wissens abgrenzen, wie dieses mit Heidegger als eine Bemächtigung und nicht 
als ein Ausschreiben des Dionysischen gelesen wird. Vgl. LACOUE-LABAR-
THE, “Die Zäsur des Spekulativen”, 225-231. 

342 Vgl. Giorgio AGAMBEN, Bartleby oder die Kontingenz, gefolgt von, Die abso-
lute Immanenz, Berlin 1998, 9-14. Hölderlin schreibt eúnoun statt des “eis noun” 
des Originals und bezieht sich dabei anscheinend auf eine fehlerhafte zeit-
genössische Textüberlieferung, wie sie sich z.B auch bei Hamann zitiert findet 
(Vgl. SCHMIDT, Kommentar, 1390 f.). Dies fällt aber kaum ins Gewicht: Die 
Differenz zwischen einer Wohlgesonnenheit des Schreibrohrs wie bei Hölderlin 
und einem Eintauchen des Schreibrohrs in den Sinn wie im Original ist aber 
für die hölderlinsche Konzeption bloß minimale Differenz des Sinns von sich 
selbst: Denn Sinn als différance von Natur und Kunst ist als solcher bereits ein 
wohlgesinntes Eintauchen. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

261 

 
343 Für eine Verortung Hölderlins zwischen Kant, Fichte und Reinhold, vgl. 

WAIBEL, Hölderlin und Fichte, 201-231. 

344 Karl Leonhard REINHOLD, Über das Fundament des philospohischen Wis-
sens. Über die Möglichkeit der Philosophie als strenge Wissenschaft, Hamburg 
1998, 74. 

345 REINHOLD, Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungs-
vermögens, 223. 

346 Ebenda, 224. 

347 Ebenda, 301. 

348 Ebenda, 302. 

349 Ebenda, 309. 

350 Am pointiertesten faßt Martin Bondeli diese Struktur zusammen: “Für Rein-
hold ist die intellektuelle Anschauunng das Vorstellungsvermögen.” (Martin 
BONDELI, Das Anfangsproblem bei Karl Leonhard Reinhold. Eine syste-
matische und entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zur Philosophie Rein-
holds in der Zeit von 1789 bis 1803, Frankfurt a.M. 1995, 142) 

351 “Aller Stoff in was immer für einer Vorstellung muß durch ein Afficiertwerden 
der Empfänglichkeit gegeben sein, also auch der subjektive Stoff, der in den 
reinen Vorstellungen der Formen der Receptivität und Spontaneität enthalten 
ist. Die hierzu erforderliche Handlung des Afficierens kann hier unmöglich 
durch etwas außer dem Gemüthe geschehen, sondern ist lediglich dadurch 
denkbar, daß die Spontaneität auf ihre eigene Receptivität jenen Formen 
gemäß wirkt, und dadurch dasjenige, was vorher bloße Form in bloßen Vorstel-
lungsvermögen vor aller wirklichen Vorstellung bestimmt war, in einer wirk-
lichen besonderen Vorstellung als Stoff bestimmt.” (REINHOLD, Versuch einer 
neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, 300) 

352 In Fichtes Ausführungen zur intellektuellen Anschauung finden sich jedoch 
durchaus auch Bruchstellen zu dem, was später als die Lehre Fichtes der Kritik 
durch Hegels Philosophie verfällt. Die Fichtekritiken Hölderlins oder auch Nova-
lis’ scheinen hier zumindest schon angelegt, ohne an prominenter Stelle Ein-
gang in Fichtes Systematik zu finden. Eine Rekonstruktion von Fichtes Aus-
führungen zur intellektuellen Anschauung ist Jürgen Stolzenberg zu verdanken. 
Vgl. Jürgen STOLZENBERG, Fichtes Begriff der intellektuellen Anschauung. 
Die Entwicklung in den Wissenschaftslehren von 1793/94-1801/02, Stuttgart 
1986.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

262 

 
353 “[I]n der gesamten Sinnenwelt kömmt zum Beispiel kein Gegenstand vor, und 

kann keiner vorkommen, auf den die Vorstellung der Ersten Ursache, oder des 
unendlichen Dings passte. In allen Erfahrungen, die uns von unserem Gemüthe 
möglich sind, können immer nur Vorstellungen, kann nie das Vorstellende selbst 
vorkommen, immer nur Wirkungen des vorstellenden Subjekts, nie das Subjekt 
selbst, das wir nur als ein unbekanntes Etwas zu denken, keineswegs aber als 
eine bestimmte Substanz selbst durch den inneren Sinn anzuschauen ver-
mögen.” (REINHOLD, Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vor-
stellungsvermögens, 161 f.) 

354 Theodor W. ADORNO, Noten zur Literatur, Frankfurt a.M. 1974, 486. 

355 Bernhard Böschenstein kommentiert diese verdoppelte Rolle des Halbgotts 
folgendermaßen: “Es ist, als ob Dionysos’ eigener Wahnsinn, seine Aufhebung 
der gesetzten Form der Gottesehrung sich jetzt in Lykurgos äußerte, wodurch 
Dionysos selber in einer kategorischen Umkehr zum Hüter des Schicksals 
werden muß.” (BÖSCHENSTEIN, “Frucht des Gewitters”, 66.) 

356 Vgl. Michel FOUCAULT, Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a.M. 1996, 68-71. Vgl. Michel 
FOUCAULT, “Réponse à Derrida”, in: Dits et écrits 1954-1988, Band 1, 1954-
1975, Paris 2001, 1149-1163. Vgl. DERRIDA, Die Schrift und die Differenz, 
53-101. Vgl. DERRIDA, Vergessen wir nicht — die Psychoanalyse!, 59-127. 

357 Vgl. HEIDEGGER, Sein und Zeit, 267-270. In Heideggers Nachfolge durch-
zieht dieses Motiv mit und gegen Heidegger so unterschiedliche Ansätze wie 
die von Adorno, Derrida, Lévinas, Deleuze und Guattari oder Agamben. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225 - am 17.01.2026, 20:55:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

