
Rezensionen

Anthropos  110.2015

605

auch subjektive Erfahrungen für die Analyse nutzbar zu 
machen, durchaus Provokationspotential.

Die Ausführungen zum Feld, Feldzugang, zur Position 
des Feldforschers und dem Rapport zu den Informantin-
nen (Kap. 2) schließt an die bekannten theoretischen De-
batten in der Sozialanthropologie an. Die Ausführungen 
bereiten zudem darauf vor, dass Ethnografinnen längst 
nicht überall mit offenen Armen empfangen werden und 
legt dar, mit welchen Strategien zum Beispiel Organisa-
tionen einen Feldzugang abwehren können. Die Autoren 
geben keine Rezepte, wie eine teilnehmende Beobachtung 
durchzuführen ist, sondern sensibilisieren dafür, wie die-
se durch die Bedingungen des Feldes und die Beobach-
tungsposition geprägt ist. Sie machen darauf aufmerksam, 
wie sich die Intensität der Teilnahme auf die Möglichkei-
ten des Protokollierens auswirkt und sie zeigen verschie-
dene Strategien auf, wie mit den Überforderungen einer 
teilnehmenden Beobachtung umgegangen werden kann; 
zum Beispiel durch die Sequenzierung der Beobachtung, 
das Verfolgen von Prozessen oder durch einen bewusst 
vorgenommenen Perspektivenwechsel. Weiter diskutieren 
die Autoren, wie Feldnotizen zu Protokollen ausgearbeitet 
werden können bzw. welche Anforderungen die Analyse 
und die Repräsentation an Protokolle stellen. Dabei ma-
chen die Autoren das für ein ethnografisches Projekt spe-
zifische Ineinandergreifen von Beobachtung, Erfahrung, 
Beschreibung, Interpretation und Analyse nachvollzieh-
bar. Sie weisen auf die zentrale Bedeutung des Schreibens 
hin, welche in andern Methodenbüchern oft vernachläs-
sigt wird. So gehen sie darauf ein, dass sich der Schreib-
zwang und damit die spätere Repräsentation bereits auf 
die Wahrnehmung während der Forschung auswirkt, oder 
dass die Analyse wesentlich im und durch das Schreiben 
vorangetrieben wird.

Die Autoren konstatieren treffend, dass in Projekt-
beschreibungen üblicherweise die Anlage der Feldfor-
schung ausgeführt wird, die Analyse an sich jedoch als 
eigentliche “Blackbox” von methodischen Erörterungen 
oft unberührt bleibt (101). So widmen sie den analyti-
schen Tätigkeiten in Kapitel 4 besonders viel Raum; teil-
weise (aber nicht umfassend) greifen die Autoren hier auf 
die Verfahren und die Terminologie der “Grounded Theo-
ry” zurück. Dies ist insofern nicht erstaunlich, als Anselm 
Strauss in seinen Methodenbüchern ähnlich wie die Auto-
ren sein intuitives qualitatives Vorgehen explizit machte 
und für diese Tätigkeiten Begriffe einführte (H. Legewie 
and B. Schervier-Legewie, Anselm Strauss. Research Is 
Hard Work, It’s Always a Bit Suffering. Therefore, on the 
Other Side Research Should Be Fun. Forum qualitative 
Sozialforschung 5/3.2004). Allerdings erinnern die Aus-
führungen zur offenen Codierung an die auch innerhalb 
der Grounded Theory kontrovers diskutierte Frage, ob da-
mit, wie von Strauss proklamiert, analytische Konzepte 
generiert werden oder ob dadurch vielmehr ein voranaly-
tisches Kategorisieren der Daten gefördert wird, welches 
ungeübte Anwender auf Abwege führen kann (I.  Dey, 
Grounding Grounded Theory. Guidelines for Qualitative 
Inquiry. San Diego 1999). Beim kurzen Hinweis auf die 
Möglichkeiten, welche Softwareprogramme eine Unter-
stützung des Codierens bieten, fehlen leider Überlegun-

gen dazu, wie diese Technologien auf den Prozess der 
Analyse einwirken.

Über die Darstellung verschiedener Analyseverfahren 
hinaus fordern die Autoren dazu auf, das Material durch 
Befragung zu befremden, sich dabei überraschen zu las-
sen und analytische Kreativität zu entwickeln. Sie weisen 
darauf hin, dass es kein “natürliches” Ende des Auswer-
tungsvorgangs gibt und so die Interpretation endlos wei-
tergeführt werden könnte. Sie plädieren dafür, in der Inter-
pretationstätigkeit auf eine Balance zwischen vertiefender 
Analyse und dem “Blick aufs Ganze” zu achten. Mehr 
noch, die Autoren warnen vor der Verselbstständigung der 
Datenanalyse als einer “going method”: “Wir analysieren 
nicht primär Daten, sondern soziale Phänomene: soziale 
Situationen, Praktiken, Welten. Unsere Daten sind daher 
nur Platzhalter dieser Phänomene. Es gibt daher keinen 
Grund, diesen Platzhalter in der ganzen Kontingenz sei-
ner Entstehung und Auswahl zu sakralisieren” (111). Mit 
dieser Kritik grenzen sich die Autoren deutlich ab von 
einer in der qualitativen Forschung zunehmend zu beob-
achtenden Tendenz, die selbst generierten Artefakte zu 
objektivieren und die eigene Forschung durch möglichst 
stringente methodische Verfahren zu autorisieren. Statt-
dessen stehen sie für ein Forschungsverständnis ein, wel-
ches auf einem umfassenderen Erfahrungswissen basiert, 
das immer nur unzureichend in den zu Daten geronne-
nen Protokollen abgebildet ist. Damit wird es zur zentra-
len Aufgabe einer Ethnografin, das implizite Wissen, das 
sie beiläufig und stillschweigend erworben hat, zu expli-
zieren (144). Indem und wie das Lehrbuch das implizite 
forschungspraktische und theoretische Wissen der Auto-
ren expliziert, bildet es selbst ein Beispiel ethnografischen 
Arbeitens. Mit ihrem praktischen Leitfaden formulieren 
die Autoren gleichzeitig ein forschungspolitisches State-
ment gegen eine methodische Engführung qualitativer 
Forschung. Anselm Strauss hat eindrücklich vorgemacht, 
dass Methodenbücher wichtige strategische Instrumente 
sein können, um Forschungstraditionen zu begründen. Es 
ist diesem Lehrbuch zu wünschen, dass es zur Stärkung 
von Ethnografie als einer methodisch offenen und erfin-
dungsreichen Forschungsstrategie beitragen kann.

Judith Hangartner

Brosseder, Claudia: The Power of Huacas. Change 
and Resistance in the Andean World of Colonial Peru. 
Austin: University of Texas Press, 2014. 456 pp. ISBN 
978-0-292-75694-6. Price: $ 65.00

Tal como lo declara Claudia Brosseder en la introduc-
ción, este trabajo intenta abordar un tema que “ningún li-
bro ha analizado” hasta el momento: los efectos del dis-
curso virreinal sobre la hechicería, tanto en Europa como 
en el Perú, en la evolución de los rituales andinos (3). 
Así, por un lado, a inicios del siglo XVI, la hechicería es 
definida en términos de “falso dios, falso culto y malas 
acciones, o idolatría, superstición y brujería” (2). Tal no-
ción medieval habría evitado, no solo el uso de términos 
alternativos de la tradición mágica europea, sino que so-
bre todo habría bloqueado una perspectiva naturalista que 
ya venía desarrollándose, al menos en España, desde la 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-605 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:49:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-605


606 Rezensionen

Anthropos  110.2015

segunda mitad del siglo XVI (20). Por otro lado, ya a me-
diados del siglo XVIII, la preocupación por la hechicería 
y por el poder de los hechiceros para infligir daño comien-
za a parecer ridícula (232) y a volverse un fenómeno peri-
férico a la metrópolis (229). De hecho, las persecuciones 
individuales comienzan a realizarse más bien para incre-
mentar la armonía social, reforzar la autoridad política, 
eliminar rasgos culturales obsoletos o, en fin, crear una 
sociedad más homogénea (231). Descartada la demonolo-
gía (252), el interés jesuita en la hechicería fue finalmente 
reemplazado por un nuevo tipo de naturalismo y enmar-
cado en un discurso europeo interesado en la así llamada 
magia técnica y natural (14). Desde fines del siglo XVII, 
el diálogo andino cristiano deja, pues, atrás la idolatría por 
la naturaleza y la medicina (192), imponiéndose así un 
nuevo tipo de filosofía natural, una nueva noción de ma-
leficio y una nueva forma de racionalismo erudito (192).

Ahora bien, en este largo proceso, la introducción de 
la noción de magia empática habría importado a los An-
des una distinción conceptual (entre lo preternatural, lo 
natural y lo sobrenatural) que sería radicalmente extraña 
para la cosmovisión andina (254), o que constituiría un 
desafío para lo que la autora llama la concepción o lógica 
andina de la naturaleza (nature) (3, 13, 15 y 192).

Quizá valga la pena detenerse un momento en este 
punto. Tal como sucede con otros de los conceptos más 
usuales (tales como los de “sagrado”,“pecado”, “armonía 
social”, o “coexistencia de culturas”) de este importante 
libro, la aplicabilidad de uno tan cargado como el de “na-
turaleza”, podría quizá haberse problematizado un poco 
más (por ejemplo, a la luz de los recientes debates antro-
pológicos en torno al animismo, que parten de la etnogra-
fía de las tierras bajas de Sudamérica). ¿Es necesario, o 
siquiera posible, considerar que un concepto como el de 
naturaleza – que, en buena medida, parece no poder de-
finirse sino es en contraste con el de sociedad o cultura – 
sea relevante en las sociedades indígenas andinas?

Un cuestionamiento similar (aunque quizá más impor-
tante que el primero) aparece cuando nos acercamos a uno 
de los protagonistas de las evoluciones conceptuales, dis-
cursivos y rituales, en torno a la hechicería, que este libro 
explora: nos referimos al “especialista religioso andino”. 
El libro los define como “los antiguos camascas, amau-
tas y otros hombres y mujeres sabios de la sociedad inca 
y andina” (137), sin agregar mucho más sobre ellos, sal-
vo que se trata de personajes “decididos (strong-minded )” 
(229). Esta característica, junto con la importancia dada 
en el libro al toma y daca (give-and-take) entre sacerdo-
tes españoles y especialistas religiosos andinos (3), pare-
ciera mostrar que la imagen de estos no es sino un reflejo 
de la de aquellos. Así, por ejemplo, la autora considera 
no solo que “los hechiceros eran los ideólogos del mun-
do andino” (325, nota 2), sino que: “… ambas culturas 
confiaban en una élite social autoritaria, fuese el sacerdo-
te católico o el especialista religioso … ambos grupos de 
élite se veían … como los mantenedores de una ortodo-
xia, aquella del Concilio de Trento, en un lado, y la de la 
lógica andina, en la otra” (268).

En cualquier caso, creemos que sería fructífero de-
batir, a partir de este importante trabajo, la existencia de 

“especialistas” en el ámbito de la religión, sobre todo en 
un mundo andino virreinal marcado por la desaparición 
de élites precolombinas en ámbitos supraregionales (y a 
la luz de una etnografía que parece sugerir que hoy todos 
los miembros de un grupo, con diferencias de grado, son 
un poco “curanderos”).

Adicionalmente, creemos que relativizar la sobrees-
timación de la especialización religiosa en los Andes vi-
rreinales podría también ayudarnos a cuestionar una “re-
sistencia” (30) que, en el presente libro, supone como la 
fuente, tanto de un “desagrado … por los cristianos … de 
largo aliento” (68), como de un intento de “retener la pu-
reza de sus mesas rituales” (137). ¿Es necesario dar por 
sentada, ya sea en ciertas élites o en poblaciones enteras, 
una suerte de oposición, tácita o explícita, al cristianismo 
y al mundo venido de Europa, en un ámbito que, como 
los Andes amerindios, ha sido caracterizada precisamente 
por su “cosmopolitismo”?

En suma, los argumentos de este libro, junto con sus 
varios mapas útiles y sus abundantes notas explicativas 
y bibliográficas, constituyen no solo un notable esfuerzo 
comparativo y un impulso para la continuación de los es-
tudios andinos en Alemania, sino sobre todo una estupen-
da oportunidad para revisar algunos de nuestros supuestos 
más arraigados en torno a la sociedad andina virreinal. En 
efecto, la proximidad entre el mundo andino y el europeo, 
en torno a puntos tan cruciales como la existencia de no-
ciones de naturaleza, de especialistas religiosos y de res-
puestas colectivas de resistencia a lo foráneo, siguen sien-
do cuestiones abiertas. Si lo más novedoso del libro fuera, 
como lo pensamos, su acercamiento al discurso europeo 
sobre la magia y sus referencias a unos autores (como 
Pedro Ciruelo o Martín de Castañega) poco usuales en 
la etnohistoria de esta región, bien podría considerársele 
también como un trabajo sobre el pensamiento europeo 
en torno a los Andes indígenas; uno que parte de la con-
vicción, compartida por nosotros, de que una “historia del 
diálogo andino-cristiano requiere una perspectiva simul-
táneamente trasatlántica y local” (9).

Juan Javier Rivera Andía

Bunescu, Ioana: Roma in Europe. The Politics of 
Collective Identity Formation. Farnham: Ashgate, 2014. 
215 pp. ISBN 978-1-4724-2058-9. Price: $ 119.95 

Ioana Bunescu, a Romanian postdoctoral scholar at 
Malmö University in Sweden, begins this volume with 
an appropriate insistence on the need for conceptualiz-
ing European Roma as a heterogeneous population that 
cannot be represented under the umbrella of an idealized 
cultural uniformity. In order to capture that diversity, Bu-
nescu carried out fieldwork in a number of locations, and 
the results are conveyed in seven topically distinct chap-
ters. According to the author, “[e]ach book chapter is an 
outcome of a multi-sited ethnography that combines an-
thropological, cultural studies and political science ap-
proaches to understanding the historical process of collec-
tive identity formation of the Roma” (1). The blurb on the 
back of the book promises a “path-breaking book” that, in 
the words of Slawomir Kapralski of the Polish Academy 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-605 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 14:49:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-605

