4 Kulturalitat

Kultur lebt vom Menschen in Relation, in Wechselbeziehung und -wir-
kung zu der ihn umgebenden Gesellschaft. Der Mensch bedingt Ge-
sellschaft und ist durch Gesellschaft bedingt. Es ist ein dauerhafter
gegenseitiger Herstellungsprozess in der »Gewissheit auf einen Platz
in dieser Gesellschaft« (Witsch 2008: 22). Kultur in sozialer und poli-
tischer Dimension eines breiten Kulturbegriffs (vgl. Reinwand-Weiss
2013/2012) ist die Handlung selbst innerhalb eines offenen Orientie-
rungssystems (vgl. Yousefi & Braun 2011: 10), wobei Kultur und kultu-
relle Herkunft ohne Ortsbestimmunyg zu verstehen sind. Im Zusammen-
hang mit der forschungsleitenden Fragestellung betrachte ich das Spek-
trum der Interkulturalitit in einer wissenschaftstheoretischen Dimensi-
on' und verbunden mit der Frage nach dem Bestehen kultureller Iden-
titit. Ich orientiere mich besonders an Hamid Reza Yousefi und Ina
Braun, die von Interkulturalitit »als eine Realitit [ausgehen], die in al-
len Gesellschaften seit Menschengedenken anzutreffen ist« (2011: 27).
Das Gemeinsame und das Unterschiedliche sind die Antriebsmechanis-
men kultureller Verortung. In diesem Zusammenhang wende ich mich

1 »Wissenschaft ist der Versuch der gedanklichen (kognitiven) Bewiltigung von Wirk-
lichkeit [Hervorheb. im Original]« (Fischer 2010: 127). Klaus Fischer meint Wis-
senschaft und Kultur — Leben, Beobachten und Verstehen hangen in kontinu-
ierlicher Symbiose zusammen (vgl. ebd.). Hamid Reza Yousefi und Ina Braun
gehen in der methodischen Untersuchung des Zusammenspiels von Theorie
und Praxis von Interkulturalitdt als wissenschaftliche Disziplin aus (vgl. 2011:
29).

- am 14,02.2026, 08:01:04. A


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Gehorlose und Horende

Homi K. Bhabas Werk »Die Verortung der Kultur« (2011) zu, das deutli-
che Parallelen und tibertragbare Muster im Verhiltnis Gehorloser und
Hoérender zulisst. Mich interessiert insbesondere der differenz-orien-
tierte Ansatz, den ich der Auffassung Francois Julliens (2019) zum Kon-
zept des Abstands gegeniiberstelle und mit der gegebenen Dichotomie
der Gehorlosen-Welt und der Hérenden-Welt in Verbindung bringe.

4.1 Interkulturalitat

Das Prifix inter* geht von einem Zwischen aus, das sich an der auf Dif-
ferenz basierenden Partizipation der Kulturen voneinander, ipso facto
einem »kritisch-argumentativen Dialog zwischen und innerhalb unter-
schiedlicher Denkstrukturen und Weltanschauungen in unterschiedli-
chen kulturellen Kontexten« (Yousefl & Braun 2011: 30) orientiert. Es ist
im Sinne einer Interkulturalitit von einer Interaktion die Rede (vgl. Bol-
ten 2012: 40). Dafiir braucht es selbstverstindlich erst einmal diese un-
terschiedlichen Denkstrukturen, das heifit kontextgebundene Themen,
die als Instrument des Austauschs dienen sowie von einer Eigenstin-
digkeit der Kulturen und von einer Bereitschaft des Austauschs tiber
das Eigene und das Andere ausgehen. »Mit ihr wird eine interkulturelle
Kommunikation angestrebt, in der sich Verstehen-Wollen und Verstan-
den-werden-Wollen des Eigenen und des Anderen bedingen« (Yousefi &
Braun 2011: 30). Ohne diese Bereitschaft ist ein interkultureller Dialog
nahezu unmdoglich. Interkulturalitit fithrt nach Yousefi und Braun zur
gegenseitigen kulturellen Anerkennung und macht das Bewusstwerden
von Differenz und Gemeinsamkeit erst moglich. Dabei hilt das Kon-
zept der Interkulturalitit keinen Anspruch auf Verabsolutierung vor (vgl.
ebd.). Ein Austauschprozess ist weder endgiiltig noch abgeschlossen.

2 Der Prafix inter stammt aus dem Lateinischen. Jirgen Bolten fiihrt aus, dass
»hier nicht eine soziale Struktur [gemeint ist], sondern ein Prozess, der sich im
Wesentlichen auf die Dynamik des Zusammenlebens von Mitgliedern unter-
schiedlicher Lebenswelten auf ihre Beziehungen zueinander und ihre Interak-
tionen untereinander bezieht« (2012: 39).

- am 14,02.2026, 08:01:04. A


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Kulturalitat

Es geht um Interkulturalitit in Abgrenzung zu anderen Kulturtheo-
rien, die auf das Verhiltnis von Gehorlosen und Hoérenden allerdings
nicht anwendbar sind. So beschreibt eine Multikulturalitit (vgl. Taylor
1993: 13-78) eher ein Nebeneinander, das jedoch noch kein Miteinander
evoziert, das heif3t, eine interkulturelle Komponente der Interaktion
liegt nicht vor. Fir den Transkulturalititsansatz nach Wolfgang Welsch
(vgl. 2017) und fir den Hyperkulturalititsansatz nach Byung-Chul Han
(vgl. 2005) gilt: Einerseits besteht eine zunehmende Individualisierung
und andererseits eine Reduktion auf Orientierungspunkte (Unterschie-
de), das heif3t eine Gleichmachung bei gleichzeitiger Ungleichheit. Beide An-
satze gehen nicht mit biologisch gegebenen Unterschieden einher, wo-
nach ein visuell-auditiver Sprachunterschied besteht. In Anlehnung an
Rafael Ugarte Chacén ignorieren die beiden zuletzt genannten Kultur-
theorien die Freiheit und Freiwilligkeit kultureller Identititsbildung, ei-
ne kulturelle Prigung sowie Macht- und Zwangsstrukturen, was einer
autonomen kulturellen Identititszusammenstellung zuwiderlduft (vgl.
2015: 113).

4.2 Kulturelle Identitat

Identitit verweist auf einen Entwicklungsprozess, das heifit eine Iden-
tifikation mit der subjektiven Identitit. »Indem wir unsere Identitit
bestimmen, versuchen wir zu bestimmen, wer wir sind, »woher wir
kommen« (Taylor 1993: 23).> Die Rede ist von einer kulturellen Iden-
titdt als »die Gesamtheit der kulturell gepragten Werte samt der daraus
resultierenden Weltsichten und Denkweisen sowie der ebenfalls kultu-
rell geprigten Verhaltens- und Lebensweisen verstanden, die das Ei-
genbild einer Kulturgemeinschatft [...] prigen« (Uhle 2004: 15). Frangois
Jullien postuliert hingegen: Es gibt keine kulturelle Identitit (2019). Er be-
tont Identitdt als Differenzverfahren, mit denen Griben zwischen-ein-
ander geschaffen witrden. Entgegen der unitberwindbaren Barrieren

3 So meint auch Homi K. Bhabha, dass Identitdt immer nur der problematische
Prozess des Zugangs zu einem Bild der Totalitdt sei (vgl. 2011: 75).

- am 14,02.2026, 08:01:04.

61


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Gehorlose und Horende

schligt Jullien das Konzept des Abstandes vor, das als abstandsloser Mog-
lichkeitsraum einen Raum des Dialogs er6finet, das von ihm benannte
Zwischen als neutralen, kognitiv-konstruierten Raum (vgl. 2019: 41f.). Er
pladiert fiir das Gemeinsame durch Abstand als Genesis einer evolutio-
niren Entwicklung (vgl. ebd.: 73): »Das Gemeinsame ist der Ort, an dem
sich die Abweichungen/Abstinde entfalten, und die Abstinde bringen
das Gemeinsame zur Entfaltung« (ebd.: 80). Das beschriebene Zwischen
des Abstands identifiziert nicht, sondern mochte entdecken, als unbe-
wusster Vorgang des In-Spannung-Versetzens von Subjekten (vgl. ebd.:
71). Homi K. Bhabha konstatiert, dass ein Identifikationsprozess eine
gewisse Unformulierbarkeit fir das Subjekt in sich birgt, die er mit ei-
ner Unsichtbarkeit* beschreibt (vgl. 2011: 70) und erst durch eine Stérung
(Differenz) eine Sichtbarkeit, das heif$t eine Form der Formulierbarkeit
erhilt (vgl. ebd.: 73). Konkret erhilt der Identifikationsprozess eine For-
mulierbarkeit, wenn es durch Stérung einer Erklirung bedarf (vgl. ebd.:
73).% Zwischen Eigen- und Fremdwahrnehmung geht dem Prozess ein
Raum der Spaltung einher (vgl. Bhabha 2011: 65ff.). Der Mechanismus
der Identititsfindung ist mithin von einem Differenzmodell geprigt,
das einen Anderen zum Exoten® macht (Othering”) und gleicherma-
3en sich selbst zum Exoten fiir die Anderen macht. »Anerkennung be-
schreibt das Recht auf Differenz und hat mit der aktiven Akzeptanz des-
sen zu tun, was jenseits eigener Haltung liegt« (Yousefi & Braun 2011:

4 Unsichtbarkeit heifdt es, weil kein vollstindig erfassbares Betrachtungsobjekt
gegeben ist (vgl. Bhabha 2011: 69).

5 Das wahrelch entwickelt sich aus der Behauptung der Authentizitit der Per-
son, die in eine Hinterfragung eben jener miindet und fortbesteht (vgl. Bhabha
2011: 73).

6 »Exotismus bedeutet, den Anderen nicht in dessen Bezugssystem zu erfahren,
sondern ihn mit eigenen Idealen vergleichend zu betrachten und ihn in ethno-
zentrischer Ausschmiickung als radikal verschieden zu interpretieren« (Yousefi
& Braun 2011: 48).

7 »Otheringprozesse vollziehen sich im Kontext interdependenter Ungleich-
heits- und Machtverhiltnisse und dienen der Aufrechterhaltung und Repro-
duktion bestehender Differenzordnungen« (Lindmeier 2019: 53).

- am 14,02.2026, 08:01:04. A


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Kulturalitat

99). Bolten fiigt hinzu, dass wir das Fremde nicht kennen und verste-
hen lernen wollen, wenn wir das Eigene nicht reflektieren (vgl. 2012: 91).
Diese Sichtweise bedeutet jedoch nicht, die Denk- und Verhaltenswei-
sen des anderen schlichtweg zu akzeptieren. Das Anderssein als solches
sei zunichst zu akzeptieren (vgl. ebd.: 88). Der Identifikationsprozess
steht immer im Verhiltnis zu einer Andersheit, das heifst, Identifika-
tion als Prozess ist fundamental die Beziehungsarbeit des Selbst am
Anderen (vgl. Bhabha 2011: 67).

Daher kann es nicht um die Frage gehen, ob Unterschiede bestehen,
sondern wie Unterschiede bzw. Grenzen bestehen (Konnotation von Un-
terschieden). Wie kann eine Kultur subjektiv lebbare Stabilitit im Rah-
men eines Gemeinsamen geschaffen werden? Es geht um das Individuum
per se, das in Relation mit einem anderen steht und dadurch etwas Ge-
meinsames als das Resultat aller Beteiligten abgebildet wird (vgl. Bol-
ten 2012: 106). In der Anlehnung an Jullien und seiner Aussage, es gebe
keine kulturelle Identitit, prazisiere ich in der Formulierung eine (kul-
turgeprigte) Identitit eines Menschen die wiederum in Kulturprozesse ein-
greift, womit ein sich gegenseitig bedingender Identifikationskreislauf
zwischen Mensch und (menschlicher) Umwelt gegeben ist.

Es entspricht dem Ansatz von Yousefi und Braun, dass das Ich nicht
in einem vollkommenen Zusammenhang zu seiner Kultur zu betrach-
ten sei, sondern mit seiner Kultur, das heifdt von seiner Kultur geprigt,
jedoch aus eigenen Erfahrungshintergriinden heraus handelnd und im
stetigen Veranderungsprozess begriffen ist (vgl. 2011: 53). Identitit kann
sich also dynamisch verhalten. Was dabei feststeht ist das zum Einen
Identitit unverhandelbar besteht und zum Anderen, dass Identitit ei-
ne Form der Eigenstindigkeit evoziert. Die personliche Identitit eines
Menschen besteht, insofern es Kommunikation innerhalb und zwischen
Kulturen geben kann, geben muss, wenn von einer miindigen Gesell-
schaft ausgegangen wird.

- am 14,02.2026, 08:01:04.

63


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Gehorlose und Horende

4.3 Kulturelle Diversitat und kulturelle Differenz

Das Gemeinsame liegt in der Diversitit® und Anerkennung von Anders-
heit begriindet, was sich in der Verortung der Kulturen widerspiegelt.
Kulturelle Diversitit versteht Homi K. Bhabha allerdings als einen pas-
siven Akt, nimlich der bloRen Anerkennung vorgegebener kultureller
Inhalte, der zu liberalen Begriffen wie Multikulturalismus fiihre, die
im Bestreben einer einzigartigen kollektiven Identitit ihr Leben fris-
ten (vgl. 2011: 52). Bhabha geht von einer kulturellen Differenz als einen
aktiven Prozess einer kontinuierlichen Verhandlung aus. Kulturen seien
niemals einheitlich und auch nie einfach dualistisch in ihrer Beziehung
des Selbst zum anderen (vgl. ebd.: 54). Nach Jullien legt Differenz fest,
damit identifiziert und f6rdert es mithin eine Riickkehr in eine isolier-
te und essenzialisierte Kultur-Identititszelle (vgl. 2019: 76). Auf diese
Weise lasse sich kein Raum des Zwischen als Ort der Verhandlung eta-
blieren: »Sobald die Unterscheidung einmal getroffen ist, kehrt bei der
Differenz jeder der beiden Terme auf seine Seite zuriick, und der eine
vergisst den anderen« (ebd.: 39). Abstand dagegen bringt keine Iden-
titdt zum Vorschein, sondern »ein anderes Mogliches« (ebd.: 43).° So
befinden sich nach Jullien Kulturen in stindigen Transformationspro-
zessen »und deshalb ist es unméglich, kulturelle Charakteristiken zu
fixieren oder von der Identitit einer Kultur zu sprechen« (ebd.: 47). Da-
mit marginalisiert Jullien gegebene Unterschiede, die aufgedeckt wer-
den miissen, um sie hinreichend verstehen und handhaben zu kén-
nen. Gleichzeitig und durch ihre scheinbare Eliminierung hebt Jullien

8 Diversitat richtet sich auf die Wertschitzung sozialer Gruppenmerkmale. So-
mit wiirde Vielfalt anerkannt sein und mogliche, sich daraus ergebende Poten-
tiale genutzt werden (vgl. Walgenbach 2017: 92).

9 Es bleibt unklar wer oder was genau den Raum des Abstands betritt, um in ein
Abstands-Verhaltnis zu treten. Julliens Konzept des Abstands birgt keine Be-
stimmbarkeit (von Kulturen). Seine Ausfithrungen beziehen sich nicht auf eine
Basis oder nur die Méglichkeit einer multikulturalistischen Teilhabe an (Identi-
tats-)Verhandlungsprozessen. Dariiber hinaus definiert Jullien Kultur nicht ex-
plizit, sondern geht mit dem Begriff Kulturen eher von bestimmten Herkunfts-

rdumen aus.

- am 14,02.2026, 08:01:04. A



https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4 Kulturalitat

diese Ausgangspunkte erst hervor (und identifiziert sie selbst), womit
sie dann jedoch ungreifbar (im Sinne von nicht verstehbar) erscheinen
und negative Assoziationen hervorrufen. Genau diesen Prozess verbin-
det Bhabha mit kultureller Diversitit, die entgegen ihrer Bedeutung
vielmehr eine Spaltung befiirwortet, als Kulturen zusammenfithrt (vgl.
2011: 52). Homi K. Bhabha begreift Differenz als unkonnotierte (eher
respektable) Wechselwirkung zwischen Kulturen und nur in der Verge-
genwirtigung einer Grenze und in der aktiven Benennung der kultu-
rellen Differenz kann ein gemeinsamer Raum erschlossen werden (vgl.
ebd.). Folglich geht es in einer gemeinsamen RaumerschliefSung nicht
um die Suche nach einer kollektiven Wahrheit, sondern um die sub-
jektorientierte Suche nacheinander, die in der Differenz begriindet liegt
und den Raum erst begriindet. »Dissens, Alteritit und Andersheit sind
die diskursiven Bedingungen fir die Zirkulation und Anerkennung ei-
nes politisierten Subjekts und einer 6ffentlichen sWahrheit« (ebd.: 35).
Ohne Differenz gibt es kein Zusammenkommen.

4.4 Ein Zwei-Welten-Konstrukt

Im Verstindnis von H-Dirksen Bauman und Joseph J. Murray birgt
Diversitit eine Notwendigkeit fir das Individuum, weil Diversitit
eine Vergemeinschaftung mit sich bringt. Es geht folglich und konkret
weniger um eine Notwendigkeit von Diversitit, sondern vielmehr um
eine Notwendigkeit von Vergemeinschaftung (vgl. 2014: 27f.). An eine
grundlegende kulturelle Differenz ankniipfend stellt sich die Frage,
wie ein Ansatz aussieht, der Differenz gestaltet und nicht nur zeigt.
Tomas Vollhaber weist angesichts des Ansatzes von H-Dirksen Bauman
und Joseph J. Murray darauf hin, dass ein Deaf-gain-Konzept eben
erst die Trennung der Kulturen als dichotome Ideologie eines >Zwei-Welten-
Konstrukts< befiirwortet, vor der Homi K. Bhabha in seiner Kritik der
kulturellen Diversitit warnt, nimlich im Grunde vor einer spaltenden,
radikalen Rhetorik von Diversitit (vgl. Vollhaber 2018: 403; Bhabha

- am 14,02.2026, 08:01:04.

65


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Gehorlose und Horende

2011: 52).*° »Es geht nicht um die Differenz gehérlos—hérend, sondern
um die Differenz des gehorlosen Subjekts« (Vollhaber 2012: 540). Voll-
haber geht es darum, das heterogene Miteinandersein von gehérlosen
und nicht gehérlosen Menschen zu begreifen und die Moglichkeit
eines gemeinsamen Voneinander-Lernens zu erfahren (vgl. 2018: 404),
weshalb er sich einer kulturellen Differenzperspektive innerhalb eines
Zwei-Welten-Konstrukts gehdrlos-hirend hinsichtlich eines differenten
Raums zuwendet, ohne ihn allerdings niher zu beschreiben (vgl. Voll-
haber 2018: 406). Ein Zwei-Welten-Konstrukt begriindet Paddy Ladd
indes mit der Hervorhebung der stindigen Abgrenzung Gehorloser
zur Horenden-Welt (vgl. 2003: 245f.): eine Dichotomie der Welten.
Allerdings pladieren die Bestrebungen der Partizipation und eine
wachsende Empowerment-Bewegung gehorloser Menschen mit der
Forderung nach Gleichstellung gewissermaflen fiir eine Vereinheitli-
chung oder Verschmelzung der Welten, das heifdt fir die Authebung
einer Dichotomie, wie auch Anna-Kristina Mohos schreibt: »dass die
Anndhrung tauber und hérender Menschen mit der Zielstellung einer
inklusiven Gesellschaft nicht gelingen kann, wenn die dichotome
Annahme einer >Gehorlosenwelt« einerseits und einer >Horendenwelt«
andererseits aufrechterhalten wird« (2017: 34f.). Die Grenzziehung
zwischen den Welten und vor allem deren Aufrechterhaltung lief3e die
politische Wirkkraft im Kampf um Anerkennung und Gleichstellung
schwinden (vgl. ebd.: 42f.). Auch Franziska Ehrhardt macht darauf
aufmerksam, dass eine solche Dichotomie die Gefahr in sich birgt,
»die horende Welt und die gehérlose Welt als absolute, statische und
einheitliche GréfRen mit klaren Grenzziehungen zu verstehen« (2010:
112). So stehen die beiden Stromungen der Weltendichotomie (Zwei-
Welten-Konstrukt), die der Aufthebung und die der Aufrechterhaltung,
gegeneinander. Die Frage nach kulturellen Erfahrungsriumen, die
Differenz gestalten und zugleich eine Klirung des Konflikts iiber das
Fortbestehen des Zwei-Welten-Konstrukts beinhalten, stellt sich nach
wie vor.

10 Homi K. Bhabha spricht von einer »radikale[n] Rhetorik der Trennung von Kul-
turen« (2011: 52).

- am 14,02.2026, 08:01:04.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

