
4 Kulturalität

Kultur lebt vom Menschen in Relation, in Wechselbeziehung und -wir-

kung zu der ihn umgebenden Gesellschaft. Der Mensch bedingt Ge-

sellschaft und ist durch Gesellschaft bedingt. Es ist ein dauerhafter

gegenseitiger Herstellungsprozess in der »Gewissheit auf einen Platz

in dieser Gesellschaft« (Witsch 2008: 22). Kultur in sozialer und poli-

tischer Dimension eines breiten Kulturbegriffs (vgl. Reinwand-Weiss

2013/2012) ist die Handlung selbst innerhalb eines offenen Orientie-

rungssystems (vgl. Yousefi & Braun 2011: 10), wobei Kultur und kultu-

relle Herkunft ohne Ortsbestimmung zu verstehen sind. Im Zusammen-

hangmit der forschungsleitenden Fragestellung betrachte ich das Spek-

trum der Interkulturalität in einer wissenschaftstheoretischen Dimensi-

on1 und verbunden mit der Frage nach dem Bestehen kultureller Iden-

tität. Ich orientiere mich besonders an Hamid Reza Yousefi und Ina

Braun, die von Interkulturalität »als eine Realität [ausgehen], die in al-

len Gesellschaften seit Menschengedenken anzutreffen ist« (2011: 27).

Das Gemeinsame und das Unterschiedliche sind die Antriebsmechanis-

men kultureller Verortung. In diesem Zusammenhang wende ich mich

1 »Wissenschaft ist der Versuch der gedanklichen (kognitiven) Bewältigung von Wirk-

lichkeit [Hervorheb. im Original]« (Fischer 2010: 127). Klaus Fischer meint Wis-

senschaft und Kultur – Leben, Beobachten und Verstehen hängen in kontinu-

ierlicher Symbiose zusammen (vgl. ebd.). Hamid Reza Yousefi und Ina Braun

gehen in der methodischen Untersuchung des Zusammenspiels von Theorie

und Praxis von Interkulturalität als wissenschaftliche Disziplin aus (vgl. 2011:

29).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Gehörlose und Hörende

Homi K. Bhabas Werk »Die Verortung der Kultur« (2011) zu, das deutli-

che Parallelen und übertragbare Muster im Verhältnis Gehörloser und

Hörender zulässt. Mich interessiert insbesondere der differenz-orien-

tierte Ansatz, den ich der Auffassung François Julliens (2019) zum Kon-

zept des Abstands gegenüberstelle und mit der gegebenen Dichotomie

der Gehörlosen-Welt und der Hörenden-Welt in Verbindung bringe.

4.1 Interkulturalität

Das Präfix inter2 geht von einem Zwischen aus, das sich an der auf Dif-

ferenz basierenden Partizipation der Kulturen voneinander, ipso facto

einem »kritisch-argumentativen Dialog zwischen und innerhalb unter-

schiedlicher Denkstrukturen und Weltanschauungen in unterschiedli-

chen kulturellen Kontexten« (Yousefi & Braun 2011: 30) orientiert. Es ist

im Sinne einer Interkulturalität von einer Interaktion die Rede (vgl. Bol-

ten 2012: 40). Dafür braucht es selbstverständlich erst einmal diese un-

terschiedlichen Denkstrukturen, das heißt kontextgebundeneThemen,

die als Instrument des Austauschs dienen sowie von einer Eigenstän-

digkeit der Kulturen und von einer Bereitschaft des Austauschs über

das Eigene und das Andere ausgehen. »Mit ihr wird eine interkulturelle

Kommunikation angestrebt, in der sich Verstehen-Wollen und Verstan-

den-werden-Wollen des Eigenen und des Anderen bedingen« (Yousefi &

Braun 2011: 30). Ohne diese Bereitschaft ist ein interkultureller Dialog

nahezu unmöglich. Interkulturalität führt nach Yousefi und Braun zur

gegenseitigen kulturellen Anerkennung undmacht das Bewusstwerden

von Differenz und Gemeinsamkeit erst möglich. Dabei hält das Kon-

zept der Interkulturalität keinen Anspruch auf Verabsolutierung vor (vgl.

ebd.). Ein Austauschprozess ist weder endgültig noch abgeschlossen.

2 Der Präfix inter stammt aus dem Lateinischen. Jürgen Bolten führt aus, dass

»hier nicht eine soziale Struktur [gemeint ist], sondern ein Prozess, der sich im

Wesentlichen auf die Dynamik des Zusammenlebens von Mitgliedern unter-

schiedlicher Lebenswelten auf ihre Beziehungen zueinander und ihre Interak-

tionen untereinander bezieht« (2012: 39).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Kulturalität 61

Es geht um Interkulturalität in Abgrenzung zu anderen Kulturtheo-

rien, die auf das Verhältnis von Gehörlosen und Hörenden allerdings

nicht anwendbar sind. So beschreibt eine Multikulturalität (vgl. Taylor

1993: 13-78) eher ein Nebeneinander, das jedoch noch kein Miteinander

evoziert, das heißt, eine interkulturelle Komponente der Interaktion

liegt nicht vor. Für den Transkulturalitätsansatz nach Wolfgang Welsch

(vgl. 2017) und für den Hyperkulturalitätsansatz nach Byung-Chul Han

(vgl. 2005) gilt: Einerseits besteht eine zunehmende Individualisierung

und andererseits eine Reduktion auf Orientierungspunkte (Unterschie-

de), das heißt eineGleichmachung bei gleichzeitiger Ungleichheit. Beide An-

sätze gehen nicht mit biologisch gegebenen Unterschieden einher, wo-

nach ein visuell-auditiver Sprachunterschied besteht. In Anlehnung an

Rafael Ugarte Chacón ignorieren die beiden zuletzt genannten Kultur-

theorien die Freiheit und Freiwilligkeit kultureller Identitätsbildung, ei-

ne kulturelle Prägung sowie Macht- und Zwangsstrukturen, was einer

autonomen kulturellen Identitätszusammenstellung zuwiderläuft (vgl.

2015: 113).

4.2 Kulturelle Identität

Identität verweist auf einen Entwicklungsprozess, das heißt eine Iden-

tifikation mit der subjektiven Identität. »Indem wir unsere Identität

bestimmen, versuchen wir zu bestimmen, wer wir sind, »woher wir

kommen« (Taylor 1993: 23).3 Die Rede ist von einer kulturellen Iden-

tität als »die Gesamtheit der kulturell geprägtenWerte samt der daraus

resultierenden Weltsichten und Denkweisen sowie der ebenfalls kultu-

rell geprägten Verhaltens- und Lebensweisen verstanden, die das Ei-

genbild einer Kulturgemeinschaft […] prägen« (Uhle 2004: 15). François

Jullien postuliert hingegen: Es gibt keine kulturelle Identität (2019). Er be-

tont Identität als Differenzverfahren, mit denen Gräben zwischen-ein-

ander geschaffen würden. Entgegen der unüberwindbaren Barrieren

3 So meint auch Homi K. Bhabha, dass Identität immer nur der problematische

Prozess des Zugangs zu einem Bild der Totalität sei (vgl. 2011: 75).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Gehörlose und Hörende

schlägt Jullien das Konzept des Abstandes vor, das als abstandsloser Mög-

lichkeitsraum einen Raum des Dialogs eröffnet, das von ihm benannte

Zwischen als neutralen, kognitiv-konstruierten Raum (vgl. 2019: 41f.). Er

plädiert für das Gemeinsame durch Abstand als Genesis einer evolutio-

nären Entwicklung (vgl. ebd.: 73): »Das Gemeinsame ist der Ort, an dem

sich die Abweichungen/Abstände entfalten, und die Abstände bringen

das Gemeinsame zur Entfaltung« (ebd.: 80). Das beschriebene Zwischen

des Abstands identifiziert nicht, sondern möchte entdecken, als unbe-

wusster Vorgang des In-Spannung-Versetzens von Subjekten (vgl. ebd.:

71). Homi K. Bhabha konstatiert, dass ein Identifikationsprozess eine

gewisse Unformulierbarkeit für das Subjekt in sich birgt, die er mit ei-

ner Unsichtbarkeit4 beschreibt (vgl. 2011: 70) und erst durch eine Störung

(Differenz) eine Sichtbarkeit, das heißt eine Form der Formulierbarkeit

erhält (vgl. ebd.: 73). Konkret erhält der Identifikationsprozess eine For-

mulierbarkeit, wenn es durch Störung einer Erklärung bedarf (vgl. ebd.:

73).5 Zwischen Eigen- und Fremdwahrnehmung geht dem Prozess ein

Raum der Spaltung einher (vgl. Bhabha 2011: 65ff.). Der Mechanismus

der Identitätsfindung ist mithin von einem Differenzmodell geprägt,

das einen Anderen zum Exoten6 macht (Othering7) und gleicherma-

ßen sich selbst zum Exoten für die Anderen macht. »Anerkennung be-

schreibt das Recht auf Differenz und hatmit der aktiven Akzeptanz des-

sen zu tun, was jenseits eigener Haltung liegt« (Yousefi & Braun 2011:

4 Unsichtbarkeit heißt es, weil kein vollständig erfassbares Betrachtungsobjekt

gegeben ist (vgl. Bhabha 2011: 69).

5 Das wahreIch entwickelt sich aus der Behauptung der Authentizität der Per-

son, die in eineHinterfragung eben jenermündet und fortbesteht (vgl. Bhabha

2011: 73).

6 »Exotismus bedeutet, den Anderen nicht in dessen Bezugssystem zu erfahren,

sondern ihn mit eigenen Idealen vergleichend zu betrachten und ihn in ethno-

zentrischer Ausschmückung als radikal verschieden zu interpretieren« (Yousefi

& Braun 2011: 48).

7 »Otheringprozesse vollziehen sich im Kontext interdependenter Ungleich-

heits- und Machtverhältnisse und dienen der Aufrechterhaltung und Repro-

duktion bestehender Differenzordnungen« (Lindmeier 2019: 53).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Kulturalität 63

99). Bolten fügt hinzu, dass wir das Fremde nicht kennen und verste-

hen lernen wollen, wennwir das Eigene nicht reflektieren (vgl. 2012: 91).

Diese Sichtweise bedeutet jedoch nicht, die Denk- und Verhaltenswei-

sen des anderen schlichtweg zu akzeptieren. Das Anderssein als solches

sei zunächst zu akzeptieren (vgl. ebd.: 88). Der Identifikationsprozess

steht immer im Verhältnis zu einer Andersheit, das heißt, Identifika-

tion als Prozess ist fundamental die Beziehungsarbeit des Selbst am

Anderen (vgl. Bhabha 2011: 67).

Daher kann es nicht um die Frage gehen, obUnterschiede bestehen,

sondernwieUnterschiede bzw.Grenzen bestehen (Konnotation vonUn-

terschieden). Wie kann eine Kultur subjektiv lebbare Stabilität im Rah-

men einesGemeinsamengeschaffenwerden? Es geht umdas Individuum

per se, das in Relation mit einem anderen steht und dadurch etwas Ge-

meinsames als das Resultat aller Beteiligten abgebildet wird (vgl. Bol-

ten 2012: 106). In der Anlehnung an Jullien und seiner Aussage, es gebe

keine kulturelle Identität, präzisiere ich in der Formulierung eine (kul-

turgeprägte) Identität eines Menschen die wiederum in Kulturprozesse ein-

greift, womit ein sich gegenseitig bedingender Identifikationskreislauf

zwischen Mensch und (menschlicher) Umwelt gegeben ist.

Es entspricht dem Ansatz von Yousefi und Braun, dass das Ich nicht

in einem vollkommenen Zusammenhang zu seiner Kultur zu betrach-

ten sei, sondern mit seiner Kultur, das heißt von seiner Kultur geprägt,

jedoch aus eigenen Erfahrungshintergründen heraus handelnd und im

stetigen Veränderungsprozess begriffen ist (vgl. 2011: 53). Identität kann

sich also dynamisch verhalten. Was dabei feststeht ist das zum Einen

Identität unverhandelbar besteht und zum Anderen, dass Identität ei-

ne Form der Eigenständigkeit evoziert. Die persönliche Identität eines

Menschen besteht, insofern es Kommunikation innerhalb und zwischen

Kulturen geben kann, geben muss, wenn von einer mündigen Gesell-

schaft ausgegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Gehörlose und Hörende

4.3 Kulturelle Diversität und kulturelle Differenz

Das Gemeinsame liegt in der Diversität8 und Anerkennung von Anders-

heit begründet, was sich in der Verortung der Kulturen widerspiegelt.

Kulturelle Diversität versteht Homi K. Bhabha allerdings als einen pas-

siven Akt, nämlich der bloßen Anerkennung vorgegebener kultureller

Inhalte, der zu liberalen Begriffen wie Multikulturalismus führe, die

im Bestreben einer einzigartigen kollektiven Identität ihr Leben fris-

ten (vgl. 2011: 52). Bhabha geht von einer kulturellen Differenz als einen

aktiven Prozess einer kontinuierlichen Verhandlung aus.Kulturen seien

niemals einheitlich und auch nie einfach dualistisch in ihrer Beziehung

des Selbst zum anderen (vgl. ebd.: 54). Nach Jullien legt Differenz fest,

damit identifiziert und fördert es mithin eine Rückkehr in eine isolier-

te und essenzialisierte Kultur-Identitätszelle (vgl. 2019: 76). Auf diese

Weise lasse sich kein Raum des Zwischen als Ort der Verhandlung eta-

blieren: »Sobald die Unterscheidung einmal getroffen ist, kehrt bei der

Differenz jeder der beiden Terme auf seine Seite zurück, und der eine

vergisst den anderen« (ebd.: 39). Abstand dagegen bringt keine Iden-

tität zum Vorschein, sondern »ein anderes Mögliches« (ebd.: 43).9 So

befinden sich nach Jullien Kulturen in ständigen Transformationspro-

zessen »und deshalb ist es unmöglich, kulturelle Charakteristiken zu

fixieren oder von der Identität einer Kultur zu sprechen« (ebd.: 47). Da-

mit marginalisiert Jullien gegebene Unterschiede, die aufgedeckt wer-

den müssen, um sie hinreichend verstehen und handhaben zu kön-

nen. Gleichzeitig und durch ihre scheinbare Eliminierung hebt Jullien

8 Diversität richtet sich auf die Wertschätzung sozialer Gruppenmerkmale. So-

mit würde Vielfalt anerkannt sein undmögliche, sich daraus ergebende Poten-

tiale genutzt werden (vgl. Walgenbach 2017: 92).

9 Es bleibt unklar wer oder was genau den Raum des Abstands betritt, um in ein

Abstands-Verhältnis zu treten. Julliens Konzept des Abstands birgt keine Be-

stimmbarkeit (von Kulturen). Seine Ausführungen beziehen sich nicht auf eine

Basis oder nur dieMöglichkeit einermultikulturalistischen Teilhabe an (Identi-

täts-)Verhandlungsprozessen. Darüber hinaus definiert Jullien Kultur nicht ex-

plizit, sondern geht mit dem Begriff Kulturen eher von bestimmten Herkunfts-

räumen aus.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4 Kulturalität 65

diese Ausgangspunkte erst hervor (und identifiziert sie selbst), womit

sie dann jedoch ungreifbar (im Sinne von nicht verstehbar) erscheinen

und negative Assoziationen hervorrufen. Genau diesen Prozess verbin-

det Bhabha mit kultureller Diversität, die entgegen ihrer Bedeutung

vielmehr eine Spaltung befürwortet, als Kulturen zusammenführt (vgl.

2011: 52). Homi K. Bhabha begreift Differenz als unkonnotierte (eher

respektable) Wechselwirkung zwischen Kulturen und nur in der Verge-

genwärtigung einer Grenze und in der aktiven Benennung der kultu-

rellen Differenz kann ein gemeinsamer Raum erschlossen werden (vgl.

ebd.). Folglich geht es in einer gemeinsamen Raumerschließung nicht

um die Suche nach einer kollektiven Wahrheit, sondern um die sub-

jektorientierte Suche nacheinander, die in der Differenz begründet liegt

und den Raum erst begründet. »Dissens, Alterität und Andersheit sind

die diskursiven Bedingungen für die Zirkulation und Anerkennung ei-

nes politisierten Subjekts und einer öffentlichen ›Wahrheit‹« (ebd.: 35).

Ohne Differenz gibt es kein Zusammenkommen.

4.4 Ein Zwei-Welten-Konstrukt

Im Verständnis von H-Dirksen Bauman und Joseph J. Murray birgt

Diversität eine Notwendigkeit für das Individuum, weil Diversität

eine Vergemeinschaftung mit sich bringt. Es geht folglich und konkret

weniger um eine Notwendigkeit von Diversität, sondern vielmehr um

eine Notwendigkeit von Vergemeinschaftung (vgl. 2014: 27f.). An eine

grundlegende kulturelle Differenz anknüpfend stellt sich die Frage,

wie ein Ansatz aussieht, der Differenz gestaltet und nicht nur zeigt.

Tomas Vollhaber weist angesichts des Ansatzes von H-Dirksen Bauman

und Joseph J. Murray darauf hin, dass ein Deaf-gain-Konzept eben

erst die Trennung der Kulturen als dichotome Ideologie eines ›Zwei-Welten-

Konstrukts‹ befürwortet, vor der Homi K. Bhabha in seiner Kritik der

kulturellen Diversität warnt, nämlich im Grunde vor einer spaltenden,

radikalen Rhetorik von Diversität (vgl. Vollhaber 2018: 403; Bhabha

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Gehörlose und Hörende

2011: 52).10 »Es geht nicht um die Differenz gehörlos–hörend, sondern

um die Differenz des gehörlosen Subjekts« (Vollhaber 2012: 540). Voll-

haber geht es darum, das heterogene Miteinandersein von gehörlosen

und nicht gehörlosen Menschen zu begreifen und die Möglichkeit

eines gemeinsamen Voneinander-Lernens zu erfahren (vgl. 2018: 404),

weshalb er sich einer kulturellen Differenzperspektive innerhalb eines

Zwei-Welten-Konstrukts gehörlos-hörend hinsichtlich eines differenten

Raums zuwendet, ohne ihn allerdings näher zu beschreiben (vgl. Voll-

haber 2018: 406). Ein Zwei-Welten-Konstrukt begründet Paddy Ladd

indes mit der Hervorhebung der ständigen Abgrenzung Gehörloser

zur Hörenden-Welt (vgl. 2003: 245f.): eine Dichotomie der Welten.

Allerdings plädieren die Bestrebungen der Partizipation und eine

wachsende Empowerment-Bewegung gehörloser Menschen mit der

Forderung nach Gleichstellung gewissermaßen für eine Vereinheitli-

chung oder Verschmelzung der Welten, das heißt für die Aufhebung

einer Dichotomie, wie auch Anna-Kristina Mohos schreibt: »dass die

Annährung tauber und hörender Menschen mit der Zielstellung einer

inklusiven Gesellschaft nicht gelingen kann, wenn die dichotome

Annahme einer ›Gehörlosenwelt‹ einerseits und einer ›Hörendenwelt‹

andererseits aufrechterhalten wird« (2017: 34f.). Die Grenzziehung

zwischen den Welten und vor allem deren Aufrechterhaltung ließe die

politische Wirkkraft im Kampf um Anerkennung und Gleichstellung

schwinden (vgl. ebd.: 42f.). Auch Franziska Ehrhardt macht darauf

aufmerksam, dass eine solche Dichotomie die Gefahr in sich birgt,

»die hörende Welt und die gehörlose Welt als absolute, statische und

einheitliche Größen mit klaren Grenzziehungen zu verstehen« (2010:

112). So stehen die beiden Strömungen der Weltendichotomie (Zwei-

Welten-Konstrukt), die der Aufhebung und die der Aufrechterhaltung,

gegeneinander. Die Frage nach kulturellen Erfahrungsräumen, die

Differenz gestalten und zugleich eine Klärung des Konflikts über das

Fortbestehen des Zwei-Welten-Konstrukts beinhalten, stellt sich nach

wie vor.

10 Homi K. Bhabha spricht von einer »radikale[n] Rhetorik der Trennung von Kul-

turen« (2011: 52).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006 - am 14.02.2026, 08:01:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

