268

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Grab, iiber die Bestattung und das Erbe bis hin zu lebensverlingernden Mafinah-
men sollte alles moglichst vom Individuum selbst geregelt werden, damit die Unsi-
cherheit im Fall der Fille reduziert wird. Organisation und die Auferung individu-
eller Wiinsche geben Halt und Sicherheit im Angesicht der unsichersten aller Situa-
tionen im Leben: dessen Ende. Dies ist, wie Schneider (2005) sagt, der »gesicherte
Tod« (siehe unten).

Einige Diskussionspunkte wurden bereits in die Analyse eingewoben und sollen
daher an dieser Stelle nicht allesamt wiederholt werden. Es wurde gezeigt, wie In-
dividuen vermittels des shukatsu- Modell- Subjekts durch Autonomie und Konsum
regiert werden und wie sie dazu angerufen und angeleitet werden, sich gemein-
wohlorientiert um ihr eigenes Ableben zu kiitmmern. Dies wurde mit Lessenich als
»neosoziale Gouvernementalitit« theoretisch gefasst. Neben den bereits erfolgten
Diskussionen soll hier nun abschlieRend ein Abgleich zwischen dem Modell- Sub-
jekt und den tatsichlichen Subjektivierungsweisen erfolgen. Danach soll die Vorbe-
reitung auf das eigene Ableben in Japan, die unter dem Begrift shukatsu firmiert, in
Bezug zur thanatosoziologischen Diskussion in Deutschland gesetzt werden, um
die Bedeutung japanologischer Forschung fiir die deutschsprachige Sozialwissen-
schaft aufzuzeigen. Auf diese Weise erscheint der Fall Japan als eine Flexion neoli-
beral ausgerichteter Gesellschaften, die mit dhnlichen demographischen Ausgangs-
situationen umgehen miissen.

5.1 Wie wirksam ist die Anrufung?

Um der Frage nachzugehen, wie »wirksam« die Anrufung ist, d.h. ob und wenn
ja, wie sie bei den Angerufenen ankommt und in tatsichliches Handeln iibersetzt
wird, sollten das Modell- Subjekt und die Ergebnisse aus der Analyse der Interviews
mit den Nutzer*innen (die tatsichlichen Subjektivierungsweisen) in einem letzten
Schritt noch miteinander abgeglichen werden. Vorab sei allerdings erneut daran
erinnert, dass die shitkatsu- Praxis und deren Argumentationsweise inklusive eini-
ger Plausibilisierungen der Notwendigkeit (die Urgence) durch die Anbieter kein
unilinearer Prozess ist, bei dem die eine Seite Anrufungen formuliert, denen die
andere ausgesetzt ist. Ebenso wenig werden Subjektpositionen in einem herme-
tisch abgeschlossenen Raum am Reif3brett entwickelt und dann den Adressierten
lediglich prisentiert. Vielmehr entstehen Subjektpositionen in Aushandlung mit
den Adressierten und werden modellhafte Praktiken etwa von konkreten Individu-
en und Personlichkeiten des 6ffentlichen Lebens (wie z.B. dem Journalisten Kaneko
Tetsuo) abgeleitet. Dennoch ist zu beachten, dass die Adressierten bei der For-
mulierung von Subjektpositionen nicht im selben Umfang eine Sprecherposition
innehaben wie die Anbieter, also legitimiertes Wissen iiber die »korrekte Art« der
Lebensendplanung auch 6ffentlich horbar prisentieren und durchsetzen konnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-022 - am 13.02.2026, 15:00:33.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Diskussion

Sie sind an der Ko-Konstruktion des Modell- Subjekts nur insofern beteiligt, als sie
von den Anbietern zum Zwecke der Erstellung und Optimierung ihrer Angebote
einbezogen werden, z.B. iiber Umfragen und Kundengespriche.

Betrachten wir zunichst die Punkte, an denen das Modell-Subjekt mit den
tatsdchlichen Subjektivierungsweisen tibereinstimmt. Der zentrale Punkt, an dem
die Rhetorik der Anbieter mit derjenigen der Nutzer*innen in eins fillt, ist der
des Nicht-zur- Last- Fallen-Wollens. Dies erwies sich als die stirkste Triebkraft
fir eine individuelle shiikatsu-Praxis. Dabei handelt es sich wie gesagt nicht um
die Aussage: »Ich will mich nicht um meine Eltern kiimmern«, sondern um die
Entpflichtung der Kinder durch die Elterngeneration, sich um sie kiimmern zu
miissen. Dies geschieht, wie gezeigt wurde, in vielen Fillen auf Grund der indivi-
duellen Erfahrung oder der Beobachtung im Umfeld, dass die Pflege der eigenen
Eltern und die Verwaltung deren Nachlasses als Last empfunden wurden, und
dem darauf basierenden Entschluss, dies den eigenen Kindern nicht zumuten
zu wollen. »Ich mochte niemandem zur Last fallen« ist damit ein Freispruch der
Anderen von vormals selbstverstindlichen Pflichten. Fiir diese wird es durch diesen
Freispruch legitim auszusprechen, dass sie sich eben auch nicht kimmern wollen.
Die shitkatsu-Industrie tibernimmt nun die Rolle, diese neue Norm weiterzutragen
und damit zu deren Verfestigung beizutragen. Sie ruft als Subjektivierungsregis-
seur die Individuen dazu auf, sich selbst um ihr eigenes Ableben zu kiimmern,
anstatt sich auf die Familie zu verlassen. Nicht nur tragt die shiikatsu-Industrie die
neue Norm in die Welt, sondern als Beratungsindustrie stellt sie hierzu auch ein
Handlungswissen zur Verfiigung, wie mit diesem Problem praktisch umgegangen
werden kann. Das Handlungswissen ist dabei unmittelbar mit konsumierbaren
Produkten verwoben.

Weiterhin lisst sich auf der Seite der Angerufenen durchaus eine Tendenz be-
obachten, die Norm, das eigene Lebensende selbst zu planen, zu internalisieren.
Entweder sind die Nutzer*innen ohnehin aktiv oder sie dulern das diffuse Gefiihl
(bow’yari to), »dariiber wohl einmal ernsthaft nachdenken zu miissen«. Diese Grup-
pe der potentiell Aktivierbaren diirfte im Fokus der shitkatsu-Industrie stehen. Dies
sind wahrscheinlich dieselben Personen, die auch in den quantitativen Umfragen
(vgl. Abschnitt 4.4.1) angeben, sich in Zukunft damit beschiftigen zu wollen. Wie
ich gezeigt habe, lassen sich die Einzelnen jedoch entweder erst iiber Erlebnisse des
Sterbensim unmittelbaren Umfeld aktivieren (zumal wenn sie familiir fiir Grab, Be-
stattung und Aufriumen zustindig sind), was von den Anbietern nicht beeinflusst
werden kann. Oder aber sie lassen sich iiber die wiederholte Anrufung aufverschie-
denen Diskursebenen, z.B. iiber das Erreichen einer sozialpolitischen Altersgrenze
oder anderer »Meilensteine«, dazu iiberreden, sich doch »mal mit diesem shikatsu
zu beschiftigen«. Aufjeden Fall deutet schon die Auflerung, sich damit einmal be-
schiftigen zu wollen, auf die Internalisierung der Norm und damit auf ein erfolg-
reiches Wirken des Diskurses hin.

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-022 - am 13.02.2026, 15:00:33.

269


https://doi.org/10.14361/9783839467411-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

Damit erschopfen sich allerdings auch schon die Gemeinsamkeiten zwischen
den Diskursen der Anbieter und den Auerungen der von mir interviewten Nut-
zer“innen. Das fingt schon damit an, dass selbst unter denjenigen, die ihr Lebens-
ende planen, mitunter eine ablehnende Haltung gegeniiber dem Wort shitkatsu vor-
zufindenist. Das Wort shitkatsu und die damit verbundene Industrie waren den Nut-
zer*innen in vielen Fillen entweder gar nicht bekannt oder nur fliichtig aus Fernse-
henund Zeitung. Erst durch meine Einladung zum Interview haben sich manche In-
terviewpartner®innen iiberhaupt erst mit dem Wort beschiftigt. Die Vorbereitung
auf das eigene Ableben nahmen trotzdem die meisten in Angriff, hatten dies noch
vor oder waren bereits damit fertig. Manche bezeichneten shiikatsu als manipulati-
ven Marketing-Trick der Bestattungsindustrie und machten sich sogar lustig iiber
Menschen, die ihre eigene Bestattung organisieren. Sie distanzierten sich von ei-
nem »shikatsu der reichen Leute« und gaben an stattdessen ein »einfaches shitkatsu
der gemeinen Leute« zu betreiben. Andere wiederum sahen es lockerer und hatten
kein Problem damit, ihre Aktivititen als »shiikatsu« zu bezeichnen. Trotzdem haben
fast alle meiner Interviewpartner*innen die Notwendigkeit, sich mit dem eigenen
Ableben zu beschiftigen, dariiber nachzudenken und Vorkehrungen zu treffen, ge-
fihlt und dies zum Ausdruck gebracht.

Die neue Norm, die Anderen von vormals selbstverstindlichen Pflichten zu
entlasten, indem man selbstverantwortlich fiir das eigene Ableben sorgt, wird von
der anrufenden Seite als Moglichkeit zur Selbstverwirklichung (jibunrashisa) por-
traitiert; auf der Seite des Selbst- Erlebens spielte dieser Aspekt jedoch, zumindest
in meinem Sample, kaum eine Rolle. Fiir die meisten dringt sich die Beschif-
tigung mit der Grabfrage aus einer biographischen Notwendigkeit heraus auf,
entweder weil sie als Haushalt des erstgeborenen Sohnes bzw. des Haupterben/der
Haupterbin die Verantwortung fiir das Familiengrab tragen oder weil sie sich als
Haushalt des Nicht- Erstgeborenen um ein eigenes Grab kiimmern miissen. Die
Beschiftigung mit dem eigenen Ableben wurde also in den meisten Fillen aus der
individuellen Situation heraus begriindet; nur einige wenige bezogen ihr Handeln
explizit auf die gesamtgesellschaftliche Situation (auch wenn viele den demogra-
phischen Wandel in ihrer Erzihlung als Hintergrundwissen anfiithrten). Dennoch
beziehen sich die shitkatsu- Anbieter in ihrer Plausibilisierung immer wieder auf den
demographischen Wandel. Dies verleiht dem Programm erstens wissenschaftliche
Legitimitit und Autoritit, zweitens soll es die zwingende Notwendigkeit (Urgence),
sich mit dem eigenen Ableben selbst zu befassen, begriinden. Es bewirkt aufler-
dem, dass die Planung des eigenen Lebensendes zu einer Pflicht der Gesellschaft
gegeniiber erhoben wird, was unter den Stichworten »aktivierende Individualisie-
rung, »Responsibilisierung« und »Gemeinwohlgebot« gefasst wurde. Damit wird
Gruppendruck aufgebaut: da es alle betrifft, miissen auch alle an der Bewiltigung
des Problems mitarbeiten, keine*r soll sich dem entziehen kénnen. Das shitkatsu-
Programm ist vielen vielleicht auch deshalb ein Dorn im Auge, weil sie eben die

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-022 - am 13.02.2026, 15:00:33.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Diskussion

»Notwendigkeit iiber den eigenen Tod selbst nachzudenken« selbst spiiren und
sich dessen bewusst sind, dass sie sich dieser Forderung nicht entziehen konnen,
sich aber auch nicht von der Bestattungsindustrie in dieser Not ausnutzen lassen
mochten. Dies kann als eine Verweigerung gelesen werden, sich selbst nur als Kon-
sument*in von Lebensenddienstleistungen konzipieren zu lassen, jedoch nicht als
Weigerung, den eigenen Tod zu organisieren (und sei es nur, indem sie aufriumen
und damit der Nachwelt vermitteln, sie seien immerhin nicht untitig geblieben).
Das heif3t, dass die Nutzer*innen sich gegen eine Kommerzialisierung verwehren,
aber die Vorbereitung des eigenen Ablebens nicht ablehnen.

5.2 Shikatsu als Enttabuisierung des Todes?

»In 1955 Geoffrey Gorer proclaimed that death had become the taboo of the
twentieth century [...]. By 1979, however, Simpson wryly introduced his English
language bibliography with >Death is a very badly kept secret; such an unmen-
tionable topic that there are over 650 books now in print asserting that we are
ignoring the subject« (Simpson 1979: vii).« (Walter 1994: 1)

Die Thanatologie als die Wissenschaft vom Sterben und Tod wurde lange Zeit
fast ausschliefilich im Rahmen der Medizin, der Theologie und der Psychologie
erforscht. Sozialwissenschaftliche Ansitze, insbesondere kritischer Art, waren bis
in die 1960er Jahre kaum vorhanden und waren auch bis zum Beginn des 20. Jahr-
hunderts noch rar (Feldmann 2010: 12-13). Uber lange Zeit hielt sich die These von
der Verdringung und der zunehmenden Tabuisierung des Todes in der Moderne
(Knoblauch/Kahl 2016: 365). Verdringt werde der Tod einerseits, weil er »mit den
lebensweltlich fundierten Kontinuititserwartungen menschlichen Erfahrens und
Handelns bricht« (ebd. 366). Als anthropologische These deutet die Verdringungs-
these auf die prinzipielle Unerfahrbarkeit des Todes hin, aber auch auf kulturell je
verschiedene Konzeptionen vom »Tot- Sein«. Ebenso deutet sich darin andererseits
»die Todesverleugnung als Teil einer Conditio Humana« (Knoblauch/Zingerle 2005:
13) an, was so viel bedeutet, dass das tigliche Leben nicht moglich wire ohne das
Wissen um die eigene Sterblichkeit permanent zu verdringen. Die soziologische
These der Verdringung des Todes meint jedoch etwas anderes. »Man konnte Ver-
dringung des Todes als einen der konstitutiven Topoi in der Selbstbeschreibung der
Moderne ansehen, der spitestens mit Freud zum Durchbruch kam und bald auch
populire Formulierungen fand« (ebd. 12). Dies komme in Geoffrey Gorers Begrift
der »Pornographie des Todes« zur Geltung: der Tod sei in der modernen Gesell-
schaft ebenso ein Tabu wie der Sex, er sei ebenso mit Scham besetzt und sei mithin
nur noch in privaten, intimen, quasi- geheimen Bereichen des Lebens vorzufinden
(ebd.). Der franzésische Historiker Philippe Ariés brachte dies mit der Figur des

hittps://dol.org/10.14361/9783839467411-022 - am 13.02.2026, 15:00:33.

27


https://doi.org/10.14361/9783839467411-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

