Schirin Amir-Moazami

teligion

Der Kopftuchstreit
in Deutschland
und Frankreich

[transcript] global | local Islam



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schirin Amir-Moazami
Politisierte Religion

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schirin Amir-Moazami (Dr. phil.) arbeitet als wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Lehrstuhl fiir Kultur- und Sozialanthropologie der Viadrina in Frankfurt/Oder.
Sie forscht zu Geschlechtervorstellungen in der Islamischen Gemeinschaft Milli
Goriis.



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHIRIN AMIR-MOAZAMI
POLITISIERTE RELIGION
Der Kopftuchstreit in Deutschland und Frankreich

[transcript]

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gleicie

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCom-
mercial-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private
Nutzung, gestattet aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung.
Weitere Informationen finden Sie unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de/.

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wieder-
verwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

© 2007 transcript Verlag, Bielefeld

Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des Verlages ur-
heberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Uber-
setzungen, Mikroverfilmungen und fiir die Verarbeitung mit elektronischen
Systemen.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
uiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Christine Barlitz, Berlin

Satz: Schirin Amir-Moazami

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-410-2

PDF-ISBN 978-3-8394-0410-2

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Vorwort

Einleitung

Das islamische Kopftuch als diskursives Feld
Positionierung im Forschungsfeld: Islam in Europa
Diskursanalytische Uberlegungen

Das Kopftuch junger Musliminnen

als Symbol fiir »lebendige Traditionen«

Die vergleichende Perspektive

Kapiteliibersicht

TEIL1: DIE KOPFTUCHDEBATTEN
IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Kapitel 1:

Die Sakralisierung des Sédkularen:

Die franzésische Kopftuchdebatte

Laicité als Gegenbegriff zum sichtbaren Islam:

Der »dominante Diskurs«

Das Kopftuch als Symbol fiir stabile Differenz

Das Kopftuch als Symbol fiir anthropologische Differenz
Das Kopftuch als Ausdruck eines »politischen Islam«
Das Kopftuch als Zeichen fiir Devianz
Entdogmatisierung der laicité: Der »alternative Diskurs«
Das Kopftuch als Zeichen fiir soziale Ausgrenzung

11

15
15
18
20

27
35
37

43

47
59
61
65
74
76
82


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2:
Laicité a la francaise:
Die verschiedenen Gesichter eines politisch-sozialen Begriffs

Kapitel 3:

Die Sakralisierung der Verfassung:

Die deutsche Kopftuchdebatte

Zwischen staatlicher Neutralitdt und christlichem Erbe

Das islamische Kopftuch:

Zwischen politischem Aktivismus und kultureller Segregation
Die Verfassung als Instrument religios-kultureller Pluralisierung

Kapitel 4:
Zwischen christlichem Erbe und neutralem Verfassungsstaat:
Der Ort des Religiosen in Deutschland

TEIL2: SELBSTREPRASENTATIONEN MUSLIMISCHER
FRAUEN IN FRANKREICH UND DEUTSCHLAND

Methodische Uberlegungen

Kapitel 5:

Das islamische Kopftuch in Deutschland und Frankreich:
Eine passiv fortgesetzte Tradition?

Das Kopftuch als Ausdruck von religioser Zugehdrigkeit
Das Kopftuch als Ausdruck weiblicher Sittsamkeit

Kapitel 6:

Geschlechtervorstellungen

Zwischen »politischer Mutterschaft« und 6ffentlicher Partizipation
Wissensaneignung und Bildung: ein Effekt aus der Interaktion

mit der westeuropiischen Offentlichkeit?

Das ambivalente Zusammenspiel aus » Tradition« und »Religion«

- am 14.02.2026, 08:07:48.

89

103
106

115
129

143

163

169
175
187

199

199

208
212


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7:

Selbstpositionierungen in der deutschen

und franzosischen Offentlichkeit

Einmal tiirkisch, immer tiirkisch?

Ethnisch-kulturelle Positionierungen im deutschen Umfeld
Muslimisch und franzosisch: Partizipationseinforderungen
im Namen der franzdsischen Staatsbiirgerschaft
Redefinitionen muslimischer Traditionen

in Deutschland und Frankreich

Kapitel 8:
Schlussbetrachtung

Literatur

- am 14.02.2026, 08:07:48.

225

225

238

253

257

267


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Fiir Mika, Yuri und Aila

- 8m 14,02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorwort

Ich erinnere mich noch sehr gut an die Blicke des Erstaunens bei einigen
Freunden oder Kollegen, als ich 1999 damit begann, die 6ffentlichen Kontro-
versen iiber das islamische Kopftuch zum Gegenstand meiner Doktorarbeit zu
machen. Obwohl die meisten gewiss irgendeine Meinung zum Kopftuch hat-
ten, schien es fiir viele nicht auf Anhieb plausibel, warum man die verschie-
denen Standpunkte, die in der Offentlichkeit iiber dieses Symbol zirkulierten,
ins Zentrum einer wissenschaftlichen Arbeit stellen sollte. Legitimer schien
eher der Blick auf die Kopftuch tragenden Frauen selbst. Wéhrend sich in
Deutschland kaum noch jemand daran erinnerte, dass es iiberhaupt je eine
offentliche Debatte liber das Kopftuch gegeben hatte, dachte man in Frank-
reich, es wiirde sich um eine Episode handeln, die der Vergangenheit ange-
horte.

Als ich die Arbeit fiinf Jahre spéter am Europdischen Hochschulinstitut in
Florenz unter dem Titel Discourses and Counter-Discourses. The Islamic
Headscarf in the French and German Public Spheres verteidigt habe, sahen
die Dinge ein wenig anders aus. Frankreich hatte eine dritte und beispiellose
offentliche Auseinandersetzung iiber das Kopftuch erlebt, die 2004 mit einem
Gesetz vorldufig zum Stillstand gebracht wurde, das Schiilerinnen das Kopf-
tuchtragen an offentlichen Schulen seither ein fiir allemal verbietet. Und auch
in Deutschland ist die Frage um die Legitimitit des Kopftuchs in staatlichen
Bildungseinrichtungen mit dem Verfassungsgerichtsurteil von 2003 zu einem
geldufigen Gegenstand offentlicher Kontroversen geworden. Zwischen 1999
und 2004 lag der 11. September 2001. Die Frage iiber den Umgang mit einer
Religionsgemeinschaft, die eine ernsthafte Herausforderung an die normati-
ven Standards westeuropéischer Gesellschaften darstellt, scheint aber generell
dringlicher geworden zu sein. Und damit verbunden ist auch das Thema der
externen Symbolik von religidser Andersartigkeit mehr und mehr ins Zentrum
der offentlichen Aufmerksamkeit geriickt.

11

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Mit einem Mal wurde ich mit Informationen zur Thematik versorgt, er-
hielt Einladungen zu Konferenzen, Runden Tischen und 6ffentlichen Vortra-
gen oder wurde gebeten, Artikel zu verfassen. In einem Seminar, das ich im
Wintersemester 2005/2006 an der Humboldt-Universitdt zu Berlin zum The-
ma »Islam und gender« angeboten habe, beschiftigten sich ausnahmslos alle
Hausarbeiten mit der deutschen Kopftuchdebatte, obwohl ich das Thema be-
wusst nicht ins Zentrum geriickt hatte. So gewann eine Problematik »plotz-
lich« an Relevanz und Aktualitét, die selbstverstandlich schon lange vor der
extensiven Veroffentlichung von grofer Bedeutung gewesen ist. Mittlerweile
lassen sich beinahe nur noch abgeklédrte und miide Blicke vernehmen, wenn
ich erzdhle, dass sich das vorliegende Buch um die »Kopftuchfrage« in
Deutschland und Frankreich dreht. Kurzum, ein Thema, das einige Jahre zu-
vor noch als »exotisch« galt, wurde plotzlich »wichtig, streckenweise sogar
»modisch«, um schlieBlich mit einem gewissen Uberdruss versehen zu sein.
Die vorliegende Arbeit versucht allerdings mehr, als einem in Mode befindli-
chen oder aus der Mode gekommenen Thema gerecht zu werden. Es ist der
Versuch, anhand der »Kopftuchfrage« elementare Fragen iiber den Umgang
mit religios-kultureller Pluralitit in westeuropiischen Offentlichkeiten zu er-
ortern, die bislang trotz der Fiille des Materials nur unzureichend behandelt
worden sind, und meine Dissertation in ein (hoffentlich) leserliches Buch um-
zuformen. Dazu haben viele Menschen beigetragen, denen ich an dieser Stelle
danken méchte.

Die erste Saat des Projekts wurde bereits wihrend meines Politikwissen-
schaftsstudiums an der Freien Universitét in Berlin gelegt. Dabei bin ich vor
allem Friedemann Biittner zu Dank verpflichtet, der mir mit seinen Seminaren
zu »lslam und Moderne« eine wichtige Orientierung vermittelt hat, von der
ich noch heute profitiere. Seine Unterstiitzung auch bei meiner Diplomarbeit
hat zweifellos dazu beigetragen, dass ich am Europédischen Hochschulinstitut
fiir meine Promotion aufgenommen wurde — sicherlich der ideale Ort, um eine
Dissertation zu verfassen. Der kontinuierliche Austausch mit meinem Erst-
gutachter Christian Joppke war fiir das Projekt von grofler Bedeutung. IThm
danke ich herzlich fiir die hilfreichen inhaltlichen Kommentare und Ermuti-
gungen wihrend des gesamten Schreibprozesses. In meiner Zeit am Européi-
schen Hochschulinstitut habe ich auch die Seminare sehr zu schétzen gewusst,
die Peter Wagner zur Politischen Theorie angeboten hat. hm danke ich iiber-
dies fiir die lehrreichen Anregungen zur Endfassung der Dissertation.

Ein besonderer Dank geht an Werner Schiffauer von der Europa-Universi-
tdt Viadrina in Frankfurt/Oder, der die Doktorarbeit als Zweitbetreuer beglei-
tet und kommentiert hat. Von seiner Kompetenz fiir verwandte Themen habe
ich erheblich profitiert. Seine Diskutierfreude und Offenheit auch im Kolloqui-
um, das regelmifBig an der Viadrina stattfindet, waren fiir die Arbeit ein gro-
Ber Gewinn.

12

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Fiir ihre hilfreichen Kommentare zur Erstfassung der Doktorarbeit mochte
ich auch Niliifer Gole danken.

Mein herzlicher Dank gilt Frank Peter und Astrid Reuter, die beide we-
sentliche Teile des deutschen Manuskripts gelesen, kommentiert und korri-
giert haben. Ihre niitzlichen Anmerkungen und Verbesserungsvorschlige zum
Text, aber genereller auch den kontinuierlichen Austausch mit ihnen habe ich
sehr zu schétzen gelernt.

Bedanken mdchte ich mich auch bei den Initiatoren und Teilnehmern von
zwei Sommerschulen, einer von Clifford Geertz und Thomas Luckmann ge-
leiteten im Herbst 2000 (»Religion and Culture«) an der Universitét Konstanz
und einer von Armando Salvatore und Dale Eickelmann organisierten und
geleiteten zum Thema »Public Spheres and Muslim Identities« 2001 in Berlin
und 2002 in Dartmouth.

Eine Reihe von weiteren Personen hat mich auf vielfiltige Weise unter-
stiitzt, von denen ich hier nur einen Bruchteil nennen kann. Fiir anregende
Diskussionen und/oder Kommentare zu fritheren Versionen der Arbeit mochte
ich mich herzlich bedanken bei Mona Abaza, Luisa Chiodi, Heike Dietrich,
Mike Garner, Christine Giirtler, Jeanette Jouili, Wiebke and Matthias Koenig,
Sigrid Nokel, Peter Plappert, Armando Salvatore, Yves Sintomer, Barbara
Thériault und Nikola Tietze.

Fiir seine kollegiale Unterstiitzung bei meiner Feldforschung in Marseille
danke ich Vincent Geisser vom Institut de Recherches et d’Etudes sur le
Monde Arabe et Musulman. In Berlin erhielt ich bei der Suche nach Inter-
viewpartnerinnen die freundliche Unterstiitzung des Direktors einer Schule in
Kreuzberg, dem ich auf diesem Wege meinen Dank aussprechen mochte.

Ein besonderer Dank gilt auch all meinen Interviewpartnerinnen, die mit
Offenheit auf meine teilweise sehr personlichen, teilweise vielleicht auch un-
angenehmen Fragen geantwortet und mir ihr Vertrauen entgegengebracht ha-
ben. Ich brauche wohl kaum zu erwidhnen, dass dieses Buch ohne ihre Hilfe
nicht in dieser Form hétte zustande kommen kdnnen.

Fiir ihre Geduld, ihr Interesse und ihre Kompetenz bei dem Lektorat des
Manuskripts bedanke ich mich herzlich bei Christine Bartlitz.

Fiir die groBziigige finanzielle Unterstiitzung des Projekts mdchte ich dem
Deutschen Akademischen Austauschdienst, dem Europdischen Hochschulin-
stitut und schlieBlich dem Berliner Programm zur Férderung der Chancen-
gleichheit von Frauen in Forschung und Lehre aufrichtig danken.

Bei Hilde Spreng, Barbara Witton wie auch Susann und Kimia Amir-
Moazami mochte ich mich fiir ihre vielfdltige Unterstiitzung bedanken, die sie
mir haben zukommen lassen.

Der tiefe Dank, der meinen Eltern Renate und Behjat Amir-Moazami fiir
ihre jahrelange Unterstiitzung, Liebe und Zuversicht gebiihrt, ist wahrschein-
lich nicht in Worte zu fassen. Dass meine Mutter gehen musste, ehe dieses

13

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Buch zum Abschluss kam, ist umso trauriger, als sie einer der wichtigsten
Menschen war, die es auf den Weg gebracht haben.

Besonders danken mochte ich schlieSlich Mika Hannula fiir sein offenes
Ohr und seine Diskussionsbereitschaft in allen Phasen des Nachdenkens und
Schreibens, fiir die sorgfiltige Lektiire simtlicher Stufen des englischen und
deutschen Manuskripts und schlieBlich fiir seine Ermutigungen, das Projekt
zu Ende zu bringen.

14

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung

Das islamische Kopftuch als diskursives Feld

Die dauerhafte und zunehmend sichtbare Prdsenz von Muslimen in West-
europa hat in den vergangenen Jahren vermehrt die Offentlichkeit beschiftigt
und eine Vielzahl von hitzigen Auseinandersetzungen ausgeldst. Das ein-
schliagigste und zugleich komplexeste Beispiel dafiir ist die anhaltende Debat-
te um die Legitimitédt des islamischen Kopftuchs in staatlichen Bildungsein-
richtungen. Neben Frankreich, wo der Kopftuchtuchstreit bereits 1989 aus-
brach, haben inzwischen eine ganze Reihe anderer westeuropdischer Gesell-
schaften mit hohem muslimischen Bevdlkerungsanteil leidenschaftliche poli-
tisch-wissenschaftliche Diskussionen um die Frage gefiihrt, ob und in wel-
chem Mafle das islamische Kopftuch ein legitimer Ausdruck von religidser
Zugehorigkeit in 6ffentlichen Bildungseinrichtungen sei oder nicht.

Obwohl das Kopftuch bereits Teil der ersten Einwanderergeneration von
Muslimen in westeuropdische Gesellschaften war, wurde es sozial und poli-
tisch erst sehr viel spéter signifikant, ndmlich in dem Moment, als junge Mus-
lime es ffentlich »sichtbar« gemacht haben. Der pldtzliche Aufruhr {iber die
Priasenz bedeckter muslimischer Frauen in staatlichen Bildungseinrichtungen
Westeuropas féllt bei genauem Hinsehen mit der Institutionalisierung des Is-
lam zusammen — mit den wachsenden Partizipations- und Anerkennungsein-
forderungen junger Muslime und damit mit der Erkenntnis, dass gewisse
normative Primissen sdkularer Gesellschaften unter dem Einfluss religios-
kultureller Pluralisierung in Frage gestellt werden oder gar zur Verhandlungs-
disposition stehen. Insofern meint »Sichtbarkeit« freilich sehr viel mehr als
die rein optische Komponente. Sichtbarkeit umfasst Offentlichkeit im weite-
ren Sinne mit all den verschiedenen Implikationen, wie es der Band von Nilii-
fer Gole und Ludwig Amman Islam in Sicht (2004) anschaulich zum Aus-

15

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

druck bringt. Es ist also kein Zufall, dass europiische Offentlichkeiten erst in
jiingerer Zeit Ansto3 an der Verhiillung junger Frauen genommen haben.

So kommt nicht allein dem islamischen Kopftuch symbolischer Gehalt fiir
die Priasenz und offentliche Sichtbarkeit einer »anderen« Religion zu. Auch
die Debatten, die sich um dieses Symbol entziindet haben, nehmen einen
symbolischen Charakter ein. Sie konnen als eine Art VergroBerungsspiegel
dienen, in dem sich das Selbstverstindnis der sogenannten » Aufnahmegesell-
schaften« gegeniiber muslimischen Minderheiten ablesen ldsst. Die Bedeu-
tungen des Kopftuchs und die zahlreichen Kontroversen, die es in européi-
schen Offentlichkeiten ausgeldst hat, haben dieses Symbol folglich in eine so-
ziologische Kategorie und in ein Diskursfeld verwandelt, das den empirischen
Ausgangspunkt dieses Buches bildet.

Ausgehend von den Kopftuchdebatten in Deutschland und Frankreich
liegt der Fokus der Untersuchung auf der diskursiven Produktion von Identité-
ten und den damit verbundenen Mechanismen von Selbst- und Fremdrepra-
sentationen in der Offentlichkeit dieser beiden Gesellschaften. Diese Analyse
wird zu den Selbstbeschreibungen junger Kopftuch tragender Frauen der
zweiten Generation von muslimischen Einwanderern in beiden Léndern in
Beziehung gesetzt. Mit der Verbindung dieser beiden Makro- und Mikroebe-
nen reiht sich die Untersuchung in das noch junge, aber zugleich auflebende
Forschungsfeld »Islam in Europa« weniger insofern ein, als sie Muslime im
Sinne einer »religiésen Minderheit« untersucht und dabei spekuliert, ob diese
Minderheit auf dem Wege ist, sich zu »integrieren« oder nicht. Der Beitrag
meiner Untersuchung zur Soziologie dieses Phidnomens liegt vielmehr einer-
seits darin, das Offentlich artikulierte Selbstverstdndnis der Mehrheitsgesell-
schaften gegeniiber Muslimen systematisch zu betrachten und diese Ergebnis-
se andererseits mit den Diskursen von Muslimen zu konfrontieren.

Die Debatten um das islamische Kopftuch liefern ein reiches und aussa-
gekréftiges empirisches Material, um die Regeln und Mechanismen von Dis-
kursen iiber das »Andere« und das damit einhergehende Selbstverstindnis der
deutschen bzw. franzdsischen Gesellschaft zu untersuchen. Wenn die Diskur-
se kontextualisiert und in einem breiteren Spektrum zum Umgang mit religio-
ser und kultureller Pluralitét, den Politiken der Repréisentation und den Moda-
litditen des Verhéltnisses von Kirchen bzw. Religionsgemeinschaften und
Staat untersucht werden, bilden sie dariiber hinaus einen wichtigen Indikator,
um die nationalen Rahmenbedingungen zu beleuchten, unter denen sich Mus-
lime ihrerseits situieren und Rdume fiir Représentation und Anerkennung ein-
fordern. Die Bedeutung nationaler Kontexte fiir die muslimische Bevolkerung
innerhalb europdischer Grenzen kann wiederum am ehesten mit einem kom-
parativen Ansatz untersucht werden, den das vorliegende Buch einnimmt. Das
islamische Kopftuch dient somit als empirischer Ausgangspunkt, als struktu-

16

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

rierender Leitfaden, ohne dabei allerdings immer im Mittelpunkt der Analyse
zu stehen.

Wie bereits Edward Said in seinem einschlidgigen Werk Orientalismus
(1995 [1978]) beobachtet hat, sagen die Beschreibungen iiber das (orientali-
sche) Andere nicht nur etwas iiber das Orientbild westlicher Wissensprodu-
zenten aus, sondern auch und vor allem etwas iiber das Selbstverstindnis der
an der Produktion und Verbreitung dieser Bilder beteiligten Akteure. Beschrei-
bungen des Anderen implizieren also immer zugleich Selbstbeschreibungen.
Dieser Zusammenhang ist besonders evident, wenn Grenzzichungen hinter-
fragt und herausgefordert werden, was im Kontext von Migration und damit
einhergehender religioser und kultureller Pluralitit zwangslaufig geschieht. In
den Kopftuchdebatten beider Lander tritt diese Korrelation besonders deutlich
hervor, ist doch das Kopftuch so anstoBig, gerade weil es bestimmte, fest ge-
fiigt geglaubte Ordnungen des eigenen Selbstverstdndnisses in Frage stellt
und damit notgedrungen zu einer Selbstreflexion anregt. So ist die diskursive
Produktion iiber das »muslimische Andere« nicht nur von Bedeutung, um
Muster von Fremdbeschreibungen zu ergriinden, sondern auch, um darin be-
griindete Selbstrepriasentationen zu ermitteln. So sehr die an den Debatten be-
teiligten Autoren etwas iiber ihr Verstindnis von Kopftuch tragenden Frauen
aussagen, so sehr sprechen sie von sich selbst. Mehr noch, Fremdbeschrei-
bungen sagen immer zugleich auch etwas iiber die normativen Primissen der
Beschreibenden aus, in unserem Fall vor allem iiber deren Verstindnis von
der Rolle und des Ortes des Religiosen im offentlichen Raum, von Konzep-
tionen von Sdkularitdt und Vorstellungen von Integration und Staatsbiirger-
schaft. Interessant an der zundchst banal erscheinenden Frage, ob das Kopf-
tuch ein legitimes Symbol in westlichen Offentlichkeiten sei oder nicht, ist
also vor allem die Vielfalt der Nebenfragen, der Anmutungen und Hypothe-
sen, die diese Frage aufgeworfen hat. In diesem Sinne kann man die Debatte
um das Kopftuch als ein »diskursives Ereignis« bezeichnen, da sie eine Reihe
von anderen, womdglich sehr viel gewichtigeren Diskussionen mit sich ge-
bracht hat, die sich anhand einer Analyse der Inhalte und Muster dieses Er-
eignisses vortrefflich ermitteln lassen. Der erste Untersuchungsschritt besteht
folglich nicht nur darin, die Beschreibungen des muslimischen Anderen auf
der Basis dieses diskursiven Ereignisses zu interpretieren. Ich mochte auch
zeigen, inwiefern ein jeweiliger Diskurs {iber das Kopftuch eine spezifische
Weise des Umgangs mit Religion in der Offentlichkeit allgemein und mit re-
ligioser Pluralitit bzw. mit der wachsenden Bedeutung des Islam im Besonde-
ren widerspiegelt.

17

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Positionierung im Forschungsfeld: Islam in Europa

Betrachten wir die Intensitét der Kopftuchdebatten und die Stimmenvielfalt
darin, so entsteht zunéchst der Eindruck, eine ganze Reihe von politischen
und sozialen Akteuren aus unterschiedlichen Spektren habe sich eingeschal-
tet, alles sei im Prinzip gesagt worden, es sei also nichts mehr hinzuzufiigen,
und das Thema konne somit ad acta gelegt werden. Sieht man sich die sozial-
wissenschaftlichen Beitrdge zum Phénomen genauer an, so fillt jedoch auf,
dass einige wesentliche Aspekte bislang kaum beriicksichtigt wurden. In bei-
den Landern haben sich die Untersuchungen zur »Kopftuchproblematik« dem
Phénomen entweder unter normativen Prdmissen angenéhert (Jelen 1991; Ga-
leotti 1993; Thommes 1993; Kepel 1994; Altschull 1995; Tibi 2000; Schieder
2001; Debray 2003) oder allein die Perspektive Kopftuch tragender Frauen
ins Blickfeld geriickt (Gaspard/Khosrokhavar 1995; Karakasoglu 2000; Venel
1999; Klinkhammer 2000; N6kel 2002; Boubekeur 2004; Jessen/von Wilamo-
witz-Moellendorff 2006). Vor allem jene Autoren, die einen normativen Blick-
winkel einnahmen, reproduzierten nicht selten die gidngige Auffassung, das
Kopftuch sei ein Beweis fiir das »Scheitern der Integration« junger Muslime
in die deutsche oder franzosische Gesellschaft (Jelen 1991; Galeotti 1993;
Kepel 1994; Altschull 1995; Tibi 2000; Debray 2003). Die soziologisch rele-
vante Frage, was die Debatten selbst, also ihre Diskursformationen, -inhalte
und -dynamiken iiber den o6ffentlichen Umgang mit der dauerhaften Prisenz
von Muslimen in beiden Landern aussagen, wie sich welche Akteure anhand
der Frage nach der Legitimitdt des Kopftuchs positionieren und wie dies wie-
derum mit der Funktionsweise der Offentlichkeit im Zusammenhang steht,
wurde dabei allerdings nur unzureichend beleuchtet.

Diese Liicke spiegelt im Ubrigen ein generelleres Forschungsdefizit wi-
der. So ldsst sich bis heute ein Mangel an Untersuchungen verzeichnen, die
sich systematisch mit den Regeln, Strukturen und Zirkulationsmechanismen
offentlicher Diskurse iiber den Islam in Deutschland oder Frankreich und mit
dem damit verbundenen Selbstverstéindnis der beiden Gesellschaften ausein-
andersetzen. Selbst in Frankreich, wo sich mittlerweile ein weitldufiges For-
schungsfeld zu organisierten Formen des Islam und individuellen Handlungs-
strategien von Muslimen etabliert hat, haben nur wenige Studien die Tragwei-
te der Offentlichen Diskurse iiber den Islam erkannt und diese vor allem mit
den Stimmen der Muslime in Beziehung gesetzt, obgleich es nach 1989 eine
zweite (1994) und dritte Welle (2003/2004) der Kopftuchdebatte mit bislang
ungekannten Ausmafen gegeben hat.

Abgesehen von einer Reihe wertvoller Aufsitze in den Sammelbdnden
von Frangoise Lorcerie (2005) und Charlotte Nordmann (2004) liefert in
Frankreich der Soziologe Saddek Rabah (1998) eine erste Untersuchung zu
Diskursproduktionen iiber den Islam, in der sich auch eine knappe Analyse

18



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

der Kopftuchdebatten findet. Diese Pionierarbeit beschrinkt sich allerdings
auf journalistische Diskurse und nimmt ausschlielich die beiden Wochen-
journale Le Nouvel Observateur und [’Express unter die Lupe. Zudem bettet
Rabah seine Untersuchung nicht profund in eine sozialwissenschaftliche Be-
trachtung ein. Somit bleiben die franzdsische Kolonialvergangenheit, die Pro-
blematik des Verhéltnisses von Kirchen und Staat und der Umgang mit reli-
gios-kultureller Pluralitidt weitgehend unberiicksichtigt. Einen gezielten Fokus
auf die diskursiven Aspekte der jlingeren Kopftuchdebatte von 2003/2004
setzen Pierre Tévanian (2005) und Said Bouamama (2004). Beide Abhand-
lungen scheinen in einem Klima entstanden zu sein, in dem die vehementen
Kopftuchgegner Uberhand nahmen, und zeugen vom — streckenweise aufge-
brachten — Versuch, der Anti-Kopftuchtuchpolemik ein Gegengewicht zu bie-
ten. Obwohl stellenweise sehr aufschlussreich, haben beide Studien eher es-
sayistischen Charakter.

In Deutschland hingegen hat sich beispielsweise Yasemin Karakasoglu
(1999a) mit den Argumentationslinien der ersten bundesweiten Kopftuchde-
batte von 1998 beschiftigt. Die Prasentation ihrer Ergebnisse ist allerdings
auf einen relativ knappen Artikel beschrinkt. Das Buch der faz-Redakteurin
Heide Oestreich Der Kopftuch-Streit (2004) ist zwar hochst informativ und
leistet erstmals einen differenzierten Beitrag zum Verstindnis der Argumenta-
tionslinien, die sich durch die deutschen Debatten ziehen. Oestreichs Studie
bietet jedoch eher einen journalistischen Zugang zur Thematik und verzichtet
daher legitimerweise weitgehend auf theoriegeleitete Auswertungen.

Generell ldsst sich festhalten, dass sowohl in Frankreich als auch in
Deutschland die Produktion von Expertenwissen iiber den Islam zumeist
durch Konzepte wie Feindbild (vor allem in Deutschland) (vgl. Schulze 1991;
Hippler/Lueg 1993 und 2002; Heine 1996; Kohlhammer 1996; Hoffmann
1998; Schirrmacher 2003) oder neuerdings Islamophobie (vgl. Geisser 2003;
Cesari 2006) problematisiert wurde. Wenngleich zu einem gewissen Grad
iiberzeugend, operieren diese Konzepte mit recht eindeutig vorgeprigten
Schemata und neigen dazu, sdmtliche iiber den Islam produzierten Diskurse
unter eine einzige Kategorie zu subsumieren und dabei die Pluralitit, Nuan-
cen und Dynamiken unberiicksichtigt zu lassen (hierzu Hafez 1997; Gresh
2004 http:Imsi.net/article.php3?id_article=224, vom 30.10.2006). Uberdies
tendieren sowohl der Begriff Islamophobie als auch der des Feindbildes dazu,
Muslimen eine passive Opferrolle zuzuschreiben und damit orientalistischen
Denkmustern nidher zu stehen als wahrscheinlich beabsichtigt.

Das vorliegende Buch geht iiber die Literatur zum Themenfeld insofern
hinaus, als es sich um eine grundsétzliche Offenheit gegeniiber den Diskurs-
inhalten bemiiht und dabei nicht allein auf Mediendiskurse beschriankt, wenn-
gleich die zu untersuchenden Diskurse freilich priméir durch 6ffentliche Me-
dien kanalisiert worden sind. Auf der Basis der 6ffentlichen Kopftuchdebatten

19



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

werde ich versuchen, eine systematische Analyse der vielschichtigen Diskurse
zu liefern, die liber den Islam in beiden Landern kursieren, und diese Ergeb-
nisse mit den Diskursen Kopftuch tragender Musliminnen der zweiten Gene-
ration zu verkniipfen. Gerade die Kombination und Zusammenfithrung dieser
beiden Analyseschritte und -ebenen und der vergleichende Fokus des Buches
ergdnzen die bereits vorhandenen empirischen Studien zum Phénomen der
»Verschleierung« in Europa um wesentliche Elemente. Die Untersuchung
gliedert sich in zwei wesentliche Analyseschritte. Der erste Teil befasst sich
mit den offentlichen Auseinandersetzungen um das islamische Kopftuch,
wihrend sich der zweite Teil mit den Diskursen junger Kopftuch tragender
Musliminnen in beiden Lédndern beschaftigt.

Diskursanalytische Uberlegungen

Das Buch interessiert sich in erster Linie fiir die diskursiven Aspekte der
Kopftuchdebatten und weniger fiir die normative Frage, ob und inwieweit das
Kopftuch begriienswert sei oder nicht. Mich beschiftigt stattdessen die Fra-
ge, welche Typen von Diskursen die Auseinandersetzung mit dieser Frage in
der Offentlichkeit generiert hat und was dies iiber das Selbstverstindnis der
beiden Gesellschaften sowie iiber ihre Haltung zur dauerhaften Prisenz von
Muslimen aussagt. Von iibergeordnetem Interesse sind folglich die diskursi-
ven Konfigurationen der Kopftuchdebatten, bei denen es um Sprache als so-
ziale und machtgebundene GroBe geht.

Die Muster und Linien der Selbst- und Fremdbeschreibungen, wie sie sich
exemplarisch an den Kopftuchdebatten ablesen lassen, sind in komplexen Ge-
schichten und Diskurstraditionen verankert. Die Aufgabe einer systemati-
schen Diskursanalyse wird darin bestehen, diese Verankerungen und Verbin-
dungen herauszuarbeiten und den genealogischen Werdegang eines Diskurses
nachzuzeichnen. Daher werden die konkreten Inhalte der Diskurse {iber das
Kopftuch und die damit verbundenen Formationen des Selbstverstindnisses
stets mit anderen Diskursen in Verbindung gebracht, die dhnlichen Mustern
folgen. Erst durch die Zusammenfiihrung von Text und Kontext beginnt ein
Diskurs »Sinn« zu machen.

Ich gebrauche den Diskursbegriff hier in erster Linie als analytische Gro-
e und weniger im normativen Sinne, wie ihn etwa Habermas in seiner Dis-
kursethik entwickelt hat (1988). Ich orientiere mich insbesondere an den dis-
kurstheoretischen Uberlegungen von Michel Foucault, ohne dabei allerdings
samtliche Komponenten seines komplexen Theoriegebildes zu beriicksichti-
gen. Sprache generell als soziale Praxis begreifend, betrachte ich einen Dis-
kurs im Sinne Foucaults als ein offenes Feld, in dem etwas ausgesagt wird,
das iiber das unmittelbar Gesagte hinausgeht und sich mit bestimmten Dis-
kursstrukturen verkniipfen 1asst:

20

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

»In dem Fall, wo man in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein dhnliches System
der Streuung beschreiben konnte, in dem Fall, in dem man bei den Objekten, den
Typen der AuBerung, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen eine Regel-
maBigkeit (eine Ordnung, Korrelation, Positionen und Abléufe, Transformationen)
definieren kdnnte, wird man libereinstimmend sagen, dass man es mit einer diskur-
siven Formation zu tun hat, wodurch man Worter vermeidet, die ihren Bedingungen
und Konsequenzen nach zu schwer, {ibrigens zur Bezeichnung einer solchen Disper-
sion auch inaddquat sind [...].« (Foucault 1988: 58, Hervorhebung im Original)1

Im »Archipel aus verschiedenen Méchten« (Foucault 2005a [1982]: 229) sind
auch Diskurse immer an gewisse Machtmechanismen gekniipft (Foucault
1980), die sich ihrerseits genealogisch zuriickverfolgen lassen und immer eine
historische Verwurzelung haben.” Die Sprache ist mit anderen Worten nicht
nur ein Mittel der Kommunikation oder ein Spiegel der Realitdt, sondern
selbst ein elementarer und formativer Bestandteil sozialer Realitdt. Ein Dis-
kurs ist sowohl sozial geformt als auch sozial konstituierend. Um es auf eine
kurze Formel zu bringen, benutze ich Diskurs als eine Ansammlung von Kon-
zepten, Ideen, Idealen, Werten, aber auch Normen, die an einen bestimmten
Kontext gebunden sind, der national, lokal oder transnational sein kann, der
aber in jedem Fall auf einer bestimmten Geschichte beruht oder auch auf einer
Vielfalt von Geschichten. Fiir mich ist der Begriff Diskurs nicht nur eine Ka-
tegorie fiir Reprisentation, sondern vielmehr an bestimmte soziale und histo-
rische Strukturen und Konditionen gebunden. Es geht mir also nicht allein um
die Inhalte eines Diskurses, sondern auch um die Kontexte, in denen ein Dis-
kurs entstanden ist bzw. entstanden sein konnte. Wesentlich an dieser Form
der Diskursanalyse, die sich von einer rein strukturellen Diskursanalyse (z.B.
nach van Dijk 1998) unterscheidet, ist die Verflechtung der Beziehungen
einer Diskursformation und deren institutionelle Verbramung. Es muss sowohl

1 Sofern verfiigbar, stammen die englischen bzw. franzdsischen Zitate aus deut-
schen Ubersetzungen. Sofern keine deutsche Ubersetzung vorlag, wurden alle
weiteren englischen wie franzdsischen Zitate von mir iibersetzt.

2 Besonders beeindruckend hat Foucault die historische Verwurzelung moderner
Machttechnologien und -diskurse am Beispiel der Pastoralmacht aufgezeigt. Er
beschreibt, wie der moderne westliche Staat eine alte Machttechnik aufgriff und
mit modernen Technologien versah, die ihren Ursprung in christlichen Institu-
tionen haben. Der Pastoralmacht eigen ist die Idee vom Hirten, der sich um je-
des einzelne Individuum seiner Herde kiimmert, was wiederum die Erforschung
der Seele jedes Einzelnen erfordert: »Aus der Sorge um das Heil des Menschen
im Jenseits wurde die Sorge um ihr Heil im Diesseits« (2005b [1982]: 278).
Foucault geht davon aus, dass sich die Pastoralmacht in Gestalt des modernen
Staates, der zugleich totalisierend und individualisierend wirkte, auf weite Teile
der Bevolkerung und Institutionen ausdehnte, im Gegensatz zur vorherigen Va-
riante, die ausschlieBlich auf die Institution der Kirche beschrankt geblieben
war.

21

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

um die Frage gehen, was gesagt wird als auch darum, was nicht gesagt wird
und warum es nicht gesagt wird. Einen Diskurs als Ausdruck bestimmter
Machtkonfigurationen zu begreifen, erfordert es, diese Machtkonfigurationen
immer im Blickfeld zu haben: Wer spricht fiir wen, iiber was und auf welche
Weise? Wer hat die Macht zu sprechen, Themen auf die Agenda zu bringen,
sie zu identifizieren und zu kategorisieren, und wer nicht? In welchem Maf3e
werden Machtkonfigurationen durch Diskurse verstdrkt, korrigiert oder auch
verdndert?

In beiden Landern sprach die Mehrheit der an den Debatten beteiligten
Akteure dem islamischen Kopftuch seine Legitimitdt an staatlichen Schulen
ab, eine Minderheit von Autoren plidierte fiir einen gemaBigten Umgang mit
Kopftuch tragenden Schiilerinnen bzw. im deutschen Fall mit Lehrerinnen.
Entsprechend lassen sich tendenziell zwei Diskursvarianten ausmachen, die
ich »dominant« und »minoritir« nennen mdchte. Diese Kategorisierung dient
lediglich der groben Strukturierung der verschiedenen Muster von Argumen-
tationen in den Kopftuchdebatten. Sie hat jedoch auch eine empirische Be-
rechtigung. Der Begriff »dominanter Diskurs« bezieht sich auf qualitative wie
auf quantitative Merkmale. Es ist jener Diskurs, der inhaltlich dichter, medial
starker vertreten und vor allen Dingen politisch regulierend ist. Zudem, so
meine Behauptung, die im Verlauf der Untersuchung zu belegen sein wird,
reflektiert er einen auch iiber die Kopftuchfrage hinausgehenden gesellschaft-
lichen Konsens in Fragen, die sich um die dauerhafte Priasenz und Partizipa-
tion von Muslimen in beiden Gesellschaften drehen. Dieser Konsens findet
schlieBlich auch in der Gesetzgebung zum Umgang mit religidsen Symbolen
in der Offentlichkeit beider Linder eine Entsprechung. Als »Minderheitsdis-
kurs« bezeichne ich hingegen jene Positionen, die — ebenfalls sowohl in quali-
tativer als auch in quantitativer Hinsicht — in beiden Offentlichkeiten lediglich
von einer Minderheit von Autoren eingenommen und iiberdies interdiskursiv
marginalisiert wurden.

Es bleibt dennoch anzumerken, dass es sich bei den beiden untersuchten
Diskurszirkeln nicht um génzlich statische, widerspruchsfreie oder durchweg
einheitliche Diskursformationen handelt. Die Diskurse sind auch nicht unbe-
dingt vollkommen entgegengesetzt, sodass die Autoren etwa leichtfertig als
»Kopftuchgegner« oder »Kopftuchbefiirworter« zu kategorisieren wiren. Wie
z.B. Foucault es in der Archdiologie des Wissens (1988: 49) beschreibt,
schlieB3t eine Diskursformation nicht aus, dass ein Diskurs Diskontinuitdten
aufweist. Die Diskursanalyse sollte also nicht bemiiht sein, diese Uneinheit-
lichkeiten auszublenden und zugunsten einer Linearitit nur ganz bestimmte
Elemente herauszugreifen oder gar eine Chronologie zu konstruieren. Eine
»diskursive Diskontinuitdt« ist also fester Bestandteil einer Diskursformation
wie auch deren Analyse. Auch in den Kopftuchdiskursen lassen sich an eini-
gen Stellen durchaus interne Widerspriiche ausmachen oder Dynamiken in

22

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

den Argumentationslinien nachweisen. Auch Ubereinstimmungen zwischen
den beiden Diskurszirkeln sind zuweilen erkennbar. Um der Gefahr zu entge-
hen, moglicherweise vermeintlich homogene Diskurse erst zu konstruieren,
sollen diese Widerspriiche, Uberschneidungen oder Dynamiken also im Ver-
lauf der Analyse Erwdhnung finden.

Ich werde die Argumentationslinien beider Diskurse jeweils unter der
Fragestellung auswerten, mit welchen Werten, Absichten, Interessen und
Angsten der Islam und Muslime auf der Basis dieses »diskursiven Ereignis-
ses« beschrieben werden und welches Selbstverstindnis damit generiert wird.
Beide Argumentationsformationen untersuche ich wiederum entlang der Fra-
gen, a) welche Begriffe fiir das Selbstverstindnis herangezogen, wie diese
charakterisiert, verkniipft oder abgegrenzt werden und b) welches Versténdnis
vom Kopftuch bzw. von 6ffentlich sichtbaren Formen des Islam der Diskurs
widerspiegelt.

Wie bei politisch-sozialer Sprache generell, ist auch die Sprache der in die
deutschen und franzosischen Kopftuchdebatten involvierten Autoren gepréagt
von spezifischen kontextgebundenen und historisch formierten Pramissen;
entsprechend griffen sie auf Konzepte zuriick, deren Inhalte alles Andere als
eindeutig definierbar sind. Es wird daher notwendig sein, auf den Gebrauch
von Schliisselbegriffen zu achten und auf diese Weise den genealogischen
Bedingungen eines Diskurses naher zu kommen. Der Historiker Reinhart Ko-
selleck (1972; 1992 [1979]) hat dafiir wie kein Anderer das theoretische Riist-
zeug geliefert. Wie Koselleck feststellt, lassen sich politisch-soziale Begriffe
als Ausdruck von politischen und ethischen Verfasstheiten einer Gesellschaft
begreifen. Zwar ist eine Gesellschaft niemals allein an ihrer begrifflichen
Selbstartikulation zu messen. Doch, wie Koselleck (1992 [1979]: 212) be-
merkt, kann eine »Wir-Gruppe« zu einer »politisch wirksamen Handlungs-
einheit erst durch Begriffe werden, die mehr in sich enthalten als eine blof3e
Bezeichnung oder Benennung«. Kraft der Begriffe grenze sich diese Hand-
lungseinheit selbst ein. Es sind also immer sinnstiftende Begriffe wie bei-
spielsweise Republik, Demokratie, Rechtsstaat oder Ahnliches erforderlich, in
denen sich eine Gesellschaft wiedererkennt und begrifflich definiert.

Wie sich auch am Beispiel der Kopftuchdebatten zeigen lésst, sind poli-
tisch-soziale Begriffe allerdings keinesfalls statisch oder ein fiir allemal defi-
niert. Sie gewinnen erst an Bedeutung, wenn sie mit sinnstiftenden Inhalten
gefiillt werden. Die Inhalte sind wandelbar und variieren je nach Kontext.
Anders ausgedriickt, Kultur konstituierende Begriffe sind immer an einen be-
stimmten Kontext gebunden, und dieser Kontext wandelt sich in Zeit und
Raum. Entsprechend verdnderbar, vielféltig und strittig ist die Semantik poli-
tisch-sozialer Begriffe. Nach Koselleck (1992 [1979]: 217) kann ein Begriff
sogar nur als solcher bezeichnet werden, wenn er diese Deutungs- und Bedeu-
tungsvielfalt zuldsst. Koselleck spricht daher von der »Gleichzeitigkeit des

23

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Ungleichzeitigen«, die in einem einzigen Begriff immer enthalten sei, da
»verschiedene Erfahrungszonen in ihn eingegangen sind«. So erleben Begrif-
fe bisweilen einen »langfristigen, tief greifenden, manchmal plotzlich voran-
getriebenen Erfahrungswandel« (1972: XV).

Der Gebrauch politisch-sozialer Begriffe in den Kopftuchdebatten weist
noch ein weiteres wichtiges Charakteristikum der Koselleckschen Begriffs-
theorie auf. Politisch-soziale Begriffe unterliegen immer einer gewissen Ideo-
logisierbarkeit (1992 [1979]: 211-269). Wihrend einerseits die zuvor erwahn-
te Pluralitéit der Begriffe verschwiegen wird, da sie »den damit erfassten Ge-
sellschaften naturale Konstanten« (ebd.: 217) unterstellen, folgen ihnen dann
andererseits oft asymmetrisch verwandte »Gegenbegriffe«. Aus diesen Ge-
genbegriffen wird die Kraft zu beidem — zur Vereinheitlichung und zur Ab-
grenzung — geschopft. Auf diese Weise erhebt eine konkrete Gruppe »exklu-
siven Anspruch auf Allgemeinheit, indem sie einen sprachlichen Universal-
begriff nur auf sich selbst bezieht und jede Vergleichbarkeit ablehnt«. Der-
artige Selbstdefinitionen bringen immer Gegenbegriffe hervor, die jene, au-
Berhalb des eigenen (rekonstruierten) Erfahrungshorizonts stehenden Gruppen
diskriminieren konnen: »Besonders antithetisch gehandhabte Begriffe sind
geeignet, die Vielfalt tatsdchlicher Beziehungen und Abschichtungen zwi-
schen verschiedenen Gruppen so zu iiberformen, dass die Betroffenen teils
vergewaltigt werden, teils — proportional dazu — als Handelnde {iberhaupt erst
politische Aktionsfahigkeit gewinnen.« (ebd.: 105) So eignen sich Gegenbe-
griffe besonders, um eigene und fremde Gruppen begrifflich als homogen zu
erfassen und voneinander abzugrenzen. Zumeist reprasentieren die Anderen
in allem das exakte Gegenteil von dem, was die Wir-Kategorie mit Unterstiit-
zung durch konkrete Begriffe zu sein vorgibt. Fiir dieses Phdnomen sind die
Kopftuchdebatten in beiden Léndern beispielhaft. Allerdings l4sst sich anhand
der zum Teil vollstindig entgegengesetzten Interpretationen bestimmter
Schliisselbegriffe in den Debatten zugleich auch die Pluralitit Kultur stiften-
der Begriffe aufzeigen.

Das Hauptaugenmerk der Diskursanalyse wird sich daher auf die domi-
nanten Konzepte richten, auf die die Autoren in den Debatten zur Selbstbe-
schreibung zuriickgegriffen haben. Fiir den franzosischen Fall ist dies der Be-
griff der Laizitit (franz. laicité)’, der im weiteren Sinne mit dem politischen
Diskurs zur Einwanderung und dem republikanischen Modell von Integra-
tionspolitik verkniipft ist (vgl. Favell 1998). Der laizistische Charakter der

3 Laicité wird oft félschlicherweise mit Sékularitét iibersetzt oder gleichgesetzt.
Es handelt sich jedoch um eine sehr spezifische Variante der Sakularitét, die
sich nur aus der franzdsischen Geschichte der Aufkldrung und des Trennungs-
prozesses zwischen kirchlichen und staatlichen Organen begreifen lésst. Ich
werde daher im Verlauf der Untersuchung den Begriff vorwiegend im franzosi-
schen Original verwenden.

24

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

franzosischen Republik und allgemeiner das universalistische, republikani-
sche Ethos mit all seinen ausschlieBenden und widerspriichlichen Effekten
bilden gegenwirtig die Schablone, auf der Muslime und der Islam o6ffentlich
wahrgenommen und beschrieben werden. Entgegen landldufiger Ansichten
und moglicher Schlussfolgerungen hinsichtlich der jiingsten rechtlichen Ent-
scheidungen zur Kopftuchfrage hat es historisch aber verschiedene, zum Teil
entgegengesetzte Deutungen der laicité (vgl. Baubérot 1990; 2000; 2002;
2005; Costa 1994) gegeben. Diese Deutungsvielfalt spiegelt sich auch gegen-
wirtig in den Kopftuchdebatten und genereller beim 6ffentlichen Umgang mit
dem Islam wider.

Der Schliisselbegriff, auf den in den deutschen Kopftuchdebatten rekur-
riert wurde, ist die deutsche Verfassung. Die Mehrheit der Autoren definierte
diese Institution als »neutral« bzw. als »christlich-abendlandisch«, eine Min-
derheit von Autoren wiederum als Instrument religiés-kultureller Pluralisie-
rung. Anders als in Frankreich, wo der dominante Diskurs eine strikte Trenn-
linie zwischen politischer und religiéser Sphére imaginiert und propagiert,
besteht in Deutschland ein weitaus engeres Verhéltnis zwischen Religion und
Politik, das sich auch in rechtlichen Normen manifestiert. Wéhrend im domi-
nanten Diskurs der franzdsischen Kopftuchdebatten die laicité als ein drasti-
scher Bruch mit allem Religiésen im offentlichen Raum konstruiert wurde,
wurde Siakularitdt im deutschen Verstindnis stirker als Frucht christlich-
abendldndischer Geschichte gedeutet. Die Verkniipfung aus »christlicher«
und »westlicher« Achse, auf die in der Auseinandersetzung mit dem Islam in
Deutschland auch iiber die Kopftuchdebatten hinaus haufig zuriickgegriffen
wird, stiitzt sich auf die christliche Basis des sdkularen Verfassungsstaats und
beansprucht auf diese Weise das Sédkularisierungstheorem ausschlieBlich fiir
die christliche Hemisphire (vgl. Bielefeld 2002). Ahnlich wie in Frankreich
miindete auch in Deutschland die 6ffentliche Auseinandersetzung mit dem
Kopftuch mehrheitlich in eine Grenzziehung zwischen »deutscher« und
»muslimischer« Bevolkerung. Die markierende Differenzierung verlief hier
allerdings weniger entlang der Grenze islamisch/laizistisch, als eher islamisch
versus christlich-sékular.

Ahnlich wie beim franzdsischen Prinzip der laicité ist dennoch auch in
Deutschland das Arrangement von Staat, Nation und Religion durch wach-
sende religios-kulturelle Pluralisierung und Anerkennungskédmpfe von Mus-
limen auf die offentliche Agenda geraten, was sich ebenfalls in den Kopf-
tuchdebatten nachzeichnen ldsst. In beiden Landern entsprechen die Kopf-
tuchdebatten den unterschiedlichen Deutungsvarianten, die das historisch
unterschiedlich gewachsene Verhéltnis zwischen Religion und Politik zulésst.
Ich werde zu zeigen versuchen, dass in beiden Fillen gerade die vehemente
Betonung des eindeutigen, ausschlieBlichen Charakters national gepréigter

25

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Referenzbegriffe paradoxerweise deren tatséchliche Offenheit im Sinne Ko-
sellecks zu bestétigen scheint.

Trotz Facettenreichtums und unterschiedlicher nationaler Auspridgungen,
so meine These, spiegeln die dominanten Diskurse iiber das Kopftuch in bei-
den Gesellschaften einen geldufigen Mechanismus wider, den Islam als exter-
ne und »nichtintegrierbare« Kategorie zu konstruieren. Ich werde argumentie-
ren, dass die Kopftuchdebatten in beiden Landern dem Grofteil der involvier-
ten Akteure als willkommenes Thema dienten, um einen Konsens der »Mehr-
heitsgesellschaft« zu suggerieren, auf dessen Basis das Kopftuch als Symbol
fiir die 6ffentliche Prdsenz und wachsende Partizipation von Muslimen zu-
riickgewiesen werden konnte. Zugleich, so meine Argumentation, hat die 6f-
fentliche Auseinandersetzung um die Legitimitit des islamischen Kopftuchs
an staatlichen Schulen in beiden Léndern eine unvorhergesehene Reflexion
iiber die eigenen normativen Pramissen in Gang gesetzt, bei der ansonsten
offentlich marginalisierte Positionen potenziell zu Wort kamen und dessen
Effekte weitaus weniger kontrollierbar sind, als es auf den ersten Blick er-
scheinen mag.

Die Argumentationslinien der Diskursanalyse basieren auf einer Auswahl
von Beitrdgen 6ffentlicher Intellektueller und Politiker, die in deutschen und
franzdsischen Printmedien publiziert worden sind, und auf offiziellen Politik-
dokumenten (Pressemitteilungen, parlamentarische Debatten und politische
Reden).* Die Auswahl der Dokumente folgt dem Prinzip der »RegelméBigkeit
in der Streuung« (Torfing 1999: 99) eines Diskurses, wofiir einzelne Beitrige
exemplarisch herangezogen und in »Diskurszirkel« gruppiert werden. Aus-
schlaggebend fiir diese Auswahl sind einerseits die leitenden Fragestellungen
dieser Untersuchung und andererseits die Représentativitit eines Diskurses.
Entsprechend erhebe ich nicht den Anspruch, sdmtliche Positionen detailge-
treu darzustellen; vielmehr sollen bestimmte Tendenzen herausgearbeitet
werden, die sich im Sinne des oben skizzierten Diskursbegriffes in ein Dis-
kursfeld einordnen lassen.

Die Analyse konzentriert sich auf Kommentare einer einflussreichen Elite,
zusammengesetzt aus Politikern und »offentlichen Intellektuellen«. Mit dem
Begriff des »offentlichen Intellektuellen« meine ich Schriftsteller, Philoso-
phen oder auch Wissenschaftler, die durch 6ffentliches Engagement zu »akti-
ven Intellektuellen« (Henry/Frégosi 1989: 118) werden und sich in den Me-
dien zu Wort melden, um ein iiber Fachkreise hinausreichendes Publikum zu
erreichen. Ich werde mit anderen Worten aus forschungspragmatischen Griin-
den nicht die Positionen von Journalisten, Juristen oder Akteuren anderer ge-

4 Fiir den deutschen Fall stiitze ich mich dabei vorwiegend auf die Landtagsdebat-
ten in Baden-Wiirttemberg, weil dort der Fall am intensivsten diskutiert und in
Ausziigen bundesweit von der Presse aufgegriffen worden ist.

26

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sellschaftlich relevanter Institutionen wie etwa Gewerkschaften oder Kirchen
beriicksichtigen. Eine entscheidende Begriindung dafiir ist die Notwendigkeit,
eine bestimmte Auswahl zu treffen und sich auf eine begrenzte Anzahl von
Akteuren zu beschrianken. Analytisch rechtfertigt sich diese Auswahl durch
die Vermutung, dass AuBerungen von Intellektuellen und Politikern potenziell
einflussreicher und regulierender sind — zumal, wenn sie durch die Medien
kanalisiert werden — als beispielsweise jene von Journalisten oder anderen
gesellschaftlich relevanten Akteuren.

Zudem habe ich auf die Auswertung der Beitrdge von Politikern extrem
rechter Parteien verzichtet und konzentriere mich auf etablierte Parteien. Ei-
nerseits ist anzunehmen, dass deren Gewicht in der Offentlichkeit groBer ist
als jenes von extrem rechten Randparteien. Andererseits mochte ich die An-
sichten und AuBerungen von Akteuren beleuchten, die nicht von vornherein
als ausgemacht gelten diirften, wie es etwa bei den Republikanern in Deutsch-
land oder dem Front National in Frankreich der Fall ist, deren Programme
offenkundig xenophobe oder rassistische Elemente enthalten und deren Posi-
tionen zur Kopftuchfrage auch ohne genauere Analyse recht eindeutig sind.

Das Kopftuch junger Musliminnen
als Symbol fiir »lebendige Traditionen«

Das Kopftuch kann als eines der auffilligsten Merkmale religidser Positionie-
rung muslimischer Frauen gelten. Mit diesem Symbol heben sich bedeckte
Frauen sichtbar von der gesetzten Norm der deutschen und franzdsischen Ge-
sellschaft ab und manifestieren so eigenhédndig religios-kulturelle Differenz.
Uberdies zementieren bzw. revitalisieren sie Geschlechterunterschiede und
mandvrieren sich auf diese Weise in eine »doppelte Andersartigkeit«. Das
Kopftuch ist also nicht allein ein Symbol fiir religios-kulturelle Zugehorigkeit,
sondern es unterstreicht oder konstruiert auch Geschlechterdifferenz. Wie Ta-
lal Asad (1993: 53) jedoch beobachtet, sind religiose Symbole immer an be-
stimmte soziale Kontexte gebunden und bediirfen daher kontextgebundener
Interpretationen. Oder wie Armando Salvatore (2006) es formuliert: »Zeichen
sind innerhalb sozialer Praktiken und der dazugehorenden Interpretations-
arbeit verkettet und unterliegen einer kontinuierlichen Revision.« Weil das
Kopftuch iiberdies ein Kleidungsstiick ist, bringt es zwangslaufig auch Indivi-
dualitdt zum Ausdruck, da es von konkreten Personen aus personlichen Erwi-
gungen getragen wird — zumindest sofern es nicht aufgezwungen wurde. Die
Bedeutungen religiéser Symbole werden also interaktiv hergestellt und erst in
einem zweiten Schritt bzw. parallel dazu kollektiv stabilisiert. Sie werden
nicht unmittelbar auf einer rein kollektiven Ebene erzeugt, wie von den Kriti-
kern haufig beméngelt.

27

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Solcherlei Beobachtungen sind freilich nicht sonderlich originell. Mitt-
lerweile gibt es eine ganze Reihe von Untersuchungen zur Praxis und Bedeu-
tung des Kopftuchtragens in Deutschland und Frankreich, in denen gezeigt
wird, dass das Kopftuch eine Fiille von Bedeutungen in sich birgt, die je nach
Kontext unterschiedlich interpretiert werden miissen (Venel 1999; Klinkham-
mer 2000; Karakasoglu 2000; Weibel 2000; Nokel 2002; Boubekeur 2004;
Jessen/von Wilamowitz-Moellendorff 2006). Bis auf wenige Ausnahmen
(Mince 1990; Altschull 1995; Amara 2003) ziehen die meisten Untersuchun-
gen zudem den Schluss, dass die junge Generation Kopftuch tragender Mus-
liminnen im Prinzip dhnliche Lebenskonzeptionen wie andere, nichtmuslimi-
sche Frauen der gleichen Generation verfolge. Ganz entgegen der Behauptun-
gen der 6ffentlichen Meinung lautet hier der Befund, dass diese jungen Frau-
en ungeachtet ihrer Hinwendung zum Islam und einer offensichtlichen Mani-
festierung von Geschlechterdifferenz auf dem Wege seien, sich dem dominan-
ten Ideal und der Norm von Gleichheit anzundhern, vor allem weil sie sich
dominante Kategorien von Religiositét als Individualisierungsmodus aneignen
wiirden. Diese Betrachtungsweise wurde zweifellos von der Soziologin Nilii-
fer Gole (1996) mit ihrer Pionierstudie zur Soziologie der Verschleierung in
der Tiirkei genidhrt. Im Gegensatz zu landldufigen Dichotomisierungen hebt
Gole den inhdrent »modernen« Charakter der Motive fiir die Verschleierung
und damit genereller der Islamisierungsprozesse junger Frauen in der Tiirkei
hervor.

Die Untersuchungen spiegeln somit einen auch iiber die Kopftuchproble-
matik hinaus geldufigen Trend in der Forschung zum Islam in Europa wider
(vgl. Tezcan 2003; Amir-Moazami/Salvatore 2003). So vertreten neuere Un-
tersuchungen zu individuellen Handlungsstrategien junger Muslime vielfach
die Auffassung, dass liberale und demokratische Offentlichkeiten westeuro-
pédischer Gesellschaften den Nahrboden fiir tief greifende Verdnderungen der
islamischen Theologie und der religidsen Praxis bieten wiirden. Damit folgen
die Autoren einem vor allem in der franzdsischen Forschung populdr gewor-
denen Ansatz, der sich auf die in den spéten 1980er und frithen 1990er Jahren
aufgekommenen Paradigmen der Individualisierung und reflexiven Rationali-
sierung von Lebensformen (etwa im Sinne von Beck 1986; Giddens 1991,
Lash 1992; Beck und Beck-Gernsheim 1994) und religidser Gesinnungen
stiitzt (Davie 1990; Bellah 1986; Hervieu-Léger 1993).

So werden Muslime in europdischen Kontexten héufig mit der von Grace
Davie (1990) aufgeworfenen Formel believing without belonging beschrieben,
also als Glaubige ohne eindeutige Gemeinschaftszugehorigkeit. Diese ur-
spriinglich auf christliche Formen von Religion zugeschnittene Beobachtung
iibertrdgt den Leitgedanken der Individualisierungsthese auf muslimische
Gruppen und geht von einer allmdhlichen Zersetzung und Neutralisierung
gemeinschaftlicher Beziige und Zuordnungen unter Muslimen innerhalb euro-

28



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

péischer Gesellschaften aus. Aufgrund des riickldufigen Einflusses religioser
Institutionen und der Auflosung fester Gesinnungsmilieus, so die zugrunde
liegende These, seien auch bei Muslimen pluralistische, instabile und privati-
sierte Formen der religiosen Praxis zu beobachten (Hervieu-Léger 2000;
Klinkhammer 2000; Tietze 1998 und 2001). Religids zu sein ist demnach eine
Angelegenheit der freien Wahl und zunehmend vom Druck religiéser Autori-
titen und Traditionen entkoppelt. In dieser Betrachtungsweise werden Beziige
zu muslimischen Traditionen einer gewissen Beliebigkeit unterworfen, jeder-
zeit abruf-, aber abwendbar. Wurde Tradition zunédchst als unverdnderliche
GroBe und als negativer fortschrittshemmender Faktor angesehen, so ist sie in
den neueren Arbeiten zu Muslimen in europdischen Kontexten als Kategorie
der Analyse gar nicht mehr vorhanden. Zuweilen wird Tradition auch als eine
Ressource betrachtet, die sich durch individuelle (Wieder-)Aneignung in sdku-
larisierte Offentlichkeiten zwar einfiigt, doch auf diese Weise letztlich auch
wieder offentlich unsichtbar wird.

Der Forschungsfokus auf muslimische Frauen kann hierfiir als beispiel-
haft gelten. Wahrend der 6ffentliche Diskurs muslimischen Frauen mehrheit-
lich die Fahigkeit zum eigenstdandigen Handeln abspricht und sie hiufig als
Marionetten islamistischer Zirkel abqualifiziert, heben Wissenschaftler nun-
mehr das emanzipatorische Potenzial hervor, das fiir die Frauen aus ihrer »is-
lamischen Lebensfiihrung« (Klinkhammer 2000) erwachsen kann. Junge (be-
deckte) Musliminnen werden entsprechend als Vorbotinnen eines Modernisie-
rungsschubes des Islam in Europa gekennzeichnet, der sich allméhlich tradier-
ter Normen und Werte entledigen wiirde (siche Venel 1999; Klinkhammer
2000). Zwar liegt der Unterstellung einer »Européisierung« des Islam nicht
etwa ein normativ geprégter Ansatz a la Bassam Tibi (1998; 2000; 2005) zu-
grunde, wonach nur ein an Europa orientierter »Euro-Islam« als legitim
erachtet wird (vgl. Amir-Moazami 2007). Doch klingt auch hier letztlich die
Annahme und méglicherweise auch die Sehnsucht an, Muslime seien auf dem
Wege, ihre Religionsformen den in der westlichen Welt vorherrschenden Re-
ligionsauspragungen anzupassen und auf diese Weise dem Wunsch nach Inte-
gration in die Aufnahmegesellschaften nachzukommen.

Diese Tendenz ist freilich nicht allein auf europdische Kontexte be-
schrinkt, sondern findet sich allgemeiner in postkolonialen Ansdtzen wieder.
Wie die Anthropologin Saba Mahmood (2001; 2004) zu bedenken gibt, nei-
gen Autorinnen der postkolonialen Theorie generell dazu, ihre eigenen femi-
nistischen Ideale von Freiheit, Gleichheit und Autonomie voreilig in ihre
»Forschungssubjekte« hineinzulesen und dabei vornehmlich nach dem Wi-
derstandspotenzial und Befreiungsbewusstsein muslimischer Frauen zu su-
chen. Elemente wie die eigenhéndige Unterwerfung unter religiése und zu-
meist mannliche Autoritdt, die Suche nach weiblicher Sittsamkeit oder eine
ausgeprigte Frommigkeit werden demnach als eher unwesentliche Elemente

29

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

gedeutet, die neben dem Befreiungsbewusstsein verblassen. Oder sie gelten
letztlich doch wieder als Befreiungsressourcen, diesmal im Sinne eines Wi-
derstandes gegen Konsumismus, Sexismus oder Sékularismus. Die unter So-
zialwissenschaftlern weit verbreitete Furcht vor der Essentialisierung des An-
deren hat hier gewissermaflen die gegenwirtige Tendenz zur »Normalisie-
rung« des Anderen hervorgebracht. Mahmood pladiert entsprechend fiir eine
kultursensible Uberpriifung der eigenen Forschungspriamissen und konkreter
dafiir, die vor allem in feministischen Ansdtzen geldufige Dichotomie zwi-
schen Unterwerfung und Befreiung grundsétzlich zu iiberdenken.

Bei Wissenschaftlern, die zu Fragen des Islam in Europa arbeiten, scheint
sich die Hoffnung auf eine allméihliche Angleichung des Islam an normative
Pramissen Europas zu verstirken. Ohne jeden Zweifel sind die Beitrdge inno-
vativ, vor allem im Vergleich zu den meisten Abhandlungen iiber Muslime,
die bis Mitte der 1990er Jahre in beiden Landern erschienen sind. So distan-
zieren sich die Autoren von eindeutigen normativen Pramissen iiber die Be-
dingungen, unter denen religios-kulturelle Minderheiten en bloc in ein ver-
meintlich homogenes Europa zu integrieren seien. Die Arbeiten zeigen, wie
sich soziales Handeln von Muslimen in Europa im Kontext der Normen der
»Aufnahmegesellschaften« neu konfiguriert.

Dennoch sehe ich dabei einige Probleme. Denn auch hier dienen die west-
lich-liberalen Pramissen nach wie vor als Grundlage, auf deren Basis die
»Kompatibilitit« zwischen »muslimischen Handlungsformen« und »westli-
cher Moderne« gemessen und iiberpriift wird. Damit wird zum einen eine
Homogenitit westlich-liberaler Offentlichkeiten unterstellt und zum anderen
das Potenzial der Verdanderung, das aus muslimischen Traditionen selbst er-
wachsen mag, zumeist iibersehen. Es ist zwar nicht von der Hand zu weisen,
dass die mangelnde institutionelle Verankerung des Islam in Europa eine Ver-
festigung von Gemeinschaftsgrenzen nicht unbedingt vorangetrieben hat.
Dennoch scheinen die soziologischen Studien voreilig westliche Religions-
modelle — die ihrerseits strittig und kontroversen Diskussionen ausgesetzt sind
— auf den Islam zu tibertragen und dabei die Mechanismen der Traditionsver-
mittlung und -verdnderung selbst und daraus resultierende Konflikte aus dem
Blickfeld zu verlieren.

Meine Absicht ist es nun nicht, diese Erkenntnisse génzlich zu widerlegen
oder im Sinne Saba Mahmoods eine grundlegende Kritik an liberal-
feministischen Ansétzen und damit im weiteren Sinne auch an den normati-
ven Priimissen der westlichen Offentlichkeiten vorzunehmen. Vielmehr werde
ich an einschldgigen Punkten alternative Interpretationen anbieten und die
bestehenden Untersuchungen um wichtige Elemente zu ergénzen versuchen.
Ich gehe vor allem davon aus, dass Traditionen auch im Migrationskontext
eine weitaus wichtigere Rolle spielen als in den meisten — vor allem jiingeren
— Untersuchungen angenommen, in denen Sdkularisierungs-, Individualisie-

30

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

rungs- oder Emanzipationsprozesse betont werden. So vielgestaltig und wan-
delbar die Auspridgungen des Islam in Europa tatséchlich sein mdgen, lédsst
sich anhand meiner Interviewergebnisse insbesondere ein weitaus intimeres
Verhiltnis zwischen sozialem Handeln und Traditionsbeziigen nachweisen,
als zumeist beobachtet.

So resultieren die Handlungskapazititen der jungen muslimischen Frauen
nach meinen Ergebnissen weniger aus einem Abschiitteln von muslimischen
Traditionen. Traditionsbezogene Kategorien sozialen Handelns sind vielmehr
ihr notwendiger Ausgangspunkt. Ich werde zu zeigen versuchen, wie die jun-
gen Frauen Traditionen von innen heraus neu definieren und sich weniger aus
einem tradierten Rahmen heraus begeben, um sich den dominanten Idealen
von Gleichheit, Freiheit und Autonomie anzundhern. In beiden Landern wird
dies sowohl an der Praxis des Kopftuchs als auch anhand des Geschlechter-
verstdndnisses im weiteren Sinne deutlich. Die jungen Befragten haben kei-
neswegs ein plotzliches »coming out« als Muslime erlebt, das ihr Kopftuch
duBerlich sichtbar macht. Sie weisen durchaus Dispositionen auf, die das Ver-
hiltnis von Tradition und sozialem Handeln bestimmen und Tugenden gene-
rieren, die sich vom »westlichen Modell« des Gleichheitsgedankens unter-
scheiden und teilweise auch bewusst davon abgrenzen. Hierzu gehdren Sitt-
samkeitsgebote ebenso wie die allem iibergeordnete Idee von einer Unterwer-
fung unter die Autoritét Gottes.

Somit iiberpriife ich die Behauptung, dass bei 6ffentlich sichtbaren Mus-
limen in Europa keineswegs allein Auspriagungen des »Glaubens« erkennbar
sind, sondern dass deren wachsende Vergesellschaftung auch auf der Grund-
lage von Transformationen und Interpretationskdmpfen um muslimische Dis-
kurs- und Lebenstraditionen erfolgt, die nicht losgeldst von Gesinnungsmi-
lieus zu verstehen oder priméir eine Angelegenheit der freien Wahl sind. Da-
bei gehe ich nicht etwa von einer stabilen Andersartigkeit von Muslimen in
nichtmuslimischen Kontexten aus. Vielmehr werde ich argumentieren, dass
spezifische soziale, politische und Skonomische Kontexte in europdischen
Gesellschaften (z.B. in Deutschland und Frankreich) sowohl den Wandel und
sogar Krisen als auch eine Wiederbelebung muslimischer Traditionen begiins-
tigen und dass Traditionen eine weitaus groBere Rolle spielen, als es — iiber-
spitzt dargestellt — in dem Bild von frei schwebenden und frei gewéhlten reli-
giésen Identititen innerhalb einer »religidsen Modernitit« oder gar »Ultra-
modernitdt« zum Ausdruck kommt. So sind m.E. auch jene Elemente von Tra-
ditionsgebundenheit in die Analyse einzubeziehen, die nicht in ein liberales
Schema von Gleichheit, Freiheit oder Emanzipation passen und daher nicht
voreilig als Subkategorien eines »liberalen Feminismus« mit islamischer Fér-
bung verortet werden sollten.

Ich werde mich dabei auf den Traditionsbegriff stiitzen, wie ihn vor allem
der Moralphilosoph Alasdair MacIntyre (1987; 1988 [1981]) entwickelt hat,

31

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

und auf Talal Asad (1986; 1993), der Maclntyres Traditionsverstdndnis spezi-
fischer auf den Islam anzuwenden versucht. Die Bedeutung von MacIntyres
und Talal Asads Traditionsverstdndnis fiir meine Arbeit iiber Kopftuch tra-
gende Frauen in zwei europdischen Kontexten ergibt sich nicht allein aus
meinen eigenen empirischen Ergebnissen und einem gewissen Unbehagen,
das ich gegeniiber jiingeren Forschungsansitzen verspiire, in denen Tradition
als Kategorie ginzlich ausgeblendet wird. Sie entspringt auch einer generelle-
ren Sympathie fiir MaclIntyres Vorschlag, Tradition nicht langer als antitheti-
sche Kategorie zu Modernitit zu begreifen. Ich erachte diesen Traditionsbe-
griff vor allem fiir geeignet, weil er eine soziologische Analyse des Potenzials
von Transformationen und Verdnderungen zuldsst, das aus muslimischen
Traditionen selbst erwachsen kann und damit auch die Kapazitit, dominante
Begriffe von Staatsbiirgerschaft und Offentlichkeit herauszufordern.

Maclntyre ist in erster Linie fiir seine Aufklarungskritik bekannt, insbe-
sondere seine Kritik an der Fortschrittsglaubigkeit. In diesem Zusammenhang
entwickelt er einen Traditionsbegriff, den ich fiir eine Auseinandersetzung mit
pluralistischen Gesellschaften fiir sehr hilfreich erachte. Maclntyre betont,
jede Konzeption von Moral beruhe auf Rationalitdtskonzeptionen, die je nach
Kontext variieren, und wehrt sich damit vehement gegen jeden Versuch einer
universalistischen Moralphilosophie. Was fiir MacIntyre moralische Urteile
moglich und sinnvoll macht, ist ihre Einbettung in eine bestimmte Denktradi-
tion, die wiederum nicht einfach durch Geschichte geprigt ist, sondern viel-
mehr durch aktive, lebendige und sich entwickelnde Kulturen. Maclntyre be-
tont die Notwendigkeit, die Vergangenheit ernst- und wahrzunehmen, um zu
wissen, wer wir sind und wohin wir gehen mochten. In das Feld der
Moralphilosophie iibersetzt, bedeutet dies, dass es nicht moglich sei, eine
moralische Aussage zu machen, ohne die eigene Geschichte zu kennen.
Kurzum, in Maclntyres Leitgedanken ist Geschichte also immer in der
Gegenwart prasent.

Allerdings geht Maclntyre dabei keineswegs von einem linearen Begriff
der Vergangenheit aus, sondern eher von einer kritischen Vergangenheitsre-
flexion. In diesem Sinne sollten auch die von ihm aufgeworfenen Begriffe des
Telos und der Tugenden, die dafiir kultiviert werden miissten, nicht als etwas
Fixiertes, Statisches begriffen werden, sondern als verdnderbare Kategorien,
die durch stindige Reflexion charakterisiert sind. Maclntyre (1995: 293)
bringt dies in einer vermeintlich tautologischen Formulierung zum Ausdruck:
»Das gute Leben fiir den Menschen ist das Leben, das in der Suche nach dem
guten Leben fiir den Menschen verbracht wird [...].«

Maclntyre verkniipft dies mit seiner Vorstellung vom Menschen als sozia-
lem Wesen, als »erzdhlendes Tier«. Anstatt den Menschen als atomisiertes
Glied eines einzigen Ganzen zu sehen, wie etwa im Verstindnis des abstrak-
ten Universalismus, versteht MacIntyre das Individuum als immer in eine be-

32

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

stimmte Geschichte, in ein »setting« (1984: 192) eingebettet, umgeben von
anderen Geschichten. Hier ist also ein Verstdndnis von Relationalitdt enthal-
ten. MacIntyres Konzeption vom Selbst und von Identitét hebt sich beispiels-
weise explizit von Sartres Existentialismus ab — der wohl radikalsten Variante
eines Verstandnisses vom Selbst als von Geschichtlichkeit befreit.

Nach Maclntyre wird der Mensch immer in eine Geschichte hineingebo-
ren, in eine Tradition, die nicht als etwas schlicht Unverédnderliches oder Kon-
servierbares zu begreifen sei, aber ebenso wenig als etwas Abwendbares. Tra-
dition ist im Sinne Maclntyres als eine Art notwendiger Ausgangspunkt zu
verstehen, der der Gegenwart und ebenso der Zukunft Bedeutung verleiht.
Konflikte um die Inhalte und Bedeutungen bestimmter Traditionen sind dabei
natiirlich keinesfalls ausgeschlossen, was auch durch Maclntyres Betonung
des »lebendigen« Charakters von Traditionen zum Ausdruck kommt. Macln-
tyre argumentiert sogar, dass eine Tradition ohne diesen konfliktuellen Cha-
rakter frither oder spater aussterben oder kaum mehr als einen folkloristischen
Charakter innehaben wiirde.

Konkreter bezogen auf das Feld von religiésen Traditionen sind zunéchst
zwei Ebenen zu unterscheiden. Auf der einen Ebene sind religiose Traditio-
nen durch die Institutionen und Diskurse geprigt, deren Aufgabe darin be-
steht, die Glaubigen in der Ausiibung religioser Normen und der Verinnerli-
chung religidser Quellen zu instruieren. Im Falle des Islam sind dies vor allem
der Qur’an und die Sunna’ als religiése Quellen und die Shari’a® als Normen.
Diese Art der religiosen Vermittlung besteht nicht nur darin, rein technisches
Wissen zu tradieren, sondern umfasst auch die Weitergabe von tugendhaften
Praktiken, die flir die erfolgreiche Verinnerlichung religiéser Pflichten als
wichtig erachtet werden.

Auf der zweiten Ebene setzen religiose Traditionen moralische und sogar
emotionale Dispositionen voraus, auf deren Basis die Tradition geprigt, ver-
mittelt und reformiert wird. Das Auswendiglernen des Qur’an beispielsweise
ist keine bloBe Technik, sondern es sind dafiir auch bestimmte moralisch-
emotionale Dispositionen erforderlich, die durch ritualisiertes religidses Trai-
ning und durch Weitergabe von Traditionen verinnerlicht werden (vgl. Asad
1986; Hirschkind 2001). Diese Dispositionen basieren sowohl auf institutio-
nalisierten Formen autoritativer Diskurse als auch — im Sinne Maclntyres —

5 Sunna (»Brauch«, »gewohnte Handlungsweise« oder »iiberlieferte Norm«) um-
fasst die Gesamtheit der Uberlieferungen des Propheten. Grundlage der Sunna
bilden die Hadithe (»Mitteilungen«, Erzdhlungen«), die alle Aussagen, Taten
und Billigungen bzw. Ablehnungen von Mohammed umfassen.

6 Shari’a (»Weg« oder »Pfad«) umfasst das islamische Recht und beinhaltet den
rechtlichen Rahmen, in dem vor allem 6ffentliche Aspekte des Lebens reguliert
werden.

33

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

auf der Einbettung von Individuen bzw. Gruppen in spezifische Lebensnarra-
tive.

Wenn eine Fragmentierung von Traditionen eintritt, was, so meine
Behauptung, unausweichlich geschieht, so vor allem weil diese Traditionen —
ihre Diskurse ebenso wie die sie autorisierenden Institutionen und Praktiken —
kontinuierlich internen Eingriffen ausgesetzt sind, und dies nicht erst seit der
Moderne. Folglich erachte ich eine »Reform von Traditionen« als eine Dy-
namik, die nicht auf sozial-strukturelle Felder reduziert werden kann, sondern
die sich auch aus einer der religidsen Traditionen inhdrenten »Suche nach
Kohédrenz« (Asad 1993) ergibt. Diese Kraft produziert einen Impetus zur
Selbstreform, den der Islam beispielsweise durch das Prinzip des ijtihad lie-
fert, das Prinzip des kontextgebundenen Ergriindens aus dem Inneren der
Tradition heraus (vgl. Ramadan 1999). Natiirlich miissen Veridnderung provo-
zierende Eingriffe immer autorisiert werden, und die Prozesse der Autorisie-
rung sind, vor allem im Islam, der keine {ibergeordnete Autoritéit kennt, sehr
komplex. Nicht zuletzt dadurch ist er weiteren tief greifenden Verdanderungen
ausgesetzt, die vor allem an sozialstrukturelle Dynamiken gekoppelt sind.
Hier wiederum sind soziale Méachte ausschlaggebend, die immer mit hegemo-
nialen Formen verbunden sind und die den Erfolg oder Misserfolg von Ver-
anderungsversuchen beeinflussen, wenn nicht gar bestimmen.

Moderne Machtformen bildeten freilich immer schon eine Herausforde-
rung fiir religiose Traditionen, aber auf den zweiten Blick waren sie auch
nicht selten ein Motor fiir Bewegungen, die (mit unterschiedlichen Ergebnis-
sen) versucht haben, das Wissen und die praktischen Rationalitdten der Tradi-
tionen zu revitalisieren oder zu erneuern. Religidose Traditionen sind also kei-
neswegs resistent gegeniiber Verdnderungen, sondern kdnnen im Gegenteil
nur weiter existieren, wenn sie die Kapazitéit entwickeln, mit Transformatio-
nen und internen Konflikten umzugehen, um so nach Maclntyre »lebendige
Traditionen« (1984: 222) zu bleiben.

Ich wiirde entsprechend behaupten, dass muslimische Traditionen im
westlichen Migrationskontext profunden und mdglicherweise unvergleichli-
chen Verdnderungen ausgesetzt sind. Diese Herausforderungen fiihren jedoch
nicht zu einer allméhlichen Zersetzung der Traditionen, sondern rufen auch
Momente der Kontinuitit und des Wiederbelebens hervor. Durch die Intersek-
tion und Konfrontation verschiedener Traditionen sind Muslime in westeuro-
pdischen Kontexten zwangsldufig stindigen Herausforderungen ausgesetzt,
die eine permanente Reflexion iiber ihre eigenen Traditionen notwendig ma-
chen. Mein Versuch, zunichst die diskursiven Praktiken der Mehrheitsgesell-
schaft ins Blickfeld zu riicken, die einen entscheidenden Bestandteil der sozi-
alstrukturellen Felder bilden, in denen sich islamische Traditionen entwickeln
und modifizieren, scheint ein notwendiger erster Schritt, um diese Behaup-
tungen zu iiberpriifen.

34

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Ankniipfend an eine solch zentrale Tradition wie die Kopfbedeckung der
muslimischen Frau, mochte ich ferner zeigen, dass islamische Traditionen im
Migrationskontext nicht unbedingt immer geschwécht werden, sondern im
Gegenteil eine Stirkung erfahren konnen, ohne dabei konservierte Uberbleib-
sel aus der Vergangenheit zu sein. Mein Fokus wird sich dabei vor allem auf
die internen Prozesse der Verdnderungen von Traditionen richten, die im Fal-
le Kopftuch tragender junger Frauen primir aus generationenbedingten Kon-
flikten um die »richtige« Deutung von Traditionen resultieren. Die Aussagen
junger Musliminnen, mit denen ich gearbeitet habe, lassen die Behauptung zu,
dass Islamisierungsprozesse durchaus einer Kontinuitit und internen Trans-
formationen von Traditionen entspringen. Am deutlichsten lésst sich dies an-
hand ihrer gender-Konzeptionen aufzeigen, fiir die das Kopftuch als Zeichen
religios begriindeter Geschlechterdifferenz und zugleich als klares Symbol fiir
die offentliche Sichtbarkeit des Islam in westeuropdischen Kontexten sinn-
bildlich gelten kann. Die Redefinitionen von Geschlechterrollen und weibli-
cher Partizipation am 6ffentlichen Leben werden von den jungen Frauen, die
ich interviewt habe, aus der islamischen Tradition heraus begriindet. Der Is-
lam bildet dabei nicht etwa die Oberflache, sondern liegt im Herzen von Re-
formversuchen, die mit einem Impetus zur Selbstreform im Sinne einer konti-
nuierlichen Arbeit am Selbst ihren Anfang nehmen.

Die Auswertung von vierzig Tiefeninterviews, die ich mit muslimischen
Frauen der zweiten Generation tiirkischer Einwanderer in Berlin und nord-
afrikanischer Einwanderer in Marseille und Paris gefiihrt habe, orientiert sich
an der Methode des semi-strukturierten Interviews. Anstatt die Interviews nach
Typen zu ordnen (wie es mittlerweile sowohl in franzdsischen als auch in
deutschen Untersuchungen zu Muslimen iiblich geworden ist), strukturiere ich
die Auswertung der Interviews entlang der zentralen Themen und Begriffe,
die sich aus dem Interviewmaterial ergeben. Diese Kernthemen umfassen
einerseits die Bedeutungen und Implikationen des Kopftuchs im deutschen
und franzosischen Kontext, zum anderen die Interpretationen von Geschlech-
terrollen und schlieBlich die kulturelle Selbstpositionierung innerhalb der
deutschen bzw. franzdsischen Gesellschaft.

Die vergleichende Perspektive

Die inzwischen florierenden vergleichenden Untersuchungen zum Islam in
Europa (Bistolfi 1995; Doomernik 1995; Rath et al. 2001; Maréchal et al.
2003; Fetzer/Soper 2004) belegen mit mehr oder weniger starker Betonung
die Bedeutung nationaler Kontexte fiir die Institutionalisierung des Islam und
relativieren damit zumeist die Idee von einer »Europdisierung« muslimischer
Lebensformen. Meine Untersuchung, die sich auf zwei fiir die muslimische
Einwanderung zentrale westeuropdische Lander konzentriert, wird diesen

35

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Trend zu systematisieren versuchen. Wihrend die befragten Frauen in beiden
Landern in ihren Islambeziigen kaum erwdhnenswerte Unterschiede aufwei-
sen, differieren sie doch an entscheidenden Punkten erheblich in ihren Selbst-
verortungen in die jeweiligen Gesellschaften. Damit ldsst sich die Relevanz
nationaler Diskurstraditionen, die im ersten Teil beleuchtet wird, auch auf der
Mikroebene bei den Selbstpositionierungen muslimischer Akteure im zweiten
Teil aufzeigen.

Deutschland und Frankreich werden héufig als Gesellschaften beschrie-
ben, die kontrire Staatsbiirgerschaftsmodelle entwickelt und entsprechend
kontrire Formen der Integration von Einwanderern verfolgt hitten (z.B. Todd
1994; Kastoryano 1996; Heckmann/Schnapper 2003). Wéhrend demnach die
franzosische Einwanderungspolitik — geleitet von der Aufklarungspramisse
der Gleichheit aller Menschen — auf Assimilierung abziele, kennzeichne sich
die deutsche durch die Verfestigung von kulturellen Differenzen. Am promi-
nentesten hat diese Unterschiede zweifellos Rogers Brubaker (1992) in sei-
nem Vergleich der deutschen und franzdsischen Staatsbiirgerschaftstraditio-
nen herausgearbeitet. Im Verlauf meiner Analyse werde ich aufzeigen, dass
diese geldufige bindre Gegeniiberstellung zweier unterschiedlicher National-
staatstraditionen, die offenbar zwei entgegengesetzte Integrationsmodi her-
vorbringen, bei genauem Hinsehen nicht haltbar ist, insbesondere wenn es um
die Prasenz von Religiositit und konkreter des Islam im &ffentlichen Raum
geht. Die tatsdchliche Komplexitidt der beiden Staatsbiirgerschaftsmodelle
beriicksichtigend, werde ich versuchen, den Einfluss und die Bedeutung na-
tionaler Diskurstraditionen sowohl fiir muslimische Akteure als auch fiir das
Selbstverstindnis der jeweiligen Gesellschaft gegeniiber Muslimen aufzuzei-
gen.

Die franzdsischen Debatten um das islamische Kopftuch fiihren die aus-
schlieBenden Effekte vortrefflich vor Augen, die der »abstrakte Universalis-
mus« fiir nichtkonforme Gruppen mit sich bringen kann. Die deutschen De-
batten hingegen weisen eine weitaus ambivalentere Gestalt des ethnisch-
kulturalistisch geprigten Staatsbiirgerschaftsverstidndnisses auf, als es der Dif-
ferenzialismusvorwurf gemeinhin behauptet. Zwar treten im deutschen Fall
ausschlieBende Effekte des ethnisch gepridgten Nationenverstindnisses tat-
sdchlich deutlich hervor. Doch scheint es einen vergleichsweise breiteren
Spielraum fiir die Artikulation von religids-kulturellen Unterschieden zu ge-
ben als in Frankreich, obgleich damit das Selbstverstindnis der Mehrheitsge-
sellschaft nicht substanziell angetastet wird und Differenz weitgehend unbe-
helligt von der breiteren Offentlichkeit zu koexistieren vermag.

Diese Komplexitit wird auch in den Diskursen der jungen Musliminnen
deutlich, die ich befragt habe. Auf den ersten Blick scheinen die Selbstveror-
tungen dieser Frauen der These von vermeintlich kontriren »Modellen« sogar
vollkommen zu widersprechen. Wiahrend die Frauen in Deutschland den Dis-

36

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

kurs vom »toleranten« Charakter der deutschen Offentlichkeit gegeniiber »Aus-
landern« reproduzierten, iibten die Interviewten in Frankreich harsche Kritik
an den ausschliefenden Effekten der franzoésischen Integrationspolitik. Bei
genauem Hinsehen zeigt sich allerdings, dass Muslime in Frankreich ihre Kri-
tik im Namen ihrer Mitgliedschaft zur franzdsischen Gesellschaft artikulieren
und dabei teilweise eigens auf inhérent franzosische Konzepte wie das der
laicité zuriickgreifen, um Rechte auf Partizipation als franzésische Muslimin-
nen einzufordern. Dabei dehnen sie bewusst das tradierte Verstidndnis von
Staatsbiirgerschaft um eine »glaubensbasierte« Dimension aus (vgl. Mohsen-
Finan 2003). In Deutschland hingegen betrachteten sich die jungen Frauen als
AuBenseiterinnen, bezeichneten sich unweigerlich selbst als »Auslédnder,
wenn sie sich in der deutschen Gesellschaft positionierten, und forderten weit-
aus weniger offensiv Teilnahme als (muslimische) Staatsbiirgerinnen ein. Der
internalisierte rechtliche bzw. symbolische Status als Ausldnder kann daher
sowohl als Barriere als auch als Moglichkeit interpretiert werden. Wéhrend
den jungen Frauen damit eindeutig der Weg zur vollen Mitgliedschaft ver-
wehrt bleibt, weil sie in der Offentlichkeit noch immer als » Tiirkinnen« wahr-
genommen werden, wird auf sie nicht der gleiche Assimilationsdruck wie in
Frankreich ausgeiibt.

Kapiteliibersicht

Das erste Kapitel umfasst eine Analyse der Kopftuchdebatten in Frankreich
von 1989 bis 2004. Dabei werde ich zunédchst den Beginn, Verlauf und das
(vorldufige) Ende der offentlichen Kopftuchkontroversen skizzieren und an-
schliefend auf die konkreten Diskursinhalte eingehen. Im Sinne des Kernan-
liegens meiner Untersuchung werde ich stets von der Ebene der Debatten zu
einer profunderen Analyse der Verwurzelung der darin auftauchenden Dis-
kurse iibergehen, wobei ich mich auf den Hauptbegriff der laicité konzentrie-
ren werde. Wenngleich dieser Begriff vornehmlich als Gegenbegriff zum
»politischen Islam« gedeutet wurde, fiir den das Kopftuch in 6ffentlichen
Réumen als sinnbildhaft galt, so lassen sich doch auch Fiirsprecher einer libe-
raleren Interpretation ausmachen, die den Begriff als Motor fiir religiose Plu-
ralisierung der Gesellschaft interpretieren. Im daran anschlieBenden Kapitel
(2) werde ich argumentieren, dass die von vielen Teilen der franzosischen
Offentlichkeit vertretene strikte Interpretation der laicité — schlieBlich im
jungsten »Gesetz zur laicité« kodifiziert — Ausdruck einer Unsicherheit
gegeniiber Prozessen der religids-kulturellen Pluralisierung und der zuneh-
menden Bedeutung 6ffentlicher Formen des Islam ist.

Die Analyse der deutschen Kopftuchdebatten in Kapitel 3 weist fiir den
deutschen Fall ein recht dhnliches Muster auf, jedoch wurde hier auf andere,
national geprédgte Begriffe rekurriert. In Deutschland galt das islamische Kopf-

37

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tuch einer Lehrerin mehrheitlich als Affront gegen die normativen Grundlagen
der deutschen Verfassung und deren »christlich-abendldndische« Basis. Aller-
dings wurde im deutschen Kontext die Akzeptanz (oft auch Toleranz im Sin-
ne von stiller Duldung) 6ffentlich sichtbarer Formen des Islam sehr viel ent-
schiedener artikuliert als in Frankreich. In diesem Kapitel werde ich nach
einer knappen Ubersicht iiber den Entstehungskontext der deutschen Kopf-
tuchdebatten die beiden wichtigsten Argumentationsfiguren herausarbeiten. In
Kapitel 4 wird sich zeigen, dass sowohl die im Riickgriff auf das christlich-
abendlédndische Erbe der Verfassung zum Ausdruck kommende Ablehnung
offentlich sichtbarer Formen des Islam (hier des Kopftuchs) als auch die Ar-
gumentation der verfassungsmifig verankerten religiosen Pluralitit aus dem
vergleichsweise eng verflochtenen Verhiltnis von Kirchen und Staat in
Deutschland resultieren.

In beiden Landern férdern die Kopftuchdebatten die blinden Flecken und
ausschlieBenden Mechanismen bei der Diskursproduktion und -zirkulation
iiber Muslime und den Islam in der Offentlichkeit zutage. Die dominanten
Diskurse beider Lander beanspruchen in jeweils spezifischer Weise, univer-
selle Werte zu vertreten, und offenbaren dabei eigens ihre »kulturelle Impra-
gnierung« (Habermas 1993: 181). Sie legen die Regeln fest, wer fiir wen
spricht, iiber was und mit welchen Pridmissen, wer die Macht der Definition
innehat bzw. wem es ermdglicht wird, 6ffentlich gehort zu werden, und wem
dieses Privileg verwehrt bleibt. Da sich meine Untersuchung nicht auf die
strukturellen Aspekte der Diskursanalyse beschranken soll, werde ich mich im
Verlauf des ersten Teils auch mit der Funktionsweise und den Ausschlussme-
chanismen der (deutschen und franzosischen) Offentlichkeit auseinanderset-
zen. Dabei wird es um die Mechanismen der Diskursproduktion und -zirkula-
tion und deren Wege zur Gesetzgebung gehen. Ebenso versuche ich, die Lo-
gik der Teilhabe oder des Ausschlusses bestimmter Akteure am 6ffentlichen
Diskurs und die Rolle von Experten zu beleuchten. Es wird bei der Diskurs-
analyse mit anderen Worten nicht nur um das Gesagte gehen, sondern auch
um das Nichtgesagte oder vielmehr um das, was in der Offentlichkeit kein
Gehor findet.

Im zweiten Teil, der mit Kapitel 5 beginnt, riicke ich die individuellen
Stimmen Kopftuch tragender junger Frauen ins Blickfeld. Die verschiedenen
Bedeutungen dieses Symbols aus der Perspektive der jungen Musliminnen
skizzierend, werde ich zunéchst zeigen, dass die Kopftuchpraxis fiir diese
jungen Frauen keinen passiv adaptierten oder blind kopierten Brauch darstellt,
sondern dass es sich um eine bewusste Affirmation zur islamischen Tradition
handelt. Entscheidend sind dabei zwei Aspekte, die ich gesondert voneinander
untersuchen werde: einerseits der Wunsch, als Muslimin 6ffentliche Sichtbar-
keit zu erlangen, und andererseits das Bestreben, das Gebot von Sittsamkeit
zu wahren. Bereits hier wird gelegentlich auf die unterschiedlichen Dimen-

38

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sionen des Kopftuchtragens in Deutschland und Frankreich einzugehen sein.
Denn, wie zu zeigen sein wird, generieren verschiedene nationale Kontexte
bei den Frauen unterschiedliche Nuancen bei der Interpretation dieses Sym-
bols, und entsprechend wird die religidse Praxis unterschiedlich erlebt, mobi-
lisiert und offentlich eingefordert. Diese Unterschiede lassen sich auf den je-
weils unterschiedlichen Umgang mit dem Kopftuch und mit dem Islam all-
gemein in der Offentlichkeit zuriickfiihren.

Die Untersuchung der Bedeutungen und Werte, die die jungen Frauen
dem Kopftuch zuschreiben, wird mich zum néchsten Kapitel (6) fiihren, in
dem ich mich nédher mit den von den Frauen zum Ausdruck gebrachten Inter-
pretationen von Geschlecht und Geschlechterrollen auseinandersetze. Dieser
Aspekt macht am deutlichsten sichtbar, wie die jungen Frauen traditionelle
Formen von religidser Autoritidt und ménnlicher Dominanz durch Re-Interpre-
tationen des Islam von innen heraus hinterfragen, an einigen Stellen aber zu-
gleich bestétigen. Dem Traditionsverstdndnis von Maclntyre und Asad fol-
gend, werde ich hier nachzuweisen versuchen, wie die Frauen Traditionen mit
Riickgriff auf den Islam redefinieren, anstatt sich allméhlich davon zu 16sen.
Ahnlich wie auch in anderen (islamisch geprigten) Kontexten basieren diese
Re-Interpretationen auf einer Ablehnung von »Bréuchen« zugunsten eines
»reinen«, »authentischen« Islam.

Wihrend die Diskurse der jungen Frauen in beiden Lindern im Hinblick
auf ihr Geschlechterverstindnis nur geringfiigig differieren und trotz innerer
Widerspriiche im Rahmen islamischer Traditionen bleiben, ist ihr Selbstver-
stindnis als Biirgerinnen Frankreichs bzw. Deutschlands deutlicher von den
jeweiligen Diskurstraditionen der beiden Gesellschaften geprigt. Kapitel 7
beschiftigt sich mit diesen Unterschieden und bekréftigt einmal mehr durch
die Perspektive des Individuums meine Einwénde gegeniiber einer allzu sche-
renschnittartigen Gegeniiberstellung zweier klar voneinander abweichender
Staatsbiirgerschafts- und Integrationspolitiken.

Alle Ergebnisse der beiden Hauptteile zusammengenommen, zeigen mei-
ne Befunde im Schlusskapitel (8), dass die 6ffentlichen Diskurse iiber das
Kopftuch und damit auch {iber Muslime allgemein in beiden Landern bislang
nicht in der Lage waren, die Komplexitét der Lebensentwiirfe junger Muslime
hinreichend zu beriicksichtigen, vor allem weil diese Diskurse nach wie vor in
Dichotomien verharren. In beiden Léndern sind die jungen Frauen weder
vollstdndig »assimiliert«, noch lehnen sie die Gesellschaften gidnzlich ab, son-
dern engagieren sich vielmehr in komplexen Aushandlungsprozessen und
Kompromissen.

39

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 1:
Die Kopftuchdebatten
in Deutschland und Frankreich



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1:
Die Sakralisierung des Sakularen:
Die franzosische Kopftuchdebatte

Bereits vor 1989 berieten sich Pddagogen, die Schulleitung und der Stadtrat
des Pariser Vorortes Creil fiir iiber zwei Jahre, wie mit muslimischen Schiile-
rinnen umzugehen sei, die sich weigerten, ihr Kopftuch im Unterricht abzu-
nehmen. Am 4. Oktober 1989 schlieBlich beschloss der Direktor einer Mittel-
schule (College), drei mit Kopftuch bedeckte Schiilerinnen von der Schule zu
verweisen. Er begriindete seine Mafinahme damit, dass das islamische Kopf-
tuch nicht etwa »Folklore« sei, sondern religiose Vorschrift und eindeutig
»proselytisch« (Libération, 7.-8.10.1989; Le Monde, 7.10.1989). Rechtlich le-
gitimierte er sein Vorgehen mit einem Rundschreiben von 1937, wonach je-
des politische oder religiose Bekenntnis in dffentlichen Bildungseinrichtun-
gen untersagt sei."

Die Sanktionsmafnahme war schon zu jener Zeit nichts génzlich Neues,
hatte es doch bereits zuvor an anderen Schulen Verweise gegeben. Das Ereig-
nis wire denn auch moglicherweise in der Presse in der Rubrik »Verschiede-
nes« versickert, hitte ihm nicht SOS Racisme” mit seiner Klage vor dem ober-
sten Schulministerium zu einer weitreichenden Publizitét verholfen (Libérati-
on, 7.-8.10.1989). Fortan sollte die sogenannte affaire du foulard im Licht der
Medien stehen und die Gemiiter der franzdsischen Offentlichkeit lange Zeit
bewegen. Zunidchst kritisierten Vertreter antirassistischer Vereine die Schul-

1 Der sogenannte circulaire Jean Zay untersagte »alle Formen politischer oder
konfessioneller Propaganda in der Schule und jeglichen Proselytismus« (vgl.
www.ladocumentationfrancaise.fr/dossiers/laicite/fondements-juridiques-
laicite.shtml, letzter Zugriff 26.8.2006).

2 SOS Racisme wurde 1984 vor dem Hintergrund ansteigender rassistischer An-
griffe von der sozialistischen Regierung ins Leben gerufen mit dem Ziel, aktiv
gegen Rassismen in der franzosischen Offentlichkeit vorzugehen.

43

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

verweise (Libération, 20.10.1989). Auch religiose Reprisentanten, darunter
Kardinal Lustiger oder der Rektor der Pariser Moschee (Si Hamza Bouba-
keur) riefen anfangs noch zu Toleranz gegeniiber religiéser Differenz auf (Li-
bération, 20.10.1989; La Croix, 21.10.1989). Zuriickhaltend blieben zu Be-
ginn die Parteien, abgesehen vom rechtsextremen Front National, der rasch sei-
ne Begeisterung iiber die MaBnahme bekundete (Le Quotidien, 18.10.1989).
Danielle Mitterrand, die Ehefrau des ehemaligen Prisidenten Frangois Mitter-
rand, und der damalige Bildungsminister Lionel Jospin brachen schlielich
das Schweigen der etablierten Parteien und verurteilten das Vorgehen der
Schulleitung (Libération, 26.10.1989). Vor allem Jospin erntete damit harsche
Kritik sowohl aus konservativen Kreisen als auch aus dem eigenen Lager.’
Durch die besédnftigenden Worte Jospins, die Schule sei nicht da, »um auszu-
schliefen, sondern um aufzunehmeng, sah sich schlieBlich auch eine Reihe
namhafter Philosophen veranlasst, aktiv in die Diskussion einzusteigen und
fiir ein hérteres Vorgehen gegen Kopftuch tragende Schiilerinnen zu kimpfen
(Le Nouvel Observateur, 2.-8.11.1989).* Andere Intellektuelle reagierten,
wieder andere antworteten darauf. Angeheizt wurde die Kontroverse durch
eine Demonstration fiir das Kopftuch von rund 700 Muslimen in der Pariser
Innenstadt (Le Quotidien, 23.10.1989). Es gab Talk-Runden mit Politikern,
Intellektuellen, Geistlichen und Lehrern. Ein Zeitungsbericht folgte dem an-
deren. Befragungen sollten die Meinung der Bevolkerung zum Kopftuch er-
griinden. Kurzum, die Frage nach der Legitimitit des Kopftuchs an Frank-
reichs Schulen wurde vom »fait divers« zum »fait de société«, wie es Antonio
Perotti und France Thépant (1990: 61) formulierten.

Die Debatte ebbte nur zogerlich ab und flammte ein weiteres Mal
1994/1995 auf, als der circulaire Bayrou beschlossen wurde, der erstmals eine
rechtliche Regelung vorsah. Dieser Erlass resultierte im Prinzip aus dem ers-
ten politisch-wissenschaftlichen Streit und ist der Versuch eines Kompromis-
ses. Er garantiert die Freiheit des »Kultes in der Offentlichkeit«, sofern es sich
um keinen »provokativen Akt, um Proselytismus oder Propaganda« handelt.
Die Formulierungen waren vage genug, um fiir beide Seiten ausreichend ak-
zeptabel und inakzeptabel zugleich zu sein. Doch wurde das Rundschreiben
héufig als eine Empfehlung fiir einen restriktiven Umgang mit dem Kopftuch

3 Fiir besonderes Aufsehen sorgte dabei der Auftritt zweier Abgeordneter, die
verschleiert zu einer Fraktionssitzung kamen (Le Quotidien, 23.10.1989; Le
Quotidien, 27.10.1989).

4 Die Verfasser des an Jospin gerichteten, offenen Briefes waren Elisabeth Badin-
ter, Régis Debray, Alain Finkielkraut, Catherine Kintzler und Elisabeth de Fon-
tenay. Dieser Brief trug erheblich zur Spannung der Diskussion bei, nicht nur
weil er von bekannten Intellektuellen verfasst wurde, sondern auch durch seinen
polemischen Tonfall.

44

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

gedeutet. Und in der Tat bietet das Gesetz sehr viel eher eine Legitimations-
grundlage zum Kopftuchverbot fiir Schiilerinnen als alle bisherigen Gesetze.

Weil es sich beim circulaire Bayrou nur um eine administrative Empfeh-
lung und nicht um ein Gesetz handelte, war damit die Kopftuchfrage rechtlich
noch nicht geklért. Im Friihjahr 2003 kam es zu einer dritten Welle der Kopf-
tuchdebatte, erneut ausgeldst durch Madchen, die Kopftuch tragend im Unter-
richt erschienen. Auch die Aufforderung des Innenministers Nicolas Sarkozy
auf einer Veranstaltung der Union des Organisations Islamiques de France
(UOIF) im April 2003 an alle muslimischen Frauen, fiir Passfotos ihre Kopf-
tiicher abzunehmen, lieB den politisch-wissenschaftlichen Konflikt wieder
aufflammen (vgl. Bowen 2004a). Vor allem initiierte dies erneut Bemiihun-
gen der Regierung, dem »Kopftuchproblem« in Frankreich endgiiltig ein Ende
zu setzen. Hierfiir richtete der franzdsische Président Jacques Chirac die so-
genannte Commission Stasi (vgl. Le Monde, 19.12.2003; Bericht der Commis-
sion de réflexion sur l’application du prinicipe de laicité dans la République
2003) ein, ein Expertengremium, das umfassende Strategien beim Umgang
mit religiosen Symbolen im Unterricht, aber auch genereller mit religids-
kultureller Pluralitdt im Bildungswesen ausarbeiten sollte. Dafiir wurde eine
Vielzahl unterschiedlicher gesellschaftlicher Akteure, von Wissenschaftlern
iiber Lehrer bis hin zu muslimischen Aktivisten, angehért.’ Aufgrund des Be-
richts dieser Kommission kiindigte Chirac im Dezember 2003 die Einfiihrung
eines generellen Verbots von »auffilligen religidsen Symbolen« an Staats-
schulen an (Le Monde, 19.12.2003). Diese von einer iiberwiltigenden Parla-
mentsmehrheit unterstiitzte Entscheidung wurde schlie8lich im Februar 2004
mit einem Gesetz verabschiedet (Le Monde, 22.2.2004),7 das seit Herbst 2004
in Kraft ist. Mit diesem allgemein verbindlichen Verbot des Kopftuchs als
»ostentativem religidsem Symbol« erlangte die Kopftuchfrage in Frankreich
auch eine neue juristische Dimension.

Beobachtete Saddek Rabah (1998: 161) bereits bei der zweiten Debatte
aufseiten der strikten Kopftuchgegner einen verstéirkt ideologischen Gebrauch
des Laizitétsbegriffs und eine Polemisierung des Tonfalls, so lie} die jliingere
Debatte eine vehementere Ablehnung des Kopftuchs und eine ungekannte
Radikalisierung der Sprache erkennen (siche Bouamama 2004; Tévanian
2005; Lorcerie 2005). Frangoise Lorcerie behauptet sogar, dass sich ein »ul-
tra-laizistischer Konsens« (2005: 20) erst in dieser Etappe und insbesondere
im Zuge der Anhoérungen wihrend der Commission Stasi herauskristallisiert

5 Zur juristischen Diskussion zur Kopftuchfrage siche Gaeremynck (1992); Coq
(1995); Poulter (1997); De Galembert 2006.

6 Kritische Analysen zur Funktions- und Wirkungsweise der Commission Stasi
bieten Bouamama (2004); Tévanian (2005); Lorcerie (2005) oder Asad (2006).

7 Das Gesetz wurde von 494 Abgeordneten beflirwortet, 36 stimmten dagegen
und 31 enthielten sich.

45

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

habe. Auf der anderen Seite verfestigten sich allerdings die Stimmen, die fiir
eine kritische Reflexion des laizistischen Grundsatzes eintraten und ein gene-
relles Kopftuchverbot entschieden ablehnten. Abgesehen von diesen graduel-
len Verdnderungen, auf die ich im Verlauf der Analyse ndher eingehen werde,
haben sich die Diskursstrukturen im Laufe der verschiedenen Etappen der
Debatte aber nicht grundlegend verdndert. Diese Kontinuitdt legitimiert es
einerseits, die verschiedenen Beitrdge und Etappen der Kopftuchkontroverse
in einem Schritt zu untersuchen und dabei etwaige Verdnderungen zu beriick-
sichtigen. Andererseits wird dadurch deutlich, dass die in den Debatten auf-
tauchenden Diskurse nicht auf einen spezifischen historischen Moment redu-
ziert oder als Resultat eigentiimlicher Dynamiken 6ffentlicher Kontroversen
interpretiert werden kdnnen, sondern recht festen diskursiven Regeln folgen,
die nicht auf einen bestimmten zeitlichen Augenblick beschriinkt sind.®

Auffillig ist nicht allein der facettenreiche Inhalt der Debatten, sondern
auch die Tatsache, dass sich scheinbar fest gefiigte Loyalitéten verfliichtigten.
»Rechte« und »linke« Fronten gingen quasi ineinander iiber. An einigen
Punkten sind die Stimmen gegen das Kopftuch von Vertretern des extrem
rechten Randes kaum zu unterscheiden von jenen, die sich einst zu Verteidi-
gern der Dritten Welt ernannt und den antikolonialen Befreiungskampf unter-
stlitzt hatten. Vertreter konservativer Parteien neigten zuweilen dazu, gegen-
iiber bedeckten Frauen Sympathien zu duBern, wihrend erklédrte Feministin-
nen wortstark gegen das Kopftuch argumentierten.

Obgleich dies nicht den Schwerpunkt der Analyse bildet, ist es in diesem
Zusammenhang natiirlich wichtig, die Mechanismen der Wissensproduktion
und -zirkulation durch die Kanile der Massenmedien in Rechnung zu stellen,
die die Aufmerksamkeit und Teilnahme eines breiten Publikums erst mdglich
machen. Die vergleichsweise hohe Beteiligung und Betroffenheit von Akteu-
ren, die zuvor entweder nichts zur Problematik zu sagen hatten oder schlicht
an der Frage der Prisenz von Muslimen in Frankreich nicht interessiert waren,
lasst sich nicht begreifen, ohne die Rolle und enorme Macht der Massenme-
dien zumindest im Blick zu behalten (hierzu Bouamama 2004). In diesem
konkreten Fall wurden die Medien vor allem zum Katalysator, um Informa-
tionen und Meinungen iiber den Zustand der franzdsischen Gesellschaft und
die damit verbundene Pluralisierung von Religion 6ffentlich zu artikulieren.

8 So konnte man die aufgeheizte Stimmung und den polemischen Tonfall der ers-
ten Debatte von 1989 noch auf vorangegangene Ereignisse wie beispielsweise
die fatwa Ayatollah Khomeinis gegen Salman Rushdie oder die Mobilisierungs-
erfolge der algerischen islamistischen Bewegung zuriickfithren. Ahnlich kénnte
man die jingste Diskussion als Folge einer allgemeinen Furcht gegeniiber isla-
misch legitimiertem Terrorismus deuten, der mit dem 11. September 2001 sei-
nen Hohepunkt erlangte. Eine solche Betrachtung erweist sich jedoch angesichts
der Kontinuitét der Diskurse als reduziert.

46

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Dies muss als Ausdruck substanzieller Verdnderungen und Erweiterungen der
Moglichkeiten von Produktion, Zirkulation und Konsum von Diskursen be-
trachtet werden, bei denen die Massenmedien eine Schliisselfunktion einneh-
men.

Bei der konkreten Beschéftigung mit den Inhalten dieses »Medienereig-
nisses« lassen sich grob zwei Typen von Diskursen identifizieren. Der erste
»dominante Diskurs« argumentierte vehement gegen die Priasenz des islami-
schen Kopftuchs an staatlichen Schulen, wihrend der zweite »Minderheits-
diskurs« Alternativen zu einem vollstdndigen Verbot des Kopftuchs anzubie-
ten versuchte und zugleich anderen Mustern der Selbst- und Fremdbeschrei-
bung folgte. Ahnlich wie bereits der Schulleiter in Creil im Jahr 1989 rekur-
rierten beide Diskurszirkel auf das Laizitdtsprinzip, entweder um gegen das
Kopftuch zu argumentieren oder um die jungen bedeckten Frauen zu verteidi-
gen. Diese kontrastierenden Interpretationen bediirfen zunichst eines néheren
Blicks auf die jeweiligen Implikationen des Laizititsbegriffs und anschlie-
Bend einer Analyse der Deutungen des islamischen Kopftuchs und allgemei-
ner der Prisenz des Islam in Frankreich.

Laicité als Gegenbegriff zum sichtbaren Islam:
Der »dominante Diskurs«

Ich moéchte mit dem ersten Diskurszirkel beginnen, dessen Autoren das isla-
mische Kopftuch nicht nur als ein Hindernis, sondern gar als einen inhirenten
Widerspruch zum Laizitétsprinzip interpretierten. Welche Konnotationen ver-
banden also jene Autoren mit dem Laizititsbegriff, die sich strikt gegen das
Kopftuch wandten? Anders gefragt: Wie konnten Kopftiicher ein Prinzip in
Frage stellen, das das franzosische Selbstverstindnis fiir so lange Zeit gepréigt
hat? Es sollten zundchst zwei Beobachtungen festgehalten werden. Einerseits
unterzog dieser Diskurszirkel den Begriff nur selten einer genaueren Betrach-
tung und benutzte ihn stattdessen als Sammelbegriff fiir eine Reihe von nor-
mativen Grundannahmen. Trotz dieses elastischen Gebrauchs verwendeten
die Autoren den Laizititsbegriff andererseits nicht als interpretierbare und
dynamische Kategorie, sondern als etwas Feststehendes und Unverhandelba-
res.

Inhaltlich fallt zunichst die Grenze auf, die die Autoren zwischen privater
und &ffentlicher Sphére zogen: Bestenfalls im Privatbereich seien religids-
kulturelle Unterschiede zu akzeptieren. Angelehnt an eine positivistisch-ratio-
nale Version von Laizitit forderten die Kommentatoren eine Trennung zwi-
schen innerem und duBerem Kult, alles Religidse aus dem dffentlichen Raum
verbannend. Den »rituellen Handlungen«, deren Platz die Privatsphire sei,
setzten sie die »zivilen Handlungen« entgegen, wie es der Anthropologe Mau-
rice Druon formulierte (Le Figaro, 6.10.1994). Nach diesem Verstindnis wer-

47

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

den Individuen nur auf der Basis ihrer Identifikation mit universalistischen
Werten der Offentlichkeit als vollstandige und gleiche Biirger der nationalen
Gemeinschaft anerkannt. All jene Elemente, die nicht in diese Konzeption
hineinpassen, werden aus dem o6ffentlichen Raum verbannt, der sich im kon-
kreten Fall unter dem Mikrokosmos der staatlichen Schule subsumierte. Der
Philosoph Alain Finkielkraut, der sich im Verlauf der verschiedenen Etappen
rege an der Debatte beteiligte, brachte dies mit seinem Vorschlag auf den
Punkt, wer den dffentlichen Raum betrete, solle »seine Urspriinge in der Gar-
derobe lassen« (Le Quotidien, 15.11.1989).

Eine solch strikte Trennung zwischen offentlicher und privater Sphére
impliziert vor allem eine recht klare Vorstellung von einem Gegensatz zwi-
schen politischen und religiésen Elementen, wonach Religion als rein private
Angelegenheit betrachtet wird. Eine Reihe von Autoren iibertrug diese Priva-
tisierungsforderung auf Muslime in Frankreich, die sich am Vorbild des fran-
zOsischen Christentums orientieren und religidse Beziige zum Islam auf die
Privatsphére reduzieren sollten. Jean-Jacques Descamps (Parlamentsdebatte
vom 10.2.2004) von der konservativen Union pour un Mouvement Populaire
(UMP) driickte die damit einhergehenden Pramissen deutlich aus:

»Frankreich war in den letzten fiinfzig Jahren ein Land des Asyls. Diese Immigran-
ten, von denen einige fiir uns gekdmpft haben, sind hier mit ihren Kindern, ihrer
Kultur und ihrer Religion. Wir sind ihnen die Integration schuldig, vorausgesetzt sie
respektieren unsere Gesetze, unsere Fahne, unsere Marseillaise. Wir miissen ihnen
helfen, sich an unseren Lebensmodus anzupassen und dem integristischen Virus zu
entsagen.«

Hier zeichnen sich Parallelen zum politisch-akademischen Diskurs iiber die
Institutionalisierung des Islam in Frankreich ab, der ungefdhr analog zur ers-
ten Kopftuchdebatte einsetzte und seither fester Bestandteil der franzosischen
Islampolitik ist (vgl. von Krosigk 2000; Frégosi 2005; Peter 2006). Nachdem
in der Offentlichkeit etwa seit Ende der 1980er Jahre die Bedeutung des Islam
fiir muslimische Einwanderer in Frankreich erkannt wurde, bestand das er-
klarte Ziel vor allem darin, Muslime von ihren Herkunftsbindungen zu ent-
koppeln und eine spezifisch franzosische Variante des Islam auszuprigen.’

9 Die politischen Initiativen daflir begannen bereits in den 1980er Jahren, konkre-
tisierten sich aber vor allem seit Beginn der 1990er. Seither regten Politiker eine
ganze Reihe von konkreten Maflnahmen an, um gemeinsam mit Vertretern mus-
limischer Organisationen entweder verbindliche Leitlinien fiir einen einheitli-
chen Islam oder fiir eine zentrale Islamvertretung in Frankreich auszuhandeln
(hierzu von Krosigk 2000; Frégosi 2004). Die bereits 1989 mit der Entstehung
des Conseil de Réflexion sur I’Islam en France (CORIF) in die Wege geleitete
Initiative franzosischer Politiker, in Frankreich eine reprédsentative Islamorgani-
sation zu errichten, hat nach jahrelangen Verhandlungsbemiihungen im Frithjahr

48

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Die Strategie der Nationalisierung des Islam besteht seither darin, vor allem
jene Akteure zu fordern, die sich an sdkularen Normen orientieren und die
offentliche Sichtbarkeit des Islam auf ein Minimum zu reduzieren verspre-
chen. Die jiingst von einigen Politikern vorgeschlagenen Leitlinien zum
Ubergang des »Islam in Frankreich« (Islam en France) zum »lslam von
Frankreich« (Islam de France) bekriftigen dieses Ideal und konnen als aktu-
ellstes Beispiel gelten (hierzu Kastoryano 2003; Bowen 2004c; Caeiro 2005).
Waihrend in Deutschland die Befiirworter eines »Euro-Islam« (Tibi 2000) oft
das gute Beispiel der christlichen Reformation als Vorbild fiir den Islam an-
fiihren, rekurrieren franzdsische Autoren bevorzugt auf die Laisierung unter
Muslimen und beschwoéren eine »Republikanisierung« des franzosischen Is-
lam (Motchane 1999/2000).

Die Merkmale dieser sdkularen Norm sind in den Prinzipien der franzdsi-
schen [aicité und dem ihr eigenen universalistischen Ethos verankert. Eines
seiner markantesten Elemente ist das Aufkldrungsprinzip der Vernunft, das
als etwas durchweg von religiésen Beziigen Getrenntes gedacht wird. Nur auf
der menschlichen Vernunft basierende Gesetze — die dieser Auffassung nach
naturgeméal fiir alle Biirger gelten — sind demnach Merkmal des generellen
Wohls und allgemeinen Willens. Diesen strikten Trennungsgedanken brachte
der Anthropologe Emmanuel Todd (Télérama, 16.11.1994) beispielsweise in
recht plakativer Weise hervor, indem er den Muslimen in Frankreich vor-
schlug, ihre »Religion ein wenig zu vergessen«.

In einem Essay zum neorepublikanischen Diskurs in Frankreich zeigt Mi-
chael F. Leruth (1998), wie dieses Laizititsverstdndnis mit einer »Vergangen-
heitsglorifizierung« verbunden ist, so vor allem mit dem Versuch, den Geist
der Dritten Republik wiederzubeleben. Hier wurde versucht, die Offentlich-
keit zu neutralisieren und jegliche Formen von Religiositdt durch iiberzogene
Versionen der von Rousseau gepragten »Zivilreligion« zu ersetzen (vgl. Nora
1984; Nicolet 1992). In diesem Sinne iiberrascht es kaum, dass in der Kopf-
tuchdebatte die Franzdsische Revolution als unterstiitzender historischer Mar-
ker fiir die Einheit von »Nichtgldubigen« gegeniiber frommen Muslimen her-
angezogen wurde. So entstand das Bild von einer durchweg sdkularisierten
und rationalen Offentlichkeit, die dank dieses historischen Einschnitts von
allen spirituellen Beziigen befreit worden war. An diesem Bild hat wohl kaum
ein Autor engagierter mitgezeichnet als der Philosoph Régis Debray (Le
Point, 30.11.1989; L’Express, 15.1.2004), der parallel zu seiner Beteiligung
an der Kopftuchdebatte in den Medien schlieBlich ein Buch zur Problematik
vorlegte (2003). Zweifellos inspiriert von den Festlichkeiten zum 200-jdh-
rigen Jubildum der Franzosischen Revolution behauptete Debray wihrend der

2003 zur Griindung des Conseil Frangais du Culte Musulman (CFCM) gefiihrt
(Amiraux 2003; Terrel 2004; Frégosi 2004).

49

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ersten Kopftuchdebatte (Le Point, 30.11.1989), in Frankreich sei »Gott liqui-
diert, nachdem wir den Konig gekdpft und aus der Vernunft, dem Wissen
unsere einigende Transzendenz gegen den Glauben gemacht haben«. Jedwede
Formen von Religion, die von diesem Verstindnis abwichen, sollten daher
durch das Prinzip der Vernunft ersetzt werden, das zugleich als wertneutrale
Kategorie und fiir alle franzdsischen Biirger als gleichermalien verbindlich er-
achtet wurde. Die hier verfochtene strikte Trennung zwischen Vernunft und
Glauben ist jedoch von einigen Widerspriichen durchdrungen, nicht zuletzt
weil durchaus eine Resakralisierung des offentlichen Raumes mit religions-
dhnlichen Elementen deutlich wird (hierzu weiter unten in diesem Kapitel;
vgl. auch Asad 2006).

Die favorisierte strikte Trennung zwischen 6ffentlicher und privater Spha-
re setzt nicht nur ein Verstindnis von Offentlichkeit voraus, das ginzlich von
allem Religidsen entkoppelt ist. Es basiert auch auf einem ganz spezifischen
Neutralitétsverstandnis. Demnach verstanden die Autoren /aicité nicht allein
als Prinzip, das die konfessionelle Neutralitdt in 6ffentlichen Einrichtungen
garantiert. Das Neutralititsgebot wurde ausgedehnt auf Personen, die diese
Einrichtungen nutzen. Diese Anmerkung ist wesentlich, auch weil sie einen
wichtigen Unterschied zum deutschen Kopftuchfall kennzeichnet, in dem es
allein um die Neutralitit des »Staates« — repréasentiert durch die im staatlichen
Dienst stehende Beamtin — ging (vgl. Kap. 3). Im franzdsischen Fall wurde
der offentliche Raum jedoch als Ort gedacht, der auch vor den Partikularis-
men seiner eigenen Biirger zu schiitzen sei, die diesen Raum ja iiberhaupt erst
konstituieren. Die beanspruchte Neutralitdt umschlieBt folglich alles, was in
die Idee einer »gemeinsamen Welt« (»monde commun«) hineinpasst, wie
Alain Finkielkraut es mehrfach ausdriickte (Le Monde, 25.1. u. 14.11.1989;
Le Quotidien, 15.11.1989; Le Point, 16.10.1989).

Im Zentrum des hier verfochtenen republikanischen Prinzips steht der In-
dividualismus, dem die Vorstellung von einer aus einzelnen und autonomen
Wesen zusammengesetzten Gesellschaft zugrunde liegt. Unter Berufung auf
eine universalistisch gepriagte Konzeption von Wertneutralitdt des 6ffentli-
chen Raumes werden diese Individuen von allen Gemeinschaftsbeziigen frei-
gesprochen, die abstrakt-politische Identifikationskriterien iiberschreiten. Kul-
turelle Konformitét schien sogar zur Voraussetzung fiir rechtliche Gleichheit
zu werden. Zugang zur Bildung sollten nur jene haben, die sich in das
bestehende Wertesystem einfiigen. Wenn jedoch von Gleichheit die Rede ist,
so miisste prinzipiell allen Mitgliedern der Gesellschaft zugestanden werden,
gleiche Chancen zu haben, die kulturelle Offentlichkeitssphére mitzubestim-
men. Damit wiirden auch die Anspriiche von Muslimen zur Geltung kommen.
Auch sie miissten als konstituierende Akteure des dffentlichen Raumes mit-
bedacht und anerkannt sein — es sei denn, die zugrunde liegende Version des
Gleichheitsprinzips ermoglicht es einer dominanten Mehrheit, die kulturellen

50

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Inhalte des offentlichen Raumes in ihrem Sinne asymmetrisch zu interpretie-
ren.

Das diesem universalistischen Ethos entspringende Bild von einer »ge-
meinsamen Welt« konstruierte einen laizistischen Konsens, der als inkompa-
tibel mit partikularistischen Anspriichen galt und offenbar nur durch das 6f-
fentliche Sichtbarwerden des Islam — symbolisiert durch das Kopftuch — ins
Wanken geraten ist. Die Beitrdge des Philosophen Guy Coq sind hierfiir sym-
ptomatisch:

»Wir kdnnen davon ausgehen, dass der Kampf der Islamisten gegen die laicité die
Situation verdndert hat. Zuvor hat es einen Begriffsgebrauch gegeben, eine Art un-
geschriebene Tradition der religidsen Zuriickhaltung in der Schule, einen Konsens
der Diskretion [...]. Die wirklich Verantwortlichen sind die politisch-religiés Mani-
pulierenden, die den Gebrauch [der laicité] mit dem einzigen Ziel sakralisieren, eine
Integration zu verhindern, die ihren anti-republikanischen Kommunitarismus stort.«
(Libération, 6.11.1996)

Die Anthropologin Camille Lacoste-Dujardin (7émoignage Chrétien, 14.4.
1994) argumentierte auf &hnliche Weise und machte den »Panislamismus« als
Storfaktor einer franzdsischen Einheit verantwortlich: »Aus der kommunita-
ristischen Perspektive radikalisiert sich das Projekt der Zerschlagung der
franzdsischen Nation durch den supranationalen oder panislamistischen An-
spruch auf den hijdb, der fiir alle Muslime gleichermaBen eingefordert wird.«
Was bei solchen Behauptungen allerdings unerwéhnt bleibt, ist die Frage,
welche Elemente willkommen waren und welche zu den verddchtigen reli-
gios-kulturellen Ausdrucksformen gehorten, was also zur »gemeinsamen
Welt« als zugehorig deklariert wird und was nicht. Ebenso unklar bleibt, was
genau eine »zivile« und was eine »rituelle« Handlung ausmacht, wie allge-
mein auch die Grenze zwischen »privat« und »offentlich« recht vage bleibt.
Bei der Suche nach Antworten auf diese Fragen werden einige der Inkohéren-
zen dieses Diskurses deutlich. Die Trennung von privat und 6ffentlich erweist
sich an entscheidenden Punkten als sehr viel verschwommener, als es zu-
néchst erscheint. Und auch die Linie zwischen dem Religiésen und der Ver-
nunft ist keinesfalls so eindeutig, wie von den meisten Vertretern dieser Posi-
tion behauptet und ersehnt. Hier ndhern wir uns gleichsam einem Wider-
spruch, der sich durch die gesamte Geschichte des franzdsischen Republika-
nismus zieht. Obgleich eine vollige Neutralisierung und eine Abwesenheit des
Religiosen im o6ffentlichen Raum eingefordert werden, erfolgt doch eine Re-
sakralisierung der Offentlichkeit durch laizistische Elemente. So betrachteten
im konkreten Beispiel einige Autoren staatliche Bildungseinrichtungen als
»sakrale Sphiren« (Guy Coq, L’Express, 5.12.1996) und insistierten, dass
diese Orte der gleichen Disziplin und Unterwerfung bediirften wie spirituelle

51

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Orte (Debray in Le Point, 30.11.1989 und 2003; André Glucksmann et al., Le
Nouvel Observateur, 2.-8.11.1989; Frangois Bayrou, Le Nouvel Observateur,
9.-15.11.1994; Alain Finkielkraut in L’Arche, No 544-545, Nov. 2003). In
einem Interview setzte beispielsweise der ehemalige Innenminister Francgois
Bayrou im Hinblick auf die jeweils angemessenen Verhaltensregeln Mo-
scheen und Synagogen mit Staatsschulen gleich (Le Nouvel Observateur, 9.-
15.11.1994): »Der Respekt muss gegenseitiger Natur sein. Ich wiirde es auch
peinlich und arrogant finden, wenn jemand eine Moschee besucht, ohne vor-
her die Schuhe auszuziehen.« Alain Finkielkraut (L ’Arche, No 544-545, Nov.
2003) fiihrte ein dhnliches Argument an: »Aber die Schule ist auch ein sakra-
ler Ort. Vor der Kultur hat man sich zu verbeugen, den Kopf zu beugen, und
ich denke, das kann man von allen erwarten.«

Hier wird die staatliche Schule, die zuvor noch als strikt neutralisiertes
und der Offentlichkeit zugéngliches Terrain galt, auf die gleiche Ebene wie
religiose Institutionen gestellt, die in Frankreich bekanntermafen private Ein-
richtungen sind. Auf diese Weise verschwammen die Grenzen zwischen »zi-
vilen« und »rituellen« Handlungen. Guy Coq (L Express, 5.12.1996; Témoig-
nage Chrétien, 20.12.1996) war &hnlich explizit und unterschied zwischen
»offentlichen Raumen« und »offentlichen Schulen«. Erstere galten noch als
Zwischenrdume fiir private und 6ffentliche Angelegenheiten und raumten dem
Individuum einen gewissen Freiraum fiir persénliche Ausdrucksformen ein,
wihrend Letztere vollstindig zur offentlichen Doméne zéhlten. Durch die
Vermittlung »republikanischer Werte« sollte hier gegeniiber den Biirgern eine
grofiere Kontrolle ausgeiibt werden als in anderen 6ffentlichen Einrichtungen:

»Es ist klar, dass an einem geschlossenen Ort wie dem Klassenzimmer, der fiir die
Offentlichkeit nicht zugénglich ist, Religionsfreiheit begrenzt ist, die Mdglichkeiten,
seine religidsen Beziige zu duflern, erfordern dort eine gewisse Diskretion.«

(L ’Express, 5.12.1996)

Thren eigenen Forderungen von der Offenheit und Neutralitit der staatlichen
Schule widersprechend, neigten die Autoren mit ihren Argumenten dazu, die-
se Institutionen und damit das laizistische Prinzip zu sakralisieren. Damit ist
dieser Diskurs ein einschldgiges Beispiel fiir eine Deutung der laicité, die
quasi-religiose Ziige aufweist. James Skillen (1998: 73), der die von einer
strikten Trennungsideologie gekennzeichnete Interpretation von Religion auf
allgemeiner Ebene analysiert, erinnert: » Wéhrend diese Position beabsichtigt,
abweichende Auffassungen von Religion aus dem 6ffentlichen Leben zu ver-
bannen, erweist sie sich als hochst unreflektiert gegeniiber ihrem eigenen,
zutiefst verwurzelten religidosen Versténdnis, das sie anderen aufzuzwingen
versucht.« Ebenso wie bei der ambivalenten Unterscheidung zwischen 6ffent-
lichem und privatem Raum ist auch die hier zugrunde liegende Idee von Neu-

52

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

tralitit der Offentlichkeit weitaus weniger selbstverstindlich, als die meisten
Autoren dieses Diskurses eingestanden.

Der Ubergang von Abstraktion zu Konkretisierung und von Abgrenzung
zu Protektion des laizistischen Prinzips wird auch deutlich beim héaufigen Ge-
brauch von Kollektivsingularen wie »unser laizistischer Staat« (Debray, Le
Point, 30.11.1989), »unsere Werte« (Glucksmann, L’Express, 17.11.1994),
»unsere Republik« (Coq, Libération, 6.11.1996) oder »unser laizistisches Mo-
dell« (Patrick Weil, Recherche Socialiste, 23.6.2003). Diese Demarkierungen
entlarven nicht nur die »kulturelle Imprignierung« des franzdsischen Natio-
nalstaates. Sie konnen auch als Indikatoren eines geschlossenen Gemein-
schaftsverstdndnisses gelten, das rhetorisch all jene ausgrenzt, die nicht als
Mitglieder dieser nationalen Einheit definiert werden (hier Kopftuch tragende
Frauen), sofern sie nicht die »dominanten Normen unseres Landes anneh-
men«, wie es der Leiter der Commission Stasi bereits 1989 formulierte (Ber-
nard Stasi, Libération, 21.-22.10.1989).

Parallel zur geforderten Anpassung an die franzosische Norm behaupteten
die meisten Autoren allerdings, Muslime seien generell unwillig und unfahig,
aus ihren eng gefassten Gemeinschaftsbeziigen auszutreten. Demnach war das
Kopftuch das offenkundigste Zeichen dieser »kommunitaristischen Logik,
wie Gilles Kepel (Le Monde, 30.11.1989) es formulierte. Diese Logik, fuhr
Kepel fort, setze das Individuum unter Druck, sich den starren Regeln der
Gemeinschaft unterzuordnen, wie der Fall Rushdie deutlich gezeigt habe (sie-
he auch Kepel, Libération, 27.10.1994; La Vie, 27.10.1994). Andere sprachen
etwas nachdriicklicher von der »kommunitaristischen Pest« (Maxime Rodin-
son, Le Monde, 1.12.1989), von »aggressiven Gemeinschaften« (Maurice
Druon, Le Figaro, 6.10.1994) oder von »sektiererischem Kommunitarismus«
(Alain Hayot, L’Humanité, 27.10.1994), von dem Frankreich heimgesucht
werde.

Hier wird das Individuum auf seine gemeinschaftlich-religiosen Beziige
reduziert, sobald es Werte, Rituale, Symbole oder religiose Praktiken in die
Offentlichkeit trigt, die von der Norm abweichen. Seine Einzigartigkeit und
eigene Handlungskompetenz werden ihm somit aberkannt, obwohl doch ge-
rade das verfochtene Ideal den Biirger, den Citoyen als autonomes, losgeldstes
Wesen denkt. So isolierten die Autoren die vom Standard abweichenden kul-
turellen Eigenschaften eines Menschen faktisch aus dem gesamtgesellschaft-
lichen Kontext. Ahnlich wie bei der rigorosen Trennung zwischen privater
und offentlicher Sphére wird auch hier genau genommen ein Ansatz mit dop-
pelten Standards deutlich, mit dem 6ffentlich artikulierte religiose oder kultu-
relle Beziige gemessen werden. Dieser Ansatz beruht auf einer Unterschei-
dung zwischen willkommenen und illegitimen Partikularismen. So entsteht
eine Trennlinie zwischen nichtkonformen Muslimen und franzdsischem Ge-
meinschaftswesen. Erstere gehoren der Kategorie privat an, ihr Handeln ist

53

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

rituell und kommunitaristisch. Die Mehrheitsgesellschaft indessen — hier in
Form der Schule — bildet den &ffentlichen Raum. Sie ist differenzblind und
reproduziert kulturneutrale Einzelwesen, die sich kulturneutrales Wissen an-
eignen. Derlei Reduktionen sind vor allem brisant, weil sie eine Unterschei-
dung zwischen Normalitdt und Deviation sowie separate Einheiten konstruie-
ren, die beliebig mit Attributen ausgestattet werden konnen. Erstaunlich ist
vor allem, dass die Autoren mit diesen recht eindeutigen Grenzziehungen
selbst genau das taten, was sie am meisten verurteilten: Sie konstruierten se-
parate Gemeinschaften.

Dieser Mechanismus resultiert primér aus einer besonderen Vorstellung
von Muslimen als externe Andere. Doch bleiben wir vorerst noch bei der in-
ternen Logik dieses Diskurses, die in der Verteidigung des franzosischen In-
dividualismus verankert ist und im Zusammenhang mit der Kopftuchfrage vor
allem von linken Intellektuellen aktiviert wurde. Die Distanz, die diese Kom-
mentatoren rhetorisch zwischen ihren eigenen Vorstellungen und dem mut-
maBlich geschlossenen Gemeinschaftssinn von Muslimen herstellten, ermog-
lichte es ihnen, ihre eigenen Vorstellungen von Individualismus aufzuwerten.
Eine politische Strategie, die {iber die Anerkennung des Individuums hinaus-
ging, wiirde, so die Argumentation, der franzdsischen Tradition des abstrakten
Universalismus widersprechen. Charakteristisch fiir diesen Diskurs sind folg-
lich eine protektionistische Rhetorik gegeniiber dem franzdsischen Integra-
tionsmodell und eine recht konsistente Zuriickweisung einer selbstkritischen
Reflexion oder Revision gegeniiber der ausschlieBenden Wirkung, die dieses
Modell moglicherweise mit sich bringt.

Dies wird auch und vor allem deutlich bei der hdaufigen Bezugnahme auf
Gesellschaften, die eine andere Integrationspolitik eingeschlagen haben. Be-
vorzugt war hier vom »angelsdchsischen Modell« die Rede, das Gemeinschaf-
ten durch eine gezielte Differenzpolitik unterstiitze. Dem setzte man die
Macht des Individuums entgegen, das von jedweden Gemeinschaftsbeziigen
frei zu sein schien, die auBerhalb des gesamtgesellschaftlichen Bezugsrah-
mens lagen. Wer keine »Mikrogesellschaften« wolle, schrieb Anne Kriegel
(Le Figaro, 5.10.1989), »muss mit allen Mitteln die Prinzipien, Methoden und
Werte der Republik verteidigen«. Der Negativbezug zu angelsdchsischen Ge-
sellschaften beim Umgang mit Einwanderung und kultureller Pluralitdt ist in
der Tat recht geldufig in Frankreich (vgl. Leruth 1998; Favell 1998; Fassin
1999). Er dient vor allem dazu, das republikanische Modell Frankreichs auf-
zuwerten und in einen eindeutigen Kontrast zu anderen Einwanderungs- und
Integrationspolitiken zu stellen. Dabei findet allerdings keine substanzielle
Auseinandersetzung mit diesen durchaus heterogenen Gesellschaften statt.
Vielmehr wird durchweg auf die negativen Effekte verwiesen. Dies macht
sich nicht zuletzt bei dem Begriff des »Kommunitarismus« bemerkbar, der in
Frankreich beliebig und inflationdr im Gebrauch der Medien&ffentlichkeit zir-

54

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

kuliert, ohne dass dabei die Komplexitit oder die Urspriinge Beriicksichti-
gung finden.'” So degradierte »Kommunitarismus« allmihlich zu einem
Kampfbegriff, unter den gegenwirtig alle negativen Effekte eines partikula-
ristischen Gemeinschaftssinnes subsumiert werden.

Eines der geldufigsten Themen beim Negativverweis auf angelséchsische
Einwanderungspolitiken ist die Sorge um eine »Gettoisierung« der Gesell-
schaft. Dies ging in den Kopftuchdebatten teilweise so weit, dass soziale Rea-
lititen, wie die Existenz von problematischen banlieues'' mit einer hohen
Einwandererdichte am Rande der GroBstddte, entweder ignoriert oder durch
die Kontrastierung zwischen angelsdchsischen und franzdsischen Modellen
schlicht verschwiegen wurden. Michel Rocard (Le Figaro, 9.11.1989) bei-
spielsweise behauptete, die angelsidchsische Einwanderungspolitik fordere
eine »Logik von Gettos, und dagegen kampft die franzdsische Regierung ve-
hement, auch mit Hilfe von sozialen Wohnungsprogrammen und Stadtpla-
nung, vor allem in der Pariser Region. Frankreich arbeitet immer fiir die Inte-
gration, und die Zeit arbeitet immer fiir die Freiheit.«

Einer der aktivsten Befiirworter des »franzosischen Modells« des Indivi-
dualismus auch iiber die Kopftuchdebatte hinaus ist zweifellos der Anthropo-
loge Emmanuel Todd, der sich vornehmlich mit Familienstrukturen in Europa
beschéftigt hat. Nachdem er sein Buch Le destin des immigrés (1994) publi-
ziert hatte, in dem er drei Modelle der Einwanderungspolitik miteinander ver-
gleicht (die angloamerikanische, deutsche und franzosische), beteiligte sich
Todd vor allem an der zweiten Welle der Kopftuchdebatte 1994. Seine Bei-
trige konnen als beispielhaft fiir eine engagierte Aufwertung des franzosi-
schen Republikanismus mit Hilfe von Negativreferenzen gegeniiber der Poli-

10 Urspriinglich ging es dabei um eine politisch-theoretische und zugleich komple-
xe Auseinandersetzung zwischen »Liberalen« und »Kommunitaristen« in Ame-
rika, die sich nach der kontroversen Verdffentlichung von John Rawls Werk 4
Theory of Justice (1972) entziindete. Auf die darin verfochtene Idee vom atoma-
ren Einzelwesen und einer universal giiltigen Gerechtigkeit reagierend, kristalli-
sierte sich eine Bewegung heraus, die mit dem Label »Kommunitarismus« ver-
sehen wurde. Vertreter dieser Denktradition sind Charles Taylor, Michael San-
del oder Alasdair Maclntyre und, etwas abgeschwicht, Michael Walzer. Die
Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte ist also in erster Linie eine Auseinan-
dersetzung zwischen Philosophen, wobei sie teilweise auch von praxisnahen
Denkern wie Amitai Etzioni aufgegriffen wurde. Sie ist im Prinzip nur aus dem
angloamerikanischen Kontext eines ausschweifenden Liberalismus der spiten
1970er Jahre zu begreifen. Der Gebrauch des Begriffs in der franzosischen Of-
fentlichkeit hat jedoch mit dieser wissenschaftlichen Diskussion nichts gemein.

11 Banlieue bedeutet wortlich Vorort, hat aber im Zuge der Entstehung von Sozial-
bauten in den 1960er und 1970er Jahren zunehmend einen negativen Beige-
schmack erhalten. Unter banlieues sind gegenwértig vor allem rdumlich und
wirtschaftlich unattraktive AuBenbezirke mit einer hohen Dichte von sozial
unterprivilegierten Bevdlkerungsschichten zu verstehen (vgl. Dubet/Lapayron-
nie 1992).

55

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tik anderer Einwanderungslidnder gelten. Als Experte des Feldes eingefiihrt,
neigte Todd besonders deutlich dazu, Analyse und Populismus miteinander zu
vermischen, um »unser Modell« (L ’Express, 17.11.1994) aufzuwerten:

»Die Toleranz der Briten basiert in Wahrheit auf einer differenzialistischen Mentali-
tét, sprich auf der Vorstellung von unterschiedlichen Rassen [sic!], die voneinander
getrennt sein sollten [...]. Im Gegensatz dazu liegt in Frankreich eine universalisti-
sche Voraussetzung zugrunde: Wenn die Menschen sich dhnlich verhalten wie wir,
gut, dann sind sie willkommen! Wir sind fiir die Mischung, fiir die Vermengung
verschiedener Menschen. Und dies ist nicht vereinbar mit dem Erhalt von Einwan-
dererkulturen. Wir predigen die Universalitit der Menschen.«

Bemerkenswert an dieser Argumentation ist vor allem die Ambivalenz zwi-
schen der beanspruchten Offenheit gegeniiber Vermischung und Pluralitdt und
der Behauptung einer vorkonstituierten franzdsischen Einheit, in die sich Im-
migranten einzufiigen hédtten. Andernfalls, so argumentierte Todd weiter,
miisse man sie »einladen franzosisch zu werden« (ebd.). Hier offenbart sich
deutlich ein exklusives Verstdndnis von Staatsbiirgerschaft, das sich zugleich
in einer universalistisch-inklusiven Rhetorik prisentiert. Zuweilen schwingt
dabei auch ein patriotischer Unterton mit, wie beispielsweise bei Frangois
Bayrou (Le Nouvel Observateur, 9.-15.11.1994), der betonte, er sei »stolz auf
das, was wir sind. Unsere Idee von laicité ist einmalig und wird von aller
Welt bewundert.« Emmanuel Todd (7élérama, 16.11.1994) hob noch deutli-
cher die »Grofle des Universalismus« hervor, der »nicht auf Unterschiede
schaut, sondern die Gemeinsamkeiten sieht«.

Die Verurteilung und Zuriickweisung angelsdchsischer Demokratiemodel-
le schuf somit neben dem »internen« einen »externen« Anderen und diente
insbesondere dazu, die franzosische Integrationspolitik vor Verdnderungs-
druck zu schiitzen. Wie der Soziologe Adrian Favell (1998: 82) schreibt, liegt
hier ein geldufiger Mechanismus zugrunde:

»[D]ie Verteidigung dieser Konzeption ist nicht nur vom internen Wunsch getrie-
ben, eine nationale Einheit und eine Begrenzung der Mitgliedschaft zu erreichen und
herzustellen. Sie ist in vielerlei Hinsicht auch an die Adresse der internationalen
Gemeinschaft gerichtet und soll die Uberlegenheit der franzdsischen Konzeption
garantieren und abgrenzen. Somit besteht die Konsolidierung dieses paradoxerweise
nationalistischen Universalismus im stindigen Selbstvergleich mit dem, was als ab-
weichendes Modell von Nationenbildung und sozialer Integration anderer liberaler
Nationen présentiert wird — Portréts der anderen, die so sehr auf Stereotypen basie-
ren, dass sie dumm sind.«

Die Verteidigung der franzdsischen Tradition beim Umgang mit religids-
kultureller Vielfalt und das Verbot bestimmter religioser Bekenntnisse wur-

56

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

den zumeist als ein Akt der Generositét prasentiert, der die jungen Frauen
letzten Endes begiinstigen solle. Zur Illustration sei noch einmal ein Zitat von
Todd herangezogen:

»Seit der Affdare von Creil 1989 kann die Bejahung der Assimilierung, also die Zu-
riickweisung des Schleiers als das Gegenteil von Rassismus gelten, der sich nur re-
pressiv duflert: >Ihr habt nicht das Recht das Kopftuch zu tragenc, sagen wir zu den
jungen Médchen. Die wahre Botschaft wiirde hinzufligen: »Weil wir wollen, dass ihr
franzdsisch wie alle anderen werdet und unsere S6hne zum Mann nehmt.«<«

Paradoxerweise wird hier ein Akt, der sich offenkundig gegen den Willen der
betroffenen Frauen richtet, als ihr Vorteil umgedeutet. Hier tritt eine zutiefst
paternalistische Haltung zutage, die den jungen Frauen eigenstindiges Han-
deln abspricht und sie letztlich fiir unmiindig erklart. Damit weist der Diskurs
eines der typischen Merkmale moderner Machttechnologien auf, wie sie vor
allem Foucault (z.B. 1980; 1999) untersucht hat. Um das Wohl des einzelnen
Biirgers bemiiht, greifen Machtdiskurse bis in den intimsten Bereich des Indi-
viduums, um selbst den Korper zu kontrollieren, zu iiberwachen und dabei
letztlich eine Normalisierung von Differenz zu erwirken. Selbst wenn hier ei-
ne Intention des »Befreiens« und des Individualisierens zugrunde liegen mag,
erweist sich die Argumentation doch als ein recht massiver Eingriff und als
eine disziplinierende Praxis, die der eigenen Rhetorik von Freiheit und Auto-
nomiegewinn diametral entgegensteht.

Der Diskurs blieb bezeichnenderweise recht vage, wenn es um eine ge-
nauere Charakterisierung dessen ging, was es bedeute, franzdsisch »wie alle
anderen« zu werden, oder was genau die franzdsische »nationale Identitét«
kennzeichne, von der so hédufig die Rede war. Das Hauptelement des hier zu-
grunde liegenden Verstidndnisses vom »Franzosentum« war vor allem seine
Abgrenzung von anderen Formen der Mitgliedschaft, entweder durch interne
Andere (in Form des »Kommunitarismus«) oder durch externe Andere (in
Form von anderen Staatsbiirgerschafts- und Integrationsmodellen). Bei ge-
nauem Hinsehen verbirgt sich hinter dem hier verfochtenen Ideal der Laizitét
ein universalistisch geprigter Nationalismus. Wie in anderen Versionen des
Nationalismus beanspruchten die Autoren eine interne Homogenitét der fran-
zosischen Gesellschaft, die offenbar allein durch religios-kulturelle Partiku-
larismen von Muslimen in Frage gestellt wurde. Ich mdchte nun einige
Schliisselelemente zusammenfassen, um die Frage zu beantworten, welcher
Begriff von laicité diesem Diskurs zugrunde liegt.

Das Laizitdtsverstindnis dieses Diskurszirkels ist in einer franzdsischen
Tradition des Republikanismus verwurzelt, der im Verlauf der Debatte in sei-
ner extremsten und wohl ausschlieBlichsten Variante wiederbelebt wurde.
Zusammenfassend lassen sich zwei bezeichnende Elemente festhalten. Einer-

57

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

seits separierten die Autoren den Begriff aus seinem gegenwirtigen gesell-
schaftlichen Bezugsrahmen und interpretierten ihn ahistorisch. Zum anderen
griffen sie Elemente heraus, mit deren Hilfe sie die Laizitdt zu einem Ideal
und identitétsstiftenden Bestandteil der franzdsischen Gesellschaft konstruier-
ten. Die Wenigsten erlduterten also ihr Verstindnis von Laizitit ndher — was
zu erwarten gewesen wére, rekurrierten sie doch auf diesen Begriff, um ihre
Ablehnung gegen das Kopftuch zu legitimieren. Stattdessen iiberluden sie das
Konzept mit anderen Begriffen, die fiir die Abgrenzung zu 6ffentlichen For-
men des Islam giinstig erschienen. So blieb das Konzept vage genug, um einer
imagindren franzdsischen Gemeinschaft Ankniipfungspunkte zu liefern; und
doch war es eindeutig genug, um eine bestimmte Kategorie von Muslimen
auszuschlielen, sobald diese ihre Religion 6ffentlich zum Ausdruck brachten
und einen Platz fiir den Islam in der franzodsischen Gesellschaft einzufordern
begannen.

Damit enthiillt dieser Diskurszirkel vortrefflich die paradoxen Eigenschaf-
ten des abstrakten Universalismus, wie sie beispielsweise Autoren wie Eti-
enne Balibar und Immanuel Wallerstein (1988) oder auch Farhad Khosrokha-
var (1997) pointiert dargelegt haben. Zwar wird behauptet, das einzelne Indi-
viduum werde in ein globales kulturneutrales Netz eingeschlossen. Bei nihe-
rem Hinsehen ist jedoch nur das inbegriffen, was sich nicht als partikularis-
tisch erweist und nicht von der Norm abweicht. Der abstrakte Universalismus
kann, indem er die Homogenisierung der Offentlichkeit auf das Extremste
einfordert und vorantreibt, als problematischsten Effekt mit sich bringen, dass
alles Fremde und Unbekannte auf Ablehnung stot. Denn jede von der uni-
versalistisch gesetzten Norm abweichende Differenz wird als unpassend, sto-
rend und gefdhrlich abqualifiziert. Gerade darin besteht die Paradoxie des
Universalismus. Jedes Merkmal, das von der »Wertneutralitidt« abweicht, hat
im offentlichen Raum keinen Platz. Indem diese Merkmale aber als anders-
artig definiert werden, wird die Differenz zugleich benannt und damit zu
einem gewissen Grad auch fixiert. Nur wer von einem stabilen Begriff der
Offentlichkeit ausgeht, ihre Inhalte und Kommunikationsmodi als determi-
niert und Verdnderungen trotzend erklart, kann abweichende Partikularismen
iiberhaupt erst enthiillen. Der abstrakte Universalismus lehnt in seiner Rheto-
rik jede Form von Differenz ab, konstruiert dabei aber auf zweierlei Weise
eigenmichtig Differenz: indem eine eigene nationale Gemeinschaft geschaf-
fen wird — wenngleich in ein individualistisch und abstrakt-politisches Kleid
gehiillt. Dieser Gemeinschaft wird eine gemeinsame Lebensweise unterstellt,
ein gemeinsamer Sinn vom guten Leben und ein gemeinsam geteilter Wert-
konsens. Auf der anderen Seite fallen all jene aus dem Netz dieses Gebildes,
die sich darin nicht einordnen lassen. Thre Differenz wird damit letzten Endes
ebenso vereinheitlicht wie die eigene Gemeinschaft. Die auf diese Weise ent-
standene Polaritit wird noch deutlicher in Erscheinung treten, wenn wir nun

58

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

zu den Inhalten, Merkmalen und Elementen iibergehen, mit denen das islami-
sche Kopftuch beschrieben wurde.

Das Kopftuch als Symbol fiir stabile Differenz

Gab es bei der Frage nach den Bedeutungen der /aicité noch eine relative Mei-
nungs- und Argumentationsvielfalt, so herrschte bei der Deutung des Kopf-
tuchs weitgehend Einigkeit. Zwar gaben hier und da schlichtende Stimmen zu
bedenken, es sei nicht rechtens, durch Kleidervorschriften in das personliche
Leben einzugreifen, man solle die Bedeutung des Kopftuchs nicht {iberbewer-
ten oder nicht alle jungen Frauen seien »Islamistinnen«. Diese AuBerungen
wurden jedoch mit der weitaus hiufigeren Uberzeugung konfrontiert, es han-
dele sich beim Kopftuch nicht um den Ausdruck einer personlichen Entschei-
dung, sondern um eine durchdachte Strategie der Anhdngerinnen einer isla-
misch-fundamentalistischen Bewegung.'? Zudem war die Furcht verbreitet,
dem Kopftuch wiirden andere Forderungen folgen, die eine stetige Untermi-
nierung der laizistisch verfassten Gesellschaftsstruktur mit sich bréchten. Die
Angste zogen derart weite Kreise, dass sogar Autorinnen wie Julia Kristeva
(Le Figaro, 24.11.1989; 1990) dieses religivse Symbol aus der Offentlichkeit
verbannt wissen wollten. Kristeva hatte kurz vor der ersten Kopftuchdebatte
eine Art Chronologie des Umgangs mit dem Fremden in westlichen Gesell-
schaften verfasst (1988) und in diesem erfolgreichen Werk dazu aufgerufen,
die Fremdheit bei sich selbst anzuerkennen, »um mit den Unterschieden der
Anderen zu leben« (ebd.: 290). Aus einer laizistisch-feministischen Perspek-
tive argumentierend, distanzierte sie sich im Rahmen der Kopftuchdebatte
allerdings deutlich von solchen Forderungen und argumentierte, dass diese
Art von Differenz die Grenzen des Tolerierbaren iiberschreite.

Zwei wesentliche Aspekte, die fiir die Produktion von muslimischer An-
dersartigkeit entscheidend sind, mochte ich vorab betonen. Auffillig ist einer-
seits eine Vermischung von Kontexten. So wurde zumeist keine Unterschei-
dung gemacht zwischen in Frankreich lebenden Muslimen und Muslimen aus
islamisch gepriagten Landern. Auf der anderen Seite war vornehmlich vom
Islam als religidsem System und weniger von Muslimen als konkreten Indivi-
duen die Rede, was bereits auf eine Einschrinkung des Subjekts hinweist und
Generalisierungen erleichtert. Auf eine Betrachtung von Muslimen als sozio-
logische Kategorie, sprich als Menschen, die in verschiedenen Kontexten zu
verschiedenen Zeiten und in diesem Fall in Frankreich leben, wurde zumeist
zugunsten einer Kategorisierung des Islam »als solchem« verzichtet. Dies

12 Bezeichnenderweise wurden Kategorien wie »fundamentalistisch«, »islamis-
tisch« oder der in Frankreich geldufige Begriff »integralistisch« nicht néher be-
stimmt.

59

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

wird allein bei der Terminologie deutlich. So wurde aus dem Kopftuch rasch
ein islamischer Schleier oder ein Zijab und aus dem islamischen Schleier ein
tschador (vgl. Boyer 1993)."* Die Vermischung von Kontexten wird auch
durch ein fest umrissenes Bildrepertoire deutlich, das Analogien zusétzlich
ndhrte. So waren Bilder von schwarz verhiillten, schreienden Frauen in der
Presse durchaus keine Seltenheit.

Eine solch vereinheitlichende Darstellung ist gewiss nichts Ungewohntes.
Man konnte sie auch schlicht als Ausdruck einer Vorliebe fiir das Spektakula-
re betrachten, die fiir »journalistische Rituale« (Rabah 1998: 154) typisch ist.
Bemerkenswert beim vorliegenden Beispiel ist allerdings, dass diese Rituale
hier keineswegs auf Journalisten beschriankt blieben, sondern auch von ande-
ren Akteuren bedient wurden, so vor allem von sogenannten Experten. Damit
entspringt der Sensationsgebrauch von Sprache und Bildern keiner Unschuld
oder Zufilligkeit, sondern diente vor allem dazu, spezifische Formen und
Ausdrucksweisen des islamischen Kopftuchs in Frankreich zu dekontextuali-
sieren und zu externalisieren. Die Praxis der Verschleierung wurde in Frank-
reich reduktiv als ein Instrument der Frauenunterdriickung présentiert, wie es
aus bestimmten islamischen Kontexten bekannt ist, in denen die Verhiillung
verbindliche Vorschrift ist und Nichtverhiillung sanktioniert wird. Das Er-
scheinen des Kopftuchs auf der franzdsischen Bildfliche war fiir die Autoren
also gewissermaflen ein Spiegelbild der Entwicklungen in islamisch gepriagten
Liandern, in denen der »neue Fundamentalismus«'® virulent und die Ver-
schleierung der Frau nach und nach staatlich erzwungen und kontrolliert wur-
de.

Es ist entscheidend zu betonen, dass selbst in dieser Hinsicht kein bemer-
kenswerter Unterschied zwischen der ersten und den nachfolgenden Wellen
der Debatten zu verzeichnen ist. Dies verdeutlicht noch einmal die Kontinui-
tit dieses Diskurses und die Hartnédckigkeit der Argumente. So waren zwi-
schenzeitlich eine ganze Reihe von soziologischen Untersuchungen verdffent-
licht worden, in denen junge Kopftuch tragende Frauen zu Wort kamen, deren
Stimmen die Behauptungen dieses Diskurses Punkt fiir Punkt widerlegten.
Diese Beobachtung bestitigt die Einschitzung, dass der Diskurs keine zuféllig

13 Tschador ist wahrscheinlich die unpassendste Bezeichnung fiir die Kopfbede-
ckung von Schiilerinnen in Frankreich, um die es in der Debatte ging. Der Be-
griff stammt aus dem Iranischen und bezieht sich allein auf den iranischen Kon-
text. Es ist definitiv nicht der symbolisch iiberfrachtete tschador, also ein den
gesamten Korper verhiillender Umhang, den die zur Debatte stehenden Frauen
in Frankreich einforderten. Diese unachtsame Vermischung kann jedoch als be-
zeichnend fiir diesen Diskurs gelten.

14 Es wiirde zu weit fithren, hier ndher zu erldutern, welche unterschiedlichen Im-
plikationen der Fundamentalismusbegriff haben kann, um den es sich in der
Kopftuchdebatte implizit drehte. Wichtige Arbeiten hierzu z.B. Biittner (1996)
oder Riesebrodt (2000).

60

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

entstandene Formation ist oder dass Uberspitzungen, bisweilen auch massive
Fehleinschédtzungen allein aus einer bestimmten historischen Konstellation,
einer aufgeheizten Stimmung oder aus einem Krisenmoment resultieren. Es
waren insbesondere die Bilder der verhiillten Frauen in der revolutioniren
Phase Irans mit ihren Mobilisierungskdmpfen, die sich im Bewusstsein vieler
Intellektueller und Politiker eingepragt hatten. Eine Reihe von Autoren fragte
denn auch vor allem wihrend der ersten Debatte, warum es in Frankreich an-
ders sein solle, wenn schon im Iran der Siegeszug der »Islamisten« mit der
Verhiillung der Frauen in 6ffentlichen Bildungsinstitutionen begonnen habe
(Houshang Nahavandi, Le Figaro, 26.10.1989; Jean-Marie Domenach, Le
Quotidien, 24.10.1989; Djavann 2003). Die Negativreferenzen erweiterten
sich im Verlauf der verschiedenen Stufen der Debatten je nach Aktualitit vom
Iran hin zu Afghanistan. Der Philosoph André Glucksmann zog sehr konkrete
Parallelen und warnte vor einer »theokratischen Revolution« und dem »irani-
schen Import«, den bedeckte Frauen in Frankreich ankiindigen wiirden (L 'Ex-
press, 17.11.1994).

Der vereinheitlichende Diskurs iiber das Kopftuch als Bedrohung basiert
auf zwei verschiedenen Einschitzungen, die sich teilweise miteinander ver-
banden. Einerseits ging es um die weltweite Mobilisierungskraft islamisti-
scher Bewegungen, andererseits sah man ein autoritir und hierarchisch struk-
turiertes Familiensystem wirken, das Muslime in Frankreich unverdndert re-
produzierten. Genau genommen entstanden auf diese Weise zwei Typen
Kopftuch tragender Frauen: das unmiindige junge Madchen, das unter Fami-
lienkontrolle stand, und andererseits jene Frauen, die offensichtlich eine ge-
wisse Unabhingigkeit vom Elternhaus erlangt, ihre Eigensténdigkeit jedoch
an organisierte islamische Netzwerke {ibertrugen hatten. Welche Merkmale
wurden nun beiden Typen zugeschrieben, und was sagt dies wiederum iiber
das Verstdndnis der Autoren vom Islam in Frankreich aus?

Das Kopftuch als Symbol
fur anthropologische Differenz

Der erste Typ von bedeckten Frauen wurde vor allem von anthropologisch
geschulten Wissenschaftlern portritiert, die fiir die »Unterdriickung der Frau
im Islam« klar determinierte Familienstrukturen verantwortlich machten. Der
Anthropologe Emmanuel Todd (Télérama, 16.11.1994) beispiclsweise bezog
sich auf jlingste Ergebnisse seiner Untersuchung und kontrastierte »franzo-
sisch-westliche« und »muslimisch-arabische« Familienstrukturen. Todd kon-
zentrierte sich dabei auf die »muslimische Endogamie«, die der westlichen,
von Gleichheitssinn beherrschten »Exogamie« gegeniiberstehe (L’ Express,
17.11.1994; vgl. auch Frankfurter Rundschau, 26.3.1998). Erstere machte er
als Hauptursache fiir den Fortbestand von Differenzen bei Muslimen in Frank-

61

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

reich verantwortlich, so vor allem fiir ein patriarchalisches Geschlechterver-
standnis. Todds Beitrdge dienten als einschldgige Dokumente fiir die Insze-
nierung von Unterschieden zwischen »zwei anthropologischen Systemen«
(wie er selbst es nannte), die die franzdsische Mehrheitsgesellschaft und Mus-
lime in zwei separate Einheiten unterteilte:

»Das westliche System ist egalitir und partnerschaftlich (beide Elternteile haben
dasselbe Gewicht, Ménner und Frauen sind gleichberechtigt) und exogen: Abkémm-
linge heiraten nicht innerhalb der Verwandtschaft, sondern auflerhalb der Familie.
Das arabische Familiensystem hingegen ist patriarchalisch (allein der Vater zéhlt)
und endogen ausgerichtet (es privilegiert Heiraten zwischen Cousins und Cousinen
oder zwischen der lokalen Gruppe). Diese anthropologischen Unterschiede erschwe-
ren fiir Maghrebiner die Integration erheblich. Fiir sie ist Integration mit enormen
Anstrengungen verbunden. Dennoch integrieren sie sich erstaunlich gut.«

Die behauptete Mannerdominanz in arabischen Gesellschaften, die in Frank-
reich durch autoritidre Familienstrukturen reproduziert werden wiirde, wurde
wiederum verantwortlich gemacht fiir die Reproduktion eines passiven Typus
muslimischer Frauen. Hier ndhern wir uns einem Meilenstein der Polaritats-
konstruktionen dieses Diskurses, ndmlich der Konstruktion einer spezifischen
weiblichen muslimischen Identitdt. Diese zeichnete sich nicht nur durch
Unterdriickung und Passivitit aus, sondern auch dadurch, dass sie das exakte
Gegenbild zum konstruierten Idealtyp einer aktiven, emanzipierten und auto-
nomen franzosischen Frau bildete. Die Feministin Elisabeth Badinter (Le Nou-
vel Observateur, 9.-15.11.1989), die im Zusammenhang mit der Kopftuch-
debatte recht aktiv fiir das republikanische Ideal eintrat, betonte:

»Der Schleier ist ein Symbol fiir die Unterdriickung eines Geschlechts. Eine Jeans
mit Lochern zu tragen oder gelbe, griine oder blaue Haare zu haben, ist ein Akt der
Befreiung von sozialen Konventionen. Ein Tuch auf dem Kopf zu tragen ist dagegen
ein Akt der Unterwerfung. Diese wird das gesamte Leben der Frauen bestimmen.
Ihre Viter oder Briider suchen ihnen die Eheménner aus, und sie werden in ihren
Hausern eingeschlossen sein und nur hiusliche Arbeiten verrichten.«

In den Augen dieser Autoren implizierte das Kopftuch also eine ganze Reihe
von sozialen Konventionen und Mechanismen der Kontrolle, der bedeckte
Frauen unausweichlich unterworfen waren. Fiir diese Auffassung ist insbe-
sondere das diesem Diskurs zugrunde liegende statische Islamverstdndnis
verantwortlich. Ein weiterer Grund besteht aber sicher auch in einer spezifi-
schen Version des Feminismus, die hier vertreten wurde. So ist die aktive
Teilnahme von Feministinnen an der Kopftuchdebatte wohl nur vor dem Hin-
tergrund einer Tradition des universalistisch-egalitdren Feminismus verstdnd-
lich (hierzu Abu-Lughod 2002 oder Mahmood 2004), der bezeichnenderweise

62

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

in Frankreich stark vertreten und hiufig mit einem besonders formalistischen
Laizititsverstdndnis verbunden ist. Elisabeth Badinter (L ’Arche, No 549-550,
Nov.-Dec. 2003) brachte dies in einem Interview auf den Punkt, in dem sie
proklamierte: »Feministisch heif3t laizistisch.« Wie bereits in Badinters vorhe-
rigem Zitat anklingt, erscheinen die Pridmissen dieses feministischen Ver-
stdndnisses recht reduktiv. So argumentierte auch Camille Lacoste-Dujardin:
»In Frankreich, wo Frauen schon immer Zugang zur Offentlichkeit hatten,
erlaubten uns schon unsere GroBviter »mit Haaren«< auszugehen.« (Témoigna-
ge Chrétien, 14.4.1995) Bemerkenswert an diesem Argument ist nicht nur
eine recht verzerrte Selbstwahrnehmung iiber den vermeintlich »immer schon
da gewesenen Zugang« fiir Frauen zur Offentlichkeit. Wenngleich dies nicht
das Anliegen dieser Untersuchung ist, so sei hierzu die kurze Anmerkung er-
laubt, dass Frankreich erst 1945 das aktive und passive Wahlrecht fiir Frauen
eingefiihrt hat und damit im européischen Vergleich deutlich Nachziigler war.
Auffillig an der Einschitzung Lacoste-Dujardins oder Badinters ist auch, dass
das Egalitétsverstidndnis hier auf duBlere Erscheinungsformen reduziert bleibt.
Mehr noch, die freie Kleiderwahl wird zum signifikantesten Merkmal der
weiblichen Befreiung erklart. Zugleich erfdhrt diese vermeintliche Freiheit
jedoch eine klare Grenze, indem eine fest gefiigte Kleidernorm und &stheti-
sche Codes festgelegt werden, an denen die personliche Freiheit der Frauen
gemessen wird und denen sich alle Frauen gleichermafBlen unterzuordnen ha-
ben. Anders ausgedriickt, eine offentlich sichtbare Religiositdt wird als Ein-
schrinkung der Freiheit erklért, wihrend externalisierte Weiblichkeit zum
Freiheitsideal deklariert wird. Auch in dieser Hinsicht war Emmanuel Todd
(L’Express, 17.11.1994) federfithrend. Er unterteilte Frankreich in zwei von-
einander abweichende Zonen: eine »zentrale«, in der Muslime offen fiir Re-
prasentation des Islam eintreten wiirden, und eine »siidliche«, »periphere«
Zone, in der sie »assimiliert« seien. Dieser hohe Grad der Assimilierung lief3e
sich vor allem an der &ufleren Erscheinung festmachen: »Es ist hinreichend
bekannt, dass wir zum Beispiel am Strand von Toulon eher >beurettes<'® mit
freiem Busen sehen werden als bedeckte Médchen. «

15 Beur bzw. weiblich beurette ist eine geldufige Bezeichnung fiir die zweite und
dritte Generation nordafrikanischer Einwanderer. Zunédchst wurden die beurs
mit den Attacken und Zerstdrungen in den banlieues assoziiert. Eine wichtigere
Komponente ist allerdings eine »Intelligenzija« (Dubet 1989: 87), die vor allem
in den 1980er Jahren entstanden ist. Hier begann die Folgegeneration nordafri-
kanischer Einwanderer kulturelle Giiter wie Rai-Musik, Kunst, Literatur oder
Filme zu produzieren, in denen sie sich kritisch mit ihrer spezifischen Situation
als Abkommlinge arabischer Einwanderer in Frankreich auseinandersetzten.
Wihrend diese vage miteinander verbundenen Kiinstler in Frankreich ihre Ur-
spriinge in den frithen 1980er Jahren hatten, entstand in Deutschland eine ver-
gleichbare Bewegung nahezu zwanzig Jahre spéter unter dem von Feridun Zai-
moglu (1995 and 1998) initiierten Label Kanak Attack.

63

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Die Autoren folgten also einer Logik, die duflere Erscheinungsformen mit
Identitét gleichsetzt, wobei sie die Zurschaustellung des weiblichen Korpers
als Zeichen der Mitgliedschaft zur franzosischen Gesellschaft und der Freiheit
deuteten. Damit reproduzierten sie samtliche Klischees von einer sexualisier-
ten Offentlichkeit, die zum MaBstab der Freiheit erkoren wird, dabei jedoch
eigenmichtig Unfreiheit und Zwang offenbart (vgl. Foucault 1990). Uberdies
bestdtigten die Kommentatoren mit ihren festgelegten Standards ein unter
Muslimen weit verbreitetes Stereotyp, dass die franzosische Gesellschaft
weibliche Sexualitét exzessiv zur Schau stelle (siehe Teil 2).

Problematisch ist ferner, dass sich der Diskurs durch die Unféhigkeit sei-
ner Autoren auszeichnete, aus einem normativen Rahmen herauszutreten, der
fiir das zugrunde liegende Ideal von einer »modernen«, emanzipierten Frau
verantwortlich ist. Norma Claire Moruzzi (1994: 662; dhnlich auch Hirsch-
mann 1997) weist auf dieses Kernproblem hin, das sie fiir den geldufigen
Trugschluss verantwortlich macht, bedeckte Frauen per se als Opfer von
Unterdriickung wahrzunehmen:

»In diesem vermeintlich emanzipatorischen Diskurs der franzdsischen Linken wird
wiahrend der Kopftuchaffire eine Untersuchung des politischen Spiels von Ge-
schlecht als sozialem Konstrukt aufgegeben, zugunsten eines normativen (westli-
chen) Standards der sozialen Identitdt von Frauen, verglichen mit der jede andere
Form von weiblicher kultureller Praxis als unzuldnglich empfunden wird.«

Nacira Guénif-Souilamas und Eric Macé (2004) beobachten im Zusammen-
hang mit der Kopftuchdebatte und mit der Bewegung Ni putes Ni soumises'®
in Frankreich vermehrt die Entstehung eines ethnisch definierten Ge-
schlechterverstdndnisses, das nicht selten rassistische Formen annimmt. Ob-
wohl sich der Diskurs als feministisch bezeichnet, wird hier recht konsequent
eines der wesentlichsten Merkmale der feministischen Theorie und Praxis
iibersehen, ndmlich Geschlecht und Geschlechteridentitét als strittige und so-
zial bedingte Kategorien zu betrachten. Stattdessen wird eine ethnisch bzw.
religids begriindete Konstante von muslimischer Weiblichkeit einem ebenso
fixierten westlich-aufgeklarten Frauenbild gegeniibergestellt. Man kann in
diesem selbsternannten feministischen Diskurs sogar einen anti-feministi-
schen Impetus entlarven, insofern, als er ein einheitliches normatives Modell

16 Die Bewegung Ni putes Ni soumises (deutsch: »Weder Huren noch Unterworfe-
ne«) wurde 2003 mit Unterstiitzung der Sozialistischen Partei von Fadela Amara
ins Leben gerufen. Das Kernziel besteht darin, die Gewaltakte vor allem gegen
Frauen in den banlieues zu bekdmpfen, fiir die Amara in erster Linie den Trend
zur Islamisierung junger Muslime verantwortlich macht. Dem »Islam der Keller
mit seiner intoleranten religiosen Propaganda« (Amara 2004: 75) versucht Ni
putes Ni soumises ein republikanisch-laizistisch geprigtes Egalititsverstandnis
entgegenzusetzen.

64

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

vorgibt bzw. bestitigt, anstatt vorherrschende Kategorien zu hinterfragen.
Wie Guénif-Souilamas und Macé zu bedenken geben, verbirgt sich hier un-
ausgesprochen vor allem ein recht statisches Bild vom muslimischen Mann,
der fiir jegliche Missstdnde verantwortlich gemacht wird.

Die unterstellte Gefiigigkeit gegeniiber der islamischen Ménnerherrschaft
beruht vor allem auf dem Mangel an Autonomie und Personlichkeit, der den
Frauen mit Kopftuch unterstellt wurde. Obwohl einige Frauen bereits wéh-
rend der ersten Debatte mehrfach unterstrichen hatten, das Kopftuch aus
freien Stiicken und aus religiésen Erwdgungen zu tragen, wurden sie als Ma-
rionetten islamistischer Zirkel betrachtet: »Die Strategie der Islamisten be-
steht darin, die Frauen nach vorne zu befordern, um so leichter einen Fuf} in
die Institutionen zu bekommen [...]«, behauptete beispielsweise Juliette Min-
ces (1996: 21; siehe auch Minces 1990). Hier deutet sich bereits ein Ubergang
zwischen dem ersten und dem zweiten Frauentypus an, der in diesem Diskurs
konstruiert wurde. Generell wird hier ein flieBender Ubergang deutlich von
der angenommenen Passivitdt muslimischer Frauen hin zu ihrer aktiven Teil-
nahme an einem unterdriickerischen islamistischen System. Wihrend die
Frauen in der ersten Deutungsvariante Unterdriickung und Unterwerfung auf-
grund eines stabilen Kultursystems passiv reproduzieren, wurde den Frauen
des zweiten Typs unterstellt, aktiver Teil der islamistischen Bewegung gewor-
den zu sein.

Das Kopftuch als Ausdruck
eines »politischen Islam«

Hier liegt insbesondere ein spezifischer Begriff vom »politischen Islam« zu-
grunde, der in starkem Kontrast zur Eigendefinition einer laizistischen Offent-
lichkeit steht, in der Religion als eine Privatangelegenheit betrachtet wird.
Demnach war die Motivation der Frauen, sich zu bedecken, vorwiegend poli-
tischer Natur und mit Bekehrungseifer verbunden. Der unterstellte Proselytis-
mus wiederum basierte nach Auffassung der Autoren auf einer im Islam ver-
ankerten Verschmelzung von privatem und o6ffentlichem Leben. Im Gegen-
satz zur franzdsischen Neutralitit schrieb man dem Islam eine im Kern der
Religion wurzelnde Absicht zu, die 6ffentliche Sphére mit religiésen Elemen-
ten und Symbolen zu durchdringen. Das Kopftuch war dafiir das deutlichste
Zeichen. Es stellte das Postulat der Religionsneutralitét nicht nur in Frage,
sondern bildete nach dieser Darstellung das exakte Gegenstiick dazu. Die An-
nahme, Kopftuch tragende Frauen seien proselytisch, liegt also nicht allein in
der weit verbreiteten Furcht begriindet, der Islamismus konne sich in Frank-
reich ausbreiten und vor allem Muslime mobilisieren. Sie ist auch einer ganz
bestimmten Interpretation vom Islam als einer inhdrent politischen Religion
geschuldet. Diese Deutung wiederum muss mit dem franzosischen Selbstver-

65

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

stindnis als eine auf dem Aufkldrungsprinzip einer strikten Trennung der
Sphiren aufgebaute Gesellschaft in Verbindung gebracht werden, das fiir den
hier zugrunde liegenden Begriff von Religion generell verantwortlich ist
(Asad 1993; Koenig 2003).

Dieser Religionsbegriff ldsst sich allgemeiner aus der klassischen Sékula-
risierungsthese heraus begreifen, die auf einem funktionalistischen Ansatz
beruht. Demnach sind die Prozesse der Modernisierung durch eine funktiona-
listische Umorientierung der Gesellschaft gekennzeichnet, die zu einem all-
mihlichen Verschwinden des Religiosen aus der Offentlichkeit gefiihrt hat.
Entsprechend bildet Religion nicht mehr als ein gesellschaftliches Subsystem,
das von anderen gesellschaftlichen Feldern, etwa den Sektoren der Politik, der
Wirtschaft oder der Bildung abzukoppeln ist (vgl. Luckmann 1991 [1967]).
Allgemeiner wird hier ein Ideal der Individualisierung von Religion verfoch-
ten, das auf einem post-aufklérerischen Konzept von Religion als semanti-
scher Opposition zu transzendentalen Ideen von Vernunft, individueller
Autonomie oder Humanitét beruht (vgl. Koenig 2003: 72).

Folglich wurden Schiilerinnen, die ihre religiésen Bindungen in 6ffentli-
chen Einrichtungen offenbarten, unausweichlich als religios Eifernde wahrge-
nommen, weil allein der Akt, Religiositit sichtbar zu machen, den laizisti-
schen Konsens in Frage stellte. Das Label »politisch« reduzierte sich aller-
dings nicht allein auf das, was offentlich gemacht wird, sondern wurde viel-
mehr mit Machtbestreben und sogar mit dem Versuch, das politische Esta-
blishment zu unterwandern und zu »islamisieren«, assoziiert. Das Kopftuch
als unmissverstdndlich politisch motiviertes, religioses Symbol war demnach
der Beginn einer Fusion von politischer und religioser Macht — jener Berei-
che, die man in Frankreich 200 Jahre lang miihselig auseinanderdividiert hat-
te. Daher war auch das von einigen Autoren vorgebrachte Gegenargument,
wer Kippa und Kreuz erlaube, konne das Kopftuch nicht verbieten, mit der
These widerlegt, dieses religiose Symbol mit seinem durchweg politischen
Charakter sei etwas grundsitzlich Anderes. Wenn die Autoren mit Blick auf
das Kopftuch iiberhaupt von Religiositit sprachen, so vorwiegend im Sinne
von politisch-religiosem Eifer oder Fanatismus. Das Kopftuch war, wie André
Glucksmann es auf den Punkt brachte, nicht »islamisch, sondern islamistisch«
(L Express, 17.11.1994).

Die Zuschreibung von eindeutigen Symboliken des Kopftuchs verdeut-
licht ein weiteres Merkmal der Vermischung der Grenzen zwischen privater
und 6ffentlicher Sphére, das vor allem in der Logik der Commission Stasi ver-
festigt wurde. Die eindeutige und verbindliche Zuweisung von Bedeutungen
des Kopftuchs stellt einen bemerkenswerten Eingriff 6ffentlicher Akteure, ja
sogar des Staates in Sphéren dar, die in hohem Mafle als personlich oder gar
als intim gelten konnen. Die der Commission Stasi zugrunde liegende Idee,
dass religiose Symbole mafBgeblich und zuverlissig von 6ffentlichen Experten

66

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

mit Inhalt gefiillt und dann gestattet oder verboten werden kdnnen, offenbart
nicht nur die Paradoxien der verfochtenen Laizitdtsversion, die als strikte
Trennung zwischen politischen und religiésen Angelegenheiten imaginiert
wurde. Vor allem widerspricht sie der Idee von einer neutralen Offentlichkeit.
An die Stelle der behaupteten Neutralitit des 6ffentlichen Lebens tritt die Re-
gulierung und Kontrolle desselben nach laizistischen Standards. Hier wird
ganz eindeutig iiber die 6ffentliche Dimension von religiosen Ausdrucksfor-
men entschieden und in einen als geschiitzt geltenden »Privatbereich« einge-
drungen. Talal Asad (2006: 16) greift diesen Widerspruch auf:

»Eine Ermittlungskommission der Regierung strebte an, >private< Belange, Bindun-
gen und Empfindungen unter »6ffentliche« Priifung zu nehmen, um deren Giiltigkeit
fiir die siikulare Republik einzuschitzen. Hier ermdglicht die Offentlichkeit, eigent-
lich Garant der liberalen Demokratie, den Biirgern es nicht, sich kritisch von der
staatlichen Macht zu distanzieren. Es ist genau das Gebiet, auf dem Macht ausgeiibt
wird, um die angemessene Formierung seiner Subjekte zu gewéhrleisten.«

In der Tat handelt es sich ganz und gar nicht um eine Version von Offentlich-
keit, die von der Kapazitit des Individuums ausgeht, sich im &ffentlichen
Raum frei zu entfalten, sondern um den Versuch, den Inhalt des Diskurses,
Kommunikation und Verhaltensweisen in 6ffentlichen Rdumen zu regulieren.
Diese interventionistische Politik macht noch einmal deutlich, dass es weniger
darum geht, Religion aus dem o6ffentlichen Leben zu verbannen, als vielmehr
darum, Religion, vor allem islamische Praktiken auf eine Weise zu regulieren,
dass sie ein bestimmtes, mit der laizistischen Norm konformes Profil anneh-
men. Dies bestétigt tibrigens der Bericht der Commission Stasi (2003: 15)
eigenhdndig z.B. mit folgendem Zitat:

»In der franzdsischen Konzeption ist laicité nicht allein ein »Grenzpostens, der sich
darauf beschrinken sollte, {iber den Respekt vor der Trennung zwischen dem Staat
und der Religion zu wachen, iiber die Politik und die spirituelle oder religiése Sphé-
re. Der Staat ermoglicht die Konsolidierung der gemeinsamen Werte, die das soziale
Band in unserem Land bilden.«

Bemerkenswert ist auch, wie vielfach leichtfertig vom Kopftuch der Weg hin
zu einer generellen Deutung des Islam im Sinne eines stabilen Referenzsys-
tems fiihrte. So wurde das Kopftuch zu einem Symbol, das eine monolithische
Deutung des Islam als durchweg politisch motivierte Religion ermdglichte.
Mit dieser Islamdeutung entstand ein Gegenpendant zum Christentum, das als
gezahmt und konsequent entpolitisiert galt. Hinzu kam ein alarmierender Ton-
fall, wonach Frankreich als gefdhrdetes Gebiet erschien: »Fiir den Islam ist
Europa ein Missionsgebiet, ein Kampf, gewiss respektabel, dessen Ziel aber

67

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

kein anderes ist, als unseren laizistischen Staat zu zerstoren.« (Régis Debray,
Le Point, 30.11.1989)

Was religios-kulturellen Gemeinschaften an sich zugeschrieben wurde,
fand hier seine Konkretisierung. Die muslimische Gemeinschaft wurde als
geschlossenes System prisentiert, das unabhéngig von gesellschaftlichen Pro-
zessen fortbestiinde. Muslime waren in diesem Verstidndnis kein Bestandteil
des franzosischen Gemeinwesens und daher klar davon zu unterscheiden. Was
sich hinter dem »externen Zeichen«, so Jacqueline Costa-Lascoux (La Croix,
28.11.1989), des Kopftuchs im Grunde verbergen wiirde, sei der Beginn einer
(islamischen) Gesellschaft in der (franzdsischen) Gesellschaft.

Die Dekontextualisierung franzosischer Muslime veranlasste einige Auto-
ren zu recht zweifelhaften Analogien. So war vom Beginn eines »Apartheid-
regimes« (Nicole Catala, Le Figaro, 11.10.1994) die Rede oder von einer
»Kolonisierung« Frankreichs (Jelen 1991, zitiert in Le Monde 30.11.1994).
Solche Vergleiche stellten die delikate Ara des Kolonialismus nicht nur auf
den Kopf, sondern schreiben den ehemals Kolonisierten die Rolle der Kolo-
nialmacht zu. Sie legitimierten und reproduzieren dariiber hinaus eine in
rechtsextremen Kreisen geldufige Rhetorik, wonach Frankreich als Opfer
einer Invasion von Immigrantenstromen dargestellt wird. Diese zweifelhafte
Vergleichsrhetorik betrieben auch die fiinf Philosophen in ihrem offenen
Brief mit ihrem viel zitierten und viel kritisierten Verweis auf das »zweite
Miinchen« (Le Nouvel Observateur 2.-8.11.1989):

»Das Kopftuch in der Schule zu erlauben, wiirde einen diplomatischen Riickzug
bedeuten, und zwar keinen beliebigen: den der demokratischen westlichen Méchte
vor Hitler 1938 nach der Besetzung des Sudetenlandes.«

Die Interpretation von bedeckten Frauen als politisierte Akteurinnen, die die
Infiltration des laizistischen Staates ankiindigten, war begleitet von der An-
nahme, ihre Partizipationsforderungen wiirden sich gewiss nicht im Anspruch
auf das Kopftuch erschopfen. Wenn dieses religiose Symbol in 6ffentlichen
Einrichtungen erlaubt sei, wiirden sich Forderungen nach Polygamie oder
weiblicher Genitalbeschneidung anschlielen, so die Bedenken vieler Autoren.
Eine mildere und sicher angemessenere Version der Interpretation des Kopf-
tuchs als Symbol fiir weitere Forderungen findet sich im Bericht der Commis-
sion Stasi (2003: 41), der die Grundlage des 2004 in Kraft getretenen Geset-
zes zu yostentativen religiésen Symbolen« bildete. Hier beschreiben die Auto-
ren Félle, in denen junge muslimische Schiilerinnen sich weigerten, am Sport-
oder Biologieunterricht teilzunehmen.

Bei genauer Betrachtung der Argumentationsfithrung dieses Diskurszir-
kels ldsst sich ein Ubergang feststellen von der Einschiitzung des Islam als
statischem Referenzrahmen, der sich ungeachtet von Zeit und Raum reprodu-

68

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

ziert, symbolisiert durch die passive, unterdriickte Frau, zur Interpretation
eines Islam »in Bewegung«, symbolisiert durch die aktive, politisierte Musli-
min. Vincent Geisser (2003: 30-33) beobachtet eine Verfestigung der zweiten
Variante vor allem in den jiingeren Debatten und fiihrt dies auf die Fiille von
soziologischen Untersuchungen zuriick, die nun selbst von den vehementesten
Kritikern nicht mehr ignoriert werden konnten. Wahrend zuvor das Bild vom
passiven, unterdriickten Médchen, das zum Tragen des Kopftuchs gezwungen
wurde, die Stellungnahmen bestimmte, seien die Kommentatoren nunmehr
dazu iibergegangen, den freiwilligen Charakter des Kopftuchtragens anzu-
erkennen und in ihre Analyse einzubeziehen. Diese Erkenntnis hat Geisser
zufolge allerdings nicht zu einer Milderung, sondern im Gegenteil zu einer
Konsolidierung von Stereotypen iiber Kopftuch tragende Frauen gefiihrt. Der
Akt der freien Entscheidung fiir das Kopftuch werde nun nicht mehr als
»Konsequenz eines familidiren Zwangs betrachtet, sondern als Zeichen eines
personlichen Engagements, also als etwas Fanatisches« (2003: 31, Hervor-
hebung im Original). Das Zitat von Gaye Petek Salom, der Leiterin des Ver-
eins Elele (Kulturzentrum fiir tiirkische Einwanderer) und Mitglied des Haut
Conseil a [lintégration, verdeutlicht anschaulich die Bedrohungswahrneh-
mung, die aus der Erkenntnis des freiwilligen Charakters des Kopftuchs bei
vielen franzosischen Kommentatoren resultierte:

»Wenn man die Sichtbarkeit von religiosen Symbolen im Schulgelidnde akzeptiert,
gestattet man, dass sich kommunitaristische Identitdten herausbilden und partikulare
Rechte eingefordert werden. Diese ostentativen Schleier sind die Waffen der Zersto-
rung des republikanischen Vertrags durch die Hénde von radikalen Ideologen, die
die Emanzipation und Autonomie dieser jungen Madchen zu verhindern versuchen.«
(zitiert in Lorcerie 2005: 18)

Allerdings sollten interne Variationen des Diskurses nicht ausgeblendet wer-
den, insbesondere im Hinblick auf die Interpretation vom politisierten Islam.
Wihrend die meisten der bislang erwdhnten Autoren einen kausalen Zusam-
menhang zwischen den Forderungen der Muslime nach 6ffentlicher Sichtbar-
keit und Unterdriickungsmechanismen herstellten und den Islam dabei
durchweg dekontextualisierten, war eine Minderheit von Autoren stirker um
eine Analyse bemiiht. Sie versuchten, die Griinde fiir die Anziehungskraft
politischer Formen des Islam auf junge Muslime zu ermitteln, und schauten
dabei vorwiegend auf soziale Kontexte innerhalb der franzdsischen Gesell-
schaft.

Einer der aktivsten Vertreter dieser Richtung war Gilles Kepel (z.B. Le
Monde, 30.11.1989; Libération, 6.10.1994; siehe auch 1994). Der Politikwis-
senschaftler Kepel kann schwerlich unter dieselbe Kategorie gefasst werden
wie beispielsweise André Glucksmann oder Alain Finkielkraut. Kepel, der

69

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

selbst tiber Muslime in Frankreich geforscht hat, argumentierte auf der Basis
seiner empirischen Kenntnisse sehr viel differenzierter als die meisten ande-
ren Autoren dieses Diskurszirkels. Dennoch neigte auch er zu einer polarisie-
renden Einschdtzung, indem er beispielsweise Begriffe wie »Re-Islamisie-
rung« oder »Kommunitarismus« unreflektiert reproduzierte und dabei auch
den politischen Charakter des Kopftuchs innerhalb und auflerhalb Frankreichs
voraussetzte. Dies wird auch durch seine Position in der Commission Stasi
deutlich, bei der er fiir das Kopftuchverbot eintrat.

Wihrend die meisten anderen Autoren dieses Diskurszirkels auf exogene
Faktoren verwiesen bzw. politischen Aktivismus als etwas im Islam Veran-
kertes deuteten, kann Kepels Interpretation stellvertretend fiir eine andere Er-
klarungsvariante gelten. Hier wird der politische Aktivismus franzosischer
Muslime nicht in erster Linie als etwas ursdchlich Islamspezifisches gedeutet,
sondern als Reaktion auf soziale Ungleichheit. Wie Kepel ausfiihrlich in sei-
ner Untersuchung Les banlieues de [’'islam (1987) darlegt, interpretiert er die
vermehrte Hinwendung junger Muslime in Frankreich zum Islam vor allem
als etwas Reaktives. Er stellt eine direkte Parallele her zwischen der unterpri-
vilegierten urbanen Situation von Migranten und einer Politisierung des Is-
lam, die er als »iranischen Enthusiasmus« (1987: 291) beschreibt. Mit seiner
These von der »Re-Islamisierung« muslimischer Jugendlicher hat Kepel einen
Forschungstrend vorgegeben, der in Frankreich vor allem in den 1990er Jah-
ren florierte. Aus dieser Sicht wird der Islam als eine Art erfundene Tradition
wahrgenommen, die vorwiegend aus einem Gefiihl von sozialem Ausschluss
entsteht. So plausibel diese Interpretation in einigen Fillen sein mag, auch sie
neigt dazu, das Bild von den an sich politisierten Muslimen zu zementieren
und reduktive Erkldrungen anzubieten, wonach Islamisierung auf das Niveau
einer Reaktion herabgesetzt und génzlich negativ belastet dargestellt wird.

Kepels Interpretation spiegelt ein geldufiges Interpretationsschema wider,
das sich auch in anderen Untersuchungen westlicher Kommentatoren und
Wissenschaftler {iber den franzosischen Kontext hinaus wiederfindet. Wie
Armando Salvatore (1999 [1997]: Kap. 8) in seinem genealogischen Ansatz
iiber den Diskurs zum »politischen Islam« herausarbeitet, begannen westliche
Wissenschaftler vor allem nach der weltweiten Olkrise Mitte der 1970er Jah-
re, von einer »Riickkehr« zu politischen Formen des Islam zu sprechen:

»lslamische >glaubensbasierte Politik< beginnt in dem Moment ein Phdnomen zu
werden, in dem der autorisierte (hauptséchlich) westliche Beobachter es als eine
Notwendigkeit ansieht, dariiber zu reflektieren. Es ist dieses »>Wiederaufleben« der
westlichen Aufmerksamkeit gegeniiber dem >Islam in Bewegungc, das den Uber-
gang von einer linearen Hermeneutik des Islam zu einer zweidimensionalen Herme-
neutik des politischen Islam markiert: Der Islam ist nicht ldnger eine in sich ge-

70

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

schlossene Zivilisation des Textes und des Gesetzes, sondern ein globaler Faktor der
westlichen politischen Agenda.« (Ebd.: 143)

Salvatore weist darauf hin, dass die These von einer Riickkehr zu politischen
Formen des Islam mit Vorsicht zu betrachten sei, weil sie

»nicht unbedingt auf einer objektiven Einschétzung basiert, wonach sich in muslimi-
schen Gesellschaften politische Aktionen im Namen des Islam vollziehen, sondern
eher ein kontrastierendes Bild fiir die Redefinition von westlicher politischer
Subjektivitit in Krisenzeiten bereitstellt« (ebd.: 143).

Dariiber hinaus bemerkt Salvatore, dass vor allem in den 1980er und 1990er
Jahren verwendete Begriffe wie » islamisches Revival¢, »Riickkehr¢ oder »Re-
Islamisierung« in erster Linie Schlagworte [sind], die den Weg fiir eine Ver-
mischung der beiden angeblich untrennbaren Dimensionen von Islam und
Politik bahnten«. Im Hinblick auf den franzosischen Kontext ist eine solche
Terminologie ganz offensichtlich noch problematischer, weil es ihr nicht ge-
lingt, die darin enthaltene Dynamik systematisch zu plausibilisieren, abgese-
hen von dem beschrinkt aussagekriftigen Erkldrungsmuster der Reaktion auf
sozialen Ausschluss. Es wiirde zu weit fiihren, hier genau zu priifen, inwie-
weit die Interpretation des islamischen Kopftuchs als ein Zeichen fiir die
»Riickkehr« zu einem politischen Islam von globalen Entwicklungen beein-
flusst ist, die Salvatore in seiner Untersuchung anspricht. Wichtig an seiner
Analyse scheint mir in diesem Zusammenhang aber vor allem die Beobach-
tung zu sein, dass es sich bei der westlichen Einschitzung iiber den »politi-
sierten Islam« nicht notgedrungen um eine Reflexion einer realen Situation
handelt, sondern auch und vor allem um einen Diskurs iiber eine solche Situa-
tion, der seinerseits von ganz bestimmten Primissen seiner Triger bestimmt
ist.

Der Ubergang von der Wahrnehmung Kopftuch tragender Frauen als pas-
sive Opfer zu aktiven Akteurinnen lésst sich auch an einer zweifachen Strate-
gie ablesen, die die Autoren anboten, um mit dem Kopftuch in der Offentlich-
keit umzugehen — einem »Symbol fiir einen Status von Frauen, der fiir unsere
Republik untragbar ist«, wie Guy Coq es ausdriickte (Libération, 6.11.1996).
Die eine Methode bestand darin, die Frauen zu »retten«, und die andere, sie
zu »heilen«. Vor allem beim ersten konstruierten Frauentyp zeigt sich diese
Kombination aus Verdammung und Heilungsanspruch, bestand doch der Te-
nor darin, die Frauen durch franzdsische Egalititsnormen von der unterdrii-
ckerischen Institution der muslimischen Familie zu befreien.

Hier lassen sich interessante Analogien zu anderen Zeiten und Kontexten
feststellen. Gerade die Wahrnehmung vom Schleier als unterdriickerischem
Mechanismus und das konstruierte Negativpendant zur »befreiten«, »moder-

71

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

nen« franzosischen Frau spiegelt ein Diskursfeld wider, dessen Urspriinge
sich bis in die Kolonialzeit zuriickverfolgen lassen. Dank der Untersuchungen
von Autoren wie Laila Ahmed (1992) oder Frantz Fanon (1965 [1959]) ist
heute hinreichend bekannt, dass die Doméne der Frauen im kolonialen Herr-
schaftsdiskurs und -system eine zentrale Bedeutung einnahm, um den »orien-
talischen Anderen« als riickstindig und frauenfeindlich zu deklarieren und
dabei den eigenen Status als »modern, »zivilisiert« und »progressiv« aufzu-
werten. Beide Autoren untersuchen, wie die Kolonialméchte in der von Kolo-
nialismus und Widerstand geprédgten soziopolitischen Arena die Verschleie-
rung als Ausdruck einer stabilen kulturellen Differenz des »Orients« und als
alarmierendes Signal fiir den Widerstand gegen die kulturelle Kolonialisie-
rung deuteten. Fanon beschreibt in einem Kapitel eine Episode der franzosi-
schen Kolonialgeschichte, die bemerkenswerte Parallelen zum hier analysier-
ten Diskurs aufweist. Er untersucht darin, wie Kolonialméichte zu Beginn des
Unabhéngigkeitskampfes muslimische Frauen zu mobilisieren und davon zu
iiberzeugen versuchten, sich zum Wohle und im Sinne »republikanischer
Werte« zu entschleiern. Diese Strategie fasst Fanon treffend zusammen:
»Wenn wir die Kultur der algerischen Gesellschaft zerstoren wollen, ihre Ka-
pazitdt zum Widerstand, so miissen wir zuallererst die Frauen erobern: Wir
miissen sie aufsuchen und hinter ihrem Schleier finden, hinter dem sie sich
verstecken und hinter dem die Ménner sie vor dem Licht fernhalten« (1965
[1959]: 37f. siehe auch Rommelspacher 2002: 115).

Der Versuch, algerische Frauen durch die »Entschleierung Algeriens«
(Fanon 1965 [1959]) zu erobern, war also keine rein militdrische Angelegen-
heit, sondern lag in einer komplexeren Machttechnologie begriindet. Dem-
nach war Algerien nicht nur ein zu eroberndes Gebiet, sondern die Erobe-
rungspolitik war in einem epistemologischen Uberlegenheitsdenken veran-
kert. Auch Ahmed beschreibt ausfiihrlich, wie die Entschleierungspolitik von
Kolonialméchten im dgyptischen Kontext ein symbolisches Element der Mis-
sionierungsarbeit war, die eine gezielte De-Islamisierung der dgyptischen Ge-
sellschaft zum Ziel hatte. Sieht man sich die Analysen zum Kolonialkontext
an, so lassen sich beachtliche Ahnlichkeiten zwischen der Terminologie der
franzdsischen »Kolonialherren« in Algerien und der Kopftuchdebatte ein hal-
bes Jahrhundert spiter feststellen. Vor allem war schon damals ein flieBender
Ubergang sichtbar von der Beschreibung der unterdriickten muslimischen
Frau zur Tendenz, Verschleierung als Bedrohung fiir die eigene kulturelle
Hegemonie wahrzunehmen. Und auch damals schon brachte dies eine Ver-
mengung aus Befreiungsrhetorik und Sanktionspolitik mit sich. Es wire ge-
wiss hochst zweifelhaft zu behaupten, es handle sich hier um eine schlichte
Fortsetzung der Kolonialpolitik unter neuen Vorzeichen, doch lassen sich eine
historische Verankerung des Diskurses und eine gewisse Kontinuitdt wohl
nicht von der Hand weisen.

72

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Meyda Yegenoglu (1998) hat diese Analogien in ihrem feministischen
Beitrag zur Orientalismuskritik wohl am deutlichsten herausgearbeitet. Yege-
noglu zeigt, wie die Konstruktion des orientalischen Anderen gekoppelt war
mit der Konstruktion eines maskulinen westlichen Subjekts. Sie fiihrt den
Entstehungskontext des westlichen Subjektbegriffs vor allem auf das ausge-
hende Mittelalter und den Ubergang vom allgegenwirtigen Gottesbezug zu
einem sdkularen Subjektbegriff zuriick, kurzum der Idee von einem abstrakten
und universellen Selbst. Das Gegenpendant zu diesem Subjekt, so Yegenoglu,
habe von Anfang an das »Weibliche« gebildet, dem alle Eigenschaften dieses
Subjektverstindnisses fehlen wiirden. Diese Sichtweise habe sich bei den
Orientperzeptionen westlicher Reisender und Wissenschaftler wéhrend der
Kolonialepoche fortgesetzt. Der Orient wurde sozusagen zum »externen An-
deren, der als ebenso defizitdr wahrgenommen wurde wie das Weibliche in-
nerhalb westlicher Grenzen. Auf diese Weise entstand eine »Verweibchung«
des Orients aus westlicher Perspektive. Die Orientwahrnehmungen des »west-
lichen« Subjekts sind Yegenoglu zufolge somit nicht allein kulturell, sondern
zugleich geschlechtlich geprigt: »Woman is the Orient, the Orient is woman.«
(Ebd: 56)

Fiir den Kontext dieser Untersuchung ist aber vor allem interessant, wie
Yegenoglu diese These anhand der Verschleierungswahrnehmung konkreti-
siert. Dabei konzentriert sie sich insbesondere auf die Obsession des Westens,
die Verschleierung zu »verstehen« und hinter den Schleier blicken zu wollen.
Dies durchzieht wie ein roter Faden die koloniale Vergangenheit und die
postkoloniale Gegenwart und verdeutlicht eine gewisse Diskursgenealogie bis
in die Gegenwart hinein. Die Suche des Westens nach visueller Transparenz
und Kontrolle, die sich beispielsweise in Benthams Panoptikum (ebd.: 40)
oder in Lacans gaze (ebd.: 42-44) manifestiert, werde durch die verschleierte
und damit in gewisser Hinsicht unsichtbare Frau durchkreuzt. Yegenoglu
zeigt, wie das Unsichtbare, das allerdings selbst hinter dem Schleier zu sehen
vermag, die Sehnsucht nach Kontrolle stort und verstdrt. Denn, wie Talal
Asad (2006: 17) in einem Artikel zur Kopftuchdebatte in Frankreich bemerkt,
ist der Schleier mehr als ein Bild, »ein Imaginér, eine ummantelte Differenz,
die darauf wartet, entschleiert zu werden, um ans Licht der Vernunft zu ge-
langen [...]«. Dies mag ein Grund dafiir sein, dass dem Kopftuch nicht nur
ein bestimmter Symbolinhalt zugewiesen und daraus ein »Kompaktsymbol«
(Salvatore 2006) gemacht wird. Es wird auch immer wieder gemutmaft, hin-
ter der Verschleierung verberge sich etwas Geheimnisvolles, das dem Be-
trachter fiir immer verborgen bleibe: »Eine solche diskursive Konstruktion
ndhrt die Vermutung, dass die wirkliche Natur dieser Frauen verborgen ist,
dass ihre Wahrheit verkleidet ist und sie in einer falschen und enttduschenden
Art erscheinen. Sie sind daher immer anders, als sie erscheinen« (Yegenoglu
1998: 44).

73

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Interessant ist hier vor allem der Schwerpunkt, den Yegenoglu auf die Su-
che nach Transparenz legt, die sie epistemologisch analysiert — also anhand
philosophischer Ansétze, in denen sich dieses Phdnomen wiederfindet, so
nicht zuletzt bei Nietzsches Unterteilung in »Wahrheit« und »Phantasie«. Mit
Yegenoglus Ansatz wird die Kopftuchproblematik im franzosischen Kontext,
aber auch dariiber hinaus symbolisch kondensiert, somit der Migrationspro-
blematik entzogen und in einen breiteren Kontext gebracht. IThre Analyse mag
helfen, die historische Verfasstheit der Kopftuchdiskurse zu ermitteln und,
wenn nicht eine Genealogie, so doch historische Beziige herzustellen.

Eine der auffilligsten Parallelen ist zweifellos Yegenoglus Beobachtung,
die Verschleierungsproblematik diene dem westlichen Subjekt als Représen-
tationssymbol, um eine einheitliche »Kultur« kompakt zusammenzufassen
und dabei bestimmte Elemente hineinzuprojizieren. So ldsst sich riickblickend
auf den analysierten Diskurs festhalten, dass die Suche nach Transparenz
deutlich zu einer Vereinheitlichung der Kopftuchsymbolik hin zu einem
»Kompaktsymbol« gefiihrt hat. Nicht zuletzt von einem Verwaltungsapparat,
bestehend aus »Experten« (ausgenommen Kopftuch tragende Frauen selbst),
wurden dem Kopftuch in Frankreich eindeutige und einheitliche Bedeutungen
zugeschrieben, um es zu »verstehen«, zu kategorisieren und zu kontrollieren.
Auch die Ambivalenz zwischen einer unreflektierten Konstruktion von Diffe-
renz und dem gleichzeitigen Versuch, Differenz zu normalisieren, die sich bis
zur Kolonialepoche zuriickverfolgen lésst, findet in diesem Diskurs eine Ent-
sprechung.

Das Kopftuch als Zeichen fiir Devianz

Ganz gleich wie nachdriicklich und mit welcher Begriindung sich die Verfas-
ser gegen das Kopftuch wandten, es schien fiir sie der Ausdruck von etwas
Pathologischem zu sein. Diese Einschétzung bestitigt sich auch, wenn man
sich die Terminologie ansicht. Selbst jene Autoren, die die Frauen dezent zu
verteidigen versuchten, indem sie insbesondere auf die negative Wirkung so-
zialer Ausgrenzung hinwiesen, argumentierten nach dhnlichem Muster. Die
meisten neigten dazu, die Ursachen der »Krankheit« allein bei externen Fak-
toren zu suchen, und klammerten gesellschaftlich-soziale Wechselwirkungen
aus. In ihren Augen konnte nur ein rigoroses Kopftuchverbot an staatlichen
Schulen heilsam sein. Die etwas selbstkritischeren Autoren versuchten, eine
genauere Diagnose vorzunehmen, und riefen dazu auf, die Integrationsme-
chanismen zu iiberdenken. Gilles Kepel (Le Monde, 30.11.1989) kann hierfiir
als federfiihrend zitiert werden:

»Es ist wichtig, die Ursachen fiir die Bildung von kommunitaristischen Polen wie
frommen islamischen Bewegungen zu ergriinden, um zu wissen, auf welche Defizite

74

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

unserer Gesellschaft sie Antworten suchen, und dann eine effizientere Therapie an-
zubieten, wenn wir fiir eine Gesellschaft eintreten wollen, in der Integration und
laicité nicht das Gerede von Intellektuellen aus schicken Wohnvierteln sein soll.«

Andere Autoren, wie der Okonom Hervé Flanquart (Libération, 11.11.1994)
boten noch deutlicher eine Kombination aus Diagnose und Therapie an:

»Es ist unbestreitbar, dass die Bevolkerung maghrebinischen Ursprungs unter star-
ker sozialer und wirtschaftlicher Ausgrenzung zu leiden hat und dass ihre Riickbe-
sinnung auf einen identitétsstiftenden Islam die Konsequenz und nicht die Ursache
dafiir ist. Die jungen bedeckten Frauen aus der Schule zu werfen wiirde daher nur
dazu dienen, das Thermometer zu zerschlagen, aber nicht dazu, das Fieber zu be-
kidmpfen [...]. Wir miissen den maghrebinischen Kindern Bildung, Arbeit und Hoff-
nung vermitteln, dann wird sich die Gefahr des kommunitaristischen Riickzuges von
selbst auflosen, und die Kopftiicher werden von alleine fallen.«

Letzten Endes hatten also auch diese Kommentatoren im Sinn, den pathologi-
schen Fehltritt zu kurieren und die Frauen mit den Mitteln der Vernunft wie-
der auf den rechten Weg zu bringen — sie einladend, »franzdsisch zu werden«
(Emanuel Todd, L Express, 30.11.1989).

Charakteristisch ist ferner die soziologische Distanz der federfithrenden
Intellektuellen und Politiker. So verdammten sie das Kopftuch groBtenteils
nicht etwa unter Berufung auf eine empirische Realitét, deren Zeugen sie ge-
worden waren. Thre Diskurse zeichnen sich vor allem durch mangelnden Kon-
takt zu den Subjekten aus, die sie beschrieben. Diese Distanz wurde jedoch
mit Expertenwissen verhiillt. Es war folglich ein Diskurs éiber und nicht ein
Diskurs mit dem Anderen. Auf diese Weise wurde das Kopftuch ausnahmslos
zum politisch-religidsen Faktor, wobei jene, die es trugen, nicht als reale We-
sen zu existieren schienen, sondern nur als abstrakte Objekte, die bei genauem
Hinsehen den exakten Gegenpart zur konstruierten Gemeinschaft der laizisti-
schen Franzosen bildeten.

Der Ausschluss der Subjekte, um die sich die Debatte eigentlich drehte,
wird nicht allein bei der geringen Einbeziehung von Kopftuch tragenden
Frauen in den Mediendiskurs deutlich. Als besonders gravierend erweist sie
sich, wenn man die (vorerst) letzte Etappe der Debatte betrachtet, die mit dem
Bericht der Commission Stasi besiegelt wurde. So werden Ausschlussmecha-
nismen einerseits bei der Zusammensetzung des Expertengremiums der
Commission Stasi deutlich, in der kein einziges Mitglied islamischer Verbin-
de vertreten war. Sie kommen anderseits zur Geltung, wenn man sich die
Auswahl der Anhdrungen ansieht, bei der allein zwei Kopftuch tragende
Frauen aus dem islamischen Vereinsmilieu zu Wort kamen, und dies am En-
de, als der Bericht bereits in erster Version verfasst worden war (Lorcerie
2005: 22). Kopftuch tragende Schiilerinnen, die Kerngegenstand der Kontro-

75

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

verse und letztlich auch des auf der Basis der Commission Stasi verabschie-
denden Gesetzes waren, wurden ebenso wenig angehdrt wie Lehrer, die die
Prisenz sichtbarer Musliminnen im Schulalltag nicht generell als Problem
erachteten.

Mit Hilfe von konkreten »Gegenbegriffen« (Koselleck 1992 [1979]) ent-
standen so zwei voneinander abgrenzbare Gegenwelten: Vernunft versus reli-
gioser Fanatismus, Neutralitdt versus kultureller Partikularismus, Universa-
lismus versus Kommunitarismus, Gleichheit versus Unterdriickung. Diese
Begriffsgegensitze stehen fiir die Konstruktion kollektiver Bilder, die den
briichig oder strittig gewordenen Normen und Werten einheitliche Bedeutun-
gen verleihen sollten. Dabei herrschte {iber deren Sinngehalt eine erstaunliche
Eintracht, die ihrerseits auf den negativen Referenzen zu den Kopftuch tra-
genden Frauen beruhte und den Kollektivsinn bekréftigte.

Im konkreten Fall wurde der Laizitétsbegriff zur Bildung und Konsolidie-
rung eines kollektiven Selbstbildes herangezogen, das seine Kraft daraus
schopft, sich gegen andere abzugrenzen. Dabei wirkte die Tendenz, das Laizi-
titsprinzip zu sakralisieren, wie der verzweifelte Versuch, einem eigentlich
pluralistisch verfassten Konzept eine lineare und statische Bedeutung zu ver-
leihen. Beim zweiten Diskurs, den ich nachfolgend untersuchen méchte, wird
deutlich, dass in der franzosischen Offentlichkeit jedoch noch eine andere
Deutung des Begriffs existiert, die auch mit einer stiarkeren Akzeptanz von
religids-kultureller Pluralisierung verbunden ist. Quantitativ eher marginal,
kann dieser Diskurs als »alternativ« bezeichnet werden, vor allem weil er eine
konkrete Reaktion auf die oben untersuchten Argumentationslinien darstellt.
Zuweilen scheint es sogar, dass er den strikten und polemischen Tonfall der
Autoren des dominanten Diskurses verstarkte.

Entdogmatisierung der laicité:
Der »alternative Diskurs«

Da dieser Diskurs in erster Linie als eine Antwort auf den zuvor analysierten
Diskurs gelten kann, bestand der pragnanteste Versuch der Autoren darin, das
Konzept der /aicité in ein pluralistisches Prinzip umzudeuten und eine alterna-
tive Lesart zu der obigen Version anzubieten. Ein hdufig angefiihrtes und
praktisch orientiertes Argument war dabei, dass sich das laizistische Prinzip
in staatlichen Bildungseinrichtungen seit seinen Anfdngen in erster Linie auf
Lehrkrifte und weniger auf Schiiler und Schiilerinnen bezog. Im Gegensatz
zum vorherigen Diskurs trafen die Autoren also eine Unterscheidung zwi-
schen Lehrenden und Schiilern: »Es liegt ein Missverstéindnis bei der Defini-
tion der Laizitdt vor: Der Inhalt der Lehre muss laizistisch sein, aber er darf
zugleich keinen Atheismus aufzwingen«, wie es Guy Sorman, der Heraus-

76

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

geber von L Esprit libre formulierte (Le Figaro, 27.10.1994; dhnlich Paul Ri-
ceeur und Monique Canto-Sperber in Le Monde, 11.12.2003).

Bei der Neuverortung und Verbreitung eines pluralistischen Verstéindnis-
ses der laicité kommt insbesondere dem Historiker und Soziologen Jean Bau-
bérot (Télérama, 16.10.1994) eine Schliisselfunktion zu. Wahrend er in den
ersten beiden Kopftuchdebatten noch iiberwiegend im Hintergrund agierte,
wurde er vor allem in der jlingsten Debatte zunehmend aktiv (z.B. Libération,
4.7.2003). Baubérot war iibrigens das einzige Mitglied der Commission Stasi,
das sich wihrend des Prozesses der Expertiseanhdrungen nicht hatte um-
stimmen lassen und bis zum Ende gegen ein generelles Kopftuchverbot vo-
tierte. Bei der Kopftuchfrage konzentrierten sich die Linien seiner Argumen-
tation auf einen, wie er selbst es nannte, »toleranten« Umgang mit diesem re-
ligiésen Symbol und allgemeiner mit der Teilhabe von Muslimen an der fran-
zbsischen Gesellschaft (dhnlich auch Frangoise Gaspard, Politis, 18.5.1995;
La Croix, 18.2.1995). Der Toleranzbegriff wird vor allem im Zusammenhang
mit der deutschen Kopftuchdebatte noch einmal von Interesse sein, weil er im
deutschen Kontext eine wesentliche Rolle spielte. An dieser Stelle sei nur so
viel gesagt, dass Baubérot Toleranz nicht mit bloer Duldung von kulturellen
Unterschieden gleichsetzte, sondern den Begriff eher im Sinne eines gegen-
seitigen Respekts deutete und dabei Konfliktpotenziale nicht von vornherein
ausschloss. Damit verband er vor allem die Notwendigkeit einer Gesellschaft,
sich kritisch mit den eigenen Priamissen und Traditionen auseinanderzusetzen,
anstatt normative Grundlagen festzulegen, anhand derer sich die »Duldung«
oder »Nichtduldung« von religids-kulturellen Unterschieden messen lasse.
Baubérot reagierte zudem recht ausdriicklich auf die Autoren des zuvor analy-
sierten Diskurses, die er als »Kampfer« fiir ein »zutiefst heiliges, hoch reli-
gidses« Verstdndnis von laicite bezeichnete (Télérama, 16.10.1994).

Bei diesem Diskurs lésst sich ferner ein flieBenderes Verstindnis von der
Trennlinie zwischen o6ffentlicher und privater Sphére beobachten. In Erinne-
rung rufend, dass der Mensch keine rein rationale Schopfung sei und auch
unfihig, sein Leben allein an abstrakten, universell giiltigen Richtlinien zu
orientieren, hoben die Autoren hervor, eine strikte Trennung zwischen 6ffent-
licher und privater Sphére sei unangebracht und unzumutbar. Entsprechend
betonten sie, dass sich kulturelle oder religiose Ausdrucksformen nicht auf
den privaten Raum begrenzen lieBen, sondern auch in 6ffentlichen Rdumen
eine Berechtigung finden miissten.

So deuteten die Autoren auch das Neutralititsprinzip auf andere Weise.
Sie hoben hervor, dass eine Neutralisierung der Personlichkeit und der reli-
gios-kulturellen Bindungen eines Individuums in der Offentlichkeit realitits-
fern und faktisch unmdglich sei. Dieser Laizititsdeutung zufolge sollten reli-
gidse Ausdrucksformen sowohl im privaten als auch offentlichen Raum zu-
lassig sein, sofern sie sich nicht gegen andere elementare Rechte und Freihei-

77

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ten richteten. Neutralitit wurde hier im Sinne einer »Indifferenz gegeniiber
der Differenz« verstanden, wie der Verfassungsrechtler Lemand (Le Nouvel
Observateur, 9.-15.11.1989) es formulierte. Lemand erinnerte dariiber hinaus
an das Prinzip der Religionsfreiheit und markierte damit ein wesentliches
Element dieses Diskurses.'” Wihrend im dominanten Diskurs Religionsfrei-
heit allein als Negativreferenz auftauchte, also das Kopftuch als eine unzulds-
sige Uberschreitung der Religionsfreiheit gedeutet wurde, bildete dieses Prin-
zip hier einen wesentlichen Pfeiler der Laizititsdeutung.

Mit dieser Akzentsetzung zeichnet sich der Diskurs auch durch ein grund-
sitzlich anderes Verstindnis der historischen Pramissen der franzdsischen
Republik oder gar von Geschichte allgemein aus. So betrachteten die Kom-
mentatoren laicité als eine verdnderbare und strittige Kategorie, ohne dabei
eine hegemoniale Deutung voranzustellen, wie es beispielsweise in der pro-
pagierten strikten Trennung zwischen Vernunft und Glaube deutlich gewor-
den ist. Im Gegensatz zur vorwiegend als areligios prasentierten franzosischen
Offentlichkeit unterstrichen diese Autoren den pluralistischen Charakter der
laicité, wonach eine Vielfalt von religiosen Beziigen und Ausdrucksformen
offentlich zuldssig sei. Im Gegensatz zur Dichotomie zwischen Glauben und
Vernunft lag hier eine pluralistisch definierte Interpretation vom Glauben vor.

Damit konnte diese Laizitdtsdeutung als »reflexiv« bezeichnet werden, da
die Autoren den Inhalt des Begriffs nicht ein fiir alle Mal festlegten, sondern
eher tiber mogliche und vielfiltige Inhalte nachdachten. Die Présidentin der
franzdsischen Menschenrechtsliga Madeleine Rebérioux (La Croix, 27.10.
1994) und einige andere Autoren beschrieben /aicité entsprechend als eine Art
Plattform, auf deren Grundlage eine stédndige Auseinandersetzung verschiede-
ner Akteure mit den ethischen und moralischen Grundlagen der franzdsischen
Gesellschaft stattfinden solle. Paul Lecoq (La Croix, 17.10.1989) konkreti-
sierte diese Idee und wandte sich damit wohl am klarsten von eindeutigen
Begriffsdeutungen ab, indem er schrieb, laicité sei eine »Lebenskunst, durch
die man lernt, miteinander zu leben, ohne dabei irgendetwas von seiner Per-
sonlichkeit zu leugnen«.

Diese Vorschldge kommen den Perspektiven von Jean Baubérot sehr na-
he. In seinen Publikationen (so vor allem 1990 und 2005) denkt Baubérot
einen »laizistischen Pakt« an, der auf einer flexiblen und reflexiven Interpre-
tation von laicité basiert und auch den Islam als integralen Bestandteil der
franzosischen Offentlichkeit in stindige Aushandlungsprozesse einschlieBt.
Die hier verfochtene Idee einer Redefinition von laicité besteht also vor allem
darin, die Dynamiken zu beriicksichtigen, die solchen Basisprinzipien inne-

17 Lemand représentierte zugleich eine generellere Haltung des franzdsischen
Staatsrates, der seine liberale Interpretation des laizistischen Prinzips etwa paral-
lel zum Inkrafttreten des Gesetzes zur laicité 2004 noch einmal bekriftigte
(Conseil d’Etat 2004).

78

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

wohnen — im Sinne eines Spiegelbildes der verdnderten sozialen, kulturellen
und religiosen Konstellationen der franzdsischen Gesellschaft, die sich durch
Einwanderungsprozesse von Muslimen verstirkt haben. Baubérot (7é/érama,
16.11.1994) machte dabei jedoch zugleich auf die unterschiedlichen Deu-
tungsweisen aufmerksam, die der Begriff zulasse: »Wir konnen die laicité als
eine Art Religion verstehen oder als Anti-Religion oder aber als einen Pro-
zess, dessen Ziel es ist, Pluralitit zu sichern.«

Diese Deutung betrachtet die Inhalte des laizistischen Prinzips weder als
festgelegt und distanziert sich damit auch von einem strikt normativen An-
satz, noch sieht sie den Islam a priori als eine gegebene Kategorie an, die sich
entweder mit der laicité vertrage oder ihr entgegenstehe. Daher ldsst sich die-
se Version von laicité als prinzipiell offen gegeniiber Religionsformen deuten,
die moglicherweise dem dominanten Verstidndnis von Religion als reine Pri-
vatangelegenheit zuwiderlaufen. Die Politikwissenschaftlerin Riva Kastorya-
no (Le Monde, 15.-16.12.1996) konkretisierte diesen Gedanken und warb im
Zusammenhang mit der Kopftuchfrage fiir Initiativen fiir eine 6ffentliche An-
erkennung des Islam in Frankreich, um der Einbettung von Muslimen in die
franzdsische Gesellschaft gerecht zu werden. Obwohl Kastoryano mit ihrem
Gedanken einer offiziellen Anerkennung des Islam einiges von den neueren
Entwicklungen vorweggenommen hat, scheinen sich ihre Vorstellungen nicht
génzlich mit den Primissen der gegenwirtigen staatlichen Islampolitik zu de-
cken. Denn Kastoryano betonte, dass mit der offiziellen Anerkennung des
Islam als drittstiarkste Religion zugleich ein grundsétzlich verdndertes Ver-
standnis von Religion im 6ffentlichen Raum Frankreichs einhergehen misse.
Entgegen des Diskurses der strikten Kopftuchgegner, die das Prinzip der lai-
cité in der Regel ahistorisch deuteten, ist dieser Ansatz von dem Wunsch ge-
pragt, den Begriff in seinen zeitlichen und rdumlichen Dynamiken immer
wieder neu zu bestimmen.

In diesem Zusammenhang boten einige Kommentatoren zugleich alterna-
tive Strategien der Integrationspolitik an. Wahrend Integration in der franzdsi-
schen Offentlichkeit und auch im dominanten Diskurs in der Kopftuchdebatte
zumeist eine einseitige Aneignung der Einwanderer von vorgegebenen Nor-
men impliziert, verstand dieser Diskurs darunter primér die soziale Eingliede-
rung in ein Gemeinwesen. Aus diesem Blickwinkel qualifizierten einige Au-
toren die ausschlieBende Wirkung der franzdsischen Integrationspraxis als
»restriktiv und drakonisch« (Jean-Jacques Delfour, Libération 20.10.1994).
Der erste Leiter der anti-rassistischen Organisation SOS-Racisme, Halem
Désir (Le Monde, 10.11.1989), war wohl am deutlichsten in seiner Kritik an
der franzosischen Integrationspolitik. Er forderte, die Leitlinien grundsétzlich
zu liberdenken und sie stirker auf die soziale und wirtschaftliche Eingliede-
rung von Einwanderern auszurichten. Bei diesem Plddoyer fiillte Désir auch
den Begriff der Gettoisierung mit anderen Inhalten, als es in der franzdsischen

79

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Offentlichkeit iiblich ist. Wihrend Gettobildung zumeist als selbst verschul-
detes Phianomen von Einwanderern betrachtet wird, iibertrug Désir die Ver-
antwortung in erster Linie auf franzdsische Autorititen:

»Fir die breite Masse der Bevolkerung ist es nicht die Integration, die voranschrei-
tet, sondern eine Verteilung von Wohnraum nach rassistischen Kriterien. Es gibt ei-
ne klare Linie zwischen schicken und schockierenden Wohnvierteln. Was in den Ci-
tés voranschreitet, ist, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nicht die Integration,
sondern die Hoffnungslosigkeit, die Wut, Drogenprobleme und eine Polizeipra-
senz.«

Désirs Kommentar stellt gleichsam die unter franzosischen Intellektuellen und
Politikern geldufige Praxis in Frage, die sogenannten angelséchsischen Ge-
sellschaften als schwarze Schafe zu brandmarken und damit das faktische Be-
stehen von gettodhnlichen Wohnvierteln in franzdsischen Vorstadten zu leug-
nen. Damit spiegelt sein Kommentar den Tenor dieses Diskurses wider, der
generell die Kluft zwischen Grundsétzen und sozialen Realititen der franzosi-
schen Gesellschaft deutlich machte, insbesondere im Hinblick auf das Gleich-
heitsprinzip. Jean-Luc Porcédo (L’éveénement du jeudi, 7.-13.9.1995), der
selbst in Randgebieten franzdsischer Vorstddte geforscht hat, erinnerte bei-
spielsweise an die Schwierigkeit, in diesen sozialen Rdumen eine strikte Ver-
sion von laicit¢ anzuwenden. Diese differenzierte Betrachtung bildet einen
klaren Gegensatz zum Gedanken einer »gemeinsamen Welt, in die sich Ein-
wanderer und deren Nachkommen ungeachtet ihres Hintergrunds und sozialer
Umstinde einzufiigen haben. Im Gegenteil wird hier an die Notwendigkeit
erinnert, Integrationsstrategien an konkrete soziale, wirtschaftliche und kultu-
relle Konstellationen anzupassen.

Ausdriicklicher Befiirworter eines Uberdenkens der franzosischen Ein-
wanderungspolitik war beispielsweise der Philosophieprofessor Jean-Jacques
Delfour (Libération, 20.10.1994). Wihrend er filir eine grundsitzliche Revi-
sion des Umgangs mit Muslimen in Frankreich plddierte, zog Delfour direkte
Analogien zur Kolonialepoche und erinnerte an die Parallelen zum heutigen
Kampf gegen das Kopftuch: »Das Kopftuch herunterzureiflen, wiirde das
nicht Erinnerungen an diese bitteren Zeiten des Kolonialismus und der Entko-
lonialisierung wachrufen?« Obgleich Delfour sein Argument nicht weiter aus-
fiihrte, machte er damit auf die delikate Phase des algerischen Unabhéngig-
keitskampfes aufmerksam, in der der Kampf gegen die Verschleierung zu
einem symbolischen Akt der kulturellen (Riick-)Eroberung Algeriens avan-
ciert war.

In direkter Antwort auf den offenen Brief der fiinf Philosophen unterstrich
auch der Soziologe Alain Touraine (Le Nouvel Observateur, 16.-22.11.1989;

80

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

Politis, 9.-15.11.1989) zumindest in der ersten Kopftuchauseinandersetzung,'®
dass das dominante Verstdndnis von Integration zwangsldufig die Lebensge-
schichten bestimmter Gruppen herabsetze, die von den Prozessen der Nor-
menbildung von vornherein ausgeschlossen seien. Zudem warf Touraine den
Autoren des dominanten Diskurses vor, dass sie die ethische Impragnierung
des franzosischen Nationalstaates negieren wiirden und erinnerte daran, dass
auch Frankreich auf bestimmten Traditionen fule und keineswegs rein abs-
trakten Prinzipien folgte.

Dieses pluralistische Verstindnis von [aicité féllt mit einem politisch-
philosophischen Diskurs zusammen, der unterstreicht, dass Konzepte wie die-
ses in Einklang mit den verdnderten sozial-kulturellen Konstellationen der
franzdsischen Gesellschaft erweitert werden sollten und dem Islam entspre-
chend ein legitimer Platz in der franzdsischen Offentlichkeit zugestanden
werden miisste (z.B. Jamous 1996; Baubérot 1990, 1996b und 2000; Willaime
1991; Wieviorka 2003; Khosrokhavar 2004). Wie weitreichend dieses refle-
xive Verstidndnis von [aicité bei ganz konkreten und praktischen Fragen ist,
bleibt allerdings ambivalent, insbesondere wenn wir uns die Konnotationen
einiger Autoren mit dem Kopftuch ansehen. Genauer gesagt, fand die Idee
von einer offenen pluralistischen Offentlichkeit, wie sie beispielsweise Bau-
bérot vorschlug, durchaus wieder Grenzen, sobald es konkreter um die Frage
ging, ob das Kopftuch in 6ffentlichen Einrichtungen legitim sei oder nicht. So
wurde das Kopftuch auch in diesem Diskurs teilweise als unzuldngliches Ab-
weichen von der Norm interpretiert, in die sich die jungen Frauen im Idealfall
einfiigen sollten. Und auch hier war zuweilen vom »Kommunitarismus« als
dem »groBten Feind der Republik« die Rede, wie es Bruno Etienne formulier-
te (Le Nouvel Observateur, 24.2.-2.3.1994). Die Griinde fiir die Verbreitung
des Kommunitarismus unter franzosischen Muslimen wurden hier allerdings
weniger bei den Muslimen selbst gesucht, sondern durchweg als inhdrentes
Problem der franzosischen Gesellschaft gedeutet. In beiden Diskursen aber
wurde der Kommunitarismus als eine Bedrohung empfunden, wobei auch hier
die meisten Autoren diesen Begriff nicht ndher bestimmten (siehe auch Tho-
mas 2006: 240).

Ich interpretiere diesen Konsens iiber eine feindselige Bedrohung fiir die
franzdsische Gesellschaft durch gemeinschaftlichen Partikularismus in erster
Linie als ein Produkt der republikanischen Tradition, in der auch die Autoren
des alternativen Diskurses eindeutig standen und die sie entweder nicht hin-
terfragen wollten oder konnten. Allerdings liegen einige deutliche Unter-
schiede in der Nuancierung und Affirmation dieser Tradition vor. So kdnnte

18 Touraine sprach sich im Zusammenhang mit der Commission Stasi, an der er als
Wissenschaftler beteiligt war, wie die Mehrheit fiir ein generelles Kopftuchver-
bot an Schulen aus. Auch in einem Beitrag (Le Monde, 9.5.2005) verteidigte er
das Gesetz zur laicité als Bollwerk gegen die »Penetration von Integrismen.

81

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

man die Version des zweiten Diskurszirkels als »progressiven Republikanis-
mus« bezeichnen. Wahrend der erste Diskurszirkel eine franzosische Identitét
zu fixieren oder zu konstruieren versuchte, lag das Anliegen der Autoren des
anderen Zirkels darin, diese Identitét kritisch zu hinterfragen und sich dabei
mit den Herausforderungen der verdnderten religids-kulturellen Konstellation
Frankreichs auseinanderzusetzen. Diese Unterschiede sind natiirlich beacht-
lich und sollten nicht unterschitzt werden. Wie bewerteten nun die Autoren
dieses Diskurses das islamische Kopftuch und damit die sichtbare Prisenz
von Muslimen in Frankreich?

Das Kopftuch als Zeichen fiir soziale Ausgrenzung

Die Kommentatoren dieses Diskurszirkels verteidigten nur in seltenen Féllen
das Recht auf das Kopftuch oder duBlerten generell Sympathie fiir 6ffentlich
sichtbare Religiositdt. Dieser Diskurs zeichnet sich eher durch den Versuch
aus, die iiberwiegend negativen Referenzen des Kopftuchs zu entkriftigen,
die in allen drei Wellen der Debatten prasent waren. Im Hinblick auf die Be-
schreibungen des Kopftuchs lassen sich die Argumentationen grob in zwei
Kategorien unterteilen. Eine Gruppe von Autoren argumentierte auf empiri-
scher Grundlage und beschrieb das Kopftuch als einen in Frankreich veran-
kerten sozialen Faktor. Eine andere Gruppe argumentierte eher auf theoreti-
scher Grundlage und verwies auf die Pluralitit von Zeichen und Symbolen,
ohne dabei dem Kopftuch spezifische soziale Bedeutungen zuzuweisen.

Diese Autoren erinnerten vor allem an die Notwendigkeit, die Bedeutun-
gen von Zeichen und Symbolen zu kontextualisieren. Sie betonten, dass, wie
bei allen religiésen Symbolen, auch dem Kopftuch keine einheitliche, a priori
gegebene Bedeutung zugeschrieben werden kdnne. Stattdessen bediirften sei-
ne moglichen Inhalte einer kontextgebundenen Interpretation. Jean-Jacques
Delfour (Libération, 20.10.1994) kommentierte beispielsweise:

»Wenn die Schule ein Ort des Lernens sein soll, dann genau deshalb, weil die Deu-
tung von sozialen, kulturellen und historischen Zeichen eine Decodierung erfordert,
eine Interpretation, eine Semiologie. Es muss auch erlaubt sein, dieses Verbot von
religiésen Zeichen, die als zu sichtbar deklariert werden, ein wenig paradox zu fin-
den, wenn dem nicht einmal eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Status
dieses Symbols vorausgegangen ist, die zumindest ansatzweise seine politische, his-
torische und theologische Semiologie erhellen wiirde.«

Delfour reagierte direkt auf die Kommentatoren des ersten Diskurszirkels und
betonte deren Unfihigkeit, aus ihrem eigenen Referenzrahmen herauszutreten
und das Kopftuch dekontextualisiert und monolithisch zu deuten. Er sprach
einen weiteren wesentlichen Punkt an, der auch im Hinblick auf das 2004

82

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

verabschiedete Gesetz zur laicité relevant ist, in dem die bei der Kopftuchfra-
ge geldufige Unterscheidung zwischen yauffélligen« und »diskreten« religio-
sen Symbolen rechtlich kodifiziert wurde. Delfour machte in diesem Zusam-
menhang darauf aufmerksam, ein Zeichen konne schlechthin nicht diskret
sein, wenn es als Zeichen gelten wiirde. Ebenfalls mit theoretischem Ansatz
argumentierend, trieb der Philosoph und Islamwissenschaftler Mohammed
Arkoun (Le Figaro, 15.11.1989) dieses Argument noch etwas voran:

»Wenn ich >koranisches Kopftuch« hore, eine skandaldse Erfindung, oder »Tscha-
dor¢, ein Kampfwort wegen seines persischen Ursprungs und seiner iranischen Kon-
notationen, kann ich dazu nur sagen, dass es einen Wunsch geben muss, Angst zu
verbreiten, indem vermehrt eine soziale Metaphorik verbreitet wird, die feindselig
gegeniiber der Prasenz des Islam und Muslimen in Frankreich ist.«

Arkoun bemerkte iiberdies, dass das Kopftuch nicht das einzige sichtbare Zei-
chen fiir religidse oder kulturelle Zugehdorigkeit sei, sondern dass die franzosi-
sche Offentlichkeit stattdessen von einer Vielfalt von Symbolen durchdrungen
wire, die bei einer ausschlieBlichen Konzentration auf das Kopftuch allzu
leicht aus dem Blickfeld geraten wiirde. Arkoun war einer der wenigen Auto-
ren in der franzosischen Debatte, der auch auf die dsthetische Dimension des
Kopftuchs aufmerksam machte: »Das Kopftuch kann aus ganz unterschiedli-
chen Motiven getragen werden, aus rein dsthetischen bis hin zu rein religidsen
oder ideologischen. Nach der Affare von Creil verliert es jedoch all seine Nu-
ancen, um nur noch ein Zeichen fiir die Reaktion auf eine arbitrir eingestufte
Macht zu werden.«

Jean Pierre Dacheux (La Croix, 13.5.1989) von der Sozialistischen Partei
argumentierte auf dhnliche Weise: »Falsch sind Ostentativitit und Bekeh-
rungseifer, aber nicht das Tragen bestimmter Kleider an sich.« (Ahnlich auch
Odon Vallet in Le Monde 30.5.2003.) Wie bei ihrer Interpretation von laicité
vermieden es diese Autoren folglich, das islamische Kopftuch mit ganz be-
stimmten Inhalten und Deutungen zu versehen. Indem sie im Gegenteil vor
allem die Notwendigkeit betonten, die Bedeutungen religiéser Symbole zu
entschliisseln und hinter die polarisierende Tendenz der strikten Kopftuch-
gegner zu schauen, offenbart ihr Diskurs grundsitzlich eine Offenheit gegen-
iiber einer Pluralitdt von Sichtweisen. Konkreter brachen diese Kommentato-
ren mit der gdngigen Logik, das islamische Kopftuch generell als ein politi-
sches Symbol zu deuten und entsprechend von vornherein als schidlich abzu-
urteilen. Der Ruf nach einer Neubetrachtung des laizistischen Prinzips und
eines sensiblen Umgangs mit religiésen Symbolen kann aber nicht mit einer
generellen Verteidigung des Kopftuchs gleichgesetzt werden, wie sie uns bei-
spielsweise in der deutschen Kopftuchdebatte begegnen wird (siche Kapitel
3). Es handelt sich eher um einen Appell, die eigenen Pramissen kritisch zu

83

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

iiberdenken, was dennoch als ein vorsichtiges Engagement zur Verteidigung
junger Kopftuch tragender Frauen gelesen werden kann. Sieht man sich die
zweite und hiufiger vorkommende Argumentationsweise dieses Diskurses an,
so wird deutlich, dass die meisten Autoren die Verschleierung in Frankreich
gleichwohl mit einem gewissen Unbehagen betrachteten.

Hier handelt es sich um eine Position, die in den spéteren Etappen der
Debatte artikuliert wurde, nachdem die ersten soziologischen Untersuchungen
zur Kopftuchproblematik ver6ffentlicht worden waren. Neben den Soziologen
Frangoise Gaspard und Farhad Khosrokhavar (1995) ist Hanifa Cherifi zu
nennen. Cherifi war in die Kopftuchfrage aufgrund ihrer Rolle als »Media-
torin«'® involviert und verdffentlichte vor allem ihre Beobachtungen aus dem
Schulalltag mit jungen bedeckten Frauen. Damit vermittelte sie durch ihre
eigene Brille die Perspektive der betroffenen Frauen, die in der Kopftuchde-
batte ansonsten deutlich zu kurz gekommen war, und korrigierte einige we-
sentliche Missverstédndnisse des dominanten Diskurses tiber Kopftuch tragen-
de Frauen. Vor allem hob sie den freiwilligen Charakter der Verschleierung
unter jungen Musliminnen hervor. Ihrer Interpretation zufolge handelte sich
bei diesem Phdanomen um Aushandlungsprozesse zwischen den jungen Frauen
und ihrem Familienmilieu. Dem Kopftuch wurde hier primér ein instrumen-
teller Gehalt zugeschrieben. Die jungen Frauen, so Cherifi, wiirden sich bede-
cken, um sich innerhalb einer strikten und hierarchischen Familienstruktur
gewisse Freiheiten zu erkdmpfen, die sie auf diese Weise islamisch legitimier-
ten. Im Gegensatz zur geldufigen Auffassung, das Kopftuch sei per se ein Ins-
trument der Unterdriickung, unterstrich die Autorin: »Diese Aktivistinnen
erleben den Schleier als ein Mittel, um personliche Freiheit zu gewinnen, in-
dem sie sich liber ihre Eltern stellen und iiber die kulturellen Traditionen ihres
Milieus« (Le Nouvel Observateur, 14.-21.11.1996). Mit ihren Beobachtungen
kiindigte Cherifi gewissermallen in Kurzform die Ergebnisse der soziologi-
schen Studien iiber die Praxis der Verschleierung in Frankreich an, die seit
Mitte der 1990er Jahre erschienen sind (Gaspard/Khosrokhavar 1995; Venel
1999; Boubaker 2004).

Die Soziologin Francoise Gaspard (Politis, 18.5.1995; La Croix, 18.2.
1995), die in dieser Hinsicht gemeinsam mit Farhad Khosrokhavar Pionier-

19 Im Anschluss an die erste Kopftuchdebatte setzte die franzdsische Regierung
eine Gruppe sogenannter »Mediatorinnen« in jenen Schulen ein, die als »proble-
matisch« eingestuft wurden. Deren Rolle bestand darin, im Konfliktfall zwi-
schen den jungen Frauen und den verantwortlichen Lehrern zu vermitteln und,
wenn ndtig, auch mit rechtlichen oder politischen Institutionen zu verhandeln.
Wie auch im Tenor dieses Diskurses anklingt, bestand das iibergeordnete Ziel
im Prinzip darin, die jungen Frauen davon zu iiberzeugen, ihre Kopftiicher ab-
zunehmen, und weniger darin, die Lehrer zu tiberzeugen, dass das Kopftuch ein
legitimer Ausdruck von religids-kultureller Zugehorigkeit im Schulalltag sein
konne.

84

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

arbeit geleistet hatte, beteiligte sich ebenfalls mit dhnlichen Schlussfolgerun-
gen wie Cherifi an der 6ffentlichen Auseinandersetzung. Sie charakterisierte
das Kopftuch in erster Linie als Ausdruck eines Kompromisses zwischen den
jungen Frauen und ihren Eltern. Thr Plidoyer gegen einen Ausschluss von
Kopftuch tragenden Schiilerinnen aus dem 6ffentlichen Bildungssystem rich-
tete sich vor allem auf die Folgen, die sie damit fiir junge Frauen voraussah.
Sie mahnte an, dass ein Verbot die Frauen in die Hénde islamistischer Zirkel
treiben und eine ablehnende Haltung gegeniiber der franzdsischen Gesell-
schaft provozieren wiirde. Gaspard sprach ferner die Notwendigkeit an, die
Verschleierung in Frankreich in ihren konkreten lokalen, also franzosischen
Bedeutungen zu untersuchen und nicht weiterhin generell im Sinne eines im-
portierten und externen Phdnomens. Damit sprach sie einen wesentlichen
Punkt an, der sich vor allem gegen die hdufige Dekontextualisierung sozial-
religidser Praktiken in Frankreich richtete (dhnlich auch Khosrokhavar in Le
Monde, 20.11.2003 und Libération 30.11.2003).

An einigen Stellen klingen in Gaspards Argumentation allerdings bemer-
kenswerte Widerspriiche an, die ich deshalb fiir erwdhnenswert halte, weil sie
eine generellere Tendenz dieses Diskurszirkels und auch einiger soziologi-
scher Untersuchungen zu jungen Musliminnen in Frankreich widerspiegeln.
Einerseits ndmlich hob die Autorin die vielfiltigen Motive junger Frauen in
Frankreich hervor, sich fiir das Kopftuch zu entscheiden. Auf der anderen Sei-
te jedoch betonte sie, das Kopftuch sei in erster Linie ein Symbol fiir die Re-
aktion auf soziale Ausgrenzung und auf Stigmatisierung. Damit kommt sie
der Argumentation einiger Experten fiir den Islam in Frankreich nahe, die die
»Re-Islamisierung« unter jungen Muslimen primér als Ausdruck einer Reak-
tion auf Exklusion und damit allein als Zeichen von Identitétspolitik deuten.
Eine mogliche Kontinuitdt von islamischen Traditionen unter den jiingeren
Generationen von Muslimen wird mit dieser Einschitzung gewissermal3en
von vornherein fiir nichtig erklart. Wichtiger scheint mir aber, dass bei genau-
er Betrachtung auch diese Interpretation ein eingeschrinktes und exklusives
Verstidndnis von Mitgliedschaft zum Vorschein bringt. Wenn das Kopftuch
allein im Sinne einer Reaktion auf negative Effekte von Ausschluss und
Stigmatisierung verstanden wird, folgt daraus, dass ihm keine eigene, legitime
Symbolik zugewiesen wird. Dieser Auffassung nach wiirde eine inklusivere
Integrationspolitik die jungen Frauen dazu motivieren, das Kopftuch eigen-
hindig abzunehmen. Damit werden allerdings die etlichen Beispiele iiberse-
hen, bei denen sichtbar gemachte Islamisierung keineswegs allein ein reakti-
ves Korrektiv auf sozialen Ausschluss und damit ein reines Klassenphdnomen
ist, sondern von einer inneren Disposition und von einem bewussten Bezug zu
islamischen Traditionen getragen wird (siehe Teil 2).

Damit offenbaren auch die Autoren dieses Diskurszirkels zuweilen ein
recht deutliches Unbehagen gegeniiber dem Phanomen der Verschleierung in

85

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Frankreich, das noch klarer zutage tritt, wenn man sich das fernere Ziel an-
schaut, das sich auch mit einer liberaleren Haltung gegeniiber dem Kopftuch
verband. Der entsprechende Vorschlag war, das Kopftuch zeitweise zu tole-
rieren, um es irgendwann wieder loszuwerden. Gaspards (Politis, 18.5.1995)
Argumentation zeigt diese Haltung besonders deutlich auf:

»Es sind gerade die Kopftuch tragenden Frauen, die es am ndotigsten haben, unsere
Schulen zu besuchen. Um sich Wissen anzueignen, um Diplome zu sammeln, die
ihre berufliche und soziale Integration erleichtern. Um junge Frauen zu treffen, die
klar und deutlich davon iiberzeugt sind, den Mannern nicht unterlegen zu sein.«*°

Folglich wurde auch in dieser Einschitzung die franzosische Schule als eine
Institution mit heilsamen Effekten fir Muslime betrachtet, deren Priamissen
kein Gegenstand grundsétzlicher Debatten oder Reflexionen waren. Auch die
Auswahl von Sprachkonfigurationen wie »diese Frauen«, die »unsere Schu-
len« besuchen sollten, macht deutlich, dass Frauen mit Kopftuch (noch) nicht
génzlich als vollstdndige Mitglieder der franzdsischen Gesellschaft betrachtet
wurden, sofern sie nicht bereit waren, sich des Kopftuchs zu entledigen. Auch
hier lésst sich also ein gewisser paternalistischer Zug nicht leugnen von jenen,
die »es bereits wissen«, gegeniiber jenen, »die noch zu lernen haben«. Daher
wiirde ich das zum Teil anklingende Plddoyer zur Anerkennung von Differenz
mit einer gewissen Vorsicht betrachten, weil Anerkennung in erster Linie im
transitiven Sinne gedacht war. Religiose Bekenntnisse — hier in Form des
Kopftuchs — sollten anerkannt werden, um sich ihrer anschlieend entledigen
zu konnen, wie Gaspard (ebd.) es selbst am deutlichsten formulierte: »Es ist
besser, dazu beizutragen, dass die Schleier fallen, als sie herunterzureiflen —
was Proselyten produziert — oder die Frauen auszuschlieBen — was sie von
einer Sozialisierung nach franzosischer Art abhalten wiirde.« So wurde auch
hier, zumindest teilweise, die franzdsische Norm als ultimatives Ideal angese-
hen, das sich mit Kopftuch bedeckte Frauen aneignen sollten (dhnlich die
Argumentation von Paul Ricceur und Monique Canto-Sperber in Le Monde,
11.12.2003). Auch hier wird eine allmdhliche Distanzierung von Religiositit
als notwendiger Schritt zur Erlangung individueller Autonomie und Freiheit
betrachtet.

An entscheidenden Punkten offenbarte folglich auch der minoritire Dis-
kurs in Frankreich Ziige eines exklusiven Staatsbiirgerschaftsverstdndnisses,

20 Ahnlich schreibt Gaspard auch in einem gemeinsam mit Etienne Balibar, Said
Bouamama, Cathrine Levy, Pierre Tévanian verfassten offenen Brief gegen ein
generelles Kopftuchverbot (Libération, 20.5.2003): »In jedem Fall kann man ih-
nen helfen, sich zu emanzipieren, indem man sie in die laizistische Schule auf-
nimmt und ihnen die Mdoglichkeit zur Autonomie gibt, wiahrend man sie zur
Unterdriickung verdammt, wenn man sie ausschlief3t.«

86

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 1: SAKRALISIERUNG DES SAKULAREN

indem er religiose Pluralitdt nur insoweit gelten lief3, als sie einen bestimmten
Konsens nicht antastete. Entsprechend wollte man religiose Unterschiede in
der Offentlichkeit willkommen heiBen, um sie anschlieBend wieder in Gleich-
formigkeit zu verwandeln: »Die Frauen, die sich bedecken, werden nach eini-
gen Jahren in der franzdsischen Schule wie alle anderen werden: Atheisten
oder Gldubige, in jedem Fall wird ihre Haltung mit dem franzdsischen Leben
kompatibel sein.« (Sorman, Le Figaro, 27.10.1994) Obgleich die Autoren
also eine Kontextualisierung der Bedeutungen des Kopftuchs anmahnten und
sich gegen einen generellen Ausschluss Kopftuch tragender junger Frauen
aussprachen, betrachteten auch viele von ihnen bedeckte Frauen letztlich als
Opfer von geschlechtlicher Ungleichheit, die es durch einen Normalisie-
rungsprozess zu beseitigen galt. Die Philosophen Paul Ricceur und Monique
Canto-Sperber (Le Monde, 11.12.2003) erinnerten an diese padagogische
Aufgabe der franzdsischen Schule:

»Ist die Schule nicht ein Ort, an dem diese jungen Frauen die Erfahrung der Gleich-
heit zwischen Jungen und Madchen machen kénnen? Das Kopftuch stigmatisiert sie
als Frauen, aber zugleich behandeln sie die Lehrer und die anderen Schiiler als Glei-
che [...]. Man kann sich wiinschen, dass die jungen Méadchen letztlich das Kopftuch
ablegen. Sie werden das aber nur tun, wenn die Schule ihnen erlaubt, die Geschlech-
tergleichheit und eine Form des gegenseitigen Respekts tagtdglich zu erleben. Sich
fiir den Ausschluss zu entscheiden bedeutet, sie von dem einzigen Zugang zu dieser
Erfahrung von Freiheit zu entheben.«

Letztlich implizierte also auch hier fiir (muslimische) Frauen das Ideal von
Selbstbestimmung und Freiheit, sich vom Kopftuch zu »befreien«. Die pid-
agogisch motivierte Botschaft lautete in dieser Argumentation, dass »wir«
»ihnen« die Fahigkeit der Selbstbestimmung vermitteln sollten, weil das
Kopftuch auch hier als Ausdruck eines Mangels an Freiheit und Autonomie
galt. An entscheidenden Punkten, ndmlich genau dann, wenn die Forderungen
nach Anerkennung bestimmter Praktiken, die moglicherweise von der Norm
abwichen und damit eine tief greifende Reflexion der eigenen Pramissen be-
dingten, eingeldst werden sollten, offenbart auch dieser Diskurs seine Ein-
schriankungen. Ebenso tritt auch der Glaube an die Integrations- und Normali-
sierungskraft der franzosischen Schule deutlich zutage. In letzter Instanz wa-
ren sich auch die meisten Autoren dieses kritischen Diskurses einig, dass es
fiir Frankreich gesiinder wire, wenn die Kopftiicher allméhlich von der fran-
zosischen Bildflache verschwinden wiirden. Dieser Konsens fand in den Dis-
kussionen und Entscheidungen der Commission Stasi seine jiingste und kodi-
fizierte Entsprechung (vgl. Asad 2006).

Wenngleich von einer selbstkritischen Einschidtzung der franzosischen
Gesellschaft begleitet, ist ein Unwohlsein gegeniiber &ffentlich zum Ausdruck

87

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

gebrachten Beziigen zu einer Religionsgemeinschaft, insbesondere zum Is-
lam, auch in diesem Diskurs priasent. Wéahrend der erste Diskurszirkel vor-
wiegend fiir rigorose Sanktionen gegen den »Kommunitarismus« und ent-
sprechend fiir ein generelles Kopftuchverbot plddierte, boten die Autoren des
zweiten Diskurszirkels Losungsvorschldge an, die ich als eine »sanfte Kon-
version« bezeichnen wiirde. Damit verband sich das padagogische Ziel, Mus-
lime mit Uberzeugungskraft zu motivieren, ihren Glauben in der Privatsphire
auszuleben und nach und nach zu »diskreten« Gliubigen zu werden. Es han-
delte sich nicht um beschleunigte und forcierte Assimilation, sondern um eine
allméhliche, mit padagogischem Geschick begleitete Integration. In dieser
Version wird Andersartigkeit nicht ausgeschlossen oder bestraft, sondern sie
wird normalisiert, um schlieBlich der konstruierten Gemeinschaft angeglichen
zu werden. Damit argumentierte also auch dieser Diskurs innerhalb der im
republikanischen Modell verfiigbaren Muster.

Dennoch sollten die grundlegenden Unterschiede dieser beiden Diskurse
nicht voreilig vermengt werden, insbesondere was ihre politischen Implika-
tionen betrifft, wenngleich dies nicht das Hauptanliegen dieser Untersuchung
ist. Wahrend Kopftuch tragende Frauen im ersten Fall vor eine ausweglose
Situation gestellt wurden, sich dominanten Regeln schlicht anzupassen, eroff-
net der alternative Diskurs potenziell Réume fiir kulturelle Vielfalt. Allerdings
bleibt anzumerken, dass der Minderheitsdiskurs in seinen politischen Konse-
quenzen zunehmend an Schlagkraft eingebiifit hat, selbst wenn sich die Be-
fiirworter einer selbstreflexiven Deutung von laicité und einer differenzierten
Betrachtung des Kopftuchs offensiver artikuliert haben mogen (z.B. offener
Brief in Libération, 20.5.2003). Sieht man die Prozesse der Meinungsbildung
und gravierender noch die Wege zur Gesetzgebung an, so ist eigentlich nur
Lorceries Einschétzung (2005: 25) zuzustimmen, dass der Minderheitsdiskurs
im franzdsischen Kopftuchstreit eine »machtlose Gegen-Koalition« geblieben
ist.

Bei der nachfolgenden Rekonstruktion der konzeptionell-geschichtlichen
Entwicklung des laicitée-Begriffs wird sich herausstellen, dass sich dieses
Konzept keineswegs so monolithisch darstellt, wie es von der Mehrheit der
Intellektuellen und Politiker in der Kopftuchdebatte prisentiert worden ist.
Anhand des Laizitétsbegriffs mochte ich eines von zahlreichen Beispielen fiir
die Pluralitét politisch-sozialer Konzepte der franzdsischen Gesellschaft auf-
zeigen.

88

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 2:
Laicité a la francaise: Die verschiedenen
Gesichter eines politisch-sozialen Begriffs

Um die Diskurslinien der franzosischen Kopftuchdebatten besser rekonstruie-
ren und die Analyse vorantreiben zu konnen, werde ich auf den kommenden
Seiten die begriffsgeschichtlichen Implikationen des Hauptnarratives in der
franzdsischen Debatte, der laicité, aufzeigen. Auf diese Weise lésst sich ei-
nerseits nachvollziehen, warum das islamische Kopftuch vor allem in Frank-
reich solch starke Kontroversen ausgeldst hat. Andererseits kann damit den
verschiedenen Deutungen und Bedeutungen des Begriffs nachgegangen wer-
den, die sich auch in der Debatte widerspiegelten. Der frankophone Begriff
laicité stellt in gewissem Mafle eine franzosische Besonderheit dar, was sein
Potenzial zur Pluralisierung, aber auch das zur ideologischen Vereinheitli-
chung sicherlich erhoht. In Frankreich ist der laizistische Charakter der Repu-
blik nicht nur verfassungsrechtlich verankert, was im europdischen Vergleich
bereits eine Ausnahme darstellt. Dieser Begriff war auch historisch Gegen-
stand etlicher Auseinandersetzungen, die bis heute offensichtlich nicht géinz-
lich ausgefochten sind.

Ich habe bereits darauf hingewiesen, dass Kultur konstituierende poli-
tisch-soziale Konzepte das Resultat von Geschichte sind. In einem bestimm-
ten historischen Kontext geprigt, reflektieren diese Begriffe, sofern sie sich
durchsetzen, die historischen Prozesse einer Gesellschaft. Gerade aufgrund
ihrer Geschichtlichkeit verdndern sie sich und nehmen neue Féarbungen der
sozialen und politischen Realitdten und philosophischen Gedanken an. Nicht
zuletzt aus diesem Grund sind politisch-soziale Begriffe »unendlich mannig-
faltig«, wie Koselleck (1992: 214) schreibt. Sehen wir das Laizitdtskonzept
etwas genauer an, so tritt diese Pluralitéit sehr deutlich zutage.

Vorab sei jedoch einschrinkend bemerkt, dass eine begriffsgeschichtliche
Analyse, wie sie etwa Koselleck bei dem einen oder anderen Begriff vor-

89

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

nimmt, hier zu weit fithren wiirde. Hierbei wiren im Prinzip verschiedene
Ebenen auseinanderzuhalten. Zunichst miissten die historischen Rahmenbe-
dingungen gekennzeichnet werden, in denen der Begriff gewachsen ist. Des
Weiteren gélte es, ideengeschichtliche Prozesse und empirische Umsetzung
getrennt voneinander zu analysieren. Dies wiederum hiele genau genommen,
sich die historischen Entwicklungen anzusehen, in denen der Begriff eine
Kultur konstituierende Funktion eingenommen hat, und zu iiberpriifen, wel-
che weiteren Konzepte und Ideen die Begriffsentwicklung beeinflusst haben
konnten. Sofern der Begriff eine juristische Implikation hat — was auf den
Laizitatsbegriff zutrifft —, miisste man iiberdies die rechtliche Ebene gesondert
betrachten. Aus dieser Vorarbeit lieBen sich schlieflich denkbare Sinnerfiil-
lungen zusammenfiihren. Eine solche begriffsgeschichtliche Analyse wiirde
sich hervorragend anbieten, wie die Arbeiten zur laicité von Emile Poulat
(1989; 2003), Guy Coq (1995) und vor allem Jean Baubérot (1990; 1996a;
2000; 2003) belegen.

Ich werde hier jedoch keine Begriffsgeschichte erzidhlen, sondern eher
Episoden skizzieren. Dabei geht es mir darum, das Verstidndnis fiir die Inter-
pretationsvielfalt und Prozesshaftigkeit des Laizitdtsbegriffs zu scharfen. Ich
werde daher mit einer Art Uberblick iiber die verschiedenen Inhalte beginnen,
die der laicité innewohnen, und anschlieBend dazu iibergehen, die unter-
schiedlichen Umsetzungsvarianten des Begriffs zu skizzieren, wobei ich mich
auf die postrevolutiondre Zeit beschrinke. Ich werde also nicht allein aus
Platzgriinden auf eine ausfiihrliche Darstellung der facettenreichen Inhalte des
Laizitatsbegriffs verzichten. Meine Absicht besteht, entsprechend der leiten-
den Primissen dieser Untersuchung, darin, begriffsgeschichtliche Uberlegun-
gen an den konkreten Fall der Kopftuchdebatte riickzukoppeln.

Allein eine historische Rekonstruktion des Entstehungshintergrundes der
laicité oder genauer gesagt der Ideen, die sich dahinter verbergen, enthiillt ein
breites Spektrum. In der Literatur gibt es durchaus geteilte Meinungen. Fiir
manche Autoren liegt die Laizitdt in der Reformationszeit begriindet. Mit Hil-
fe einer etymologischen Annédherung erldutern beispielsweise Guy Coq (1995:
15) oder Dominique Lacourt (1991: 38-40), der lateinische Begriff /aos sei
ein Synonym fiir populus (Volk). Unter der Federfithrung von Calvin sei das
Begriffspaar /aic und clerc erstmals in der Zeit der Reformation im Umlauf
gewesen. Zu Zeiten der Franzdsischen Revolution hétten es die Republikaner
aufgegriffen und daraus eine Polaritit geprégt, die in der urspriinglichen Be-
deutung nicht vorhanden gewesen sei. Der Dictionnaire de pédagogie von
1882 setzt die Entstehungsphase sehr viel spéter an und versteht Laizitét als
einen Neologismus, der in erster Linie die Prozesse der Verweltlichung des
Bildungswesens umschreiben wiirde (Baubérot 1996a: 15). Jules Ferry, der
»Griindungsvater« des 0ffentlichen Schulwesens, sah im laizistischen Prinzip
einen buddhistischen Ursprung (ebd.). Unter Berufung auf die bekannte Mat-

90

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

thius-Passage — »Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, aber gebt Gott, was
Gottes ist« — fithren protestantische Christen den Laizititsbegriff hingegen
bisweilen auf christliche Wurzeln zuriick (ebd.; vgl. auch Bielefeldt 2003:
49). Wieder andere blicken noch weiter in die Vergangenheit und fiihren das
Prinzip auf die Alten Griechen zurtick, fiir die eine Trennung zwischen Politik
und Sakralitdt selbstverstidndlich gewesen sei (Baubérot 1996: 16f.). Dies nur
als Vorbemerkung dafiir, dass allein die Suche nach den Urspriingen des
Konzepts Ambivalenzen und unterschiedliche Auffassungen sichtbar macht.

Unumstritten ist nichtsdestoweniger, dass sich der Begriff in seiner heuti-
gen Priagung (laicité) in einer Zeit durchgesetzt hat, in der die uneinge-
schrinkte Hegemonie der katholischen Kirche mit ernsthaften Konsequenzen
hinterfragt und die Allianz zwischen Kirche und Staat allmdhlich zugunsten
einer Trennung zwischen beiden Instanzen aufgehoben wurde. Einig sind sich
die meisten Autoren auch darin, dass sich hinter dem Prinzip in erster Linie
die Absicht verbarg, den klerikalen Einfluss in gesellschaftlich relevanten
Institutionen einzuddmmen, indem die politische Macht desakralisiert und
anstelle dessen die Religionsfreiheit des Individuums geltend gemacht werden
sollte.

Der historische Kontext des Prinzips der Religionsfreiheit in Frankreich
muss insbesondere vor dem Hintergrund einer stark zentralisierten politischen
Ordnung betrachtet werden, die mit einer ausgeprigten kollektiven katholi-
schen Identitdt verbunden war. Nicht-katholische Gemeinschaften waren ent-
sprechend heftigen Repressionen ausgesetzt. Besonders die Aufhebung des
Edikts von Nantes 1685 und die repressive Politik gegeniiber Protestanten im
Laufe des 17. Jahrhunderts ermutigten die Fiirsprecher der Religionsfreiheit,
eine Institutionalisierung dieses Prinzips zu erkdmpfen. Rechtlich wurde das
Prinzip der Religionsfreiheit allerdings erst Ende des 18. Jahrhunderts im
Rahmen der Menschenrechtsdeklaration von 1789 verankert, womit die freie
Ausiibung des Kults als »natiirliches und biirgerliches Recht« kodifiziert wur-
de (vgl. Zuber 2000). Die Institutionalisierung der Religionsfreiheit in Frank-
reich war allerdings von Anfang an von einer recht massiven Tendenz beglei-
tet, religiose Angelegenheiten in eine separate, private Doméne zu verbannen.

Es ist daher wichtig, sich neben dem historischen Entstehungshintergrund
die verschiedenen philosophischen Interpretationen sowie die juristische und
empirische Umsetzung des Laizitdtsbegriffs etwas genauer anzusehen. Auf
diese Weise wird deutlich, dass laicité nicht auf die institutionelle Trennung
von Kirche und Staat und ebenso wenig auf das Prinzip der Religionsfreiheit
reduziert werden kann. Im Verlauf seiner Geschichte ist das Konzept »reicher
geworden und hat sich vervielfiltigt, bis zu dem Male, vollig divergente Be-
deutungen zu erreichen«, wie René Rémond (1995: 7) bemerkt. Eine kurze
Darstellung der beiden wichtigsten miteinander konkurrierenden Versionen
des Begriffs konnte diese Ambivalenz schematisch erfassen.

91

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Die erste Version postuliert das laizistische Prinzip als Glaubens- und Re-
ligionsfreiheit. Sie stiitzt sich auf den Menschenrechtsgrundsatz, wonach die
Freiheit des Kultes ein elementares Recht ist. Dies schlieit den Respekt vor
religiosen Praktiken im privaten wie im offentlichen Leben ein, sofern diese
nicht mit anderen Grund- oder Biirgerrechten kollidieren. In diesem Sinne
ermoglicht die Einddmmung einer katholisch-institutionellen Hegemonie eine
Offnung gegeniiber religioser Vielfalt. Ein solches Verstindnis von Laizitiit
negiert die Vormachtstellung einer bestimmten Religion, vor allem aber einer
religidsen Institution, doch sie negiert nicht Religion an sich. Anstatt ein Ins-
trument der strikten Trennung verschiedener Sphiren zu sein, offnet diese
Interpretation prinzipiell den Weg fiir Religionsfreiheit und tritt in gewisser
Weise auch fiir eine Institutionalisierung von religidser Pluralitit ein. Mit der
Kopftuchdebatte in Verbindung gebracht, ldsst sich grob festhalten, dass es
sich hier um die Interpretation des alternativen Diskurses handelt.

Die zweite Version stellt eine striktere Form des Trennungspostulats dar.
Demnach soll das Verhiltnis von Kirche und Staat oder, genau genommen,
von Religion und Politik und 6ffentlicher und privater Sphére in klaren Linien
voneinander abzugrenzen und diese Grenzlinie zu kontrollieren sein. Auch
diese Version stiitzt sich auf die Grundrechte. Sie sieht darin jedoch die Trieb-
feder fiir eine vollige Religionsneutralitit des 6ffentlichen Lebens. Unter dem
Einfluss einer positivistisch-rationalen Philosophie, die eine Autonomie des
Glaubens (privat) und des Wissens (Offentlich) anstrebt, ldsst eine solche
Deutung den religiosen Kult allein in der Privatsphire zu. Diese auf strikter
Trennung bedachte Position insistiert darauf, Religion auf einen konstruierten
privaten Bereich zu beschrinken und die o6ffentliche Ordnung sékular und
neutral zu halten. Basis der 6ffentlichen Neutralitit ist die von Rousseau an-
gedachte Zivilreligion. Diese Version von laicité bestimmte vor allem die
Dritte Republik (1879-1940) (Baubérot 1990; 2003) und war auch die philo-
sophische Grundlage des dominanten Diskurses in der Kopftuchdebatte.

Theoretisch konkurrierten diese beiden Versionen im Laufe der Begriffs-
geschichte stets miteinander. Empirisch jedoch wurde das Konzept zu keiner
Zeit einheitlich nach der einen oder anderen Version interpretiert. Dies zeigt
allein die Fiille der verschiedenen Gesetzesnovellierungen (Baubérot 1990:
191; Costa 1994: 169). Selbst in der Dritten Republik kannte das Konzept
strikte und liberale Interpreten. Um ein Beispiel zu nennen: Der einschnei-
denden gesetzlichen Trennung zwischen Kirche und Staat von 1905 ging un-
mittelbar zuvor, also 1901, das nicht minder bedeutsame Assoziationsgesetz
voraus. Nun besteht auf den ersten Blick kein unmittelbarer Zusammenhang
zwischen beiden, zumal im Assoziationsgesetz kein expliziter Bezug zur Lai-
zitdt hergestellt ist. Die Verbindung wird indes klarer, wenn man sich ver-
gegenwartigt, dass das Gesetz von 1905 die Kirche faktisch auf das Niveau
eines privaten Vereins herabgesetzt hat. Sie wire auf diese Weise ihrer Exis-

92

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

tenzgrundlage enthoben gewesen, hitte nicht das zuvor verabschiedete Asso-
ziationsgesetz gegriffen, das seinerseits staatliche Subventionen fiir den reli-
gidsen Kult weiterhin garantierte, wenn auch in stark abgewandelter Form.
Dariiber hinaus unterstiitzte das Assoziationsgesetz indirekt eine Pluralisie-
rung religiéser Gruppierungen — und das in einer Zeit, in der alles Religidse
aus der Offentlichkeit verbannt werden sollte.

Um die Pluralitit des Begriffs noch konkreter erfassen zu kénnen und
damit auch die beiden Hauptargumentationslinien, die sich durch die Kopf-
tuchdebatten zogen, sollte nun ein Blick auf die historischen Umsetzungen
des Konzepts erfolgen. Ich werde dabei auf eine exakte zeitliche Bestimmung
verzichten und aus analytischen Griinden etwas vage von »Etappen« spre-
chen. Das Konzept kennt ebenso eine Kontinuitéit, wie es Briiche durchlebt
hat. Zudem tiberschneiden sich die einzelnen Phasen teilweise in der empiri-
schen Umsetzung. Daher unterliegen exakte zeitliche Bestimmungen immer
einer gewissen Willkiir, wenn sie auch an die Arbeiten von Historikern ange-
lehnt sind.

Die erste wichtige Etappe, entscheidend fiir das postrevolutionédre Frank-
reich, wird hdufig als »Laizitdt des Kampfes« zwischen republikanischen und
katholischen Kréften bezeichnet. Bereits wihrend der Revolution provozierte
die Hegemonie des Katholizismus starke Spannungen zwischen republikani-
schen Kriften und Monarchisten. Die Hochphase dieses Konflikts fallt in die
Ara der Dritten Republik. Rechtlich wurden die ersten MaBnahmen zur Tren-
nung zwischen kirchlichen und staatlichen Institutionen 1795 mit einem
bahnbrechenden Dekret eingefiihrt, das die staatliche Finanzierung von Pries-
tern abschaffte und zudem vorsah, den Klerus nicht mehr offiziell anzuerken-
nen.

Diese recht drastischen Malnahmen wurden mit Riickgriff auf das Prinzip
der Religionsfreiheit gerechtfertigt, das durch die Hegemonie der katholi-
schen Kirche in Gefahr gewdhnt wurde. Obwohl die katholische Kirche ihre
Vormachtstellung fiir kurze Zeit unter der Napoleonischen Herrschaft zurtick-
erlangte, entfernte sie sich zunehmend von ihrem Status als Staatskirche. Den
MaBnahmen zur Schwichung der Kirche folgten vehemente Proteste der Kir-
chenvertretung gegen die Dadmpfung des eigenen Machteinflusses. Dies eska-
lierte vor allem um 1879/80 und miindete schlieBlich in den Sieg der Republi-
kaner, die den Kampf gegen den klerikalen Einfluss auf Staatsangelegenhei-
ten auf das Schérfste vorantrieben.

Die Entmachtung der katholischen Kirche kulminierte mit dem Gesetz
von 1905, das eine rechtliche Trennung zwischen Kirche und Staat etablierte
und den Status der Kirche einem privaten Verein gleichsetzte. Die konkreten
Konsequenzen dieses Gesetzes sind jedoch nicht unbedingt so eindeutig, wie
es zundchst erscheinen mag. Einerseits war die kodifizierte Trennung zwi-
schen Kirche und Staat in der Tat ein Mittel, um religidse Angelegenheiten

93

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

aus dem politischen Leben zu verbannen. Andererseits kann das Gesetz aber
auch als ein Garant fiir die Fortsetzung der religidsen Praxis sowohl auf priva-
ter als auch auf offentlicher Ebene gedeutet werden. So garantiert es bei-
spielsweise religiosen Vereinen finanzielle Subventionen und fordert die Seel-
sorge in Offentlichen Einrichtungen. In drei Departements im Osten Frank-
reichs wurden die Gesetze konserviert, die vor der Annexion galten (vgl. Mess-
mer 1994; Basdevant-Gaudemet 1995: 131).

Ungeachtet der konkreten rechtlichen Regelungen eskalierte die Entmach-
tung der katholischen Kirche wihrend der Dritten Republik: zur antiklerikalen
Stimmung gesellte sich recht bald ein gemeinhin antireligioses Klima. Dies
duBlerte sich in der Absicht einiger Republikaner, die Religion im Sinne Con-
dorcets durch die Wissenschaft zu ersetzen und den &6ffentlichen Raum mit
»laizistischem Geist« (Gaillard 1989: 459) zu erfiillen. Wihrend man die Of-
fentlichkeitssphire also von allen katholischen Werten desakralisieren wollte,
versuchte man im gleichen Atemzug, sie mit republikanischen Werten zu re-
sakralisieren, indem man auf religiose Elemente zuriickgriff (vgl. Baubérot
1990; Kap. 7; 2000: 15-17). Die Suche nach Substituten fiir die katholische
Identitit folgte dem Jakobinischen Kredo eines »Kults der irdischen Ver-
nunft« (Baubérot 2000: 15-17). Nach Baubérot verfolgte diese Form von Re-
sakralisierung der Offentlichkeit ihre eigenen Dogmen, Symbole und Mythen
und wies zuweilen quasi-religidse Ziige auf. Wichtiger noch, sie brachte teil-
weise dhnlich repressive Tendenzen zutage, wie jene, die zuvor von katholi-
schen Kriften gegen Nichtkonforme angewandt worden waren.

So wurde der Laizititsbegriff von einigen federfithrenden Republikanern
in dem Maf3e erweitert, dass er als Legitimation diente, die katholische durch
eine zivile Religion zu ersetzen, und dabei dhnlich vereinheitlichend wirkte
wie einst der Katholizismus. Die im Laizitdtskonzept angedachte Idee von
Gleichheit vor dem Gesetz ungeachtet religioser Herkunft wie auch die Be-
wusstseinsfreiheit wurden regelrecht iiberdehnt: Das Gleichheitsprinzip wurde
zu einem Normalisierungsprinzip, die Bewusstseinsfreiheit zur strikten Vor-
gabe, welches Bewusstsein Allgemeingiiltigkeit besitzen sollte — ndmlich ein
vom katholischen Einfluss bereinigtes und durch die Inhalte der zivilen Reli-
gion ersetztes. Diese Etappe ist hochst interessant, weil sie illustriert, mit wel-
chen Mechanismen das Laizitdtskonzept so weit tiberdehnt werden kann, dass
sich sein Sinn quasi umkehrt.

Sicher darf man nicht iibersehen, dass nicht nur das Laizitétsprinzip als
solches als heilige Errungenschaft definiert und verteidigt wurde. Auch und
vor allem die Institutionen, die sich mit Hilfe dieses Prinzips in Frankreich
etablieren konnten, galten als heilige Orte. Wegweisend war hier natiirlich vor
allem das Herauslosen der 6ffentlichen Schule aus der Vorherrschaft der ka-
tholischen Kirche unter der Schirmherrschaft des Bildungsministers Jules Fer-
ry (hierzu Gaillard 1989; Schnapper 1991; Citron 1993). Das staatliche, laizis-

94

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

tische Schulwesen symbolisiert den Triumph der Republikaner iiber den
kirchlichen Einfluss. Dies manifestierte sich vor allem in der institutionellen
Trennung der Schule von der katholischen Kirche in der Einrichtung einer
»laizistischen Moralerziehung«, die fortan anstelle des Fachs Religion an
staatlichen Schulen gelehrt werden sollte. Die grole Bedeutung, die dem lai-
zistischen Charakter der staatlichen Schule zu jener Zeit beigemessen wurde,
mag teilweise erkldren, warum diese Institution noch heute eine der sensibels-
ten Offentlichen Einrichtungen darstellt und zu einer der wichtigsten Austra-
gungsstitten bei der Verortung und Verhandlung des Religidsen in &ffentli-
chen Réumen avanciert ist. In diesem Zusammenhang sei noch einmal die
Wortwabhl einiger Autoren in der Kopftuchdebatte ins Gedéchtnis gerufen, die
an den »sakralen« Charakter staatlicher Schulen erinnerten und diese mit reli-
gidsen Institutionen gleichsetzten.

Ungeachtet der beschriebenen Tendenz, den Katholizismus durch ein lai-
zistisches Ethos zu ersetzen, war das 19. Jahrhundert durch das Projekt von
kultureller Homogenisierung gepriagt. Dies wird beispielsweise deutlich,
wenn man sich die Assimilationsforderungen gegeniiber der jiidischen Bevol-
kerung ansieht, die nicht selten von repressiven Maflnahmen begleitet waren
(Schnapper 1991: 211-218; Citron 1993: 206f.). Auch im Hinblick auf die
Sprachpolitik war diese Zeit von Homogenisierungstendenzen gekennzeich-
net, was vor allem durch das rigorose Verbot regionaler Sprachen zugunsten
eines vereinheitlichten Franzdsisch zum Ausdruck kam (Citron 2000: 48;
Dieckhoff 1996).

AuBerhalb franzosischer Grenzen korrespondierte die interne kulturelle
Homogenisierungspolitik mit der Hochphase der Kolonialherrschaft, die vor
allem in Nordafrika von einer Assimilationspolitik begleitet war (hierzu z.B.
Fanon 1965 [1959] oder Sellam 1987), wie am Beispiel der Entschleierungs-
politik in Algerien angesprochen. Gewiss wére es vermessen, all dies unter
einer Konzeptanalyse des laizistischen Prinzips zu subsumieren. Doch lassen
sich durchaus Verbindungen herstellen, insofern als die Implementierung der
laicité in dieser Zeit eindeutig Momente eines Universalisierungsprozesses
aufweist, der sich auch ungeachtet der Religionspolitik in anderen kulturellen
Feldern widerspiegelt. Juan Linz (1996: 136f.) zieht beispielsweise eine di-
rekte Linie zwischen einem strikten Laizitdtsverstdndnis und einem universa-
listischen Ethos, der es partikularen Identitdten untersagt, sich 6ffentlich zu
artikulieren. Er schlussfolgert:

»Das feindliche Modell der Trennung von Kirche und Staat griindet letztlich auf
einer Ablehnung des kulturellen Pluralismus, d.h. des Respekts vor unterschiedli-
chen Bedeutungssystemen und Mustern sozialen Verhaltens. Es geht von der Idee
aus, dass eine wahre politische Gemeinschaft ein gemeinsames Wertesystem, Glau-
benssystem, und auch biirgerliche oder patriotische Rituale braucht, um die der Re-

95

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ligion in einer sdkularisierten Gesellschaft zu ersetzen oder um die Religion, die fiir
eine Quelle der Teilung der Gesellschaft gehalten wird, zu beseitigen.«

Es miisste damit deutlich geworden sein, dass eine solch strikte und exzessive
Interpretation der laicité die Abstammungslinie des dominanten Diskurses in
der Kopftuchdebatte bildet.

Die zweite Phase der laicité bezeichnet Emile Poulat (1994: 97) als »lai-
cité der Kohabitation«. Sie beginnt in der Nachkriegszeit und reicht bis in die
Gegenwart hinein. Im Anschluss an die Dritte Republik konnten die Macht-
kdmpfe zwischen Republikanern und Katholiken weitgehend geschlichtet
werden. Das republikanische Lager ging als eindeutiger Sieger hervor und
konnte daher allmdhlich eine entspanntere Haltung gegeniiber der katholi-
schen Kirche einnehmen. So unternahm die franzosische Regierung bereits
zwischen dem Ersten und Zweiten Weltkrieg sogar einige Schritte zur Stér-
kung der katholischen Kirche, wie z.B. 1942 mit der Wiedereinfithrung der
religiosen Orden. Die kooperativere Behandlung der katholischen Kirche im
Anschluss an den Zweiten Weltkrieg 1dsst sich teilweise damit erkldren, dass
einige Widerstandskdmpfer aus dem kirchlichen Milieu kamen und damit die
Kirche aufwerteten. Jean-Paul Costa (1994: 173) bemerkt: »Wieder einmal
haben die tragischen Ereignisse zu einer toleranteren und weniger konfliktrei-
chen Interpretation der laicité beigetragen.«

Trotz der geldufigen Selbstdarstellung vieler Vertreter der politischen und
intellektuellen Elite als rein »laizistisch« sind rituelle und symbolische Ele-
mente der christlichen Religion keineswegs véllig aus der franzésischen Of-
fentlichkeit oder aus der Gesellschaft im weiteren Sinne verschwunden. Man
denke nur an die Feiertagsregelungen, die auf dem christlichen Kalender ba-
sieren, an so manches Staatsbegribnis oder an die nach wie vor iiberdurch-
schnittlich hohen Subventionen, die katholische Privatschulen vom franzosi-
schen Staat empfangen.' Auch der Sonderstatus in Elsass und Mosel, der von
der Commission Stasi noch einmal bekriftigt wurde (2003: 113), weist auf die
Relevanz der christlichen Tradition in Frankreich hin, mag diese auch rheto-
risch mehrheitlich negiert werden. Dariiber hinaus ldsst sich nicht leugnen,
dass sich die katholische Kirche auch ohne rechtliche Implikation bis in die
Gegenwart hinein eine gewisse 0ffentliche Funktion bewahrt hat, die nicht auf
den ersten Blick sichtbar ist und mit ihrem offiziellen Status nicht direkt kor-
respondiert. SchlieBlich impliziert allein schon der Charakter der laicité als
eine rechtliche und institutionalisierte Kategorie paradoxerweise eine sehr viel
engere Zusammenarbeit zwischen staatlicher und kirchlicher bzw. religidser

1 In Frankreich werden 90 % der Privatschulen von der katholischen Kirche be-
trieben (vgl. Basdevant-Gaudemet 1995: 141) und von immerhin 20 % der fran-
zbsischen Schiiler besucht (www.education.gouv.fr/cid251/les-etablissements-d-
enseignement-prives.html, letzter Zugriff 14.6.2006).

96

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

Sphére, als zumeist anerkannt, nicht zuletzt weil der Staat die Definitionsho-
heit iiber die legitime Form von Religion im 6ffentlichen Raum innehat und
auf diese Weise als Kontrollinstanz religioser Auspragungen des 6ffentlichen
Lebens agiert. Diese Inkohdrenzen machen zugleich die Spannungen jedwe-
den Versuchs deutlich, religiose und politische bzw. dffentliche und private
Angelegenheiten strikt voneinander zu trennen. Und gegenwirtig erhalten sie
bei der Reglementierung islamischer Institutionalisierung in Frankreich eine
neue Dimension.

Die Ambivalenzen des Laizititskonzepts und seiner Ubersetzungen in die
gesellschaftlich-politische Praxis sind also zum Teil auch dem historisch vor-
gepragten aktuellen Status der katholischen Kirche in Frankreich geschuldet.
Nun sind die Spannungen zwischen Kirchenvertretung und Politikern zwar
noch nicht ganz und gar ausgestanden. Sie betreffen heute vor allem die offi-
zielle Représentation Frankreichs und das Selbstverstdndnis der Gesellschaft,
das noch immer zu schwanken scheint zwischen dem Bild von einer reli-
gionsbefreiten, humanistisch geschulten und vernunftbegabten Einheit und
den offensichtlichen Hinweisen auf eine christliche Tradition, die an diesem
Selbstbild riittelt. Doch nicht zuletzt aufgrund der fortschreitenden De-Chris-
tianisierung der franzdsischen Bevolkerung kann heute kaum noch von einem
Kampf die Rede sein. So wiirde gegenwartig in Frankreich niemand ernsthaft
behaupten, die katholische Kirche sei im Begriff, ihre einstige Vormachtstel-
lung wieder zuriickzuerobern oder gar die politische Macht an sich reiflen zu
wollen. Im Gegenzug vermuten auch »pur-et-dur-Laizisten« beispielsweise in
den staatlichen Subventionen an private oder 6ffentliche Rundfunkstationen,
die christliche Sendungen ausstrahlen, keine Uberschreitung der legitimen
Grenzen des Religiosen. Ebenfalls ist der Sonderstatus von Elsass und Mosel
kaum noch Gegenstand 6ffentlicher Auseinandersetzungen. Im Hinblick auf
die Stellung der katholischen Kirche in der franzosischen Offentlichkeit ha-
ben die strikten Interpreten des laizistischen Prinzips also deutlich an Einfluss
verloren. Insofern ldsst sich beobachten, dass der einstige »Kampf zwischen
zwei Frankreichs« (Poulat 1994) weitgehend befriedet worden ist »durch das
Auspendeln von Bruch und Kontinuitit, Kampf und Kompromiss und indem
Elemente der zivilen Religion und des »Republikanismus< ebenso zum Tragen
kommen wie die der katholischen Religion« (Baubérot 1996a: 23). So hat sich
das laizistische Konzept von seinen ideologischen Verwendungen weitgehend
befreit zugunsten einer relativ unaufgeregten Koexistenz zwischen kirchli-
chen und staatlichen Institutionen.

Das gegenwirtige Wiederaufleben von strikten Interpretationen der laicité
sollte daher im Zusammenhang mit der dritten Etappe verstanden werden, die
Jean Baubérot (1990: 172) als »laicité des dritten Anfangs« und Jean-Paul
Costa (1994: 180) als »offene und positive laicité« umschreiben. So kann der
Begriff heute kaum noch auf das Verhéltnis zwischen katholischer Kirche und

97

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

republikanischem Staat reduziert werden, sondern lésst sich nur vor dem Hin-
tergrund fortschreitender religiéser Pluralisierung verstehen, die sich insbe-
sondere durch dauerhafte Einwanderungsprozesse und die Présenz nicht-
christlicher Religionsgemeinschaften in Frankreich verstirkt hat. Somit ist die
Laizitit erneut zum Gegenstand 6ffentlicher Kontroversen geworden als Re-
sultat von Partizipations- und Anerkennungsforderungen von religidsen
Gruppierungen (insbesondere von Muslimen), die nicht unbedingt dem An-
spruch von einer privatisierten Religiositdt gerecht werden oder die schlicht
einen &dhnlichen Status wie etablierte Religionsgemeinschaften einfordern.
De-Christianisierung auf der einen Seite und wachsender Einfluss anderer
Glaubensrichtungen auf der anderen machten es notig, das laizistische Kon-
zept erneut zu iiberdenken, so die Ansicht von Autoren wie Jean Baubérot
oder Jean-Paul Costa. Baubérot (1990: 213-116) plddiert dafiir, dass diese
»laicité des dritten Anfangs« weder einer bestimmten Religionsgemeinschaft
moralische Hegemonie zugestehen diirfe noch als Waffe im Kampf gegen
Religion in der Offentlichkeit verwandt werden solle. Wie bereits durch seine
Stellungnahmen in der Kopftuchdebatte ersichtlich, ergibt sich fiir Baubérot
die Offnung der laicité aus der Tatsache, dass dieses Konzept an die religios-
kulturelle Pluralisierung Frankreichs, wie an die Vervielféltigung von Le-
benswelten genereller, angepasst werden miisse.

Ich wire allerdings etwas zogerlicher, diese Neuinterpretationen der lai-
cité per se als »tolerant« oder »positiv« zu bezeichnen. So hat sich die Wahr-
nehmung des Kopftuchs als Ausdruck einer illegitimen Form von Religion in
der franzésischen Offentlichkeit nicht gelockert, sondern eher zugespitzt. Die
Ideen eines offenen und pluralistischen Verstindnisses der laicité sollten da-
her eher als Vorschldge einiger Sozialwissenschaftler verstanden werden. So
ist noch keineswegs entschieden, wie sich der Begriff kiinftig entwickeln
wird. Uberhaupt ldsst sich das Verhiltnis zwischen Islam und Laizitét nicht
ohne weitere Erlauterungen schlechthin als offen und positiv und ebenso we-
nig als grundsétzlich kontrir oder inkompatibel einstufen.

Einiges deutet darauf hin, dass die religios-kulturelle Pluralitét der franzo-
sischen Gesellschaft langst wahrgenommen und auch von politischer Seite
mitbedacht wurde. So kann bereits die Offnung des Assoziationsgesetzes
(1981) fiir Einwanderer ohne franzosischen Pass als ein Schritt in diese Rich-
tung interpretiert werden. Auf diesem Wege haben sich zahlreiche religidse
Vereinigungen zusammengeschlossen, fiir den Bau von Moscheen und Ge-
betsrdumen gesorgt und so Reprisentationsrdume flir Muslime in Frankreich
errichtet (dazu Etienne 1989; Cesari 1994 und 1997). Auch etwa die »Politik
des Rechts auf Differenz« der Sozialisten (seit 1981) zielte darauf ab, der re-
ligios-kulturellen Pluralisierung Frankreichs mit konkreten Maflnahmen ge-
recht zu werden, wenngleich diese aus verschiedenen Blickwinkeln kritisiert
worden sind (z.B. Taguieff 1995: 23f.; Favell 1998: 57). Diese Verschiebun-

98

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

gen sind auch in den neueren Fassungen des Haut Conseil a I'Intégration®
dokumentiert (vgl. Koenig 2003: 193). Neben anderen Fragen wird hier auch
eine kritische Auseinandersetzung mit der Kompatibilitdt zwischen dem Islam
und dem laizistischen Prinzip vorgenommen. Die Berichte pladieren dabei fiir
die Riickkehr zu einer Form von laicité, die Religionsfreiheit favorisiert, mili-
tantem Sékularismus entgegensteht und sich damit religioser Pluralitit 6ffnet.
Ahnlich wie es Soziologen wie Baubérot vorschlagen, unterstreichen die Do-
kumente, dass Laizitét in Frankreich im Einklang mit den Anforderungen der
in jiingerer Zeit etablierten Religionsgemeinschaften modifiziert werden miis-
se.

Sieht man sich die Entwicklung der staatlichen Bemiihungen um eine In-
stitutionalisierung des Islam der beiden vergangenen Jahrzehnte an, so ldsst
sich feststellen, dass solche eher als Orientierungshilfen verfassten Vorschla-
ge zumindest teilweise umgesetzt wurden. Die bereits 1989 mit der Entste-
hung des Conseil de Réflexion sur I’Islam en France (CORIF) auf den Weg
gebrachte Initiative franzdsischer Politiker, in Frankreich eine repridsentative
Islamorganisation zu errichten, hat nach vierjdhrigen Verhandlungsbemiihun-
gen im Frithjahr 2003 zur Griindung des Conseil Frangais du Culte Musul-
man (CFCM) gefiihrt (Amiraux 2003; Terrel 2004; Frégosi 2004). Mit Ent-
stehung dieses Organs ist die Institutionalisierung des Islam in Frankreich
einen wesentlichen Schritt vorangekommen. In diesem Zusammenhang beob-
achtet beispielsweise Franck Frégosi (2004) einen Demokratisierungsschub in
der staatlichen Islampolitik. Eine deutliche Aufwertung habe vor allem die
mobilisierungstriachtige Dachorganisation Union des Organisations Islami-
ques de France (UOIF) erfahren, die wegen ihrer Verbindungen zur Muslim-
bruderschaft und ihres transnationalen Charakters zuvor kaum als legitimer
Partner akzeptiert worden war (vgl. Peter 2006).

Frégosi (2004) beschreibt die gegenwirtigen staatlichen Bemiihungen der
Zentralisierung und Nationalisierung des Islam als eine Gratwanderung zwi-
schen dem republikanischen Gleichheitsanspruch, wonach allen religidsen
Gemeinschaften gleiche Partizipationsrechte zukommen miissten, und einer
»Sicherheitslogik«, die bestimmte »unfranzdsische« Akteure von vornherein
von der Agenda ausschlieBen wiirde (hierzu z.B. Sarkozys AuBerungen in La
Croix, 30.10.2003). Andere Autoren stellen die Verstaatlichungsinitiativen
des Islam generell in Frage, etwa mit dem Einwand, der franzdsische Staat
gehe mit seiner Steuerungspolitik des organisierten Islam moglicherweise

2 Der Haut Conseil a I'Intégration wurde 1990 vom damaligen Premierminister
Michel Rocard ins Leben gerufen. Zusammengesetzt aus Politikern verschiede-
ner Couleur, Beamten, Juristen und Wissenschaftlern bestand das Ziel dieser In-
stitution darin, den Wissensstand des Integrationsprozesses von Einwanderern
und deren Folgegenerationen zu ermitteln und in einem jahrlichen Bericht zu
dokumentieren.

99

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

iiber die legitimen Grenzen der Einmischung in den religiésen Kult und damit
iiber das Laizitétsprinzip hinaus (Amiraux 2003). Talal Asad (2006: 20) fiihrt
ein weiteres Argument an, das sicher nicht von der Hand zu weisen ist: »Was
[...] bemerkenswert ist, ist die Tatsache, dass die Republik trotz der Zuriick-
weisung des Kommunitarismus die Griindung reprisentativer Korperschaften
von Juden und Muslimen organisiert.«

Trotz der offenkundigen Bemiihungen verschiedener gesellschaftlicher
Krifte, den Islam anzuerkennen, lassen sich auch deutlich gegenldufige Ten-
denzen beobachten, die zweifellos auch als eine Reaktion auf Offnungspro-
zesse vor allem gegeniiber Muslimen zu verstehen sind. Der nachdriickliche
Protest gegen den Bau von Moscheen oder die verbreitete Furcht vor Ansit-
zen des Multikulturalismus zeigen, wie sehr in Frankreich parallel zu den ge-
nannten Entwicklungen noch immer mit dem liberkommenen Assimilations-
modell operiert wird. Wie auch im Fallbeispiel der Kopftuchdebatte deutlich
geworden ist, wird dies mit einer linearen Deutung der laizistischen Tradition
legitimiert.

Das erneute Erscheinen von extremen Formen des franzosischen Republi-
kanismus oder des »Neo-Republikanismus« (Leruth 1998) lasst sich daher
nicht losgeldst von der zunehmend aktiven Prasenz von Muslimen am &ffent-
lichen Leben Frankreichs verstehen. Ungeachtet des historisch geprigten
»Kampfes zwischen zwei Frankreichs« hat sich also vor allem durch &ffent-
lich artikulierte Partizipationsforderungen von Muslimen eine neue Dimen-
sion der laicité¢ herauskristallisiert. Vor dem Hintergrund der Entstehung
neuer Formen von offentlicher Religiositit wire daher zu argumentieren, dass
sich der interne Kampf zwischen kirchlichen und staatlichen Autoritdten in
einen Kampf zwischen neorepublikanischen Laizisten und solchen Akteuren
verwandelt, die dafiir eintreten, das laizistische Prinzip den Erfordernissen
einer multikulturellen und multikonfessionellen Gesellschaft anzugleichen
oder es moglicherweise umzumodellieren.

Vor diesem konzeptgeschichtlichen Hintergrund ldsst sich nun besser er-
fassen, warum Offentlich artikulierte Formen von Religiositit in Frankreich
gemeinhin Unmut auslosen. Vor allem die bindre Gegeniiberstellung zwi-
schen »religidser« und »politischer« Sphére erklart teilweise, warum Reli-
gionsformen, die aus anderen soziohistorischen Kontexten stammen, haufig
als illegitime Vermengung dieser beiden Sphiren gedeutet werden. In diesem
Sinne ldsst sich auch die in Frankreich so geldufige Auffassung des »politi-
schen« Charakters des Islam nur vor dem Hintergrund der laizistischen Tradi-
tion begreifen. Dennoch sollte in diesem Kapitel auch deutlich geworden sein,
dass das laizistische Prinzip eine Fiille von kontextgebundenen Implikationen
enthélt und nicht schlichtweg als die Verbannung alles Religidsen aus der 6f-
fentlichen Sphére verstanden werden kann. Nicht zuletzt der »juristische Plu-
ralismus« (Baubérot 1990: 191), also die Fiille von teilweise widerspriichli-

100

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 2: LAICITE A LA FRANGAISE

chen Gesetzestexten zur laizistischen Priamisse, erfordert es, diesen Begriff
nur noch im Plural zu denken. Der diskursive Kampf {iber die »angemessene«
oder »korrekte« Bedeutung des Begriffs selbst, wie er gegenwirtig in der
Auseinandersetzung mit 6ffentlichen Formen des Islam immer wieder zum
Ausdruck kommt, offenbart ein gutes Beispiel fiir diese Strittigkeit. Es scheint
sogar gerade diese Strittigkeit und Pluralitdt zu sein, die weite Teile der fran-
zo6sischen Elite beunruhigt. Silvio Ferrari (2002: 225) bemerkt in diesem Zu-
sammenhang rhetorisch: »Und ist diese Debatte liber die »laicité(, die in
Frankreich nun seit vielen Jahren anhélt, nicht vielleicht ein Zeichen fiir die
Zweifel und die Unsicherheit, die diesem Begriff innewohnen?«

In dieser Hinsicht konnte die Auseinandersetzung um das islamische
Kopftuch fiir einige Kommentatoren eine willkommene Chance gewesen sein,
den Begriff von seiner Vieldeutigkeit zu bereinigen und in eine eindeutige
antireligiose Kategorie zu verwandeln. Asad (2005) behauptet allgemeiner,
erst die vermehrten Partizipationseinforderungen von Muslimen und Religio-
sitdtsformen, die sichtbar von liberal-sdkularen Pramissen abweichen, hétten
der franzosischen Gesellschaft zu einer konsensuellen Version von laicité
verholfen, die es in dieser Form nie zuvor gegeben habe (dhnlich auch Mah-
mood 2004: 75). Ich wiirde dem insofern zustimmen, als es keine generelle
Skepsis gegeniiber religiosen Ausdrucksformen zu sein scheint, die gegen-
wirtig die strikten Interpretationen der Laizitit produziert, sondern vielmehr
eine generelle Verdachtshaltung und ein Unbehagen gegeniiber 6ffentlich ge-
lebter muslimischer Religiositit. Zudem scheint diese skeptische Haltung tat-
sdchlich einen gewissen Konsens zu reflektieren, der von verschiedenen poli-
tischen Richtungen und Akteuren geteilt wird und nicht selten in eine offen-
kundige Ablehnung des Islam an sich miindet. Nachfolgend wird anhand der
deutschen Kopftuchdebatte ersichtlich, wie in Deutschland andere historisch
vorgeprigte Begriffe dhnliche Mechanismen mit sich bringen kdnnen.

101

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 3:
Die Sakralisierung der Verfassung:
Die deutsche Kopftuchdebatte

Auf den ersten Blick scheint es, als habe es in Deutschland bis vor Kurzem
keine »wirkliche« Kopftuchdebatte gegeben. Von wenigen Ausnahmen abge-
sehen, konnen Schiilerinnen in Deutschland generell mit Kopftuch die Schule
besuchen.! Wenn das Kopftuch hier auf Abwehr stie, so lediglich im berufli-
chen Alltag.” Doch diese kleineren Auseinandersetzungen stiefen auf wenig
offentliches Echo und blieben auf die lokale Ebene beschriankt. Der Fall der
Lehrerin Fereshta Ludin ist ein wenig anders gelagert, weil ihre Absicht, mit
Kopftuch an einer staatlichen Schule zu unterrichten, erstmals eine breitere
Debatte ausgeldst hat, die sich nach und nach auch auf die Bundesebene aus-
weitete.

Im Juli 1998 lehnte das Stuttgarter Oberschulamt das Gesuch der Lehrerin
ab, ein Kopftuch beim Unterrichten in einer 6ffentlichen Schule zu tragen.
Mit diesem religidsen Symbol werde die staatliche Neutralitit angetastet, der

1 1982 wurden beispielsweise Kopftuch tragende Méadchen von einer staatlichen
Schule in Niirnberg verwiesen mit der Begriindung, die Schule sei eine »offent-
liche Einrichtung, die nach christlichen Prinzipien funktioniert« (die tageszei-
tung, 8.5.1995). In Berlin schlugen die Behorden 1985 ein generelles Kopftuch-
verbot in staatlichen Bildungseinrichtungen vor, das jedoch nicht in die Praxis
umgesetzt wurde. Das Berliner Verwaltungsgericht entschied letztlich zugunsten
der bedeckten Erzieherin mit dem Argument, dass das Kopftuch Ausdruck eines
individuellen Glaubensbekenntnisses und nicht generell ein Zeichen fiir Bekeh-
rungseifer sei. Parallel zu dieser Entscheidung adressierte allerdings der Berliner
Senat einen Brief an staatliche Schulen, in dem er die Lehrer aufrief, die Schiile-
rinnen dazu zu bewegen, das Kopftuch freiwillig abzunehmen (ebd.).

2 Annita Kalpaka und Nora Réthzel (1994) analysieren den Fall einer Kopftuch
tragenden Erzieherin, die vom Dienst suspendiert wurde, weil sie mit ihrer
Kopfbedeckung den Kindern ein Negativbeispiel fiir weibliche Unterdriickung
vermitteln wiirde.

103

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

eine Lehrkraft verpflichtet sei, so die Begriindung. Das Kopftuch sei ein Zei-
chen kultureller Abgrenzung, weil es das Bekenntnis zum Islam ostentativ
nach auflen trage. Die damalige baden-wiirttembergische Ministerin fiir Kul-
tur und Sport Annette Schavan unterstiitzte diese Entscheidung mit dem &hn-
lichen Argument, dass das Kopftuch ein Ausdruck von »kultureller Segrega-
tion« sei und Ludin davon abhalte, ihrer Funktion als staatlich angestellte
Lehrerin nachzugehen (Frankfurter Rundschau, 14.7.1998).

In der Zwischenzeit stand die Person Ludin zunehmend im Medienlicht,
wurde Hauptthema von Zeitungsberichten, Radiobeitrigen und erschien in
TV-Talkshows, um sich iiber den Fall und ihre Motive, das Kopftuch zu tra-
gen, zu dullern. In diesen Interviews betonte sie mehrfach, dass fiir sie das
Kopftuch Ausdruck eines personlichen religiosen Bekenntnisses zum Islam
sei, auf das sie nicht verzichten konne. Vielfach driickte sie auch ihre Abnei-
gung gegeniiber islamisch legitimierten politischen Bewegungen oder Partei-
en aus und duflerte sich gegen eine forcierte Verschleierungspolitik (Der
Spiegel, 20.7.1998; Die Zeit, 31/98; die tageszeitung, 22.9.2003). Ludins Me-
dienprisenz weist einen wichtigen Unterschied zum franzosischen Fall auf,
bei dem es einerseits nicht immer um konkrete Personen ging und bei dem die
jungen betroffenen Frauen andererseits sehr viel seltener dffentlich zu Wort
kamen.

Im Landesparlament Baden-Wiirttembergs wurde Schavans Entscheidung
einstimmig von allen Parteien begriilt, wo der Fall bereits 1997 diskutiert
worden war. Diese beiden Parlamentsdebatten hatten die Republikaner initi-
iert und bei dieser Gelegenheit fiir ein generelles Kopftuchverbot an staatli-
chen Schulen auch fiir Schiilerinnen plddiert. Die einzige Partei, die zunéchst
zurlickhaltender reagierte, war die FDP. Der FDP-Abgeordnete Dieter Klein-
mann rief dabei vor allem das Prinzip der Religionsfreiheit ins Gedéchtnis,
das er durch das Kopftuchverbot fiir eine Lehrerin angegriffen sah. Letztlich
stimmte aber auch die FDP mit der Parlamentsmehrheit iiberein, dass Ludin
nicht mit Kopftuch an einer staatlichen Schule unterrichten diirfe. Auch Poli-
tiker anderer Bundesldnder driickten ihre Zustimmung iiber diese Entschei-
dung aus, gefolgt vom Deutschen Philologenverband. Eine etwas kritischere
Haltung nahmen der Bischof der evangelischen Landeskirche, verschiedene
Auslidnderverbénde, die Gewerkschaft Erziehung und Wissenschaft sowie
einige Intellektuelle und Zeitungsredakteure ein. Damit wird deutlich, dass
auch die an den deutschen Debatten beteiligten Politiker und Intellektuellen
iibliche Allianzen und Oppositionen iiberschritten.

Die offentliche Auseinandersetzung 1998 ebbte recht bald wieder ab,
nachdem eine juristische Entscheidung auf sich warten lie und Ludin in einer
islamischen Privatschule in Berlin zu arbeiten begann. Als in den darauf fol-
genden Jahren die verschiedenen richterlichen Instanzen (1999 und 2002) Fe-
reshta Ludins Gesuch, mit Kopftuch zu unterrichten, ablehnten, fand der Fall

104

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

in der deutschen Presse kaum noch ein Echo. Erst mit dem Urteil des Verfas-
sungsgerichts im Herbst 2003 setzte eine zweite grolere Debatte ein, die bis-
herige Ausmafe deutlich iiberschritt. Dass nun erneut weite Teile der politi-
schen und intellektuellen Offentlichkeit das Wort ergriffen, liegt nicht allein
daran, dass es sich um die hochste richterliche Instanz Deutschlands handelte.
Wesentlicher erscheint der Inhalt des Richterspruchs selbst, der wegen seiner
Uneindeutigkeit Diskussionen provozierte und auBlerdem erstmals — zumin-
dest in Teilen — zugunsten des Kopftuchs ausfiel. Das Bundesverfassungsge-
richt entschied, dass das Kopftuch fiir eine Lehrerin nur ein Einstellungshin-
dernis sein konnte, wenn die Bundesldnder eine entsprechende rechtliche Ba-
sis dafiir schaffen wiirden.’

Obwohl auch diese Kontroverse quantitativ nicht vergleichbar mit den
franzdsischen Kopftuchdebatten ist, bietet sie in qualitativer Hinsicht ein dhn-
liches Analysepotenzial. Abgesehen davon ist natiirlich allein schon die Fra-
ge, warum das Kopftuch in Deutschland vergleichsweise milder in der Offent-
lichkeit debattiert wurde, ein Aspekt der vergleichenden Analyse, der im Ver-
lauf der Untersuchung zu beriicksichtigen sein wird. Ein wesentliches Ele-
ment, das ich bereits im Vorfeld fiir ein besseres Verstidndnis der Diskurs-
strukturen fiir erwdhnenswert halte, ist die starke féderale Tradition Deutsch-
lands, die auch fiir die Dynamiken der Debatten eine wichtige Rolle spielt.
Der deutsche Foderalismus mit seinen relativ unabhéngigen Landesregierun-
gen hat eine Reihe von lokal geprigten, politischen Kulturen hervorgebracht,
die auch und vor allem im Bildungswesen wirksam sind. Moglicherweise hit-
te die Kopftuchfrage in einem Bundesland wie Hamburg oder Nordrhein-
Westfalen keine bundesweite Debatte ausgeldst, weil dort Kopftuch tragende
Lehrerinnen nicht mit denselben Argumenten am Unterrichten gehindert wor-
den wiren wie im christlich gepriagten und traditionsgemdfl CDU-regierten
Baden-Wiirttemberg. Diese regionalen Unterschiede werden auch in den ver-
schiedenen Regelungen der einzelnen Landesregierungen auf der Basis des
Verfassungsgerichtsurteils vom Herbst 2003 deutlich. Obgleich also auch in
Deutschland die Kopftuchdebatte bereits 1998 eine bundesweite Dimension
enthielt, ist das Thema generell sehr viel stirker auf lokaler Ebene behandelt
worden als in Frankreich — einem Land, das fiir seine ausgeprégte zentralisti-
sche Tradition bekannt ist.

Wiahrend in Frankreich auBBerdem gerade viele Intellektuelle ihre Stimme
gegen das Kopftuch erhoben, ergriffen ihre deutschen Kollegen das Wort
weitaus zogerlicher. Wenn sie sich duflerten, so geschah dies meist eher zur
Verteidigung der muslimischen Lehrerin. Die starke Involvierung von Intel-
lektuellen in Frankreich weist auf grundlegend unterschiedliche Traditionen

3 Vgl. BVerfG, 2 BvR 1436/02 of 3/6/03, Absatz-Nr. (1-140), http://bverfg.de/
entscheidungen/rs20030924 2bvr143602.html, letzter Zugriff 28.10.2006.

105

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

der Rolle von 6ffentlichen Intellektuellen in beiden Gesellschaften hin und
sollte daher nicht unbeachtet bleiben. Wenngleich hier natiirlich kein Raum
fiir eine grundlegende Reflexion ist, sollte man sich vergegenwértigen, dass
Intellektuelle in Frankreich im Zuge der weitreichenden Verédnderungsprozes-
se der Franzosischen Revolution traditionsgemil eine sehr viel sichtbarere
offentliche, soziale und politische Rolle innehaben als jene in Deutschland.
Wihrend in Frankreich der Begriff des Intellektuellen vornehmlich positiv
konnotiert ist, besonders verstirkt seit der Dreyfus-Affare, hafteten ihm in
Deutschland recht lange eher negative Assoziationen an (Bering 1978). Erst
nach dem Zweiten Weltkrieg erlangten Intellektuelle einen breiteren 6ffentli-
chen Einfluss, ausgeldst insbesondere durch die Gruppe 47.* Eine Kultur »of-
fentlicher Intellektueller« und damit auch eine ausgepriagte Debattenkultur
etablierte sich in Deutschland also erst relativ spat und ist nach wie vor anders
geprigt als in Frankreich. Wéhrend franzosische Intellektuelle 6ffentlich zu
unterschiedlichsten gesellschaftlichen Themen Stellung beziehen, auch wenn
sie auf bestimmten Gebieten keinerlei Sachkenntnis haben, neigen sie in
Deutschland eher zur dffentlichen Zuriickhaltung. Das bestimmende Thema
offentlicher Debatten in Deutschland war lange Zeit die nationalsozialistische
Herrschaft, der Holocaust und die damit verbundene Problematik der Vergan-
genheitsbewiltigung. Auch die unterschiedliche Kolonialgeschichte der bei-
den Lénder mag erkldren, warum Einwanderungsfragen lange Zeit nicht auf
der Agenda offentlicher Intellektueller in Deutschland standen.

Doch obwohl die Debatte um das Kopftuch in Deutschland weitaus weni-
ger sensationstrachtig verlief als in Frankreich, so ging sie auch rasch iiber die
urspriingliche Thematik hinaus. Auch hier stie} die Frage nach der Legitimi-
tat des islamischen Kopftuchs der Lehrerin eine breitere Diskussion um das
Selbstverstidndnis der deutschen Gesellschaft im Hinblick auf den Islam und
Muslime an und brachte Themen auf die 6ffentliche Agenda, die zuvor in die-
ser Form nicht diskutiert worden waren.

Zwischen staatlicher Neutralitat
und christlichem Erbe

Betrachtet man den dichteren und politisch wirksameren Diskurs, in dem sich
die Autoren gegen die Prisenz des Kopftuchs an staatlichen Schulen ausspra-
chen, féllt zunéchst ein sehr viel moderaterer und weniger polemischer Ton
der Autoren im Vergleich zu Frankreich auf. Dies wird allein auf visueller

4 Die Gruppe 47 ist ein Zusammenschluss von Intellektuellen im Anschluss an
den Zweiten Weltkrieg auf Initiative von Alfred Andersch und Walter Kolben-
hoff. Das Kernziel bestand darin, ein Forum fiir Kommunikation und Diskussion
fiir Konzeptionen einer demokratischen Kultur nach der totalitdren Herrschaft zu
griinden.

106

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Ebene deutlich. Wihrend die franzosischen Presseberichte zur Illustration
vollstandig verschleierte Frauen zeigten, beschrinkte sich das Bildmaterial in
Deutschland zumeist auf die zur Debatte stehende Lehrerin. Auch in den
Schlagzeilen war eher vom Kopftuch, etwas seltener vom Schleier und nur in
Ausnahmefillen vom Tschador (z.B. bei Schwarzer, Emma, 2/97; Frankfurter
Rundschau, 2.6.2003) die Rede. Doch nutzten auch in Deutschland eine Reihe
von Autoren die Kopftuchfrage fiir eine grundlegende Auseinandersetzung
mit dem Islam und neigten dazu, ihrer Ablehnung gegeniiber dieser Religion
recht offenkundig Ausdruck zu verleihen. Dariiber hinaus reflektiert auch die-
ser Diskurs die Uberzeugung, dass das Kopftuch und mit ihm 6ffentlich sicht-
bare Formen von muslimischer Religiositit eindeutig definierbare Kategorien
seien, die grundsétzlich mit deutschen Prinzipien kollidieren wiirden.

Das Kernelement der Selbstreferenzen war im deutschen Fall die Verfas-
sung. Hauptargument war hier, dass das islamische Kopftuch einer Lehrerin
mit der Neutralitdit der Verfassung unvereinbar sei, deren Grundlagen zu
einem wesentlichen Teil in staatlichen Bildungseinrichtungen reprasentiert
wiirden. In ihrer Rolle als Beamtin und Représentantin des Staates gelte fiir
Lehrer ein »MaiBigungsgebot und die Pflicht zur Neutralitit«, wie es der
CDU-Landesfraktionschef Giinther Oettinger formulierte (Parlamentsdebatte
Baden-Wiirttemberg vom 15.7.1998). Das Kopftuch einer Lehrerin wurde da-
mit als Widerspruch zu den Tugenden gedeutet, die Beamte in Deutschland
traditionell zu verkdrpern hétten. Diese Betonung der Tugend der Neutralitét
und Zuriickhaltung ist nur vor dem Hintergrund der recht spezifischen Bedeu-
tung des Beamten in der deutschen politischen Kultur zu verstehen. So gilt ein
Beamter gegeniiber sozialen Konflikten als immunisiert und zugleich als Tra-
ger und Reprisentant des Gemeinwohls (vgl. Schiffauer 2005). Einem Beam-
ten obliegt nicht nur die Aufgabe, den Staat zu représentieren, sondern er soll
diesem auch regelrecht »dienen« und in dieser Funktion seine Personlichkeit
und seine personlichen religidsen oder politischen Bindungen neutralisieren.
Diese Forderung blieb daher nicht auf die Lehrinhalte beschrénkt, sondern
wurde, dhnlich wie in Frankreich, auf nach auflen getragene Bekenntnisse der
Lehrenden erweitert.

Dennoch sollte nicht in Vergessenheit geraten, dass es in Frankreich glei-
chermallen Lehrer und Schiiler waren, die zur Neutralitdt angemahnt wurden,
wihrend es in der deutschen Version ausschlielich um die Lehrkrifte ging,
die ihre Schiiler durch politisch bzw. religios definierte Kleidungscodes nicht
beeinflussen sollten. Ungeachtet dieses Unterschieds offenbart dieses Argu-
ment ebenfalls einen Trennungsgedanken zwischen ritualisierter Privatsphére
und neutralisierten Offentlichen Rdumen. In ihrem Privatbereich konne die
Lehrerin tragen, was auch immer sie wolle, so die Argumentation, doch in
ihrer Funktion als Staatsdienerin mdge sie duBerlich neutral erscheinen, da
das Kopftuch als Ausdruck konfessioneller Missionierung gedeutet wurde und

107

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

damit als Widerspruch zu den Grundwerten der deutschen Gesellschaft. Eini-
ge Autoren wie der Sozialwissenschaftler Nils-Arne Miinch (Freitag, 13.2.
2004) konkretisierten diesen Widerspruch:

»Wer in einem Kernbereich unserer Gesellschaft arbeiten will, wer eine Position
haben will, in der er zwangsldufig zum Vorbild fiir die ndchste Generation wird,
sollte sich zu dieser Gesellschaft bekennen, sich fiir sie entscheiden und Normen wie
Gleichberechtigung, Sdkularismus und das Recht auf individuelle Selbstentfaltung
vorleben.«

Unabhéngig von den problematischen Implikationen der zugrunde liegenden
Idee von Neutralitit selbst mdchte ich in diesem Zusammenhang den Blick
auf den stidndigen Wechsel zwischen dem Narrativ der »Neutralitdt« und der
Spezifizierung der vermeintlich neutralen 6ffentlichen Sphére lenken. Hier
tritt die Widerspriichlichkeit des Neutralititsgedankens ans Tageslicht. So
wurde vielfach der »christlich-abendlédndische« Hintergrund der deutschen
Gesellschaft unterstrichen. Interessanterweise argumentierten nicht nur Ver-
treter der christlichen Parteien mit dem »christlichen Erbe«, das sie als die
Quelle der politischen Errungenschaften des gegenwirtigen Deutschlands be-
trachteten, sondern auch Vertreter der anderen etablierten Parteien (siche auch
Karakasoglu 1999a). Im Gegensatz zu dem Bild von der »gemeinsamen
Welt« mit neutralen und abstrakten menschlichen Einzelwesen, das den do-
minanten Diskurs Frankreichs bestimmte, hoben die deutschen Kommentato-
ren vielfach den christlichen Charakter der deutschen Gesellschaft hervor, den
sie genealogisch mit dem Neutralitdtsbegriff verbanden. So stellte Jiirgen
Riittgers (Parlamentsdebatte Nordrhein-Westfalen vom 2.10.2003) beispiels-
weise fest: »Die Verpflichtung des Staates zur weltanschaulichen Neutralitét
darf nach unserer Auffassung nicht aufgeweicht werden. Es darf nicht iiberse-
hen werden, dass diese Neutralitit eine lange Geschichte und selbst ein welt-
anschauliches Fundament hat. Sie wurzelt im Werteverstandnis der christlich-
abendldndischen, der humanistischen und der aufkldrerischen Tradition.«
Ahnlich argumentierte der baden-wiirttembergische SPD-Abgeordnete Peter
Wintruff (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom 4.2.2004) spezifischer
mit Blick auf legitime und illegitime religiése Symbole in deutschen Schulen:

»Anders als das Kopftuch gehort das Kreuz zum abendlédndischen Kulturkreis, zu
unserer Tradition und hat dort einen hohen Rang als religiéses Zeugnis fiir Nachs-
tenliebe, Toleranz und Wahrung der unantastbaren Menschenwiirde [...]. Wir be-
kennen uns zum Auftrag unserer Landesverfassung, unsere Kinder auf der Grundla-
ge christlicher und abendléndischer Kulturwerte zu erziehen. Die an unseren Schu-
len gebotene staatliche Neutralitdt darf — anders als in einem laizistischen Staat —
sehr wohl religidse AuBerungen dulden, aber eben nur solche, die den im Grundge-
setz festgelegten Menschenrechten nicht widersprechen.«

108

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

So wurde das Trennungspostulat zwischen politischer und religidser Sphére in
Deutschland anders gewichtet und weniger als eine rigorose Grenze zwischen
offentlichem und privatem Raum gesehen. Dennoch konstruierte sich die
Gemeinschaft von Deutschen dhnlich wie in Frankreich auch hier vor allem
als Gegenkategorie zu gldubigen bzw. 6ffentlich sichtbaren Muslimen. Auch
hier wurde das Kopftuch per se als Beeinflussung und als Ubergriff auf die
normativen Grundlagen Deutschlands, so vor allem auf die Neutralitdt staatli-
cher Institutionen gedeutet. Nur waren diese Grundlagen diesem Verstindnis
nach christlicher Prigung. Die markierende Grenze zwischen einem Vorher,
das vor Beginn der Aufklarung angesiedelt war, und einem Nachher ist folg-
lich im deutschen dominanten Diskurs nicht vorzufinden. Im Gegenteil ver-
mengten die Autoren entweder die Narrative Aufkldrung und Christentum,
oder sie argumentierten mit einer direkten und ungebrochenen Kontinuitét
zwischen christlichen Werten und den Errungenschaften der Aufklarung. Im
Gegensatz zu Frankreich ldsst sich in Deutschland also eine direkte Fusion
von christlichen Werten und Aufkléarungswerten beobachten.

Der ausdriickliche Verweis auf den christlichen Charakter der deutschen
Gesellschaft findet vor allem in den neueren rechtlichen Regelungen beim
Grofiteil der Landesregierungen eine noch deutlichere Auspragung und Legi-
timation, weil sich die Landesverfassungen auch auf die »christlichen und
abendlindischen Bildungs- und Kulturwerte« bezichen.” Die Landtagsdebat-
ten und -entscheidungen gegeniiber Kopftuch tragenden Lehrerinnen im An-
schluss an das Verfassungsgerichtsurteil von 2003 verweisen daher oft nach-
driicklicher auf den christlichen Gehalt der (Landes-)Verfassung (vgl. Parla-
mentsdebatten Baden-Wiirttemberg vom 4.2.2004 und Bayern vom 17.3.2004).

Die Besinnung auf einen christlichen Ursprung der deutschen Verfassung,
den diese Autoren zu erhalten oder zu rekonstruieren versuchten, mag auch
erkldren, warum Symbole christlichen Ursprungs in diesem Diskurs nicht als
bedenklich erachtet wurden. Eher wurde die Prisenz des Kopftuchs an staatli-
chen Schulen sogar als eine Zurlickdrangung des »christlich-abendldndischen
Erbes« gewertet. Es ist daher nicht verwunderlich, dass in diesem Zusam-
menhang vielfach wieder das Kruzifix-Urteil ins Gespriach kam. Wahrend
man dadurch auf der einen Seite die christliche Substanz — symbolisiert durch
das Kreuz — zuriickgedringt sah, befiirchtete man andererseits eine Aufwer-
tung des Islam — symbolisiert durch das Kopftuch. Demzufolge war ein von
einem einzelnen Individuum getragenes religioses Symbol gleichbedeutend
mit einem von staatlicher Seite angebrachten Kreuz. In diesem Argument
spiegelt sich die Auffassung wider, das Kopftuch reprisentiere an sich eine
kollektive Form des Islam, von der man befiirchtete, dass sie die moralischen

5 Siehe z.B. Landesverfassung von Baden-Wiirttemberg, Art. 12 Abs. 1, Art. 15
Abs. 1, sowie Art. 135. der Landesverfassung von Bayern.

109

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

und kulturellen Grundlagen der deutschen Gesellschaft unterminieren wiirde.
Zudem wird bei dem Vergleich des Kopftuchs mit dem Kreuz »die Dimen-
sion der habituellen und korperbezogenen Praktik [...] konsequent zugunsten
der reinen Sichtbarkeit des Symbols ausgeschaltet«, wie Armando Salvatore
es formuliert (2006: 5).

Der flieBende Ubergang vom neutralen Charakter der Verfassung zum
Verweis auf das christliche Erbe der deutschen Gesellschaft, begleitet vom
eingrenzenden Begriff »westlich«, ist ein geldufiges Muster 6ffentlicher De-
batten, das sich auch in anderen Diskursen zur Beschreibung des Verhéltnis-
ses zwischen westlichen und islamisch geprégten Gesellschaften wiederfindet.
Das unspezifische Label »abendldndisch« kann hier als Marker fiir die Vor-
stellung von historisch geprigten substanziellen Unterschieden zwischen geo-
politisch eingrenzbaren »Zivilisationen« gelten, die auf einer gemeinsamen
Kultur und Religion basieren. Es verweist auch auf die vielfach diskutierte
These, die vor allem von Samuel Huntington gepriagt wurde (1996), wonach
die »westliche Welt« aufgefordert wird, ihre Werte gegeniiber den als grund-
sdtzlich anders konstruierten sozialen Ordnungen zu verteidigen, so vor allem
gegeniiber der »islamischen Zivilisation«. Ein wesentliches Element dieses
Diskurses ist die Behauptung, die Trennung zwischen Politik und Religion sei
eine ausschlieBlich westliche Errungenschaft und stelle einen der grundle-
gendsten Unterschiede zur politischen Verfasstheit des Islam dar.

Das Paradigma unterschiedlicher »Zivilisationen« (im deutschen Diskurs
haufiger »Kulturen«, vgl. Elias 1992 [1976]) beteuert in diesem Fall die Ex-
klusivitdt der christlich-westlichen Grundlage des sidkularen Verfassungsstaa-
tes. Auf diese Weise wird nicht nur der pluralistische Charakter einer Gesell-
schaft geleugnet, dem eine sdkulare Verfassung jedoch grundsétzlich zur
Existenz verhelfen konnte, sondern der christlich-westlichen Hemisphére wird
auch das (Deutungs-)Monopol des Sakularitdtstheorems zugesprochen. Wie
Heiner Bielefeldt argumentiert (1998: 479; 2003: 48-58), ist diese »kulturelle
Inkorporation« (2003: 48) vor allem dazu geeignet, eine inhérent christlich
basierte Vorstellung von Sakularitit zu konstruieren. Demnach wird die all-
mihlich vollzogene Trennung zwischen politischer und religidser Sphére als
wesentliches Charakteristikum christlicher Gesellschaften gedeutet, wihrend
der Islam als inhédrent politische Religion im Sinne einer Gegenkategorie kon-
struiert wird. Hier offenbart sich entsprechend ein grundlegender Unterschied
zwischen Deutschland und Frankreich bei den Deutungen des Sékularitéts-
paradigmas. Im Gegensatz zu Frankreich, wo die Trennung zwischen Reli-
gion und Politik vornehmlich als Resultat des Bruches zur christlichen Ver-
gangenheit gedeutet wird, zeichnet sich im deutschen (dominanten) Diskurs
die Vorstellung von einer Kontinuitdt zwischen Christentum und zeitgendssi-
schem sidkularen Verfassungsstaat ab.

110

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

An dieser Stelle sei allerdings hervorgehoben, dass der affirmative Ver-
weis auf den christlichen Gehalt der Verfassung keineswegs grundsitzlich in
einen Uberlegenheitsdiskurs miinden muss, der andere religidse Traditionen
ausschlieBt oder als durchweg gegensitzlich konstruiert. Vor allem in der
jingeren Kopftuchdebatte von 2003/2004 zeigt sich, dass ein positives Be-
kenntnis zur christlichen Tradition durchaus ganz andere Konnotationen mit
sich bringen kann. Ungeachtet mancher Stimmen von kirchlichen Autorititen
(vgl. Oestreich 2004: 95-98) oder Theologen (Schieder 2001) zeigt dies die
Rede von Johannes Rau wohl am deutlichsten auf (die tageszeitung,
26.1.2004). So schlug Rau vor, dass gerade wegen des privilegierten Charak-
ters der Religion in Deutschland auch Religionsbekenntnisse von Muslimen
respektabel und legitim seien. Wiahrend er sowohl die Tradition des Reli-
gionsprivilegs als auch das Prinzip der Religionsfreiheit verteidigte, wies Rau
gemeinsam mit einigen kirchlichen Autoritéten ausdriicklich eine Laisierung
des Staates nach franzdsischem Vorbild zuriick.

Auf der anderen Seite zeigt sich vor allem in der jiingeren Debatte im
Diskurs der Kopftuchgegner eine deutliche Zunahme jener Stimmen, die ex-
plizit nicht auf den christlichen Charakter der deutschen Gesellschaft verwie-
sen und sich eher am Vorbild des laizistischen Frankreichs orientierten (vgl.
Der Spiegel, 40/03; Schwarzer in Frankfurter Rundschau, 2.6.2003; Akgiin
2003). Zu den prominentesten Vertreterinnen dieser Position gehdren zweifel-
los Alice Schwarzer oder die SPD-Abgeordnete Lale Akgiin, deren Kommen-
tare sich durch einen ausdriicklich laizistischen bis atheistischen Tonfall aus-
zeichneten. Hier wird die Auffassung vertreten, dass Deutschland grundsitz-
lich religiose und politische Angelegenheiten voneinander trennen und schritt-
weise zu einer De-Institutionalisierung der Kirche gelangen solle. Nicht un-
bedingt generell mit einer strikteren Trennung zwischen Kirche und Staat
sympathisierend, scheinen diese Autoren eher um die rechtlichen Privilegien
besorgt zu sein, die der Religionsstatus in Deutschland potenziell auch fiir
Muslime mit sich bringt (siehe nichstes Kapitel).

Trotz dieser unterschiedlichen Nuancen wird auch beim deutschen Mehr-
heitsdiskurs deutlich, dass die Unterscheidung zwischen erlaubten und gedch-
teten religiosen Symbolen ebenfalls auf dem durchweg politischen Charakter
beruht, der dem Symbol des Kopftuchs und mit ihm dem Islam beigemessen
wurde. Daraus erklart sich teilweise auch, warum die Autoren in Deutschland
héufig mit dem Toleranzbegriff argumentierten und dabei das Kopftuch als
Merkmal eines Ubertritts des Tolerierbaren bewerteten. Entsprechend war
vielfach die Rede davon, dass eine bedeckte Lehrerin »Intoleranz« symboli-
siere, weil sie ein religioses Symbol trage, das eine »intolerante« religidse
Praxis, ndmlich weibliche Unterdriickung, zum Ausdruck bringe. In dieser
Hinsicht wurde also auch in Deutschland eine Kopftuch tragende Frau als
Negativpendant zu einer unbedeckten, emanzipierten Frau und daher als An-

111

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

griff auf grundlegende Prinzipien der deutschen Gesellschaft betrachtet. So
wurde vermittelt, das Kopftuch als eindeutiges Signal geschlechtlicher Re-
pression kollidiere mit dem »Geist der Toleranz, auf dem die deutsche Ge-
sellschaft basiere, wie es die Griinen-Abgeordnete Birgit Bender in Baden-
Wiirttemberg formulierte (die tageszeitung, 21.7.1998). Jirgen Riittgers (Die
Welt, 15.7.1998) aulerte sich ein wenig deutlicher: »Das Kopftuch ist in Tei-
len des Islams weithin Ausdruck eines religiosen Anspruchs, der mit dem To-
leranzgebot unseres Grundgesetzes nicht vereinbar ist.« Insofern war das
Kopftuch als Sinnbild einer intoleranten Norm nicht zu tolerieren.

Es lohnt sich, den hier zugrunde gelegten Toleranzbegriff etwas niher zu
beleuchten, weil es sich dabei um einen entscheidenden Begriff der Selbstre-
ferenz handelt. So ging es nicht allein darum, den »intoleranten« Charakter
des Kopftuchs zu unterstreichen, sondern auch darum, auf diese Weise die
eigene Toleranz hervorzuheben. Die AuBerung des CDU-Abgeordneten Her-
mann Seimetz (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg von 1997) verdeut-
licht diese Verbindung besonders klar: »Frau Ludin wollte die Belastbarkeit
unserer Toleranz testen, anstatt selbst ein gewisses Mall an Verstindnis fiir
unseren bekenntnisneutralen Staat aufzubringen. Bekenntnisneutralitit 1dsst
sich mit dem Tragen eines Kopftuchs meines Erachtens nicht vereinbaren.«

Durch die Markierung der Grenzen der eigenen Toleranz wird zugleich
das Selbstbild einer im Grunde toleranten Gesellschaft gezeichnet: Es gibt
einen toleranten Kern, der jedoch dort seine Grenzen findet, wo er mit der
Intoleranz des Anderen konfrontiert wird. Damit wird das eigene tolerante
Potenzial auf- und die fehlende Toleranz des Anderen abgewertet. Einige Au-
toren boten hier ein Korrektiv zur »falsch verstandenen Toleranz« an, wie
etwa die ehemalige Frauenministerin Renate Schmidt (Emma, 3/2004):

»Toleranz bedeutet fliir mich nicht Beliebigkeit, sondern: Von einem festen eigenen
Standpunkt auf andere zugehen und ihnen klarmachen, was unsere Verfassung,
unsere Demokratie von Menschen in unserem Land erwartet. Wir wollen auf keinen
Fall die Unterdriickung von Frauen! Das miissen wir auch den hiesigen islamischen
Organisationen unmissverstandlich klarmachen. Doch auch da gibt es natiirlich gute,
mit denen man etwas erreichen kann — und andere, mit denen man nicht zusammen-
arbeiten sollte. Ich betone noch einmal: Wir miissen zu einem wahren Verstidndnis
von Toleranz kommen — und uns vor falscher Toleranz hiiten.«

Ungeachtet der Logik, wonach »unser« toleranter Charakter mit der Intole-
ranz des »Anderen« kollidiert, liegt darin eine weitere und eher generelle Bot-
schaft verborgen, die nahezu wie eine Umkehrung des Toleranzprinzips
klingt. Schavan (Parlamentsdebatte vom 15.7.1998) machte dies besonders
deutlich:

112

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

»Wenn Sie so wollen, ist es ein Punkt, der um so bedeutsamer ist [...], als friedli-
ches Miteinander von Religionen eben im Zweifelsfall nicht nur dazu berechtigt,
dass die Beteiligten Toleranz von anderen sich selbst gegeniiber erwarten, sondern
auch verlangt, dass alle Beteiligten bereit sind zur Konzession, zur Diskretion, nur
Toleranz anderen gegeniiber in der eigenen Religionsgemeinschaft und im Blick auf
Mitglieder anderer Religionsgemeinschaften.«

Obgleich der Begriff eine Fiille von Bedeutungen enthilt, wird Toleranz vor-
nehmlich in pluralistisch verfassten Gesellschaftsordnungen wirksam und
zielt auf Mehrheiten-Minderheiten-Konstellationen ab, in denen Minderheiten
um die Anerkennung von kulturellen oder religidsen Normen oder Aus-
drucksformen kdmpfen, die der Mehrheit nicht unbedingt geldufig oder die
nicht rechtlich verankert sind. Obwohl vielfach von der »Gegenseitigkeit« der
Toleranz die Rede war, kehrten die Autoren dieses Prinzip quasi um, indem
sie vorschlugen, eine Minderheit — in diesem Fall durch eine Muslimin mit
offentlich sichtbarer, nicht-christlicher Religiositét représentiert — solle ihren
toleranten Charakter gegeniiber der Mehrheit unter Beweis stellen. Stellt man
sich vor, dass eine Muslimin in Deutschland 6ffentlich bekunden wiirde, sie
toleriere diese oder jene christliche bzw. nichtreligidse Praxis oder Lebens-
weise, so werden die iiblichen Konnotationen des Toleranzbegriffs rhetorisch
verkehrt. Obwohl solche Bekenntnisse den vielfach als »intolerant« wahrge-
nommenen Muslimen héufig abverlangt werden, so gibt es dariiber hinaus
aufgrund des Minderheitenstatus des Islam kaum ein 6ffentliches Forum, bei
dem Muslime dazu Stellung beziehen konnten.

Damit wird zugleich eine gewisse Ambivalenz deutlich, die dem Tole-
ranzbegriff generell innewohnt. Auf der einen Seite impliziert der Begriff
immer eine positive Selbstbeschreibung, indem er die eigene Generositit und
die Kapazitit, mit kultureller Differenz umzugehen, zum Ausdruck bringt.
Auf der anderen Seite weist allein die Moglichkeit, in der Entscheidungsposi-
tion zu sein, eine bestimmte religidse, kulturelle Praktik oder Lebensform zu
»tolerieren« oder nicht, auf den Machtfaktor hin, der dem Toleranzbegriff
zwangsldufig zugrunde liegt. Michael Walzer (1997: 53f.) macht {iberspitzt
auf diese Machtkonstellationen aufmerksam, wenn er beobachtet: »Jemanden
zu tolerieren bedeutet in der Machtposition zu sein, toleriert zu werden, im-
pliziert eine Position der Unterlegenheit.«’ In diesem Sinne indizierten jene,

6 Es gibt allerdings eine ganze Fiille von anderen Implikationen dieses Begriffs,
die Walzer im Verlauf seiner Untersuchung nicht unberiicksichtigt 1dsst. Beson-
ders in philosophischen Ansdtzen haben eine Reihe von Autoren versucht, das
Konzept zu redefinieren und eher im Sinne eines gegenseitigen Respekts und als
Motor fiir gleich verteilte Chancen fiir kulturelle Ausdrucksformen zu begreifen
(z.B. Heyd 1996). Diese Versionen setzen jedoch eine balanciertere Machtsitua-
tion voraus, als sie in Einwanderungskontexten gemeinhin vorliegt. Eine sinn-
volle Konzeptualisierung nimmt beispielsweise Rainer Forst (2002: 212) vor,

113

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

die die Moglichkeit hatten, sich 6ffentlich dariiber zu &uflern, ob das Kopftuch
nun zu tolerieren sei oder nicht, zugleich die eigene Machtposition und ver-
wiesen damit auf die recht enge Grenze, die sich zwischen Integration und
Zuriickweisung auftut, weil sie von arbitrdren Machtkonstellationen abhéngig
ist.

In einem Interview mit Giovanna Borradori weist Jacques Derrida (Borra-
dori 2003: 16) auf den inhérent christlichen Hintergrund des Toleranzbegriffs
hin und bemerkt, dass »Toleranz zunéchst eine Form von Charité [...]« gewe-
sen sei. Giovanna Borradori fiigt ergdnzend hinzu: »Der religidose Ursprung
und Fokus von Toleranz macht den Begriff zu einem Uberbleibsel einer pa-
ternalistischen Geste, in der der Andere nicht als gleichwertiger Partner ak-
zeptiert wird, sondern als untergeordnet, vielleicht als assimiliert, in jedem
Fall aber in seiner Differenz missdeutet wird.« Heiner Bielefeldt (2003: 24-
31) optiert daher dafiir, eine »staatliche Toleranzpolitik« aufzugeben, was er
als wesentlichen Schritt der Umsetzung des Prinzips der Religionsfreiheit be-
trachtet. Ob man mit diesen Beobachtungen nun iibereinstimmen mag oder
nicht, so ergeben sich daraus in jedem Fall einige grundlegende Fragen, die
wohl im Hinterkopf bewahrt werden sollten, wenn der Toleranzbegriff be-
dient wird (vgl. auch Karakasoglu 1999b): Wer toleriert wen mit welchen
Werten, Interessen und Absichten? Wer ist iberhaupt in der Position, die To-
leranzfrage zu stellen, zu debattieren und zu entscheiden?

Die Toleranzproblematik markiert in Deutschland ein geldufiges Themen-
feld, wenn es um »multikulturelle Fragen« (Joppke/Lukes 1999) geht, und
scheint auch vergleichsweise grofleren Stellenwert einzunehmen als in franzo-
sischen Debatten (vgl. Heitmeyer/Dollase 1996). Die relativ groe Bedeu-
tung, die diesem Begriff als Selbstreferenz der deutschen Gesellschaft zu-
kommt, muss zweifellos auch vor dem Hintergrund der nationalsozialisti-
schen Vergangenheit betrachtet werden, von der man sich in Kultivierung
eines positiven Selbstbildes abzugrenzen versuchte. Mit dem Verweis auf den
»toleranten Charakter« der deutschen Gesellschaft galt es in Abgrenzung zur
antisemitischen und rassistischen Vergangenheit, ein positiveres Selbstbild zu
konstruieren und die eigenen Entwicklungskapazititen zu unterstreichen. Im
Gegensatz dazu scheinen franzosische Intellektuelle oder Politiker sehr viel
weniger die Pflicht zu verspliren, sich von ihrer Vergangenheit abzugrenzen,
wenngleich der Kolonialismus mittlerweile auch dort zu einem Thema 6ffent-
licher Selbstreflexionen avanciert ist. Dies wird allein dadurch deutlich, dass
der in Deutschland so bedeutende Begriff »Vergangenheitsbewiltigung« in
Frankreich nicht existiert und, wenn iiberhaupt, so schlicht im deutschen Ori-

der einen Konflikt zwischen zwei konkurrierenden Versionen von Toleranz
ausmacht. Die erste qualifiziert er als »permission-conception«, die zweite als
»respect-conception«.

114

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

ginal verwendet wird. Die Last der Vergangenheit in Deutschland mag auch
in Teilen erkldren, warum die Stimmen zum Kopftuch hier vergleichsweise
zuriickhaltend geblieben sind, wie im nédchsten Unterkapitel deutlich werden
wird.

Ich mochte aber zunédchst zusammenfassen. Es ist klar geworden, dass
analog zum Prinzip der laicité in der franzdsischen Debatte der Riickgriff auf
die Verfassung in Deutschland eine willkommene Referenz war, um Vorbe-
halte gegen das Kopftuch zum Ausdruck zu bringen und zu legitimieren. Die-
se Referenz ist einerseits vage und abstrakt genug, um das Projektionsfeld
verschiedener selbstreferenzieller Elemente zu bilden. Zugleich ist sie spezi-
fisch genug, um eine Gemeinschaft zu konstruieren, die bestimmte Religions-
formen von vornherein ausschlieft. So diente die Verfassung als Grundlage,
um ein gemeinsames Terrain abzustecken, das auf verschiedenen Prinzipien
basierte und damit das »eigene« kulturelle, politische und symbolische Kapi-
tal reprisentierte — so insbesondere die Neutralitit staatlicher Einrichtungen,
ein christlich-abendlédndisches Fundament und damit verbunden: Toleranz.
Nicht zuletzt weil auf abstrakten menschenrechtlichen Prinzipien basierend,
eignete sich die Verfassung als glaubwiirdigere Referenz als der weitaus strit-
tigere Begriff der (deutschen) »Kultur«. Bei genauem Hinsehen lésst sich je-
doch feststellen, dass die Verfassung hier eine ganz dhnliche Funktion wie der
sonst in Deutschland geldufige Kulturbegriff einnahm. So wurde auch damit
ein exklusives, neutralisiertes und distinktives wir markiert, das bestimmte
religiose Praktiken bzw. Ausdrucksformen ausschloss. Bei den genaueren
Charakterisierungen des Kopftuchs wird deutlich, dass die Kommentatoren
einen normativ gepragten Kulturbegriff durchaus (wieder) einfiihrten.

Das islamische Kopftuch: Zwischen politischem
Aktivismus und kultureller Segregation

Im Gegensatz zu Frankreich weist der dominante Diskurs in Deutschland sehr
viel weniger klare Konturen einer weiblichen muslimischen Identitit auf, die
einen eindeutigen Gegensatz zur »deutschen Frau« bildete. Entsprechend wa-
ren die Kommentare auch weitaus zuriickhaltender, wenn es um eine Kontu-
rierung der Symbolik des Kopftuchs ging, wenngleich auch im deutschen
Diskurs eine Polaritidt zwischen »westlich-emanzipierter« und »muslimisch-
unterdriickter« Frau gezeichnet wurde. Sieht man sich die Bedeutungen an,
die dem Kopftuch beigemessen wurden, so kristallisieren sich zwei wesentli-
che Elemente heraus. Einerseits unterstrichen die Autoren dhnlich wie in
Frankreich den »politischen« Charakter der Verschleierung. Andererseits be-
tonten sie, das Kopftuch sei eine »kulturelle« Segregation und daher Aus-
druck einer differenten »Kultur«.

115

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Erwidhnenswert scheint zunéchst, dass eine Reihe von Autoren behaupte-
te, dass das Kopftuch keine islamische Pflicht sei, im Prinzip einer »unislami-
schen« Tradition entspringe und daher fiir eine muslimische Lehrerin uner-
heblich sei. Alice Schwarzer (Emma, 2/1997), die vor allem in der jlingsten
Kontroverse zu einer der wortstirksten, feministisch argumentierenden Geg-
nerinnen des Kopftuchs mit breiter Mediendffentlichkeit avancierte, bemerkte
beispielsweise: »So wenig, wie der Islam das Kopftuch >auferlegt(, so wenig
scheint dieses Kopftuch reine Privatsache der Referendarin Ludin zu sein.«
Ahnlich 4uBerte Schavan (Presseerklirung 119/98), dass das Kopftuch nicht
zu den religidsen Pflichten einer muslimischen Frau gehére, weil die Mehr-
heit der muslimischen Frauen weltweit kein Kopftuch tragen wiirde. Mit ihrer
AuBerung wiederholte bzw. verdffentlichte Schavan gewissermaBen das, was
ihr der Politikwissenschaftler Bassam Tibi geraten hatte, der sich insbesonde-
re in die erste Debatte aktiv einschaltete. In einem eigenen Beitrag (Der Ta-
gesspiegel, 16.7.1998) erginzte Tibi, dass das Kopftuch eine »postkoranische
Erfindung« sei. Dieser Befund findet in seinen Publikationen zum Islam in
Deutschland zahlreiche Bestitigungen, in denen er betont, das Kopftuch sei
unter dem Einfluss des »Islamismus aus arabischen Landern« importiert wor-
den (vgl. z.B. Tibi 2000: 45).

Nach dieser Logik widersprach das Kopftuch nicht nur deutschen Prinzi-
pien, sondern wurde auch fiir die islamische Theologie und Praxis als illegi-
tim erachtet. Damit ist eine grundlegendere Problematik angesprochen, die fiir
einen westlichen Blick auf islamische Praktiken gewissermallen symptoma-
tisch ist. Bis in die Kolonialzeit ldsst sich unter westlichen Wissenschaftlern
eine Tendenz zuriickverfolgen, in Kollaboration mit lokalen politischen Kraf-
ten legitime und vor allem »authentische« Formen des Islam zu kennzeichnen
(vgl. Said 1995 [1978]; Stauth 1993).

Die generalisierende Behauptung, das Kopftuch widerspreche eigentlich
dem Islam, erscheint noch problematischer, wenn man sich vergegenwartigt,
dass damit die Stimmen jener vollstdndig missachtet werden, die es fiir sich
als eine religiose Pflicht erachten. Welche eigene Position man auch immer
dazu einnehmen mag, mit einer solch apodiktischen Feststellung wird schlicht
eine ganze Reihe von islamischen Wissenschaftlern und Theologen ignoriert,
die das Kopftuch als einen untrennbaren Teil des islamischen Dogmas be-
trachten. Problematischer fiir den konkreten Fall ist jedoch, dass die Autoren
mit dieser Behauptung es schlichtweg ablehnten, den Worten der Lehrerin
selbst ein Gewicht beizumessen. Ludin unterstrich mehrfach, dass fiir sie das
Kopftuch eine religiose Pflicht und damit Teil ihrer Personlichkeit als fromme
Muslimin sei. Entweder behaupteten die Kommentatoren, Ludins Motive sei-
en nicht repriasentativ, oder sie gaben vor, die »versteckten« Botschaften des
Kopftuchs im Grunde besser zu kennen als bedeckte Frauen selbst. Wahrend
das Verfassungsgericht diese Logik unterbrach, indem es sowohl die eigenen

116

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Deutungen der Lehrerin als auch die Berichte der Sozialwissenschaftlerin Ya-
semin Karakasoglu, die mit Kopftuch tragenden Lehramtsanwirterinnen ge-
arbeitet hatte, in die Urteilsfindung einband, fiihrten die meisten Bundeslén-
der sie nach dem Verfassungsgerichtsurteil erneut ein. Bevor es in Baden-
Wiirttemberg zur Verabschiedung des Gesetzes zum Ausschluss von Kopf-
tuch tragenden Lehrerinnen kam, konsultierte das Parlament beispielsweise
die Anwiltin Seyran Ates als »muslimische Reprisentantin«. Ahnlich wie
Tibi, ist auch Ates bekannt fiir ihre unzweideutige Ablehnung des Kopftuchs,
wobei sie als »Frauenrechtlerin« ihren Schwerpunkt auf den »repressiven Ge-
halt« des Kopftuchs legt.

Die Beschreibung des Kopftuchs als Abweichung vom eigentlichen Islam
lieB vor allem Raum, um dieses Symbol mit anderen Inhalten zu fiillen, die
von religiésen Bedeutungen entfernt waren. Dieses Argument wurde, wie an-
gedeutet, nicht allein durch die Stimmen der nicht-muslimischen Mehrheits-
gesellschaft kanalisiert, sondern auch durch Intermediére, die sich selbst 6f-
fentlich als Muslime bezeichneten und dem Argument durch die »Stimme des
Anderen« grofieres Gewicht und mehr Glaubwiirdigkeit einbrachten. Bassam
Tibi ist dafiir zweifellos das prominenteste Beispiel. Er trat explizit gegen das
Kopftuch auf und verwies darauf, dass »der Schleier ein sehr gefdhrliches
Instrument der zivilisatorischen Abgrenzung« sei (Der Tagesspiegel, 16.7.
1998). Als enger Verbiindeter Samuel Huntingtons ist es nicht verwunderlich,
dass Tibi in diesem Zusammenhang das Zivilisationsparadigma bediente. Mit
der Reflexion seines eigenen Hintergrundes als »liberaler«, »demokratischer«
oder »sdkularer« Muslim ist er jedoch weit davon entfernt, die These eines
»Zusammenpralls der Zivilisationen« unvoreingenommen zu reproduzieren.
Vielmehr schwebt Tibi etwas vor, fiir das er selbst den Begriff »Euro-Islam«
gepragt hat. Unter »Euro-Islam« versteht Tibi einen an die normativen Pra-
missen Europas angepassten Islam, der sich das européische Sékularisierungs-
modell zueigen macht (z.B. 2000: 53). Es scheint wichtig, hier einen Augen-
blick zu verweilen, nicht nur weil Tibi in der deutschen Offentlichkeit als
»muslimischer Wissenschaftler« einen recht privilegierten Platz einnimmt,
sondern auch weil die von ihm favorisierte Version eines »Euro-Islam« gene-
reller den Kern der 6ffentlichen Debatte iiber den Islam in Deutschland wi-
derspiegelt und damit nicht zuletzt auch die Diskussion iiber sichtbare Formen
des Islam — wie das Kopftuch — tangiert.

Tibi strukturiert seine Argumente zum »Euro-Islam« entlang eines norma-
tiven Ansatzes und der Vision von einem modernen und vollstindig sdkulari-
sierten Europa, wobei er unhinterfragt einen Konsens iiber geteilte »europdi-
sche« Normen zugrunde legt. Aus dieser Perspektive hélt Tibi Muslime dazu
an, sie mogen ihre Religiositit von offentlichen und vor allem politischen
Formen befreien und ausschlieBlich auf den privaten Raum beschréanken. Nur
eine solche Privatisierung des Religiosen, so Tibis Kernargument, kdnne de-

117

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

mokratischen Frieden stiften. Zugleich legt der Politikwissenschaftler einen
inhdrent liberalen und demokratischen Kern westeuropéischer Offentlichkei-
ten zugrunde, der den Muslimen als Modell gelten soll, um ihre Religion
grundlegend zu reformieren. Tibi geht sogar noch einen Schritt weiter und
spricht von einer »islamischen Reformation« nach christlichem Vorbild (z.B.
2000 und 2001), wodurch der Modellcharakter christlich-sdkularer Gesell-
schaften noch deutlicher zum Tragen kommt. Auf diese Weise legitimiert Ti-
bis Kategorie eines »Euro-Islam« offenkundig nur eine Version des Islam, die
sich am »europdischen aufgekldrten Wertesystem« orientiert (2000: 36).

Einer der problematischsten Aspekte in Tibis Argumentation ist wohl die
Exklusivitdt, mit der er seinen Ansatz présentiert, wihrend er all jene, die sei-
ner Euro-Islam-Version nicht uneingeschrinkt zustimmen, schlicht als »Isla-
misten« bezeichnet (ebd.: 54 und 249). Seine Unterteilung in »gute« (inte-
grierte) und »schlechte« (abgesonderte) Muslime ist vor allem so schwerwie-
gend, weil Tibi eine einflussreiche Rolle als Experte in der deutschen Offent-
lichkeit zukommt. Mit seinem repetitiven Bekenntnis zu einer »moderaten«
Version des Islam ist er in der deutschen Offentlichkeit zu einer willkomme-
nen Figur avanciert, nicht zuletzt weil er als Experte des Islam und zugleich
mit der Stimme eines Muslims spricht.

Als einer der prominentesten Autoren reiht sich Tibi damit in eine wach-
sende Gruppe von islamisch geprigten Wissenschaftlern, Aktivisten oder Po-
litikern ein, die das Kopftuch 6ffentlich ablehnen und ihm eine privatisierte
Version des Islam entgegenstellen.” Am bekanntesten und erfolgreichsten
diirfte gegenwirtig die Sozialwissenschaftlerin Necla Kelek sein, die mit
ihrem Buch Die fremde Braut (2005) grofles Renommee erzielt hat. Zumeist
sind es eigene Negativerfahrungen mit dem Islam, die diese Autoren zu einer
tendenzidsen Verurteilung des Islam an sich veranlassen, die sie nun aus der
Perspektive der »Betroffenen« und als Wissenschaftler bzw. Politiker legiti-
mieren und dabei dhnlich wie Tibi den westlichen Liberalismus preisen. Vor
allem bei Frauen wie Kelek, der SPD-Politikerin Lale Akgiin oder auch der
Anwiltin Seyran Ates tritt eine scherenschnittartige Unterteilung von musli-
mischen Frauen in Deutschland in zwei Kategorien zutage: Frauen, die sich —
wie sie selbst — durch entschlossene Distanzierung vom Islam und Aneignung
dominanter Normen »emanzipiert« haben und solche, die die Unterdriickung
durch den Islam unmiindig reproduzieren.

Wihrend Muslime in Deutschland zuvor vom Prozess der Wissenspro-
duktion und -zirkulation ausgeschlossen waren, sind sie nun zunehmend daran

7 So z.B. die Reaktion dreier Berliner Politikerinnen mit tiirkischem Hintergrund
(Dilek Kolat und Ulker Radziwill, SPD und Evrim Baba, PDS) auf den von Ma-
rieluise Beck initiierten offenen Brief »Wider eine Lex Kopftuch« als »blaudu-
gig, naiv und oberflachlich« (Berliner Zeitung, 6.12.2003) oder Namo Aziz in
Die Zeit, 30.7.1998, Die Zeit, 2.10.2003.

118

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

beteiligt. Dafiir ist die Kopftuchdebatte freilich nur eines von vielen Beispie-
len.® Die gute Neuigkeit daran ist, dass Muslime nunmehr eine Sffentliche
Stimme erhalten haben und zu Agenten der Diskursbildung iiber den Islam in
der deutschen Offentlichkeit geworden sind. Wenn man allerdings bedenkt,
welche Art von Diskurs dffentliche Aufmerksamkeit und Anerkennung erhilt,
so haftet dieser guten Nachricht ein etwas bitterer Nachgeschmack an. Denn
im Prinzip setzt der Diskurs dieser Figuren den dominanten Diskurs vor allem
im Hinblick auf seine paternalistischen Ziige fort: Nun gibt nicht mehr nur die
nicht-muslimische Offentlichkeit Muslimen vor, wie eine »emanzipierte,
»moderne« Frau auszusehen habe, sondern Musliminnen selbst iibernechmen
diese Funktion und gewinnen umso mehr Plausibilitét, als sie aus der »Bin-
nenperspektive« sprechen.

Der Erfolg dieser »muslimischen Expertinnen, der sich vor allem in der
Publikationsrezeption und durch ihre hohe 6ffentliche Visibilitdt bemerkbar
macht, deutet auf die Angleichung einer wachsenden Zahl von Muslimen an
vorherrschende Bilder und sogar auf eine Internalisierung des Stigmas der
Andersartigkeit hin. Thr Diskurs ist 6ffentlich so wirksam, weil diese Frauen
selbst »Betroffene« sind und es zugleich geschafft haben, sich aus den »Fes-
seln der Tradition« zu befreien. Damit gelten sie als erfolgreiche Beispiele fiir
die vorherrschende Version von Integration. Mit ihrem »selbstkritischen«
Binnenblick stillen sie das Bediirfnis, »das Andere« zu erfassen und sein »In-
neres« zu durchdringen. So sind sie in der 6ffentlichen Wahrnehmung sowohl
Représentantinnen einer »anderen Kultur« als auch deren glaubwiirdigste Kri-
tikerinnen.

Obwohl es in Frankreich mit der staatlich unterstiitzten Bewegung Ni pu-
tes Ni soumises eine dhnliche Entwicklung gibt (hierzu kritisch Guénif-Soui-
lamas/Macé 2004), scheint dieses Bediirfnis, in das »Innere« der anderen
»Kultur« vorzudringen, trotz oder vielleicht gerade aufgrund der fehlenden
Kolonialvergangenheit in Deutschland ganz besonders ausgeprigt zu sein.
Dies wird deutlich, wenn man sich beispielsweise die Reaktionen auf Keleks
Buch ansieht, die vor allem den personlichen Charakter ihrer Darstellungen
priesen und es als einen »Faustschlag auf den Schidel« werteten, der »uns
aufwecken, uns die Augen 6ffnen« solle (Heribert Prantl, Laudatio anldsslich
der Verleihung des Geschwister-Scholl-Preises, 14.11.2005). Die geldufige

8 Das jiingste Beispiel ist die sogenannte »Islamkonferenz«, die Innenminister
Wolfgang Schiuble kiirzlich als Forum fiir einen Dialog zwischen muslimischen
Reprisentanten und der Politik initiiert hat. Die Zusammensetzung der vertrete-
nen Muslime hat allerdings eine Kritikwelle vor allem unter 6ffentlich engagier-
ten Muslimen ausgeldst. Beanstandet wurde vor allem, dass Frauen wie Necla
Kelek oder Seyran Ates als ausgesprochene und offensive Gegnerinnen des Is-
lam schwerlich als Représentantinnen fiir muslimische Belange gelten kénnten
(vgl. die tageszeitung, 29.9.2006).

119

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Auffassung, ein Augenzeugenbericht konne einen gesamten »Kulturkreis«
widerspiegeln, deutet auf eine recht problematische, in Deutschland zugleich
aber gingige Auffassung hin, dass sich Kulturen aus dem Inneren heraus
kompakt »verstehen« lieen.

Bei Autoren wie Tibi oder Kelek, die beide als Politikberater in Einwan-
derungsfragen agieren, ist ein weiteres ethisch relevantes Problem angespro-
chen, ndmlich die Rolle und Position von Experten und Beratern in solch
heiklen Féllen wie der Decodierung von religiosen Symbolen und der Frage
um die Legitimitdt des islamischen Kopftuchs in staatlichen Institutionen,
insbesondere wenn solche Experten sich selbst als Repridsentanten einer gan-
zen religiosen Gemeinschaft priasentieren und gemeinhin auch als solche an-
erkannt werden. Denkt man iiber die Produktion und Zirkulation von Wissen
iber den Islam nach, so sollte man sich ihr erhebliches Gewicht nicht nur
durch die hohe Medienprésenz, sondern auch bei ganz konkreten politisch-
rechtlichen Entscheidungen vor Augen halten.

Es geht mir hier nicht darum zu beurteilen, welche Stimme nun prinzipiell
»richtig« oder »falsch« ist. Was ich an der Rezeption dieser Art von muslimi-
schen Akteuren und deren Inkorporierung in die Prozesse der Gesetzgebung
vielmehr bemerkenswert finde, ist der selektive Blick, mit dem bestimmte
Ideen in der Offentlichkeit als »authentischer« und andere als weniger glaub-
wiirdig erachtet werden. Anders ausgedriickt, wihrend die Worte von selbst-
ernannten »sikularen« und »liberalen« Muslimen authentifiziert werden, wer-
den jene von offentlich sichtbaren Muslimen aufler Kraft gesetzt. Es scheint
sogar, als wire die Inkorporierung eines liberalen Diskurses iiber Religion im
Allgemeinen und Feminismus im Besonderen, gekoppelt mit einer Zuriick-
weisung und Denunzierung des Islam als Ursprung fiir Geschlechterungleich-
heit zu einem elementaren Mittel geworden, um sich als Muslim 6ffentlich
Gehor zu verschaffen. In dieser Hinsicht unterscheiden sich Frankreich und
Deutschland wiederum kaum voneinander (vgl. Mas 2006).

Die Schieflage, die aus solch einseitig produziertem Expertenwissen ent-
stehen kann, hat Schavan in der jiingsten Auseinandersetzung noch einmal
bestdtigt (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom 4.2.2004):

»Es sind unsere [sic!] muslimischen Mitbiirgerinnen und Mitbiirger, die uns darauf
hinweisen, dass das Kopftuch auch fiir eine bestimmte Auslegung des Islam im Sin-
ne des politischen Islamismus steht — also auch mit einer politischen Botschaft ver-
bunden sein kann — und im Islam zunehmend als ein Zeichen der kulturellen Ab-
grenzung gewertet wird.«

Sieht man sich nun etwas konkreter die Inhalte an, die dem Kopftuch in die-

sem Diskurs zugeschrieben wurden, so lautete das Kernargument auch hier,
dass es sich um ein »politisches« und proselytisches Symbol handeln wiirde.

120

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Das Kopftuch wurde als Zeichen gedeutet, das »mit den Grundwerten unserer
Demokratie nichts im Sinn« habe, wie es Ulrich Maurer (Frankfurter Rund-
schau, 10.7.1998) ausdriickte. Der SPD-Innensenator von Berlin Ehrhart Kor-
ting (die tageszeitung, 6.10.2003) &uflerte sich dhnlich, dass das Kopftuch
Bestandteil »einer fundamentalistisch und aggressiv nach auflen getragenen
Grundhaltung gegen das westliche Wertesystem und die Emanzipation der
Frau« sei. Auch die Vertreterin der baden-wiirttembergischen Griinen-Frak-
tion Birgit Bender stellte fest, mit dem »Kopftuch wird der Demokratie kein
Gefallen getan« (die tageszeitung 21.7.1998). So wurde dhnlich wie in Frank-
reich unterstellt, dass eine politisch-gesetzliche Entscheidung gegen das
Kopftuch im Interesse der muslimischen Frauen sei, die als Opfer islamisti-
scher Intoleranz wahrgenommen wurden. Auch hier richtete sich das Kopf-
tuch einer Lehrerin »gegen die Interessen von Midchen und jungen Frauen
tirkischer Abstammung [...], die sich mit den Grundwerten unserer Gesell-
schaft identifizieren und sich integrieren wollen«, wie Ulrich Maurer (Frank-
furter Rundschau, 10.7.1998) bemerkte.

Die politischen Implikationen, die dem Kopftuch unterstellt wurden, ver-
hielten sich auch hier antithetisch zur bestehenden Gesellschaftsordnung. So
wurden auch im deutschen Diskurs recht problematische Parallelen zu Extre-
mismen gezogen. Wer das Kopftuch im Unterricht erlaube, miisse auch »das
Tragen des roten Sterns oder neofaschistischer Symbole genehmigen«, kon-
statierte der CDU-Politiker Otto Hauser (Frankfurter Rundschau, 1.3.1997).
Schwarzer (Emma, 2/97) betitelte einen ihrer Beitrdge gegen das Kopftuch
mit »Kopftuch und Hakenkreuz«. Auf diese Weise ging die Vorstellung vom
Kopftuch als politischem Symbol weit liber eine einzelne Muslimin hinaus,
die ihre religiésen Beziige »offentlich« sichtbar macht. Vielmehr wurde das
Kopftuch als ein Symbol reprisentiert, mit dem sich ein klares politisches
Projekt verband, das ebenso wie in Frankreich das Ziel habe, den sidkularen
Staat zu zersetzen.

Die Furcht vor den politischen Implikationen der Verschleierung kombi-
nierte sich zumeist mit dem Argument, das Kopftuch sei ein forciertes und
den Frauen auferlegtes Symbol. Annette Schavan, die in der jiingeren Kopf-
tuchdebatte zwar unterschiedliche Implikationen der Kopftuchsymbolik ein-
raumte, hob diesen Zusammenhang dennoch sehr deutlich hervor:

»Das Kopftuch als ein auch politisches Symbol ist Teil einer Unterdriickungsge-
schichte der Frau. Es kann fiir eine Auslegung des Islam im Sinne des Islamismus
stehen, die mit dem Grundsatz der Gleichberechtigung von Mann und Frau nicht
vereinbar ist. Damit ist es auch nicht vereinbar mit einem Verfassungswert, der in
unserem Grundgesetz verankert ist.« (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom
4.2.2004)

121

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Es wird deutlich, dass auch in diesem Verstindnis eine Kopftuch tragende
Frau ein Gegenmodell zu einem als einheitlich konstruierten »deutschen«
oder »westlichen« Rollenverstindnis darstellte. So waren Verschleierungs-
praktiken der Interpretation der Kommentatoren zufolge »mit Vorstellungen
iiber Moral und Geschlechterrollen verbunden, die seit dem 19. Jahrhundert
hierzulande uniiblich geworden sind und zu Recht nicht mehr gelehrt werden«
(Nils-Arne Miinch in Freitag, 13.2.2004). Auch hier implizierte »Emanzipa-
tion« unausweichlich, sich des Kopftuchs als Symbol patriarchaler Gesell-
schaftsstrukturen entledigt zu haben.

Die Uberzeugung, Fereshta Ludin sei eine Art Exporteurin fundamentalis-
tischen Gedankenguts, lie8 sich auch nicht durch ihre eigenen Worte zerstreu-
en. Obwohl sie mehrfach bekundet hatte, sie trage das Kopftuch aus innerer
Religiositidt und wende sich zugleich gegen forcierte Verschleierungspoliti-
ken, wurden ihre Worte in der Logik dieses Diskurses entweder schlicht igno-
riert oder als Ausnahme abgetan, da sie die eigentliche Problematik der Ver-
schleierung nicht erfassen wiirde. Dieser Mechanismus basiert insbesondere
darauf, dass die zur Debatte stehende Lehrerin sowohl mit ihren Worten als
auch mit ihrem gesamten Auftreten gewissermallen das Bild von der passiven
und unterdriickten muslimischen Frau zerstorte, das dieser Diskurs dennoch
ungehindert reproduzierte. Schavans (Pressemitteilung 119/98) AuBerung
macht diese Problematik besonders deutlich. Wéhrend sie von dem konkreten
Fall abstrahierte, schrieb die Ministerin:

»[Alufgrund ihrer Vorbildfunktion, die sie als Représentantin des Staates innehat,
muss von Frau Ludin erwartet werden konnen, dass sie — unabhéngig von ihrer eige-
nen Uberzeugung — um die tatsichliche Gefahr der Vereinnahmung des Kopftuchs
auch als politisches Symbol weil und die damit verbundene Signalwirkung, nicht
zuletzt fiir die Situation anderer Frauen im Islam, sieht.«

Ahnlich argumentierte auch Wolfgang Thierse (2004), der feststellte: »Im
Kopftuchstreit haben wir mit der Schwierigkeit zu kdmpfen, dass sich hinter
dem religiosen Motiv, ein Kopftuch zu tragen, das politische Motiv verbirgt,
die Diskriminierung der Frau zu verfestigen statt sie aufzuheben.« Andere
Autoren, wie einschldgig Schwarzer (Emma, 2/97), drehten Ludins Worte
schlichtweg um mit dem Hinweis, die wahren Motive ihrer Verschleierung zu
kennen. Obgleich die konkreten Konturen der verschleierten muslimischen
Frau in diesem Diskurs vergleichsweise vage blieben, waren die Bedeutungen
des Kopftuchs auch hier dekontextualisiert, delokalisiert und wurden vor-
nehmlich mit Bezug auf selektive Referenzen beschrieben, die das Stereotyp
von Muslimen als Reprisentanten einer inegalitiren Gesellschaftsordnung
untermalten. Zudem betonten auch die deutschen Kommentatoren mehrfach,
das Kopftuchverbot fiir Lehrerinnen sei im Grunde genommen zum Wohl der

122

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

muslimischen Frauen und allgemein im »Interesse der Frauenpolitik« (Sei-
metz, Parlamentsdebatte von Baden-Wiirttemberg 1997) bzw. korrespondiere
mit dem »Geist der Gleichheit« (Bender, die tageszeitung, 21.7.1998).

Die Uberzeugung, es handele sich beim Kopftuch eindeutig um ein for-
ciertes Symbol, mag auch erkldren, warum das hdufig angefiihrte Argument,
ein Verbot verstole moglicherweise gegen das Prinzip der Religionsfreiheit,
von diesem Diskurszirkel konsequent zuriickgewiesen wurde. Das Argument
der Religionsfreiheit wurde hier vor allem fiir nichtig erklért, weil das Kopf-
tuch selbst als Symbol der Unfreiheit und der Beeinflussung gewertet wurde,
was vor allem mit dem vielfach vorgebrachten Begriff der »negativen Reli-
gionsfreiheit« seinen Ausdruck fand (z.B. Lale Akgiin in die tageszeitung,
16.2.2004; die tageszeitung, 14.12.2004). Dabei wurde eine doppelte Perspek-
tive bemiiht, einerseits die der Schiiler, die durch das offenkundige religiose
Bekenntnis einer Kopftuch tragenden Lehrerin in ihrer eigenen Freiheit einge-
schriankt seien, und andererseits die der Lehrerin selbst, deren religiose Praxis
letztlich als Ausdruck eines internalisierten Zwangs interpretiert wurde. Nils-
Arne Miinch (Freitag, 13.2.2004) driickte dies besonders klar aus:

»Es ist ja auch der erklarte Sinn der Verhiillung, Frauen zu einem >zuriickhaltendenc¢
Auftreten in der Offentlichkeit anzuhalten oder sie von der Offentlichkeit auszusper-
ren. Dagegen spricht auch nicht, dass islamische Frauen dies hiufig anders erleben.
Selbstverstindlich konnen repressive Strukturen verinnerlicht werden, bis sie von
eigenen Wiinschen nicht mehr zu unterscheiden sind. Fiir Unterdriickte ohne Hoff-
nung auf Befreiung — und fiir viele Frauen in patriarchalen Gesellschaften besteht
diese Hoffnung nicht — ist dies hiufig sogar die einzige Moglichkeit, ihr Los zu er-
tragen: Das Unterbewusstsein wehrt sich und deutet die Unterdriickung um: Sie wird
plotzlich als »gottgewollt« empfunden — oder als besonderer Schutz.«

Die filschlich Freien mussten dieser Logik zufolge in ihrer Freiheit einge-
schrinkt werden, um wieder zur wahren Freiheit zu gelangen, die sie durch
die Abgabe an ihre Religionsgemeinschaft eingebiilt hatten. Man sollte sie
sozusagen zwingen, sich vom eigens verinnerlichten Zwang zu befreien (siche
auch Ostermann 1997). Dieses Argument offenbart einen universalistischen
Freiheitsbegriff, der im Projekt des westlichen Liberalismus verwurzelt ist
(vgl. Gray 2000). Indem die Uberschreitung individueller Freiheitsrechte hier
allein den Anderen zugeschrieben wurde, legitimierten die Autoren letztlich
einen sanften Freiheitsentzug, indem sie bedeckte Frauen dazu aufriefen, sich
der Mehrheitsnorm anzupassen. Auch hier ernannten sich einige Kommenta-
toren zu Fiirsprechern der muslimischen Frau, die es zu retten galt. Ein weite-
res Zitat von Ulrich Maurer (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg 15.7.
1998) verdeutlicht diese Haltung und leitet zugleich zum nichsten Aspekt der
Debatte tiber:

123

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

»Wir haben sehr viele Méadchen mit tiirkischen Eltern in unseren Schulen. Ich glau-
be, dass beispielsweise diese Madchen, von denen sich viele beziiglich der gleichbe-
rechtigten Rolle der Frau fiir das Verstindnis unseres Landes und unserer Kultur
entscheiden, die Unterstiitzung, ja geradezu die Parteinahme des deutschen Staates
und der deutschen Gesellschaft verdienen und dass wir keine Signale setzten sollten,
die in die entgegengesetzte Richtung weisen.«

Somit wird auch im deutschen dominanten Diskurs die Uberzeugung vieler
Kommentatoren sichtbar, ein Kopftuchverbot sei fiir junge Musliminnen im
Prinzip ein Akt der Befreiung und keine Bestrafung.

Bemerkenswert an Maurers Aussage ist dariiber hinaus die Art und Weise,
wie er eine recht deutliche Polaritdt zwischen »dem Verstidndnis unserer Ge-
sellschaft« oder »unserer Kultur« und anderen Gesellschaftskonzeptionen
oder Kulturen herstellt, die hier jedoch unspezifisch bleiben. Hier wird die
Durchdringung dieses Diskurses mit einer offenkundig kulturalistischen Spra-
che deutlich. Die Vermutung der politischen Symbolik des Kopftuchs war im
deutschen Fall folglich haufig gekoppelt mit dem Argumentationsstrang, der
die kulturelle Dimension akzentuierte. Schavan (Parlamentsdebatte Baden-
Wiirttemberg vom 15.7.1998) driickte diese Verquickung in einer Rede im
Landesparlament mit der AuBerung aus, das Kopftuch sei ein »Symbol von
kultureller Abgrenzung und damit ein politisches Symbol [...]«. Ein kultura-
listischer Unterton findet sich auch bei der hdufigen Verwendung von Begrif-
fen wie »tiirkische Mitbiirger« (Oettinger, Parlamentsdebatte Baden-Wiirt-
temberg vom 15.7.1998) oder bei dem Verweis auf Menschen eines »anderen
Kulturkreises« (Wintruff, Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom 4.2.
2004). Diese Begrifflichkeit kann als symptomatisch gelten und verweist auf
eine Tradition in Deutschland, wonach Einwanderer zunéchst als Représen-
tanten einer distinktiven ethnischen Gemeinschaft und erst im zweiten Schritt
als Biirger eines Gemeinwesens betrachtet werden. Diesem Ansatz liegt ein
normativer und auf Stabilitdt ausgerichteter Kulturbegriff zugrunde. Demnach
existiert ein gemeinsam geteilter Konsens {iber Normen und Werte, der kons-
titutiv fiir die »Kultur« der deutschen Mehrheitsgesellschaft ist — eine Ge-
meinschaft der Deutschen an sich, die unabhingig von gesellschaftlichen Dy-
namiken bestehen bleibt und im Gegensatz zur »Kultur« der Einwanderer
steht. Uberdies suggeriert der Diskurs von undurchdringbaren kulturellen
Grenzen, der sich zunichst im Begriff des »Kulturkonflikts«’ und dann all-

9 Die These vom Kulturkonflikt, dem nicht-europdische Einwanderer in Deutsch-
land ausgesetzt seien, wurde insbesondere von der Migrationsforschung geprigt
(Barath 1978; Schrader/Nikles/Griese 1979; Thoméd-Venske 1981). Die Autoren
sahen vor allem die zweite Generation muslimischer Einwanderer von einem
stindigen Widerstreit zwischen zwei vollstindig voneinander abweichenden
Kultursystemen geprigt. Nicht selten wurde auch eine direkte Verbindung zwi-
schen dem daraus resultierenden Konfliktpotenzial und einer kriminellen Dis-

124

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

mahlich in der Rhetorik von »Parallelgesellschaften« manifestierte, dass Kul-
turen stabile und statische Gebilde seien, in die sich Minderheiten schlicht
einfligen miissten.

Damit folgt der Diskurs einer gewissen Tradition in Deutschland, die eng
mit dem Nationenverstindnis verkniipft ist.'"” Ganz besonders deutlich lieB
sich dieser Ansatz auch in der teilweise polemisch gefiihrten Debatte um die
Reform des deutschen Staatsbiirgerschaftsrechts 1999 erkennen,'' in der iiber-
kommene Konstruktionen wie »Schicksalsgemeinschaft« oder »Kulturnation«
(z.B. Rupert Scholz in Die Welt, 13.11.1998) auftauchten, also Begriffe, die
die Tradition eines romantisch-konservativen Nationen- und Kulturverstand-
nisses wiederbelebten. Eine genaue Lektiire insbesondere der Stimmen gegen
die Einfiihrung der doppelten Staatsbiirgerschaft liefert ein einschligiges
Zeitzeugnis fir die in Deutschland verbreitete Auffassung, in der Staatsbiir-
gerschaft driicke sich gleichsam die Zugehorigkeit zu einem fest umschlos-
senen Kulturkreis aus, der wiederum exklusiv zu sein habe. Bemerkenswert
bei dieser Diskussion war vor allem die Vermengung von Kultur, Identitat
und Nationalitdt, wie sie durch Formulierungen wie »ein Glaube, eine Kultur,
ein Pass« (Rolf Mares in Welt am Sonntag, 7.2.1999) zum Ausdruck kommt.
Demzufolge bildete die Staatsbiirgerschaft nicht nur einen von vielen Be-
zugspunkten der Identitdt eines Menschen. Der Pass selbst stiftete und konsti-
tuierte diese Identitdt. Entsprechend symbolisierten zwei Pdsse zwei vonein-

position von tiirkischen Einwanderern hergestellt (so z.B. Barath 1978). Kritisch
dazu siche Boos-Niinning/Nieke (1982), Auernheimer (1988) oder Bommes
1996.

10 Bis in die jlingste Vergangenheit hinein spiegelt das deutsche Staatsbiirger-
schaftsrecht ein {iber viele Jahrzehnte tradiertes, romantisch-volkisch begriinde-
tes Nationenverstdndnis wider. Beginnend bei Herder, der eine »genetisch de-
terminierte Volksseele« anpries, bis hin zur gravierendsten Ausprigung im Na-
tionalsozialismus hat sich in der deutschen Geschichte immer wieder die Idee
von einem homogenen Abstammungsvolk durchsetzen konnen. Dieter Obern-
dorfer (1991: 34-52) analysiert historisch das Spannungsverhiltnis zwischen den
freiheitlichen, offenen Werten der Nationalstaatsidee und dem volkischen Den-
ken, das in Deutschland mit der Romantik seinen Anfang nahm (siehe auch
Brubaker 1992 oder Kristeva 1988: 262-267).

11 Eine offentliche Diskussion um die Anderung des deutschen Staatsbiirger-
schaftsrechts hat bereits zu Beginn der 1990er Jahre begonnen. Im Zuge des Re-
gierungswechsels im Oktober 1998 und der von der SPD/Die Griinen initiierten
grundlegenden Reform zugunsten einer Erweiterung des Bodenrechts (seit 2000
in Kraft) nahm die Debatte allerdings nie zuvor gekannte Ausmalle an. Ein be-
sonders umstrittenes Thema war dabei die von der neuen Regierung angedachte
Duldung der doppelten Staatsbiirgerschaft zugunsten einer erleichterten Einbiir-
gerung (vgl. Dokumente der Integrationsbeauftragten des Bundes, www.bund.de).
Neben einer bundesweiten Unterschriftenkampagne, die vor allem die hessische
CDU/CSU gegen die Durchsetzung des Reformvorhabens eingeleitet hatte, fand
eine rege Offentliche Debatte in den deutschen Medien statt.

125

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ander abweichende Identititen, die in stindigem Widerstreit zueinander ste-
hen."?

Durch solcherlei Analogien ldsst sich ein bestimmtes Diskursfeld erfas-
sen, das der exemplarisch untersuchte Fall konkretisiert. Es handelt sich hier
meines Erachtens um eine Rhetorik, die in Deutschland in regelméBigen Ab-
stinden auftaucht und nicht allein mit machtpolitischer Interessenpolitik in
Verbindung zu bringen ist, sondern eine grundlegendere Problematik beim
Umgang mit Differenz widerspiegelt. Fiir den Kopftuchfall ist jedoch spezi-
fisch, dass durchaus auch Kritiker eines iiberkommenen romantischen
Staatsbiirgerschaftsverstdndnisses — wie etwa Bassam Tibi — das Phinomen
der Verschleierung in Deutschland mit dhnlich polarisierenden Argumenten
charakterisierten und sich dabei ebenso einer kulturalistischen Sprache be-
dienten. Zudem wurde eine nahezu unhinterfragte Gleichsetzung von Einwan-
derern oder »Ausldndern« mit »Tiirken« und von »Tiirken« mit dem Islam
deutlich.

Die fiir diesen Diskurs kennzeichnende Kombination von kulturellen und
politischen Elementen ist in einer kulturalistischen Rhetorik verankert, die
sich auch in der deutschen Islamwissenschaft findet (vgl. Al-Azmeh 1996;
Stauth 1993). Georg Stauth (1993) untersucht spezifisch Diskurse von deut-
schen Orientalisten und Islamwissenschaftlern, die im Verlauf des 19. Jahr-
hunderts produziert worden sind. Stauth zufolge sei in deutschen Orientdis-
kursen keine solch enge Verbindung zwischen Wissen und Macht zu ver-
zeichnen wie etwa in Frankreich oder auch Grof3britannien, da sich deutsche
Autoren primér auf Textstudien konzentrierten und von einer Eigenart gepragt
waren, die Stauth als »Innerlichkeit« identifiziert:

»Anders als etwa die anderen europidischen und spezifisch die franzésischen und
englischen Stile der Referenz auf die orientalische Kultur hat bereits im Mittelalter
die islamisch-germanische Beziehung zum Orient nicht unter dem Zeichen der rei-
nen Politik, sondern ganz unter dem Zeichen der Zivilisation und der Seele gestan-
den.« (Ebd.: 65)

12 Ahnlichkeiten zu diesem Kulturverstindnis weist auch die Leitkultur-Debatte
auf, die interessanterweise abermals von Bassam Tibi in Gang gesetzt wurde.
Wihrend ihm dabei allerdings entlang seines Paradigmas vom »Euro-Islam«
cher eine europdische, also génzlich transnationale oder universalistische Va-
riante einer Leitkultur vorschwebte, miinzten Friedrich Merz (Siiddeutsche Zei-
tung, 23.10.2000; 26.10.2000) und andere konservative Krifte Tibis Ansatz in
ein Pladoyer fiir eine nationale Leitkultur um. Obwohl zugleich vielfach kriti-
siert, flammt die Diskussion um eine deutsche Leitkultur regelméBig auf. Sie re-
flektiert ein weitverbreitetes Unbehagen vor allem seitens der politischen Elite
gegeniiber der wachsenden kulturellen und religidsen Pluralisierung der deut-
schen Gesellschaft, das sich in der zyklischen Revitalisierung von normativ-
konservativen Kulturkonzepten manifestiert.

126

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

In der Kopftuchdebatte war der Kulturbegriff normativer Pragung zumeist mit
einem spezifischen Verstdndnis von Integration verbunden, das kulturelle
Konformitét einforderte. Ein offenes Bekenntnis zum muslimischen Hinter-
grund symbolisierte somit eine Art von kultureller Differenz, die dhnlich wie
in Frankreich nicht mit dem zugrunde liegenden Verstidndnis von Integration
in Einklang zu bringen war. Ein kulturalistisch gepragter Integrationsbegriff
wird im deutschen Fall insbesondere deutlich, wenn man sich vor Augen hélt,
dass die zur Debatte stehende Lehrerin nicht zuletzt aufgrund ihres Bildungs-
niveaus und ihres sozialen Status als gesellschaftlich »integriert« gelten konn-
te. Zudem hatte Ludin schon lange vor der Debatte die deutsche Staatsbiirger-
schaft angenommen. Es war also kulturelle Konformitét, die als Beweis fiir
eine gelungene »Integration« galt. Entsprechend implizierte die durch das
Kopftuch offenkundig nach auBlen getragene Andersartigkeit »kulturelle Ab-
grenzung«, wie es mehrfach hie8 (Tibi, Der Tagesspiegel, 16.7.1998; Peter
Frisch, Verfassungsschutzprisident, in Siiddeutsche Zeitung, 15.4.1997). Nils-
Arne Miinch (Freitag, 13.2.2004) brachte dieses Integrationsverstindnis auf
den Punkt:

»Das Offnen unserer Schulen fiir das Kopftuch fordert nicht die Integration der
Muslime, sondern das Ausbreiten eben jener Parallelgesellschaft, deren wesentliche
Merkmale ein vormodernes, anti-emanzipatorisches Normensystem und Abgren-
zung nach auBen sind. Mit einem Wort: Desintegration.«

Eine gelungene Integration setzte folglich die Aufgabe kultureller Ausdrucks-
formen voraus, die sich mit dem vorkonstituierten homogenen Wir nicht ver-
standen, an das es sich anzupassen galt.

Es ist erwdhnenswert, dass die Besorgnis {liber die Integrationsfahigkeit
der Nachfolgegenerationen tiirkischer Einwanderer vor allem im Diskurs der
CDU/CSU (bis auf wenige Ausnahmen) eine recht neuartige Erscheinung
darstellt, die sich erstmals massiv im Zusammenhang mit den Diskussionen
um die Reform des Staatsbiirgerschaftsrechts herauskristallisiert hat. Entspre-
chend war die deutsche Staatsbiirgerschaft in der mehrheitlichen Meinung der
CDU weniger als Instrument der rechtlichen und sozialen Integration gemeint,
sondern eher als Ziel, das sich am Ende eines erfolgreichen kulturellen Adap-
tionsprozesses darbot.

Allerdings sollte nicht die interne Diversitit des Diskurses vergessen wer-
den. Beispielsweise nahmen einige Politiker die erste Kopftuchdebatte zum
Anlass, um fiir eine Reform des traditionell restriktiven Staatsbiirgerschafts-
rechts zu pladieren. Betrachtet man allerdings die konkreten Implikationen
von Mitgliedschaft dieser Autoren etwas genauer, so wird deutlich, dass auch
die Kritiker des deutschen Staatsbiirgerschaftsrechts ein ganz dhnliches Kon-
zept von Integration teilten. Die Argumentation war hier dhnlich wie im »Al-

127

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ternativdiskurs« in Frankreich: Kopftuch tragenden Frauen miissten nur die
gleichen politischen Rechte zugesprochen werden, damit sie sich aus freien
Stiicken kulturell adaptierten. In diesem Sinne war das hier vertretene kultur-
alistisch geprégte Verstidndnis von Integration nicht auf eine bestimmte Grup-
pierung beschrinkt, sondern wurde von den meisten Kommentatoren geteilt,
wenngleich in unterschiedlicher Nuancierung. Es handelt sich hier um einen
Integrationsbegriff, der in Deutschland auch iiber die Kopftuchdebatte hinaus
prigend ist (vgl. Rauer/Schmidtke 2001).

Blickt man abschlieend auf die Kernargumente dieses Diskurses, so wird
deutlich, dass auch die Mehrheit der deutschen Kommentatoren dem Kopf-
tuch seine religiose Dimension aberkannte. Stattdessen kategorisierten sie es
unter kulturellen Pramissen, gekoppelt mit dem Argument, von der Norm ab-
weichende kulturelle Ausdrucksformen seien eine suspekte Form des politi-
schen Aktivismus. Beide Komponenten galten als Illustration dafiir, dass die
Praxis der Verschleierung im Grunde »etwas Anderes« symbolisiere, als von
der Lehrerin behauptet und représentiert, und damit keinen legitimen Platz an
deutschen staatlichen Schulen erhalten konnte. Die Betonung der kulturellen
Andersartigkeit des Kopftuchs zementierte einerseits kulturelle Differenzen
von Muslimen und konstruierte sie auf der anderen Seite zu etwas grundsétz-
lich Illegitimem in deutschen Bildungseinrichtungen.

Die kulturalistische Durchdringung der Rhetorik im deutschen Diskurs ist
auch aus vergleichender Perspektive interessant. Wahrend in Frankreich das
Hauptaugenmerk auf der universellen Struktur der franzdsischen Gesellschaft
lag, wurde in Deutschland ausdriicklich ein kulturell umgrenztes Erbe vertei-
digt. Dieser Unterschied weist auf eine gewisse »alte« Polaritdt zwischen
Universalismus und Differenzialismus hin oder — im Sinne von Norbert Elias
(1992 [1976]) — zwischen »Kultur« und »Zivilisation, fiir die die deutschen
und franzdsischen Gesellschaftsordnungen als exemplarisch gelten konnen.
Dies manifestiert sich auch und vor allem in zwei verschiedenen Traditionen
von Nationalstaatsmodellen — der zivil-politischen und der ethnischen. Zu
einem gewissen Grad tauchten diese iiber Jahrhunderte kultivierten und tra-
dierten Unterschiede in den Auseinandersetzungen um die Priasenz und of-
fentliche Sichtbarkeit kultureller Differenzen in den Kopftuchdebatten wieder
auf. Wihrend das universalistische Paradigma im Falle Frankreichs im Narra-
tiv der »gemeinsamen Welt« begriindet lag, durchzog den deutschen Fall eine
kulturalistische Deutungstradition, buchstabiert in der verteidigten Emphase
der »christlich-abendlédndischen« Struktur Deutschlands und der gleichzeiti-
gen Entlarvung des Kopftuchs als kulturelle Abgrenzung.

Ich wiirde dennoch einer von Adrian Favell (2003) geduflerten Skepsis
folgen gegeniiber einer allzu unreflektierten Reproduktion der klassischen
These von zwei kontrdren Nationalstaatsmodellen, die vermeintlich zwei von-
einander abweichende Wege der Integration von Einwanderern generiere —

128

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

politische Eingliederung versus ethnisch basierter Differenzialismus. Beide
Traditionen sind offenkundig sehr viel komplexer und widerspriichlicher, als
es in der Unterteilung in zwei Idealtypen anklingt. Fiir die vorliegende Studie
erscheint jedoch noch wesentlicher, dass beide Modelle beim Umgang mit
religids-kultureller Pluralitit recht dhnliche ausschlieBende Effekte mit sich
bringen konnen. Beim Differenzialismus erfolgt die Gegeniiberstellung zwi-
schen Mehrheitsgesellschaft und kulturellen Abweichungen explizit unter Be-
rufung auf eigene und fremde Andersartigkeit und auf eine kulturell geprigte
Konzeption von Gemeinschaften. In universalistischen Diskursen erfolgt sie
mit einem Gleichheitspostulat, das jedoch selbst Parallelen zum verurteilten
Differenzialismus zur Folge haben kann und sogar noch exklusivere Effekte
fiir nicht-konforme, vor allem religiés begriindete kulturelle Ausdrucksformen
zeitigen kann. Denn alles Nichtkonforme ist auch hier auf zweifache Weise
storend. Einerseits weil es die Norm und vermeintliche Uniformitit der
Mehrheit hinterfragt, auf der anderen Seite, weil es eine unzuldssige Partiku-
laritdt 6ffentlich zum Ausdruck bringt. So sind beide Versionen — Differenzia-
lismus und Universalismus — in ihren ausschlieBenden Effekten miteinander
verwandt: die erste durch die Abwehr des Andersartigen, die zweite durch
seine Gleichmachung.

Trotz der liberalen Staatsbiirgerschaftstradition in Frankreich scheint hier
volle Mitgliedschaft nur unter der Bedingung mdglich zu sein, dass religids-
kulturelle Differenzen auf einem offentlichen Niveau aufgegeben werden,
wodurch sie ihre Kraft zur Hinterfragung des Konsenses frither oder spéter
einbiiflen. So war das Kopftuch in beiden Féllen als Zeichen einer distinktiven
»politischen Religion« bzw. einer »segregativen Kultur« nicht Teil des domi-
nanten Selbstverstidndnisses. Bei der nachfolgenden Analyse des minoritiren
Diskurses iiber das Kopftuch in Deutschland wird tiberdies deutlich, dass ein
differenzialistischer Ansatz oder gar eine kulturalistische Rhetorik nicht un-
bedingt mit einem exklusiven oder auf Homogenitét ausgerichteten Selbstver-
stindnis einhergehen miissen und dass der 6ffentliche Diskurs in Deutschland
keineswegs allein von einem ethnisch definierten und exklusiven Nationen-
verstidndnis gepragt ist.

Die Verfassung als Instrument
religios-kultureller Pluralisierung

Ahnlich wie in der franzosischen Debatte bildeten die Kommentatoren, die
vom dominanten Diskurs abwichen, auch im deutschen Fall eine Minderheit.
Die Beitrdge stammten in erster Linie von Intellektuellen und wurden vorwie-
gend in der tageszeitung publiziert, die bekanntlich eine »alternative« Bericht-
erstattung verfolgt und sich traditionell interkulturellen Fragen widmet. Ob-
gleich die tageszeitung gewiss zur Kategorie der Qualitdtspresse gehort, ist

129

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ihre Auflagenzahl und Zirkulation vergleichsweise marginal, was unter ande-
rem aus finanzbedingten Schwierigkeiten resultiert, mit denen diese Zeitung
seit ihrer Griindung zu k&impfen hatte (vgl. Die Zeit, 15.4.2004).

Dieser Diskurs offenbart sowohl ein grundlegend abweichendes Verstind-
nis von der deutschen Verfassung als auch eine divergierende Interpretation
der Prdsenz von nicht-christlichen religidsen Symbolen in 6ffentlichen Réu-
men. Die Motivation der Autoren, sich an der Debatte zu beteiligen, scheint
jedoch nicht in erster Linie darin zu bestehen, dem Kopftuch spezifische Be-
deutungen zuzuweisen. Vielmehr ging es auch hier vorwiegend um eine Kri-
tik am dominanten Diskurs zur Kopftuchfrage und genereller um den Umgang
mit religiés-kultureller Vielfalt in der deutschen Offentlichkeit. Besonders in
der ersten Debatte verband sich damit das Pladoyer fiir eine Revision des
deutschen Staatsbiirgerschaftsverstéindnisses.

Auch in diesem Diskurs diente die Verfassung als selbstreferenzieller
Rahmen. Dennoch wurde der Akzent hier stirker auf die Grundrechte gelegt,
die die Verfassung den Biirgern ungeachtet ihres kulturellen oder religidsen
Hintergrunds oder ihrer gesellschaftlichen Funktionen garantieren sollte. In
diesem Sinne verwiesen die Autoren weniger auf den »christlichen« Gehalt
oder Ursprung der Verfassungsprinzipien, sondern insistierten eher auf deren
»neutralen« Charakter gegeniiber religiosen Bekenntnissen. Damit offenbar-
ten sie gleichsam eine génzlich andere Interpretation des Neutralitdtsprinzips
als der dominante Diskurs. Diese Autoren beschrinkten den Neutralitétsbe-
griff strikt auf den Staatsapparat, der sich ihrer Auffassung nach gegeniiber
religiosen Bekenntnissen seiner Biirger, Beamte eingeschlossen, neutral zu
verhalten habe. Eine Lehrerin und Beamtin wurde in erster Linie als ein Indi-
viduum betrachtet und nicht primér als Reprdsentantin des Staates, wihrend
die Verfassung als ein Instrument religids-kultureller Pluralisierung galt:
»Denn nicht die christliche Tradition, sondern der liberale, aufgeklérte demo-
kratische Verfassungsstaat mit seiner toleranten Offenheit fiir kulturelle Plura-
litdt ist der eigentliche Wert, den es zu verteidigen gilt«, schrieb beispielswei-
se der Religionswissenschaftler Gerhard Besier (Die Welt, 19.1.2004). Die
Publizistin Dilek Zaptcioglu (die tageszeitung, 18.7.1998) verkniipfte dieses
Argument mit einer Kritik an der Idee einer Neutralisierung der Personlich-
keit von Beamten im 6ffentlichen Dienst, wie sie etwa der erste Diskurszirkel
vorgeschlagen hatte:

»Kein Unterricht ist von den Werten und Normen befreit, die dieser Teil der Welt
fiir sich geschaffen und als universell giiltig erklért hat und gegen die es in der iibri-
gen Welt in unserer Zeit so groBe Widerstdnde gibt. So ist eine Lehrerin mit dem
Kreuz um den Hals in deutschen Schulen eine alltdgliche Erscheinung, die ins Bild
passt, wihrend eine Lehrerin mit Kopftuch eben fehl am Platz ist. Weil sie islamisch
ist.«

130

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Die Autoren reklamierten zudem, dass staatliche Autorititen nicht in 6ffentli-
che Institutionen eindringen sollten, beispiclsweise indem sie bestimmte
Kleidernormen oder -vorschriften aufstellten, wonach bestimmte Symbole
bzw. Kleidungsstiicke als illegitim gewertet wurden. Winfried Kretschmann
(Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg von 1997) von den baden-wiirttem-
bergischen Griinen hob beispielsweise hervor: »Unsere Verfassung sieht vor,
dass wir ein pluralistischer Rechtsstaat sind, in dem jeder nach seiner Fasson
selig werden kann. Wir sind ein Staat, der ausdriicklich Religionsfreiheit vor-
sicht, und wir sind alle dazu in der Lage, sie zu ertragen.« Jan Philipp
Reemtsma (Le Monde Diplomatique, 12.8.2005) ging noch einen Schritt wei-
ter und gab zu bedenken, dass einem sékularen Staat nicht die Definitionsho-
heit iiber Kleidungsstiicke wie dem Kopftuch zukommen diirfe:

»Der sdkulare Staat hat sich nicht darum zu kiimmern, was eine Kleidung fiir den
oder die Religiose(n) »bedeutet<. Wie will er das auch tun? Es mag sein, dass eine
Frau den Schleier trigt, weil sie offensiv ihre Uberzeugung zur Schau stellen will
und signalisieren, dass sie sich eine islamisch-fromme Gesellschaft wiinscht, in der
alle Frauen den Schleier tragen. Es mag sein, dass eine Frau den Schleier tragt, weil
sie einfach den Geboten folgt, die sie fiir sich als verbindlich bestimmt hat. Wer will
das wissen? Der sdkulare Staat hat sich darum nicht zu kiimmern, er darf es gar nicht
wissen wollen. Wohl darf und muss er iiber die weltanschauliche Neutralitit seiner
offentlichen Schulen wachen, aber das tut er, indem er iiber die gelehrten Inhalte
wacht und dariiber, wie seine Lehrerinnen und Lehrer sie darbieten. Findet dort reli-
gidse Indoktrination statt, kann er Lehrer entlassen und in hoffnungslosen Féllen
Berufsverbote aussprechen.«

Anstatt mit bestimmten Auflagen gegeniiber religiosen Ausdrucksformen as-
soziiert, verstand sich Neutralitét hier also vorwiegend im Sinne des Prinzips
der Religionsfreiheit, die als elementares Recht der deutschen Verfassung
hervorgehoben wurde. Vor allem in juristischen Kreisen wurde das Recht auf
Religionsfreiheit vielfach aufgegriffen und diskutiert (vgl. Debus 1999; Hill-
gruber 1999; Bockenforde 2001 und Siiddeutsche Zeitung, 16.1.2004; Wiese
in die tageszeitung, 13.10.2006)."”* Dem hier verfochtenen Begriff von Reli-
gionsfreiheit liegt die Betonung des individuellen Bekenntnisses zugrunde, so
vor allem das Recht jedes Einzelnen, fiir sich selbst zu entscheiden, welcher
Religion er oder sie angehort, und die Moglichkeit, dies in vollstindiger Frei-
heit zu bestimmen, ohne dabei negative Folgen im Schul- oder Berufsalltag
befiirchten zu miissen (vgl. z.B. Rau, die tageszeitung, 26.1.2004).

13 Einen Uberblick iiber die Argumentationsstriinge der in die Debatte involvierten
Juristen insbesondere nach dem Verfassungsgerichtsurteil findet sich z.B. in
Oestreich 2004: 67-77.

131

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Das Pladoyer fiir eine konsequente Einhaltung des Religionsfreiheitsge-
bots wurde in einigen Fillen mit Bezug auf den Toleranzbegriff verbunden,
der hier jedoch anders interpretiert wurde als im zuvor analysierten Diskurs.
Hier wurde das Recht, religiose Bekenntnisse in 6ffentlichen Raumen zu &u-
Bern, als Akt der Toleranz gewertet, insbesondere weil dieses Recht nicht der
Mehrheit vorbehalten war, sondern auch fiir religiose Minderheiten geltend
gemacht wurde. Dieser Ansatz betrachtete Toleranz als eine Tugend, die eine
Gesellschaft im Umgang mit religids-kultureller Pluralisierung zu kultivieren
habe. In diesem Sinne schrieb beispielsweise die Sozialdemokratin Carla Bre-
genzer (Stuttgarter Nachrichten, 26.5.1997), dass eine Kopftuch tragende
Lehrerin potenziell imstande sei, die »Toleranz von amtlicher Seite vorzule-
ben [...]«. In dieser Logik représentierte die Lehrerin mit Kopftuch als Zei-
chen von Differenz und Andersartigkeit sogar »ein Signal fiir Toleranz und
Respekt«, wie Dilek Zaptcioglu (die tageszeitung, 18.7.1998) schrieb. Wih-
rend der dominante Diskurs die Lehrerin aufforderte, ihre eigene Toleranz
unter Beweis zu stellen, indem sie ihr Kopftuch beim Unterrichten abnehme,
baten die Autoren dieses Diskurses die deutsche Mehrheitsgesellschaft, ihren
toleranten Charakter zu demonstrieren, indem sie eine von der Norm abwei-
chende Variante von Differenz akzeptiere. In diesem Punkt erweist sich die
Argumentation also als vollstindig entgegengesetzt, obgleich auf dieselben
Begriffe rekurriert wurde.

Mit dem Appell, Toleranz zu bekréftigen, indem man eine Kopftuch tra-
gende Lehrerin einstellte, optierten die Autoren genereller fiir neue Strategien
im Umgang mit religioser Pluralisierung in Deutschland. Ein wesentlicher
Aspekt war dabei eine zuweilen substanzielle Kritik an der Art und Weise,
wie die deutsche Politik und Offentlichkeit bislang mit dem Ph&nomen der
dauerhaften Einwanderung umgegangen war, die sich im Umgang mit dem
Kopftuch symbolisch kondensierte. Die Abgeordnete der Griinen (bzw.
gegenwartige Geschéftsfithrerin der Heinrich-Boll-Stiftung) Birgit Laubach
(die tageszeitung, 3.8.1998) hob beispielsweise hervor, die Praxis der Ableh-
nung einer Kopftuch tragenden Lehrerin sei symptomatisch fiir die deutsche
Gesellschaft und ihren »Assimilationsdruck auf Ausldnderinnen, ohne wirk-
lich assimilieren zu wollen«.

Damit spielte dieser Diskurs auf die diinne Linie zwischen Assimilierung
und Exklusion an, die der von Eliten gestiitzten Forderung nach Assimilie-
rung héufig zugrunde liegt. Zygmunt Bauman (1992) hat in seinem Buch 4m-
bivalenz und Moderne aufschlussreich die Mechanismen der Assimilierung
untersucht, insbesondere in einem Kapitel, das sich mit der Rolle der Juden
im modernen Europa, vor allem in Deutschland beschiftigt. Im Vordergrund
stand ein ambitioniertes Assimilationsprojekt, das Bauman den »Unkraut ja-
tenden Gértnern« der Moderne zuschreibt. Dabei galt es, jedwede Differenz
zu tberwinden: Die Juden galten als »progressiv¢, wenn sie danach strebten,

132

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

die herrschenden Muster nachzuahmen und alle Spuren der urspriinglichen
Muster auszuldschen. Sie wurden als >zurlickgebliebenc« etikettiert, solange sie
den traditionellen Mustern die Treue hielten oder nicht geeignet und schnell
genug waren, sich ihrer restlichen Spuren zu entledigen« (ebd.: 139). Die
Paradoxie des Assimilationsprojekts bestand darin, dass die vermeintliche
Andersartigkeit der Juden trotz Konformititspostulaten von den Antisemiten
immer wieder entlarvt wurde. Sie forderten Assimilation, gleichzeitig aber
behaupteten sie, es gibe Kategorien, die nicht assimilierbar seien und produ-
zierten damit letztlich erneut Differenz: »Jede Uberwindung scheinbarer Ge-
gensdtze war fiir die Antisemiten eine Maske, hinter der sich nur der unver-
besserliche Jude verbarg« (ebd.). Damit zeigt Bauman, dass Assimilation und
Exklusion recht dicht beieinander liegen konnen. Das Paradox des Projekts
der Assimilierung bestand darin, dass Juden einerseits dem Druck der Assimi-
lierungspolitik unterworfen waren, dass sie aber andererseits von der Mehr-
heitsgesellschaft dieses Aktes als unfdhig erachtet wurden, weil man ihnen
immer wieder »unverbesserliches Judentum« unterstellte.

Steven Uhly (die tageszeitung, 24.7.1998) trieb seine Kritik an der deut-
schen Einwanderungspolitik noch etwas weiter als die meisten anderen Auto-
ren. Er schrieb, die Furcht vor dem islamischen Kopftuch in Deutschland sei
in erster Linie ein Symptom fiir den weitverbreiteten Mechanismus, eindeuti-
ge Unterschiede zwischen Eigenem und Fremdem zu errichten und eine Norm
zu konstruieren, die auf einer vermeintlich homogenen nationalen Identitét
basiert:

»Die Fereshta Ludins dieses Landes sind unser Spiegel, sie treten individuell in Er-
scheinung und stdren damit unseren Massenindividualismus. Deshalb muss Fereshta
Ludin mit einer Gruppierung — in diesem Fall den islamistischen Fundamentalisten —
identifiziert werden. Andernfalls miissten wir zugeben, dass wir nichts iiber die Frau
wissen, auller dass sie selbst niemanden zwingen will, ein Kopftuch zu tragen. Und
wenn wir ein bisschen iiberlegten, kimen wir an den Punkt, an dem wir auch zuge-
ben miissten, dass wir iiber uns selbst und iiber unsere schone Nationalkultur nicht
viel sagen kdnnen.«

Mit seinem Beitrag spielte Uhly auf die leidige Frage nach den Koordinaten
der »deutschen Identitdt« an, ein hiufig diskutiertes und seit 1945 zugleich
tabuisiertes Thema in Deutschland:

»[E]igentlich ist unser sogenanntes Ausldnderproblem nur eine sekundire Erschei-
nung eines deutsch-deutschen Konflikts. Und der lautet: Was heifit es eigentlich,
deutsch zu sein, wenn alle so tun, als wiissten sie es und als wire es etwas ganz Tol-
les, und man aber spiirt, dass beides nicht die Wahrheit ist?«

133

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Gerhard Besier (Die Welt, 19.1.2004) konkretisierte das Argument und kom-
mentierte, der Exklusivitdtsanspruch des im Kopftuchstreit in Erscheinung
tretenden »Sékularchristentums« bringe in erster Linie die Suche nach einer
verloren geglaubten kollektiven Identitdt zum Ausdruck. Wéhrend die Kom-
mentatoren des dominanten Diskurses die Frage nach den Koordinaten des
»Deutschtums« fiir gegeben hinzunehmen schienen oder eine normativ ge-
pragte Version von deutscher Identitit zugrunde legten, die religios-kulturelle
Minderheiten adaptieren sollten, betrachteten die Autoren dieses Diskurszir-
kels die Inhalte einer kollektiven »deutschen Identitdt« als strittig und wan-
delbar. Damit kommentierten sie den Fall im Rahmen einer seit der Nach-
kriegszeit charakteristischen Problematik, wonach das Tabu, ein gemeinsames
Selbstverstindnis zu formulieren, von Anfang an mit einer starken Emotiona-
lisierung der Fragestellung einherging, gepaart mit der sporadisch aufflam-
menden Tendenz, allein die positiven Aspekte des »Deutschtums« zu zele-
brieren.

Ein korrespondierendes Thema dieses Diskurses war entsprechend die
Kritik am dominanten Kulturverstdndnis. So unterstrichen die Autoren, die
Vorstellung von einer homogenen Nationalkultur, in die sich Einwanderer
und deren Nachfolgegenerationen einfiigen miissten, sei angesichts der fakti-
schen Pluralitit der deutschen Gesellschaft obsolet. Micha Brumlik (die ta-
geszeitung, 27.7.1998) argumentierte beispielsweise, dass Prisenz und Parti-
zipation von Einwanderern die deutsche Kultur grundsitzlich beeinflussen
wiirden, was nicht durch ein romantisches und exklusives Verstindnis von
Kultur verdrangt werden diirfe. Nach Brumlik sollte die Anerkennung von
kultureller Pluralitdt in eine verdnderte Integrationsstrategie miinden, gemeint
als reziproker Prozess und weniger im Sinne einer einseitigen Anpassung von
Einwanderern an eine dominante Norm. Ahnlich widersprachen auch einige
Politiker der Vorstellung, eine Kopftuch tragende Lehrerin sei per se ein Bei-
spiel fiir gescheiterte Integration von Muslimen (vgl. Landtagsdebatten von
Baden-Wiirttemberg vom 15.7.1998 und 4.2.2004). Dieser Interpretation zu-
folge konnte eine Kopftuch tragende Lehrerin den Schiilern sogar als positi-
ves Beispiel dienen, indem sie ihre soziale und wirtschaftliche Integration in
die deutsche Gesellschaft verdeutliche, wihrend sie zugleich Elemente eines
differenten religids-kulturellen Hintergrundes kenntlich mache.

Damit tritt ein recht anderes Bild von der deutschen Verfassung zutage als
im ersten Diskurs. Die Autoren interpretierten sie als ein Vehikel, das flexibel
genug sein miisse, um der wachsenden religids-kulturellen Pluralisierung ge-
recht zu werden, indem sie das Recht auf freien Ausdruck von religidsen Be-
kenntnissen aller Religionen garantiere. Im Gegensatz zum dominanten Dis-
kurs machten die Autoren folglich bei den durch die Verfassung gestiitzten
Grundwerten keine Einschrankung, entweder indem sie 6ffentliche und priva-
te Sphdren strikt voneinander trennten oder indem sie das Recht auf Reli-

134

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

gionsfreiheit einer bestimmten Religion vorzubehalten versuchten. Erst in der
jiingeren Debatte begannen die Kommentatoren dieses Diskurszirkels mit ei-
ner genaueren Examinierung der Kopftuchpraxis in Deutschland und bezogen
sich damit hauptsichlich auf soziologische Studien, in denen Kopftuch tra-
gende Frauen selbst zu Wort gekommen waren (siehe Einleitung). Interessan-
terweise zog auch das Verfassungsgericht vor seinem Urteil Experten zu Rate,
die mit jungen Frauen personlich gesprochen hatten, und lie diese Erkennt-
nisse in das Urteil einflieBen. Damit nahmen die Richter Abstand von Konsul-
tationen von Islamwissenschaftlern bzw. von Experten, deren Forschungs-
schwerpunkte sich auf islamische Kontexte richten. Hier 1dsst sich ein wichti-
ger Schritt beobachten von der abstrakten Beschreibung des Kopftuchs mit
universellen Inhalten hin zu einer soziologisch gestiitzten Kontextualisierung
der Kopftuchpraxis innerhalb der deutschen Gesellschaft.

Die Quintessenz dieser Konsultierungen ergab ein komplexes Bild der
Kopftuchpraxis in deutschen bzw. europédischen Kontexten. So hoben Auto-
rinnen wie Marieluise Beck (die tageszeitung, 28.7.2003; siche auch »Aufruf
eine Lex Kopftuch«) den vieldeutigen Charakter des Kopftuchs hervor und
gaben zu bedenken, dass ein generelles Verbot dieser Pluralitit nicht gerecht
werde. Obgleich es auch politische Implikationen der Verschleierung gebe, so
die Argumentation, so sei ein verallgemeinernder Verdacht, das Kopftuch als
ein Signal gegen die Integrationsbereitschaft in die deutsche Mehrheitsgesell-
schaft zu interpretieren, empirisch nicht haltbar. Bemerkenswert an Becks
Beitrdgen zur Kopftuchdebatte ist neben ihrer differenzierten Auseinanderset-
zung mit der Symbolik des Kopftuchs ihre reflexive Position zur religios-
kulturellen Pluralisierung der deutschen Gesellschaft:

»In einer pluralistischen Gesellschaft muss die Balance zwischen generellen Normen
und differenten Lebensstilen immer neu gefunden werden. Dies erfordert Kompro-
misse von allen Beteiligten. Angesichts der islamischen Realitit in unserem Land
bedarf es neuer Verhandlungen. Es geht eben nicht nur um den Umgang mit dem
Islam, es geht auch immer um das Selbstverstindnis unserer Gesellschaft.« (die ta-
geszeitung, 28.7.2003)

Hier lasst sich nicht nur ein bedeutender Unterschied in den Argumentations-
linien der beiden Diskurse feststellen, sondern auch ein Unterschied zum Mi-
noritdtsdiskurs in der franzosischen Kopftuchdebatte. Die Kommentatoren in
Deutschland verbanden ihren Appell gegen ein generelles Kopftuchverbot
nicht mit einer bestimmten Auflage, etwa die Frauen damit zu ermutigen, das
Kopftuch irgendwann wieder abzulegen. Genereller wird hier keine vorgege-
bene Norm als Richtlinie zugrunde gelegt. Dieser Unterschied wird noch
deutlicher, wenn man sich das hier vertretene Pladoyer fiir eine pluralistische
Version von Mitgliedschaft anschaut, das besonders deutlich in der Debatte

135

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

von 1998 hervortritt, als das deutsche Staatsbiirgerschaftsrecht noch nicht re-
formiert war. Neben einem Plddoyer fiir eine grundsdtzliche und rechtliche
Reform des iiberholten Staatsbiirgerschaftsrechts traten die Kommentatoren
generell fiir ein verdndertes Verstdndnis von Zugehdrigkeit ein.

Im Gegensatz zum dominanten Diskurs wurde kulturelle Vielfalt nicht als
Begrenzung von Zugehorigkeit zum deutschen Gemeinwesen betrachtet, son-
dern gewissermalBen als notwendige Voraussetzung. Wir konnten die hier ver-
tretene Version von Mitgliedschaft »multikulturelle Staatsbiirgerschaft« nen-
nen (Koenig 2003: 146). Eine bedeckte Lehrerin war mit und weniger trotz
duBerer Differenz als volles Mitglied der deutschen Gesellschaft akzeptiert.
Hier zeigen sich gleichsam signifikante Unterschiede zur Argumentation der
franzdsischen Autoren, die eine Kopftuch tragende Frau letztlich erst dann als
volles Mitglied der franzosischen Gesellschaft anerkannten, wenn sie sich
nichtkonformer Differenz entledigte. Brumlik (die tageszeitung, 27.7.1998)
driickte diesen Gedanken besonders treffend aus:

»Eine derart vielféltige, in sich gebrochene nationale Kultur ist im iibrigen das strik-
te Gegenteil eines verbindlichen Wertehimmels. Sie integriert, indem sie in einer fiir
alle verbindlichen Sprache eine Vielzahl sogar widerspriichlicher Lebenswege arti-
kuliert und es den heranwachsenden Individuen ermdglicht, eine verantwortliche
Wahl ihrer eigenen Lebensform zu treffen.«

Wenn man diesen Diskurs politisch-theoretisch verortet, so kommt die hier
vertretene Form von Mitgliedschaft Charles Taylors (1993) Ideen einer Poli-
tik der Anerkennung sehr nahe und korrespondiert genereller mit Ansdtzen
des Multikulturalismus. Der Beginn der sogenannten »Identitatspolitiken« hat
im Verlauf der 1980er Jahre vor allem in amerikanischen Kontexten zur Aus-
arbeitung von alternativen politischen Projekten des empowerment unterprivi-
legierter subalterner Gruppen gefiihrt. Zunichst waren es Strategien, die als
Reaktion auf rassistische Auswiichse ansetzten, aber auch generell gegen he-
gemoniale Diskurse gerichtet waren. Es ging dabei darum, kulturelle Diffe-
renz anzuerkennen und in gewisser Hinsicht sogar zu institutionalisieren, an-
statt sie an ein normatives Ideal von einer einheitlichen Nationalkultur zu bin-
den.

Im Gegensatz zu Frankreich wurde der Begriff Multikulturalismus in
Deutschland zumindest nicht von vornherein tabuisiert, ehe man ihn 6ffent-
lich diskutiert hatte. Dennoch ist der theoretische und auch praktische Gehalt
der Multikulturalismus-Debatte auch in Deutschland eher niedrig, insbesonde-
re wenn wir sie mit Ansétzen aus dem angloamerikanischen Raum verglei-
chen (z.B. Kymlicka 1991; Taylor 1993; Walzer 1996; Modood 2005). Eine
kurze Bestandsaufnahme zeigt, dass der Begriff in den friihen 1990er Jahren
allenfalls von einigen Wissenschaftlern und Politikern als Gegenargument zur

136

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

dominierenden Darstellung von einer homogenen deutschen Kultur aufgegrif-
fen wurde (vgl. Leggewie 1990; Oberndorfer 1991 und 1995; Cohn-Bendit/
Schmid 1992). Obwohl es ganz unterschiedliche Ansitze des Multikultura-
lismus gibt,14 tendierten die Modelle hierzulande vor allem dazu, kulturelle
Differenzen als »Bereicherung« der Gesellschaft zu betrachten. Die deutsche
Version vom Multikulturalismus fokussierte sich auf die Modalititen der
Staatsangehorigkeit innerhalb der eng gesteckten Grenzen des restriktiven
Staatsangehorigkeitsrechts und seiner langen Tradition in Deutschland. Die
kleine Gruppe von Wissenschaftlern und Politikern forderte eine Verédnderung
des ethnisch definierten Konzepts der Nationalitit und eine substanzielle Re-
form des Staatsangehorigkeitsrechts. Christian Joppke (1995: 20) bemerkt
daher, dass sich der Multikulturalismus in Deutschland nur zweitrangig mit
Einwanderern beschéftige, weil es in erster Linie um eine Auseinandersetzung
mit sich selbst gehe. Anstatt also konkrete Modalitidten zum Umgang mit kul-
tureller Pluralitit auszuarbeiten, bestand das vorrangige Ziel darin, zu zeigen,
dass Deutschland zu einem Einwanderungsland geworden ist — eine Tatsache,
die noch heute gern von wichtigen gesellschaftlichen Kriften geleugnet wird.

Dies muss noch einmal vor dem Hintergrund des traditionell restriktiven
Staatsbiirgerschaftsrechts in Deutschland betrachtet werden. In den Pionierge-
sellschaften der theoretischen wie politisch implementierten Ansédtze zum
Multikulturalismus (insbesondere USA und Kanada) ging es um die Frage,
wie man den religids-kulturellen Partikularititen gerecht werden konnte in-
nerhalb einer von vornherein pluralistisch verfassten Gesellschaft, die sich
aber dennoch an universellen Ordnungsprinzipien orientiert. Hier hingegen
drehte sich die Debatte um den noch ausstehenden Schritt, {iberhaupt erst
einmal die rechtliche Grundlage fiir politische Gleichheit zu schafften. Damit
ist mit dem verdnderten Staatsbiirgerschaftsrecht im Grunde erst die Voraus-
setzung geschaffen worden, iiber das Spannungsverhéltnis von Gleichheit und
Differenz zu diskutieren.

Betonenswert scheint mir vor allem zu sein, dass diese Ansdtze im Hin-
blick auf den politischen Umgang mit kultureller Pluralitdt in Deutschland
bislang mehr oder minder erfolglos geblieben sind. Abgesehen von der Re-
form des Staatsangehdrigkeitsrechts im Jahre 1999 verhallten die Rufe der
Multikulturalisten weitgehend. Threm Diskurs folgte keine sichtbare Verdnde-
rung der Politik, die nun kulturelle und religidse Pluralitét in der Gesellschaft
einbezogen hitte. Dariiber hinaus blieb die Tatsache, dass kulturelle und reli-
giose Vielfalt einen unvermeidlichen Einfluss auf das nationale Selbstver-

14 Multikulturalismus wird zumeist als Strategie theoretisiert, die von oben nach
unten diktiert wird, um die »Probleme« von Minderheiten zu bewiltigen. Diese
theoretisierte Form dient aber auch der Konkretisierung von »Kultur« oder wird
als Teil einer liberalen Tradition betrachtet, deren Ziel es ist, eine Umgliederung
einzelner Gemeinschaften zu verhindern.

137

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

stindnis ausiiben und langfristig die normativen Voraussetzungen der »auf-
nehmenden Gesellschaften« verdndern wiirde, unberiicksichtigt.

Einige Autoren trugen stattdessen zur Gestaltung einer folkloristisch ge-
pragten Version des Multikulturalismus bei, die sich in dem Begriff multikulti
kondensiert. Das Konzept multikulti, das inzwischen Teil deutscher Alltags-
sprache geworden ist, fokussierte sich auf miteinander zu vereinbarende kul-
turelle Unterschiede und warb fiir eine folkloristisch gepriagte Koexistenz der
Deutschen mit ihren »Auslidndern«. Mit der Idee von multikulti stellten sich
jedoch weder substanzielle Veranderungen auf institutioneller Ebene ein noch
verband sich damit eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Problematiken der
religids-kulturellen Pluralisierung. Mark Terkessidis (die tageszeitung, 1.8.
1998) hat dieses Verstindnis von Multikulturalismus aufschlussreich als
»Doner-Prinzip« bezeichnet und schrieb im Zusammenhang mit der Kopf-
tuchdebatte:

»[A]nerkannt wurden nur solche Differenzen, die genieffbar waren, Differenzen,
welche die eigene Kultur bereichern konnten. Alle anderen kulturellen Unterschiede
— besonders jene, die im weiteren Umfeld der islamischen Religion auftauchten —
galten als Ausdruck einer engstirnigen, potenziell gewalttitigen, »vormodernen<
Tradition, die sich an der normativen Westlichkeit abschleifen miisse, um schlief3-
lich wie die eigene Kultur auch zu einem rein privaten Lebensstil zu werden. [...]
Anders gesagt: Es gibt eine gute Differenz, die sich im Doner-Prinzip verkorpert,
und eine schlechte, gefahrliche, die im Kopftuch ihren Ausdruck findet.« (Hervor-
hebung im Original)

Damit wurde der Multikulturalismus in Deutschland gewissermaf3en zu einem
Objekt der Lacherlichkeit, ehe er ernsthaft als Alternative zur »Integration-Se-
gregation-Sackgasse« diskutiert wurde (vgl. Blaschke 2000). Matthias Koenig
(2003: 199) bemerkt treffend:

»Anders als im Fall der britischen Integrationspolitik blieb die Semantik des >Multi-
kulturalismus< aber zumeist auf Vorstellungen eines folkloristischen Miteinanders
von Deutschen und »>Auslédndern< beschrénkt und war daher im sozialwissenschaftli-
chen Diskurs leicht kritisierbar.«

Interessant am deutschen Fall ist weiterhin, dass hier die Rhetorik von multi-
kulti in einen festen Glauben ilibergegangen ist, dass Deutschland ernsthaft
multikulturelle Politikstrategien verfolgt und institutionalisiert hitte. Dies
wird bei der derzeitig florierenden Rhetorik vom »Scheitern des Multikultura-
lismus« deutlich, die auch im Rahmen der Kopftuchdebatte aufgegriffen wur-
de: »Wir glauben, dass der Multikulturalismus, wie er vor allem von den Grii-
nen vertreten wurde, ein Irrweg war. Stichworte wie Ehrenmorde oder Zwangs-
verheiratung sind Ausdruck einer gescheiterten Integrationspolitik, die nichts

138

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

mit Toleranz und Vielfalt zu tun hat« (Gerhard Papke, FDP-Fraktionsvorsit-
zender in NRW in die tageszeitung, 26.10.2005). Die Ermordung des hollén-
dischen Filmemachers Van Gogh hat zu einer weiteren Delegitimierung des
Multikulturalismus in der deutschen Offentlichkeit beigetragen. Mit der kriti-
schen Auseinandersetzung mit dem »niederldndischen« Modell des Multikul-
turalismus wurde damit gewissermaBlen die gesamte Diskussion um alternati-
ve Strategien im Umgang mit religios-kultureller Pluralitdt »lebendig begra-
ben« (Amir-Moazami 2005), wenngleich sich in der gesellschaftlichen Praxis
eine Art von »de facto« Multikulturalismus durchgesetzt hat, wie im Hinblick
auf die Institutionalisierung des Islam im ndchsten Kapitel zu zeigen sein
wird.

Auch beim hier untersuchten Diskurs zur Kopftuchfrage klingen zudem
ein folkloristisch gepragter Multikulturalismus-Ansatz und vielfach auch eine
monolithische Auffassung von Kultur an. So wurde beispielsweise behauptet,
eine Kopftuch tragende Lehrerin sei unausweichlich imstande »Briicken zu
bauen« (Bregenzer, Stuttgarter Nachrichten, 26.5.1997) oder das Kopftuch
als solches »stiftet eine Identitit«, wie es der Islamwissenschaftler Peter Hei-
ne formulierte (Der Spiegel, 30/98). Die Betonung des Reichtums von kultu-
rellem Austausch, die sich in der Metapher des Briickenbildens widerspiegelt,
reflektiert eine Problematik des Multikulturalismus, die nicht in erster Linie
den dynamischen Charakter von kultureller Pluralisierung und kulturellem
Austausch betont. Vielmehr tendiert dieser Diskurs dazu, kulturelle Eigenar-
ten zu konservieren, und erachtet Vielfalt als einen Wert an sich. Damit of-
fenbart sich ein kulturrelativistisches Argument, das moglicherweise dem an-
gefochtenen Diskurs von kulturellen Entitdten ndher kommt als erwiinscht.
Ahnlich wie beim Verweis auf die Notwendigkeit des Erhalts einer Identitit
riskiert dieses Argument, Grenzen zu zementieren, anstatt den ersehnten
»Dialog« anzuregen. Indem kultureller Reichtum und Besonderheit zelebriert
werden, lauft man Gefahr, kulturelle Differenzen letztlich zu bestérken.

Wie die Autoren Homi Bhabha (1990) oder Ayse Caglar (1997) in ihrer
Kritik am Multikulturalismus betonen, sind multikulturalistische Ansitze
nicht selten selbst Bestandteil von Dichotomien, die sie zu durchkreuzen ver-
suchen. Der Multikulturalismus mag in der Tat dazu fithren, kollektive Identi-
téten erst zu konstruieren und dabei Minderheiten auf separate und separierba-
re Einheiten zu reduzieren, die sich unter einem gemeinsamen Label von Re-
ligion, Kultur oder Politik konstituieren. Pierre-André Taguieff (1988), der
die verschiedenen Spielarten rassistischer Ideologien untersucht, entschliisselt
auch die Stereotypenbildung des, wie er es nennt, Antirassismus. Der auf den
Rassismus reagierende Antirassismus ist demnach selbst von einer Freund-
Feind-Logik nicht génzlich frei, gegen die er sich eigentlich wendet. In seiner
These von der »Verdoppelung des Rassismus« im Antirassismus zeigt Tagui-
eff auf, wie beide Gegenspieler auf ihre Weise einem Ideal von Reinheit an-

139

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

héngen und Hybridisierung in letzter Konsequenz fiir unangebracht erklaren.
Indem multikulturalistische Politikkonzepte mit fragwiirdigen Kategorisie-
rungen wie »native«, »black community«, »muslimische Gemeinschaft« oder
fiir den deutschen Zusammenhang eher mit iiblichen Konfigurationen wie
»Bewahrung der kulturellen Identitdt von Migrantenkindern« operieren, nei-
gen sie zu problematischen Vereinheitlichungen, obwohl sie eigentlich auf
gesellschaftliche Pluralisierung antworten wollen. So ist zum Beispiel kaum
zu ibersehen, dass eine Politik der Anerkennung, wie sie Charles Taylor
(1993) formuliert, an einigen Punkten zu iiberdenken ist. Insbesondere der in
Taylors Arbeiten zentrale Begriff der Authentizitit legt die Einzigartigkeit
und Undurchléssigkeit kultureller Identititen zugrunde, die Taylor im Namen
der Selbstbestimmung einzufrieren geneigt ist. Zwar argumentiert Taylor zu-
ndchst mit der Originalitit, der Authentizitit des Individuums und nicht in
erster Linie mit Gruppenidentititen. In seinem konkreten Ansatz zur Politik
der Anerkennung erweitert er diese Urspriinglichkeit allerdings auf ganze
Kulturkreise.

Einer wohlgemeinten Absicht entspringend, tendieren also auch Ansitze
zum Multikulturalismus dazu, Differenz zu festigen. Homi K. Bhabha (1990:
208) bringt diese Ambivalenz auf den Punkt, wenn er schreibt, dass der Mul-
tikulturalismus beides versuche, »dem dynamischen Prozess der Artikulation
von kultureller Differenz gerecht zu werden und ihn unter Kontrolle zu brin-
gen, indem ein auf einer Norm basierender Konsens verwaltet wird«.

Dariiber hinaus spiegelt die Uberbetonung des »kulturellen« Aspekts des
Kopftuchs auch in diesem Diskurs eine fiir multikulturalistische Anséitze recht
geldufige Konfiguration wider. Vorwiegend mit nationaler, ethnischer oder
linguistischer Pluralitét beschéftigt, haben die meisten Anséitze des Multikul-
turalismus den religiosen Faktor bislang nicht ernsthaft genug in die Analyse
einbezogen."> Matthias Koenig (2003: 15) argumentiert in diesem Zusam-
menhang, dass die meisten Theoretiker multikulturalistischer Ansétze die sé-
kulare Verfasstheit liberaler Demokratien als gegeben hinnehmen und aus
diesem Grund Religion stark vernachldssigen.

Wenn man nun riickblickend die verschiedenen Interpretationen des deut-
schen Grundgesetzes rekapituliert, die in den beiden untersuchten Diskursen
auftraten, ldsst sich eine interessante Analogie zum franzosischen Fall fest-
stellen. So wichen die konkreten Konnotationen und Interpretationen der Rol-
le, des Platzes und des Hintergrunds der Verfassung in beiden Diskursen in
entscheidenden Punkten voneinander ab. Und auch den Begriffen, die die
Verfassung charakterisierten, wurden unterschiedliche, bisweilen wider-
spriichliche Bedeutungen zugeschrieben. Die gleiche Referenz offenbart also
zwei kontrastierende und konkurrierende Interpretationen: In der ersten Ver-

15 Fiir eine beachtenswerte Ausnahme, siche Modood 1997 und 2005.

140

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

sion schrinkte die Verfassung aufgrund ihres christlichen Ursprungs religiose
Bekenntnisse im o6ffentlichen Raum ein. In der zweiten Interpretation hin-
gegen reprasentierte diese Institution ein Medium gegen die Hegemonie einer
bestimmten (religiosen) Kultur, wéhrend das religiose Bekenntnis nicht allein
auf den privaten Bereich beschrankt wurde. Hier ldsst sich eine Art Spiegel-
bild zum franzosischen Fall und den verschiedenen Begriffsverwendungen
der laicité nachweisen, wenngleich unterschiedliche nationale Diskurstradi-
tionen gewiss zu unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen in der Debatte
fiihrten. Um die kontrastierenden Interpretationen fiir den deutschen Kontext
besser nachvollziehen zu kdnnen, werde ich im nichsten Unterkapitel noch
einmal einige Schritte zuriickgehen und einerseits den Ort des »Religidsen« in
der deutschen Offentlichkeit schematisch rekonstruieren und andererseits die
fiir beide Diskurse charakteristische Bedeutung der deutschen Verfassung
etwas néher beleuchten.

141

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 4:

Zwischen christlichem Erbe und neutralem
Verfassungsstaat: Der Ort des Religiosen
in Deutschland

Der dominante Diskurs iiber die christlichen Urspriinge der deutschen Verfas-
sung weist einen gewissen Konsens iiber den legitimen Platz des Religiosen
im &ffentlichen Raum Deutschlands auf, allerdings mit einer impliziten oder
auch offenkundigen Begrenzung auf eine dominante christliche Tradition.
Diese kollektive Selbstreferenz zur christlichen Basis der deutschen Gesell-
schaft steht in einem recht klaren Gegensatz zum dominanten franzdsischen
Selbstverstindnis als »laizistische« Gesellschaft, trotz der pluralistischen Im-
plikationen des laicité-Begriffs. Aus diesem Grund wurde in der deutschen
Kopftuchdebatte nicht in erster Linie die sdkulare Tradition gegeniiber dem
Islam betont, sondern sehr viel eher die christliche Verfasstheit der deutschen
Gesellschaft oder genauer gesagt eine sédkularisierte Version des Christen-
tums. Anders als in Frankreich wurde der Sakularitétsbegriff hier eher im Sin-
ne einer Kontinuitét der christlichen Tradition gedeutet und nicht im Sinne ei-
nes radikalen Bruchs. Der Riickgriff auf die christlichen Urspriinge der deut-
schen Gesellschaft, fiir den die Kopftuchdebatte symptomatisch ist, lasst sich
im Prinzip nur begreifen, wenn man sich das historisch bedingte Verhéltnis
von Kirche und Staat und den de facto privilegierten Status der christlichen
Kirche in Deutschland ansieht.

Vorab mochte ich allerdings die notwendigen Einschrinkungen voraus-
schicken. Eine addquate Analyse der Staat-Kirche-Beziehungen miisste ge-
wiss die juristischen, politischen und gesellschaftlichen Aspekte, die fiir die
Frage der Rolle des Religidsen in Deutschland relevant sind, genauer und
wohl getrennt voneinander untersuchen. Wihrend ich hier vor allem auf
Arbeiten von Matthias Koenig (2003 bzw. 2006) oder Christopher Soper und
Joél S. Fetzer (2004) verweisen mochte, wird die folgende Analyse also eher

143

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

fragmentarisch sein. Ich werde mich auf einige Grundlinien beschrianken, die
zum besseren Verstidndnis der oben skizzierten Diskurse beitragen sollen. Um
das Arrangement von Staat, Kirche und Nation in Deutschland rekonstruieren
zu konnen, werde ich zundchst den juristischen Status der Religion erldutern
und anschliefend einige historische Meilensteine beleuchten, wobei ich mich
dabei in erster Linie auf die jiingere Vergangenheit beziche.

Gerhard Robbers (1995: 64) oder Soper und Fetzer (2004: 105) beschrei-
ben den rechtlichen Status der Religion in Deutschland als ein Mischverhélt-
nis aus strikter Trennung zwischen Kirchen und Staat wie etwa in Frankreich
und dem Modell der Staatskirche, wie es aus GroBbritannien bekannt ist
(hierzu Baubérot/Mathieu 2002). Einerseits definiert das deutsche Grundge-
setz die Trennung zwischen Kirchen und Staat durch die sogenannte »Schran-
kenklausel«, die mit der Weimarer Verfassung die Autonomie und Privilegien
der christlichen Kirchen eingeschrinkt hat (vgl. Link 2000: 106). Auf der an-
deren Seite garantiert das Grundgesetz eine relativ enge Zusammenarbeit zwi-
schen kirchlichen und staatlichen Institutionen. Konkreter ist der rechtliche
Status von Religion im Artikel 140 des Grundgesetzes festgelegt. Die wich-
tigsten Elemente sind dabei die »Freiheit der Vereinigung zu Religionsge-
meinschaften« und der »Status der Koérperschaft des offentlichen Rechts«.
Dieser Status garantiert den Kirchen Privilegien wie die Kirchensteuer oder
die Ausiibung von Religionsunterricht an staatlichen Schulen, was systemati-
scher in Artikel 7 (3) des Grundgesetzes geregelt ist.

Bevor ich genauer die wichtigsten Implikationen dieses Status erldutere
oder eher die Art und Weise, wie er in der Praxis umgesetzt wurde, sei be-
merkt, dass der institutionalisierte und 6ffentliche Charakter von Religion in
Deutschland dhnlich wie das verfassungsrechtlich verankerte Prinzip der lai-
cité in Frankreich eine historische Kontinuitdt aufweist, die gewissermal3en
bis zu den Religionskriegen zuriickverfolgt werden kann und sich gegen Ende
des 19. Jahrhunderts stabilisierte. So ldsst sich der gegenwértige Status der
Kirche in Deutschland auf die Zeit des Westfdlischen Friedens zuriickdatie-
ren, der 1648 proklamiert wurde. Der Westfilische Frieden besanftigte nicht
nur die Auseinandersetzungen zwischen den beiden grofiten Konfessionen, er
initiierte auch den Status der Paritét, der seither die konfessionelle Landschaft
Deutschlands geprégt hat. Die katholische, evangelisch-lutheranische und die
reformierte Kirche wurden als legitime religiose Konfessionen des Reiches
anerkannt und konnten religiose Angelegenheiten ungeachtet der Konfession
des jeweiligen Territoriums verwalten. Gegeniiber dem vorherigen Prinzip
des cuius regio, eius religio (»wessen Land, dessen Religion«) stellte dies
eine substanzielle Neuerung dar. Von Aufklarungsidealen geprigt, lag der
leitende Gedanke hinter diesen Verdnderungen in der Idee begriindet, die Re-
ligionsfreiheit als Recht zu institutionalisieren. Die Einrichtung von Konkor-
daten sollte weniger den Einfluss der christlichen Kirchen schmilern als ein

144

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

gewisses Gleichgewicht zwischen katholischen und evangelischen Kréften
schaffen.

Die Kirche konnte als unabhéngige Institution im Staatswesen fortbeste-
hen und dem Staat zugleich untergeordnet sein, wihrend der Staat anderer-
seits die Funktion des Protektors der Kirche einnahm. Damit verband sich
dennoch die Anerkennung einer internen und staatlich unabhéngigen Kir-
chendoméne. Diese Konstellation spiegelt in gewisser Hinsicht das gegenwér-
tige Verhiltnis zwischen Kirche und Staat in Deutschland wider, das von
einer (eingeschrinkten) Unabhéngigkeit der Kirche einerseits und einer
gleichzeitigen institutionalisierten Kooperation mit dem Staat auf der anderen
Seite geprigt ist.

Die konkreteren Linien und Direktiven der Kirchenautonomie und damit
der Institutionalisierung des Prinzips der Religionsfreiheit als Grundrecht
wurden im Anschluss an die Napoleonische Herrschaft implementiert und
dhnlich wie in anderen européischen Léndern im spiten 19. Jahrhundert kon-
kretisiert. Im Gegensatz zur republikanischen Bewegung in Frankreich mit
ihrer ausgewiesen anti-klerikalen Haltung war der Prozess der Nationalstaats-
bildung in Deutschland von Anfang an von einer stirkeren religiosen, insbe-
sondere protestantischen Komponente begleitet. So war vor allem der PreuBi-
sche Staat, der wesentlich zur Nationalstaatsbildung beigetragen hat, stark
vom Protestantismus gepréigt, was bekanntlich im Kulturkampf kulminierte
(1872-87; vgl. Loth 1999). Gerhard Besier (1992: 197) bemerkt, die »ethi-
schen Grundlagen des modernen preuBisch-deutschen Staates besaflen [...]
eine klare kulturprotestantische Pragung im Sinne eines weltlichen Christen-
tums und unterschieden sich damit charakteristisch von den ideologischen
Grundlagen anderer europdischer Staaten«.

Helmut Walser Smith (1995: 53f.) zufolge sollte der Kulturkampf auch als
ein Kampf zwischen protestantischen und katholischen Kriften iiber den In-
halt und die Implikationen der nationalen Identitdt verstanden werden und
nicht allein als ein religiés bedingter Konflikt. Smith zeigt, wie die protestan-
tische Bewegung im Kulturkampf eine Perspektive der nationalen Identitdt
propagierte, die die Idee von einer authentischen deutschen Nationalkultur mit
einem normativen Verstdndnis von einer religiésen, dezidiert protestantischen
Identitit zu koppeln versuchte. Der Protestantismus trat hier im Sinne eines
Befreiers von Rom auf und formte zugleich die vereinte Nation. Ganz im
Gegensatz zu Frankreich hatte der deutsche Nationalstaatsbildungsprozess
also von Anfang an eine religiose Komponente (vgl. Koenig 2003).

In diesem Zusammenhang sollte man sich auch ins Gedéchtnis rufen, dass
die deutsche Staatsbiirgerschaft lange Zeit an die christliche Konfession
gekoppelt war. Dies wird vor allem im Hinblick auf die jiidische Bevolkerung
deutlich, der vielfach die deutsche Staatsbiirgerschaft verwehrt wurde, sofern
sie nicht zum Christentum konvertierte (Nowak 1995: 33-36). Obwohl sol-

145

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

cherlei Parallelen gewiss einer weitaus tiefgriindigeren Analyse bediirften,
konnte man behaupten, dass diese historischen Spuren stellenweise bis in die
Gegenwart hinein beim Verstindnis von nationaler Mitgliedschaft in Deutsch-
land wirksam geblieben sind. Es mag daher kein bloBer Zufall sein, dass in
der aufgeheizten Debatte um die Reform des Staatsbiirgerschaftsrechts von
1999 die Gegner der Reform den Islam als Haupthindernis fiir den Erhalt der
deutschen Nationalitéit erachteten. Eine wesentliche Botschaft vor allem der
christdemokratischen Parteien lautete, dass eine »deutsche« und »muslimi-
sche« Identitdt — durch zwei Pdsse zum Ausdruck gebracht — unvereinbar sei-
en. Wenngleich das Christentum hier freilich weniger im konfessionellen
denn im kulturellen Sinne gemeint ist, dessen Koordinaten weitldufig und un-
bestimmt sind, scheint es vor allem fiir Abgrenzungsstrategien gegeniiber
muslimischen Einwanderern den iibergeordneten Referenzrahmen zu bilden.

Besonders im Hinblick auf die Opposition zur katholischen Kirche griff
die protestantische Bewegung vor allem wéhrend des Kulturkampfes haufig
auf eine von franzosischen Republikanern bekannte Symbolik und Rhetorik
zuriick. Wéhrend in Frankreich die Republikaner Religion generell mit einer
dunklen und vormodernen Vergangenheit assoziierten, kontrastierte die pro-
testantische Bewegung in Deutschland die katholische Vergangenheit mit der
aufgeklirten, aber zugleich protestantisch geprigten Gegenwart. Die gemein-
same Basis der Einheit war fiir die deutschen Protestanten folglich nicht in
erster Linie die Aufkldrung, sondern die Reformation oder vielmehr eine sé-
kularisierte Version des Protestantismus. Wihrend sich in Frankreich die re-
publikanische laizistische Identitdt in einer ausschlieBlich sdkularen und mit
dem Humanismus verbundenen Weise ausprégte und sich explizit von religio-
sen Komponenten zu distanzieren versuchte, war die protestantische Bewe-
gung in Deutschland gewissermalen zwischen dem Bekenntnis zu einer durch
Luther reformierten religiosen Vergangenheit und den Ideen und Idealen der
Aufklérung hin- und hergerissen. Dieses Spannungsverhéltnis zeichnet sich
auch gegenwirtig im deutschen Selbstverstindnis ab.'

Uberdies gelang es den »sikularen« Kriften im Kulturkampf keineswegs,
den Einfluss der katholischen Kirche systematisch einzudimmen und, etwa
wie in Frankreich, eine Sdkularisierung des Staatswesens zu erwirken. Ganz

1 Besier (1992: 137-150) erinnert daran, dass der Einfluss des Christentums auf
den Prozess der deutschen Nationalstaatsbildung auch bei einem Vergleich der
Kolonialpolitik Deutschlands und Frankreichs deutlich wird. Wenngleich weit-
aus weniger expansiv als Frankreich war das deutsche Kolonialengagement von
Anfang an stark von einem christlichen Ethos gekennzeichnet, was sich vor al-
lem in den Missionierungsbewegungen niederschlug. In Frankreich hingegen
hatten die Eroberungspolitik und der Bekehrungseifer gegeniiber kolonisierten
Volkern einen klaren laizistischen Impetus, und die Kolonialherrschaft verband
sich ganz besonders in Algerien mit Versuchen, lokale Religionsgemeinschaften
mit laizistischem Ethos zu konvertieren.

146

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

im Gegenteil ging die katholische Kirche sogar gestarkt aus den Bemithungen
um ihre Zuriickdrangung hervor, was sich unter anderem am Erfolg der Zen-
trumspartei zeigte. Im Gegensatz zu Frankreich, wo die katholischen Kréfte
keinen Erfolg hatten, sich zu einer politischen Kraft und als Partei zusammen-
zufinden, war der Katholizismus in Deutschland von einer recht erfolgreichen
politischen Mobilisierung gekennzeichnet (Besier 1992: 197). So fand die
Zentrumspartei von Anfang an bei einer breiten Bevdlkerung Zustimmung
und Wiéhlerschaft. Die Partei des Zentrums spielte vor allem bei den Ausein-
andersetzungen um die Ausarbeitung der Verfassung und dem darin veranker-
ten Status der Kirche in der Phase der Nationalstaatsbildung eine wesentliche
Rolle.

Dies hatte zur Folge, dass beide Kirchen ihren vergleichsweise méchtigen
Status mit weitreichendem Einfluss und Freiheiten innerhalb des modernen
deutschen Nationalstaates beibehalten konnten und auch nach der Aufldsung
des Staatskirchentums in der Weimarer Verfassung von 1919 eine privilegier-
te Stellung innehatten. Durch den rechtlichen Korporationsstatus erhielt die
Religion in der Weimarer Republik zugleich einen o6ffentlichen Charakter.
Obwohl die Weimarer Verfassung gemeinhin als Motor fiir einen deutlichen
Sékularisierungsschub in Deutschland gelten mag, behielt sie die fiir Deutsch-
land charakteristische »unvollstindige Trennung zwischen Kirche und Staat«
(Daiber 1995: 67) bei.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der Korperschaftsstatus Wort fiir
Wort aus der Weimarer Verfassung (Art. 136-141) in die Verfassung von
1948 iibertragen. Dies ist vor allem vor dem Hintergrund der NS-Vergangen-
heit zu betrachten. Rolf Schieder (2001: 119-140) beobachtet, dass in der
Nachkriegszeit das Hauptanliegen der Politiker darin bestand, eine mdglichst
»pragmatische« und »neutrale« Verfassung auszuarbeiten, die ideologischer
Konnotationen entledigt war. Daher waren nach 1945 die Diskussionen um
die Rolle von der Religion im Allgemeinen und der Kirche im Besonderen
von der Haltung geprigt, gewisse Dinge so zu belassen, wie sie vor Beginn
der nationalsozialistischen Herrschaft gewesen waren. So wurde der Kirchen-
status direkt aus der Weimarer Verfassung iibernommen.

Gerade im Anschluss an die totalitdre Herrschaft wurde die Kirche oder
das Christentum allgemeiner erneut als wiirdig erachtet, eine privilegierte
Position im Nachkriegsdeutschland einzunehmen. Die Kirche galt nicht nur
als wichtige moralische Stiitze bei der Verarbeitung der schweren Naziver-
brechen. Auch die Tatsache, dass einige Kirchenmitglieder, insbesondere aus
den Reihen der »Bekennenden Kirche«?, Widerstand gegen die NS-Herrschaft

2 Die Bekennende Kirche (gegr. 1934) war eine Oppositionsbewegung evangeli-
scher Christen wihrend des Nationalsozialismus. Sie wandte sich insbesondere
gegen Gleichschaltungsversuche der Kirchen mit dem Nationalsozialismus.

147

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

geleistet bzw. Widerstindler unterstiitzt haben, wurde der Kirche im Nach-
hinein hoch angerechnet. Einige Autoren melden allerdings gewisse Zweifel
an dieser Einschédtzung an. Markus Kleine (1993: 56) gibt beispielsweise zu
bedenken: »Vor allem die Bischofe wurden wie Verfolgte des Naziregimes
behandelt, ohne dass das Verhalten des Einzelnen gepriift wurde. Das wohl-
wollende Verhalten vieler Kirchenvertreter gegeniiber dem Nationalsozialis-
mus wurde verdrangt.«

Vor allem Abgeordnete der CDU waren darum bemiiht, die »christlich-
abendlidndische« Tradition im Grundgesetz angemessen zu respektieren und
zu implementieren. Jens Jetzkowitz (2000: 176) zufolge wurde die Entschei-
dung, den Gottesverweis in die Prdambel des Grundgesetzes aufzunehmen,
auch getroffen, um die Grenzen der Herrschaft des Staates symbolisch zum
Ausdruck zu bringen und damit eine Distanz zu dessen totalitdren Auswiich-
sen zu markieren: »Die Berufung auf die »Verantwortung vor Gott< in der
Prdambel ist demnach eine Chiffre fiir eine kollektive Erfahrung, die fiir die
Identitat der deutschen Gesellschaft fundamental ist« (sieche auch Limbach
2004: 334f.). Markus Kleine (1993: 47) resiimiert: »Offenbar sind die Kirchen
aus dem Zusammenbruch der nationalsozialistischen Herrschaft so gestérkt
hervorgegangen, dass eine Diskussion iiber diese Privilegien nicht angezeigt
war.«

Bis heute haben die christlichen Kirchen ihren vergleichsweise privi-
legierten Status beibehalten koénnen, vor allem in ihrer Position als bevorzug-
ter Partner des Staates, was sich auf verschiedenen Ebenen bemerkbar macht.
So stehen eine ganze Reihe von 6ffentlichen Einrichtungen des Bildungssek-
tors sowie Geféngnisse, theologische Fakultiten, Krankenhduser und die Me-
dien zu einem mehr oder minder groBen Teil mit der evangelischen oder ka-
tholischen Kirche in Verbindung. Sehen wir uns beispielsweise die Zahl der
kirchengebundenen Kindergirten, wohlfahrtsstaatlichen Organisationen und
medizinischen Dienste an, so wird vor allem deutlich, dass die Kirchen in
Deutschland ein wichtiger Arbeitgeber sind (vgl. Kaufmann 1989: 113-114).
Diese privilegierte Rolle ist iiberdies durch die finanziellen Garantien institu-
tionalisiert, die Kirchen empfangen. Insbesondere die in Deutschland ver-
gleichsweise hohen Kirchensteuern stellen im européischen Vergleich eher
eine Ausnahme dar, so vor allem im Hinblick auf Frankreich.?

Zu betonen ist auch die moralische Rolle, die der Kirche in der deutschen
Offentlichkeit vor allem in ihrer Funktion als 6ffentlicher Akteur zukommt.
Durch diesen sogenannten »Offentlichkeitsauftrag« haben Kirchenreprisen-
tanten nicht nur das Recht, sondern gewissermaflen auch die Pflicht, an 6f-
fentlichen Angelegenheiten als moralisch-politische Instanz teilzuhaben

3 In Deutschland wurde die Kirchensteuer im Laufe des 19. Jahrhunderts einge-
fithrt, um den Staat von den Ausgaben an die Kirchenverwaltungen zu entlasten.

148

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

(Robbers 1995: 70) — man denke z.B. an die spezifischen Sendezeiten, die den
Kirchen im offentlich-rechtlichen Rundfunk vorbehalten sind. Durch diesen
Status ist es den Kirchen bis heute gelungen, sich bei politischen, sozialen,
kulturellen oder auch wirtschaftlichen Fragen eine 6ffentliche Stimme zu er-
halten, der ein relativ groles Gewicht zuteil wird. Das jiingste Beispiel von
groBBerer Relevanz sind die Einwénde von kirchlichen Akteuren gegen die
US-amerikanischen Angriffe auf den Irak.

Im Gegensatz zu Frankreich ist diese 6ffentliche Einflussnahme der Kir-
chen in Deutschland eher nur punktuell, so beispielsweise beim Thema Ab-
treibung, in Frage gestellt worden. Nie wurde sie jedoch als mdgliche Uber-
schreitung der Trennung zwischen religidser und politischer Sphére grundle-
gend angezweifelt. Im Gegensatz zu Frankreich, wo trotz aller Ambivalenzen
religiose Angelegenheiten explizit in die Privatsphdre verbannt werden, ist der
offentliche Charakter der Religion in der deutschen Gesellschaft also veran-
kert und institutionalisiert. Der Kirchenrechtler Axel von Campenhausen
(1996: 99) bemerkt, dass die Bemiihung der Kirchen, in der Offentlichkeit
Einfluss zu nehmen und »moderne Formen der Predigt« durch offentliche
Kanéle zu verbreiten, mit Artikel 140 und 137 des Grundgesetzes eine rechtli-
che Grundlage erhalten habe. Matthias Koenig (2003) fiihrt dieses Argument
noch etwas weiter, wenn er behauptet, in der institutionellen Logik der Tradi-
tion der deutschen Religionspolitik sei Religion nicht nur ein Faktor, sondern
gar ein Garant fiir die 6ffentliche Moral des Nationalstaates.

Wenn wir auf die Nachkriegsgeschichte Deutschlands zuriickblicken, so
wird deutlich, dass diese moralische Funktion zwar einen Bedeutungsverlust
erlitten hat, aber dennoch fortbestehen konnte und nur selten grundlegend hin-
terfragt worden ist. Eine Kritikwelle setzte etwa Mitte der 1960er Jahre infol-
ge des generellen Klimas politischer Transformationsprozesse und aufgrund
des schwindenden Stellenwertes von Religion im gesamteuropdischen Zu-
sammenhang ein. Markus Kleine (1993: 80) erinnert daran, dass sich in jener
Zeit die religiose und kulturelle Landschaft Europas grundlegend verdndert
und eine pluralistische Gestalt angenommen habe. Die Auseinandersetzungen
iiber den offentlichen Charakter von Religion kdnnen somit als Folge eines
generelleren Trends der 1960er und 1970er Jahre gedeutet werden, gewisse
Themen auf die 6ffentliche Agenda zu bringen, die zuvor tabuisiert worden
waren. Das brennendste darunter war die nationalsozialistische Vergangenheit
und das Unbehagen gegeniiber dem Ubergang in eine demokratische Gesell-
schaft.

Der Ausdruck der Unzufriedenheit gegeniiber dem Status und Einfluss der
Kirchen in Deutschland, artikuliert vor allem von Intellektuellen der Nach-
kriegsgeneration, kann daher als Teil einer generelleren Examinierung der
Nachkriegsordnung gedeutet werden. Obwohl die Kritik auch von bedeuten-
den Kirchenrechtlern aufgegriffen wurde (vgl. Kleine 1993: 81f.), verinderte

149

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

sich der Status quo im Verhéltnis von Kirche und Staat nicht grundsétzlich.
Auch die regelmidBig von FDP-Politikern geduferten Vorbehalte gegeniiber
dem Kirchenstatus in Deutschland (Daiber 1995: 68) haben zu keiner generel-
len und tief greifenden Diskussion innerhalb der deutschen Bevdlkerung ge-
fithrt. Vor allem die Herausbildung von pluralistischen und individualisierten
Formen von Religiositdt ohne Kirchenbindung im engeren Sinne war im exis-
tierenden Arrangement von Kirche und Staat kaum vorgesehen und begann
im Prinzip erst in jiingerer Zeit Bestandteil von breiteren Debatten zu werden.

Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen ldsst sich nun besser begrei-
fen, warum deutsche Politiker, aber auch Intellektuelle unvoreingenommener
auf die religiosen Fundamente der deutschen Gesellschaft verweisen und dies
mit sdkularen Elementen verbinden konnten, um ihren Vorbehalten gegeniiber
dem Einzug von nicht-christlichen Religionsbeziigen in die deutsche Offent-
lichkeit Ausdruck zu verleihen. Die entscheidende Komponente ist weniger
die christliche Tradition als solche, denn diese ist auch in anderen europii-
schen Léandern nicht minder wirksam, sondern auch der in der Verfassung
implementierte rechtliche Status der (christlichen) Religion.

Eine Modifizierung dieser privilegierten Position der Kirche in Deutsch-
land ldsst sich vor allem seit Ende der 1980er Jahre beobachten, wenn wir
z.B. an die Diskussionen iiber die Legitimitit des Kreuzes in Klassenzimmern
(vgl. Tietze 1997) oder an die Uberlegungen iiber Alternativficher zum Fach
Religion an staatlichen Schulen denken. Vor allem die Einfithrung des Schul-
fachs Lebensgestaltung — Ethik — Religionskunde (LER) hat eine breite Dis-
kussion iiber den Status des Religiosen in der Gesellschaft, aber konkreter
auch um die rechtliche Position der Kirchen entfacht.* Wenngleich noch im-
mer umstritten, zeugt die Einfilhrung dieses Faches als Ersatz fiir das theolo-
gisch gebundene Fach Religion von einer generellen Suche nach Alternativen,
um der religidosen Fragmentierung im Bildungssektor gerecht zu werden. Die-
ser neuere Trend sollte auch vor dem Hintergrund des verdnderten konfessio-
nellen Gefiiges Deutschlands im Anschluss an die deutsche Einheit betrachtet
werden und hingt gewiss auch mit dem Trend der Kirchenaustritte zusam-
men.’

Diese jlingeren Tendenzen indizieren sowohl einen Trend der De-Instituti-
onalisierung von Religion als auch eine Pluralisierung der Formen von Reli-

4 Auf Initiative der ostdeutschen Lander wurde das Unterrichtsfach Lebensgestal-
tung — Ethik — Religionskunde (LER) als Alternative zum kirchenbasierten Reli-
gionsunterricht entwickelt und vor allem in ostdeutschen Bundesldndern einge-
fiihrt. Es konzentriert sich auf ethische Fragen und die Lehre von den Weltreli-
gionen, ohne dabei einer Religion einen dominanten Platz einzurdumen (vgl.
HéuBler 2000).

5 Karl-Fritz Daiber (1997: 83) zufolge liegt die jahrliche Rate von Kirchenaustrit-
ten in Deutschland fiir Katholiken bei 0,1 % und fiir Protestanten bei 1 %.

150

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

giositét in der deutschen Gesellschaft. Wiahrend die modifizierten Religions-
konstellationen in Frankreich in gewisser Weise zu einer Entdogmatisierung
des laizistischen Prinzips beigetragen haben, scheint sich in Deutschland da-
durch der Einfluss und Stellenwert der Kirche zu schmilern bzw. zu verédn-
dern. Allerdings relativieren sich diese Prozesse in beiden Landern angesichts
der Partizipationsforderungen von Muslimen wieder. Damit mochte ich zu
einem weiteren Aspekt der Religionspolitik in Deutschland {ibergehen und die
Aufmerksamkeit gezielter auf die Rolle und den Platz des Islam in der deut-
schen Offentlichkeit richten.

Obwohl sich in der Vergangenheit einige islamische Gemeinschaften auf
der Basis des Artikels 140 GG um den Ko&rperschaftsstatus bemiiht haben, ist
damit bislang keine von ihnen erfolgreich gewesen (vgl. Muckel 1995). Lange
Zeit wurden islamische Gemeinschaften gar nicht im Sinne von Religionsge-
meinschaften behandelt, weil sie schlicht unter Angelegenheiten des Auslin-
derrechts, nicht aber unter das Kirchenrecht fielen. Wahrend politische Auto-
ritdten in Deutschland anfangs vielfach beanstandeten, Muslime gewéhrten
nicht die fiir den Korperschaftsstatus vorausgesetzte Garantie der Dauer, ist
das geldufigste Argument gegenwartig, dass sie zu unterschiedliche Richtun-
gen vertreten wiirden und ihre religiése Praxis nicht unter eine einzige repra-
sentative Instanz zu subsumieren sei. Ein weiteres entscheidendes Hindernis
ist der Vorwurf der Verfassungswidrigkeit und Demokratiefeindlichkeit poli-
tisch orientierter Organisationen wie beispielsweise der Islamischen Gemein-
schaft Milli Goriis (vgl. Schiffauer 2005; 2006).

Es ist dennoch bemerkenswert, dass eine ganze Reihe von muslimischen
Forderungen nach Anerkennung ihrer Religion in der Offentlichkeit auf der
Basis der Religionsfreiheit akzeptiert worden sind. Die Entscheidung der
Obersten Verwaltungsgerichte zum erlaubten Fernbleiben muslimischer Mad-
chen vom koedukativen Sportunterricht in Miinster und Liineburg beispiels-
weise (vgl. Neue Zeitschrift fiir Verfassungsrecht, 1992) weist deutlich in die
Richtung der Anerkennung. Auch das Verfassungsgerichtsurteil von 2002
zum islamischen Schichten zugunsten von Muslimen ldsst sich als ein klarer
Indikator einer rechtlichen Anerkennung von Muslimen lesen.® Wenngleich
auch hierzulande nicht unumstritten, wiren solcherlei Entscheidungen in
Frankreich undenkbar. In Deutschland lieferte somit das Prinzip der Reli-
gionsfreiheit muslimischen Gruppen und Bewegungen eine solide Grundlage,
um die Institutionalisierung des Islam in Bezugnahme auf das Grundgesetz zu
legitimieren und deutlich stirker voranzutreiben als dies beispielsweise in
Frankreich der Fall ist. Obwohl dies muslimischen Gemeinschaften bislang
noch nicht den Korperschaftsstatus eingebracht hat, argumentieren einige Au-

6 Siehe BVerfG Entscheidungen: http://bundesverfassungsgericht.de/entscheidun
gen/rs20020115_1bvr178399.html, letzter Zugriff 19.10.2006.

151

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

toren, dass der Islam in Deutschland auf dem Wege sei, eine quasi-kirchliche
Organisation zu werden, und sprechen in diesem Zusammenhang von einer
»Verkirchlichung« des Islam (vgl. Tietze 1998: 292; de Galembert 2001). Um
noch einmal den umstrittenen Begriff des Multikulturalismus aufzugreifen,
kann man vor diesem Hintergrund de facto von einem Multikulturalismus in
Deutschland sprechen, der sich vor allem auf juristischer Ebene etabliert hat.

So ldsst sich im deutschen Fall allgemeiner eine Verrechtlichung multi-
kultureller Fragen beobachten, die einen bezeichnenden Schwerpunkt des 6f-
fentlichen Umgangs mit religios-kultureller Pluralitdt aufweist und sich in
verschiedenen Diskussionen wiederfindet. Muslimische Praktiken und An-
erkennungsforderungen von Muslimen in Deutschland wurden in der Vergan-
genheit zundchst gemeinhin auf juristischer Ebene diskutiert, ehe sie von
einer breiteren Offentlichkeit aufgegriffen worden sind (vgl. Tietze 1998 oder
de Galembert 1995). Nicht zuletzt auch in der Sprache der Kopftuchdebatte
zeigt sich, dass Akteure verschiedener Couleur auf juristische Begriffe zu-
riickgriffen und damit ein gewisser Konsens iiber die rechtlichen Aspekte des
Falles zugrunde lag. Zugleich sind die Erfolge bei der Anerkennung von mus-
limischen Praktiken deutliche Beispiele fiir erfolgreich durchgesetzte Forde-
rungen im Namen nationaler oder supranationaler Normen. Tatsache ist, dass
mehr und mehr muslimische Verbdnde inzwischen aus der deutschen Gesell-
schaft heraus sprechend fiir sich das Recht einer »nicht-deutschen« Religions-
ausiibung beanspruchen, wihrend sie sich dabei auf geltende Rechtnormen
berufen. Diese Vorgehensweise wird von der 6ffentlichen Meinung als be-
sonders irritierend wahrgenommen.

Hier liegt vor allem aus vergleichender Perspektive ein interessantes Phé-
nomen vor. Denn obgleich sich Muslime in Frankreich gemeinhin als Franzo-
sen definieren und Rechte im Namen franzdsischer Prinzipien einfordern,
scheinen sie sich rechtsstaatliche Instrumente bislang nicht in gleicher Weise
zu eigen zu machen wie Muslime in Deutschland. Allein das Beispiel des
Kopftuchs zeigt, dass Frauen duferst selten weder bei lokalen Verwaltungsge-
richten noch beim Verfassungsgericht Beschwerde eingelegt haben, um gegen
die Praxis des Ausschlusses aus der Schule vorzugehen (Le Monde,
28.10.2003). Die Fihigkeit, rechtsstaatliche Instrumente zu nutzen, um als
Muslime auch unter juristischen Aspekten integraler Bestandteil der deut-
schen Gesellschaft zu werden, konnte als Zeichen fiir ihre »Integration« inter-
pretiert werden. Allerdings ist dies nicht unbedingt die Version von »Integra-
tion«, die der Mehrheit der staatlichen Behorden oder der medialen Offent-
lichkeit vorschwebt.

So konnte die Ideologisierung der »christlich-abendlédndischen« Tradition
Deutschlands gleichsam als ein Versuch gedeutet werden, eine religidse Ein-
heit wiederherzustellen, die immer briichiger zu werden scheint, angesichts
des wachsenden Einflusses des Islam in Deutschland und seines Anspruchs

152

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

auf rechtliche Anerkennung und Gleichstellung mit anderen Religionsge-
meinschaften. Entsprechend konnte man das Vorrecht, das der christlichen
Basis der deutschen Gesellschaft zugesprochen wird, als einen Ausdruck der
Unsicherheit gegeniiber der fortschreitenden Institutionalisierung des Islam
deuten, insbesondere gegeniiber der rechtlich abgesicherten Forderung, den
offentlichen Charakter des Christentums auch anderen Religionsgemeinschaf-
ten zu gewdhren. Das gelegentliche Wiederaufleben der Rhetorik des zivilisa-
torischen Paradigmas des christlich-abendldndischen Erbes konnte in diesem
Sinne auch als Symptom einer Krise der Selbstidentitdt begriffen werden,
gegeniiber dem wachsenden Raum, den nicht-christliche Religionsgemein-
schaften in Deutschland einnehmen — ganz dhnlich wie das Erstarken einer
strikten Version der laicité in Frankreich. Wir kdnnten dies als den Versuch
deuten, ecine Einheit herzustellen, auf deren Basis bestimmte Elemente die
Grenzen des Tolerierbaren iiberschreiten bzw. der Idee von einer harmonisch-
freundlichen Koexistenz von verschiedenen kulturellen Einheiten widerspre-
chen.

Dabei erweist sich die Kombination aus »christlich« und »abendlandisch«
sowie auch der konsequente Verweis auf das Grundgesetz als wirksame Refe-
renz, weil damit die ethnische Komponente, die Deutschland immer wieder
vorgehalten wird, weitgehend ausgeblendet ist. Der Nationalstaat, wenngleich
(kultur-)christlich verankert, erscheint in dieser Figur nicht mehr kulturell
oder ethnisch verfasst, sondern in erster Linie politisch definiert. Gleichsam
verrit der flieBende Ubergang vom Narrativ der christlichen Vergangenheit
zum neutralen Verfassungsstaat, der auf den Prinzipien der Aufklirung ba-
siert, die Suche nach einer gemeinsamen Basis, die iiber den pragmatischen
Umgang mit der eigenen Vergangenheit und Kultur hinausgeht. Hier wird der
Versuch deutlich, auch Deutschland trotz seiner belasteten Vergangenheit zu
legitimieren, eine gemeinsame kulturelle Basis abzustecken. In diesem Zu-
sammenhang ist die Kategorie des »Abendlandes« natiirlich bedeutsam, wie
Nikola Tietze (1998: 191) unterstreicht:

»[D]ie Identifikation mit der abendldndischen Kultur und ihre implizite Abgrenzung
von der jiidischen und muslimischen Religion erfiillt unter anderem das Ziel, das
Thema des Nationalen zu vermeiden und dabei dennoch die Idee von einer Einheit
zu vermitteln.«

Die Verfassung als gemeinsamer Referenzrahmen iibernimmt in diesem Zu-
sammenhang eine ganz dhnliche Funktion. Der hiufige Verweis auf die deut-
sche Verfassung gewinnt allerdings an Komplexitit, wenn wir uns nochmals
ins Gedichtnis rufen, dass beide Diskurse diese Institution mit unterschiedli-
chen Pramissen als Referenzrahmen verwendeten. Wiahrend die Verfassung
im ersten Fall als symbolischer Marker des Christentums gedeutet wurde, be-

153

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tonten die Autoren des zweiten Diskurszirkels deren neutralen Charakter, ge-
paart mit dem Verweis auf das verfassungsrechtlich verankerte Prinzip der
Religionsfreiheit. Wihrend im franzdsischen Fall vielfach eine Sakralisierung
des Laizitétsprinzips deutlich wird, so ldsst sich im deutschen Beispiel eine
gewisse Autorititshorigkeit gegeniiber der moralischen Funktion des Staates
erkennen, der die Basis kollektiver Identifikation liefert. Franz-Xaver Kauf-
mann (1998: 91) spricht in diesem Zusammenhang vom »Glauben an den
Staat«. Die Verfassung als Basis gemeinsamer Identifikationen konstituiert
neben ihren rechtlichen Funktionen ein elementares Diskursfeld, das sich bis
in die frithe Nachkriegsgeschichte zuriickverfolgen lisst (ebd.: 90) und inner-
halb der Europdischen Gemeinschaft den besonderen Weg Deutschlands
unterstreicht.

Vor dem Hintergrund der NS-Vergangenheit war der Begriff der Nation
als moralischer Konsens delegitimiert und wurde durch den neutraleren Ge-
meinschaftsbegriff der Verfassung ersetzt. Die einzig legitime Gemeinschafts-
klammer war fortan der konstitutionelle Staat, die Republik. Es ist in diesem
Sinne kein Zufall, dass der Begriff des »Verfassungspatriotismus« im Klima
des Nachkriegsdeutschlands vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus
geprigt wurde. Der Begriff wurde erstmals in der Nachkriegszeit vom Poli-
tikwissenschaftler Dolf Sternberger (vgl. Sternberger 1990) aufgeworfen und
spater von Intellektuellen wie Jirgen Habermas (vgl. 1993; 1995) oder Ralf
Dahrendorf (1990) aufgegriffen und weiterentwickelt. Beide Autoren sehen in
der deutschen Verfassung einen angemessenen und legitimen Bezugsrahmen
kollektiver Identitét, die moralischen Zusammenhalt auf der Basis eines ge-
meinsam geteilten Vertrags und diskursiv strukturierter rationaler Kommuni-
kation bildet. Die Verfechter des Verfassungspatriotismus argumentieren,
dass nur diese Art von Patriotismus auf der Basis des freien Zusammen-
schlusses individueller Biirger sozialen Frieden stiften konne. Die Idee eines
»Verfassungspatriotismus« hat sich folglich in direktem Gegensatz zur Idee
der Nation als vorpolitische und auf einer homogenen Kultur basierenden
Gemeinschaft ausgebildet, die vor dem Hintergrund der NS-Vergangenheit in
der deutschen Offentlichkeit an Glaubwiirdigkeit eingebiifit hat.

Ohne hier weiter ins Detail gehen zu kdnnen, sei dennoch angemerkt, dass
das Ideal eines Verfassungspatriotismus innerhalb der deutschen Gesellschaft
keineswegs ausnahmslos geteilt wird. Das geldufigste Gegenargument lautet,
dass diese Version von kollektiver Identitét nicht umfassend genug emotiona-
le Komponenten der Gemeinschaftsbildung beriicksichtigen wiirde. Dieter
Oberndorfer (2000) argumentiert beispielsweise, dass die iberwiegend ratio-
nal begriindeten Grundlagen der Gemeinschaftsbildung einer politisch-
intellektuellen Elite vorbehalten seien und nicht unbedingt den Bediirfnissen
der breiten Masse entspriachen, fiir die der Verfassungspatriotismus eine zu
abstrakte BezugsgroBe sei. Oberndorfer (ebd.: 185-196) beobachtet insbeson-

154

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

dere nach der Wiedervereinigung auch unter Intellektuellen verstirkt die
Riickkehr zu einem urspriinglichen und kulturalistischen Nationenversténdnis.
Dies spiegele sich auch in dem wieder hdufiger verwendeten Begriff des
»Volkes« wider. So sei die Kategorie des Verfassungspatriotismus fiir viele
zu unkonkret, wihrend dem Volksbegriff eine vielfach erwiinschte emotiona-
le Komponente anhafte.

Daher sollte die in der Kopftuchdebatte virulente Verteidigung eines kul-
turellen, symbolischen und religiosen Terrains zumindest teilweise auch im
Licht einer generelleren Frage betrachtet werden, die immer wieder die deut-
sche Offentlichkeit beschiftigte, so vor allem im Anschluss an die NS-
Herrschaft. Es geht um die Frage nach den Normen, Werten und Symbolen,
auf die sich die deutsche Republik griinden sollte, angesichts der stark
belasteten Vergangenheit. Dies ldsst sich in die hiufig gestellte Frage »wer
sind wir?« iibersetzen, die angesichts der Vergangenheitsbewéltigung vorwie-
gend negativ, im Sinne eines »was wir nicht sind«, beantwortet worden ist.
Das gebrochene Selbstbewusstsein und die undefinierte »deutsche Identitét«
waren allerdings stets begleitet von einer iibertrieben positiven Selbsteinschit-
zung mit nationalistischen Untertonen. Vor allem die starke 6ffentliche The-
matisierung der Vergangenheit und die Suche nach ihrer »Bewiltigung« ha-
ben innerhalb der deutschen Gesellschaft und entsprechend auch bei der poli-
tischen und intellektuellen Elite die Sehnsucht nach einem positiven Selbst-
verstdndnis gendhrt. Dies driickte sich teilweise in der Haltung aus, dass nun
auch die Deutschen — nach einer solch intensiven Phase der kritischen Aus-
einandersetzung mit der eigenen Vergangenheit — das Recht auf eine positive
Selbstidentitdt verbunden mit einem gewissen Stolz haben diirften, ohne dabei
gleich nationalistischer Tendenzen verdachtigt zu werden.

Diese beiden Pole, bestehend aus einer duBlerst selbstkritischen Einschét-
zung und der Tendenz, die positiven Elemente des »Deutschtums« hervorzu-
kehren, haben im Nachkriegsdeutschland stets koexistiert. Angesichts der
wachsenden kulturellen Pluralitit durch Einwanderung haben sie gegenwértig
eine neue Dimension erlangt. In diesem Sinne kénnte man sowohl die vehe-
mente Zurlickdrangung von kultureller Vielfalt zugunsten einer »Leitkultur«
als auch die Tendenz, Differenz vorbehaltlos zu zelebrieren, in gewisser Hin-
sicht als Ausdruck einer &hnlichen Problematik betrachten — eines duflerst
ambivalenten Selbstverstindnisses angesichts der stark belasteten Vergangen-
heit. Zugleich verdeutlicht die noch immer fortbestehende Auseinanderset-
zung mit der eigenen Vergangenheit eine sehr viel selbstkritischere Haltung
deutscher Intellektueller und Politiker als in Frankreich. Auch im Hinblick auf
Einwanderungsfragen und -konzepte zeigt sich unter franzosischen Intellek-
tuellen eine deutlich breitere Akzeptanz gegeniiber den selbstheilenden Kraf-
ten des franzosischen Integrationsmodells als hierzulande, wo der Umgang
mit kultureller Vielfalt weitaus kritischer bedugt wird.

155

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Um noch einmal auf die »neutrale« Selbstreferenz des Grundgesetzes zu-
riickzukommen, sei erneut hervorgehoben, dass es weniger auf die Begriffe
selbst ankommt, die zur Selbstidentifikation herangezogen werden, als viel-
mehr darauf, mit welchen Inhalten diese Begriffe gefiillt werden. So zeigte
sich am Beispiel der Kopftuchdebatte, dass sogar eine vermeintlich neutrale
und Demokratie stiftende Kategorie wie die Verfassung nicht frei von ideolo-
gisierbaren Elementen ist und von Mdglichkeiten des Ausschlusses und der
Mystifizierung. Vor allem im Hinblick auf Formen des sozialen Lebens, die
im Verdacht stehen, den Verfassungsprinzipien zuwider zu laufen, kann der
Riickgriff auf die Verfassung zugleich ein Werkzeug des Ausschlusses wer-
den. Dies zeigt sich auch deutlich bei den Diskussionen um bestimmte islami-
sche Gemeinschaften in Deutschland, die immer wieder beschuldigt werden,
nicht mit den Prinzipien des deutschen Grundgesetzes im Einklang zu stehen,
und deren Mitgliedern oft leichtfertig die Zugehorigkeit zum deutschen Ge-
meinwesen abgesprochen wird (vgl. Schiffauer 2006). Im Hinblick auf kultur-
bzw. religionsspezifische Fragen erweist sich der Riickgriff auf Verfassungs-
werte sogar als duflerst effektiv. Denn auf diese Weise konnen Inkompatibili-
tiaten auf moralischer und rechtlicher Ebene hervorgehoben werden, ohne da-
bei hochpolitisierte und problembehaftete Begriffe wie »Kultur« oder »Na-
tion« ins Spiel zu bringen.

Die kollektive Selbstidentifikation mit der Verfassung fiihrt also keines-
wegs unausweichlich zu einem offenen, pluralistischen oder inklusiven Um-
gang mit kultureller Vielfalt. Gerade wegen der Deutungsmoglichkeiten und
dem Potenzial, zu einer ausgrenzenden Markierung zu werden, ist die Verfas-
sung weniger neutral und unstrittig als zunichst anzunehmen wére. Auch die-
se Institution kann, ganz &hnlich wie das franzdsische Laizititsprinzip, durch-
aus zu einem Instrument moralischer Dominanz werden oder ein exklusives
Verstdndnis von Deutschtum legitimieren. In dieser Hinsicht nimmt der sym-
bolische Gehalt der Verfassung einen dhnlichen Status an wie der Begriff der
laicité in Frankreich. In beiden Féllen handelt es sich um strittige, komplexe,
vielféltige und weniger um neutrale, eindeutige Kategorien, die jeweils ein
Potenzial fiir Mystifizierung abstrakter politischer Ordnungen und Werte in
sich bergen.

Ehe ich nachfolgend zum zweiten Teil der Untersuchung iibergehe, moch-
te ich noch einmal betonen, dass ich in beiden Léndern das Verhiltnis von
Kirchen und Staat bzw. historisch gewachsene Begriffe von Religion und Sa-
kularitdt als die einflussreichsten Faktoren des offentlichen Diskurses iiber
den Islam und Muslime betrachte. Neben anderen Faktoren, wie der Kolo-
nialvergangenheit, Einwanderungspolitiken und Nationenkonzeptionen, so
meine ich, fithrt vor allem der unterschiedlich historisch gewachsene Status
von Religion zu einem unterschiedlichen Umgang mit religidser Pluralitit.
Sowohl die Beladenheit der 6ffentlichen Debatten um das Kopftuch als auch

156

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

die konkreten Argumentationslinien in Frankreich konnten nur vor dem Hin-
tergrund des Prinzips der /aicité und dem historisch bedingten Streit um den
Status der Kirche verstindlich werden. Ahnlich lisst sich die vergleichsweise
eher gelassene Haltung gegeniiber dem Kopftuch in Deutschland ebenso wie
das Hauptnarrativ bei dessen Ablehnung nur vor dem Hintergrund der deut-
schen Geschichte und dabei insbesondere im Licht des privilegierten Charak-
ters der Kirchen in der deutschen Offentlichkeit begreifen.

Es sei aber ein weiteres Mal betont, dass der dominante Diskurs in beiden
Landern tendenziell gegen ganz bestimmte Varianten von offentlicher Reli-
gion gerichtet war, die im Namen des Islam zum Ausdruck gebracht wurden.
Zudem stand der Islam in beiden Féllen generell im Verdacht, den notwendi-
gen Prozess der Trennung zwischen religidser und politischer Sphire ver-
sdumt zu haben. Wie ich gezeigt habe, besteht der Unterschied vor allem dar-
in, dass Sakularitdt im einen Fall als Kontinuum des Christentums und im an-
deren als Bruch mit christlichen Traditionen gedeutet wurde. Heiner Biele-
feldt (2003: 48f.) unterteilt diese Nuancen in wtraditionalistische« und »mo-
derne« Versionen von Sékularitdt und konstatiert treffend Ausschlussmecha-
nismen, die aus beiden fiir Muslime resultieren konnen:

»Wihrend nach der traditionellen Variante des Kulturalismus das Verhéltnis von
Muslimen und sékularem Rechtsstaat in der Linie der alten Auseinandersetzung
zwischen Orient und Abendland gesehen wird, geht es nach der modernistischen
Variante scheinbar um den epochalen Konflikt zwischen Vormoderne und Moderne.
In beiden Fillen jedoch stehen die Muslime gleichsam fiir >das Andere«: entweder
fiir den Orient oder fiir die unaufgeklérte Vormoderne.«

In beiden untersuchten Fillen dominiert ein exklusives Verstdndnis vom
sdkularen Raum — in Frankreich durch ein striktes, jedoch von Widerspriichen
durchdrungenes Laizitdtsprinzip zum Ausdruck gebracht, in Deutschland
durch ein exklusives Verstindnis von Sdkularitdt, das allein der christlichen
Hemisphére zugeordnet wird. Die Pluralisierung politisch-sozialer Schliissel-
begriffe findet also offensichtlich in beiden Gesellschaften dort eine Grenze,
wo es um die Mitbestimmung von nicht-konformen Versionen von 6ffentli-
cher Religion geht.

Damit sollte deutlich geworden sein, dass es nicht der Status von Religion
als solcher ist, der die Wahrnehmungen {iber Muslime und den 6ffentlichen
Umgang mit ihnen prigt. Die relevantere Frage ist, wie dieser Status und die
Begriffe, die ihn umgeben, beschrieben und interpretiert werden koénnen und
wer dabei die »Macht der Beschreibung« (Rushdie 1989: 173) hat. Begriffe
sind stets Deutungsverschiebungen ausgesetzt und bergen zugleich das Poten-
zial der Ideologisierbarkeit in sich. Wie in beiden Fillen zu sehen war, ist es
daher notwendig, hinter die konkreten Begriffsverwendungen zu blicken und

157

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

zu untersuchen, mit welchen Werten, Absichten und Angsten gesellschaftsre-
levante Begriffe 6ffentlich gebraucht werden und welche Akteure sich in wel-
chen Kontexten ihrer bedienen.

In beiden Beispielen wurde recht deutlich, dass es in den Offentlichkeiten
beider Lander eine unausgesprochene Deutungshoheit iiber politisch-soziale
Begriffe gibt. Weniger einflussreichen Akteuren bleibt damit der Zugang zur
offentlichen Artikulation von Deutungen weitgehend versperrt. Dennoch ist
die Wirkungsweise von Debatten wie solchen iiber das Kopftuch keineswegs
vorhersehbar. Obwohl vor allem &ffentlich sichtbare Muslime in den Kopf-
tuchdebatten beider Lander deutlich unterreprésentiert waren, so muss den-
noch daran erinnert werden, dass allein die umfassende Debatte tiber dieses
Symbol eine vielleicht unvorhergesehene Auseinandersetzung iiber grundle-
gende Normen und damit auch iiber das »Eigene« ausgeldst hat. Allein diese
Tatsache mag als eine gewisse Stirkung von Minderheitenpositionen gedeutet
werden, ganz einfach weil die 6ffentliche Auseinandersetzung mit dem Ande-
ren eine notwendige Selbstreflexion mit sich gebracht hat, die zwangslaufig
zu einer Vervielfaltigung von Begriffsbedeutungen gefiihrt hat.

So sind in Frankreich die verschiedenen Félle des Ausschlusses von Kopf-
tuch tragenden Schiilerinnen an staatlichen Schulen zu einem Gegenstand 6f-
fentlicher Verurteilung geworden, mit der zugleich eine generelle Kritik an
Einwanderungspolitiken und an der Substanz des republikanischen Modells
einherging. Ahnlich hat in Deutschland die Fokussierung auf die Symbolik
des Kopftuchs zu einer umfassenden Auseinandersetzung mit dem Charakter
von Religiésem in der Offentlichkeit und dem Status der Kirchen in der deut-
schen Gesellschaft gefiihrt, die in dieser Intensitit zuvor nicht stattgefunden
hatte. Zugleich wurde durch die Debatte eine notwendige und zuvor eher
schwelende Diskussion iiber den Stellenwert und die Position des Islam im
Lande angestofSen. Hier hat der Kampf, den die muslimische Lehrerin im
Namen des deutschen Grundgesetzes und damit unter Berufung auf demokra-
tische Normen gefiihrt hat, bei der politischen Elite die Erkenntnis mit sich
gebracht, dass »Ausldnder« nunmehr zu einem integralen Bestandteil der
deutschen Gesellschaft geworden sind, die sich deutscher Grundrechte bedie-
nen, um Rechte auf freie Ausiibung von Religiositit einzufordern.

Obwohl diese 6ffentlichen Auseinandersetzungen in beiden Lindern grofB3-
tenteils nicht zugunsten der Kopftuch tragenden Frauen entschieden wurden,
haben diese Frauen dennoch (bewusst oder unbewusst) erfolgreich umfang-
reiche Diskussionen um Grundprinzipien und Werte angeregt, die zuvor ent-
weder als gegeben oder schlicht als nicht diskutierbar betrachtet wurden. In
diesem Sinne scheint die anhaltend vehemente Abwehr gegen das Kopftuch
eine Irritation gegeniiber genau diesem Phinomen zum Ausdruck zu bringen:
dass sich niamlich die Offentlichkeit zu 6ffnen scheint gegeniiber Diskussio-
nen iiber grundsétzliche Normen, die zuvor entweder als Bestandteil eines

158

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

gesellschaftlichen Konsenses oder als unantastbar betrachtet wurden. Dieser
Zusammenhang wird im ndchsten Teil des Buches bei den Selbstrepriasenta-
tionen Kopftuch tragender Frauen in beiden Landern noch deutlicher werden.

159

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Teil 2:

Selbstreprasentationen
muslimischer Frauen in Frankreich
und Deutschland



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Methodische Uberlegungen

In diesem Teil mochte ich mich den Selbstreprasentationen muslimischer
Frauen mit Kopftuch zuwenden. Wihrend sich der erste Teil also hauptséch-
lich mit den 6ffentlichen Diskursen ziber Kopftuch tragende Frauen beschéf-
tigt hat, widmen sich die nachfolgenden Kapitel den Gesprichen mit diesen
Frauen und deren Interpretation durch meine eigene Stimme. Obwohl ich hier
auf ausfiihrliche methodische Beschreibungen verzichten mochte, sind einige
Anmerkungen zum Entstehungskontext der Interviews, zu den methodischen
Pramissen der Felduntersuchung und zur Methode der Evaluierung notwen-
dig.

Die Untersuchung basiert auf insgesamt vierzig Einzelinterviews, die ich
zwischen Sommer 2000 und Herbst 2001 mit Kopftuch tragenden Frauen in
Berlin, Marseille und Paris durchgefiihrt habe. Hauptkriterium fiir die Aus-
wahl der Interviewpartnerinnen war die Tatsache, dass sie der zweiten Gene-
ration muslimischer Einwanderer angehdrten, ein Kopftuch trugen und in der
einen oder anderen Weise im islamischen Milieu aktiv waren, etwa als leiten-
de Personen in etablierten islamischen Einrichtungen oder als Mitglieder
selbstverwalteter Frauengruppen.

Die Interviews habe ich mit einer Reihe von teilnehmenden Beobachtun-
gen in islamischen Organisationen, Moscheen, Diskussionsgruppen und Kon-
ferenzen eingeleitet und begleitet. In diesem Rahmen fiihrte ich mit verschie-
denen Personen (Imamen, Organisationsmitgliedern, Konferenzleitern etc.)
Vorgespriche, die die Untersuchung auf die eine oder andere Weise gepragt
haben. Diese Gespréche erleichterten einerseits den Kontakt und Zugang zu
den Interviewpartnerinnen und ermdglichten andererseits einen Einblick in
eines der Milieus, in denen die Frauen agierten. In Berlin waren die interview-
ten Frauen groBtenteils in der Islamischen Foderation bzw. bei der Islami-
schen Gemeinschaft Milli Goriis (IGMG) engagiert, einige bei der Tiirkisch-
Islamischen Union der Anstalt fiir Religion (Diyanet Isleri Tiirk Islam Birligi,

163

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

kurz: DITIB) und einige beim Verband der Islamischen Kulturzentren
(VIKZ)." In Marseille, wo das islamische Milieu eher weniger organisiert ist,
waren die meisten Frauen bei den Jeunes Musulmans de France (JMF) aktiv
oder Schiilerinnen eines unabhéngigen Instituts fiir islamischen Unterricht,
dem [Institut Méditerranéen d’Etudes Musulmanes (IMEM). Einige hatten
muslimische Frauengruppen ins Leben gerufen und geleitet, in denen sich
interessierte Frauen regelméBig treffen und {iber islamische Fragen diskutie-
ren konnten. Die in Marseille bekannteste unter diesen informellen Zirkeln ist
die Ouverture. Die beiden Frauen, die ich in Paris interviewt habe, waren re-
gelméBige Besucherinnen der Moschee Adda’wa, die sich vor allem durch
regelméBige Veranstaltungen auch fiir die nichtmuslimische Offentlichkeit
einen Namen gemacht hat. Dem ausfiihrlichen eineinhalb bis drei Stunden
langen Interview war jeweils ein kurzes Vorgesprich vorausgegangen, in dem
ich mit den Frauen die Absichten und Ziele meiner Untersuchung besprach
und einen Termin vereinbarte.

Der »reflexive turn« in den Sozialwissenschaften hat die Aufmerksamkeit
zunechmend auf externe und interne Faktoren gelenkt, die auf Prozesse der
qualitativen Datenerhebung einen Einfluss haben kénnen. So kdnnen der aka-
demische Werdegang, der nationale Hintergrund, das Geschlecht, die Sprache
ebenso wie die personliche Geschichte des Forschenden die Interviewsitua-
tion beeinflussen und auch auf die Antworten der Interviewten einwirken. Als
Interviewer sollte man sich daher die eigene Situiertheit zumindest bewusst
machen, selbst wenn man sie bei der Analyse gleichfalls nicht in den Vorder-
grund hebt (vgl. Bourdieu 1993).

Als Frau mit muslimischen Frauen zu arbeiten, erwies sich in meinem Fall
sicher als ein Vorteil. Angesichts der Tatsache, dass einige Frauen ein recht
ausgepriagtes Bewusstsein von Geschlechtertrennung und unterschiedlichen
Geschlechterrollen hatten, hitte ein méannlicher Wissenschaftler bei dieser
Thematik sicher mit Hiirden zu rechnen gehabt. Das Kopftuch als ein Zeichen
fiir die Protektion weiblicher Sexualitit erdffnet zwangslaufig Fragen zur Ge-
schlechteridentitéit und -konzeption der jungen Frauen, woriiber die Befragten
mit einem Mann nicht unbedingt gesprochen héitten. Zumindest ist es wahr-
scheinlich, dass sie mit einem ménnlichen Wissenschaftler auf andere Weise
gesprochen hétten als mit mir als Frau.

Selbst einen iranischen Hintergrund zu haben, fiihrte hingegen zu einigen
iiberraschenden Ambivalenzen. Auf der einen Seite half es mir, die Distanz zu
den Interviewten zu reduzieren. Auf der anderen Seite warf es Fragen auf, mit
denen ich vorab nicht unbedingt gerechnet hatte. So wurde ich, wenn ich mei-
nen Namen genannt hatte, von den Frauen zunichst nicht selten als »Schwes-

1 Wertvolle Informationen und Analysen iiber diese Organisationen finden sich
bei Amiraux 2001; Seufert 1999a und 1999b; Schiffauer 2004; Jonker 2002.

164

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN

ter« empfangen. Als sich aber herausstellte, dass ich mich nicht ohne Weite-
res als Muslimin definierte, andererseits aber auch nicht dem Christentum zu-
ordnen wollte (meine Mutter war Pfarrerstochter, wihrend die Familie meines
Vaters teilweise muslimisch ist, teilweise der Religion der Bah’ai angehort),
stellten viele der Frauen weitere Fragen, auf die ich anfangs nicht eingestellt
war. Vor allem fiir die Frauen in Frankreich war die Frage, welcher Religion
ich selbst angehorte, von groBer Bedeutung fiir die Bereitschaft, {iberhaupt ein
Gesprich mit mir zu beginnen. Dass ich mich weder eindeutig einer Religi-
onsgemeinschaft noch dem Atheismus zuordnen wollte, war ihnen teilweise
suspekt. Da jedoch die Personlichkeit des Interviewers in einer solch intimen
Interviewsituation meines Erachtens nicht »verschwinden« kann und soll,
hielt ich es fiir sinnvoll, den Interviewten ebenso die Mdoglichkeit zu geben,
Fragen zu stellen und abzustecken, mit wem sie es zu tun hatten. Fiir die
Interviewsituation erwiesen sich die Fragen zu meiner Religionszugehérigkeit
zuweilen durchaus als niitzlich, weil sie einen Ankniipfungspunkt zu meinen
eigenen Fragen boten, die ich mit den jungen Frauen besprechen wollte.

Ungeachtet einiger anfinglicher Schwierigkeiten bei der Kontaktaufnah-
me mit islamischen Organisationen hatte ich in Berlin prinzipiell keinerlei
Probleme, Interviewpartnerinnen zu finden. In Marseille und Paris war der
Zugang zum islamischen Feld hingegen recht beschwerlich. Auch die Suche
nach Kopftuch tragenden Frauen, die bereit waren, mit mir zu arbeiten, erwies
sich vor allem zu Anfang als &duferst schwierig. Obwohl es eine Vielzahl von
islamischen Netzwerken und kleineren Organisationen gibt, war es vor allem
in Marseille nicht einfach, Zugang zu erhalten, sei es wegen fehlender Orga-
nisationsstrukturen, wegen Personalmangels oder einfach wegen einer gene-
rell skeptischen Haltung gegeniiber Personen, die nicht aus dem Milieu kom-
men. Die Negativerfahrungen mit franzosischen Medien, aber auch mit Wis-
senschaftlern scheinen ein generelles Klima der Skepsis kultiviert zu haben.
Sehr viel stirker als in Berlin musste ich sowohl in Marseille als auch in Paris
mehrmals die Inhalte und Ziele meiner Feldforschung erkldren. Nicht selten
wurde ich mit Reaktionen konfrontiert wie: »Wir werden nur mit Thnen spre-
chen, wenn Sie nichts Schlechtes iiber den Islam schreiben.« Es herrschte eine
generelle Sorge vor, dass ich die Dinge »falsch« prisentieren wiirde oder
Muslimen nicht wohlgesinnt sein konnte.

Anders als in Berlin, wo einige der Frauen in der Untersuchung sogar gern
mit Namen erwdhnt worden waren, musste ich in Frankreich mehrfach versi-
chern, dass ich keine Journalistin sei und meine Absicht vor allem darin be-
stehen wiirde, zu ermitteln, was Muslime selbst zu erzihlen hitten. Diese ge-
nerelle Verdachtshaltung brachte mich natiirlich in eine schwierige Position,
weil ich nicht bereit war, naiv zu bekunden, ich sei »fiir« oder »gegen« den
Islam oder wiirde nur »Gutes« iiber Muslime schreiben. In einigen Fillen wa-
ren die Frauen mit meinen Erlduterungen nicht zufrieden. Einige stimmten

165

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

beispielsweise zundchst zu, ein Interview zu geben, erschienen dann aber
nicht zum vereinbarten Termin oder lieBen sich verleugnen, wenn es darum
ging, einen Termin zu vereinbaren. In zwei Fillen brach ich selbst den Kon-
takt ab, bevor ein Interview zustande kam, entweder weil ich den Eindruck
hatte, dass die Frauen im Prinzip nicht bereit waren, iiber sich selbst zu spre-
chen, oder weil ich bei den Erkldrungen iiber die potenziellen Ergebnisse
meiner Untersuchung nicht zu sehr ins Detail gehen wollte. Ich halte diese
Schwierigkeiten durchaus fiir erwdhnenswert, weil sie ein weit verbreitetes
Bewusstsein widerspiegeln iiber Feindseligkeiten gegeniiber dem Islam in der
franzésischen Offentlichkeit, das sich vor allem in der Vorsicht duBert, mdgli-
cherweise eine »schlechte Presse« zu bekommen.

Die Gespréche fiihrte ich nach der Methode des semi-strukturierten Inter-
views (z.B. Modood 1994), die sich fiir die Untersuchung als besonders niitz-
lich erwies. Dabei soll ein Dialog ermdglicht und die Personlichkeit der Inter-
viewerin durch vollige Zuriicknahme nicht vollstidndig ausgeblendet werden
wie etwa beim offenen Interview (vgl. Michelat 1975). Mich interessierte, wie
Frauen sich selbst als Angehorige der zweiten Generation von muslimischen
Einwanderern definierten und wie dies die Art und Weise kennzeichnet, wie
muslimische Traditionen im Migrationskontext Deutschlands und Frankreichs
geformt und reformuliert werden. Dies facherte sich in eine Reihe von Neben-
fragen auf, die sich um das Kopftuch ebenso wie die Selbstverortungen als
muslimische Frauen in der deutschen bzw. franzésischen Offentlichkeit dreh-
ten. Die Fragen habe ich weniger in chronologischer Reihenfolge »abgehakt«,
sondern eher im Laufe des Gespriachs angesprochen. Es ging freilich nicht nur
um das Kopftuch und die Frage, warum sich die Frauen bedeckten und wel-
che Bedeutungen sie mit diesem Symbol verbanden. Eher diente das Kopf-
tuch als Ausgangspunkt fiir die Auswahl der Interviewpartnerinnen, und die
Konversation richtete sich vor allem darauf, wenn die Frauen selbst dariiber
sprechen wollten. Ich war an den Narrativen der Frauen interessiert, die auf-
grund unterschiedlicher Lebensgeschichten unterschiedliche Konnotationen
mit dem Kopftuch verbanden. Nicht zuletzt weil die Inhalte der &ffentlichen
Diskurse iiber das Kopftuch bald iiber dieses Symbol hinausgingen und zu-
gleich zu einer Debatte iiber die eigenen normativen Pramissen wurden, war
es notwendig, in den Interviews einige der Diskussionspunkte der 6ffentlichen
Debatten aufzugreifen und zu ermitteln, wie die Frauen sich in diesem Dis-
kursfeld positionierten.

Ich sammelte das Material solange, bis die Muster der Interviews sich zu
wiederholen begannen (vgl. Bude 1995). Dies geschah etwa beim zehnten
oder elften Interview. Ich fuhr mit den Interviews fort, bis ich insgesamt fiinf-
zehn fiir jedes Land hatte und fiihrte anschliefend jeweils fiinf weitere Inter-
views, die vor allem als »Kontrollmaterial« dienen sollten. Wenn die Frauen
damit einverstanden waren, zeichnete ich die Interviews auf Kassette auf —

166

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

METHODISCHE UBERLEGUNGEN

fiinf der Interviewten in Frankreich lehnten dies ab. Obwohl ich die letzten
fiinf Interviews in beiden Léndern nicht aufgenommen habe, dienten sie mir
als Material, das die Evaluierung beeinflusste, ohne direkt zitiert zu werden.

In Berlin lebten die jungen Frauen in den drei Vierteln Kreuzberg, Neu-
kolln und Wedding, allesamt ehemalige Arbeiterviertel und traditionelle Zen-
tren tlirkischer Einwanderung im Westteil der Stadt. In Marseille und Paris
lebten die Frauen mehrheitlich in den sogenannten banlieues — sozial benach-
teiligte AuBenbezirke am Rande der Grof3stadt mit einem hohen Anteil von
Einwanderern. In Berlin waren die Frauen alle tiirkischen Hintergrunds mit
Ausnahme einer Interviewpartnerin, deren Eltern aus Paldstina nach Berlin
eingewandert waren. Abgesehen von einer jungen Frau mit komorischem Fa-
milienhintergrund waren sdmtliche Befragten in Frankreich maghrebinischer
Herkunft. Zum Zeitpunkt des Interviews waren die Frauen im Alter zwischen
fiinfzehn und vierunddreiig Jahren. Alle waren in Deutschland bzw. Frank-
reich geboren oder hatten den groBten Teil ihres Lebens dort verbracht. Die
Mehrheit der Interviewten war ins Berufsleben eingebunden, einige studier-
ten, einige absolvierten gerade eine Ausbildung und einige waren wegen ihrer
kleinen Kinder zum Zeitpunkt des Interviews nicht berufstitig.

In Berlin fiihrte ich die Interviews auf Deutsch, in Marseille und Paris auf
Franzosisch. Zweifellos hat auch die Sprache, die fiir qualitative Interviews
dieser Art gewdhlt wird, einen Einfluss auf das Gesprach und die Antworten.
Da Franzosisch nicht meine Muttersprache ist, war die Interviewsituation in
Frankreich freilich eine andere als in Deutschland. Sowohl mein Akzent als
auch einige Nuancen bei der Formulierung der Fragen hatten einen Einfluss
auf das Gespriach. Ebenso wiren zweifellos andere Ergebnisse herausgekom-
men, wenn ich Tiirkisch oder Arabisch mit den Frauen gesprochen hitte, ob-
wohl ich nicht davon ausgehe, dass die Interviews dann in irgendeiner Weise
»besser« oder wauthentischer« geworden wiren. Ich sollte auch erwihnen,
dass die Ubersetzung der franzdsischen Zitate ins Deutsche die Bedeutungen
der Aussagen ein wenig modifiziert hat.

Eine einschrinkende Bemerkung scheint mir noch angebracht, ehe ich zur
Evaluierung des Interviewmaterials {ibergehe. Der Fokus auf Diskurse junger
bedeckter Frauen bietet notwendigerweise nur einen eingeschriankten Einblick
in deren Sozialpraktiken oder genauer dariiber, wie Diskurse in soziale Prak-
tiken tibersetzt werden. Wie die Frauen sich in einer Interviewsituation pré-
sentieren, entspricht nicht unbedingt ihrem Verhalten in verschiedenen Kon-
texten des tdglichen Lebens. Eine umfassende Untersuchung zur »Praxis« des
Kopftuchs hitte selbstverstidndlich ergénzend analysieren miissen, wie die
Diskurse der Frauen sich in konkreten sozialen Rdumen {ibersetzen. Dies hét-
te allerdings einen vollig anderen Ansatz erfordert, der nicht mit den Haupt-
pramissen meiner Untersuchung iibereinstimmt. Der eingeschrinkte Fokus
auf Diskurse wird dazu dienen, die Positionen der jungen Frauen mit den 6f-

167

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

fentlichen Diskursen zu konfrontieren, die jeweils einen ganz bestimmten
Augenblick von Représentation und Selbstrepriasentation widerspiegeln und
immer wieder bestdtigt, ergdnzt oder revidiert werden konnten.

168

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 5:
Das islamische Kopftuch in Deutschland und
Frankreich: Eine passiv fortgesetzte Tradition?

Im nachfolgenden Kapitel mochte ich weniger detailgetreu das Spektrum der
Antworten aufzeigen, das ich von den Frauen iiber ihre Motive des Kopftuch-
tragens bekommen habe. Was mich bei den Interviews eher interessierte, war
der Zusammenhang zwischen diesen personlichen Interpretationen zum Kopf-
tuch und dessen Referenzrahmen »Islam«. Wie im ersten Teil sichtbar gewor-
den ist, wurde das Kopftuch in beiden Landern mehrheitlich als ein Symbol
gedeutet, das den Frauen von einer ménnlich dominierten Gemeinschaft auf-
gezwungen wird. Zudem wurden die Frauen in diesen 6ffentlich zirkulieren-
den Bildern zumeist als Opfer von Unterdriickung und als passive Wesen
wahrgenommen, die keine eigenstindige Meinung besalen bzw. in die
»Fangarme« islamistischer Zirkel geraten und zu manipulierten Kémpferin-
nen mutiert waren. Diese Beschreibung, so sollte nochmals betont werden,
ging zumeist mit einer positiven Selbstbeschreibung der aktiven, emanzipier-
ten, autonomen westlichen Frau einher.

Weil religiose Symbole unausweichlich an bestimmte soziale Kontexte
gebunden sind und daher eine Vielfalt von Deutungen generieren, sollte man
sich zundchst vor Augen halten, dass der soziale und symbolische Gehalt des
Kopftuchs kaum auf abstrakter oder auf rein textlicher Ebene, also ohne Be-
riicksichtigung dieser Kontexte zu ergriinden ist. Weil die Frauen der zweiten
Generation muslimischer Einwanderer angehdren, sollten ihre Formen von
Religiositit, ihre religiosen Bekenntnisse im 6ffentlichen Raum und ihre For-
derungen nach Anerkennung als Musliminnen in erster Linie in den beiden
Kontexten Deutschlands und Frankreichs untersucht werden. Einer religidsen
Praxis wie dem Kopftuch kommen in einem christlich-sékularen Zusammen-
hang unausweichlich andere Bedeutungen zu als in Gesellschaften mit islami-
schem Hintergrund. Vor allem ldsst sich ein Kontext wie im Iran oder in Sau-

169

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

di-Arabien, wo die Verhiillung der Frau staatlich angeordnete Pflicht ist,
schwerlich mit westeuropdischen Einwanderungskontexten vergleichen, in
denen bedeckte Frauen mehrheitlich eher mit Unbehagen betrachtet werden.

Auf den ersten Blick konnte das Phdnomen des islamischen Kopftuchs in
europiischen Offentlichkeiten sogar als Ausdruck einer »erfundenen Tradi-
tion« gedeutet werden. Einerseits ist die Kopfbedeckung in Europa keine
Pflicht und resultiert daher weder aus einer staatlich regulierten Norm noch
aus einem kollektiven Druck nach konformer Kleidung. Auf der anderen Seite
lasst sich ein deutlicher Zuwachs junger Frauen beobachten, die sich fiir das
Kopftuch entschieden haben. In diesem Sinne ist dieses religiése Symbol kei-
ne langerfristig tradierte Kleidernorm, die von den Frauen schlicht fortgesetzt
wird. Dennoch ist das Phanomen des Kopftuchs in europdischen Kontexten
gleichermafBen nur vor dem Hintergrund einer soliden Riickbindung an eine
lebendige Tradition von weiblicher Sittsamkeit zu verstehen, die ihrerseits
eine kontextiibergreifende Funktion und Bedeutung hat, obwohl der Trend zur
Kopfbedeckung unter jungen Musliminnen in Europa Elemente von etwas
»Erfundenem« aufweisen mag. Ein wesentlicher Aspekt sind dabei generatio-
nenbedingte Konflikte und Auseinandersetzungen iiber die »richtigen« Inter-
pretationen des Islam, die einerseits zu einer Wiederbelebung muslimischer
Traditionen fiithren und die andererseits Verschiebungen von Autorititszuwei-
sungen mit sich bringen.

Bemerkenswert ist zundchst, dass die Mehrheit der interviewten Frauen
sowohl in Frankreich als auch in Deutschland betonte, sich ohne dulleren
Zwang bedeckt zu haben. Dies ist freilich kein neuer Befund, sondern besté-
tigt eher die Ergebnisse anderer empirischer Untersuchungen zur Kopftuch-
frage in beiden Landern (siehe Einleitung). Es ist aber ein schwerwiegender
Befund, weil er eines der Kernargumente der 6ffentlichen Diskurse in Frage
stellt, ndmlich dass die Frauen gezwungen oder zumindest manipuliert wor-
den seien, sich zu bedecken. In einigen Fiéllen haben sich die Frauen sogar ge-
gen den Willen ihrer Eltern fiir das Kopftuch entschieden. Hier spielt vor al-
lem das Familienansehen in der Gemeinschaft eine wesentliche Rolle, das ei-
nige Eltern in Gefahr wahnten, wenn sich ihre Tochter bedeckten. Vor allem
innerhalb des tiirkischen Milieus in Deutschland sind die Meinungen iiber das
Kopftuch hochst gespalten, teilweise auch duflerst ablehnend, wie beispiels-
weise eine Presseerkldrung des Tiirkischen Bundes Berlin (Presseerklarung
des Tiirkischen Bundes Berlin, 1.12.2003) oder auch die AuBerungen von
Frauen mit tiirkischem Hintergrund in der jiingsten Kopftuchdebatte (Berliner
Zeitung, 6.12.2003) deutlich machen. Wie Gokce Yurdakul (2006) herausar-
beitet, reichen die in der Tiirkei ausgefochtenen Lagerkdmpfe zwischen »is-
lamistischen« und »laizistischen« Kréiften auch in den Migrationskontext hin-
ein. Die Verschleierung ist also keine religiose Praxis, die im Migrationskon-
text unverdnderlich weitergefiihrt wird.

170

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Damit mag sich bereits andeuten, dass die interviewten Frauen in den sel-
tensten Féllen eine sonderlich ausgeprigte religiose Erziehung oder Unterwei-
sung genossen haben, die sie nun unreflektiert weiterfithren. In diesem Zu-
sammenhang sei an den fiir die erste Generation charakteristischen unterprivi-
legierten soziodkonomischen Status erinnert. In beiden Léndern sind musli-
mische Einwanderer in erster Linie aus unteren Schichten eingewandert, ent-
weder um Arbeit zu finden oder als Angehorige ehemaliger Kolonien, so vor
allem in Frankreich, die ebenfalls vorwiegend als einfache Arbeiter einge-
wandert sind. Die Migrationsbiografie und der soziale Status haben eine sys-
tematische Aneignung religidsen Wissens erschwert, teilweise sogar unmdg-
lich gemacht. Oft sind die Einwanderer sogar erst nach abgeschlossenem Mi-
grationsprozess zu »bewussten« Gldubigen avanciert und haben begonnen,
den Islam erst in Deutschland bzw. Frankreich stirker zu praktizieren (vgl.
Schiffauer 1984; 1991). GroBtenteils haben sich die befragten Frauen religio-
ses Wissen also vorwiegend eigenstindig angeeignet. Allerdings wurde vor
allem in Deutschland bei vielen Frauen durch frithe Besuche von Korankursen
eine gewisse Disposition ausgeprigt. Dieser Aspekt ist entscheidend, denn die
Aneignung von Wissen als Kulturkapital spielt freilich bei der Weitergabe
und Rezeption religidser Traditionen eine wichtige Rolle und ist fiir die Kohé-
renzsuche entscheidend. Spiter wird noch deutlicher werden, dass die »Uber-
legenheit« der Frauen an religiosem Wissen bzw. an Kulturkapital gegeniiber
ihren Eltern den Dreh- und Angelpunkt fiir Re-Interpretationen und Trans-
formationen religioser Traditionen bildet.

Fiir die meisten der jungen Frauen ist das Tragen des Kopftuchs also kei-
ne blofe Familientradition, die sie unverdndert fortsetzen. In einigen Féllen
haben die Frauen auch ihre Miitter motiviert, sich ebenfalls zu bedecken. Eine
dreifigjahrige Mutter dreier Kinder und Leiterin einer informellen muslimi-
schen Frauengruppe (Ouverture) aus Marseille beschrieb dies folgenderma-
Ben:

»Sie [die Mutter] trug das Kopftuch nach mir. Ubrigens, als ich anfing zu praktizie-
ren, sagten die Leute zu mir: »Oh, deine Eltern haben dich dazu gezwungen.< Und
ich antwortete: >Wie konnten sie das von mir verlangen? Meine Mutter trdgt nicht
einmal das Kopftuch, meine Eltern praktizieren nicht einmal.<« (N., 30 Jahre, Leite-
rin von Ouverture und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Die Vermittlung von Traditionen, Praktiken und von religidsem Wissen
scheint in diesem Sinne keineswegs ein einseitiger Prozess zu sein, sondern
funktioniert intergenerationell. Einige der jungen Frauen erzéhlten, dass sie
ihren Eltern geholfen hitten, sich in religidsen Fragen weiterzubilden: »Denn
wir lernten es, und sie lernten es sozusagen mit uns.« (C., 28 Jahre, Jurastu-
dentin, Mitglied der Islamischen Foderation, Berlin)

171

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

In den meisten Fillen betonten die Frauen, dass sie sich durch eigenstin-
diges Herangehen an die heiligen Quellen und die Aneignung von religiosem
Wissen fiir das Kopftuch entschieden hitten. Auf diese Weise seien sie auf
die Notwendigkeit und die »heilige Pflicht« des Kopftuchs gestoBen. Aufe-
rungen wie »Es ist etwas sehr Personliches« (N., 19 Jahre, Abiturientin, Mit-
glied der Islamischen Foderation, Berlin) oder »Es kommt von innen« (0., 16
Jahre, Auszubildende zur Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei DITIB) sind
recht geldufig und verdeutlichen die personliche Komponente des Kopftuch-
tragens. Das Insistieren auf den freiwilligen Charakter des Kopftuchs sollte
auch als Versuch gelesen werden, die 6ffentliche Meinung zu hinterfragen
und zu konterkarieren. Besonders die Frauen in Frankreich, die héaufig mit
einer generellen Skepsis und Ablehnung konfrontiert wurden, zeigten bei die-
ser Frage oft eine duflerst defensive Haltung. Ohne zuvor iiber ihre Motive
des Kopftuchtragens gefragt worden zu sein, unterstrichen sie vorab und ge-
wissermallen »vorbeugend« die Freiwilligkeit und die ausschlieBlich religiose
Dimension ihres Kopftuchs. Sie wiesen damit vehement die Behauptung zu-
riick, das Kopftuch sei ein Zeichen von Bekehrungseifer, indem sie auf die
islamische Formel zuriickgriffen, es gebe keinen Zwang in der Religion. Den-
noch unterwerfen sich die Frauen eigens dem Gebot der Verhiillung, die sie
als eine unanfechtbare religiose und heilige Pflicht erachten. Das Zitat einer
vierunddreiligjdhrigen Sekretdrin einer Moschee in Marseille bringt diesen
Zwiespalt zwischen Freiwilligkeit und Pflicht deutlich zum Ausdruck:

»In dem Moment, in dem man sich auf die Definitionen des Islam beruft, ist im
Prinzip jeder Einzelne frei. Wir geben also die Botschaft weiter, aber ich wiirde nie
jemanden zwingen, das Kopftuch zu tragen oder zu beten. Entweder betest du oder
du tust es nicht. Der Islam ist keine Religion des Zwanges. Im Gegenteil, er ist intel-
ligent, er ist tolerant. Und es ist eher so, dass jeder ... Ich meine, dass die anderen
Leute nicht tolerant gegeniiber dem Islam sind. Das heifit, ich sage, dass der Islam
eine Religion der Toleranz ist. Ich weil} es, ich bin davon iiberzeugt. Wenn ich nun
sage ..., wenn ich nun einen Koranvers zitiere, wonach der Schleier eine Pflicht ist
..., aber nur weil ich das sage, wird man meinen, das sei intolerant. Aber das ist
nicht der Fall. Es ist tolerant. Aber es ist einfach besser fiir dich, es zu tragen. Es ist
eine Pflicht. Das ist eine Tatsache. Es ist die Anordnung Gottes, aber entweder du
tragst es oder du ldsst es bleiben.« (Z., 34 Jahre, Sekretdrin der Islah-Moschee, Mar-
seille)

Wenn also der Begriff der »Unterwerfung« auftaucht, so vor allem im Sinne
einer Unterwerfung unter die Autoritit Gottes und mit der Absicht, sich von
der offentlichen Meinung zu distanzieren. Viele Frauen beschrieben daher
ihre Entscheidung, das Kopftuch zu tragen, als eine »heilige Allianz zwischen
mir und Gott« (U.-L., 30 Jahre, Leiterin einer Gruppe von muslimischen
Frauen in Marseille und Mutter von zwei Kindern, unaufgezeichnetes Inter-

172

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

view). Diese Komponente mag zunichst unwesentlich erscheinen. Dennoch
ist sie fiir die Charakterisierung der Islamversionen dieser jungen Frauen von
entscheidender Bedeutung. So geht es den Frauen nicht allein darum, eine
muslimische Identitdt nach auflen zu kommunizieren, sondern es handelt sich
vor allem um eine personliche Bindung, die sie zu Gott herstellen wollen. Es
geht ihnen um ihre eigene Spiritualitdt, die sie durch bestimmte Praktiken
(wie das Kopftuch) zu kultivieren versuchen.

Betonenswert ist auch, dass diese personliche Beziehung zu Gott in den
Augen der Frauen durch eine von auBlen aufoktroyierte Verschleierung
unterminiert werden wiirde. Die Betonung der spirituellen Dimension der
Kopfbedeckung kann sogar eine Kritik an Erlaubtem und Verbotenem mit
sich bringen, zumindest regt sie eindeutig eine Reflexion dariiber an. Einige
der Frauen kritisierten den Verschleierungszwang als eine »unislamische«
Praxis. Eine Hausfrau und Mutter zweier Kinder aus Marseille (J., 26 Jahre,
aktiv bei JMF, unaufgezeichnetes Interview) argumentierte beispielsweise, sie
habe gerade durch ihre Besuche in islamischen Organisationen und durch die
Teilnahme an Korankursen erkannt, dass es den Geboten des Islam wider-
spreche, wenn eine Frau zum Kopftuchtragen gezwungen werde. Sie ergénzte,
diese Erkenntnis habe ihr dazu verholfen, sich ihren Eltern zu widersetzen,
die versucht hatten, ihr das Kopftuch aufzuzwingen. Erst sehr viel spéter habe
sie selbst die Notwendigkeit dieses religiosen Gebotes erkannt und sich dem
»Wunsch Gottes«, nicht jedoch dem Wunsch der Eltern gefiigt.

Eine der wesentlichsten Komponenten bei der Akzentuierung des person-
lichen, bewussten und freiwilligen Charakters des Kopftuchs ist die gezielte
Abgrenzung der jungen Frauen von der Version des Kopftuchtragens ihrer
Eltern. Eine Frau, die zuvor erlduterte, dass sie zunédchst von ihren Eltern ge-
zwungen worden sei, das Kopftuch zu tragen, nach und nach aber den Sinn
und Wert dieses Symbols inkorporiert habe, gab beispielsweise zu bedenken:

»Also ich glaub’, denen wurde es nicht richtig beigebracht. Also denen wurde halt
nur gesagt: >Wir gehdren dem Islam, also der Religion Islam an, wir miissen an be-
stimmten Monaten fasten und beten, und sich bedecken<, und das war’s. Also die
haben sich auch nicht richtig bedeckt, so wie wir jetzt bedeckt sind [...].« (H., 18
Jahre, Auszubildende zur Verkauferin, Mitglied bei IGMG, Berlin)

Was in diesen Diskursen hervortritt, ist also eine individuelle, freiwillige und
bewusste Komponente, die ernst genommen werden und nicht einfach als Re-
sultat offenkundiger oder subtiler Manipulation gedeutet werden sollte. Den-
noch kann diese personliche Komponente sicher nicht vollstindig vom Ein-
fluss familidrer oder religiGser Autorititen entkoppelt werden. Wenngleich
nicht immer in unmittelbarer Weise, so wird doch an einigen Stellen deutlich,
dass die Entscheidung der jungen Frauen, sich zu bedecken, teilweise von

173

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

einem »sanften Druck« begleitet war. Eine junge Auszubildende in Berlin
betonte beispielsweise, ihre Eltern seien »die gliicklichsten Eltern der Welt«
gewesen, als sie sich fiir das Kopftuch entschieden habe (G., 19 Jahre, Auszu-
bildende, Mitglied bei IGMG, Berlin). Interessant ist dennoch, dass die Frau-
en, auf die ein gewisser Druck ausgeiibt wurde, die Praxis des Kopftuchtra-
gens so sehr internalisiert haben, dass sie es als unabdingbaren Teil ihrer Per-
sonlichkeit betrachteten. Eine andere Frau aus Berlin betonte beispielsweise,
sie sei letztlich froh gewesen, dass ihre Eltern sie zum Kopftuchtragen {iber-
redet hitten, weil sie sich moglicherweise nicht selbststindig dazu hétte ent-
schlieBen konnen: »Also das wurde irgendwie so eingepflanzt, und seitdem
trage ich das. Also, ich bin auch froh, dass die mich irgendwie gezwungen
haben ..., ich bin nicht so, dass ich denen die Schuld in die Schuhe schiebe
oder so, ich bin eigentlich froh, dass sie das getan haben ...« (H., 18 Jahre,
Auszubildende zur Verkduferin, Mitglied bei /GMG, Berlin). Wenngleich
solche Aussagen eher eine Ausnahme sind, scheint eindeutig zu sein, dass alle
Frauen in gewisser Hinsicht eine Disposition fiir eine verstirkte Hinwendung
zum Islam hatten, die sie — zu je unterschiedlichen Zeitpunkten — durch das
Kopftuch externalisiert haben. Diese Disposition wiederum muss im Zusam-
menhang mit der Vermittlung religiéser Werte und Normen betrachtet wer-
den, selbst wenn die Islamversionen der jungen Frauen stark von jenen ihrer
Eltern abweichen, wie spiter ersichtlich wird.

In diesem Zusammenhang sei auch betont, dass der freiwillige Charakter
des Kopftuchtragens der Mehrheit der Frauen zweifellos durch das Sample
meiner Interviewpartnerinnen bedingt ist. So wire es sehr viel schwieriger
gewesen, Frauen zu befragen, die unter dulerem Druck gestanden hétten. Wie
beispielsweise aus der Pionierstudie iiber das Kopftuch in Frankreich von
Gaspard und Khosrokhavar (1995) hervorgeht, hatten die wenigen Frauen, die
vom Zwang erzihlten, offenkundige Schwierigkeiten, sich im Interview zu
artikulieren. Es ist dennoch miilig, an dieser Stelle weiter zu spekulieren, wer
die Frauen beeinflusst oder mdglicherweise auch unter Druck gesetzt haben
mag, sich zu bedecken. Auf der analytischen Ebene sollte man ihnen daher
Glauben schenken und nicht die » Aufdeckungsrhetorik« des 6ffentlichen Dis-
kurses reproduzieren. Was ist also die Erklarung der jungen Frauen, sich in
Gottes Namen zu bedecken?

Der spontanste und zugleich geldufigste Grund, den die Frauen angaben,
ist ihre Wahrnehmung vom Kopftuch als eine religiose Pflicht. Entsprechend
wird die Kopftuchbedeckung als eine unhinterfragbare religiose Anordnung
gedeutet, die eine religiose und praktizierende Muslimin zu befolgen habe,
ohne dass damit zundchst eine personliche Interpretation verbunden wire. Die
normative Notwendigkeit des Kopftuchs erscheint in den Diskursen der jun-
gen Frauen als selbstverstindlich und als Teilbestand der religiosen Offenba-
rung: »Es ist Gott, der uns in einem Vers dazu angewiesen hat. Es gibt also

174

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

keine andere Bedeutung. Wir miissen das Kopftuch tragen.« (A., 29 Jahre,
Hausfrau und Mutter, zwei Kinder, aktiv bei JMF, Marseille)

Bei dem Wunsch, sich den »Regeln der Religion« unterzuordnen, wie es
eine Abiturientin in Berlin ausdriickte (N., 19 Jahre, Abiturientin, Mitglied bei
IGMG, Berlin), représentiert das Kopftuch einen entscheidenden Schritt zur
Intensivierung der Religiositét, die die innere Wahl eines religiosen Lebens-
weges und damit die Sehnsucht, eine »gute Muslimin« zu werden, offenlegt.
Damit ist das Kopftuch als unhinterfragbare religidse Anordnung Teil einer
verinnerlichten religiésen Orientierung.

Wenn wir die Diskurse der jungen Frauen aber etwas genauer ansehen, so
erweitern sich die Bedeutungen des Kopftuchs um eine Vielzahl von personli-
chen Komponenten, die iiber die Aneignung des Dogmas hinausreichen. Zwei
Aspekte scheinen aber bei allen Befragten gleichermallen eine wesentliche
Rolle zu spielen, einerseits die Bedeutung des Kopftuchs als Ausdruck einer
muslimischen Identitit und andererseits seine symbolische Funktion als Zei-
chen fiir weibliche Sittsamkeit.

Das Kopftuch als Ausdruck
von religiéser Zugehorigkeit

Haufig beschrieben die Frauen ihre 6ffentliche Sichtbarkeit als Muslimin, die
das Kopftuch verdeutlicht, als ein Privileg und als einen Wert an sich. Die
Aussage einer jungen Jurastudentin aus Berlin verdeutlicht diese Auffassung:

»[IJm Studium war das besonders auffillig mit Kopftuch, egal ob das jetzt positiv
oder negativ ist, du féllst auf. Ich hatte auch Kommilitoninnen, die sich — also jetzt
mal in Anfiihrungsstrichen — »schick< angezogen haben, weil sie auch auffallen woll-
ten. Aber ich hatte keine Probleme damit. Ich hatte mein Kopftuch, und dadurch
wussten alle Professoren oder Studenten, dass ich existiere, dass ich da bin.« (C., 28
Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Féderation, Berlin)

Die meisten der jungen Frauen erachten es also als wichtig, ihre Religiositét
offentlich kenntlich zu machen. Damit relativieren sie allerdings die Funktion
des Kopftuchs als Zeichen weiblicher Sittsamkeit und Zuriickhaltung, die sie
gleichermaflen stark betonen. Vor allem aber verwandeln sie ihre eigene An-
dersartigkeit, die in der Offentlichkeit vorwiegend negativ konnotiert ist, in
ein Privileg. So unterstrichen die Frauen die Notwendigkeit, eine Form von
Weiblichkeit in der 6ffentlichen Arena sichtbar zu machen, die sie von der
sdkularen Norm unterscheidet und zugleich das Bild von der muslimischen
Frau als passives und auf die hiusliche Sphére reduziertes Wesen hinterfragt.
Eine neunzehnjéhrige Auszubildende aus Berlin, die etwa ein Jahr, bevor ich

175

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

sie kennenlernte, begann, das Kopftuch zu tragen, beschrieb dies folgender-
mafen:

»Das ist einfach ein Symbol fiir meine Religion [...]. Ich meine, du siehst auf der
StraBe vielleicht zehn Menschen, du kannst nicht sagen, welcher Religion sie ange-
horen, aber wenn du einen Menschen mit Kopftuch siehst unter den zehn Menschen,
dann weillt du, das ist ein Moslem. Das ist auch sehr wichtig. Dass die Leute sehen,
dass ich ein Moslem bin. Weil frilher hat man das nicht gesehen, man hat gar nicht
gemerkt, was fiir ‘ne Religion ich bin und so.« (G., 19 Jahre, Auszubildende zur
Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei /IGMG)

Das Kopftuch wird hier zu einem Symbol, das als Marker des Bekenntnisses
zu einer Religion im 6ffentlichen Raum dient, in einem gesellschaftlichen
Umfeld, in dem Religiositdt mehr und mehr zu einer 6ffentlich unsichtbaren
Angelegenheit geworden ist bzw. in dem christliche Formen von Religiositét
deutlich dominieren. Auch der Minderheitenstatus des Islam in beiden Lén-
dern spielt in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle beim Versuch die-
ser jungen Frauen, sich als Musliminnen &6ffentlich kenntlich zu machen. Die-
ser bewusste Wunsch, seine Religion und personliche Religiositit dffentlich
sichtbar zu machen, verweist zugleich auf einen von vielen Unterschieden zur
ersten Generation muslimischer Einwanderer. Vor allem markiert er einen
entscheidenden Schritt von den offentlich kaum zur Kenntnis genommenen
Islamversionen der ersten Generation — von Jocelyne Cesari (1995: 34) bei-
spielsweise als »ruhiger Islam« qualifiziert — zu Formen, die sichtbar gemacht
werden und bewusst einen Platz einfordern.

Damit ist ein wichtiges Element der generationenbedingten Veranderun-
gen des Islamverstdndnisses angesprochen, die weniger mit transnationalen
»Re-Islamisierungsprozessen« zusammenhéngen als eher damit, dass die jun-
ge Generation von Muslimen in beiden nationalen Kontexten aufgewachsen
ist und daher ihr 6ffentliches Bekenntnis zu ihrer Religion zumeist als legitim
empfindet. So markiert das sichtbare Bekenntnis dieser jungen Frauen zum
Islam ihre Verweigerung, ihre religids-kulturellen Beziige »in der Garderobe«
(Finkielkraut, Le Quotidien, 15.11.1989) zu lassen, wie es besonders in
Frankreich hdufig gefordert wird. Es verbindet sich damit auch das Ziel, die
oft kiinstlich und willkiirlich gezogene Grenze zwischen offentlicher und pri-
vater Sphére zu durchbrechen, zumindest aber zu hinterfragen. Wie die Sozio-
logen Gaspard und Khosrokhavar (1995: 74) es ausdriicken, markiert das
Kopftuch die »Verweigerung, seine eigene Identitdt in der Offentlichkeit zu
verdecken«.

Die selbst gewdhlte Externalisierung einer »muslimischen Identitét« hat
jedoch gleichsam eine Kehrseite, die nicht aus dem Blickfeld geraten sollte,
vor allem weil die meisten Frauen sie durchaus auch wahrnehmen. Trotz der

176

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

nahezu durchweg positiven Attribute, die die Frauen dem Kopftuch zuordnen,
erleben sie es vor allem in Frankreich hdufig als Symbol, das Diskriminierung
provoziert und Hiirden der sozialen Integration in sich birgt. Die positive
Konnotation des Kopftuchs sollte in einigen Féllen sogar als eine Reaktion
auf die vorwiegend negative Wahrnehmung in den Offentlichkeiten beider
Léander verstanden werden. An dieser Stelle ist es allerdings sinnvoll, eine er-
ste Differenzierung zwischen dem Interviewmaterial in Deutschland und
Frankreich vorzunehmen, die mit den verschiedenen nationalen Kontexten zu-
sammenhingt. Der Umgang mit dem islamischen Kopftuch in beiden Offent-
lichkeiten sowie genereller die unterschiedlichen Traditionen des Verhéltnis-
ses zwischen Kirche und Staat in beiden Landern haben auch eine Wirkung
auf die Art und Weise, wie das Kopftuch von den jungen Frauen getragen,
konnotiert und 6ffentlich eingefordert wird.

So erlebten die Frauen in Frankreich die Kehrseite ihrer offentlichen
Sichtbarkeit als Musliminnen deutlich bewusster als die deutschen Interview-
ten. Zumindest duferten sie ein klares Bewusstsein iiber das negative Stigma,
das diesem Symbol in der franzdsischen Gesellschaft anhaftet. Die Diskrimi-
nierungserfahrungen und die allgemeine Skepsis gegeniiber der Kopftuchpra-
xis scheint diese Frauen in eine stédndige Position der Selbstverteidigung zu
mandvrieren. In einigen Féllen miindet dies in eine offensive Haltung, die sie
dazu verleitet, geldufige Stereotype iiber Muslime umzukehren. Alle Frauen,
mit denen ich in Frankreich gesprochen habe, erzéhlten von Schwierigkeiten,
die sie hatten, nachdem sie sich fiir das Kopftuch entschieden haben. Jeweils
mit ganz eigenen Geschichten haben dort alle eine oder mehrere Erfahrungen
mit Diskriminierung gemacht. Die folgenden Zitate zweier Frauen aus Mar-
seille vermitteln einen Eindruck solcher Erfahrungen:

»Sagen wir mal, dass ich gliicklich in Frankreich war. Ich habe keinen Rassismus
gesehen. Ich wusste nicht, was Rassismus bedeutet. Ich hatte Freundinnen, die mir
dariiber erzdhlt hatten, denn es ist klar, ich sehe nicht ganz franzdsisch aus. Nein, ich
wusste nicht, was das ist. Und an dem Tag, an dem ich mein Kopftuch anlegte, dann
... Ich kann Thnen sagen, es so pldtzlich zu spiiren, war echt ein bisschen hart [...].
Na ja, ich sah, dass der Blick der Leute sich verdndert hat. Vorher haben wir uns
unterhalten ..., also ich hab’ immer allen gesagt ... Ich hatte einen besseren Kontakt
zu den Franzosen, also zu den Europdern vielleicht ... Doch diese Leute, vorher hab’
ich keinen Rassismus bemerkt, doch von einem Tag auf den anderen sahen die mich
anders an, sie rannten fast vor mir davon, als ob ich ’ne ansteckende Krankheit hét-
te.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter von zwei Kindern, aktiv bei JMF, Marseille)

Eine andere Frau, die zuvor Wirtschaftswissenschaften studiert hatte, doch

wegen der Probleme im Universititsmilieu ihr Studium beendete, erzéhlte
Folgendes:

177

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

»[Ulnd dann, einmal gab es diese Bemerkungen mitten im Vorlesungssaal von
einem Professor, der [sagte]: »... ich akzeptiere keine Leute, die an der Uni herum-
laufen ..., mit einem Tschador.< Einfach so, mitten im Vorlesungssaal, mitten in der
Vorlesung ... Und dann, ein anderer Professor, zu dem ich vorher eine sehr gute
Beziehung hatte, wir tranken manchmal sogar einen Kaffee zusammen, von einem
Tag auf den anderen wollte der nichts mehr mit mir zu tun haben. Er vermied uns
und so, und bei den Priifungen war ich erstaunt iiber die Noten, die ich plétzlich be-
kam.« (N., 30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und Schii-
lerin bei IMEM, Marseille)

Ungeachtet solcher personlichen Diskriminierungserfahrungen, die im Prinzip
alle jungen Frauen auf die eine oder andere Weise gemacht haben, war bei
allen ein starkes Bewusstsein ausgeprégt iiber die »schlechte Presse«, die das
Kopftuch in der franzésischen Offentlichkeit gemeinhin bekommt. So ver-
mengt sich die Reflexion iiber eine eher diffuse und allgemeine Diskriminie-
rung mit ganz personlichen Erfahrungen, die sie selbst insbesondere im Be-
rufs- oder Universititsalltag gemacht haben. Die Frauen neigten dazu, iiber
die offentlichen Kopftuchdebatten mit Arger und Abneigung zu sprechen,
einmal wegen ihres eigenen Wunsches, bedeckt zu bleiben, und auf der ande-
ren Seite, weil sie sich generell als Teil einer diskriminierten muslimischen
Gemeinschaft diskreditiert fithlen. Oft duBlerten sie Unverstindnis gegeniiber
der geldufigen Aufforderung, sich ihres Kopftuchs zu entledigen:

»lch frage mich, ist es, weil es die Norm ist, sein Haar offen zu tragen, oder ist es,
weil es Leute wirklich verérgert, wenn sie meine Haare nicht sehen? Ich kann das
nicht verstehen, dass man einen Menschen nur nach seinem AuBeren bewertet.« (K.,
24 Jahre, Psychologiestudentin, aktiv bei JMF und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Diese kritische Haltung gegeniiber dem &ufleren Druck, »franzdsisch, wie alle
anderen« zu werden, hinterfragt die normative Dimension des franzosischen
Ideals von republikanischer Staatsbiirgerschaft, und zwar aus der Perspektive
des Staatsbiirgers selbst. Diese »interne« Kritik am dominanten Staatsbiirger-
schaftsverstdndnis wird spéter noch deutlicher werden, insbesondere wenn es
um die (kulturellen) Selbstpositionierungen der jungen Frauen in der franzosi-
schen Gesellschaft geht (siche Kapitel 7).

Es scheint jedoch, dass die Erfahrung mit negativer Wahrnehmung und
Diskriminierung die Entschiedenheit der Frauen nicht ernsthaft in Frage stellt
oder gar ihr (Selbst-)Bewusstsein als muslimische Staatsbiirgerinnen substan-
ziell einschrinkt. An einigen Stellen wird sogar deutlich, dass sie diese nega-
tiven Erfahrungen in etwas Positives ummiinzen. AuBere Differenz, die iiber-
dies generell auf eine gewisse Skepsis stoft, zumindest aber Klassifizierungen
hervorruft, scheint bei vielen Frauen eher den Wunsch nach Besonderheit zu
bestdrken, vor allem angesichts eines gesellschaftlichen Umfeldes, das jede

178

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

offentliche Artikulation von nicht konformer Partikularitit im Keim zu ersti-
cken versucht. Dies mag auch erkldren, warum einige der befragten Frauen
auf ihre Stirke verwiesen, die sie letztlich aus ithrem Kampf um Anerkennung
schopften. Die stete Konfrontation mit einer kritischen oder auch ablehnenden
Haltung, so schmerzhaft sie im Alltag sein mag, bestitigt zugleich die eigene
Differenz, auf die diese Frauen nicht ohne einen gewissen Stolz verwiesen.
Vor allem stérkt es den Eindruck, die gesetzte Norm besiegt, zumindest aber
herausgefordert zu haben. So schilderten einige der Interviewten, die Erfah-
rung der Zuriickweisung aufgrund ihres Kopftuchs habe sie in ihrem Kampf
um Anerkennung eher gestirkt und — {iber Identitdtspolitiken hinaus — Gott
ndher gebracht:

»Am Anfang war es schwer. Der Blick der Anderen war sehr, sehr schwer. Aber ...
ich habe es geschafft, mich selbst zu fragen: »Wie habe ich diese Entscheidung ge-
troffen?< Ich fragte mich selbst: »Ist es, weil ich Gott gefallen will oder weil ich der
Schopfung gefallen will?< Und es war durch diese Frage, dass ich die Entscheidung
getroffen habe. Es ist eine Pflicht.« (R., 24 Jahre, Hausfrau und Mutter von zwei
Kindern, aktiv bei JMF, Marseille)

Eine andere Frau aus Marseille konkretisierte diesen Gedanken:

»Aber weillt du, das ist religios, eher ... Je mehr die Menschen auf dich schauen,
desto mehr, religids gesprochen, desto mehr ..., wie soll ich sagen? Desto mehr
zihlt es fiir dich als eine gute Handlung, diese Blicke, mit denen die uns begegnen
[...]. Was mich ermutigt hat, ist mein Glaube, es ist nur im Glauben, dass gesagt
wird, je mehr die Leute auf dich schauen, je mehr die Leute auf dich blicken ..., und
jeder Blick ... zéhlt als eine gute Handlung, denn es gibt keinen Grund, es gibt eine
Gerechtigkeit ..., wir tun das fiir Allah, subhanu ta’ala, unseren Gott. Wir tun es fiir
ihn, und er wird Gerechtigkeit bringen. Wir leiden nicht umsonst ..., aber wenn du
den Glauben hast, kannst du das alles ertragen.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter,
aktiv bei JMF, Marseille)

Wie die Zitate dieser jungen Marseillerinnen bereits andeuten, existiert fiir die
Frauen also jenseits der Anerkennungskédmpfe, die sie innerhalb der franzosi-
schen Gesellschaft ausfechten, jenseits des Wunsches nach Anerkennung im
Diesseits, eine iibergeordnete Kategorie der Anerkennung, die sich in der Su-
che nach Anerkennung durch Gott und auch mit Blick auf das Jenseits mani-
festiert. Dies relativiert zugleich politiktheoretische Konzepte von Anerken-
nung (etwa bei Taylor 1993 oder Honneth 1992), die sich ausschlieBlich auf
den irdischen, gesellschaftlichen Bereich beschrinken und dabei religios mo-
tivierte Anerkennungsstrategien weitgehend unberiicksichtigt lassen.

Damit ist bereits angedeutet, dass der Referenzrahmen dieser Frauen nicht
allein die franzosische bzw. nichtmuslimische Offentlichkeit ist, sondern auch

179

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

und vor allem eine gottliche Instanz, die sich auf Erden in der islamischen Ge-
meinschaft reprisentiert — so fragmentiert diese in der Praxis auch sein mag.
Thre ausdriickliche Gelassenheit gegeniiber dem Druck der franzosischen Ge-
sellschaft ist somit auch nur vor dem Hintergrund dieser Riickkoppelung an
eine Gemeinschaft zu verstehen, die auch im alltdglichen Leben der jungen
Frauen eine wesentliche Rolle spielt. Dies gewinnt eine zusitzliche Dimen-
sion, wenn man bedenkt, dass die Frauen nicht selten von anderen Muslimen
oder auch von muslimischen Vereinen in ihrem Kampf um die gesellschaftli-
che Akzeptanz als Kopftuch tragende Muslimin unterstiitzt werden. Es scheint
gar, als ob diese Frauen eine gewisse Vorreiterrolle im Kampf um 6ffentliche
Représentation und gesellschaftliche Anerkennung des Islam eingenommen
hitten — so zumindest noch vor der Verabschiedung des Gesetzes zur laicité.
Vor allem weil sie sich dem duBleren Druck, sich zu »entschleiern«, widersetzt
haben, erlebten die Frauen im islamischen Umfeld nicht selten einen gestei-
gerten Respekt, teilweise sogar offenkundige Bewunderung. Weil in Frank-
reich das Kopftuchtragen in vielfacher Hinsicht zu einem Hindernis geworden
ist, werden jene, die diesen Hiirden standhalten, in einigen islamischen Orga-
nisationen oder Bewegungen nahezu zu Heldinnen stilisiert. Zumindest gelten
sie als Modelle der »guten Muslimin«, die einen symbolischen Kampf um
gesellschaftliche Anerkennung des Islam ausfechten — ein Effekt, den aller-
dings nicht alle Frauen gleichermaflen zu schétzen scheinen, wie das Zitat
einer neunundzwanzigjahrigen Krankenschwester aus Marseille verdeutlicht:

»Manchmal kam ich in der Moschee an, ohne Kopftuch. Ich hatte es in meiner Ta-
sche, und in dem Moment, in dem ich ankam, legte ich es an. Die Leute ignorierten
mich vorher fast ..., aber jetzt, wenn ich ankomme, das ist unglaublich, behandeln
mich die Leute anders ... Manchmal sage ich mir: »Aber das ist unglaublich.< Viel-
leicht ist das ja auch ziemlich scheinheilig.« (G., 29 Jahre, Krankenschwester, Schii-
lerin bei IMEM, Marseille)

Die meisten Frauen schitzten jedoch den Respekt, den ihnen die muslimische
Gemeinschaft entgegengebracht hat, nachdem sie sich fiir das Kopftuch ent-
schieden haben. Vielfach betonten sie in diesem Zusammenhang auch die ge-
laufige Einschitzung, das Kopftuch stelle einen Schutz vor méinnlicher Belés-
tigung dar. Die mangelnde gesellschaftliche Anerkennung, die diese Frauen
tagtiglich zu spiiren bekommen, scheint sich also durch die Suche nach gott-
licher Anerkennung und durch die reell erlebte Anerkennung im muslimi-
schen Umfeld zu einem gewissen Grad zu kompensieren. Zugleich sind die
Frauen einer stetigen Ambivalenz ausgesetzt zwischen ihrem Bewusstsein,
durch das Kopftuch eine »bessere« Muslimin geworden zu sein, und den Ein-
schrinkungen, die ihnen dieses religidse Symbol in der Offentlichkeit im All-
tag auferlegt.

180

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Die interviewten Frauen in Frankreich konstruierten eine positive musli-
mische Identitét, die sie durch das Kopftuch nach auBlen tragen, um in der
franzosischen Gesellschaft als Muslime 6ffentlich sichtbar zu werden. Zu-
gleich stellt ihr Kopftuch einen deutlichen Faktor der Distinktion von der {ib-
rigen Gesellschaft dar, insbesondere von jenen Elementen, die sie als mora-
lisch bedenklich erachten. Insofern erhilt das Kopftuch in Frankreich ver-
schiedenartige Distinktionselemente, die auch und vor allem im Kontext sei-
ner Offentlichen Stigmatisierung betrachtet werden miissen. Niliifer Gole
(2003: 817) hebt diesen Zusammenhang besonders deutlich hervor: »Die
Frauen verwandeln die Verschleierung, ein Attribut des potenziellen 6ffentli-
chen Misskredits, in einen subalternen Vorteil.« Bemerkenswert dabei ist,
dass die offentliche Stigmatisierung des Kopftuchs und der Druck, sich einer
gesetzten Norm zu fiigen, exakt gegenteilige Effekte mit sich zu bringen
scheinen. Wenngleich manche Frauen aus strategischen Erwédgungen in eini-
gen Situationen das Kopftuch abnehmen, so haben die Sanktionsma3nahmen
der franzosischen Offentlichkeit sie keineswegs davon iiberzeugen kénnen,
sich in die »gemeinsame Welt« einzufiigen und ihren Glauben nicht mehr 6f-
fentlich zu manifestieren.

Richtet sich der Blick hingegen auf Deutschland, so sind die positiven At-
tribute, die die Frauen dem Kopftuch zuschreiben, vor allem als Versuch zu
deuten, sich von den ethnischen Konnotationen vom Islam ihrer Eltern zu dis-
tanzieren. Auch hier enthdlt das positiv konnotierte Bekenntnis zum Islam
eine gegendiskursive Komponente, doch eher im Sinne einer Abkehr von den
negativen Referenzen zum tiirkischen Hintergrund und zum Stigma des »Aus-
landers«, das sich damit verbindet. In Deutschland wird die positive Affirma-
tion einer nach auBlen getragenen muslimischen Identitit erst verstdndlich,
wenn man sich vergegenwartigt, dass diese jungen Frauen sich allein wegen
des tiirkischen Hintergrunds ihrer Eltern zumeist als AuBenseiter oder als
»Ausliander« betrachten (siche Kapitel 7). Ihre selbstverstindliche Distanzie-
rung zu Deutschland ist begleitet von einer selbstverstidndlichen Identifikation
mit ihrem tiirkischen Hintergrund — wenngleich sie diesen durchaus einer re-
flexiven Kritik unterziehen.

Die Selbstidentifizierung als tiirkisch enthélt jedoch kaum konkrete Inhal-
te. Das islamische Kopftuch akzentuiert im Zusammenspiel von ethnischen
und religiésen Identifikationen die Distanz, die die Frauen von ihrem tiirki-
schen Hintergrund herzustellen versuchen. Es symbolisiert den Versuch, eth-
nische Grenzen durch eine »muslimische Identitit« zu transzendieren. Daher
sollte die positive religiose Andersartigkeit, die die Frauen im Hinblick auf ihr
Kopftuch hervorheben, mit ihren Erfahrungen einer negativ besetzten ethni-
schen Andersartigkeit in Bezug gebracht werden, die sie durch eine universale
religiose Identitédt zu liberwinden versuchen. Ich werde diesen Punkt in Kapi-

181

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tel 7 noch einmal aufgreifen, weil er einen Kernaspekt der nationalen Kontex-
tualisierung der Diskurse dieser jungen Frauen bildet.

Auch in Deutschland implizieren die positiven Bedeutungen, die die jun-
gen Frauen dem Kopftuch zuschreiben, freilich nicht, dass das Kopftuch auch
immer positiv von der deutschen Mehrheitsgesellschaft aufgenommen wird.
Dies war anhand der Diskursanalyse abzulesen, und es wird auch aus der sub-
jektiven Perspektive der jungen Frauen deutlich. Wenngleich weitaus weniger
ausgepragt als in Frankreich, so sind auch fiir die Frauen in Deutschland mit
dem Kopftuch einige Hiirden verbunden, derer sie sich durchaus bewusst
sind. Einige Berufe bleiben ihnen beispielsweise von vornherein verwehrt,
und generell scheint das Kopftuch gewissen Karriereambitionen eindeutige
Grenzen zu setzen. Interessanterweise sprachen jedoch nur wenige der Inter-
viewten von eigenen negativen Erfahrungen, die sie mit dem Kopftuch ge-
macht hatten, bzw. taten sie dies in weitaus milderem Ton als jene in Frank-
reich. Vor allem die Frauen, die bereits Berufserfahrungen gesammelt hatten,
duflerten ein gewisses Unbehagen: »Das ist eine Kategorie, also da gibt’s "ne
Schublade, und da kommst ’rein, automatisch [...].« (C., 28 Jahre, Jurastu-
dentin, Mitglied der Islamischen Féderation, Berlin)

Ein wesentlicher Unterschied zu Frankreich besteht aber darin, dass diese
jungen Frauen im Schulalltag kaum mit direkten Sanktionen konfrontiert wa-
ren. So erwihnten sie im Prinzip erst Negativerfahrungen, nachdem ich sie
ausdriicklich darauf angesprochen hatte. Episoden wie die einer jungen neun-
zehnjdhrigen Abiturientin, die mit neun Jahren begann, das Kopftuch zu tra-
gen, verdeutlichen die Art von Ablehnung, mit der die Frauen in Deutschland
konfrontiert worden sind:

»[E]ine Lehrerin hat das nicht so positiv angenommen, so eher, ob ich das mit
Zwang machen wiirde oder nicht. Und danach wollte sie halt mit meiner Mutter re-
den, also jetzt allgemein mit meinen Eltern, und die kamen halt in die Schule, meine
Eltern, und dann hat meine Lehrerin gefragt, warum sie jetzt spontan Kopftuch trégt,
weil ich hatte ja das Thema davor nie angesprochen. Und dann habe ich halt gesagt,
dass ich das freiwillig mache, weil, ich hab’s halt bei den anderen Frauen gesehen,
und das hat mich auch irgendwie gereizt. Und das wollte ich auch unbedingt ma-
chen, weil meine Eltern haben mir jetzt nicht gesagt, dass ich jetzt unbedingt mit
neun das Kopftuch tragen muss oder so [...]. Und meine Lehrerin hat das irgendwie
ironisch angenommen, und die hat gesagt, dass ich das vor Angst machen wiirde,
weil jetzt meine Eltern dabei sind. Und dann nach ’ner Zeit lang, hat sie halt ge-
merkt, dass ich das freiwillig mache. Weil, ich kdnnte ja auch in der Schule das
Kopftuch abmachen.« (Z., 26 Jahre, MTA, Mitglied bei /IGMG, Berlin)

Im Allgemeinen betonten die meisten Frauen allerdings, dass sie die deutsche
Gesellschaft fiir ihre »tolerante« Haltung gegeniiber dem Kopftuch schétzen
wiirden. Anders als in Frankreich driickte sich bei diesen Frauen kein generel-

182

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

les Unbehagen gegeniiber einer allgemein »islamfeindlichen« Umgebung aus.
Allerdings bleibt anzumerken, dass die Frauen unter den gegenwairtigen Be-
dingungen moglicherweise zu einer etwas anderen Einschitzung gekommen
wiéren — nachdem das Kopftuch auch hierzulande im gleiBenden Licht der
Medienéffentlichkeit stand und vor allem berufstitige Frauen mit Kopftuch
mit Sanktionen zu rechnen haben. Sicher hédtte auch ein anders fokussiertes
Interviewsample, beispielsweise mit Juristinnen oder Lehrerinnen, ein anderes
Bild ergeben. Dennoch bleibt vorerst im Hinblick auf die Selbstwahrnehmun-
gen der jungen Frauen, als 6ffentlich sichtbare Muslime in der Gesellschaft zu
interagieren, eine deutlich positivere und unbedarftere Einschitzung festzu-
halten.

In beiden Léndern lésst sich beobachten, dass das Kopftuch bei der Identi-
fizierung mit dem Islam ein Zeichen von personlicher »Erleuchtung« bedeu-
ten kann. Vor allem fiir jene Frauen, die ihren religiésen Lebensweg als einen
Prozess von einer eher »unbewussten« zu einer aktiven und skriptural geprég-
ten Version des Islam beschrieben, kann das Kopftuch eine solche symboli-
sche Dimension gewinnen. So ist es durch das Anlegen des Kopftuchs, dass
diese aktualisierte Form von Religiositdt zum Ausdruck gebracht und duBer-
lich erkenntlich gemacht wird. Das Kopftuch anzulegen markiert einen ent-
scheidenden Schritt im Leben dieser jungen Frauen, der zumeist mit einer
recht klaren Vorstellung iiber die Konsequenzen einhergeht, die diese Ent-
scheidung mit sich bringt. Die unangenchmen Folgen, wie erste Reaktionen
aus dem Freundes- oder Familienkreis, Konsequenzen im Berufsalltag oder in
Bildungsinstitutionen, werden letztlich dem Hauptziel der Externalisierung
eines religiosen Bekenntnisses untergeordnet.

Ahnlich wie in Biografien von Konvertiten (vgl. Wohlrab-Sahr 1996) re-
konstruieren einige der jungen Frauen ihren Lebensweg im Sinne eines pola-
risierenden Vorher und Nachher. So erscheint die Zeit, bevor das Kopftuch
getragen wurde, zumeist als diister, wiahrend die Zeit danach als ein Weg ins
Licht gedeutet wird. Einige Frauen scheinen dabei sogar die Spuren ihrer
eigenen Vergangenheit verwischen zu wollen, wie das folgende Zitat einer
neunzehnjdhrigen Auszubildenden aus Berlin besonders deutlich macht:

»Zu den Freunden, die noch Bilder von mir haben, auf denen ich offen bin, sage ich:
»Schmeilit die weg, zerreiit sie, weil das bin ich mehr, weil ich bin eine Andere ge-
worden.< Und das eine Bild, was ich nicht zerrissen habe, das soll mich immer an ...
Dings erinnern, an die Tage erinnern, und dass ich voller Stolz jetzt sagen kann: »>Ich
bin jetzt ein guter Moslem geworden.«« (G., 19 Jahre, Auszubildende als Einzelhan-
delskauffrau, Mitglied bei IGMG, Berlin)

Wie Nadine Weibel (2000: 62f.) in ihren Beobachtungen iiber die Praxis der
Verschleierung in Europa bemerkt, dhneln solche Erfahrungen dem, was die

183

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Ethnologie haufig als rites de passage beschreibt, gekennzeichnet durch die
Prozesse der »Trennung«, der »Erwartung« und schlieBlich der »Aggrega-
tion«. Diese Prozesshaftigkeit tritt in den Beschreibungen vieler junger Frau-
en ganz deutlich hervor. So betonten einige, sie hitten ihr Ziel, eine »gute
Muslimin« zu werden, noch nicht génzlich erreicht, wenngleich sie das Kopf-
tuch als einen entscheidenden Schritt dorthin erachten wiirden. Andere kon-
kretisierten dies, indem sie von »kleinen Makeln« sprachen, die es noch zu
iiberwinden gelte. Der Prozess, eine »gute Muslimin« zu werden, ist also mit
einem starken Impetus einer konstanten Arbeit am Selbst und einer entspre-
chenden Selbstreform gekoppelt, die die Frauen fiir wichtig erachten. Diese
Arbeit am Selbst kann verschiedene Formen annehmen, in jedem Fall hat sie
aber einen deutlich repetitiven Charakter. Sie geht einher mit der Einiibung
gewisser Praktiken, wie beispielsweise dem regelméfigen Ausfithren des Ge-
bets (hierzu Jouili 2005), dem konsequenten und bewussten Fasten an Rama-
dan etc. So sind es neben dem Kopftuch eine Reihe von weiteren Praktiken —
teilweise bewusst eingeiibt, teilweise intensiviert oder internalisiert —, die
beim Prozess, eine fromme Muslimin zu werden, einen zentralen Stellenwert
einnehmen. Dabei steht die »Selbstdisziplinierung« zum Erlernen oder Verin-
nerlichen religiéser Praktiken im Vordergrund des Islamisierungsprozesses
(vgl. Jouili 2005). Auf der Diskursebene habe ich vor allem bei jenen Frauen,
die ich in der Phase der Suche nach einem korrekten islamischen Lebensstil
ansiedeln wiirde, im Verlauf des Gesprichs und im Rahmen meiner Feldfor-
schungen eine gewisse »Sakralisierung des Alltags« (Gabriel 1992: 102ff.)
beobachten konnen, die sich beispielsweise in der hdufigen Verwendung reli-
gioser Phrasen (wie il-hamdu-li’illah, in’cha-allah, bismi’llahi etc.) duBBerte.
Einige Frauen unterbrachen auch das Gespréch, um ihr Gebet auszufiihren.

Der Schritt, sich fiir ein frommes Leben zu entscheiden, ist je nach Le-
bensweg ganz unterschiedlich motiviert. Die oben zitierte junge Berlinerin
markierte beispielsweise den Wendepunkt ihrer religiosen Biografie und ihre
Wahl, einen »islamischen Lebensweg« einzuschlagen, nachdem sie 1999 die
schweren Erdbeben in der Tiirkei erlebt hatte, die sie als »Zeichen von Allah«
deutete (G., 19 Jahre, Auszubildende zur Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei
IGMG, Berlin). Sie schilderte ihre Gedanken, die ihr in jenem Moment ka-
men, in dem sie dachte, sie miisse sterben, folgendermaf3en:

»Ich hab’ auch richtig angefangen zu weinen. Und ich dachte, wenn ich jetzt sterbe,
wenn ich jetzt sterbe, komm’ ich glatt in die Hélle. Ich meine, ich hab’ da Musik ge-
hort und hab’ eine geraucht, und einen Tag davor habe ich glatt mit meinem Freund
rumgemacht [lacht], irgendwie. Halt diese Sachen kamen da halt in mir hoch so. Das
waren zwar nur ’n paar Minuten, aber diese paar Minuten, die waren ziemlich krass.
Ich hab’ da einfach nur, ich hab da einfach nur geweint. Und bei uns ist es so, dass
also kurz bevor du stirbst, musst du ..., also ein Moslem muss kurz ..., also mit sei-

184

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

nem letzten Atemzug so ’nen Satz sagen, damit er iiberhaupt in den Himmel kommt,
und ich wusste nicht einmal diesen einen Satz, den hab’ ich vollig vergessen. Als ich
ein kleines Kind war, habe ich den mal gelernt.«

So kann die Konfrontation mit dem Tod oder die Auseinandersetzung mit
einer personlichen Krise die Hinwendung zum Islam und die Frommigkeit
verstirken oder erst auslosen (siche auch Nokel 2002: 105f). Ein anderes
héaufiges Motiv ist die Erkenntnis, selbst ein Defizit an religidsem Wissen zu
haben. Eine Frau in Marseille erzihlte beispielsweise, dass sie erst bewusst
begonnen habe, den Islam zu praktizieren, nachdem eine Kommilitonin von
den Zeugen Jehovas sie nach der Bedeutung des Ramadan gefragt hatte (U.-
L., 30 Jahre, Leiterin einer muslimischen Frauengruppe, Marseille, unaufge-
zeichnetes Interview). Die Erfahrung, bei der Antwort auf diese »einfache
Frage« ins Stocken geraten zu sein, motivierte sie zunichst, Versdumtes nach-
zuholen und ihre »Ignoranz« (ebd.) durch Wissensaneignung zu kompensie-
ren. Dabei habe sie die »Schonheit des Islam« erkannt und eine »Kohérenz,
die ich bei der Vermittlung meiner Eltern nicht entdecken konnte« (ebd.).
Blickt man auf die Beschreibungen im Einzelnen, so wird dennoch deut-
lich, dass es nahezu in allen Fillen eine gewisse Disposition zum Islamisie-
rungsprozess gegeben hat und dass es sich trotz der Prozesshaftigkeit um eine
recht deutliche Kontinuitdt handelt. In diesem Sinne wiirde ich auch nicht be-
stitigen, dass der Islam ein zufilliges und rein identitétsstiftendes Element in
der Biografie einnimmt, das jederzeit durch etwas Anderes ersetzt werden
konnte. Obwohl die Frauen ihren religiosen Lebensweg selbst zuweilen als
eindeutige Wende von »Ignoranz« zu »Erleuchtung« beschreiben, so wiirde
ich nicht von einem ploétzlichen »coming out« als Muslimin sprechen. Viel-
mehr scheint es sich um einen Wandel in der Art, den Islam zu praktizieren,
zu handeln, der bei einigen, allerdings durchaus nicht bei allen Frauen, einen
biografischen Wendepunkt markiert. So bleibt bei der Interpretation einer un-
vermittelten Islamisierung zumindest die Frage offen, warum die jungen
Frauen aus dem vielfdltigen Repertoire aus Identifikationselementen ausge-
rechnet den Islam auswihlen und nicht etwas Anderes, wenn nicht eine ge-
wisse Disposition vorhanden war. Diese Interpretation ist freilich insofern
entscheidend, als ich mich hier von den Ergebnissen der meisten anderen
Untersuchungen zum Phénomen der »Re-Islamisierung« bei jungen Musli-
men abgrenze und den Islam dieser Frauen nicht ausschlielich als ein Merk-
mal von Identitétspolitiken deute. Die Hinwendung zum Islam — so vielfdltig
und teilweise widerspriichlich sie sich in der Praxis gestalten mag — basiert in
allen Féllen auf einem recht ausgeprigten Traditionsbewusstsein und einer
Verwurzelung in einer Diskurstradition, die nicht mit einer bloen imaginier-
ten Gemeinschaft verwechselt werden kann. So ist auch der prozesshafte Cha-

185

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

rakter der Religiositit nicht voreilig als Ausdruck eines Individualisierungs-
schubes bei jungen Muslimen zu deuten.

In diesem Sinne wiirde ich auch das islamische Kopftuch dieser jungen
Frauen nicht auf seinen identitétsstiftenden Charakter reduzieren, der zur
Selbstidentifizierung innerhalb der franzosischen bzw. deutschen Offentlich-
keit dient. Wenngleich dies kein unwesentlicher Faktor ist, kommt dem Kopf-
tuch auch eine innerhalb von Kémpfen um die Interpretation und Reform von
Tradition angesiedelte Dimension zu. Es geht dabei vor allem um die Tugend
der weiblichen Sittsamkeit, die fiir die Frauen den Motor fiir ihre Suche bil-
det, eine tugendhafte Muslimin zu werden. Dieser Prozess ist mit einer stin-
digen Arbeit am Selbst verbunden, einer konstanten Selbstreform und Selbst-
disziplinierung, die sowohl auf der Aneignung und Intensivierung religidsen
Wissens als auch auf der Einiibung religioser Praktiken beruht. Denn obwohl
die Frauen sich positiv zu ihrer offenkundigen Andersartigkeit duBern und
bekennen, war der Entscheidung, sich zu bedecken, in all ihren Biografien ein
Prozess vorausgegangen, zundchst an sich selbst zu arbeiten, sich selbst zu
disziplinieren, um sodann imstande zu sein, die eigene Andersartigkeit positiv
zu besetzen.

Die Vorstellung von einer guten Muslimin basiert auf der Menge und Art
des angeeigneten Wissens und auf der Féahigkeit dariiber zu reflektieren, was
es heiflt, eine tugendhafte Muslimin zu sein. Diese Formen von Selbstreflexi-
vitit sollten keineswegs gleichgesetzt werden mit einer »Modernisierung« im
Sinne eines autonomen und selbstreflexiven Umgangs mit Religion, also mit
einem Sékularisierungsprozess, verstanden im Sinne von Individualisierung.
Ich wiirde sie, im Gegenteil, als Ausdruck einer vitalen Tradition bezeichnen,
die durch Kontinuitit und Reflexion lebendig gehalten wird und nur durch
standige Riickbindung an eine Gemeinschaft moglich ist. So basiert die Ver-
mittlung und gleichzeitige Redefinition von Traditionen auf ganz bestimmten
Dispositionen, iiber die alle Frauen durch ihre Erzichung und ihr Elternhaus
verfiigen, seien die Eltern auch noch so »westlich«, »kemalistisch« oder
»franzosisch« orientiert. Es handelt sich um internalisierte und inkorporierte
Praktiken wie beispielsweise die Vermeidung von Schweinefleisch, dem Fas-
ten, dem Gebet oder den Besuchen von Korankursen in frither Jugendzeit.
Charles Hirschkind (2001) zeigt, wie gerade das vermeintlich stumpfsinnige
Einiiben von gewissen, als banal erachteten Praktiken zu einer Verfestigung
von Religiositdt und einer Internalisierung von Normen fiihren kann. Es ist
also gerade nicht mit einer Ablosung von der Religion verbunden, sondern
dient als Bestitigung und Verfestigung der Bedeutung von Religion fiir den
Alltag.

Der reflexive Impetus bei der Aneignung gewisser Praktiken, wie auch
dem Kopftuch, sollte also nicht iiberschitzt oder voreilig als Ausdruck eines
Angleichungsprozesses an westliche Sdkularisierungsnormen verstanden wer-

186

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

werden. Der Aspekt der weiblichen Sittsamkeit, den die Frauen allesamt mit
der Praxis des Kopftuchtragens assoziierten, wird diesen Gedanken konkreti-
sieren.

Das Kopftuch als Ausdruck weiblicher Sittsamkeit

Indem sie sich auf die im Koran festgelegte Bedeutung des Kopftuchs berie-
fen, unterstrichen die Frauen hdufig, dass eine muslimische Frau ihre Sittsam-
keit gegeniiber unbekannten Ménnern zu bewahren hitte, da »die Aura von
Frauen stdrker ist als die von Ménnern«, wie es eine zweiunddreiigjdhrige
Hausfrau und Mutter zweier Kinder aus Berlin formulierte (M., 32 Jahre, Mit-
glied bei IGMG, Betlin). Ahnlich wie Saba Mahmood (2001; 2004) in ihrer
Studie zu Frauengruppen in dgyptischen Moscheen betont, habe auch ich bei
meinen Interviewpartnerinnen den Aspekt der weiblichen Zuriickhaltung und
Bescheidenheit (modesty) als ein wesentliches Motiv fiir die Bedeckung be-
obachtet. Damit gewinnt das Kopftuch eine weitere Bedeutung, die iiber das
Moment der Identititsstiftung hinausreicht. Es dient hier als ein Attribut, die
»weiblichen« Elemente des Reizes und der Verfiihrbarkeit im 6ffentlichen
Raum unsichtbar werden zu lassen. Oft unterstrichen die Frauen, die Kopfbe-
deckung diene dazu, den mit Weiblichkeit assoziierten Kdrper zu verdecken,
und ermogliche es daher, zum »Inneren« der Person vorzudringen. Den Mén-
nern hingegen schrieben sie diese Form von duBerlicher Attraktivitit und kor-
perlichen Reizen zumindest auf Anhieb nicht zu. In ihrer Darstellung iiber-
nehmen Minner den Part des Verfiihrers, dem es durch Verdrangung weibli-
cher Reize im dffentlichen Raum Einhalt zu gebieten gilt.

Dabei neigten die Frauen auch recht deutlich zu biologistischen Ge-
schlechterzuschreibungen und wiesen Méannern und Frauen recht unbedarft
natiirlich bedingte und gottlich gegebene Rollen zu. So sprachen sie nicht sel-
ten von gottgewollten Unterschieden zwischen den Geschlechtern und repro-
duzierten auf diese Weise ein Schema, das den Koper mit Weiblichkeit und
den Geist und Verstand mit Méannlichkeit assoziiert (vgl. Butler 1990). Vor
allem die Frauen mit akademischer Ausbildung und jene, die viel Wert auf
Bildung und Wissen legten, betonten, wie wichtig es fiir sie sei, als intellek-
tuelles Wesen, befreit von Korperlichkeit wahrgenommen zu werden. Wah-
rend sie den Versuch artikulierten, die Dichotomie zwischen Koérper und
Geist bzw. Verstand zu iiberwinden, indem sie ihren weiblichen Koper 6ffent-
lich unsichtbar machen, um auf diese Weise dem Geist ndher zu kommen,
verstirkten sie diese Dichotomie jedoch genau genommen mit Kleidercodes,
die ausschlieBlich der weiblichen Sphére vorbehalten sind. Das Kopftuch soll
also das Weibliche unsichtbar machen und in diesem Sinne die Funktion eines
tieferen »inneren Schleiers« nach auBlen unterstiitzen, bildet jedoch selbst ein
eindeutiges Symbol von Weiblichkeit, da es ausschlieBlich fiir die weibliche

187

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Sphére bestimmt ist. Zudem setzt der Versuch, zum Geist und Verstand, also
zur nobelsten Eigenschaft einer Person zuriickzukehren, indem man seinen
weiblichen Korper unsichtbar zu machen versucht, eine Essenz voraus, die fiir
die Reproduktion und Verfestigung der Kategorie Geschlecht selbst verant-
wortlich ist (hierzu Butler 1990: Kap. 1). Auf diese Weise reproduzieren die
meisten Frauen einen Diskurs, der eine Polaritdt zwischen den Geschlechtern
zumindest aufrechterhdlt, wenn nicht verstirkt, wenngleich dieser Diskurs
von einigen Widerspriichlichkeiten durchdrungen ist.

Die Idee von der religiosen Pflicht, gerade im &ffentlichen Raum seine
Weiblichkeit zu verbergen, macht einen weiteren markanten Widerspruch
zum Offentlichen Diskurs klar. Hier wird deutlich, dass es fiir die Frauen nicht
moglich ist, in bestimmten Zusammenhingen ihr Kopftuch abzulegen, wie es
politische Autoritidten hdufig leichtfertig forderten, sondern dass dem Kopf-
tuch gerade diese 6ffentliche Funktion zukommt. Das Kopftuch gehért gerade
nicht in den »privaten« Bereich, wie es die Mehrheitsgesellschaft einfordert,
sondern seine Funktionen haben primér 6ffentlichen Charakter. Die weibliche
Kopfbedeckung im Islam ist fiir diese Frauen weniger eine Frage von Inter-
pretation, sondern ein Dogma, das eine »gute Muslimin« konsequent und vor
allem im o6ffentlichen Leben zu befolgen hat.

So wird der »heilige«, 6ffentlich unsichtbare Korper dem »isthetischen«
Korper gegeniibergestellt. Diese Unterscheidung ist oft von einem polarisie-
renden Diskurs gekennzeichnet, der — unter umgekehrten Vorzeichen — dem
dominanten Diskurs von der »unterdriickten Kopftuch tragenden Muslimin«
dhnelt. So gruppierten die Frauen »echte«, sprich bedeckte Musliminnen, und
andere, die »offen« sind (eine gingige Bezeichnung in den Diskursen der jun-
gen Frauen). Dieses Schema ldsst selten Zwischentdne zu, weil bereits »of-
fen, also unbedeckt zu sein, eine symbolische Nacktheit bedeutet und die
Gefahr in sich birgt, gegen das islamische Prinzip von weiblich definierter
Sittsamkeit zu verstoBen: »[ AJuch wenn man jetzt so angezogen ist, da gibt es
im Islam so Regeln, es soll nicht eng sein und nicht durchsichtig. Wenn man
jetzt im Islam was Durchsichtiges oder was Enges anhat, dann ist man sozu-
sagen nicht angezogen«, wie es eine zweiundzwanzigjdhrige MTA in Berlin
ausdriickte (R., 22 Jahre, MTA Mitglied bei VIKZ, Berlin). Bedeckt zu sein
symbolisiert somit, von den Verlockungen der Verfithrung befreit zu sein,
wihrend die unbedeckte Frau mit symbolischer Nacktheit assoziiert wird. Bei
einigen Frauen klang in dieser Hinsicht bisweilen auch ein Ton der Uberle-
genheit an. So ergibt sich aus den Beschreibungen der jungen Frauen iiber die
Vorteile des Kopftuchs und das Verhiillen des weiblichen Ko&rpers eine
Selbstreprasentation, die die Bilder weitgehend umdreht, die in der deutschen
bzw. franzosischen Offentlichkeit iiber den Charakter der Ungleichheit des
Kopftuchs vorherrschen. Vor allem in Frankreich war die Kritik der Frauen an
den Einschrankungen, sich 6ffentlich bedecken zu diirfen, bisweilen von einer

188

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

stereotypisierten Wahrnehmung der iibersteigerten Zurschaustellung von Se-
xualitdit und Weiblichkeit begleitet. Die Einschitzung, durchweg ungerecht
und mit verschiedenen Maflen behandelt zu werden, kann also zur Reproduk-
tion von Stereotypen unter umgekehrten Vorzeichen fiihren:

»Die Leute sehen immer nur den Korper, den Korper, den Korper, und das ist
manchmal wirklich herabwiirdigend. Man sieht immer nackte Frauen in der Wer-
bung, immer nackte Frauen ..., und das stért niemanden. Ich meine, jemand, der in
der Strale mit durchsichtigen Kleidern lduft, stért niemanden ...Und warum kann
eine Frau, die versucht sittsam zu sein ...? Ich meine, ich verstehe das nicht, wie das
jemanden storen kann. Echt, ich hab’ Schwierigkeiten, das zu verstehen.« (K., 24
Jahre, Psychologiestudentin, aktiv bei JMF, Marseille)

Hier schimmert ein bekanntes Motiv des Feminismus durch. So stellt die Kri-
tik an der Reduktion der Frau auf ihren Korper, an medialer sexueller Ver-
marktung und »Objektivierung« eine Klammer zwischen frommen Muslimin-
nen und feministisch orientierten Frauen dar (vgl. Rithzel 1996: 202). Trotz
einiger Ubereinstimmungen scheinen fromme muslimische Frauen bei den
meisten Feministinnen in beiden Landern allerdings auf keinerlei Sympathien
zu stoflen. Corinna Trogisch (2005: 217) beobachtet entsprechend:

»Statt die tatsdchlich begonnene, wenngleich begrenzte Bedeutung des Kopftuchs,
die fortschreitende Ausdifferenzierung islamistischer Bewegungen und deren interne
Konflikte zum Ansatzpunkt eigenen Handelns zu machen, wurde von vielen Femi-
nistinnen die konservativste Deutung des Kopftuchs wieder und wieder beschworen
und reproduziert.«

Trotz dhnlich gelagerter Kritik an der 6ffentlichen Sexualisierung des weibli-
chen Koérpers gelangen die muslimischen Frauen allerdings zu recht divergen-
ten Schlussfolgerungen. Anders als in vielen feministischen Ansétzen geht es
den jungen Frauen nicht darum, Geschlechterdichotomien und -konstruktio-
nen aufzubrechen, indem sie die Norm generell hinterfragen. Vielmehr schei-
nen sie den bindren Schemata zumeist durch einseitige Ziichtigung der Frau
zu entkommen. Der Hauptgrund fiir die Antipathie vor allem franzdsischer
Feministinnen gegeniiber Kopftuch tragenden Musliminnen scheint mir aller-
dings vor allem im traditionell sékularen bis antireligiosen Impetus zu liegen,
der liberalen feministischen Idealen zugrunde liegt (vgl. Mahmood 2004).
Wihrend vor allem in Frankreich der offentliche Diskurs das Recht
»nackt zu sein« als emanzipatorische Errungenschaft und als Zeichen von
Freiheit begreift, deuten diese Frauen es als einen Ausdruck von weiblicher
Unterdriickung. Daraus folgt nicht selten eine recht polarisierende Gegen-
iiberstellung von der »reinen« und »sittsamen« muslimischen Frau und der
»unterdriickten« franzdsischen Frau. Dieser Blick ist dem dominanten Dis-

189

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

kurs nicht ganz unihnlich, besonders weil er sich auf AuBerlichkeiten redu-
ziert und daraus Schliisse auf Charaktereigenschaften, teilweise sogar auf Ge-
sellschaftsordnungen zieht:

»[W]ir sind nicht gezwungen, den Medien zu gehorchen. Wir sind nicht gezwungen,
zum Beispiel wie Claudia Schiffer auszusehen, weil unsere Méanner das nicht sehen
... In dem Moment, in dem du eine muslimische Frau bist ..., was sieht er? Er sicht,
dass ich meine Religion gut praktiziere, er sicht, dass ich meine Kinder gut erziehe,
nach dem Islam ..., und das war’s.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter, aktiv bei
JMF, Marseille)

Aus der Verteidigungsposition heraus, in der die Frauen sich aufgrund der
offentlichen Verachtung des Kopftuchs befinden, erwichst nicht selten eine
Art verkehrtes Spiegelbild dessen, was mehrheitlich in Kopftuch tragende
Frauen hineingelesen wird. Dieses Gegenbild ist vor allem das einer ausge-
nutzten und obsessiv sexualisierten »westlichen« Frau, wie es das nachfol-
gende Zitat der Leiterin einer muslimischen Frauengruppe in Marseille illus-
triert (N., 30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und
Schiilerin bei IMEM, Marseille):

»Ich wiirde in Bezug auf nichtmuslimische Frauen sagen, dass die Frau im Westen
bedauerlicherweise ausgenutzt wird [...]. Es ist nicht die Frau selbst, die zéhlt, son-
dern nur ihr Korper ... Ich meine, intellektuelle Frauen und was man so von ihnen
sieht ... Werden solche Frauen unterstiitzt? Nein, sie werden mit Hindernissen kon-
frontiert.«

Die Frauen unterschieden nicht allein zwischen dufBlerer und innerer Schon-
heit. Thnen ist auch daran gelegen, diese »innere« Schonheit nach aulen zu
tragen, sie sichtbar zu machen und so die Reduzierung auf &uflere Schonheit
in Frage zu stellen. Das Kopftuch wird auf diese Weise zum Mittel, um un-
sichtbare Merkmale, also innere Werte und Tugenden, so vor allem Frommig-
keit und Sittsamkeit, duBerlich sichtbar zu machen. Bei einigen Frauen mar-
kieren die eigene Hinwendung zur »inneren« Schonheit und die Abwendung
von AuBerlichkeiten den entscheidenden Schritt zur guten Muslimin, wie es
beispielsweise die zuvor zitierte zweiunddreifigjahrige Mutter aus Marseille
deutlich zum Ausdruck brachte:

»Natiirlich, es ist normal zu zeigen, dass man hiibsch ist, dass man ... Spéter habe
ich verstanden, dass du genau das nicht zeigen sollst. Es gibt keinen Grund dafiir,
der ganzen Welt zu zeigen, dass du hiibsch bist und dass du ... Entschuldigung,
wenn ich vulgir bin, aber dass du ernorme Titten hast [...]. Es geniigt, wenn du es
deinem Mann zeigst und dass du es selbst siehst. Es gibt keinen Grund ..., das ist
eine intime Angelegenheit. Das sind Sachen, die man schiitzen soll. Also wenn ich

190

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

solche Frauen sehe ..., fiir mich sind das Sklavinnen, Modesklavinnen. Das sind
Sklavinnen des Mannes, des méannlichen Blickes. Die sind, also fiir mich sind die
nicht gliicklich. Die kénnen doch gar nicht mehr natiirlich sein.« (F., 32 Jahre, Haus-
frau und Mutter, aktiv bei JMF, Marseille)

Interessanterweise suggeriert diese Frau mit ihrer Aussage, dass sie letztlich
besser wisse, was den Franzosen entgehe: ndmlich, dass die vermeintliche
Freiheit, den weiblichen Korper duflerlich zur Schau zu stellen, letztlich ein
Zeichen von Unfreiheit darstelle. Solche Beobachtungen offenbaren erstaunli-
che Analogien zum dominanten Diskurs, der den verhiillten Frauen unter-
stellt, sie seien letztlich unfrei, selbst wenn sie dies nicht merken wiirden. Die
vermeintliche Freiheit, der Sexualitit eine Offentliche Rolle zuzuschreiben,
wird als Zeichen einer Zwanghaftigkeit entlarvt, die Analogien zur vollstindi-
gen Tabuisierung von Sexualitit in der Offentlichkeit aufweist. Der Mecha-
nismus, den Islam scherenschnittartig als Quelle dichotomer und exklusiver
Standards gegeniiber einem ausufernden westlichen Lebensstil zu deuten,
scheint in Frankreich nicht zuletzt aufgrund der eindeutigeren Zuriickweisung
des Kopftuchs aus offentlichen Riumen stirker vertreten zu sein als in
Deutschland. Hier entsteht ein Duplizierungseffekt, der zu einer Art »hyper-
discourse« (Salvatore 2001) iiber den Islam fiihrt, der sich in Massenmedien
verbreiteten Stereotypen bedient.

Aus dieser bewussten Abgrenzung vom Mehrheitsdiskurs und der Um-
kehrung dominanter Ideologien ldsst sich moglicherweise auch erklaren, war-
um die Frauen immer wieder betonten, dass sie das Kopftuch als einen Akt
der Befreiung empfinden, ganz im Gegensatz zur vorherrschenden Meinung,
es schrinke ihre Freiheit ein. So fiihlen sie sich einerseits formlich davon »be-
freit«, bestimmten Modestandards zu folgen, auf der anderen Seite greifen sie
ein aus islamischen Gesellschaften bekanntes Argument auf, dass das Kopf-
tuch ihnen einen groBeren Spielraum gewihren wiirde, sich frei im ffentli-
chen Raum zu bewegen und dabei keine Scheu vor méannlichen Kontakten zu
haben. Eine neunzehnjdhrige Lehrerin des VIKZ aus Berlin driickte dies fol-
gendermalen aus:

»lch wiirde sagen [lacht], also wenn ich zum Beispiel offen wire, also ohne Kopf-
tuch, wiirde ich ja zum Beispiel im Sommer, vielleicht Spaghettitrdger, also ich habe
ja nichts gegen Spaghettitriager, aber trotzdem dann weif3 ich nicht, dann wiirde ich
ja nicht ... Jetzt kann ich mich ja viel freier bewegen, das wiirde ich gar nicht ma-
chen konnen, die Méanner wiirden mich immer angucken und so. Das mag ich nicht.
Das ist ja auch der Grund, warum sich die Frau bedecken soll, damit sie von den
Blicken und den ..., wie soll ich sagen, ... von den Beléstigungen frei ist.« (E., 19
Jahre, Lehrerin bei VIKZ, Berlin)

191

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Anstatt also aus dem offentlichen Raum ausgeschlossen zu sein, empfinden
die Frauen ihr Kopftuch als ein Mittel, das ihnen diesen Ausschluss erspart
und ihnen eine unbeschwerte Interaktion mit der Gesellschaft erst ermdglicht.
Das Kopftuch wird hier paradoxerweise zu einem Medium fiir eine offenere
Beziehung mit der minnlichen Offentlichkeit, weil mit der Bedeckung der
Frau bestimmte Tabus von vornherein geklért zu sein scheinen, die mit einem
eindeutigen Verhaltenskodex verbunden sind. So hoben eine Reihe von Frau-
en hervor, dass ihnen das Kopftuch den unbefangenen Kontakt zu Ménnern
erst ermdglicht hitte, weil auf diese Weise bestimmte Regeln, wie beispiels-
weise sexuelle Enthaltsamkeit oder (weibliche) Sittsamkeit, kodifiziert seien.
Das Zitat einer vierundzwanzigjdhrigen Literaturstudentin aus Marseille
macht diesen Zusammenhang recht deutlich:

»Vorher konnte ich die Jungs nicht ausstehen. Sie haben immer versucht, ndher zu
mir zu kommen, aber ich habe mir gesagt: »Die Jungs nutzen dich nur aus. Wenn sie
ndher kommen, dann nur, weil sie dich ausnutzen wollen.< Aber als ich begann, es
zu tragen, wurde ich offener. Ich begann Freunde zu haben, die Jungen waren. Ich
bekam plétzlich ein Interesse, den anderen kennenzulernen. Also, das hat eine Rolle
gespielt. Die Jungs kamen natiirlich trotzdem noch zu mir und sagten mir nette Din-
ge und so. Aber wenn sie merken, dass man wirklich, also dass man es nicht nur
einfach so trigt, sondern dass man wirklich glaubt und dass man keinen Freund ha-
ben mochte, also keine Beziehungen ..., ich meine Beziehungen schon, aber keine
Kiisse und so ..., also das sollte man nicht machen, das ist verboten ..., aber weil3t
du, dann lassen sie dich in Ruhe. Und fiir mich war das ein Vorteil, denn im Ver-
gleich zu meinen anderen Freundinnen, wenn ein Junge versuchte, sich ihr zu né-
hern, selbst wenn sie ihm zeigt, dass sie keine Beziehung mit ihm haben mdochte,
insistiert er immer, und das nervt. Aber bei mir, wenn ich sie ablehne, akzeptieren
sie das. Also fiir mich war das wirklich ein Vorteil.« (D., 24 Jahre, Literaturstuden-
tin, aktiv bei JMF, Marseille)

Hier wird noch einmal deutlich, dass die Frauen — anstatt moglicherweise das
»schlechte Verhalten« der Ménner zu hinterfragen — einseitig Strategien fiir
die Frau entwickeln, um der »ungebdndigten ménnlichen Liisternheit« zu ent-
kommen. Damit entsprechen sie in gewissem Mafe einem Vorwurf, der hidu-
fig aus den Reihen der Kritiker einer Islamisierung unter jungen Menschen in
europdischen Einwanderungskontexten (z.B. Amara 2004; Kelek 2005) vor-
gebracht wird. Diese beanstanden, allerdings héufig auf allzu generalisierende
und pauschalierende Weise, der Islam (an sich) wiirde nicht nur auf einer seg-
regativen und biologistisch orientierten Vorstellung von Geschlechterrollen
basieren, so vor allem auf einer essentialistischen Konstruktion von ménnli-
chen Charaktereigenschaften, sondern mache auch einseitig die Frau fiir die
Verfiihrbarkeit des Mannes verantwortlich.

192

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

Es bleibt allerdings zu betonen, dass die Art und Weise, wie die Frauen
sich bedecken, dieses bindre Schema eigenhindig relativiert und dadurch
Interpretationskdmpfe wieder in die Praxis einfiihrt. Denn die Frauen haben
keineswegs eine einheitliche Version, das Kopftuch zu tragen oder islamische
Kleidernormen zu befolgen. Indem sie selbst dsthetische Elemente mit islami-
schen Kleidervorschriften verbinden, sich beispielsweise stark schminken,
hohe Absitze oder auch korperbetonte Kleidung tragen, setzen sie eine klare
Grenzlinie zwischen der bedeckten, »reinen« Muslimin und der unbedeckten
und daher verfiihrerischen Frau selbst auBer Kraft. Daher unterschieden ins-
besondere die befragten Musliminnen in Deutschland, wo wegen des ver-
gleichsweise offenen Umgangs mit dem islamischen Kopftuch mehr Spiel-
raum fiir Variationen gegeben ist, zuweilen zwischen einer fiir richtig und
einer fiir falsch gehaltenen Art, das Kopftuch zu tragen.

Die »falsche« Weise kann einerseits die »traditionelle« Art des Kopftuchs
sein, wie die Frauen es vielfach auch von ihren Miittern kennen (vgl. auch
Gaspard/Khosrokhavar 1995: 34). In diesem Fall scheint das Kopftuch auch
als Marker einer volkstiimlichen Gesellschaftsklasse zu funktionieren und als
Ausdruck einer »eingewanderten Tradition«. Die Verurteilung dieser Version
als »falsch« verdeutlicht ein Spannungsfeld, das sich aus den unterschiedli-
chen Islamversionen der jungen Frauen und jenen ihrer Eltern ergibt. Es han-
delt sich hier nicht allein um ein migrationsbedingtes Phinomen, sondern um
eines, fiir das bereits in islamisch geprigten Gesellschaften schon recht frith
der Begriff »new veiling« gepragt wurde (vgl. Macleod 1991; Gole 1996).
Die »neue« Version der Verschleierung (bei der kein Haar zu sehen sein soll-
te) ist oft verbunden mit dem Ziel, das Leben einer sittsamen Muslimin zu
leben, das sich auf die Aneignung sozialer Giiter ausrichtet. Die herkdmmli-
che Version des Kopftuchs wiederum kann am ehesten als Ausdruck eines
patriarchalisch gepriagten Brauchs interpretiert werden, den die erste Genera-
tion von muslimischen Einwanderern in Europa zumeist zu konservieren ver-
suchte, weil er als »Heimattradition« verstanden wurde, den man in der
»Fremde« nicht aufzugeben bereit war.

Die »falsche« Art kann aber auch die dsthetisierte Version des Kopftuchs
sein. Wihrend die strikte Form der Verschleierung insgesamt unauffallige und
den gesamten Korper bedeckende Kleidung einschlieit, wurden jene Frauen,
die dsthetische Elemente mit der Praxis des Kopftuchtragens kombinieren,
von meinen Gesprichspartnerinnen nicht selten verurteilt. Asthetisierte Kopf-
tuchtrdgerinnen wurden bezichtigt, »mit der Religion zu spielen, was aber
nicht erlaubt ist« (F., 16 Jahre, Auszubildende zur Sekretdrin, Mitglied bei
IGMG, Berlin), wie es eine sechzehnjdhrige Auszubildende aus Berlin formu-
lierte. Durch die Abgrenzung zu den »falschen« Kopftuchtrigerinnen mand-
vrieren sich die Frauen zugleich auf die »richtige« Seite und verdeutlichen ihr
eigenes MaB an Sittsamkeit. Auf der anderen Seite storen die »falsch« Be-

193

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

deckten zugleich das Prinzip der Zuriickhaltung und unterminieren das Bild
der sittsamen Muslimin. Eine achtzehnjdhrige Auszubildende aus Berlin
brachte diesen Zwiespalt zum Ausdruck:

»Ich hab vor kurzem 'n Miadchen gesehen, die angezogen war, also die auch bedeckt
war, wo ich gedacht habe, ich muss gleich kotzen [lacht]. Nein wirklich, wo ich ge-
dacht habe, also wo ich vergessen hab’, dass ich auch 'n Kopftuch trage [...], die
hatte so 'n knallrotes Kopftuch und halt ..., also Sie wissen ja, wie die das oben tra-
gen, halt so oben gebunden, und geschminkt hat sie sich und die hochhackigen
Schuhe, und wo ich denn gesagt habe: >Igitt, jetzt musst du dich tibergeben.< Ich
hab’ dann echt gedacht, in dem Moment bist du keine ... bedeckte Frau mehr, du
bist es nicht. Ich hab’ mich gar nicht akzeptiert, ich wollt gar nicht in diesen Topf
rein, wo die dann halt drinnen sind.« (H., 18 Jahre, Auszubildende zur Verkauferin,
Mitglied bei IGMG, Berlin)

Solche Grenzziehungen bringen einen wichtigen Aspekt in den Lebensstrate-
gien der jungen Frauen zum Ausdruck. Sie verdeutlichen, dass auch bei duf3e-
ren Elementen der Lebensformen Grenzziehungen nicht notwendig entlang
geldufiger Linien wie westlich/orientalisch, deutsch/tiirkisch, muslimisch/
christlich oder Ahnlichem gezogen werden. Es zeigt sich im Gegenteil, dass
Grenzziehungen durchaus auch innerhalb der Kategorie bedeckter Frauen ge-
laufig sind. Auf diese Weise mag auch die »Gemeinschaft« Kopftuch tragen-
der Musliminnen weitaus fragmentierter erscheinen, als es in 6ffentlichen
Diskursen oft anklingt. Die verschiedenen Versionen der Kopfbedeckung
konnen zu einem Element von Distinktionen von Lebensstilen im Sinne Bour-
dieus (1979) werden. Distinktionen funktionieren hier jedoch nicht in erster
Linie entlang sozialer Klassenzugehorigkeiten als eher im Sinne einer Hierar-
chisierung von »guten« und »weniger guten« Muslimen.

Auf der anderen Seite scheinen sich einige Frauen, die ihr Kopftuch mit
hochhackigen Schuhen oder enger Kleidung kombinieren, selbst nicht unbe-
dingt als vollstindig korrekt wahrzunehmen und sich gewisser Ambivalenzen
durchaus bewusst zu sein. Eine Frau, die bei /GMG aktiv war, erzdhlte bei-
spielsweise, eine »Schwester« habe sie auf ihre Schminke angesprochen, die
fiir sie »schon wieder so ein Zeichen von weiblicher Unterdriickung« darstell-
te. Wéhrend sie selbst eingestand, es auch nicht unbedingt fiir richtig zu hal-
ten sich zu schminken, verteidigte sich diese junge Frau schlieBlich auf fol-
gende Weise:

»Ich meinte dann so: »Das mache ich nur fiir mich.<... ich meine, so kann sie das
auch nicht sehen, dass es Unterdriickung ist, weil die Frau sollte sich zu Hause in
ihren vier Wianden hiibsch machen, und das streitet auch kein Prophet und Allah
streitet das auch nicht ab, dass es in der Natur der Frau ist, dass sie sich hiibsch ma-
chen will. Dagegen kénnen nur diese, diese Feministen vielleicht irgendwie was

194

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

sagen. Aber das ist nun mal in der Natur der Frau [...]. Ich meine Allah sagt zu mir,
ich soll ein Kopftuch tragen, Kopfbedeckung, ich soll dafiir sorgen, dass meine Kor-
perteile nicht zu sehen sind oder ich sollte sie bedecken. Ich sollte ... beten, ich soll-
te ... dh, nicht mit Méannern Hiandchen halten, mit denen ich das nicht darf. Und
dann hab’ ich halt gesagt: »>Ich mach’ das Ganze nicht, ich schminke mich nur.< Ich
sollte mich auch nicht schminken, aber was weil3 ich, von diesen mehreren Geboten
... breche ich eins.« (Z., 26 Jahre MTA, Mitglied bei /IGMG, Berlin)

Solche Auseinandersetzungen weisen zugleich das konfliktuelle Potenzial
auch innerhalb der Gemeinschaft praktizierender Muslime auf, die trotz ver-
meintlicher Geschlossenheit durchaus uneinig sind iiber die konkreten Inhalte,
die eine sittsame Muslimin kennzeichnen. Eine andere Frau, die erst vor Kur-
zem die Notwendigkeit fiir sich erkannt hatte, das Kopftuch zu tragen, ge-
stand ein:

»Ich weill es auch von mir selber, dass es ein Fehler ist, mich so zu kleiden. Weil
einmal hat mal so’n Junge zu mir gesagt, ich meinte gerade zu meiner Freundin so:
»Mann, ich bin zu diinn¢, und dann meinte der Junge: >Nein, Mann ey, du hast 'ne
Bombenfigur.« Und das war mir schon ziemlich peinlich, weil ... ich hab mich so
gekleidet, dass der Junge schon gesehen hat, was ich fiir 'ne Figur hatte, das ist also
schon ein bisschen unangenehm gewesen und so.« (G., 19 Jahre, Auszubildende zur
Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei /GMG, Berlin)

Solche Aussagen verdeutlichen die Ambivalenzen, denen viele der jungen
Frauen ausgesetzt sind, insbesondere jene, die in einer anderen Lebensphase
vielleicht weniger enthaltsam gelebt hatten. Besonders bei den jiingeren Frau-
en scheint es ein Interesse an sexuellen Erfahrungen zu geben, seien sie auch
noch so tabuisiert. Zumindest existiert der Wunsch, durch Kleidung zu gefal-
len und zu kokettieren, selbst wenn dieser Wunsch durch die stetige Kultivie-
rung von Frommigkeit immer wieder versagt wird. Auf der anderen Seite gibt
es eine eigens auferlegte, heilige Pflicht der Abstinenz, Bescheidenheit und
Sittsamkeit, die die Frauen mit ihrem Kopftuch zu erfiillen versuchen. Bei
einigen scheint dies in eine Reihe von Kompromissen zu miinden, die Wider-
spriiche allerdings nicht aufheben. Trotzdem scheint das Ideal von Sittsamkeit
wirksam zu sein und die eigene Zuriickhaltung stetig zu kultivieren.

Dennoch werden klare Grenzziehungen zwischen dem »ésthetischen Kor-
per«, den die Frauen vorwiegend mit westlichen Sexualstandards assoziieren,
und dem »heiligen Korper«, symbolisiert durch das Kopftuch, durch die
Kombination von &sthetischen und heiligen Elementen vermischt und in Fra-
ge gestellt. In diesem Zusammenspiel mag das Kopftuch gar zu einem Aus-
druck von sexueller Attraktion werden. Dies mindert nicht nur seine doktriné-

195

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

re Bedeutung, sondern scheint die Doktrin sogar auf den Kopf zu stellen.' Auf
einer allgemeineren Ebene ist damit der flieBende Ubergang von Zuriickhal-
tung zu Verfithrung angesprochen, der der Praxis der Verschleierung notge-
drungen anhaftet, sei es auch nur in den Augen westlicher Phantasien (Yege-
noglu 1998).

Mehrheitlich versuchten die jungen Frauen, mit denen ich gesprochen ha-
be, dennoch ihre eigens als »Fehler« entlarvten Unzulénglichkeiten durch eine
konstante Arbeit an sich selbst zu {iberwinden und durch Kultivierung von
Zuriickhaltung mehr Kohérenz zu erreichen. Ich wiirde daher auch nicht ohne
Weiteres den Beobachtungen von Yael Navaro-Yahin (2002: 247) zustim-
men, die die modebewussten Versionen der weiblichen Kopfbedeckung allein
als »Signifikanz an sich«, von Glauben und Frommigkeit entkoppelt, interpre-
tiert. Navaro-Yahin beobachtet in ihrer Arbeit gut vermarktete Modeschauen
von Tekbir, eines der berithmtesten Labels fiir islamische Bekleidung in der
Tiirkei und mittlerweile auch in westeuropdischen Einwanderungsldandern.
Dabei stellt die Autorin fest, die islamische Ethik, so vor allem das Prinzip
der weiblichen Sittsamkeit, sei nunmehr von einer Logik des Marktes und des
Konsums inkorporiert worden und habe auf diese Weise seine eigentliche Be-
deutung eingebiifit. Sie schlussfolgert, dass das Kopftuch »eine zusitzliche,
eigene Bedeutung selbst erhilt, »es¢, eher als der »Glaube«, wird zum Fetisch;
oder anstatt allein Symbol des Glaubens zu sein, wird nun >es< selbst zum
Symbol, wird signifikant (das Signifikante an und fiir sich selbst), wo Politi-
sches iiber das Symbol gestiilpt wird, mehr als iiber dessen Inhalt« (ebd.).

Navaro-Yahins Beobachtung ist sicher aus der Perspektive der Marketing-
strategien korrekt, die von Geschéften wie Tekbir iibernommen worden sind.
Sie trifft zweifellos auch aus der Perspektive der Models zu, die die Kopftii-
cher présentieren und nach der Modenschau in ihre Minirdcke schliipfen, wie
es die Autorin beobachtet hat. Ich bezweifle allerdings, dass es moglich ist,
eine solch klare Linie zwischen »islamischer Ethik« und »Warenlogik« zu
ziehen, wie es Navaro-Yahin tut, zumindest im Hinblick auf die Frauen, mit
denen ich gearbeitet habe. Denn diese scheinen beide Aspekte vielmehr zu
kombinieren, als sie sduberlich voneinander zu trennen. Die Betrachtungswei-
se der Vermarktung von islamischen Kleidungsnormen allein im Sinne eines
Ausdrucks des »Marktes der Identititen« (ebd.) und jedweder Religiositét
entbunden scheint {iberdies eine problematische Dichotomie zu konstruieren
zwischen einer »reinen« (glaubensbedingten) und einer »konstruierten« (vom
Glauben entfernten) Version des Kopftuchtragens. Hier wird die problemati-

1 Bei einem Gespriach erzdhlten zwei (unbedeckte) Schiilerinnen, die an dem
Interview mit ihrer Kopftuch tragenden Freundin als Zuhérerinnen teilnehmen
wollten, das Geriicht von einer bedeckten Schiilerin, die »fast mit einem Jungen
auf dem Schulhof geschlafen« habe. Diese Geschichte sorgte in der Schule of-
fenbar fiir grofles Aufsehen.

196

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 5: DAS ISLAMISCHE KOPFTUCH IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH

sche Unterstellung artikuliert, dass religiose Ausdrucksformen ausschlieSlich
mit transzendentalen und auBerweltlichen Dingen beschéftigt und nicht mit
kapitalistischen Elementen verbunden sein diirften, um wahrhaft religiés zu
sein.

Ich méchte nachfolgend die Ebene des Zusammenhangs zwischen islami-
schen Kleidernormen und weiblicher Sexualitit etwas verlassen und konkreter
auf die Geschlechtervorstellungen der jungen Frauen eingehen. Es ist vor al-
lem im Kontext von Geschlechterrollen, dass die Frauen tradierte Normen am
deutlichsten hinterfragen und die Grenzen in Richtung eines reformierten Is-
lam verschieben. Zugleich spiegelt dieser Aspekt die Ambivalenzen in den
Diskursen der jungen Frauen wider, die ich vor allem als Ausdruck von inter-
nen Transformationen muslimischer Traditionen deuten wiirde, fiir die diese
Frauen zu Agentinnen zu werden scheinen.

197

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 6: Geschlechtervorstellungen

Zwischen »politischer Mutterschaft«
und 6ffentlicher Partizipation

Wie anhand der Auseinandersetzungen iiber das Kopftuch ersichtlich war,
herrscht in den Offentlichkeiten beider Linder ein Diskurs iiber Gleichheit
und Gleichberechtigung der Geschlechter vor, der sich vor allem in einem
Gegendiskurs zu anderen Gesellschaftsmodellen, so insbesondere zum islami-
schen konstituiert und artikuliert. Im Gegensatz dazu berufen sich die meisten
der befragten Frauen auf eine relativ klar definierte Einteilung der Geschlech-
terrollen in einen »ménnlichen« und einen »weiblichen« Bereich. Wéhrend
dem Mann demnach die Aufgabe des Brotverdieners zukommt, konzentriert
sich die Rolle der Frau auf das hiusliche Wohl der Familie. Oft duflerten die
Frauen die Uberzeugung vom als islamisch verstandenen Modell der »Kom-
plementaritit« bei simultaner »Gleichwertigkeit« der Geschlechter, das sie
dem »westlichen« Gleichheits- und Gleichberechtigungsmodell gegeniiber-
stellten. Die Aussage einer siebenundzwanzigjahrigen Jurastudentin aus Ber-
lin trifft den Kern dieses Gedankens:

»Der Mann hat bestimmte Pflichten zu erfiillen und die Frau wiederum andere
Pflichten. Da kann jetzt die Frau nicht kommen und sagen: »Ja, ich iibernehme jetzt
deine Pflichten, also ich versorge jetzt dich.< Also ... in dem Sinne, also sicherlich
wird es auch Zeiten geben, in denen der Mann jetzt nicht arbeiten gehen kann ...
Jetzt aber abgesehen von diesen Fillen, jetzt also im Normalfall hat die Frau ganz
andere Pflichten zu erfiillen, und von daher ist sie sowieso nicht gleichberechtigt.
Also das heift jetzt aber nicht, dass deswegen einer mehr berechtigt ist und mehr
fordern kann als der Andere. Das also um Gottes willen nicht.« (S., 27 Jahre, Jura-
studentin, Leiterin der Frauensektion bei DITIB, Berlin)

199

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Gefragt, ob es ihrer Meinung nach Unterschiede zwischen Mann und Frau im
Hinblick auf die Kindererziehung gebe, antwortete eine andere Berlinerin oh-
ne zu zogern:

»Ja natiirlich, die Méanner haben es viel einfacher. Also weif} ich nicht, die miissen ja
nicht Windeln wechseln und so, das muss immer die Frau machen. Heif3t nicht ...,
aber die arbeiten ja den ganzen Tag, also ich wiird’ meinen Mann nie Windeln
wechseln lassen oder so, oder nachts aufstehen lassen, also wenn ich nicht arbeite.
Wenn ich auch arbeite, dann muss er es natiirlich machen. Aber wenn er arbeitet und
ich nicht arbeite, dann wiirde ich das nicht zulassen.« (E., 19 Jahre, Lehrerin bei
VIKZ, Berlin)

Einmal unterstellend, dass es sich bei dieser Unterteilung in private, hdusliche
und oOffentliche, berufliche Sphéren der Geschlechter um einen »islamischen«
Ansatz (was allerdings doch einer genaueren Uberpriifung bediirfte) handelt,
so wird hier das islamische Konzept der »Komplementaritit« zwischen den
Geschlechtern stark gemacht. Dieser Ansatz steht einer egalitdren Herange-
hensweise insofern entgegen, als er — zumindest prinzipiell — eine relativ klare
Rollenzuweisung vorsieht, wonach sich Mann und Frau in ihren sozialen Rol-
len unterscheiden und harmonisch ergédnzen. Die meisten Frauen betrachteten
dieses Prinzip, zumindest rhetorisch, als gottgegeben und daher als nicht an-
tastbar und wiesen damit recht interessante Gemeinsamkeiten zu theologisch-
politischen Diskursen auf, die in vielen islamisch geprigten Landern zirkulie-
ren (vgl. Gole 1996; Abu-Lughod 1998 und 1999; Riesebrodt 2000: Kap. 5;
Adelkhah 1991 und 2001).

Die entscheidende Achse, entlang derer die Rolle der Frau als »Hiiterin
des Hauses« konstruiert wird, ist die Mutterschaft. Mit der konsequenten Be-
tonung der religiosen Bedeutung der Frau als Mutter bemichtigen sich die
befragten Frauen eigenhéndig traditioneller Geschlechterrollen und bestétigen
damit zundchst die oft unterstellte fehlende Berechtigung der Frau, sich am
offentlichen Leben in der Gesellschaft zu beteiligen. Die Interviewten be-
trachteten diese Rollenverteilung aber keineswegs als einen Mangel an Privi-
legien oder assoziierten sie gar mit Unterwiirfigkeit. Fiir sie scheint die Erzie-
hung der Kinder mit einer grolen Verantwortung einher zu gehen, die sie
haufig als ein Privileg werteten:

»Da gibt’s ja diesen beriihmten Hadith: >Wenn eine Mutter drei Kinder erzieht<
...nee, das war ganz anders ...: >Das Paradies liegt unter den Fiilen der Miitter.< Ich
personlich finde es fiir eine Frau viel einfacher, das Wohlwollen Gottes zu erlangen.
Wenn ich ein Kind habe, also wenn ich praktisch ein Kind einigermaflen heil erzie-
he, dann ist praktisch fiir mich schon das Paradies gegeben. Ich finde das eigentlich
wunderschon, dass ich dadurch das erreiche, was ich eigentlich will, also ins Para-

200

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

dies zu kommen oder das Wohlwollen von Gott zu erlangen.« (C., 28 Jahre, Jurastu-
dentin, Mitglied der Islamischen Féderation, Berlin)

Die Mutterrolle wird von den meisten Frauen in zweifacher Hinsicht aufge-
wertet. Einerseits ist die Frau dadurch vom Druck beftreit, fiir das finanzielle
Wohl der Familie zu sorgen. Auf der anderen Seite werten die Frauen den
hiuslichen Bereich auf, indem sie den gesellschaftlichen Stellenwert der Mut-
ter »als erste Lehrerin des Kindes« — eine Referenz auf die Ausspriiche des
Propheten Mohammed, die viele der Interviewten aufgriffen — und somit als
den Motor der Gesellschaft unterstreichen. Hier findet sich eine Parallele zu
Pnina Werbners (1999) Konzept der »politischen Mutterschaft«. Dabei bildet
die hdusliche Sphére einerseits eine separate Einheit, die der Frau als Mutter
vorbehalten ist. Zugleich konstituiert sie aber auch einen gesellschaftlich rele-
vanten Bereich, weil hier die Weichen fiir die Erziechung der ndchsten Genera-
tion gestellt werden.! Kindererziehung und héuslicher Bereich bilden hier so
etwas wie die Wiege nicht nur der tugendhaften islamischen Gemeinschaft,
sondern der Gesellschaft schlechthin. In diesem Sinne ist der hausliche Be-
reich keineswegs eine rein »private« oder untergeordnete Handlungssphére,
sondern wird zu einem Ort der Vergesellschaftung, der durchaus Funktionen
tbernimmt, die nach liberal-demokratischem Verstdndnis als »o6ffentlich«
gelten konnen. Als werste Lehrerin des Kindes« wird die Frau folglich als ver-
antwortlich fiir den Familien- und Gesellschaftserhalt er- und geachtet. Dies
weist zugleich auf ein recht spezifisches Verstdndnis von »offentlich« und
»privat« und auf die Grenzziehung zwischen diesen beiden Sphiren hin. So
iiberschreitet die Idee von der Mutter als Erzieherin der ndchsten Generation
deutlich die Vorstellung vom héuslichen Bereich als »private« Sphére, die
keinen Einfluss auf 6ffentliche Belange hat. Den Kern bildet vor allem der
damit verbundene Begriff von Erziehung und Bildung, der zugleich Hauptbe-
standteil des Reformdiskurses ist, quer durch die Polarisierung zwischen pri-
vaten Aufgaben und 6ffentlicher Partizipation geht und somit vorherrschende
Definitionen und Normen der Offentlichkeit in Frage stellt. Dies klingt insbe-
sondere im Hinblick auf feministische Kritik an den dominanten Offentlich-
keitstheorien nach einem Déja-vu.?

1 Es bleibt allerdings anzumerken, dass Werbner dem Begriff der »politischen
Mutterschaft« eine weitere, auch im physischen Sinne gesellschaftliche Dimen-
sion zuschreibt. So umfasst ihr Konzept der »politischen Mutterschaft« auch den
Ubergang der Frau von der hiuslichen in die berufliche Sphire. Wie spiter zu
zeigen sein wird, spielt dieser Aspekt auch bei den jungen Frauen, die ich inter-
viewt habe, eine wesentliche Rolle.

2 Fiir die Verortung dieser Kritiken gegeniiber liberalen und republikanischen
Modellen vgl. Benhabib 1992 oder Weintraub/Kumar 1997.

201

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Der hdusliche Bereich wird hier zu einem Substitut der Zugehdrigkeit zur
Gesellschaft, vor allem dort, wo Offentliche Institutionen diese Funktion fiir
Muslime nicht {ibernehmen konnen. In gewisser Hinsicht mag dem Privatbe-
reich auf diese Weise die Funktion einer »Gegendffentlichkeit« zukommen,
wie Leonie Herwartz-Emden (1998: 79) es formuliert. Die mdgliche Entste-
hung einer solchen Gegendffentlichkeit konnte sogar die Kritik an Offentlich-
keitstheorien verdoppeln, einmal von der gewohnten feministischen und ein-
mal von einer islamischen Perspektive. Diese Beobachtung trifft vor allem auf
jene Frauen zu, die zur Zeit des Interviews nicht ins Berufsleben involviert
waren und betonten, sie wiirden bis zum Schulalter die Erziehung ihrer Kin-
der lieber selbststindig iibernehmen, um sie angemessen in islamischen
Normvorstellungen zu unterweisen.

Entsprechend scheint auch das Konzept von auBerhduslicher Arbeit als
Autonomiegewinn und als Quelle der Befreiung der Frau in den Lebensent-
wirfen dieser jungen Musliminnen wenngleich nicht ganzlich abwesend, so
doch ein wenig anders konnotiert zu sein als in Diskursen liberaler Offent-
lichkeiten Westeuropas. Die Arbeit auler Haus wird von den jungen Frauen
nicht primér als ein Gewinn von personlicher Freiheit oder als Starkung der
Personlichkeit schlechthin interpretiert. Eher wird Arbeit in erster Linie als
ein notwendiges Mittel der finanziellen Unterstiitzung der Familie und damit
als ein Weg, zum Wohl der Gemeinschaft beizutragen, erachtet. Dennoch ist
die Idee von Autonomie in den Diskursen der jungen Kopftuchtriagerinnen
nicht génzlich abhanden, sondern sie ist eher anders und nicht ohne eine ge-
wisse Ambivalenz besetzt. Ein wesentlicher Bestandteil der Selbstbehauptung
ist eben auch die Kindererziehung, die von den Frauen als wertvolle Arbeit an
sich geschitzt wird, nicht zuletzt weil in ihren Augen die Kindererziehung
eigene Stirke und eine gute Ausbildung voraussetzt, um im Sinne des Islam
korrekt erfiillt werden zu kdnnen.

Die recht klaren Einteilungen der Geschlechterrollen, wie sie die Frauen
artikulieren, erscheinen in einem etwas anderen Licht, wenn wir uns die Um-
setzung des islamischen Diskurses von einer klaren Geschlechtertrennung in
ihren eigenen Lebenskonzeptionen genauer ansehen. So zeigt bereits der hohe
Stellenwert, der auf diese Weise dem Gut der Bildung und Erziehung zuge-
schrieben wird, dass die klischeehafte Reproduktion der Einteilung in einen
»weiblich-hduslichen« und einen »méannlich-6ffentlichen« Bereich nicht wi-
derspruchsfrei bestehen kann. Die Implikationen von Bildung sind in den
Darstellungen der Frauen durchaus vielfaltig und umfassen sowohl die konti-
nuierliche Erziehung am Selbst als auch die Erziehung der ndchsten Genera-
tion. So wird die stetige Aneignung von Wissen, um die Qualifikation der
addquaten Erzieherin zu erhalten, zum Dreh- und Angelpunkt in den Lebens-
strategien der jungen Frauen. Das Ideal von »Bildung« formiert einerseits den
Schliissel fiir segregative Rollenzuweisungen, zugleich kann sie aber auch

202

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

zum Motor fiir Re-Interpretationen von Geschlechterverhiltnissen werden.
Diesen Punkt mochte ich nachfolgend etwas genauer unter die Lupe nehmen.
Die Notwendigkeit, eine »gebildete« Mutter zu sein, die nahezu alle Frau-
en unterstrichen, impliziert notgedrungen die Aneignung von Wissen, wie es
eine dreiBigjdhrige Mutter von drei Kindern ausdriickte, die eine islamische
Frauengruppe leitete und Arabischkurse an der Universitit besuchte:

»Wenn sie [die Mutter] nicht das nétige Wissen hat, wie will sie dann ihre Rolle
angemessen erfiillen? Deshalb ist es im Islam eine Pflicht zu studieren. Es gibt einen
Hadith, der sagt, dass die Suche nach Wissen eine Pflicht fiir Ménner und Frauen ist,
also fiir Ménner und Frauen ..., und eine Frau mit genligend Wissen kann ihre Kin-
der richtig erziehen und zur positiven Entwicklung der Gesellschaft beitragen.« (N.,
30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und Schiilerin bei
IMEM, Marseille)

Eine zweiundzwanzigjdhrige MTA aus Berlin bemerkte dhnlich:

»[W]eil unser Prophet hat gesagt, egal wo das Wissen ist, auch wenn es in China ist,
soll man hingehen und es holen. Und damit hat er gemeint, dass das wichtig ist, das
zu lernen. Aber er hat nicht gemeint, Ménner sollen hingehen oder Frauen sollen
hingehen. Er hat so eine Differenzierung nicht gemacht. Solange ich als Moslem
meine Religion ausleben kann, kann ich mich auch weiterbilden.« (R., 22 Jahre,
MTA, Mitglied bei VIKZ, Berlin)

Mit solchen AuBerungen relativierten die Frauen die Auffassung, die Frau
habe ausschlieBlich im Haus zu bleiben, sei es auch nur, um sich Wissen an-
zueignen, »auch wenn es in China ist«. Ihre Sehnsucht nach Bildung offenbart
daher hiufig eine ausdriickliche oder auch versteckte Kritik an den Ein-
schrankungen, die Frauen bei der Teilnahme an 6ffentlichen Angelegenheiten
von der islamischen Gemeinschaft sowohl in islamischen Gesellschaften als
auch in Frankreich und Deutschland nicht selten auferlegt werden. Eine Jura-
studentin, die in der Islamischen Foderation in Berlin aktiv war, brachte diese
Kritik auf den Punkt:

»Nicht in der Foderation, sondern, ich hab’ als Kind das auch, nicht in meiner Ge-
meinde, aber in anderen Gemeinden auch mitbekommen, dass gesagt wurde: »Wieso
gehst du zur Schule?< Oder diese Standardaussage: >Du willst doch eh heiraten,
warum studierst du?« Das wurde mir oft gesagt. Wenn ich sage: >Ich mochte Mutter
sein¢, und dann wird gesagt: »Ja, wieso hast du dann studiert?< Ja, wieso nicht? Das
ist mein Wissen, was ich mir da angeeignet habe, und ... die Frau sollte ja gerade
gebildet sein, weil die Frau ja das Kind erzieht, praktisch die nédchste Generation
erzieht. Ich finde es ja vollig widersinnig, wenn eine Mutter keine Bildung hat, denn
sie ist doch praktisch die »erste Lehrering, die dem Kind alles beibringen wird. Es

203

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ist doch klar, dass die Mutter ne Ausbildung haben muss und zwar ’ne sehr gute
Ausbildung, finde ich, sowohl was die Religion angeht als auch was das Allge-
meinwissen angeht.« (C., 28 Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Fédera-
tion, Berlin)

Die hohe Bedeutung, die die Interviewten Erziehung, Bildung und Wissen
beigemessen haben, geht bei ndherem Hinsehen dariiber hinaus, die nichste
Generation zu moralisch handelnden Subjekten zu erziehen, und nimmt statt-
dessen den Charakter eines Lebensprojekts ein. Damit ndhern wir uns der
Komplexitit der Diskurse dieser jungen Frauen. Obgleich sie zumeist auf is-
lamische Regeln zuriickgreifen, die die Frau in die Privatsphire verweisen
und ihr ausschlieBlich die Rolle der Mutter und sorgenden Ehefrau zuschrei-
ben, bedeutet dies keineswegs eine Indifferenz gegeniiber Praktiken der Un-
gleichheit oder des Ausschlusses.

Vor allem wenn ich die Frauen nach ihren eigenen Lebensgestaltungen
gefragt habe, distanzierten sie sich zumeist von einer klar definierten Rollen-
verteilung. Insbesondere jene Frauen, die ins Berufsleben oder in ein Studium
eingebunden waren, machten keine Anstalten, diese Aktivitidten aufzugeben
oder durch eine ausschlieliche Hausfrauenrolle zu ersetzen. So hindert die
Frauen das Ideal von der Hausfrau und Mutter keineswegs daran, auch andere
Rollen einzunehmen bzw. die AusschlieBlichkeit des Hausfrauendaseins fiir
sich selbst zu hinterfragen. Nach ihren Zukunftspldnen befragt, gab eine acht-
zehnjdhrige Auszubildende z.B. spontan zu verstehen:

»Also, ich werde bestimmt keine Hausfrau, das sage ich jetzt schon mal, nee, auf
keinen Fall [...]. Weil, es wiirde mir nicht Spa machen, den ganzen Tag zu Hause
’rumzusitzen und die Hausfrau zu machen, und ich weil3 nicht, putzen und die Kin-
der machen und auf die Kinder aufpassen und so, nee auf keinen Fall. So ’n Typ bin
ich nicht. Ich wiirde auch arbeiten gehen. Sobald ich meine Ausbildung in der Hand
hab’, will ich auch arbeiten gehen.« (U., 18 Jahre, Auszubildende zur Sekretérin,
Mitglied bei IGMG, Berlin)

Oft scheint es, dass die Frauen sich mit ihrer Kritik gegen feste Rollenzutei-
lungen vor allem von den Lebensentwiirfen ihrer Eltern abgrenzen und sich
insbesondere von ihren Miittern bewusst distanzieren (hierzu ausfiihrlich No-
kel 2002: Kap. 5):

»Meine Mutter sagt: YWenn du jetzt 'nen Beruf hast«, die sagt, ich sollte Lehrerin
werden, weil ich dann nur von acht bis zwolf arbeiten miisste und danach halt fir
den Haushalt und fiir meine Kinder oder fiir meinen Mann sorgen kdnnte. Aber da
denke ich auch ganz anders. Ich meine, wenn ich heirate, und er hat *nen Beruf, und
ich hab’ auch ’nen Beruf, und wenn er zu Hause ist, dann bin ich auch zu Hause.
Und wenn da keine Kinder jetzt sind, dann wiirde ich gerne arbeiten, und wenn da

204

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

Kinder sind, wiirde ich auch gerne arbeiten. Ich meine, ich méchte wirklich meinen
Beruf jetzt weitermachen. Ich mochte nicht einen Beruf haben und dann nur zu Hau-
se sitzen. Wozu habe ich da die ganzen Jahre geschuftet?« (N., 19 Jahre, Abiturien-
tin, Mitglied bei IGMG, Berlin)

Es scheint insbesondere durch ihre eigene Bildung und die Wertschétzung
von Wissen zu sein, dass diese jungen Frauen sich ihrer Moglichkeiten einer
beruflichen Karriere bewusst geworden sind. Erwédhnenswert erscheint mir
hier, dass der hohe Stellenwert, den die Befragten der Bildung zuschrieben,
nicht unbedingt auf Frauen mit hohem Bildungsniveau beschridnkt blieb, son-
dern auch bei jenen wirksam war, die (zumindest zum Zeitpunkt des Inter-
views) nicht in ein Studium oder ins Arbeitsleben eingebunden waren. Die
Teilhabe am beruflichen Leben oder auch genereller der Wissensdrang
scheint zugleich die Grenzen dessen zu verwissern, was der Islam der Frau in
ihren eigenen Rollenzuweisungen an Freirdumen gewihrt. Durch die aktive
Teilnahme am Offentlichen Leben, sei es durch einen Beruf oder durch ein
Studium, verblasst die klar gezogene Grenze »erlaubter« und »gedchteter«
Partizipation der muslimischen Frau an gesellschaftlichen Belangen. Die Tra-
dition stabiler Geschlechterrollen ist fiir die Frauen normativ ausdehnbar. Sie
wird rhetorisch beibehalten, in der Umsetzung scheint sie jedoch relativ flexi-
bel gehandhabt und den jeweiligen Lebenssituationen untergeordnet zu wer-
den. Zugleich erhilt die 6ffentliche Sphdre Deutschlands und Frankreichs
durch die aktive Involvierung dieser religios verorteten Frauen neue Kompo-
nenten kultureller Ausprdgungen, die eine versprochene oder erwiinschte
Form einer privatisierten Religiositdt offenkundig in Frage stellen.

Ich wiirde daraus allerdings nicht voreilig schlieen, dass die Bildungs-
ideale und der Wissensdrang dieser Musliminnen vornehmlich vom Bildungs-
angebot in Deutschland bzw. Frankreich geschult und ausgeprdgt worden
sind. Auch wiirde ich die sich durch Prozesse der Bildungsaneignung entwi-
ckelnde Eigenstindigkeit nicht einzig als einen Effekt des liberalen gesell-
schaftlichen Umfeldes deuten, in dem die Frauen aufgewachsen sind. Meines
Erachtens scheint es, wenigstens teilweise, zugleich von ihrem Zugang zum
Islam und von den Prozessen der Aneignung religiosen Wissens inspiriert zu
sein. In vielen Féllen beschrieben die Frauen zumindest, dass ihr »Durst nach
Wissen« (C., 28 Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Férderation,
Berlin) vor allem durch eine intensivierte Auseinandersetzung mit dem Islam
ausgelost bzw. verstirkt worden sei. In diesem Zusammenhang ist es noch
einmal wichtig, auf die Komponente der Selbstdisziplinierung hinzuweisen,
die bei der Aneignung von Wissen eine wesentliche Rolle spielt. So sind das
Ideal von »Bildung« und der Wissensdrang eng mit dem Versuch verbunden,
ein tugendhaftes, religiéses Selbst zu entwickeln, das die Frauen durch eine
intensive Aneignung des Islam zu kultivieren versuchen.

205

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Obwohl die meisten der Interviewten bereits in einem mehr oder minder
ausgepragten religiosen Umfeld aufgewachsen sind, erlebten sie in einem be-
stimmten Stadium zumeist einen Wendepunkt, insofern als fiir sie die Aneig-
nung religiésen Wissens zum notwendigen Ausgangspunkt fiir die Vertiefung
ihres Glaubens wurde. Die meisten Frauen geben sich also mit einem schlich-
ten Glauben an Gott nicht zufrieden. Stattdessen muss die Hinwendung zum
Islam in ihren Augen mit einer stetigen Akkumulierung religiosen Wissens
einhergehen. Damit rekurrieren sie auf ein bekanntes Diktum, das sowohl von
klassischen als auch von zeitgendssischen muslimischen Denkern immer wie-
der bestitigt wird, ndmlich dass es keinen »wahren Glauben, ohne Verstind-
nis« gibe (Ramadan 2004: 84). Es geht den Frauen also nicht allein darum,
»Fakten« zu sammeln, sondern auch darum, durch religioses Wissen eine en-
gere Verbindung zu Gott auszupridgen. Anstatt ein Hinderungsgrund fiir die
Aneignung von Wissen zu sein, bildet der Glaube hier den notwendigen Aus-
gangspunkt und vice versa. Hier gewinnt das Wissen eine spirituelle Dimen-
sion, die der Kultivierung bestimmter innerer Dispositionen dient. Uber die
Idee der Erziehung einer »neuen Generation« hinaus erhilt das Ideal von der
gebildeten Frau also durchaus auch eine individualistische Komponente. Es
geht dabei um eine fiir die Herausbildung von Frémmigkeit notwendige
Selbstdisziplinierung, die allerdings immer auch mit dem Ideal, sich auf diese
Weise der Gemeinschaft der Glaubigen zu néhern, verkniipft wird.

Bei den Versuchen, sich dem Islam kognitiv zu ndhern, um ihn besser
»verstehen« zu konnen, wird zugleich eine Kritik an der Generation der Eltern
deutlich, die im Verdacht steht, die religiése Praxis »traditionell« und »unre-
flektiert« zu reproduzieren. Zugleich stellen die Frauen damit dominante, in
der Aufkldrungstradition stehende Religionskonzeptionen in Frage, wonach
Religion als eine separate Subkategorie begriffen wird, die in semantischem
Gegensatz zur Vernunft und zur individuellen Autonomie steht (vgl. Asad
1993). Damit enthilt die starke Betonung der vom Islam vorgeschriebenen
Notwendigkeit, Wissen und Bildung anzueignen, auch ein »gegendiskursi-
ves« Element. Sie sollte auch als eine Strategie gelesen werden, das in Frank-
reich und Deutschland verbreitete Bild von der »ungebildeten«, weil bedeck-
ten muslimischen Frau zu zerschlagen. So betonten die meisten Frauen em-
phatisch die enge Liaison zwischen »Wissen« und »Glauben« in der islami-
schen Tradition und unterstrichen, dass im Islam »alle Arten von Wissen-
schaften gut« seien (P., 22 Jahre, Arabischstudentin, Marseille, Besucherin
der Adda’'wa Moschee, unaufgezeichnetes Interview). Im Gegensatz zum do-
minanten &ffentlichen Diskurs erscheint der Islam in diesen Beschreibungen
als eine Religion, die wissenschaftliches Know-how nicht nur zuldsst, sondern
es sogar vorschreibt. Einige Frauen beschrieben beispielsweise den Koran als
ein »wissenschaftliches Buch«, in dem bereits alle spéteren (natur-)wissen-
schaftlichen Erkenntnisse vorausgesagt worden seien. Wiahrend der dffentli-

206

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

che Diskurs héufig den Islam als solchen fiir die Riicksténdigkeit und Fort-
schrittsfeindlichkeit der Muslime verantwortlich macht, schrieben diese Frau-
en ihrer Religion nahezu entgegengesetzte Attribute zu. Vor allem in Frank-
reich sollte dieser Impetus auch im Sinne einer wohliiberlegten gegendiskur-
siven Strategie verstanden werden:

»[A]ll das [sage ich], um wieder auf das zuriickzukommen, was ich vorher schon
gesagt habe, dass der Islam logisch ist. Der Islam ist logisch. Aber von aullen be-
trachtet, sind wir ein bisschen Menschen, die au3erhalb stehen, ein bisschen extre-
mistisch und so, ein bisschen hinterher, Menschen, die den Modernismus ablehnen.
Wir lehnen den Modernismus aber nicht ab. Wir lehnen die Wissenschaft nicht ab
..., wir sind fiir das alles. Im Gegenteil, der erste Vers im Koran sagt: >lies!< Das
heilit doch, dass wir dafiir sind. Leider sind wir ..., das wird leider nicht so richtig
gezeigt hier in Frankreich.« (F., 32 Jahre, Hausfrau und Mutter, aktiv bei JMF, Mar-
seille)

Im Gegensatz zu den Erwartungen, die die deutsche und franzosische Gesell-
schaft haufig an die junge Generation von Muslimen stellt, zeigen die Selbst-
beschreibungen dieser Frauen, dass Wissensaneignung keineswegs zu einer
Ablosung von religiosen Beziigen fithren muss, sondern dass sie Traditionen,
im Gegenteil, sogar wiederbeleben kann, wenngleich in verdnderten Versio-
nen. Es ist zumindest auffillig, dass die meisten Frauen sich nicht auf franzo-
sische bzw. deutsche Erziehungs- und Bildungsstandards beriefen, wenn sie
von ihrem Wissensdrang erzéhlten. In jedem Fall scheint die Suche nach Bil-
dung nicht unbedingt das Potenzial zu erhhen, dominante Konzeptionen von
Religion anzunehmen, also seine Religiositét auf einer iiberwiegend privaten
Ebene auszuleben. In diesem Sinne ist auch die enge Verbindung zwischen
Wissen und Glauben, die die Frauen herstellen, nicht verwunderlich. Dies
stellt sowohl die Auffassung in Frage, Muslime seien auf dem Weg der An-
passung an westliche Normen, als auch die Idee von ihrer vollstandigen Diffe-
renz.

An dieser Stelle scheint es notwendig, einen — wenn auch eher oberflach-
lichen — Blick in die Geschichte zu werfen, um meine Behauptung, die Dis-
kurse der jungen Frauen reihten sich in eine islamische Diskurstradition ein,
zu plausibilisieren. Denn wenn man sich vor allem das »Aufkommen der
Frauenfrage« im ausgehenden Kolonialzeitalter ansieht, so entdeckt man in-
teressante Ahnlichkeiten zu den gegenwirtigen Beschreibungen der jungen
Frauen. Wenngleich es vermessen wire zu behaupten, es hitte sich »nichts
gedndert«, halte ich es doch fiir notwendig, einige der wichtigsten Elemente
dieser Parallelen aufzuzeigen.

207

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Wissensaneignhung und Bildung:
ein Effekt aus der Interaktion mit der
westeuropidischen Offentlichkeit?

Die auffilligste Parallele zur ausgehenden Kolonialepoche scheint mir die
Verbindung zwischen Erziehung/Bildung und Mutterschaft zu sein (vgl. Ba-
dran 1994; Shakry 1998; Abu-Lughod 1998; Yegenoglu 1998). Ein bedeuten-
der Hintergrund zum Verstindnis der Wertschédtzung von weiblicher Bildung
in islamischen Diskursen ist der Reformprozess, der insbesondere in der zwei-
ten Hélfte des 19. Jahrhunderts in den wichtigsten Zentren des Osmanischen
Reichs eingeleitet wurde. Dies war vor allem eine sensible Phase des Zusam-
mentreffens von islamischen Traditionen und Prozessen moderner National-
staatsbildung. Die Reformprojekte entstanden in einem stéindigen Spannungs-
feld zwischen den Ideen und Rationalititen der muslimischen Traditionen und
den modernen Normen und Disziplinen zentraler Staaten, die insbesondere im
Kontext hegemonialer modernistischer Praktiken und Diskurse des Kolonia-
lismus verortet werden miissen.

Uber die Intervention muslimischer Reformer, die sich als 6ffentliche In-
tellektuelle, Erzieher und Regierungsberater betdtigten, erhielten traditionelle
Formen des islamischen Gelehrtendiskurses eine neue 6ffentliche Dimension.
In der Diskursprogrammatik nahm die Herausbildung tugendhafter muslimi-
scher Subjekte zunehmend eine zentrale Bedeutung ein, die Fragen des Ge-
meinwohls, der sozio6konomischen Entwicklung und der &ffentlichen Moral
einschloss und miteinander verkniipfte.* Vor allem im letzten Viertel des 19.
Jahrhunderts wird deutlich, dass die Reformer nicht allein im Dienste der
Modernisierungsprojekte im kolonialen Kontext agierten. Vielmehr artikulier-
ten sie durch gesellschaftliche Initiativen, Presseorgane und dffentliche Ver-
anstaltungen einen weitgehend autonomen Diskurs. Die Reformer kniipften
an muslimische Traditionen an und verbanden diese mit den aufkommenden
kollektiven Identititen, so vor allem denen der »Nation« (vgl. Gasper 2001).*

3 Bereits in den Epochen vor der Entstehung moderner Reformbewegungen hatten
sich muslimische Traditionsverwalter (vor allem die fugaha’, die Spezialisten
vom figh, also der islamischen Jurisprudenz) aktiv an der Behandlung rechtli-
cher und Skonomischer Angelegenheiten beteiligt und sie mit einem Telos zu
verbinden versucht, der auch das Wohl der Gemeinschaft der Glaubigen im
Diesseits anvisierte. Ein konsequenter 6ffentlicher Diskurs iiber das Gemein-
wohl formierte sich aber erst in der Reforméra in enger Verbindung mit den
Funktionen des modernen Staatswesens und der Wirtschaft, wobei die muslimi-
schen Reformer die politischen und 6konomischen Transformationen aktiv mit-
gestalteten.

4 Zur Grundproblematik des Verhiltnisses zwischen dem Islam und modernen
Machtfeldern siehe Salvatore 1997 und 2001 sowie auch Eisenstadt 2000.

208

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

Einer der Hauptpfeiler des Reformdiskurses in den meisten kulturellen
und politischen Zentren Agyptens oder auch in Indien war die Betonung von
Erziehung und Bildung (farbiyya). Insbesondere den islamisch argumentie-
renden Reformern ging es darum, die Gesellschaft durch Bildung zu verdn-
dern und auf diese Weise Reformprozesse in Gang zu setzen. Vor allem in
diesem Zusammenhang sollten wir den aufkommenden Diskurs von der »ge-
bildeten Mutter« (Shakry 1998) betrachten. Wie Lila Abu-Lughod (1998) be-
reits mit ihrem Buchtitel Remaking Women deutlich macht, verband sich mit
den aufkommenden Bildungsidealen auch das Ideal eines neuen Frauentyps —
gebildet und zugleich fiir das hausliche Wohl der entstehenden »Kernfamilie«
Sorge tragend. Omnia Shakry (1998) legt aufschlussreich dar, wie stark die
Betonung auf der »wissenschaftlichen« Komponente der Erziehung und Mut-
terschaft lag. Inspiriert von nationalistischen Diskursen in européischen Kon-
texten wurde die gebildete Mutter, die ihre Kinder mit padagogischer und
wissenschaftlicher Expertise erzieht, als der »Mann von Morgen« (ebd.)
hochstilisiert. Im Zusammenhang mit der Verkniipfung von Mutterschaft und
nationalem Fortschritt galten die Frauen fortan als die Erzieherinnen der
nichsten Generation. Dies stellte insofern eine Neuerung dar, als vor allem
die religiose Erziehung der Kinder zuvor ausschlielich dem Mann zugedacht
war. Folglich war das Ideal von der »neuen«, »gebildeten« Mutter auch mit
einer Umdeutung der hduslichen Sphére verbunden, der nun eine gesellschaft-
liche Funktion zugewiesen wurde. Dieser Diskurs war begleitet von gezielten
MaBnahmen der Erweiterung des Bildungssektors. Die Rekrutierungsquote
von Médchen in der Grundschule war im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts
besonders niedrig. So musste die Rolle der Frau in der Familie und in der Ge-
sellschaft ganz neu rekonstruiert werden. Fiir Frauen wurden Kurse in der
Haushaltshaltung und Kindererziehung angeboten, die sie zu péadagogisch
geschulten Miittern ausbilden sollten (vgl. Herrera 2001).

Somit wuchs die Geschlechterfrage zu einem wesentlichen Element des
Reformdiskurses heran, das auch vor dem Hintergrund der kolonialen Prasenz
bzw. kolonialer Eingriffe betrachtet werden sollte. Die Bedeutung, die Re-
former der weiblichen Erziehung und der Bildung der Frau zuschrieben, ist
besonders von kolonialen Diskursen angestolen worden, die die »Riickstin-
digkeit« islamischer Gesellschaften unter anderem auf den Mangel an Bil-
dung insbesondere bei Frauen zuriickfiihrten. Zentral war dabei die Degradie-
rung des Islam als kulturellem System, das allgemein fiir Fortschrittsfeind-
lichkeit verantwortlich gemacht wurde. Auch lokale, sikular orientierte Ak-
teure bemdchtigten sich dieses Diskurses und geiflelten die Riickstindigkeit
des Islam (siche z.B. Badran 1994: Kap. 3).

Dieser Aspekt ist auch wesentlich bei der Unterscheidung zwischen siku-
lar-nationalistisch und islamisch argumentierenden Reformdiskursen, die
auch Shakry hervorhebt. Obwohl beide Diskurse in dhnlicher Weise die Not-

209

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

wendigkeit von weiblicher Erziehung und Bildung betonten und Visionen von
der neuen, gebildeten Mutter propagierten, scheinen die Quellen der Inspira-
tion und auch die Ziele, die damit verbunden waren, doch an einigen Punkten
voneinander abzuweichen. So lag der Schwerpunkt bei islamisch argumentie-
renden Diskursen in erster Linie auf der Wiederbelebung der heiligen Texte
und ihrer Rekontextualisierung in die neuen gesellschaftlichen Bedingungen.
Dieses Unternechmen verbanden die islamischen Reformer mit den Schliissel-
begriffen islah (Reform) und tajdid (Erneuerung). Wesentlich ist, dass islami-
sche Reformer die hdusliche (weibliche) Sphire nicht allein als Raum fiir die
Herausbildung eines autonomen Subjekts betrachteten, sondern vielmehr als
einen Bereich, in dem moralische und kollektive Subjekte herausgebildet
werden, die fiir islamische Tugenden und den Erhalt einer transnationalen
islamischen Gemeinschaft (ummah) einstehen sollten.

Ein weiterer Unterschied zwischen sdkular und islamisch geprégten Re-
formern ist der weitaus hohere Stellenwert, den Letztere der Bedeutung von
religiosem Wissen und entsprechend dem Ausbau von islamischen Bildungs-
einrichtungen beimaflen. Hier sollte der »wahre Islam« durch korrekte Erzie-
hung und Anleitung vermittelt werden (vgl. Malti-Douglas 1994). Muslimi-
sche Reformer griindeten beispielsweise in Agypten (Herrera 2001) oder In-
dien (Winkelmann 2001) islamische Médchenschulen. Linda Herrera (2001)
zeigt, dass die Entstehung eines privaten islamischen Bildungssystems mit
einer doppelten Abgrenzung einherging, einerseits von europdischen Bil-
dungsinstitutionen und andererseits von nationalen Bildungsangeboten, die als
bloBe Kopien des europdischen Modells gewertet wurden. Auch eine Kleider-
ordnung, die weibliche Zurilickhaltung und Tugendhaftigkeit symbolisieren
sollte, war von Anfang an eine wichtige Komponente des Diskurses muslimi-
scher Reformer, selbst zu Zeiten, in denen sie in offenkundig neo-patriarcha-
len Tonen propagiert wurde. Diese Diskurse lassen bereits die Idee von der
»guten«, weil zuriickhaltenden und tugendhaften und zugleich gebildeten
muslimischen Frau vorausahnen, die spéter unter verschiedenen historischen
und sozialen Umstdnden revitalisiert werden sollte, so auch in den »new vei-
ling« Bewegungen von den Frauen selbst. Der Stellenwert, der dabei der isla-
mischen Kleidung beigemessen wurde, markierte zugleich die symbolische
Distanzierung von anderen Reformdiskursen und -programmen.

In Anlehnung an Asads Begriff vom Islam als »Diskurstradition« schluss-
folgert Shakry, dass die Reformprojekte islamischer Zirkel in eine islamische
»Diskurstradition« eingebettet gewesen seien und betont, dass es sich nicht
um ein bloes Einschmelzen in den aufkommenden Nationaldiskurs gehandelt
habe. Die Reformer waren keine »Modernisten« oder Frithmodernisierer im
Sinne einer bloBen Anpassung von islamischen Traditionen an die Kriterien
der Bildung moderner Institutionen des Staates und der Okonomie sowie an
die entsprechenden Machttechnologien. Der Begriff »Reform« spiegelt ei-

210

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

gentlich auch nicht den von der Reformbewegung verwendeten arabischen
Schliisselbegriff islah wider, der vielmehr ein »Wiederherstellen« impliziert
und damit auf eine zyklische Kontinuitdt der Wiederbelebung der Tradition
verweist. Die islamischen Traditionen, wie etwa im normativen und im recht-
lichen Bereich die shari’a (das Gesetz Gottes), sollten nicht durch die Institu-
tion ziviler Gerichte und Gesetzbiicher erschiittert werden, sondern es galt,
ihre Normierungskraft in den neuen institutionellen Machtbereichen wieder
»instand zu setzen«. Die Auswirkungen der kolonialen Einflussmacht selbst
waren filir die Reformer ein offenkundiger Beweis fiir das Versagen vorheri-
ger institutioneller Versionen des Islam. Die normativen Formen des durch
Bildung zu erneuernden muslimischen Subjekts, auf das die muslimischen
Reformer einzuwirken versuchten, und die damit einhergehenden Konzepte
von Autoritdt und Gemeinschaft konnen ebenfalls nicht mit dem zivilrechtli-
chen Modell der personlichen Verantwortung gleichgesetzt werden. Letzteres
zeichnet sich durch die exklusive Loyalitdt des Biirgers gegeniiber dem Na-
tionalstaat aus, wéhrend es muslimischen Reformern zugleich um eine reli-
gids begriindete und an die Gemeinschaft der Glaubigen ausgerichtete Loyali-
tit ging.

Mich interessiert hier freilich weniger die Komplexitéit der Reformprojek-
te im Zusammenhang mit dem Prozess der Nationalstaatenbildung in islami-
schen Gesellschaften. Ich erwdhne diese Periode eher, um darauf hinzuwei-
sen, dass der Diskurs von weiblicher Bildung, der fiir meine Interviewpartne-
rinnen zentral war, bereits eine historische Verwurzelung innehat und an eini-
gen Stellen recht deutliche Parallelen zu islamischen Diskursen verschiedener
Kontexte und Zeiten aufweist. Ohne solche Parallelen iiberbewerten zu wol-
len, erachte ich es doch fiir notwendig, sie in die Analyse einzubeziehen, nicht
zuletzt um der Versuchung zu entkommen, das Reformpotenzial junger Mus-
lime in Europa einseitig als einen Effekt ihrer Einbettung in westliche Nor-
men zu deuten. Wesentlich erscheint mir auch, dass die zentrale Rolle, die in
jener Zeit der weiblichen Bildung beigemessen wurde, bereits einen der zen-
tralsten Widerspriiche andeutet, der im Konzept der »wissenschaftlichen«
bzw. »politischen« Mutterschaft enthalten ist. Die Betonung der Perfektion
von Mutterschaft und dem Haushalt auf der einen Seite und der Ruf nach Bil-
dung und Erziehung auf der anderen weist auf eine fiir viele muslimische Ge-
schlechterdiskurse charakteristische Ambivalenz hin. Wie in den nichsten
Abschnitten zu zeigen sein wird, machen auch die Diskurse der jungen mus-
limischen Frauen, mit denen ich in Deutschland und Frankreich gearbeitet
habe, dieses Spannungsfeld deutlich.

21

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Das ambivalente Zusammenspiel
aus »Tradition« und »Religion«

Es ist wichtig, daran zu erinnern, dass diese jungen Frauen nicht selten fami-
lidren Restriktionen oder gar Repressionen ausgesetzt sind, etwa sobald sie
tradierte Werte allzu sehr in Frage stellen, zu eigenstindig werden und sich zu
drastisch von den kulturellen Bindungen der Eltern 16sen. Gerade in die Frau-
en der zweiten Generation werden héufig die der Mehrheitsgesellschaft zum
Opfer fallenden Werte wie Ehre, Keuschheit oder Familiensinn hineinproji-
ziert (vgl. Khosrokhavar 1997a: 124). Die jungen Frauen bekommen, wie Ca-
therine Delcroix (1991: 44) es ausdriickt, den Zwiespalt zwischen Unterle-
genheit innerhalb der Familie und (zumindest formal bestehender) Autonomie
in der Gesellschaft am deutlichsten zu spiiren. Dieses hohe Mal} an familiérer
Kontrolle und Repression gerit in vielen Untersuchungen, die das emanzipa-
torische Potenzial der zweiten Generation von Musliminnen hervorheben,
hiufig in den Hintergrund (z.B. Babés 1997; Venel 1999; Klinkhammer 2000).
Brauchtiimer wie eine iibersteigerte Kontrolle der weiblichen Ehre oder ar-
rangierte Hochzeiten gewinnen im europdischen Migrationskontext einen
neuen Gehalt und werden nicht selten sogar strikter gehandhabt (hierzu Khos-
rokhavar 1997a: 124). Die familidre Repression reduziert bei den Frauen der
zweiten Generation zwangsldufig auch die Spielrdume des eigenstindigen
Handelns.

Die Kapazitit dieser »mitgebrachten« Traditionen, in soziale Sphéren wie
in die Schule, in Freundeskreise, Freizeitaktivitdten oder auch in das Vereins-
leben einzudringen, kann bei der jungen Generation einerseits den Versuch
hervorbringen, sich der Traditionen génzlich zu entledigen, sobald sich dafiir
eine Gelegenheit bietet. Sie kann aber auch dazu fiihren, diese Traditionen
eigenhédndig wiederzubeleben, sie umzudeuten und dabei eine charakteristi-
sche, interne Unterscheidung zwischen der »guten« und »gesegneten« und der
»degenerierten« und »auf Unwissen basierenden« Tradition vorzunehmen.
Beide Optionen zeigen zugleich, dass der Grad der Strenge, mit der Traditio-
nen weitergegeben werden, nicht iiber ihre Effizienz entscheidet und sogar
cher den gegenteiligen Effekt zeitigt, ndmlich eine Degradierung, zumindest
aber einen Wandel der Tradition mit sich bringen kann. So geht, wie Edward
Shils (1981: 246) es ausdriickt, das Wiederbeleben von Traditionen unaus-
weichlich immer auch mit einem Wandel dieser Tradition einher.

Mit Blick auf die Frauen, mit denen ich gesprochen habe, scheint sich die
Option einer Umdeutung von Traditionen durchzusetzen und weniger deren
géinzliche Zuriickweisung. Nicht allein die wachsende Présenz in der deut-
schen und franzosischen Offentlichkeit ermdglicht es den jungen Muslimin-
nen, sich gegen Unterdriickung und Mannerdominanz im familidren Umfeld
zur Wehr zu setzten. Es scheinen auch und vor allem die auf einer Aneignung

212

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

religiosen Wissens beruhenden Islamversionen zu sein, durch die sie Tradi-
tionen von innen heraus zu verdndern versuchen. Der Riickgriff auf den Islam
geht dann mit einer Kritik am Brauchtum oder, wie die Frauen es vielfach
nannten, an »Traditionen« einher. In diesem Zusammenhang sprachen viele
von einem Zusammenstof3 lokaler »tiirkischer« bzw. »arabischer« Traditionen
und dem Islam. Fiir die ungleiche Behandlung von Frauen machten sie die
elterliche Riickkoppelung an diese »eingewanderten Traditionen« verantwort-
lich und weniger den Islam als solchen. Eine neunzehnjdhrige Abiturientin
aus Berlin kritisierte beispielsweise, »[...] die Eltern sind auch irgendwie ...,
die haben noch den alten Kopf sozusagen. Also in der Tiirkei, in den Dérfern
haben sie’s so gesehen, und die leben immer halt die Einstellung weiter, und
das finde ich auch ziemlich, na ja, ziemlich negativ auf jeden Fall« (N., 19
Jahre, Abiturientin, Mitglied der Islamischen Foderation, Berlin). Den
tradierten Islamversionen der vorherigen Generation setzten die Frauen ihre
eigene, zumeist als »progressiv« qualifizierte Version vom Islam entgegen.
Diese Strategie generiert vor allem eine Kritik an der privilegierten Stellung
des Mannes und an patriarchalischen Familienstrukturen sowohl in islamisch
gepriagten Gesellschaften als auch in europdischen Migrationskontexten. Die
folgende Aussage einer Marseillerin ist hierfiir charakteristisch:

»Es ist das Bild von der Frau, die nicht rausgeht. Wenn ich heute nach Algerien ge-
he, wird mir gesagt, dass die Frau dreimal in ihrem Leben rausgehen darf. Also, das

. im Islam, was ich in den Biichern gelesen habe, kann die Frau rausgehen. Sie
muss die Wissenschaft aufsuchen, genauso wie der Mann. Also wir haben schon ...,
also zum Teil hat sich das weiterentwickelt, wir sind nicht auf diesem Stand stehen
geblieben. Aber, also .... das ist ziemlich hart, und das ist auch extremistisch. Das
ist auch eine Mischung ohne Wissen. Das sind meistens Analphabeten. Und derjeni-
ge, der seine Pilgerfahrt gemacht hat, gilt als wissend, als ob ..., obwohl ... es konn-
te ja auch sein, dass er seine Pilgerfahrt falsch gemacht hat ..., vielleicht war es
nicht mal eine Pilgerfahrt im eigentlichen Sinne. Wenn jemand ein paar Koranverse
kennt, werden die Leute ihm gehorchen, wenn er alt ist, werden die Leute ihm ge-
horchen, aus Respekt, was auch immer er sagt. Also, diesen Islam: nein, dagegen
kidmpfen wir hier, weil er Dinge verbreitet, die sehr, sehr falsch sind fiir uns.« (N.,
30 Jahre, Leiterin von Ouverture und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Interessanterweise griffen die Frauen teilweise selbst das in der Offentlichkeit
zirkulierende Bild von der unterdriickten muslimischen Frau auf, deuteten es
jedoch als Ausdruck von Tradition und Brauchtum und damit entweder als
vollstindige Abweichung vom Islam oder aber als Ausdruck eines »ignoran-
ten Umgangs« mit der Religion. Auch in dieser Hinsicht kniipfen sie durchaus
an ein vorhandenes islamisches Diskursrepertoire an, so wieder vor allem an
den islamischen Reformdiskurs am Ende des 19. Jahrhunderts. //m’ (Wissen)
und der damit verkniipfte Begriff tarbiya (Erziehung) wurden in jener Zeit zu

213

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Schliisselbegriffen bei der sozialen und moralischen Rekonstruktion sowohl
des Individuums als auch der muslimischen Gemeinschaft, die als dem Unter-
gang geweiht gesehen wurde. Die Islamgelehrten denunzierten und begriinde-
ten den bedauerlichen Zustand und Verfall der ummah mit der »Ignoranz« der
Muslime gegeniiber dem »wahren« Islam, was sich vor allem in dem isla-
misch konnotierten Begriff jahiliyya kondensierte. Eine wesentliche Begleit-
erscheinung dieser Perspektive war die Annahme, die »authentische« Tradi-
tion oder das Erbe (turath) sei nur liber Bildung und Aneignung religidsen
Wissens wieder zu aktualisieren und auf diese Weise von rein passiven und
den Quellen entschwundenen Formen der Tradition (taglid) oder gar von
Volksbrauchtiimern zu unterscheiden. In dieser Logik neigten auch die mus-
limischen Frauen, mit denen ich gesprochen habe, dazu, simtliche Probleme
der muslimischen Gemeinschaft, so vor allem die unbefriedigende Stellung
der Frau in islamischen Gesellschaften und im Migrationskontext, als Resultat
der »Ignoranz« gegeniiber dem eigentlichen Islam zu entlarven und in der
Generation ihrer Eltern zu personifizieren.

Es scheint betonenswert, dass die geldufige Unterscheidung zwischen dem
»Islam« auf der einen Seite und dem »Brauchtum« oder der »Tradition« auf
der anderen nicht nur auf einen generationenbedingten Kampf iiber die »rich-
tigen« und »falschen« Islamversionen verweist, sondern auch im Sinne einer
»De-Proletarisierung« (White 2002: 208) des Islam in europdischen Kontex-
ten zu verstehen ist. Jenny B. White macht eine solche Beobachtung im Hin-
blick auf die »new veiling« Bewegung in der Tiirkei, wo die Authentizitats-
politik als Gegenpol zum Brauchtum ein wesentlicher Faktor von Klassen-
unterscheidungen im Sinne von Bourdieu geworden ist. Ahnlich wie fiir die
junge Elite bedeckter Frauen in der Tiirkei scheint auch fiir die Interviewten
»der brauchbarste Weg, um sich vom eigenen Arbeiterhintergrund zu trennen,
die Bildung« (ebd.) zu sein. Die Besonderheit des Migrationskontextes mag
allerdings darin begriindet liegen, dass hier die Klassenunterschiede nahezu
einheitlich entlang von Generationengrenzen verlaufen, was unter den jungen
Muslimen hiufig den Wunsch mit sich bringt, die Unterschiede zwischen den
Generationen durch eine »De-Proletarisierung« des Islam, vor allem durch
Zuwachs an kulturellem Kapital zu markieren (sieche auch Nokel 2002: 211).

Die Kritik am Bildungsmangel der vorigen Generation, von der diese
»gebildeten Tochter« sich sdmtlich distanzieren, sollte daher auch als ein Ver-
such verstanden werden, den Status des Islam generell zu erhdhen, indem
man ihn von der geldufigen Konnotation mit Ungebildetheit zu befreien ver-
sucht, wie es eine dreiundzwanzigjahrige Erzieherin aus Paris ausdriickte:

»Wenn man nicht lesen kann, kann man nichts lernen ... Wenn du in die Moschee

gehst und deine Religion gar nicht kennst, kennst du nur Sachen ..., und selbst wenn
du deine Eltern fragst, konnen sie dir keine richtigen Erkldrungen geben. Sie sagen

214

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

dir: »Ich mache den Ramadan, weil meine Eltern den Ramadan machen«, sonst
nichts. Aber wenn du Biicher hast und in die Biicher guckst, siehst du, dass das
nichts mit der Realitdt zu tun hat, die wir zu Hause mit unseren Eltern leben, aber
wirklich gar nichts.« (B., 23 Jahre, Erzieherin, Besucherin der Adda 'wa Moschee,
Paris)

In diesem Zusammenhang ist es demnach die »Tradition«, die die jungen
Frauen fiir eingefahrene Geschlechtervorstellungen verantwortlich machen,
und nicht der Islam. Der Islam wird im Gegenteil als eine Religion beschrie-
ben, die den Geschlechtern eine grundsitzliche Gleichheit vor Gott zu-
schreibt. Damit geht generell auch eine kritische Haltung gegentiiber unglei-
chen Geschlechternormen einher, die hdufig mit Riickgriff auf den Islam legi-
timiert werden:

»lch denk’ mir mal, keiner oder fast keiner lebt den Islam richtig aus, kann auch,
denke ich mir mal, keiner, aber wenigstens die Gesetze oder so richtig einhalten,
aber das tut auch keiner. Es heifit nur immer: »Frauen miissen, diirfen nicht arbeiten,
also zu Hause bleiben, miissen sich bedecken, diirfen nicht rauchen, diirfen nicht
raus, diirfen keinen Spal haben in der Hinsicht, miissen Kinder in die Welt setzen.<
Aber fiir die Ménner gibt es angeblich keine Verbote ..., obwohl das eigentlich gar
nicht stimmt.« (H., 18 Jahre, Auszubildende zur Einzelhandelskauffrau, Mitglied bei
IGMG, Berlin)

Die Betonung von ungleichen sozialen Rollenverteilungen bei simultaner Kri-
tik an Ausgrenzungsmechanismen gegeniiber Frauen bestétigt eine in islami-
schen Diskursen geldufige Unterscheidung zwischen »Gleichheit« und »Gleich-
wertigkeit« (vgl. Gehard 2004). Hier wird eine Gleichwertigkeit vor Gott
unterstrichen, zugleich aber ein rechtlich einklagbares, egalitires Verstindnis
von der Verteilung sozialer Rollen zuriickgewiesen.

Obgleich mit den Diskursen der jungen Frauen noch keineswegs etwas
iiber die Autoritdtsverhéltnisse ausgesagt ist, scheint ihr Selbstbild mit erheb-
lichem Bildungsvorsprung gegeniiber den Eltern zumindest den Ort des legi-
timen Interpreten des Islam innerhalb der Familien zu verschieben, wie es
beispielsweise das folgende Zitat einer Psychologiestudentin aus Marseille
deutlich macht:

»Also meine GroBeltern waren beide Analphabeten. Also alles, was sie {iber die Re-
ligion gelernt haben, wurde ihnen iberliefert. Und manchmal wurden die Dinge
nicht in der richtigen Weise iibermittelt, oder man dreht die Dinge ein wenig, wie
man sie gern haben mochte. Ich weill durch mein Psychologiestudium, dass mit den
Geriichten und mit den Uberlieferungen am anderen Ende der Kette etwas ganz Un-
vorstellbares rauskommen kann. Und heute haben wir die Gelegenheit zu lesen oder
zu wissen, wie man schreibt. Wir haben heute Mittel, also Biicher sind natiirlich

215

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

klassisch, aber wir haben noch andere Mittel. Heute haben wir CD-ROM, wir haben
das Internet, wir haben viele Sachen, um was zu lernen und um zu versuchen, es auf
gute Weise zu lernen. Wir wollen nichts Unbedeutendes lernen, wir wollen die Basis
kennen, wir wollen die Texte kennen.« (K., 24 Jahre, Psychologiestudentin, aktiv
bei JMF und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Solcherlei AuBerungen weisen ein weiteres Mal interessante Parallelen zu den
Reformdiskursen des ausgehenden 19. Jahrhunderts beispielsweise in Agyp-
ten auf. Margot Badran (1994: 63), die den Diskurs von der »wissenschaftli-
chen Mutterschaft« im Licht generationenbedingter Auseinandersetzungen
untersucht, unterstreicht bereits fiir jene Zeit, dass »dies ein historischer Au-
genblick war, in dem die meisten gebildeten Tdochter analphabetische Miitter
hatten«. Der besondere Charakter der Arbeitsmigration aus muslimischen Ge-
sellschaften nach Westeuropa hat in der Tat eine Situation hervorgebracht, die
es notwendig macht, auf solcherlei Parallelen hinzuweisen, seien sie auch aus
vollig verschiedenen Kontexten und Zeiten.

Der personliche Zugang der Frauen zu den heiligen Quellen fiihrt poten-
ziell zu einer neuen Perspektive auf strikte Geschlechtertrennung und erdffnet
den Frauen neue Wege, vermeintlich Verbotenes auf weniger strikte und fle-
xiblere Weise zu betrachten. Thr kognitiv geprigter Zugang zum Islam weist
ihnen insbesondere Moglichkeiten auf, islamisch begriindete Verbote und
Restriktionen, die ihnen die Elterngeneration héufig auferlegt, zu hinterfra-
gen. Vor allem im Zusammenspiel zwischen halal (Erlaubtem) und haram
(Verbotenem) behaupteten die Frauen nicht selten, dass die édltere Generation
den Islam als Mittel instrumentalisiere, um ihnen bestimmte, vor allem auf3er-
héusliche Aktivititen zu verbieten:

»Weil’s einfacher ist. Wenn du z.B. einem Kind sagst: >Das ist die Tradition«, dann
wird das Kind das nicht akzeptieren. Aber wenn du sagst: »Das ist verboten, und
Allah wird dich bestrafen<, dann ist diese Angst da ... Ich glaub’, das ist auch der
Grund, dass man das macht. Dass man vieles so auch legitimiert, dass man sagt:
»Das ist der Islam, das darfst du nicht.< Plus die Unwissenheit, die Unwissenheit, das
darf man nicht unterschétzen. Die erste Generation, auch meine Eltern hatten kaum
Wissen iiber die Religion. Weil in der Tiirkei, das muss man, glaube ich, auch wis-
sen, systematisch vieles ..., das wurde ja kaum den Menschen beigebracht ... Nach
Atatiirk gab’s ja diese systematische Verfolgung. Und aus dieser Gesellschaft kom-
men meine Eltern, die hatten auch nicht die Méglichkeit, die Religion kennenzuler-
nen. Und aus dieser Unwissenheit haben sie Kinder erzogen, obwohl sie selbst
nichts dariiber wussten. Ich sprech’ jetzt ganz allgemein. Und daher kommen auch
die Probleme, die wir heute haben, dass so’n Mischmasch entsteht zwischen Tradi-
tion und Religion und dass die Jugendlichen nicht mehr unterscheiden kénnen, was
ist jetzt was.« (C., 28 Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Féderation,
Berlin)

216

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

Die jungen Frauen bieten also eine alternative Version vom Islam an, die sich
explizit abgrenzt von jener der Elterngeneration, die in den Augen der Frauen
auf »Traditionen basiert, deren Opfer wir leider sind« (H., 25 Jahre, Arabisch-
studentin, Besucherin der Adda’'wa Moschee Paris, unaufgezeichnetes Inter-
view). Wihrend sie die autoritiren Methoden ihrer Eltern kritisierten, boten
die Frauen ausdriicklich Erziehungsformen an, die auf gegenseitigem Ver-
stdndnis und Respekt beruhen, und beriefen sich dabei auf den Islam, den sie
als tolerant im Umgang zwischen Eltern und Kindern beschrieben. AuBerun-
gen wie die einer dreiundzwanzigjihrigen Erzieherin aus Paris spiegeln diese
Erfahrung wider, die zugleich von der Mehrheit der Frauen geteilt wird:

»In der Praxis sagte ich zu mir: »Ehrlich, wenn so der Islam ist, dann interessiert er
mich nicht.< Ich weil}, dass ich nordafrikanischer Herkunft bin, ich weil3, dass der
Koran das Wort Gottes ist, ich glaube an die Existenz des einen Gottes, wie in ande-
ren monotheistischen Religionen. Danach, in der Praxis gab es aber was, das mich
nicht zufriedenstellte. Ich sagte zu mir, iiberall hort man, dass der Islam eine toleran-
te Religion ist, aber im Alltag sehe ich das nicht [...]. Und dann, als ich &lter wurde,
als Jugendliche und als ich in der Lage war zu lesen, die Texte anzusehen und so,
wurde mir klar, dass es alles in dieser Religion gab, all diese Aspekte waren da, die
die Leute aber in ihrem Alltag nicht umsetzen konnten.« (B., 23 Jahre, Erzicherin,
Besucherin der Adda 'wa Moschee, Paris)

Die Frauen enthiillen die »falschen« Beziige ihrer Eltern zum Islam und erset-
zen sie mit ihren eigenen »korrekten« Versionen, die auf einer erneuten Lek-
tiire und einer Re-Interpretation der heiligen Quellen basieren. Sie kritisieren
das wtraditionelle« Islamverstindnis, das in ihren Augen von Verboten und
Restriktionen durchtrdnkt ist, und setzen dem ihre eigene, von Traditionen
»bereinigte« Version entgegen. Wihrend das »Traditionelle« als das Unspezi-
fische und blind adaptierte Erbe iibermittelter Normen und Werte qualifiziert
wird, gilt das »Religidse« als etwas, das auf Wissen und Bildung basiert. Die
Religion wird damit zu einem Instrument des Kampfes um Partizipation in
jenen Kontexten, in denen die Eltern die Bereiche des Verbotenen fiir die
Frauen aus- oder {iberdehnen, wie es das folgende Zitat einer Marseiller Kran-
kenschwester zum Ausdruck bringt:

»lch fing an, die Religion genauer zu untersuchen, um zu wissen, was ein Madchen
tun darf. Denn laut mancher Leute hatte ich {iberhaupt keine Rechte. So fing ich an,
das auch zu studieren, um nachzusehen, welche Rechte es gibt, welche Rechte die
Frauen eigentlich haben [...].« (G., 29 Jahre, Krankenschwester, Schiilerin bei
IMEM, Marseille)

In diesem Zusammenhang noch einmal besonders hervorzuheben ist die Tat-
sache, dass diese Aushandlungskdmpfe im familidren und gemeinschaftlichen

217

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Umfeld durch Redefinitionen des Islam gefiltert und auf diese Weise primér
aus dem »Inneren« der Tradition gespeist und artikuliert werden. Zudem hin-
terfragen die Frauen durch ihre eigenstindige Lektlire und Interpretation der
heiligen Quellen gleichsam das in der Offentlichkeit reproduzierte Bild von
der Kopftuch tragenden Frau als passives Opfer von familidiren patriarchalen
Strukturen oder als Marionetten islamistischer Zirkel. Wesentlich erscheint,
dass sie dabei auch die vor allem in Frankreich vorherrschende Vorstellung
durchbrechen, diese Strukturen konnten nur durch eine Angleichung an gel-
tende Gleichheitsnormen und auf diese Weise mit einem vollstindigen Bruch
mit islamischen Traditionen iiberwunden werden. Zumindest beziehen sich
die Frauen nicht ausdriicklich auf »westliche« Konzepte von Geschlechter-
gleichheit, wenn sie ihre kritische Haltung gegeniiber tiberlieferten Mustern
innerhalb ihres Familienmilieus artikulieren, sondern lediglich auf den Islam
bzw. auf eine bestimmte, fiir sie als authentisch geltende Version desselben.

Die scharfe Trennlinie zwischen Religion einerseits und Tradition ande-
rerseits, verbunden mit dem Bezug auf den »wahren« Islam, kann selbstver-
stindlich recht zweifelhafte Ausmalle annehmen. Sie suggeriert, dass es so
etwas wie einen »authentischen Islam«’ geben wiirde, der wiederhergestellt
und von Traditionen und damit gewissermaflen auch von der Geschichte de-
stilliert werden konnte. Es ist zuweilen das Bild eines »goldenen Zeitalters«,
das in einigen Beschreibungen der jungen Frauen entsteht, so vor allem bei
jenen, die sich auf das Modell des Propheten beriefen, das sie auf die Gegen-
wart zu projizieren versuchten. Auf diese Weise wird eine Polaritdt zwischen
einem echten Vorher und einem verfélschten Nachher konstruiert — beides
diskursiv hergestellte tempordre Modi, die in einen normativen Rahmen ge-
stellt werden, der suggeriert, es kdnne einen reinen, von Interpretationen be-
freiten Islam geben. Uberdies scheint auf diese Weise die in der islamischen
Tradition geldufige Idee von einer zeitgemiBen Rekontextualisierung der
Dogmen, die notwendigerweise interpretativer Methoden bedarf, in einem
solchen Ansatz unberiicksichtigt zu bleiben. Solcherlei exklusive Islamver-
sionen konnen vor allem in dem Moment problematisch werden, wenn sie mit
generellen Wahrheits- und Universalititsanspriichen gekoppelt sind und damit
eine libergreifende soziale Ordnung auf islamischen Quellen zu errichten ver-
suchen. In jedem Fall riskiert der Authentizitdtsdiskurs, andere Versionen zu
negieren oder schlicht zu iibersehen, dass die authentischen Quellen auf ver-
schiedene Weise gelesen werden kdnnen.

Fiir die Mehrheit der jungen interviewten Frauen scheint die Referenz zu
einem »goldenen Zeitalter« allerdings eher anerkennend, als in aktiver Weise

5 Eine umfassende Kritik am Begriff der Authentizitit, wie er gegenwirtig von
islamischen Zirkeln verschiedener Couleur gebraucht wird, nimmt z.B. Aziz Al-
Azmeh (1996) vor.

218

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

normativ zu sein. Sie wird zur Kritik an gegenwirtigen Verhidltnissen heran-
gezogen und dient weniger als exakte Gebrauchsanweisung fiir das alltdgliche
Leben. Entsprechend werden auch die Beziige auf das Leben des Propheten
von den jungen Frauen eher selektiv und gelegentlich erwahnt und weniger
im Sinne eines Modells, das es in allen Einzelheiten zu befolgen gilte. Es
scheint eine Art Richtlinie zu sein, der die Frauen auf individuelle Weise fol-
gen. Wirksam scheint der Bezug zum Leben des Propheten vor allem bei je-
nen Aspekten zu werden, die in ihrem Alltag sinnvoll erscheinen, insbesonde-
re um fiir einen respektvolleren zwischengeschlechtlichen Umgang religios zu
argumentieren. Es scheint, mit anderen Worten, kaum darum zu gehen, ein
islamisches Gesellschafts- und Politikmodell einzufordern, wie in der 6ffent-
lichen Wahrnehmung héufig unterstellt. Dies wird deutlich, wenn wir bei-
spielsweise die vergleichsweise bescheidenen Forderungen der Frauen an-
sehen, den Islam o6ffentlich zu reprisentieren oder gar eine »Islamisierung«
der Offentlichkeit voranzutreiben. Dariiber hinaus betonten die Frauen selbst
hiufig, wie wichtig es ihnen sei, die Quellen dem heutigen Kontext und den
gegenwirtigen gesellschaftlichen Realititen anzupassen, wie es in ihrer Kritik
an der Verharrung ihrer Eltern in » Traditionen« deutlich anklingt.

Inwieweit der Riickgriff auf islamische Quellen gegeniiber der dlteren
Generation bei der Aushandlung von Geschlechterpositionen im familidren
oder religids gemeinschaftlichen Umfeld wirksam ist, muss im Rahmen dieser
Untersuchung allerdings eine offene Frage bleiben. Damit muss auch die Fra-
ge nach Autoritdtsverhiltnissen im weiteren Sinne unbeantwortet bleiben.
Besser gesagt, diese Frage kann lediglich durch die Brille der Frauen und da-
her asymmetrisch beantwortet werden.® In ihren Beschreibungen lassen sich
allerdings einige Beispiele anfiihren, in denen ihr konsequenter Riickgriff auf
den Islam insofern sozialen Wandel eingeleitet hat, als bestimmte Regeln, die
zuvor unhinterfragt fortbestanden, intern, das heiflt mit Mitteln des islami-
schen Repertoires, im Familienumfeld neu verhandelt wurden. Damit 1&sst
sich auch eine Verschiebung religioser (Deutungs-)Autorititen zumindest in
informellen Bereichen ablesen. Der Einfluss, den diese jungen Frauen inner-
halb der Bereiche wie der Familie, dem religiésen Feld im weiteren Sinne, der
Schule oder auch dem Arbeitsplatz ausiiben, sollte nicht unterschitzt werden.
Obgleich dies, strikt genommen, keine religiosen Bereiche sind und die Frau-
en nicht als gleichberechtigte, etablierte Autoritdtsfiguren gelten konnen, so
spielen sie doch bei der Produktion und Zirkulation religidser Diskurse eine

6 Damit ist zugleich eine wesentliche Liicke in den Forschungen zu »muslimi-
schen Frauen« in Europa, aber auch in islamischen Kontexten angesprochen.
Vor allem wenn es um von Frauen hervorgebrachte Reformbestrebungen geht,
konzentrieren sich die Untersuchungen zumeist einseitig auf die Perspektive der
Frauen und vermeiden eine Kontextualisierung in ein breiteres islamisches Dis-
kursfeld, das allerdings nach wie vor méannlich bestimmt ist.

219

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

wichtige Rolle. Insbesondere wenn man die Dichotomie zwischen 6ffentlich
und privat nicht reproduzieren mochte, sollte diese Einflussnahme nicht unbe-
riicksichtigt bleiben.

Ein Beispiel, das diese Beobachtung konkretisieren konnte, sind etwa die
Heiratsstrategien der jungen Frauen bzw. die Vorstellungen, die sie vom Le-
ben eines verheirateten Paares haben (hierzu auch Nokel 2002: Kap. 6; oder
ausfiihrlich Straburger 2003). Das Thema Zwangsverheiratung und arran-
gierte Ehen ist in den vergangenen Jahren besonders in der deutschen Offent-
lichkeit vermehrt diskutiert worden und mehrfach in Verruf geraten. Dazu hat
zweifellos auch das medienwirksame Buch Die fremde Braut von Kelek
(2005) beigetragen. Darin fiihrt die Autorin, die selbst knapp einer Zwangs-
heirat entgangen ist, diese Heiratspraktiken auf die Grundfesten des Islam
zuriick. Obwohl Kelek sehr wohl ein wichtiges Problemfeld aufgreift und auf
die 6ffentliche Agenda bringt, neigt sie doch vielfach zu allzu generalisieren-
den Schlussfolgerungen. So macht sie vor allem den Islam als solchen fiir
Zwangsehen und arrangierte Heiraten verantwortlich und reproduziert damit
géingige Stereotype, die patriarchale Strukturen einseitig auf religiose Projekte
reduzieren. Zudem nimmt sie eine geldufige Vermischung zwischen Zwangs-
ehen und arrangierten Ehen vor und verurteilt auch arrangierte Ehen voreilig
als Institution, die die Entscheidungsfreiheit der Frau minimiert (vgl. auch
Straflburger 2003: 176ff.). Was Kelek und mit ihr die Mehrheit der Buchrezi-
pienten vor allem auBler Acht lassen, ist die Tatsache, dass in innerislamischen
Diskursen ldngst eine breite Auseinandersetzung iliber die Zwangsehe stattge-
funden hat und dass auch fromme Muslime, die den Islam in allen Sphéren
ihres Alltags zu praktizieren versuchen, insbesondere diese Praxis ausdriick-
lich verwerfen.” Sie tun dies allerdings nicht wie Kelek und andere mit einer
géanzlichen Zuriickweisung des Islam, sondern argumentieren religids, indem
sie die Zwangsverheiratung als eine »unislamische Praxis« qualifizieren.

Ahnlich duBerten viele der Frauen, die ich interviewt habe, harsche Kritik
an den Heirats- und Scheidungspraktiken, die ihre Eltern praktizierten und
auch ihren Kindern teilweise aufzuerlegen versuchten. Dem setzten sie ihre
eigenen Vorstellungen von Heirat entgegen, die vor allem auf den Prinzipien
der freien Wahl und der Liebe beruhen. Damit ist allerdings keineswegs im-
pliziert, dass diese Frauen frei wéren, einen beliebigen Ehepartner zu wéhlen,
oder dass die Mitsprache der Eltern ihnen génzlich gleichgiiltig sei. Die elter-
liche Autoritdt determiniert oder beeinflusst zumindest die Wahl des poten-

7 So hat beispielsweise der islamische Verein INSSAN im Sommer 2006 in Berli-
ner Moscheen den Wettbewerb »ISL’AMOUR« gestartet, bei dem die schonsten
Heiratsgeschichten von Muslimen gesucht wurden. Zugleich entwarf und zirku-
lierte der Verein eine Postkarte mit der Aufschrift: »Zwangsehen sind ein Ver-
brechen!« Anders als bei dezidiert sdkularen Gegnern der Zwangsehe fand diese
Initiative in der Offentlichkeit jedoch kaum Gehor.

220

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

ziellen Ehepartners nach wie vor recht massiv. Doch sie entmiindigt die Frau-
en nicht génzlich, wie es oft vorschnell behauptet wird. Um eine gewisse Un-
abhéngigkeit zu bewahren oder um den richtigen Mann fiir »romantische
Abende mit Kerzen« (H., 18 Jahre, Auszubildende zur Einzelhandelskauffrau,
Mitglied bei /GMG, Berlin) zu finden, zdgerten einige der Frauen beispiels-
weise die Hochzeitspldne der Eltern hinaus, indem sie ein Studium begannen
oder vertieften. Auf diese Weise hatten sie in den Augen der Eltern einen
plausiblen Grund, um noch nicht ans Heiraten zu denken. Andere Frauen lie-
Ben potenzielle Eheménner erst gar nicht um ihre Hand anhalten — »ich lass
sie nicht kommen. Ich mochte sie nicht mal sehen.« (E., 19 Jahre, Lehrerin
bei VIKZ, Berlin)

Wichtiger noch als die individuellen Strategien, der frithen und vielleicht
ungewollten Ehe zu entgehen, ist aber vor allem die Tatsache, dass sich die
jungen Frauen auf den Islam berufen, der in ihren Augen Hochzeiten gegen
den Willen der Frau verbietet. Hier konkretisiert sich die von ihnen vollzoge-
ne Differenzierung zwischen Tradition und Religion auf interessante Weise.
So setzen die Frauen dem Brauch der Zwangsheirat, teilweise auch der arran-
gierten Heirat, eine »islamische« Version von Ehe entgegen. Eine vierund-
dreiigjéhrige Sekretéirin einer Marseiller Moschee, die selbst bereits wider
Willen verheiratet worden war, sich nach einigen Jahren aber von ihrem
Mann scheiden lieB3, erlduterte diese Unterscheidung auf folgende Weise:

»Also, eine islamische Heirat ist vor allem eine Heirat zwischen zwei Leuten auf der
Basis eines gemeinsamen Einverstdndnisses. Das heifit vorher ..., also da musste
man zeigen, dass die Frau eine Jungfrau ist, aber das geht gar keinen was an, und im
Islam macht man das nicht ..., all das nehmen und so und es der ganzen Nachbar-
schaft zeigen, dass die Frau eine Jungfrau ist [...]. Eine islamische Heirat, da bleibt
alles innerhalb der Regeln des Islam, im Gegensatz zu den Arabern, die den Frauen
viele Rechte genommen haben, deshalb wehre ich mich ein bisschen dagegen. In
einer islamischen Ehe hingegen hat die Frau Rechte.« (Z., 34 Jahre, Sekretdrin der
Islah-Moschee, Marseille)

Eine andere Frau aus Berlin, die ebenfalls eine Gegeniiberstellung zwischen
einer »islamischen« und einer »tiirkischen« Hochzeit herstellte, kritisierte auf
dhnliche Weise:

»Und das ist ja auch so pervers, wenn jetzt so die Autos so hupenderweise "rumfah-
ren, dann weill man ja [...] ja, da wird jetzt wieder ein Médchen, was weil} ich, das
ist halt auch richtig pervers, weil man halt sagt, heut’ wird ein Madchen zu einer
Frau gemacht. Ist doch auch Perversion, an sich ist es doch Perversion [...], weil
jeder sagt: »Ja, mal sehen, ob sie jetzt noch ein Madchen ist oder nicht.«« (J., 19 Jah-
re, Fachabiturientin, Mitglied bei /GMG, Berlin)

221

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Es ist folglich die Referenz Islam, die den Frauen dabei behilflich ist, gegen
die Praxis der arrangierten oder erzwungenen Heirat zu argumentieren. Wéh-
rend sie ihr eigenes »besseres« Wissen vom Islam mit der blinden Reproduk-
tion von »eingewanderten Traditionen« kontrastieren, behaupten sie, der Is-
lam gébe der Frau das Recht, sich scheiden zu lassen bzw. ihren Ehemann
eigenstindig auf der Basis von gegenseitiger Liebe und Respekt auszusuchen.
Eine vierundzwanzigjéhrige Studentin aus Marseille beschrieb dies eindriick-
lich:

»Ich glaube, dass im Islam die Heirat gleichbedeutend mit Liebe ist, und ich glaub’
auch, dass ich deswegen noch nicht verheiratet bin, weil ich bis jetzt noch nicht den
Richtigen gefunden habe, der mich in dem Mafle beeindruckt, dass ich diese Ent-
scheidung treffen konnte. Die Ehe ist eine perfekte Verbindung, glaube ich, denn es
gibt einen hadith, der sagt, dass die Ehe eine sehr starke Verbindung ist und dass da
wirklich ein Verstidndnis zwischen beiden da sein muss und dass jeder sich dariiber
im Klaren ist, was er tun muss und was er nicht tun soll und so, damit es klappt ...
Und ich denke, dass eine Regel auch die ... dh, die Liebe ist, denn wenn eine Frau
ihren Mann nicht liebt, wird sie ihn nicht wirklich respektieren, wie es der Islam von
ihr und von ihm erwartet.« (D., 24 Jahre, Literaturstudentin, aktiv bei JMF, Marseil-
le)

Das Ideal von der auf eigener Wahl (zumindest aber Mitbestimmung), Liebe
und gegenseitigem Respekt basierenden Ehe, die die Frauen islamisch be-
griinden, setzt sich bei ihren Vorstellungen vom Zusammenleben des verhei-
rateten Paares fort. So erzéhlten beispielsweise jene Frauen, die zum Zeit-
punkt des Interviews bereits verheiratet waren, dass sie mit ihren zukiinftigen
Eheménnern vor und nach der Hochzeit auf der Basis islamischer Regeln aus-
gehandelt hitten, wie sie den Alltag gemeinsam gestalten wiirden. Vor allem
betonten sie, dass sie sich ihre Rechte als kiinftige Ehefrauen gesichert hitten.
Einige Frauen fiihrten aus, dass dieser ungeschriebene Vertrag ihre Ménner
dazu motiviert habe, im Haushalt zu helfen oder sich auch fiir die Kinder-
erziehung zustindig zu fiihlen. Zuweilen zogen sie Frauenvorbilder aus der
Zeit des Propheten Mohammed fiir das eigene Leben in der Gegenwart heran.
Eine Frau aus Marseille gab z.B. an, ihr Mann habe sich stérker am Haushalt
beteiligt, nachdem sie insistiert hitte: Mohammed hat seinen Frauen auch im
Haus geholfen und mit seinen Kindern gespielt.« (U.-L., 30 Jahre, Leiterin
einer muslimischen Frauengruppe, Marseille, unaufgezeichnetes Interview)
Eine andere, unverheiratete Frau reagierte auf meine Frage, wie sie sich einen
idealen Ehemann vorstelle, in folgender Weise:

»lch mochte ja auch — also jetzt wieder mein Traumtyp —, dass er auch helfen sollte,
wenn ich mal zu Hause koche, oder wenn ich staubsauge, dann soll er auch kommen
und sagen: »Ja, ich helfe dir<, nicht dass er da sitzt vor der Glotze und sagt: »Frau,

222

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 6: GESCHLECHTERVORSTELLUNGEN

bring” mir mal was zu essen¢, oder >das Kind schreit< oder so, >geh mal zu ihm«.
Weil ich mdchte auch, dass er sich da bemiiht, weil es sind ja nicht nur meine Kin-
der, es sind ja auch seine Kinder. Ich meine, ich bringe es auf die Welt oder so, aber
er ist ja der Vater, und ich finde, er soll sich auch irgendwie bemiihen, das grof3 zu
ziehen, ich bin nicht die Hauptperson, die nur dariiber nachdenken muss, finde ich.«
(N., 19 Jahre, Abiturientin, Mitglied bei /GMG, Berlin)

Das Prinzip der Gerechtigkeit im Islam wird folglich zum Motor fiir alltigli-
che Angelegenheiten, obgleich die Frauen in von ihrem eigenen Leben abs-
trahierten Zusammenhingen vielfach nur von der Frau als Verantwortliche fiir
die Kindererziehung sprachen. Bei ndherem Hinsehen werden damit fest ge-
fiigte Rollenvorstellungen weitaus briichiger, als es auf den ersten Blick er-
scheinen mag. Selbst wenn orthodoxe Ideale von Geschlechtertrennung kei-
neswegs abgelehnt werden, dehnen die Frauen doch die Grenzen dessen recht
weit aus, was im Islam fiir die Frau an offentlicher Teilhabe zuléssig ist. In
diesem Sinne konnten ihre Lebensstrategien als Versuche beschrieben wer-
den, familidre Traditionen mit Hilfe einer Kritik am Traditionalismus, also am
»falschen Ansatz«, wie es die gerade zitierte Berlinerin ausdriickte, umzudeu-
ten. Die Frauen fordern eine Besinnung auf islamische Tradition ein und ver-
urteilen zugleich jene Islaminterpretationen, die sie in eine ausschlieflich
héusliche Sphire zuriickdringen oder ihnen eine untergeordnete Position
ménnlicher Dominanz zuweisen konnten. Nach meiner Deutung findet diese
Politik der Redefinitionen vor allem innerhalb religidser Muster statt, weil
diese im Rahmen der vorherigen Generationen liegen und moglicherweise
auch, weil die islamischen Quellen flexibel genug sind, um sowohl liberale
als auch restriktive Interpretationen von Geschlechterbeziehungen zu legiti-
mieren.

Wie im Verlauf dieses Kapitels deutlich wurde, kann der Islam — je nach
konkreter Situation und je nach sozial situiertem Kontext — fiir die Frauen
eine Referenz sowohl fiir die Betonung der héuslichen Rolle der Frau als Mut-
ter und Erzieherin darstellen als auch als Quelle dienen, um strikte Ge-
schlechternormen zu hinterfragen und einen alternativen Zugang zu dffentli-
chen Rdumen einzufordern. Im Gegensatz beispielsweise zu Sigrid Nokels
(2002: 240) Beobachtung, die Alltagspraxis behindere die egalitdren und uni-
versellen Islaminterpretationen der jungen Frauen, wiirde ich die Diskurse
meiner Interviewpartnerinnen in entgegengesetzter Weise interpretieren: In
ihren Darstellungen scheint gerade der Alltag ein Bewusstsein fiir eine egali-
tare Lesart der heiligen Quellen zu generieren und die Voraussetzungen fiir
eine kritisch-reflexive Interpretation zu schaffen. Nicht zuletzt weil diese jun-
gen Frauen sich zumeist noch auf der Suche nach dem »richtigen Weg« be-
finden und vor allem in stindigen Aushandlungsprozessen mit unterschiedli-
chen — familidren wie gesamtgesellschaftlichen — Akteuren agieren, scheinen

223

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

haufig Ambivalenzen und Wandlungsprozesse zu entstehen. Christine Jacob-
son (2004: 22) hat diese Widerspriiche treffend mit der Differenzierung zwi-
schen »duty« und »desire«, also dem Zwiespalt zwischen den individuellen
Wiinschen und Sehnsiichten einerseits und den gemeinschaftlichen heiligen
Pflichten andererseits umschrieben.

Aus diesen Spannungsfeldern ergeben sich interessante Konsequenzen fiir
die Art und Weise, wie Traditionen fortgesetzt und zugleich umgedeutet wer-
den. Die Lebenskonzeptionen und Geschlechtervorstellungen der jungen Frauen
scheinen in vielen Aspekten von den dominanten Normen der deutschen bzw.
franzosischen Gesellschaft abzuweichen. Zugleich heben sie sich aber auch
recht eindeutig von einem fest gefiigten Rollenverstindnis ab, wie es nach
Aussage der Frauen innerhalb ihrer Familien vermittelt worden ist. Mit den
Authentizitatspolitiken werden traditionelle Autoritdtsquellen nicht direkt an-
gegriffen oder ausgehohlt, beispielsweise zugunsten eines durchweg
verdanderten Verstindnisses von Geschlechtergleichheit. Vielmehr werden sie
von »innen« heraus hinterfragt mit den internen Bestdnden, die zum Reper-
toire der Traditionen gehoren. Inwieweit dies religiése Traditionen langfristig
verdndert, muss im Rahmen dieser Arbeit allerdings offen bleiben, weil die
Frage nach der Einbettung der individuellen Lebensstrategien der Frauen in
ein gemeinschaftlich-religioses Milieu nicht Schwerpunkt der Untersuchung
war. Fiir eine weiterfilhrende Analyse sollte daher der fiir européische Kon-
texte bislang kaum bearbeitete Zusammenhang zwischen Identitit und Autori-
tét genauer ermittelt werden, der vor allem eine systematischere Einbeziehung
der organisierten islamischen Milieus erforderlich macht. Ich sehe in den Le-
bensentwiirfen der jungen Musliminnen aber zumindest ein Potenzial, um
sozialen Wandel zu initiieren. Auf der Ebene der Familie leiten die Frauen
insofern einen Autorititswandel ein, als sie sich mit Hilfe ihres kulturellen
Kapitals die Position der legitimen Interpretinnen der heiligen Quellen aneig-
nen. Auf der elterlichen bzw. familidren Ebene kann man daher sicherlich von
einem empowerment sprechen (vgl. Jouili/Amir-Moazami 2006). Obwohl die-
se Form des empowerment die Position der Frauen nicht unmittelbar innerhalb
des religiosen Feldes, vor allem nicht innerhalb des religiosen Establishments
aufwertet, trigt es zweifellos zur Produktion und Zirkulation von religidsem
Wissen und damit zu einer Reflexion iiber bestehende Normen bei. In den
folgenden Unterkapiteln mochte ich die Diskurse der jungen Frauen stirker in
die nationalen Kontexte einbetten und dabei gezielter nach ihren kulturellen
Selbstverortungen fragen.

224

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7:
Selbstpositionierungen in der deutschen
und franzésischen Offentlichkeit

Einmal tirkisch, immer tirkisch? Ethnisch-
kulturelle Positionierungen im deutschen Umfeld

Wenn es wihrend der Interviews, die ich in Berlin gefiihrt habe, Momente der
Uberraschung gab, so vor allem wenn es um das ethnisch-kulturelle Selbst-
verstindnis der jungen Frauen und um deren Selbstpositionierungen innerhalb
der deutschen Offentlichkeit ging. So ordneten sie sich kaum der deutschen
Gesellschaft zu, sondern beriefen sich beinahe ungefragt auf ihren tiirkischen
Hintergrund. Wenn die Befragten in Deutschland also ein Bewusstsein entwi-
ckelt haben, von der {ibrigen Gesellschaft abzuweichen, so war es vor allem
im Hinblick auf die ethnische Herkunft der Familie und sehr viel weniger
aufgrund ihrer religidsen Differenz.

Die Frauen beschrieben sich selbst nahezu unaufgefordert als Tiirkinnen.
Die tiirkische Vergangenheit und die gegenwértigen Tiirkeibeziige der Fami-
lien sind somit unausweichlich zu einem Bestandteil ihrer eigenen Geschichte
geworden, wie es z.B. das Zitat einer Frau bei DITIB zeigt:

»Na ja, ich kann ja meine Kultur hier auch ausleben, das ist es ja nicht. Nur, ich
muss mich ja auch mit meiner Geschichte, mit meiner Kultur und mit meiner Ge-
schichte mit der Tiirkei ja auch irgendwie, ja auch irgendwie identifizieren kénnen.«
(S., 27 Jahre, Jurastudentin, Leiterin der Frauensektion bei DITIB)

Obwohl die Frauen manchmal harsche Kritik an der Tiirkei {ibten und nicht
unbedingt Sympathien fiir das Land ihrer Eltern &uflerten, scheint ihr Tiir-
kischsein fiir sie evident und unhinterfragbar zu sein. Es ist ein »primordia-
les« (urspriingliches) Verstindnis von ethnischer Zugehorigkeit, das in den

225

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Diskursen der Frauen zum Ausdruck kommt (vgl. Barth 1970). Sie betrachten
ihre ethnische Herkunft als eine Art Schicksal — ganz dhnlich {ibrigens wie im
dominanten Diskurs in Deutschland lange Zeit von der »deutschen Schick-
salsgemeinschaft« die Rede war. Ethnische Herkunft ist demnach dem Ver-
wandtschaftsverhiltnis nicht undhnlich, das man nicht frei wahlen oder selbst
bestimmen kann, wenngleich man in einer ganz anderen Gesellschaft aufge-
wachsen ist, »weil am Ende ist man immer in einem fremden Land als Aus-
landerin« (J., 19 Jahre, Fachabiturientin, Mitglied bei IGMG, Berlin).

Den Selbstbeschreibungen der befragten Frauen in Deutschland liegt ein
essentialistischer Ansatz zugrunde, der vor allem bei ihren héufigen Verwei-
sen auf substanzielle Unterschiede zwischen »deutscher« und »tiirkischer«
Kultur zur Geltung kommt. Interessant ist hier insbesondere zu beobachten,
wie sehr sie den 6ffentlichen Diskurs iiber die Stabilitit von kulturellen Iden-
titditen und uniiberwindbaren Differenzen internalisiert zu haben scheinen
(vgl. Bielefeld 1993; Faist 1994). Zumindest weist ihre Selbsteinschéitzung
bemerkenswerte Ahnlichkeiten zum dominanten Diskurs in der Kopftuchde-
batte auf, der immerzu das Bild von »unterschiedlichen kulturellen Zirkeln«
reproduzierte. Wéhrend der offentliche Diskurs gegenwirtig sogar oft ver-
sucht, eine kulturalistische Sprache zu iliberwinden, indem er auf neutralere
Referenzen wie die Verfassungsgrundwerte oder demokratische Traditionen
verweist, scheuten sich diese Frauen weniger davor, von inhédrenten Unter-
schieden zwischen »deutscher« und »tiirkischer« Identitit zu sprechen. Eben-
so wie in der Offentlichkeit haufig das andere kulturelle Erbe von tiirkischen
Einwanderern betont wird, so scheinen diese Frauen ein Bewusstsein der An-
dersartigkeit adoptiert und internalisiert zu haben und ihren tiirkischen Hin-
tergrund als determiniert und unverriickbar zu betrachten.

Uberdies scheint die Uberzeugung, sich vom Rest der Gesellschaft zu
unterscheiden, nicht einmal besonderen Unmut in ihnen wachzurufen, weil sie
sich bereits so tief in das Selbstverstindnis eingegraben hat. Hier ldsst sich
eine Annahme des Stigmas der Differenz im Sinne Erwin Goffmanns (1967;
siche auch Jenkins 1994: 206) beobachten. Wie viele andere glaubige Musli-
me der zweiten Generation von Einwanderern (vgl. Schiffauer 2000 und
2002) haben die Frauen Elemente der Andersartigkeit sogar so weit verinner-
licht, dass sie ihr Tiirkischsein zu einem gewissen Grad zelebrieren, vor allem
im Sinne eines Verteidigungsmechanismus gegeniiber der geldufigen Infrage-
stellung ihrer Zugehdrigkeit zur deutschen Gesellschaft. Dieser Mechanismus
kann dazu fiihren, dass die Frauen manchmal die geldufige Rhetorik vom
Auslinder als Anderen reproduzieren und umkehren. Eine sechzehnjéhrige
Schiilerin antwortete beispielsweise, nachdem ich sie fragte, wie sie sich ihren
zukiinftigen Ehemann vorstelle, dass er auf »keinen Fall ein Ausldnder sein«
sollte (F., 16 Jahre, Schiilerin, Mitglied bei /GMG, Berlin), womit sie einen
deutschen Mann meinte. Sie erkldrte ihre Vorbehalte, indem sie hinzufiigte:

226

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

»[I]ch weill nicht, aber ich will ja nicht die Erste sein, die jetzt 'n Anderen,
sagen wir mal 'n Ausldnder heiratet. Ich will nicht die Erste sein, die es
macht. Der soll schon von meiner Kultur, der soll die gleiche Kultur haben
wie ich.«

Diese Frau reproduzierte die Konstruktion von ethnischen und kulturellen
Grenzen in dem Malfe, dass sie die geldufige Rhetorik umkehrte, die von vie-
len Deutschen gegeniiber den Vorbehalten, einen »Ausldnder« zu heiraten,
vorgebracht wird. Die vorherrschende Version vom Auslidnder als stabilem
und unzuldnglichem Anderen projizierte sie schlicht auf die deutsche Mehr-
heitsgesellschaft, die ihrer eigenen »Kultur« besser nicht zu nahe treten sollte.
Hitte die Frau diese AuBerung nicht vollkommen unvorbehalten und selbst-
verstdndlich gemacht, so wére zunichst eine gewisse Trotzreaktion dahinter
zu vermuten. Es scheint sich aber eher um eine internalisierte Uberzeugung
von grundsétzlicher Andersartigkeit zu handeln, die nicht einmal unbedingt
negativ besetzt sein muss.

Die selbstversténdliche Nédhe der Frauen zur ethnischen Herkunft ihrer El-
tern geht zumeist einher mit einer selbstverstdndlichen Distanz gegeniiber der
deutschen Gesellschaft. Dies driickt sich weniger in einer Antipathie oder
einer vollstindigen Ablehnung aus als vielmehr durch eine gewisse Gleich-
giiltigkeit. Beispielsweise dufBlerten die wenigsten Frauen ein Interesse am
politischen Geschehen in Deutschland. Wenn sie angaben, dass sie zur Wahl
gingen, so waren sie nur sehr selten in der Lage, irgendeine Erklarung fiir ihre
politischen Préferenzen zu liefern. Eine Jurastudentin sagte sogar, es sei ihr
noch nie in den Sinn gekommen, wihlen zu gehen (S., 27 Jahre, Jurastuden-
tin, Leiterin der Frauensektion bei DITIB). Auch duflerten nur wenige Frauen
ein Interesse daran, den Status des Islam in Deutschland 6ffentlich oder poli-
tisch zu erhdhen und als Muslime besser représentiert zu sein. Es wird sich
spéter zeigen, dass sich dieser Mangel an politischem Interesse stark von den
franzosischen Interviewpartnerinnen unterscheidet.

Dies lasst sich offensichtlich dadurch erkliaren, dass die Frauen mit dem
Bewusstsein aufgewachsen sind, keine vollstdndigen Mitglieder Deutschlands
und entsprechend nicht mit politischen Rechten ausgestattet zu sein. Sich
selbst zumeist als Tiirkinnen definierend, sehen sie sich nicht legitimiert, be-
sondere Anspriiche zu stellen. Eine neunzehnjdhrige Abiturientin driickte dies
besonders drastisch aus:

»Weil am Ende ist man immer in einem fremden Land als Ausldnderin, weil dann
wiirde ja jeder sagen: »Ja geh doch ’riiber in die Tiirkei.« Und damit wiirde man ja
nicht irgendwie sagen, dass man Nazi ist oder was weil} ich, damit wiirde man ja nur
sagen: »Pass auf, wenn’s dir hier nicht passt, dann geh’, womit ich dann erstmal zu-
frieden wire, weil, was fiir’n Recht hab ich denn hier zu bleiben, weil was fiir’n
Recht habe ich denn, hier alles so umzuformen, wie ich es selber will? Okay als

227

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Moslem sollte man es ja schon verbreiten, natiirlich, aber nicht doch zwingender-
weise, und dann wiirde ich ja jemanden dazu zwingen am Ende, weil erstmal miisste
ich ..., weil die Tiirkei ist ja ein muslimisches Land, aber so wie ich es sehe, ist es
gar nicht mehr so. Deswegen wiirde ich erstmal in meinem Land alles so recht ma-
chen [...], weil erstmal nach vorne treten und nicht nach hinten.«

Die Indifferenz gegeniiber dem politischen Geschehen in Deutschland besté-
tigt in gewisser Hinsicht die in der Offentlichkeit zirkulierenden Bedenken
iiber Tendenzen der »kulturell-politischen« Abgrenzung von Muslimen. So
reproduzieren die Frauen das weitverbreitete Stereotyp, die eigene Anders-
artigkeit zu kultivieren. Zugleich relativiert ihr politisches Desinteresse den
ebenso weitverbreiteten Verdacht, das Kopftuch sei an sich ein politischer
Akt, weil es die Absicht unterstreiche, die Offentlichkeit zu islamisieren und
den Status des Islam zu erhdhen.

Nur fiir wenige der Befragten, mit denen ich gesprochen habe, spielte das
Konzept des Biirgers im Sinne einer politischen und von ethnischer Herkunft
unabhéngigen Mitgliedschaft zu einem Gemeinwesen eine Rolle, im Namen
derer sie ihre Zughdrigkeit und Partizipation als Musliminnen einfordern. Im
Prinzip hatten nur jene Frauen daran ein Interesse, die in gehobeneren Posi-
tionen in islamischen Organisationen aktiv waren. Einige dieser jungen Frau-
en traten aktiv dafiir ein, ihre Religion im Namen ihrer Zugehorigkeit zu
Deutschland zu praktizieren und Rechte einzufordern, obwohl sie sich gleich-
sam als Tirkinnen definierten. Damit folgten sie zugleich einem neueren
Trend innerhalb der meisten groBeren tiirkisch-islamischen Organisationen,
die ihre Aktivitdten zunehmend auf Deutschland ausrichten (vgl. Amiraux
2001; Schiffauer 2004). Die Mehrheit der Interviewten definierte Staatsbiir-
gerschaft allerdings allein ethnisch, obwohl sie die deutsche Staatsbiirger-
schaft angenommen hatten. Damit bestitigen sie gewissermallen den neueren
Ubergang vom »politisch-rechtlichen« zum »symbolischen« Auslénder, der
die offentliche Wahrnehmung von Einwanderern selbst von der zweiten und
dritten Generation in Deutschland prégt. Sie bestétigen natiirlich auch die
Staatsbiirgerschaftstradition Deutschlands, die noch immer primér ethnisch
definiert ist und auf dem Prinzip der Abstammung beruht. Dies verweist
abermals auf eine Verinnerlichung des offentlichen Diskurses, der in der
deutschen Offentlichkeit seit Jahrzehnten zirkuliert.

Das Desinteresse am politischen Geschehen in Deutschland konnte natiir-
lich auch als Ausdruck einer generelleren Politikverdrossenheit unter jungen
Menschen gedeutet werden (vgl. Schell-Studie 2000). Der Unterschied be-
steht allerdings darin, dass die Indifferenz der befragten jungen Frauen fiir
deutsche Politikbelange einem relativ ausgepriagten Interesse an der Politik in
der Tiirkei gegeniibersteht. So waren viele der Frauen besorgt iiber die Politik
des repressiven Umgangs mit islamistischen Bewegungen in der Tiirkei —

228

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

wohlgemerkt zu einer Zeit, bevor Recep Tayyip Erdogan die Fiihrung iiber-
nommen hatte. Es gibt dafiir meines Erachtens zwei Interpretationsweisen.

Einerseits waren alle Frauen auf die eine oder andere Weise in tiirkisch-
islamische Organisationen eingebunden, die meisten bei /GMG, einige bei
VIKZ und bei DITIB. All diese Organisationen sind als Ableger groBerer is-
lamischer Bewegungen oder Organisationen der Tiirkei entstanden und pfle-
gen nach wie vor rege transnationale Verbindungen (vgl. Karakasoglu 1996;
Amiraux 2001; Jonker 2002; Tezcan 2002; Schiffauer 2004). Die Sprache, die
in diesen Organisationen primér gesprochen wird, ist nach wie vor Tiirkisch,
und die Hauptbelange groBerer Treffen und Konferenzen waren traditionsge-
mif die politisch-religiosen Geschehnisse in der Tiirkei. Selbst wenn in jiin-
gerer Zeit ein deutlicher Trend zu erkennen ist, die Aktivititen und Belange
auf Deutschland zu konzentrieren, spielt die Tiirkei als transnationaler Be-
zugsraum auch bei den jungen Muslimen, die in diesen Organisationen aktiv
sind, nach wie vor eine wichtige Rolle. Es gibt aber durchaus unterschiedliche
Moglichkeiten, diese transnationalen Verbindungen zu deuten und sich damit
von der geldufigen Interpretation zu distanzieren, die sie schlicht als Aus-
druck entstehender »Parallelgesellschaften« betrachtet.

In ihrer Untersuchung der drei groBiten tiirkisch-islamischen Organisatio-
nen DITIB, IGMG und VIKZ beschreibt Valérie Amiraux beispielsweise den
Willen der jiingeren Organisationsmitglieder, mit deutschen Autorititen zu
interagieren, ohne dabei génzlich eine enge Bindung an die Tiirkei aufzuge-
ben. Diese aktive Prdsenz und Partizipation der jlingeren Generation von
Muslimen wird frither oder spéter zwangslaufig die Strategien und sozialen
Handlungen dieser Organisationen verdndern. Eine gute Kenntnis und aktive
Nutzung des deutschen Rechtssystems erlaubt es diesen jungen Menschen,
den »internen kulturellen Rahmen« mit einem »von Deutschland auferlegten
institutionellen Hintergrund« zu verbinden, wie Amiraux (2001: 292) es for-
muliert. Diese Kombination geht zweifellos {iber den Verdacht hinaus, der
gegeniiber tiirkisch-islamischen Organisationen im offentlichen Diskurs hdu-
fig vorgebracht wird, ein soziales Engagement allein zur Mobilisierung junger
Menschen fiir politische Zwecke zu instrumentalisieren. Zumindest erfordern
die sich abzeichnenden Strategien dieser Organisationen die Kapazitdt und
Bereitschaft, sich mit rechtlichen Verfahren vertraut zu machen und mit loka-
len, politischen Akteuren zu kommunizieren. Dieser Trend zeichnet sich iibri-
gens auch in anderen westeuropdischen Einwanderungsldndern ab (Bistolfi
1995; Frégosi 1998; Mandaville 2001; Peter 2006). Vor allem das Bestreben
vieler tiirkisch-islamischer Organisationen, einen anerkannten rechtlichen Sta-
tus zu erhalten, erfordert insbesondere eine Loyalitit zum Verfassungsstaat
und die Akzeptanz von Grundnormen. Bernhard Trautner (2000: 65 und 76),
der spezifischer die transnationalen Dynamiken der /GMG untersucht, be-

229

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

zeichnet diesen Prozess als Ausdruck einer »Verzivilgesellschaftung« des Is-
lam in Deutschland.

Die zweite Deutungsvariante, die ich fiir die distanzierte Haltung der
Frauen gegeniiber dem politischen Geschehen in Deutschland vorschlagen
wiirde, habe ich bereits angedeutet: Es ist die Abwesenheit von politischen
Rechten aufgrund der traditionell restriktiven Staatsbiirgerschaftsgesetze (Bru-
baker 1992; Joppke 1999). Ungeachtet der jiingeren Staatsbiirgerschaftsreform
und obwohl ihr Lebensmittelpunkt von Anfang an Deutschland war, sind die-
se jungen Frauen mit einem Bewusstsein aufgewachsen, nicht vollstindige
Mitglieder der deutschen Gesellschaft zu sein. Die Wirkung, die der 6ffentli-
che Diskurs iiber den tiirkischen Anderen und iiber » Auslander« bzw. in jiin-
gerer Zeit »ausldndische Mitbiirger« fiir die Betroffenen hat, sollte nicht
unterschétzt werden (vgl. Faist 1994). Diese offentlichen Représentationen
ermutigen nicht gerade dazu, sich mit dem deutschen Gemeinwesen zu identi-
fizieren, sondern verstirken eher die Kultivierung einer »anderen Identitét«.
Es ist bezeichnend genug, dass diese Frauen in ihren Selbstbeschreibungen
hiufig auf das Konzept des Ausldnders rekurrieren, ohne damit in erster Linie
etwas Negatives zu verbinden. Eine Ausldnderin zu sein, scheint fiir sie so
selbstverstindlich, dass es eine wenig hinterfragte Kategorie der Selbstcha-
rakterisierung bleibt, obwohl es zumeist gar nicht mehr mit dem rechtlichen
Status korrespondiert.

Nun wire einzuwenden, dass sich im Zuge der sich verfestigenden Re-
form des Staatsbiirgerschaftsrechts von 2000 und der Entkraftung des jus san-
guinis zugunsten des jus soli auch grundlegend etwas an diesem Bewusstsein
gedndert haben miisste, seit ich mit den Frauen gearbeitet habe. Einerseits hat
aber die rechtliche Anerkennung von Muslimen als Staatsbiirger nicht auch zu
einer symbolischen Anerkennung gefiihrt, wie im noch immer gingigen of-
fentlichen Diskurs iiber »Tiirken«, »Ausldnder«, »auslédndische Mitbiirger«
oder »Deutsche ausldndischer Herkunft« zu erkennen ist. Andererseits weist
auch die Einbiirgerungspraxis vor allem gegeniiber Muslimen, die in nicht-
konformen Organisationen wie der /GMG aktiv sind, durchaus wieder auf
eine Aufweichung eines liberalen Umgangs mit Staatsbiirgerschaft hin. Wer-
ner Schiffauer (20006) zeigt, auf welche Weise auch einfachen Mitgliedern der
IGMG durch den Vorwurf von Nichtloyalitit zur deutschen Gesellschaft
regelmifig die Einbiirgerung verwehrt oder gar wieder entzogen wird. Auch
sind Initiativen wie der sogenannte »Muslim-Test« (die tageszeitung, 7.1.
2006) nicht unbedingt hilfreich, um das Bewusstsein von Muslimen als deut-
sche Staatsbiirger voranzutreiben. Eine jiingst ver6ffentlichte Studie der Kon-
rad-Adenauer-Stiftung (Jessen/von Wilamowitz-Moellendorff 2006), in der
bedeckte junge Musliminnen in Deutschland zu ihren Motiven des Kopftuch-
tragens befragt wurden, bestitigt meine Beobachtungen. Ahnlich wie bei
meinen Interviewergebnissen wird auch hier eine klare Nichtidentifikation der

230

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

Frauen mit Deutschland deutlich, die weniger generelle Ablehnung, sondern
eher Gleichgiiltigkeit zum Ausdruck bringt.

Nicht zu vergessen ist sicher auch die Tatsache, dass die Frauen, mit
denen ich gesprochen habe, in drei Wohnvierteln Berlins lebten, die traditio-
nell zu den Zentren tiirkischer Einwanderung gehdren. Diese lokale Perspek-
tive pragt zweifellos das Selbstverstindnis und die Wahrnehmung, von der
iibrigen Gesellschaft zu differieren. Es verstirkt den Eindruck von der Zuge-
horigkeit zu einer »tiirkischen Gemeinschaft« und zugleich verhindert es die
Wahrnehmung, als »Auslédnder« unbedingt auch Auflenseiter zu sein. Einige
der Frauen beschrieben ihr Wohnviertel offen als »Klein-Istanbul« (D., 17
Jahre, Auszubildende zur Sekretérin, Mitglied bei DITIB, Berlin) oder als ein
»Dorf in der Tiirkei« (F., 16 Jahre, Schiilerin, Mitglied bei /GMG, Berlin).
Zuweilen wird die lokale Perspektive auch auf ganz Deutschland iibertragen,
sodass hierzulande »mehr bedeckte Frauen als in der Tiirkei« leben (C., 28
Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Foderation, Berlin).

Es bleibt jedoch anzumerken, dass sich die scharfen Grenzziehungen trotz
der recht starken Betonung der Frauen ihrer tiirkischen Zugehorigkeit und
trotz der Distanzierung von Deutschland doch eher als imagindr erweisen und
selten mit konkreten Inhalten gefiillt sind. Bei ndherem Hinsehen zeigt sich,
dass die Selbstidentifizierung als tiirkisch kaum auf konkreten Konnotationen
basiert und eher symbolischen Charakter hat. Kaum eine der befragten Frauen
duBerte beispielsweise, dass sie sich ein Leben in der Tiirkei vorstellen konne.
Eine neunzehnjihrige Frau, die sich selbst und ihre Freunde zuvor ungefragt
als Tiirken bezeichnet hatte, erklirte spater:

»Also ich plan’ schon in Deutschland zu bleiben. Weil ich bin ja auch hier geboren
und aufgewachsen, und ich kenn’ ja auch nichts Anderes. Also die Tiirkei ist zwar
schon auch schon oder so, aber fiir immer in der Tiirkei konnte ich mir nicht vorstel-
len. Und auflerdem ist mein Tiirkisch auch sehr schlimm, also ich kann nicht so gut
Tiirkisch.« (G., 19 Jahre, Auszubildende, Mitglied bei /GMG, Berlin)

Eine andere Frau beschrieb ihre Verankerung in den (lokalen) deutschen Kon-
text noch eindriicklicher. Gefragt, ob sie oft in die Tiirkei fahren wiirde, erwi-
derte sie:

»Ja, so drei- viermal Urlaub oder so ..., aber ich hab irgendwie immer Angst, dass
ich dableiben konnte, ich weil3 auch nicht, dass, was weil} ich, dass Deutschland
plotzlich sagt: »Okay, die Tiirken, die jetzt da sind, die kommen nicht mehr rein oder
so< [lacht], dass ich da irgendwie leben muss ... Ich meine, wenn man richtig Geld
hat, also wenn man richtig reich ist, stinkreich, da ... dhm, merkt man auch diese
Blicke nicht so von den Anderen. Aber wenn du mittel bist, so wie hier, da bist du
nichts, die haben sonst nur Angst vor dem Geld, die zeigen sonst auch keinen Re-
spekt. Oder tiberhaupt diese Wiirde als Mensch, die hast du da nicht. Und deswegen

231

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

denke ich mir dann eben: >Nee, das ist nicht mein Land.< Okay ich wiird” auch nicht
sagen, dass Deutschland mein Mutterland oder Vaterland ist, aber Berlin ist meine
Stadt, das ist irgendwie, ich meine das ist dann, wenn ich auch sage, Berlin mag ich
auch nicht, dann bin ich ja heimatlos irgendwie. Ich muss das irgendwie auch schon,
irgendwie auch Frieden mit Berlin schlie3en, sage ich mal.«

Die tiirkische Heimat erweist sich bei genauem Hinsehen vor allem als die
verlorene Heimat ihrer Eltern oder als ein Land, das ihnen vorwiegend aus
Erzdhlungen und aus dem Urlaub bekannt ist, als ein Ort, an dem man »vier-
undzwanzig Stunden reinen SpaB« haben kann, wie eine der Interviewten es
ausdriickte (N., 19 Jahre, Abiturientin, Mitglied bei /GMG, Berlin). Die meis-
ten der Frauen waren folglich kaum imstande, néher zu bestimmen, was die
Referenz zur Tiirkei fiir ihre eigenen Lebensentwiirfe konkret bedeutete. Oft
beantworteten sie diese Frage sogar eher pejorativ mit Ablehnung von be-
stimmten Traditionen, die sie von ihren Eltern vermittelt bekamen und als
»tiirkisch« abqualifizierten. Die selbstverstdndliche Abkehr der jungen Frauen
von der kulturell gefdrbten Version des »Eltern-Islam« mag hierfiir als deut-
lichstes Beispiel dienen. Die Tiirkei wird so zur »imagindren Heimat« (imagi-
nary homeland), um den Titel eines Buches von Salman Rushdie (1991) auf-
zugreifen, ein Ort, der entweder vollstindig idealisiert oder komplett zuriick-
gewiesen wird oder auch beides zugleich, je nach Kontext. Der expliziten
Identifikation mit der Tiirkei sollte daher mit ihren Ambivalenzen genauer
nachgegangen werden, anstatt sie voreilig als »Riickzug aus der deutschen
Offentlichkeit« (Heitmeyer et al. 1997; siehe auch Terlit 1996) zu deuten. Vor
allem weil diese Identifizierungen innerhalb der deutschen Gesellschaft arti-
kuliert werden, sind sie schwerlich schlicht als Ausdruck einer anderen kultu-
rellen Hemisphére zu verstehen. So sind die Frauen ganz offenkundig mit
Normen und Werten Deutschlands verbunden, ungeachtet des vermeintlich
tiirkischen Umfeldes, in dem sie leben und das ja selbst im Laufe der Zeit
einen Wandel durchlebt hat (vgl. Schiffauer 1991; Sen 1993). Sie miissen,
zumindest teilweise, auch als Reflexion und Reproduktion des dominanten
Diskurses iiber den »Tiirken« bzw. »Auslénder« als vollstindig Anderen ge-
lesen werden.

Bemerkenswert ist auflerdem, dass die Frauen in verschiedenen Kontexten
durchaus ein Zugehorigkeitsgefiihl zur deutschen Gesellschaft zum Ausdruck
brachten, obgleich Deutschland auBerhalb des unmittelbaren Referenzrah-
mens liegt. Die Selbstbeschreibung als tiirkisch geht also keineswegs mit ei-
ner vollstindigen Ablehnung der deutschen Gesellschaft einher. Sie leben und
interagieren in und mit der deutschen Gesellschaft. Sie unterhalten Freund-
schaften auflerhalb eines tiirkischsprachigen Milieus, sind aktiv in deutsche
Institutionen eingebunden und streben Berufe wie Sekretérin, Anwiltin oder
Arztin an. Auch ihr Konsumverhalten weist keine profunden Unterschiede zu

232

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

anderen Frauen ihrer Generation auf, abgesehen von den Regeln, die sie als
Musliminnen beachten, allerdings nicht im Namen ihrer ethnischen, sondern
ihrer religiosen Zugehorigkeit. Die geldufige Selbstbeschreibung als Tiirkin
erhélt hier also durchaus eine symbolische Funktion. Zumindest hat sie ohne
jeden Zweifel eine andere Bedeutung als beispielsweise fiir die erste Genera-
tion eingewanderter Tiirken. In jedem Fall tritt hier eine ganz spezifische Ver-
sion des Tiirkischseins hervor, die innerhalb der deutschen Offentlichkeit re-
konstruiert wird und in ihrer Komplexitidt und Wandelbarkeit betrachtet wer-
den sollte.

Interessant ist zudem, dass viele der Frauen nicht selten den »toleranten«
und »liberalen« Charakter der deutschen Gesellschaft hervorhoben.' Viele be-
tonten beispielsweise die prinzipielle Offenheit Deutschlands beim Umgang
mit religiés-kultureller Pluralitit. Anders als in Frankreich, wo die Abwehr-
haltung gegeniiber dem religiosen Bekenntnis im offentlichen Raum unter
Muslimen offenbar eine Abwehrhaltung gegeniiber extensiver Liberalitidt und
sexueller Permissivitit zu provozieren scheint, betonten die Frauen in
Deutschland ihre positive Einschidtzung gegeniiber der Tatsache, dass »hier
jeder leben [kann], wie er will« (S., 27 Jahre, Jurastudentin, Leiterin der Frau-
ensektion bei DITIB, Berlin). Obwohl einige Frauen wegen ihres Kopftuchs
Probleme bei der Jobsuche hatten, sprachen sie generell eher mit Sympathie
iiber die Moglichkeiten der Entfaltung religios-kultureller Beziige in Deutsch-
land. Der relativ privilegierte Status, den Religion in Deutschland einnimmt,
und die Wege, die so prinzipiell fiir die Institutionalisierung des Islam eroff-
net werden, sind also auch in den Diskursen der jungen Frauen présent.

Man sollte aber in Bezug auf die Wertschitzung der jungen Frauen
gegeniiber der Toleranz Deutschlands etwas genauer iiber die konkreten Im-
plikationen nachdenken. Beriicksichtigt man, dass sie sich selbst nicht als
deutsche Staatsbiirger wahrnehmen und auch von der Mehrheitsgesellschaft
nicht als solche wahrgenommen werden, so scheint es, als hitten sie sich mit
der Position arrangiert, um Toleranz zu bitten, auch weil sie sich nicht legiti-
miert sehen, weitere Partizipationsanforderungen zu stellen. Hier zeigt sich
erneut ein Spiegeleffekt des 6ffentlich zirkulierenden Toleranzbegriffs, wie er
auch in den Auseinandersetzungen um das Kopftuch artikuliert wurde.

Die positive Einschitzung des toleranten Charakters der deutschen Ge-
sellschaft sollte {iberdies in Relation zur Tiirkei betrachtet werden. Denn die
meisten Frauen verbanden ihre Wertschédtzung der deutschen Liberalitit mit
einer recht eindeutigen Kritik am »intoleranten« Umgang mit Religion im
offentlichen Raum der Tiirkei. Viele beméngelten die restriktive Politik tiirki-

1 Am Ende des Gespréchs bat ich die Frauen, jeweils in fiinf Worten zu beschrei-
ben, was fiir sie der Islam und die deutsche Gesellschaft bedeute. Zu den am
héufigsten verwendeten Begriffen bei Letzterem gehorten »Toleranz«, »Often-
heit« und »Freiheit«.

233

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

scher Autorititen gegeniiber islamischen Bewegungen, die in das politische
System vorzudringen versuchten. Vor allem aber beklagten sie, dass Kopftuch
tragende Frauen in der Tiirkei beim Studium mit Hiirden zu kimpfen hétten:

»lch finde, dass sie [die Deutschen] viel tolerieren. Sogar in der Tiirkei wird das
schlimm angesehen, wenn man da irgendwie mit ‘nem Kopftuch auf der Stra3e geht.
Wirklich, ich finde es toll, wie die Deutschen, jetzt allgemein gesagt, wie die jetzt
darauf reagieren. Und ich finde es auch wirklich super, dass sie auch sagen, dass wir
die Religion auch gut ausleben. Weil sie sagen manchmal halt, dass wir das freiwil-
lig machen und dass das positiv ist, aber in der Tiirkei wird das eher so als Zwang
angesehen, denke ich mir, und die wollen wirklich die Hintergriinde nicht wissen.
Aber hier finde ich das viel besser. Auch jetzt mit der Schule und so. In der Tiirkei
kann man wirklich mit Kopftuch auch nicht studieren und keine Arbeit und diese
ganzen Probleme, und hier finde ich es wirklich super, dass sie halt, ist egal von
welcher Religion oder von welcher Kultur du kommst, dass sie alles akzeptieren und
tolerieren und so.« (N., 19 Jahre, Abiturientin, Mitglied bei IGMG, Berlin)

Bemerkenswert an diesem Zitat ist auch, wie die Frau iiber »die Deutschen«
sprach und sich dabei selbstverstidndlich ausklammerte. Der Referenzrahmen
ist also nicht allein Deutschland, sondern auch und vor allem die Tiirkei, die
die Selbstpositionierung innerhalb der deutschen Gesellschaft beeinflusst. Der
spontane Vergleich mit der Tiirkei, den die meisten Interviewten ungefragt
vorgenommen haben, bestétigt einmal mehr ihre Selbstidentifikation als Tiir-
kinnen. Zugleich zeigt die deutliche Kritik, die sie am Herkunftsland ihrer
Eltern vornehmen, dass sie sich durchaus mit Deutschland identifizieren,
selbst wenn sie dies nicht explizit dulern. Obwohl sie sich als nicht zugehorig
und als »Auslidnder« empfinden, rekurrieren die jungen Frauen positiv auf
bestimmte Prinzipien, die in der deutschen Gesellschaft verankert sind, so vor
allem das Prinzip der Religionsfreiheit.”

Die Frauen schienen sowohl zur tiirkischen als auch zur deutschen Gesell-
schaft eine ambivalente Position einzunehmen, die durch eine selbstverstind-
liche Zuriickweisung von ausdriicklichen Identifikationen mit Deutschland
und der Rekonstruktion einer imaginierten tiirkischen Identitét gekennzeich-
net ist. Obwohl beide Sphéren diskursiv voneinander getrennt scheinen, sind
die Grenzen in der Realitdt und in der sozialen Praxis offensichtlich durchlés-
siger. Bei dieser Ambivalenz scheint eine alles umfassende muslimische Iden-

2 Es ist allerdings davon auszugehen, dass sich vor allem die Einschitzung,
Deutschland pflege einen liberalen Umgang mit dem Kopftuch, insbesondere
nach dem Verfassungsgerichtsurteil bzw. der sich daran ankniipfenden Debatte
und den Gesetzesnovellierungen auf Landerebene etwas verdndert haben diirfte.
Ebenso hat sich zweifellos die starke kritische Haltung gegeniiber der tiirkischen
Religionspolitik im Zuge der Regierungsiibernahme der islamisch orientierten
Partei AKP gewandelt.

234

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

titdt die Briicke zu bilden. Vor allem in ihrer eigenen Wahrnehmung, von der
Norm abzuweichen, wird der Islam zu einer wichtigeren Referenz als das
Tiirkischsein. Eine Interviewpartnerin erwiderte beispielsweise auf die Frage,
ob sie fiir die deutsche Staatsbiirgerschaft bereit wére, ihren tiirkischen Pass
abzugeben:

»Ja, mir ist es halt auch nicht so wichtig, am Ende muss man ja halt nur Moslem
sein, das ist halt das Wichtigste, ob ich jetzt Albaner oder sonst was bin, am Ende
muss ich halt Moslem sein, dass ich halt an Allah glaub’ und dass ich halt keine Per-
son an Allahs Stelle setze. Das ist halt fiir mich sehr wichtig.« (J., 19 Jahre, Fachab-
iturientin, Mitglied bei /GMG, Berlin)

Obwohl die Organisationen, in denen diese jungen Frauen interagieren, enge
Verbindungen zur Tiirkei pflegen, tritt in ihren Diskursen nicht unbedingt
eine selbstverstdndliche Fusion zwischen ihrem Tiirkischsein und ihrer reli-
gidsen Identitdt hervor, wie etwa bei den muslimischen Ménnern in Nikola
Tietzes (1998: 291f.) Studie. Abgesehen von einem gewissen Lippenbekennt-
nis zur offiziellen Rhetorik der Organisationen scheinen diese Frauen ihre
Identifikationen eher zu hierarchisieren, wie eine Frau es bezeichnend zum
Ausdruck brachte: »Also fiir mich kommt in erster Linie die Religion, und
dann kommen die Traditionen, die mit meiner Religion wiederum vereinbar
sind, also die sich damit verbinden kdnnen« (C. 28 Jahre, Jurastudentin, Mit-
glied der Islamischen Féderation, Berlin). Wiahrend der 6ffentliche Diskurs
iibrigens Tiirkischsein héaufig unreflektiert mit dem Islam assoziiert, trennen
die Frauen diese beiden Elemente in ihren Selbstbeschreibungen tendenziell
also eher. Auch ihre distanzierte Haltung gegeniiber der tiirkischen Politik
verweist eher auf eine Trennung denn auf eine Fusion von Ethnizitét,
Nationalitédt und Religion.

Fiir diese jungen Frauen scheint der Islam auch Ankniipfungspunkte zu
bieten, gerade weil er nicht national gebunden ist und vielleicht auch weil er
flexibel genug ist, um im Einklang mit den jeweiligen Lebensbedingungen
und individuellen Kontexten re-interpretiert zu werden. Vor allem in einem
Klima, in dem Einwanderern und deren Nachkommen die eindeutige Zuord-
nung zu einer nationalen Gemeinschaft abverlangt wird, scheint eine grenz-
iiberschreitende religiose Identitdt attraktiv zu werden. So kann ein islami-
scher Lebensweg grundsétzlich ungeachtet von Raum und Zeit in das alltdgli-
che Leben integriert werden, ganz im Gegensatz zum Tiirkischsein, das im
Lebensmittelpunkt Deutschland zunehmend an Konturen verliert bzw. eher
neue und hybride Formen annimmt. Durch die Akzentuierung ihrer religidsen
Identitat versuchen die Frauen, ethnische Grenzziehungen zwischen der
»deutschen« und »tiirkischen« Kultur zu relativieren, obwohl sie sich selbst
zu solchen Gegeniiberstellungen hinreiflen lassen:

235

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

»Man sollte in dieser Vielfalt eine Bereicherung sehen. Da gibt’s doch den beriihm-
ten Satz im Koran: »Ich hab’ die verschiedenen Vélker und Rassen geschaften, da-
mit ihr euch untereinander kennenlernt, die Unterschiede und die Gemeinsamkei-
ten.< Da sollte man, finde ich, ansetzen und diese Homogenitit ein bisschen aufge-
ben.« (C., 28 Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Féderation, Berlin)

Neben dieser Briickenfunktion zur deutschen Gesellschaft scheint der Islam
dariiber hinaus die gemeinsame bindende Referenz zwischen den Frauen und
ihren Familien zu sein, selbst wenn die konkreten Versionen zum Teil stark
voneinander abweichen. Fiir sie hat die ethnische Bindung an die Tiirkei nicht
mehr dieselbe Relevanz wie fiir die Generation der Einwanderer. Der »Traum
von der Riickkehr«, der bei der ersten Generation noch immer nicht vergessen
ist, spielt in ihren Lebenskonzeptionen keine oder kaum eine Rolle mehr. Eine
»muslimische« Identitdt hingegen trifft die Bediirfnisse beider Generationen.
Sie ermdglicht es den Frauen, die unterschiedlichen Standpunkte innerhalb
des Familienmilieus zu iiberwinden, zumindest aber zu ddmpfen und ihre
eigenen Versionen einzubringen, ohne dabei aus dem kulturellen Rahmen der
Eltern auszubrechen.

Zugleich wird der Islam zum Faktor, um die Andersartigkeit positiv zu
besetzen. Hier konkretisiert sich fiir den deutschen Fall die affirmative Hal-
tung gegeniiber dem Kopftuch als Ausdruck von religioser Differenz. Die
durchweg positiv konnotierte, religidse Andersartigkeit sollte also mit der
ambivalenten Andersartigkeit als »Tiirkinnen« oder »Ausliander« in Verbin-
dung gebracht werden. Eine sechsundzwanzigjahrige MTA beschrieb dies
besonders eindriicklich:

»Man sieht das ja im Fernsehen oder so, was auch mit den anderen Tiirken passiert,
sag’ ich mal, oder wie die Politiker die tiirkischen Menschen sehen oder die Auslén-
der allgemein, das kriegt man schon irgendwie mit, diese, diese komischen Blicke
oder dieses, dieses Komische halt ... Aber das ist mir irgendwie egal, weil ich ja
weil}, dass ich nicht drittklassig bin, weil es gibt keine Menschen, die in Klassen
geteilt werden. Menschen sind Menschen, und so gesehen, miissten die sich auch
vor Allah hinknien, und so gesehen, sind sie auch vor Allah genauso wert wie ich,
denke ich dann immer. Und deswegen ist mir das egal, was die von mir denken.«
(Z.,26 Jahre, MTA, Mitglied bei /IGMG, Berlin)

Mit der Trennung, die sie zwischen ethnischen und religidsen Beziigen vor-
nehmen, stellen die Frauen auch die landlidufige Forderung in Frage, junge
Muslime sollten sich kulturell in die deutsche Gesellschaft integrieren. Vor
allem weil die Religionsdiskurse in der deutschen Offentlichkeit nicht von
denselben Distinktionsmechanismen geprédgt sind wie in Frankreich und in
Deutschland keine solche klare Trennlinie zwischen »privater« Religion und
»offentlicher« Ethik iiblich ist, scheinen die Frauen ihre Zugehorigkeit zum

236

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

Islam konsequent affirmativ zu besetzen. Damit fordern sie tendenziell auch
eine Erweiterung des rechtlichen Religionsprivilegs auf den Islam ein, obwohl
dies sicherlich nur eine unausgesprochene Folge ihres Diskurses ist und weit-
aus weniger offensiv geschieht als in Frankreich. Wéhrend die Referenz als
Tiirkin mit der Biirde des Ausldnders und der Geschichte der Gastarbeiter be-
legt ist, ist die Identifikation zum Islam weniger belastet — selbst wenn sie in
der Offentlichkeit kaum als positiver wahrgenommen wird. Der Islam wird
somit zu einem neuen Element, das in den Augen der Frauen strikte Unter-
scheidungen zwischen uns (Deutschen) und ihnen (Ausldndern) leichter er-
traglich macht:

»Die [islamischen Organisationen] fangen uns auf. Ich sagte ja schon, dass ich mei-
ne Identitdt von Anfang an in der Religion gesehen hab’, Schirin, und dass mir das
einen Halt gegeben hat ..., und dadurch bin ich auch praktisch nie verloren gegan-
gen, weil ich mich von Anfang an mit meiner Religion auseinandergesetzt habe. Ich
wusste, wer ich bin, und das hat zum Beispiel auch sehr stark mit meinem Hoca® zu
tun gehabt oder mit meiner Religion, weil das mir ’ne ... Identitit gegeben hat ...
Kann man das so sagen? Klar, 'n Bewusstsein gegeben hat. Und da hat man mir ge-
sagt: »Okay, du hast 'ne Personlichkeit, du bist wer’, und wenn ich in die Moschee
ging, da waren zehn Médchen bedeckt, da war ich nicht alleine, das sind ja auch
Phénomene, die wichtig sind, wenn ich z.B. in die Moschee kam, &h, vor allem im
Ramadan, wenn zusammen gegessen wurde, wenn zusammen gebetet wurde, da ...
war 'ne Gemeinschaft da, ‘ne Gesellschaft. Du wusstest genau, wohin du gehorst.
Oder dass es 'ne Gruppierung gibt, fiir die bist du nicht fremd, die akzeptieren dich
so, wie du bist, dass du bedeckt bist, dass du betest, weil die das selber machen. Und
das Kind sieht das ja, das wird dann aufgefangen. Wobei, in der Schule, bist du an-
ders, in der Gesellschaft bist du anders, und dass diese Andersartigkeit dann nicht
zum Problem wird, weil du weifit ganz genau, am Nachmittag gehst du zur Mo-
schee, und da sind auch irgendwelche Médchen, die auch bedeckt sind, die auch in
die Schule gehen.« (C., 28 Jahre, Jurastudentin, Mitglied der Islamischen Fédera-
tion, Berlin)

Die Frauen kompensieren folglich das diffus vorhandene Gefiihl von Zugehd-
rigkeit sowohl zur Tiirkei als auch zu Deutschland — mit all den Komplexité-
ten, die ich zu beschreiben versucht habe — mit der Rekomposition ihrer Zu-
gehorigkeit zum Islam. In seiner Offenheit fiir Interpretationsvariationen und
seinen unterschiedlichen Erscheinungsformen kann der Islam daher zugleich
als Marker von Differenz und als ein Medium gedeutet werden, das Differen-
zen Uberbriickt und es ermoglicht, mit dem belasteten Erbe des Ausldnders
umzugehen. Der Islam ist der gemeinsame Nenner zwischen den Familien
und der deutschen Gesellschaft und zugleich transzendiert er diese beiden

3 Tirkisch fiir Imam: Vorbeter.

237

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Sphéren, weil er eindeutige Zuordnungen entweder zu Deutschland oder zur
Tiirkei obsolet macht. Neben der Suche nach Spiritualitét scheint diese Identi-
tiatskomponente ein wesentlicher Bestandteil des Islamisierungsprozesses der
jungen Frauen zu sein. Der vergleichende Fokus wird nachfolgend fiir Frank-
reich eine etwas andere Geschichte aufweisen.

Muslimisch und franzdésisch:
Partizipationseinforderungen im Namen der
franzosischen Staatsbiirgerschaft

Was die befragten Frauen in Frankreich zu vermitteln versuchen, wiirde ich
als eine »Politik der Neudefinition« beschreiben, die vor allem in der Umdeu-
tung staatsbiirgerschaftlicher Pramissen ihren Ausdruck findet. Im Gegensatz
zu den Frauen, mit denen ich in Deutschland gearbeitet habe, beschrieben sich
die Befragten in Frankreich selbstverstindlich als franzdsische Staatsbiirge-
rinnen und unterstrichen dabei die Bedeutungskraft dieser Zugehorigkeit fiir
ihr Selbstverstdndnis. Dies wurde auf verschiedene Weise deutlich. Zum
einen verwiesen sie mehrfach auf ihre Zugehdorigkeit zum franzdsischen Ge-
meinwesen und kontrastierten dies mit einer klaren Zuriickweisung der Hei-
matldnder ihrer Eltern. Zum anderen weist ihr Diskurs auf eine Verinnerli-
chung bestimmter, in der franzdsischen Gesellschaft verankerter Normen hin.
Auf den nédchsten Seiten werden diese beiden Aspekte etwas genauer zu be-
trachten sein.

Aussagen wie die einer zweiunddreiBligjahrigen Dekorateurin aus Marseille
sind recht geldufig in den Selbstbeschreibungen der jungen Frauen in Frank-
reich: »Ich bin eine franzdsische Biirgerin, und ich fithle mich voll und ganz
franzdsisch. Mit Algerien habe ich nichts zu tun.« (Q., 32 Jahre, Dekorateu-
rin, aktiv bei JMF, Marseille, unaufgezeichnetes Interview) Die selbstver-
standliche Zugehorigkeit der Frauen in Deutschland zu ihrer tiirkischen Her-
kunft wird mit der eindeutigen Distanzierung der franzosischen Frauen von
den Herkunftsldndern ihrer Eltern und der klaren Zuordnung zu Frankreich
kontrastiert. So betrachteten die Interviewten in Frankreich ihre Distanz zu
den Herkunftsldndern ihrer Eltern auch keineswegs als ein Hindernis oder als
einen Verlust, sondern nahmen sie in erster Linie als eine Chance wahr, den
Islam auf »richtige« und von kulturellen Traditionen befreite Weise zu leben,
anstatt die ethnisch aufgeladene Version ihrer Eltern fortzusetzen. Das fol-
gende Zitat kann hierfiir als exemplarisch gelten:

»Ich fithle mich als Franzosin, weil ich in Frankreich geboren wurde [...]. Ich be-
trachte mich iiberhaupt nicht als Algerierin, aber fiir mich ist der Islam eine univer-
selle Religion, und man kann sehr wohl gleichzeitig franzdsisch und muslimisch
sein ..., franzosisch und stolz darauf sein franzosisch zu sein und am politischen

238

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

Leben und der Entwicklung dieser Gesellschaft teilnehmen und dabei aber Muslim
sein.« (N., 30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und Schiile-
rin bei IMEM, Marseille)

Anstatt zundchst auf eine vorkonstituierte, geschlossene muslimische Ge-
meinschaft zuriickzugreifen — wie es vor allem der 6ffentliche Diskurs haufig
unterstellt —, positionieren sich die Frauen als Teil der franzdsischen Gesell-
schaft und sprechen im Namen ihrer franzdsischen Staatsbiirgerschaft. Damit
erweitern sie explizit die dominante Version von Staatsbiirgerschaft, die durch
eine problematische Kombination von rechtlicher Gleichstellung und kulturel-
ler Ausgrenzung gekennzeichnet ist. Thr Wunsch nach 6ffentlicher Anerken-
nung und Partizipation in der franzésischen Gesellschaft als Musliminnen und
Franzdsinnen kann daher als Forderung interpretiert werden, die aus dem In-
neren der Gesellschaft artikuliert wird, und weniger als ein sektiererischer
oder kommunitaristischer Impetus, wie in der 6ffentlichen Diskussion mehr-
heitlich wahrgenommen.

Die Frauen sprachen héufig emphatisch iiber die Mdglichkeiten, ihre mus-
limische Identitidt mit ihrer Zugehdrigkeit zur franzdsischen Gesellschaft zu
kombinieren, oft sogar, ohne dass ich sie danach gefragt hétte. Sie schienen
eine dringende Notwendigkeit darin zu sehen, die Kombinationsféhigkeit des
Islam zu untermauern. Dies ldsst sich nicht nur als Ausdruck einer inneren
Uberzeugung lesen. Es ist eindeutig auch eine Antwort auf den 6ffentlichen
Diskurs in Frankreich, der vor allem die junge Generation von Muslimen dazu
aufruft, ihre muslimischen Beziige abzuschiitteln, um vollstindige Mitglieder
der franzdsischen Gesellschaft zu werden. Dariiber hinaus erweitert die Per-
spektive der Frauen die tradierte und dominante Konzeption von Staatsbiir-
gerschaft, die von Religiositit bzw. kulturellen Partikularismen befreit zu sein
vorgibt. Die Frauen versuchen nicht nur, den Islam seiner »arabischen« Kon-
notationen zu entledigen, indem sie ihn zu einer universellen Religion erkla-
ren, die auch in nicht-muslimischen Kontexten und iiber nationale Grenzen
hinaus auszuleben ist. Sie fordern auch das dominante Verstindnis von
Staatsbiirgerschaft heraus, das nur in dem MaBe inklusiv ist, in dem die Biir-
ger es von Offentlichen Bekenntnissen zu ihrer Religion abzukoppeln bereit
sind. Auf diese Weise zeigen die Befragten in Frankreich, dass Franzdsisch-
sein weder eine vordefinierte Konzeption noch eine vollstindige Abwesenheit
von Religion impliziert. Dies geht nicht selten einher mit einer offenen Zu-
riickweisung der Unterscheidung zwischen offentlichen (muslimischen) und
privaten (christlichen) Formen von Religiositit. Eine vierundzwanzigjéhrige
Psychologiestudentin aus Marseille (K., 24 Jahre, Psychologiestudentin, aktiv
bei JMF und Schiilerin bei IMEM, Marseille) driickte dies auf folgende Weise
aus:

239

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

»Heute gibt es in Frankreich junge Menschen, die fordern muslimisch zu sein. Wir
wollen uns nicht verstecken, wir wollen nicht wie Tiere leben. Wir wollen am wirt-
schaftlichen, politischen und kulturellen Leben teilhaben und vielleicht auch am
Vereinsleben. In allen Bereichen kdnnten wir als Muslime préasent sein und unseren
Teil beitragen.«

Fiir die meisten Frauen in Frankreich sind der Islamisierungsprozess und die
Forderung nach Anerkennung in einem mehrheitlich nicht-muslimischen Um-
feld nicht mit der Suche nach einem vollstindig abweichenden Lebensmodell
verbunden. Vielmehr stellen sie den Versuch dar, ein islamisches Leben in
seinen vielféltigen Facetten mit dominanten Normen und Werten zu verbin-
den, ohne dabei allerdings Konzessionen beziiglich bestimmter, fiir sie als ele-
mentar geltender islamischer Prinzipien zu machen. Auch bei diesem Punkt
wird die Idealisierung des Modells des Propheten zu einer Referenz, die die
Vereinbarkeit zwischen dem gegenwirtigen Leben in Frankreich und einem
zeitlosen Islam unter Beweis stellen soll. Dabei zeigt sich auch ein gegendis-
kursives Element. So hoben die Frauen nicht nur die Vereinbarkeit zwischen
dem Islam und den Werten der franzésischen Gesellschaft hervor, sondern
betonten iiberdies, es hétte bereits zu Zeiten Mohammeds wissenschaftliche
Errungenschaften gegeben, die nun félschlicherweise als »westlich« deklariert
wiirden.

Oft verbinden sie ihre Suche nach einer Vereinbarkeit zwischen islami-
schen Werten und franzdsischen Lebensstilen mit dem Ziel, ein anderes, posi-
tiveres Image vom Islam in 6ffentlichen Rdumen zu vermitteln. Eine vierund-
zwanzigjahrige Hausfrau und Mutter zweier Kinder aus Marseille (R., 24 Jah-
re, aktiv bei JMF, Marseille) betonte beispielsweise:

»Und es stimmt, dass man mehr und mehr von uns sieht [bedeckte Frauen]. Das ruft
vielleicht Angst hervor, aber ich wiirde auch gern eine Botschaft vermitteln, den
Leuten, die Angst haben, und ihnen sagen: »Angst, aber vor was? Wir wollen keinen
Krieg machen. Wir wollen eine Botschaft senden, die eine Botschaft des Friedens
und der Ruhe ist.««

Im Gegensatz zu den Frauen in Deutschland wird die Selbstreflexion, zu-
gleich franzdsisch und muslimisch zu sein, auch in dem Interesse an politi-
schen Belangen Frankreichs deutlich. Zur Wahl zu gehen und allgemeiner
tiber das politische Leben in Frankreich informiert zu sein, ist bei den franzo-
sischen Befragten sehr viel ausgeprigter als bei den deutschen. Vor allem im
Hinblick auf die Position des Islam in der franzosischen Gesellschaft l4sst
sich eine weitaus reflexivere und kritische Haltung als bei den deutschen
Frauen beobachten:

240

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

»Ich interessiere mich fiir Politik, wir sind ja als Muslime auch ein politischer Fak-
tor, also muss man sozusagen interessiert daran sein. Muslime sind ein politischer
Faktor, leider. Das ist sehr schade, denn man hat den Eindruck, dass sie alles tun, um
uns auf diesem Niveau zu halten, auf dem wir jetzt sind. Und wenn Leute vorbei-
kommen, schauen sie auf uns, als wéiren wir im Zoo. Aber ... dass wir auf diesem
Niveau sind, liegt daran, dass es Leute gibt, die das unterstiitzen, irgendwie. Denn
wir haben schon fiir einiges gekdmpft und gesehen, dass es die Politik ist, die uns
zurlickweist, das ist eindeutig.« (B., 23 Jahre, Erzieherin, Besucherin der Adda 'wa
Moschee, Paris)

Thren Status als franzosische Biirgerinnen ernst zu nehmen, bedeutete fiir vie-
le der Frauen, sich aktiv als Musliminnen am politischen Geschehen Frank-
reichs zu beteiligen. Dieses Engagement impliziert sowohl ein Bewusstsein
fiir gewisse doppelte Standards, mit denen der Islam von politischer Seite bis-
lang behandelt wurde, als auch den Versuch, diesen Status zu verdndern. Die
gerade zitierte Frau ergénzte beispielsweise:

»Eines Tages werden wir einen Skandal veranstalten miissen. Denn ich finde, es ist
schon ein Skandal, dass Muslime auf den Straen beten miissen, weil es regnet. Es
ist ein Skandal, dass Muslime am Tag von 4id" ..., dass sie sich schén anziehen an
diesem Tag und dann, weil es regnet, drauflen beten miissen, weil die Moscheen zu
klein sind.« (Ebd.)

Die Forderung der Frauen, ihr Kopftuch in allen Bereichen des offentlichen
Lebens Frankreichs tragen zu diirfen, bildet wohl das symbolischste Element
bei einem sehr viel umfassenderen Kampf um Anerkennung als 6ffentlich
sichtbare Musliminnen. Wie das obige Zitat bereits andeutet, ist die Kritik an
einer angemessenen und gleichberechtigten Infrastruktur des Islam in Frank-
reich ein weiterer wesentlicher Bestandteil dieser Anerkennungskdmpfe. Die
Sekretdrin einer Moschee in Marseille driickte dies besonders deutlich aus:

»Man ist offen gegeniiber allem, nur nicht gegeniiber Muslimen. Muslime, im
Gegenteil, bedeutet Gettos. Die Moscheen sind in Gegenden angesiedelt! ... Schau-
en Sie doch mal diese Moschee hier an! Sie steht mitten auf einem Flohmarkt. Ich
meine, konnten Sie sich eine Kirche mitten auf dem Flohmarkt vorstellen?« (Z., 34
Jahre, Sekretérin der Islah-Moschee, Marseille)

Wihrend die &6ffentliche Meinung in Frankreich Begriffe wie »Kellermo-
schee« oder »islamisches Getto« vorwiegend als Indikator fiir eine selbstver-
schuldete Abkapselung der Muslime von der iibrigen Gesellschaft deutet,

4 Aid-el-Kebir bezeichnet das grofite islamische Opferfest, das am Ende des Wall-
fahrtsmonats gefeiert wird.

241

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

machten viele der Interviewten die franzdsischen Autorititen dafiir verant-
wortlich, Muslime von einem besseren Zugang zur Religionspraxis abzuhal-
ten. Das Fehlen angemessener Strukturen fiir ein aktives islamisches Leben
selbst in groflen Stidten wie Paris oder Marseille resultiert in den Augen vie-
ler Frauen aus einer recht bewussten Strategie der franzosischen Politiker,
Muslime in eine separate und 6ffentlich unsichtbare Position zu treiben. Nicht
selten geht der Kampf gegen diese Bedingungen mit der Forderung nach gro-
Berer offentlicher Priasenz einher:

»Wenn jemand offen sein will, gut, fangen wir an. Lasst uns offen sein, ich bin fiir
die Offhung bereit. Ich warte eigentlich auch nur darauf ... Aber das sollte nicht
bedeuten [...]: die Muslime auf die eine Seite, in eine kleine ruhige Ecke, unsichtbar
..., dass sie blof} unsichtbar bleiben.« (G., 29 Jahre, Krankenschwester, Schiilerin
bei IMEM, Marseille)

Das vergleichsweise ausgeprigte politische Bewusstsein dieser Frauen muss
sicherlich auch als eine Reaktion darauf angesehen werden, dass der Islam in
Frankreich seit Langem auf der politischen Agenda steht und sowohl in den
Medien als auch von politischer Seite vielfach diskutiert wird. In Deutschland
lasst sich ein solcher Trend erst seit Kurzem verzeichnen, wobei die Frage
nach dem Status des Islam bislang noch kaum ein Gegenstand von Wahlkam-
pagnen und -programmen war. Die unterschiedlichen Haltungen der Frauen in
Deutschland und Frankreich sollten {iberdies mit den Staatsbiirgerschaftstradi-
tionen der beiden Lander in Verbindung gebracht werden. In Frankreich sind
vor allem Muslime der zweiten Generation von Geburt an mit der Erkenntnis
aufgewachsen, zumindest im rechtlichen Sinne vollstindige Mitglieder der
franzosischen Gesellschaft zu sein. Somit haben sie ein Bewusstsein kulti-
viert, Rechte im Namen dieser Mitgliedschaft einzufordern. In diesem Sinne
koénnte man ihren Diskurs auch als Reflexion des dominanten Ideals von Zi-
vilbiirgerschaft interpretieren, das es prinzipiell ermdglicht, ungeachtet des
religiosen oder kulturellen Hintergrunds, gleiche Rechte zu verlangen. Dem-
nach kann die Forderung der Frauen, vollstindig akzeptierte Mitglieder der
franzdsischen Gesellschaft und zugleich offen bekennende Musliminnen zu
bleiben, als ein Versuch gedeutet werden, das Versprechen vom politisch de-
finierten Begriff von Staatsbiirgerschaft einzuldsen.

Allerdings sollte man nicht vergessen, dass diese Frauen in ihrem stillen
oder offenen Kampf um Anerkennung mit eindeutigen Begrenzungen kon-
frontiert sind, vor allem wenn sie sich nicht dem dominanten Ideal von einer
»Privatisierung« des Religidsen fligen. Anders formuliert, auch wenn sie sich
selbst als vollstindige Mitglieder der franzosischen Gesellschaft betrachten,
werden sie von aulen vorwiegend als Auflenseiterinnen wahrgenommen. Sie
scheinen sich auch recht bewusst dariiber zu sein, dass ihre Selbsteinschitzung

242

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

als franzésische Musliminnen ungeachtet ihrer formal-rechtlichen Gleich-
stellung im Alltag auf deutliche Hiirden sto3t. Eine Frau, deren Eltern nach
Frankreich eingewandert sind, als sie fiinf Jahre alt war, erklérte beispielswei-
se ihre Entscheidung, die franzdsische Staatsbiirgerschaft nicht anzunehmen,
auf folgende Weise:

»Denn ob ich jetzt einen marokkanischen oder einen franzosischen Pass in der Ta-
sche habe, wiirde fiir mich nicht &dndern, dass ich Fadela [Name gedndert] heile und
ein Gesicht habe, das ... Ich meine, das dndert doch nichts. Vielleicht wenn es Mas-
ken gébe, wiirde das vieles dndern ... Es gibt sogar Leute, die sagen: »Du wirst
leichter Arbeit finden.< Aber nein, tut mir leid, aber in dem Moment, wo du Mustafa
oder Fadela heif8t ..., nein, da &ndert es iiberhaupt nichts, meine ich.« (F., 32 Jahre,
Hausfrau und Mutter von zwei Kindern, aktiv bei JMF, Marseille)

Weniger allerdings wegen des ethnischen Hintergrunds als eher wegen ihres
offenen Bekenntnisses zum Islam sind alle Frauen mit abweisenden Reaktio-
nen der franzosischen Mehrheitsgesellschaft konfrontiert. Je mehr sie 6ffent-
lich interagieren, desto stirker scheinen sie mit solchen Zuriickweisungen zu
kdmpfen. Wegen dieser Hiirden gaben viele der Frauen an, zwischen dem
Wunsch, als Musliminnen 6ffentlich sichtbar zu sein, und dem duf3eren Druck
nach Konformitdt hin- und hergerissen zu sein. Jene Frauen, die auf den guten
Willen der franzdsischen Autoritdten angewiesen sind, von Angestellten oder
Professoren, neigten dazu, gewisse Konzessionen zu machen, um nicht vom
Arbeitsmarkt oder vom Bildungsangebot ausgeschlossen zu werden. Indem
sie sich zu einem gewissen Grad der auferlegten Norm fiigten, akzeptierten
die Frauen also, ihre muslimische Zugehorigkeit fiir eine Weile unsichtbar zu
machen. Andere Frauen entschlossen sich hingegen, in einem Milieu zu arbei-
ten, das ihre Sichtbarkeit als Musliminnen akzeptiert. In diesem Sinne sollte
das relativ ausgeprégte politische Verstdndnis der jungen Frauen in Frank-
reich auch und vor allem vor dem Hintergrund ihres Bewusstseins gedeutet
werden, einer nicht anerkannten Religionsgemeinschaft anzugehdren. Es
muss als Teil einer allgemeinen Politisierung des Islam in der franzdsischen
Offentlichkeit und des Kopftuchs im Besonderen begriffen werden. Insofern
ist es in Frankreich an sich zu einem politischen Akt avanciert, eine 6ffentlich
sichtbare Muslimin zu sein, ohne dass damit irgendetwas {iber die konkreten
Implikationen des Politikbegriffs ausgesagt wire. Die hitzigen Auseinander-
setzungen um die Legitimitit des Kopftuchs wie auch anderer Formen der
offentlichen Sichtbarkeit des Islam haben zu einem Prozess gefiihrt, den
Klaus Eder (2002: 334) treffend umschrieben hat: »Die Religion wird 6ffent-
lich, indem sie unterdriickt wird.«

Somit wird die alltidgliche Auseinandersetzung mit der Polemik gegeniiber
dieser Form von religiéser Sichtbarkeit zu einem integralen Bestandteil der

243

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Lebenspolitiken der jungen Frauen. Welche konkrete Strategie sie auch im-
mer wihlen — Konzessionen, Kompromisse oder verstiarkte Distinktion —, ihr
Ringen um Anerkennung ist stets von diskursiven Begrenzungen begleitet, die
ihnen ihre vollstindige Mitgliedschaft zur franzosischen Gesellschaft ab-
spricht. Dieser Druck fordert sie regelrecht heraus, ihre franzdsische und mus-
limische Identitét zu splitten, obwohl sie dies selbst gar nicht fiir notwendig
erachten. Bei einigen der Frauen schlédgt das Bewusstsein, diskriminiert und in
ihren Partizipationsmdoglichkeiten eingeschrdnkt zu sein, deutlich in eine ab-
grenzende Rhetorik um, die aus den Erfahrungen des sozialen Ausschlusses
zu resultieren scheint. Eine Frau in Marseille beschwerte sich beispielsweise:
»Das ist eine intolerante Gesellschaft ..., sie provoziert uns eigentlich, separa-
te Gemeinschaften zu griinden, weil wir nicht als Muslime akzeptiert sind.«
(U.-L., 30 Jahre, Leiterin einer Gruppe von muslimischen Frauen in Marseil-
le, unaufgezeichnetes Interview) In diesem Sinne finden die Bedenken der
franzosischen Offentlichkeit, dass Muslime sich absondern wiirden, bei eini-
gen Frauen durchaus Bestitigung. Im Gegensatz zur landldufigen Einschit-
zung, das Kopftuch sei an sich ein »politischer« Akt, scheint die Politisierung
allerdings eher durch eine Auseinandersetzung mit der Offentlichkeit zu er-
folgen und vor allem in dem MaBle zuzunehmen, indem ein zunéchst diffuses
Gefiihl von Diskriminierung in alltdglichen Zusammenhéngen bestitigt wird.

Die Tendenz, eine geschlossene muslimische Gemeinschaft zu imaginie-
ren, scheint also vor allem aus einer Minderheitenposition heraus zu erwach-
sen, die sich von der Offentlichkeit diskreditiert sieht. Dies wiirde die
Beobachtungen von Farhad Khosrokhavar (1997b) zur Kopftuchproblematik
in Frankreich bestitigen. Khosrokhavar interpretiert die unter jungen Musli-
men in Frankreich verbreitete Tendenz, sich von der Mehrheitsgesellschaft
abzugrenzen, in erster Linie als eine Reaktion auf die negativen Folgen des
»abstrakten Universalismus«, der insbesondere jenen keine Referenzpunkte
fiir Zugehorigkeit und Identifikation biete, die von sozialem Ausschluss be-
troffen seien. Er (ebd.: 115) gibt zu bedenken, dass die republikanische Ideo-
logie extreme Formen der »minoritiren Selbstbehauptung« provozieren und
radikalisieren konne, nicht zuletzt weil Minderheitenpositionen, vor allem
wenn sie religids artikuliert sind, nicht einmal auf begrenzte Legitimitét
hoffen kénnten. Auch in den Diskursen der jungen Frauen, die ich interviewt
habe, trat eine emphatische Demonstration ihrer Differenz vor allem in jenen
Momenten zutage, in denen sie von der mangelnden Anerkennung als 6ffent-
lich sichtbare Musliminnen sprachen.

In einigen Fillen empfanden die Frauen sogar ihr gesamtes (nicht-
muslimisches) Umfeld als feindselig und rekurrieren auf diese Weise auf &hn-
lich holistische Weltbilder wie der dominante &ffentliche Diskurs. Das Ge-
fiihl, zuriickgewiesen worden zu sein, scheint sie zu ermutigen, ihren islami-
schen Lebensweg als exklusiv zu prisentieren, und als einzig mdgliche Op-

244

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

tion, um in einem Umfeld zu interagieren, das sie als generell »islamfeind-
lich« wahrnehmen (P., 22 Jahre, Arabischstudentin, Marseille, Besucherin der
Adda’wa Moschee). Daraus schlossen einige Frauen, dass alle Schiden und
Probleme — wie Alkoholismus, Drogensucht, sexueller Missbrauch etc. — be-
seitigt werden konnten, wenn der Islam nur auf korrekte Weise gelebt wiirde.
Eine Frau aus Marseille argumentierte sogar, dass der Islam die Gesellschaft
vor AIDS schiitzen wiirde, weil er klare sexuelle Normen vorgdbe (J., 26 Jah-
re, aktiv bei JMF, unaufgezeichnetes Interview). An einigen Stellen reprodu-
zierten die Frauen also durchaus ein Wir-und-Sie-Schema, das vor allem bei
dem Spannungsverhiltnis zwischen ihrer Selbsteinschitzung als franzdsische
Musliminnen und dem Geffiihl, als solche zuriickgewiesen zu werden, auftrat.

Ich deute diese Verlagerung in den Diskursen der jungen Frauen in erster
Linie als einen Ausdruck ihrer ambivalenten Position in der franzosischen
Gesellschaft. Auf der einen Seite weisen sie jedwede Negativkonnotation mit
dem Islam und vor allem mit dem Kopftuch von sich. Sie wenden sich vehe-
ment gegen das Stigma der Andersartigkeit mit all seinen schiadlichen Katego-
risierungen. An einigen Stellen trat in ihren Diskursen sogar eine — allerdings
nicht explizierte — Sehnsucht nach den dominanten Idealen von Einheit und
kultureller Gleichheit hervor. Auf der anderen Seite rekonstruieren sie an ent-
scheidenden Stellen selbst Differenz, indem sie auf ihre exklusive muslimi-
sche Identitit verweisen. Je mehr sie in einer Offentlichkeit interagieren, die
Homogenitit einfordert und Differenz essentialisiert, desto mehr scheint ihr
Kampf um Anerkennung in eine Suche nach stabiler Andersartigkeit umzu-
schwenken. Sie werden offentlich andersartig und konstruieren ein Bild von
kollektiver Andersartigkeit. Vor allem wenn die »neutralen Werte« des abs-
trakten Universalismus ihnen keine Vorteile bieten angesichts der faktischen
sozialen Ungleichheit, mit der sie in ihrem Alltag konfrontiert sind —, funktio-
nieren sie den Islam zu einer Kategorie exklusiven Charakters um und heben
sich von der iibrigen Gesellschaft ab.

Ich sollte betonen, dass diese zuriickweisende Attitiide nicht nur als Reak-
tion auf diskursive Diskriminierung und ideologisierte Werte im 6ffentlichen
Diskurs zu verstehen ist. Sie scheint tiefer in generelleren Formen des sozia-
len Ausschlusses verwurzelt zu sein, mit denen die Frauen aufgewachsen
sind. Dabei muss man sich erneut vor Augen halten, dass die Befragten in
Frankreich beispielsweise allesamt in sozial unterprivilegierten Vierteln am
Rande der Grofstidte aufgewachsen sind. Anders als in Deutschland bringt
das Leben in einem franzosischen banlieue eine ganze Reihe von sozialen und
wirtschaftlichen Nachteilen und Ungleichheiten mit sich, wie sich generell die
gesamte Kategorie des banlieues nur schwerlich mit den Wohnverhéltnissen
in Deutschland vergleichen lédsst. Es handelt sich hier um die Effekte einer
Wohnungspolitik in den 1960ern und 1970ern, die eine hohe Konzentration
von Einwanderern in sozial benachteiligten AuBenbezirken konsequent vor-

245

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

angetrieben hat (vgl. Jazouli 1986; Dubet 1987; Dubet/Lapayronnie 1992; Ga-
lissot/Boumaza/Clement 1994). Die immer wieder aufflammenden Ausschrei-
tungen von jungen Franzosen mit Einwanderungshintergrund haben den en-
gen Zusammenhang zwischen sozialem Ausschluss und rdumlicher Wohnsi-
tuation noch einmal deutlich gemacht (vgl. die tageszeitung, 7.11.2005). Sehr
viel eindeutiger als in Deutschland beklagten in Frankreich alle Interview-
partnerinnen die problematische soziale Lage in den Vororten und beschwer-
ten sich iiber die verschiedenen Formen von Diskriminierung, die damit etwa
in der Schule oder auf dem Arbeitsmarkt einhergingen. Eine dreifigjéhrige
Frau aus einem Marseiller banlieue beispielsweise erzihlte:

»Wir hatten Probleme in der Schule ... Es gab viele Barrieren. Wir hatten Probleme,
es zu schaffen. Die Bedingungen, unter denen wir lernen miissen in einer Familie,
die nicht genau weif3, was es heiflt zu lernen, und mit Lehrern, die Barrieren aufstel-
len bei den Benotungen [...]. Wir werden diskriminiert, das ist die Realitét. Es ist
klar und eindeutig. Wir werden diskriminiert, und das wird immer noch praktiziert.
Es gibt jetzt Berichte von Lehrern mit muslimischem Hintergrund, die im Schulrat
sitzen und die mir unglaubliche Dinge erzéhlen, die ich fast nicht glauben kann [...].
Die reproduzieren immer noch genau dasselbe. Das hat sich nicht gedndert.« (N., 30
Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und Schiilerin bei IMEM,
Marseille)

Zugleich scheint das Bewusstsein, auf verschiedenem Niveau benachteiligt zu
sein, zu einem Vehikel fiir einen verstirkten Kampf um Erfolg unter be-
schwerten Bedingungen zu werden. Eine Frau aus Paris (B., 23 Jahre, Erzie-
herin, Besucherin der Adda 'wa Moschee, Paris) hob in diesen Zusammenhang
besonders deutlich hervor: »Als Tochter von Einwanderern ist es iiberhaupt
nicht klar, seinen Platz zu bekommen. Wir erleben Rassismus schon, wenn
wir noch ganz jung sind, und das tut sehr weh. Es tut weh, aber gleichzeitig
wird es auch zum Motor fiir Erfolg. Es zwingt uns dazu, erfolgreich zu sein.
Das ist der Vorteil. Der Nachteil ist, dass es viel kaputt gemacht hat.«

Damit wird vor allem fiir den franzdsischen Fall noch einmal eine dritte
Dimension des Wertes deutlich, den die Frauen der Erziehung und Bildung
beimessen. So verbinden sie damit auch eine materielle Komponente. Thr
Streben nach Bildung verdeutlicht den Versuch, einen besseren und gesicher-
teren Lebensstandard zu haben als die Generation der Eltern. Dies geht klar
iiber die symbolische Komponente einer Distanzierung von den Eltern hinaus,
weil sie »ungebildet« sind.

Obwohl die Frauen zugleich mit groBer Wertschitzung von den Bil-
dungsmoglichkeiten in Frankreich sprachen, kontrastierten sie hdufig die
Ideale des franzosischen Bildungssystems mit der inegalitiren Realitdt, mit
der sie als Kinder von Einwanderern konfrontiert waren. Diese Erfahrungen

246

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

illustrieren Diskriminierungen auf einer Alltagsbasis. Vor allem liegen sie in
eklatantem Widerspruch zum weitverbreiteten Versprechen, die franzdsische
Schule sei eine Stitte, die alle moglichen Formen von Differenz einzuschmel-
zen imstande sei und damit per se ein Ort der Gleichberechtigung. Die Dis-
kurse der jungen Frauen zeigen ferner in entscheidendem Mafle, dass das 6f-
fentlich artikulierte Ziel der Einschmelzung von religiosen und kulturellen
Unterschieden zuweilen eher gegenteilige Effekte mit sich zu bringen scheint.
Vor allem der Forderung nach einer Privatisierung des Religiosen in 6ffentli-
chen Rdumen wie der Schule oder der Universitdt widersprechen die Frauen
vehement — nicht nur auf symbolischer Ebene mit ihrem Kopftuch, sondern
ebenso in Alltagssphéren, in denen sie ihrer islamischen Lebensweise Aus-
druck verleihen.

So wird deutlich, dass sich die befragten Musliminnen in Frankreich eher
kritisch mit der franzdsischen Politik allgemein und mit der Islampolitik im
Besonderen auseinandersetzten. Dies steht in deutlichem Kontrast zur Inter-
pretation der deutschen Frauen von Deutschland als »toleranter« Gesellschaft.
Die Frauen betonten hdufig die »scheinheilige« Haltung der o6ffentlichen
Meinung, die Frankreich als Land der Menschenrechte portritiere, wahrend
Religionsfreiheit unterminiert und 6ffentliche Religiositét sanktioniert wiirde.
Sie kritisierten den dominanten Diskurs wegen seiner Darstellung Frankreichs
als liberale Gesellschaft und beanstandeten: »Wir sind frei, aber frei, das zu be-
folgen, was Frankreich uns vorgibt« (G., 29 Jahre, Krankenschwester, Schii-
lerin bei IMEM, Marseille). Eine Frau, die zum Universitétsdirektor beordert
und aufgefordert wurde, das Kopftuch abzulegen, konkretisierte:

»Ich fand das unglaublich, dass man an der Universitét einberufen wird, weil man
das Kopftuch trigt. Was bedeutet das? Sie sprechen iiber Bekehrungseifer an Uni-
versitdten oder an ... Also damals habe ich mir gesagt, es sollte da wirklich ein
Waiéchter stehen und jemand, der ganz in schwarz gekleidet ist, oder jemand, der in
Jeans ... Ich meine, jede Art von Kleidung kann uns mitteilen, wer wir sind, kann
uns etwas iiber diese oder jene Zugehorigkeit sagen. Das war einfach nur eine ande-
re Attacke, die gegen den Islam gerichtet war, gegen Muslime, eine weitere ...« (N.,
30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauengruppe Ouverture und Schiilerin bei
IMEM, Marseille)

Trotz deutlicher Polarisierungsmechanismen verbindet sich das politische und
zivile Bewusstsein der Frauen keineswegs mit dem Gedanken, das politische
System ummodellieren oder einen »islamisierten Staat« anstreben zu wollen,
wie es vor allem die Betonung der »politischen« Motivation des Kopftuchtra-
gens oder die Rhetorik vom »Kommunitarismus« haufig unterstellt. Die Frau-
en duflerten an keiner Stelle ein Unbehagen gegeniiber dem demokratischen
System an sich. Vielmehr reduziert sich ihr politisches Bewusstsein und damit

247

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

moglicherweise auch der politische Charakter des Kopftuchs auf den Versuch,
als Musliminnen aktiv am gesellschaftlichen Geschehen teilzunehmen und
dabei bestimmte normative Pramissen, die hiufig als gegeben betrachtet wer-
den, in ein neues Licht zu riicken. Mit den rechtlichen und ethischen Normen
der franzosischen Gesellschaft vertraut, fordern sie Teilhabe ein, indem sie
auf Grundwerte und -prinzipien Frankreichs rekurrieren und diese zugleich
umdeuten.

Dies bringt mich zum letzten und meines Erachtens interessantesten As-
pekt des franzdsischen Interviewmaterials. Wiahrend die Frauen in Deutsch-
land eher selten auf Konzepte zuriickgriffen, die im 6ffentlichen Religions-
oder Islamdiskurs zirkulieren, bedienten sich die Frauen in Frankreich haufig
franzosischer Schliisselkonzepte, die fiir ihren Status als Musliminnen im
franzdsischen Kontext relevant sind:

»Wir sind in einem republikanischen Staat: Freiheit, Briiderlichkeit, Gleichheit! Es
gab die Franzosische Revolution, und jeder kann tun, was er will. Nicht ich sage das,
die Franzosen selbst sagen das. Na ja, oder man miisste die Verfassung dndern.« (Z.,
34 Jahre, Sekretirin der Islah-Moschee, Marseille)

Das wichtigste Element der Umdeutungsstrategien ist dabei das Konzept der
laicité. So duflerten die jungen Musliminnen einerseits ihr Unbehagen iiber
die Art und Weise, wie dieses Konzept in eine Waffe gegen 6ffentlich sicht-
bare Formen des Islam umgemiinzt wurde. Andererseits redefinierten sie den
Inhalt des Begriffs, um die Vereinbarkeit zwischen dem Islam und der laicité
zu illustrieren und im Namen franzdsischer Prinzipien gleiche Rechte als
Musliminnen einzufordern. Die AuBerung der eben zitierten vierunddreiBig-
jéhrigen Marseillerin veranschaulicht die Kombination dieser beiden Aspekte
deutlich:

»lch finde, das Wort laicité ist eine unglaubliche Scheinheiligkeit. Ich werde Thnen
erklaren warum. Weil, laizistisch fiir wen? Laizistisch nur fiir Muslime, wéhrend die
anderen Religionen ... Warum haben Muslime nicht das Recht auf Koranschulen,
obwohl das gut wire [...]. Und auBerdem, aus der Perspektive der Leute von hier, in
einem Land wie Frankreich, das immerhin ein Land der Menschenrechte ist ... Ich
meine, wir sind ..., man muss mal dariiber nachdenken. Laizistisch fiir die Juden,
laizistisch auch fiir die Christen, oder? Fiir mich ist /aicité etwas Allgemeines. Es ist
nicht nur fiir eine bestimmte Bevolkerungsgruppe gedacht.« (Ebd.)

Die Frauen artikulierten ihre Kritik am dominanten Gebrauch des laizisti-
schen Prinzips auf zweifache Weise. Auf der einen Seite kritisierten sie,
Frankreich neige wegen der starken Betonung der sékularen Kultur dazu, sei-
ne eigenen christlichen Urspriinge zu kaschieren und zu verneinen. Auf der

248

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

anderen Seite reklamierten sie die doppelten Standards, mit denen das Prinzip
in Frankreich angewendet wird:

»Ich bin nicht gegen Prinzipien. Es ist wahr, dass die Franzosen schwierige Zeiten
zwischen Katholiken und Protestanten erlebt haben. Ich gebe zu, dass das Kopftuch
deshalb einige Leute etwas beédngstigen konnte [...]. Aber wenn es vollkommen
laizistisch wére, warum gibt man dann bestimmte Dinge nicht auf? Freitags essen
wir in der Mensa immer Fisch. Das ist was Religioses. Warum sind an christlichen
Feiertagen fiinfzehn Tage frei, wenn das nichts Religioses ist? Ich meine, es stimmt,
dass man sich als laizistisch bezeichnet, aber es basiert trotzdem auf der christlichen
Religion, was ja auch normal ist, weil es die dominante Religion in Frankreich war
und es iibrigens noch immer ist.« (K., 24 Jahre, Psychologiestudentin, aktiv bei JMF
und Schiilerin bei /IMEM, Marseille)

Indem sie die »kulturelle Impragnierung« (Habermas 1993: 181) des franzosi-
schen Laizitdtsbegriffs enthiillen, fordern die Frauen zugleich ein, dieses
Konzept an die gegenwirtigen verdnderten Bedingungen anzupassen. Die
Frauen dehnen die Moglichkeiten der politischen Partizipation am &ffentli-
chen Leben Frankreichs als sichtbare Musliminnen aus, indem sie sich zu den
in der franzosischen Gesellschaft verankerten Normen bekennen und sie zu-
gleich in ihrem Interesse, jedoch im verfiigbaren Rahmen umdeuten. Dies
verlagert zugleich die Begriffe der legitimen Grenzziehungen in der Offent-
lichkeit, wie sie sich vor allem in der anhaltenden Ablehnung in weiten Teilen
der franzosischen Gesellschaft gegeniiber der aktiven Teilhabe von Kopftuch
tragenden Frauen am 6ffentlichen Leben manifestiert.

Uber ihre negative Einschitzung gegeniiber der giingigen Handhabe des
laizistischen Prinzips hinaus bieten die Frauen ihre eigene Interpretation von
laicité an, die in offenem Widerstreit mit der dominanten Version des 6ffent-
lichen Diskurses steht: »Und ... in den Texten heute, in den Gesetzestexten
zur laicité gibt es nichts, das es uns verbietet, das Kopftuch zu tragen. Also
warum sprechen die nur die ganze Zeit iiber laicité, laicité, laicité?« (K., 24
Jahre, Psychologiestudentin, aktiv bei JMF). Eine andere Frau duBerte dhn-
lich:

»Sie haben dieses Laizitétskonzept dramatisiert, sie haben das wirklich dramatisiert,
weil Frankreich in der Vergangenheit diesen Kampf fiir die /aicizé erlebt hat. Das hat
aber iiberhaupt nichts zu tun mit den Kopftiichern. Das Kopftuch einer Schiilerin,
wo ist da die Beziehung? Fiir mich waren das Kopftuch und das Kreuz und die Kip-
pa nur ein Vorwand, um mit dem Finger zu zeigen: >Seht, diese Leute sind geféhr-
lich. Wir wollen diese Leute nicht haben.« Laicité war ein Vorwand, denn fiir mich
ist, ganz im Gegenteil, ein laizistischer Staat ist was Gutes fiir uns, wir konnen ...,
laicité bedeutet Religionsfreiheit«. (N., 30 Jahre, Leiterin der muslimischen Frauen-
gruppe Ouverture und Schiilerin bei IMEM, Marseille)

249

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Ahnlich wie der unterreprisentierte Diskurs zur laicité in der Kopftuchdebatte
interpretierten die Frauen das Konzept als ein Prinzip, das die Pluralisierung
religioser Ausdrucksformen auch im 6ffentlichen Leben vorantreibt und nicht
notwendigerweise eindimmt. Diese Politik der Umdeutung bezieht sich auf
die dominante Version des Begriffs, die vor allem Muslime dazu auffordert,
ihre religiosen Beziige in der Offentlichkeit zu verbergen, um zu »kulturneu-
tralen« Biirgern zu werden. In dieser Politik tritt insbesondere eine Kritik an
den asymmetrischen Effekten der Umsetzung des Laizititsbegriffs und gene-
reller des abstrakten Universalismus hervor. So werden die Widerspriiche
verdeutlicht, die den Diskursen von Gleichheit und /aicité innewohnen. Beide
reprasentieren in weiten Teilen unerfiillte Normen und dienen nicht selten als
Instrumente der sozialen Kontrolle und hegemonialer Politik gegeniiber Min-
derheiten, die Partizipation einfordern (vgl. Salvatore/Amir-Moazami 2002).

Im Gegensatz zu den Frauen, mit denen ich in Deutschland gesprochen
habe, machten die Interviewten in Frankreich also keineswegs Anstalten, die
Dinge so zu belassen, wie sie sind, sondern unterstrichen eher ihren Willen,
ihre Kapazitdt und auch die Legitimitét, fiir ihre Rechte einzutreten. IThre For-
derungen fiir mehr Représentation und fiir 6ffentliche Sichtbarkeit im Namen
ihrer Zugehdrigkeit zu Frankreich sollten daher in erster Linie als ein Aus-
druck ihres Bewusstseins gedeutet werden, zumindest im rechtlichen Sinne,
vollstindige Mitglieder der franzdsischen Gesellschaft zu sein: »Wir sind
hier, wir bilden mehr als 20 % der Bevolkerung von Marseille. Das ist nicht
langer eine Minderheit. Wenn man uns nicht sieht, muss man wirklich blind
sein. Diejenigen, die uns nicht sehen, miissen blind sein.« (W., 33 Jahre, Er-
zieherin, Schiilerin bei IMEM, Marseille)

Was zum Abschluss dieses Kapitels noch einmal betont werden sollte, ist
die Tatsache, dass diese Frauen ihre Forderungen nach Gleichheit und Mitbe-
stimmung fiir Muslime im Namen von franzdsischen Prinzipien artikulieren
(insbesondere der /aicité) und weniger im Namen einer distinktiven religidsen
Gemeinschaft. Dies ist auch so betonenswert, weil es zeigt, dass Muslime in
Frankreich dominante Normen adoptiert haben, die gemeinhin gegen ihre Pra-
senz und Sichtbarkeit verwandt werden, wihrend sie den Begriffsinhalten
eine Wendung geben, die ihren Status als Muslime zu erh6hen verspricht. Thr
Riickgriff auf diese Prinzipien unterstreicht ihre Selbstwahrnehmung als inte-
grale Mitglieder Frankreichs, die sich normative Pramissen aneignen und zu-
gleich redefinieren, um ihren Platz in der Gesellschaft auszuhandeln. Diese
Aneignung verhilft diesen jungen Musliminnen gewissermalen, den domi-
nanten Diskurs mit seinen eigenen Waffen anzugreifen. Dieser Standpunkt
untergrabt sowohl die Hypothese einer »Integration« in die Regeln und Nor-
men dominanter Lebensformen als auch das Bild eines islamisch motivierten
sektiererischen Aktivismus. Ferner scheinen die Frauen mit ihrer Strategie der
Umschreibung in Frankreich nicht allein zu sein. So beobachten Paul Strat-

250

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

ham und Ruud Koopmans (2003: 30) in einer vergleichenden Untersuchung
zu Partizipationseinforderungen von Muslimen in vier europdischen Landern
(Frankreich, GroBbritannien, Deutschland und die Niederlande) mit Blick auf
ihre franzosischen Daten »einige Beispiele dieser Art, bei denen die Anforde-
rung [claim] das Prinzip der laicité beteuert, dabei allerdings mehr Raum fiir
die AuBerung von kulturellen Differenzen beansprucht und zugleich unter-
streicht, dass es sich um einen Ausdruck von Kultur und nicht von Politik
handelt«. Ich meine, dass es gerade diese Kapazitét der jungen Generation ist,
ihre Teilnahme als Muslime im Rahmen franzosischer Diskurstraditionen ein-
zufordern, die die 6ffentliche Meinung irritiert.

Wenn man sich nun riickblickend das letzte Kapitel ansieht, so wird deut-
lich, dass es einen Unterschied zu machen scheint, als 6ffentlich sichtbarer
Muslim in Frankreich oder in Deutschland zu leben. In Frankreich &duflern die
Frauen Unbehagen iiber den Assimilierungsdruck, verbunden mit der Suche
nach Anerkennung als Musliminnen im Rahmen verfiigbarer Normen und
einer pluralistischen Lesart des Laizititsprinzips. Sie versuchen, als vollstén-
dige Mitglieder der franzosischen Gesellschaft anerkannt zu werden, wihrend
der dominante Diskurs sie stets daran erinnert, dass sie nicht franzdsisch ge-
nug sind, sofern sie nicht gewisse Dinge aufzugeben bereit sind, die ihnen
heilig sind. Was aus diesem Spannungsverhéltnis erwéchst, ist eine Art Hass-
liebe zu Frankreich. Die Frauen kritisieren die franzdsische Gesellschaft in
vielerlei Hinsicht, wéhrend sie gleichsam ein ausgeprégtes und ausdriickliches
Bewusstsein von Zughdrigkeit duflern.

Diese Ambivalenz dreht sich bei den deutschen Interviewpartnerinnen in
der Tat um. Sie bringen ihre Wertschitzung fiir Deutschland zum Ausdruck
und bestdtigen zugleich offenkundig ihren Status als Auflenseiter. Die Tatsa-
che, dass Einwanderer in Deutschland nicht als vollstindige Mitglieder der
deutschen Gesellschaft anerkannt werden, bringt einen interessanten Doppel-
effekt mit sich. Auf der einen Seite haben die Frauen die Wahrnehmung als
AuBenseiter internalisiert und sich in gewisser Weise damit arrangiert. Auf
der anderen Seite scheint dieser Status ihnen gewisse Freirdume zu schaffen,
um pluralistische Formen von Zugehdorigkeit zum Ausdruck zu bringen und
auf diese Weise ihre aktive Présenz als Musliminnen in Deutschland zu er-
leichtern. In diesem Sinne kann der rechtlich bzw. nunmehr symbolische Sta-
tus als »Auslander« sowohl als Chance als auch als Barriere interpretiert wer-
den. Wihrend er offensichtlich den Ubergang zur vollstindigen Mitglied-
schaft blockiert, indem er Muslime dazu anhilt, »Tlirken« zu bleiben, iibt er
nicht im selben Mafle Anpassungsdruck aus wie in Frankreich. Diese Unter-
schiede zeigen noch einmal, dass ein Blick allein auf rechtliche Aspekte ver-
schiedener Staatsbiirgerschaftstraditionen und -gesetze zu begrenzt wire,
wenn man den Fokus nicht ausdehnt und untersucht, wie sich diese Traditio-
nen in spezifische Diskurse iiber Andersartigkeit {ibersetzen.

251

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Insofern war es notwendig, im Verlauf der Analyse die Einwirkungen zu
beriicksichtigen, die 6ffentliche Diskurse auf das Selbstverstidndnis dieser und
anderer junger Muslime in beiden Landern haben, wenngleich die Effekte
sicherlich komplex und nicht ohne Weiteres kausal zu deuten sind. Betrachtet
man riickblickend die Korrelation zwischen Diskurs und Macht, so wird klar,
dass dieses Verhéltnis in beiden Léndern alles andere als eindeutig oder linear
ist. An einigen Stellen wurde sogar ersichtlich, dass die dominanten Diskurse
und die unausgewogenen Machtverhiltnisse, die sie jeweils reflektieren und
manifestieren, in beiden Lindern zu einem wichtigen Element werden, die
Handlungskapazititen der Frauen zu erhdhen. Demnach kdnnte man die Dis-
kurse der Frauen sogar als einen Ausdruck von »Subjektivation« im Sinne
Michel Foucaults (1999) und Judith Butlers (2001) deuten. Kurz gefasst geht
es dabei um den Zusammenhang von Macht und Subjekt. Inspiriert von Fou-
cault hat vor allem Butler aufgezeigt, dass Macht nicht allein als repressives
Element auf die Entwicklung des Subjekts einwirkt und es zwangslaufig al-
lein zur Unterordnung zwingt. Vielmehr betont sie, wie Macht auch zum Mo-
tor der Subjektwerdung werden kann. Foucaults Begriff der »Subjektivation«
macht diesen doppelsinnigen Prozess aus Unterwerfung und Subjektwerdung
besonders deutlich.

Auf diese Weise interpretiert, zeigen die Geschichten der Frauen tatsich-
lich, dass die unausgewogenen Machtverhéltnisse, denen Muslime in Europa
notgedrungen ausgeliefert sind, nicht kausal und einseitig einen Hinderungs-
grund darstellen, aktiv teilhabende Mitglieder der Gesellschaft zu werden,
sondern teilweise sogar ganz entgegengesetzte Wirkungen haben koénnen.
Diese Frauen sind zweifellos einer ganzen Reihe von — streckenweise wider-
spriichlichen — Diskursen und Machtmechanismen unterworfen. Sie sind den
ausschlieenden o6ffentlichen Diskursen und den Restriktionen innerhalb der
muslimischen Gemeinschaft, vor allem im Familienmilieu ausgesetzt, die ihre
Teilhabe am 6ffentlichen Geschehen ebenfalls einschrianken. Zugleich wurde
aber deutlich, dass diese dominanten Machtstrukturen, zumindest teilweise,
auch den Ausgangspunkt bilden kdnnen, um zu selbstbewussten und vor al-
lem reflexiven Subjekten zu werden. Zugleich wurde auch deutlich, dass sich
diese Prozesse der Subjektformierung in der Auseinandersetzung mit Macht-
mechanismen in Frankreich anders zu gestalten scheinen als in Deutschland.
Wihrend es in Frankreich ein bewusster Widerstand gegen dominante Dis-
kurse ist, der Selbstbewusstsein produziert, scheint es in Deutschland eher
eine positive Besetzung des kulturell definierten AuBenseiterstatus zu sein,
die zur Quelle von Agentenschaft wird.

252

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

Redefinitionen muslimischer Traditionen
in Deutschland und Frankreich

Wie die vorangegangene Analyse gezeigt hat, legen die Diskurse der Kopf-
tuch tragenden Frauen in Deutschland und Frankreich keinen linearen oder
vorgefertigten Begriff ihres Selbstverstdndnisses als Muslime in mehrheitlich
nicht-islamischen Kontexten offen. Die Diskurse sind stattdessen komplex
und keineswegs frei von Zwiespalt, teilweise auch Widerspruch. Zugleich
scheinen sie sozial effizient zu sein und offenbaren Anzeichen von eigenstén-
diger Handlungskapazitit, anstatt nur Reaktionen auf soziale Zwénge zu sein.
Die Frauen hinterfragen deutlich dominante Bilder von Kopftuch tragenden
Musliminnen als unterdriickte, passive Andere oder als Marionetten islamisti-
scher Zirkel. Ihr konsistenter Riickgriff auf den Islam ldsst auch Zweifel an
der geldufigen Behauptung aufkommen, dass sich die Quellen dieser sozialen
Handlungskapazititen allein aus der Interaktion mit den »emanzipatorischen«
Errungenschaften der » Aufnahmegesellschaften« speisen.

Trotz gewisser Ambivalenzen, die in ihren Diskursen auftreten, wiirde ich
dennoch nicht behaupten, dass die Frauen schlicht den »einfachsten« Weg ge-
hen und sich nur pragmatisch der Quellen des Islam bedienen und dabei se-
lektieren, was davon in ihren Lebenskontext passt und was nicht, wie es z.B.
in den Begriffen wie »bricolage« oder »Patchwork-Identitét« anklingt (Khos-
rokhavar 1997a). Die Probleme und Dilemmas, denen die jungen Frauen be-
gegnen und die Losungen, die sie dafiir anbieten, konnen nicht einfach im
Sinne eines utilitaristischen Gebrauchs des Islam und einer Einebnung islami-
scher Traditionen in den normativen Rahmen der deutschen bzw. franzdsi-
schen Gesellschaft gelesen werden. Sehr viel eher scheint der Islam zu der
Hauptquelle eines mithsamen Versuchs zu werden, existenzfdhige Subjekte in
einem Umfeld zu werden, das von Spannungen zwischen verschiedenen Tra-
ditionen gekennzeichnet ist. In meinen Augen sind die widerspriichlichen Mo-
mente in den Selbstbeschreibungen der Frauen Bestandteil ihrer Verankerung
in tibermittelte Traditionen, die sie zugleich auf der Basis ihrer »wahren«
bzw. »korrekten« Version vom Islam umschreiben, ohne dabei das Bewusst-
sein aktiver Teilhabe am gesellschaftlichen Geschehen zu opfern. Trotz aller
Widerspriiche scheint es, dass die jungen Frauen dennoch nach Kohédrenz su-
chen und dabei den Islam zugleich neu aufbauen, um ihn fiir ihre Lebenskon-
zeptionen tauglich zu machen, anstatt das theologische und konzeptuelle
Riistzeug islamischer Traditionen schrittweise zu verwerfen.

Ein Hinweis, der diese Behauptungen bestitigt, ist der konsequente Riick-
griff der Frauen auf den Islam und ihr Versuch, die heiligen Texte zu ergriin-
den — obgleich die Quellen, die die Interpretationen dieser Texte beeinflussen,
sicherlich komplex sind und die Kapazititen des Ergriindens entsprechend des
Hintergrunds und Wissens variieren. Der Islam wird zu einer allumfassenden

253

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Bezugsquelle, die das tigliche Leben strukturiert und zugleich eine Distanzie-
rung von dem Stereotyp des vollstindig Anderen ermdglicht.

Ein weiterer Hinweis sind die zahlreichen Analogien der Diskurse dieser
jungen Frauen zu anderen sozial-historischen Kontexten, auf die ich aufmerk-
sam gemacht habe. An entscheidenden Stellen offenbaren die Diskurse der
jungen Frauen deutliche Ahnlichkeiten zu muslimischen Diskursen in anderen
soziokulturellen (mehrheitlich islamischen) Kontexten, in denen dhnliche Fra-
gen (wie Mutterschaft, weibliche Bildung, Teilnahme von Frauen am 6ffentli-
chen Leben etc.) im Laufe der vergangenen zweihundert Jahre diskutiert wur-
den. Vor allem das Eintreten fiir weibliche Bildung von islamischen Reform-
bewegungen im ausgehenden 19. Jahrhundert unterstiitzt mein Argument
einer internen Logik von Interventionen innerhalb der Tradition, die eine von
Selbstdisziplinierung gekennzeichnete Reflexion und Regulierung erzeugt.
Diese unterschiedlichen Kontexte, obgleich sie in Zeit und Raum vollstindig
voneinander abweichen, konnen auch insofern verglichen werden, als die In-
tervention und Dominanz anderer Traditionen den Grad der Reflexivitit und
das Potenzial zur Selbstreform zu erhéhen scheint, wie auch immer die kon-
kreten Konsequenzen dieser Bemiihungen aussehen mdgen. Diese Parallelen
zu verschiedenen anderen Kontexten, Rdumen und Zeiten, auf die ich im
Rahmen dieser Abhandlung leider nur unzureichend hinweisen konnte, die
aber eine genauere Untersuchung lohnenswert machen, weisen auf eine Kon-
tinuitdt muslimischer Traditionen auch in mehrheitlich nicht-muslimischen
Kontexten hin oder besser auf eine Kontinuitdt der Reformbestrebungen die-
ser Traditionen. Dies relativiert deutlich das geldufige Argument, dass Ideen
und Ideale fiir Transformationen des Islam allein aus der Interaktion mit sdku-
larisierten westlichen Offentlichkeiten resultieren und daher friiher oder spiter
zu einer Adaption »westlicher« Normen fiihren wiirden.

Die Tatsache, in sozialen Kontexten zu leben, in denen der Islam einen
Minderheitsstatus einnimmt und in denen Muslime mit Ausschlussmechanis-
men konfrontiert sind, erhoht zweifellos Reformambitionen, nicht zuletzt weil
es in diesen Kontexten mdglich und notwendig ist, zu den Quellen zuriickzu-
kehren, weil es keine etablierten religiosen Autoritdten gibt, um der religiosen
Tradition einen Sinn zu verleihen, in die man hineingeboren wurde. Diese
Prozesse der internen Redefinitionen muslimischer Traditionen, die ich in
dieser Studie allein auf einer sehr informellen und eher vordiskursiven Ebene
beleuchten konnte, lassen sich ebenso in anderen Bereichen finden, so etwa
im Rahmen des Vereinslebens, in das junge Muslime zunehmend stark invol-
viert sind (siehe z.B. Frégosi 2002; Schiffauer 2004). Entsprechend sind auch
im etablierten islamischen Milieu in beiden Landern engmaschige Familien-
strukturen und brauchtumsorientierte Islamversionen mit intellektualisierten
und auch lokal verankerten Deutungsvarianten konfrontiert, die hadufig mit
dem Label »authentisch« versehen sind. Diese Authentizitétspolitiken lassen

254

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 7: SELBSTPOSITIONIERUNGEN IN DER OFFENTLICHKEIT

traditionelle Autorititsquellen (seien es elterliche oder religidse Autoritdtsva-
rianten) zweifellos briichig werden, zumindest stellen sie sie vor deutliche
Herausforderungen, insofern als der Ort des »wahren, »richtigen« Islam und
die Identitét jener, denen es erlaubt ist, in seinem Namen zu sprechen, zu-
nehmend schwer zu fassen sind. Diese Entwicklungen tilgen gewiss nicht
notgedrungen die Macht etablierter religidser Autorititen, doch sie diversifi-
zieren sie und unterziehen sie stirkeren Legitimierungspriifungen und sozia-
len Kontrollen.

255

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 8:
Schlussbetrachtung

»Es wird oft gefragt, ob sich muslimische Gemeinschaften wirklich an Europa anglei-
chen konnen. Sehr viel seltener wird hingegen die Frage gestellt, ob sich die Institu-
tionen und Ideologien Europas an eine moderne Welt angleichen kdnnen, in der kultu-
rell heterogene Einwanderer ein fester Bestandteil sind.« (Talal Asad 1997: 194)

Dieses Buch hatte zwei miteinander verflochtene Ziele. Auf der einen Seite
habe ich anhand der Interviews mit bedeckten Frauen gezeigt, dass die Art
und Weise, in der diese jungen Musliminnen ihre Religion interpretieren und
leben, Hinweise auf verschiedene Autorititsverschiebungen gibt, die sich in
erster Linie aus Umdeutungen von islamischen Traditionen herleiten. Auf der
anderen Seite habe ich durch die Diskursanalyse der Kopftuchdebatten in
Deutschland und Frankreich illustriert, wie die tief greifenden Herausforde-
rungen, etwa durch Lebenspolitiken junger Kopftuch tragender Musliminnen,
im 6ffentlichen Diskurs beider Lander vorwiegend als eine Bedrohung reflek-
tiert werden und den Versuch klarer Grenzziehungen zwischen uns und ihnen
provozieren. Die abschlieBende Synthese soll nun dazu dienen, die Beziehun-
gen dieser beiden Analyseschritte expliziter zu machen.

Das Beispiel junger Kopftuch tragender Frauen in Deutschland und Frank-
reich ist ein einschldgiger Fall fiir ein Phdnomen, das sich auch auf breiterer
Ebene beobachten ldsst. Es charakterisiert generationenbedingte Konflikte
zwischen der ersten (Einwanderer-)Generation und den Nachfolgegeneratio-
nen von Muslimen und damit einhergehende Transformationen des Islam in
europdischen Kontexten. Wenn meine Beobachtungen zutreffen, so liegt der
Ursprung dieser Wandlungsprozesse nicht allein in einer gelungenen oder
gescheiterten Interaktion zwischen muslimischen Gemeinschaften und deut-
schen bzw. franzosischen Autorititen (6ffentlichen Akteuren, Politikern, Be-
horden, Medien etc.). Er basiert vielmehr auch auf den Lebenspolitiken junger

257

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Muslime, die Verdnderungen von muslimischen Traditionen einleiten. Zu-
mindest widersprechen die Diskurse der jungen Frauen, mit denen ich ge-
arbeitet habe, der Behauptung, dass die Umdeutungsprozesse des Islam aus-
schlieBlich durch die gesellschaftlichen Kontexte geprigt sind, in denen Mus-
lime leben. Die Inspiration zur Reform schopft sich zumindest gleichzeitig
aus dem Inneren der Tradition.

Zugleich ist es sicherlich zutreffend, dass das verdnderbare Potenzial des
Islam, wie es durch die Brille dieser jungen Frauen zum Ausdruck kommt,
zweifellos durch ihr soziales und kulturelles Kapital bedingt ist, das im Ver-
gleich zur ersten Einwanderergeneration ungleich hoher ist. Netzwerke, Inter-
aktionen mit der Mehrheitsgesellschaft, Vertrautheit mit den intellektuellen
und politischen Instrumenten und vor allem das Beherrschen der dominanten
Sprache sind fiir diese junge Generation von Muslimen zumeist eine Selbst-
verstdndlichkeit. Dies unterscheidet sie deutlich von ihren Eltern und erhdht
zwangsldufig ihren Kompetenz- und Handlungsspielraum im familidren wie
auch im assoziativen Milieu, das ebenso durch Machthierarchien gekenn-
zeichnet ist. Die Kapazitét, beim Kampf um Anerkennung mit den rechtlichen
Prozeduren und mit 6ffentlichen Autoritdten umgehen zu konnen, erfordert
eine grundsitzliche Loyalitdt zum Verfassungsstaat und eine Akzeptanz von
Grundwerten, ohne dabei allerdings zwangsldufig eine Anpassung an domi-
nante Religions- und Sdkularitétskonzepte zu implizieren.

Was aus der Politik der Redefinitionen resultiert, ldsst Zweifel an domi-
nanten Integrationskonzepten aufkommen, die zumeist als einseitige Anpas-
sung von Muslimen in einen vorgeprigten normativen Rahmen verstanden
werden. In beiden Landern weisen die Diskurse der jungen Frauen eine Kom-
plexitét auf, die ihren Ausdruck vor allem in dem Versuch findet, islamische
Regeln (die ihrerseits weiterhin strittig bleiben) mit einem staatsbiirgerlichen
Engagement in der Mehrheitsgesellschaft zu verbinden. Diese Sowohl-als-
auch-Logik stellt geldufige Dichotomien in Frage, die sich auch im &ffentli-
chen Diskurs beider Lander im hidufigen Gebrauch von Gegenbegriffen mani-
festieren.

Selbst in Deutschland, wo sich die Frauen nicht explizit als vollstdndige
Mitglieder der Gesellschaft empfinden, weist ihr Diskurs dennoch deutlich
auf eine gesellschaftliche Einbettung hin. Im Ubrigen stellt auch ihre Selbst-
beschreibung als AuBlenseiter und ihr vergleichsweise zogerliches Bemiihen,
diesen Status zu verdndern, keine geringere Herausforderung fiir den kiinfti-
gen Umgang mit religios-kultureller Pluralitdt dar. So generieren die Diskurse
der Frauen in Deutschland zugleich eine implizite Kritik an den dominanten
Instrumentarien und Mechanismen, mit denen muslimische Einwanderer lan-
ge Zeit »verwaltet« wurden, vor allem weil die Frauen die vorherrschende
Konzeption von Toleranz als stillschweigendes Ignorieren des Anderen wi-
derspiegeln. Zudem scheinen auch die Befragten in Deutschland eindeutig

258

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

Strategien entwickelt zu haben, um mit dem verinnerlichten Status als »Aus-
lander« auf eine Weise umzugehen, die Identifikationen mit existierenden
Normen durchaus nicht ausschlief3t.

Wenn man diese Beobachtungen nun an die Analyse der Kopftuchdebat-
ten riickkoppelt, so ldsst sich schlussfolgern, dass die 6ffentlichen Diskurse in
beiden Landern mehrheitlich auBerstande waren, das komplexe Verhéltnis zu
erfassen, das junge bedeckte Frauen zu beiden Gesellschaften pflegen. Wich-
tiger noch, die 6ffentlichen Diskurse in beiden Lidndern scheinen wesentliche
Aspekte des Selbstverstindnisses der Frauen als fromme Musliminnen unbe-
riicksichtigt zu lassen und in diesem Sinne zumeist der Perspektive der Frauen
grundsitzlich zu widersprechen.

Trotz dieser Divergenzen hat die Konfrontation der beiden Perspektiven
doch ein komplexeres Bild geliefert als das zweier, sich génzlich widerspre-
chender Arten der Realititsdarstellung und in sich stabiler Positionen. Die
Selbstbeschreibungen Kopftuch tragender junger Frauen haben fiir beide Lén-
der gezeigt, dass sie Teil der offentlich zirkulierenden Diskursstrukturen ge-
worden sind, entweder indem sie sich dominante Prinzipien aneignen und
umdeuten wie in Frankreich oder indem sie ihren kulturell definierten Status
als Auflenseiter bestdtigen wie im deutschen Fall. Selbst wenn der Islamisie-
rungsprozess der Frauen an einigen Stellen Absonderungstendenzen sichtbar
macht, so zeigen ihre Diskurse dennoch deutlich, dass sie Elemente des 6f-
fentlichen Diskurses inkorporiert haben.

Der Diskurs iiber die Exklusivitdt der christlich-abendlédndischen Tradi-
tion in Deutschland scheint wiederum eine Folgereaktion aus den Verstri-
ckungen dieser auf Anhieb gegensitzlicher Diskursebenen zu sein. Entspre-
chend spiegelt er den Versuch wider, eine exklusive Beschaffenheit der Mehr-
heitsgesellschaft zu konstruieren, die sich von anderen Religionsformen (so
vor allem von islamischen) unterscheidet. Ahnlich benétigten die kompro-
misslosen Verteidiger einer formalistischen Laizititsdefinition »unfranzosi-
sche«, also nicht-laizistische Muslime, um eine rein laizistische Identitit zu
entwerfen. In beiden Fillen konstituieren nicht-konforme Muslime den Ge-
genpart, durch den die christlich-westliche bzw. exklusiv-laizistische Selbst-
referenz erst Bedeutung erlangt. In diesem Sinne geht es nicht um zwei essen-
tiell verschiedene und in sich abgeschlossene Argumentationsmuster und Re-
prasentationen, sondern um komplexe Positionen, die streckenweise unwei-
gerlich und unausgesprochen miteinander verwoben sind.

Es scheint in der Tat die Sowohl-als-auch-Logik sozialer Handlungen der
jungen Generation von Muslimen zu sein, die in der Mehrheitsgesellschaft
Unbehagen provoziert — ihre Einbindung in gesellschaftliche Prozesse beider
Léander und die gleichzeitige Beteuerung ihrer Zugehorigkeit zu einer musli-
mischen Gemeinschaft. Die Présenz und Partizipation von jungen Muslimen,
die nicht unbedingt dem Wunsch nach kultureller Integration nachkommen,

259

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

wirft Fragen auf, iiber die beide Gesellschaften bislang nur unzureichend
nachgedacht haben. Eine bedeckte Lehrerin, die ihre Loyalitdt zur deutschen
Verfassung zum Ausdruck bringt und die ldangst deutsche Staatsbiirgerin ge-
worden ist, bringt das dominante Verstdndnis von Mitgliedschaft ins Wanken,
vor allem weil sie mit ihrer Differenz aus dem Inneren der Gesellschaft
spricht. Ahnlich 16st eine Kopftuch tragende junge Frau, die sich als franzosi-
sche Muslimin betrachtet und dabei moglicherweise auf das Konzept der /ai-
cité zuriickgreift, in Frankreich Unmut aus, weil ihre 6ffentliche Frommigkeit
stabile Andersartigkeit zu versprechen scheint. Werner Schiffauer beschreibt
(1998: 432) dies als die »Logik der scharfen Grenzziehungen« und bemerkt:
»Es entspricht der Logik der scharfen Grenzziehungen, dass der grofite Feind
nicht der Ganz-Andere ist, sondern der Allzu-Ahnlich-Andere.«

Die vorherrschende Identifikation des Kopftuchs als ein externes Symbol
und seine Konstruktion zu etwas grundsitzlich Anderem kdnnte somit auch
genereller als Hinweis auf die Schwierigkeiten gedeutet werden, die beide
Gesellschaften damit haben, Formen von Differenz gerecht zu werden, die
sich nicht leichtfertig kategorisieren lassen. Ambivalente Formen von Diffe-
renz, wie jene durch junge Kopftuch tragende Frauen zum Ausdruck gebracht,
vermischen gewohnte Schemata, Bilder und Grenzen, nicht zuletzt weil sie
dazu aufrufen, die eigenen kulturellen, politischen und symbolischen Prémis-
sen zu iiberdenken. So gesehen, ist es nicht verwunderlich, dass die Homoge-
nisierung der Bedeutungen des Kopftuchs zumeist mit der Konstruktion einer
nationalen Einheit mit Hilfe von national geprdgten Schliisselbegriffen ein-
herging. Die Art und Weise wie sowohl das Konzept der /aicité als auch das
zivilisatorische christlich-abendldndische Paradigma im Verlauf der Debatten
zu jeweils nationalen Einheiten ideologisiert wurden, kann als symptomati-
sche Reaktion auf ihren eigentlich pluralen und strittigen Gehalt interpretiert
werden.

In dieser Hinsicht hat das Kopftuch das eigene Selbstverstindnis der am
offentlichen Diskurs beteiligten Akteure nicht nur zur Disposition gestellt. Es
hat auch zugleich als ein Medium gedient, um eine Einheit und Stabilitdt zu
konstruieren, die dieses religiose Symbol vielleicht gerade aufgrund seiner
Deutungsvielfalt zu entwerfen ermdglicht. Damit wiirde sich auch Mahmoods
(2004: 74) oder Asads (2005) These bestétigen, dass in Frankreich {iberhaupt
erst die Kopftuchfrage einen laizistischen Konsens hervorgebracht habe. Dies
lasst sich durchaus auch auf den deutschen Fall {ibertragen. So ist auch hier
eine Besinnung auf die christlich-abendlédndische Verfasstheit der deutschen
Gesellschaft in dieser konsensuellen und abgrenzenden Variante erst durch
das Erscheinen von o6ffentlich involvierten Kopftuch tragenden Frauen zu-
stande gekommen. Eine durch diese politische bzw. 6ffentliche Frommigkeit
manifestierte Form von Religiositéit scheint die Suche nach einer sékularen

260

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

Norm — die sich national jeweils unterschiedlich definiert — also erst manifest
zu machen.

In diesem Sinne haben die Kopftuchdebatten das Kopftuch in beiden Lén-
dern zu dem gemacht, was es im Verstindnis des dominanten Diskurses war:
zu einem politischen Symbol. Allerdings nicht in der Art und Weise, wie die
Mehrheit der Autoren es als politisch definierte, sondern eher insofern, als
eine intellektuelle und politische Elite es als Vehikel benutzte, um einen Kon-
sens iliber willkommene und illegitime Formen religioser Bekenntnisse zu re-
konstruieren, jeweils durch kulturell spezifische Mittel und Konzepte vermit-
telt. Trotz oder vielleicht auch gerade aufgrund seiner kontroversen Bedeu-
tungen kommen dem Kopftuch also durchaus auch vereinheitlichende Funk-
tionen zu. So sehr das Kopftuch und mit ihm religidse Differenz den sékula-
ren Konsens stort, so sehr bringt es ihn tiberhaupt erst hervor.

Im Gegensatz zur Elterngeneration fordern junge Muslime in beiden Lan-
dern gegenwirtig Représentationsrdume ein und verdeutlichen auf diese Wei-
se, dass sich Offentlichkeit durch soziale und kulturelle Pluralitit von Interes-
sen und Ideen »realer« Personen konstituiert und nicht durch einen allgemei-
nen abstrakten Willen. Statt also notgedrungen mit einer vordefinierten Of-
fentlichkeitsversion zu kollidieren, konnte dies ohne Weiteres als ein Schritt
gedeutet werden, der die Verwurzelung junger Muslime in beide Gesellschaf-
ten zum Ausdruck bringt, sofern man sich dariiber einig ist, dass die Offent-
lichkeit kein homogener und unbeweglicher Ort ist, sondern durch eine sich
wandelnde Pluralitit von Offentlichkeiten geprigt ist, durchdrungen von viel-
faltigen Werten, Praktiken und Normen. Es sind Orte, die, obgleich sie von
tradierten Grundannahmen geprégt sind, immer wieder aufs Neue geschaffen
werden, die sogar immer wieder aufs Neue geschaffen werden miissen, um
vital zu bleiben.

Bedeckte Frauen, wie jene, mit denen ich gesprochen habe, wiirden
durchaus in eine solch erweiterte Version vom 6ffentlichen Leben und in ein
pluralistisches Verstdndnis von Zugehdrigkeit hineinpassen. Dennoch werden
sie durch ihr offenkundiges Bekenntnis zu einer Religion, die nicht zum legi-
timen Bestandteil des deutschen bzw. franzosischen Selbstverstdndnisses
zihlt, zweifellos auch kiinftig mit Argwohn der &ffentlichen Meinung zu
rechnen haben, entweder weil sie nicht ausreichend assimiliert sind, oder weil
sie einer vermeintlich externen kulturellen Einheit angehdren. Einer der
Hauptgriinde, warum das Kopftuch solch starke Reaktionen auslost, scheint
gerade darin zu liegen, dass es eine Art von Religiositdt zum Ausdruck bringt,
die mit den Versionen vom 6ffentlichen Gemeinsinn als unvereinbar gilt, die
die sdkular-liberale Politik normativ zu machen versucht. Nach dieser Deu-
tung basieren die Missverstindnisse und Divergenzen zwischen Muslimen
und europdischen Mehrheitsgesellschaften auch nicht unbedingt auf einer auf-
flammenden Islamophobie, sondern eher genereller auf bestimmten Mecha-

261

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

nismen westlich-liberaler Offentlichkeiten, die weitaus weniger inklusiv sind,
als es idealtypisch vielfach anklingt.

Die geldufige Missachtung der Stimmen Kopftuch tragender Frauen in der
Auseinandersetzung ziber sie (und nicht mit ihnen) belastet die normativen
Strukturen der Offentlichkeiten in beiden untersuchten Lindern, weil damit
das Versprechen von Gleichberechtigung, Mitbestimmung und vor allem von
der selbststindigen Verwaltung des Lebens der Biirger zur Disposition zu ste-
hen droht. Damit wire ein grundsitzliches Problem westlich-liberaler Offent-
lichkeiten angesprochen, die, entgegen ihres Versprechens, keineswegs jedem
gleichermaflen Zugang gewihren. Die Debatten iiber Kopftuch tragende
Frauen und genereller iiber Muslime sind ein zugespitztes Beispiel fiir Talal
Asads (1999: 180) Beobachtung, dass das Ideal von Redefreiheit und die Mog-
lichkeiten fiir religiose Gruppen, sich am offentlichen Diskurs zu beteiligen
und ihn zu prigen, in der Praxis nicht unbedingt erfiillt werden. Oder, wie
Asad erinnert, aus dem Prinzip der Partizipation und der Moglichkeit zu
»sprecheng, resultiert nicht unbedingt die Moglichkeit, auch »gehdrt zu wer-
deng, weil die Offentlichkeit »nicht gleichermaBen fiir jeden gedffnet ist und
der Bereich der freien Rede durch vorgegebene Begrenzungen festgelegt ist«.
Die Kontrolle der Offentlichkeit durch Akteure wie Journalisten, Politiker
oder Experten, die 6ffentlich im Namen von Muslimen sprechen, und die
recht konsistente Beschrankung fiir Muslime, sich selbst zu représentieren,
begrenzt ganz deutlich das inklusive Potenzial der Offentlichkeit und redu-
ziert vor allem die Moglichkeiten nicht-konformer Muslime, als gleichberech-
tigte Akteure den 6ffentlichen Diskurs mitzubestimmen.

Um dies noch einmal am konkreten Fall zu rekonstruieren, sei wiederholt,
dass bedeckte Frauen in den Debatten durchaus 6ffentlich zu Wort kamen,
wenngleich deutlich unterreprésentiert. In beiden Fillen hat aber ihr noch so
vehementes Beharren auf gegenteilige Perspektiven die Grundannahmen des
dominanten und letztlich auch politisch-rechtlich regulativen Diskurses nicht
zu durchkreuzen vermocht. Im Gegenteil, es scheint sogar, als hitten die
Gegenstimmen und offenkundigen Ambivalenzen Kopftuch tragender Frauen
diese Grundannahmen echer verfestigt. Die ausschlieBenden Mechanismen
vermeintlich inklusiver Offentlichkeitsstrukturen machen sich also nicht al-
lein in den Diskursinhalten bemerkbar, sondern auch anhand der Prozesse der
Diskursbildung und -zirkulation. Also daran, wie — geprdgt durch liberal-
sékulare Normen — bestimmte Aussagen gefiltert, geordnet oder schlicht ver-
borgen werden. Die Frage, wem die Autoritdt und Kompetenz des Sprechens
zugeschrieben wird, muss also immer an die Frage gekoppelt werden, wem
sie nicht zugeschrieben wird. Damit wiederum verbindet sich die Frage, was
beim Gesagten nicht gesagt ist, was verschwiegen oder verborgen bleibt.

Im konkreten Beispiel der Kopftuchdebatten und vor allem bei deren Weg
in die Gesetzgebung werden Ausschlussmechanismen auch an den Uber-

262

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

schreitungen der eigens aufgestellten Pramissen hinsichtlich der strikten
Trennung zwischen privatem und 6ffentlichem Leben deutlich, die die Aus-
einandersetzungen mit dem Islam in beiden Landern in dhnlicher Weise kenn-
zeichnen. So offenbaren sowohl die Vertreter einer »strikten« Trennung zwi-
schen privatem und 6ffentlichem und politischem und religiosem Raum als
auch die Verteidiger einer (neutralen) christlich-abendléndischen Sphére vor-
trefflich die Grenzen ihrer eigens aufgestellten Voraussetzungen. So wurden
einerseits die Pramissen des Zugangs von Religiositidt im 6ffentlichen Raum
festgelegt; zuriickgewiesen wurde aber, was diese Vorannahmen moglicher-
weise in Frage stellen konnte. Andererseits galt es, Religion und deren Inhalte
festzulegen und zu fixieren, was schlieBlich im staatlichen Eingreifen in die
religidsen Angelegenheiten der Biirger vor allem in Frankreich seinen konkre-
testen Ausdruck fand. Genereller zeigen die Debatten {iber das Kopftuch, wie
eigens beschworene liberale Ideale wie Toleranz, Gleichberechtigung oder
(Religions-)Freiheit durch diskursive Praktiken aufgekiindigt werden kdnnen.

Wie die Zusammenfithrung der beiden Analyseebenen »Offentlichkeit«
(Politiker und Intellektuelle, die iiber die Legitimitit des Kopftuchs sprechen)
und individuelle Stimmen (Kopftuch tragender Frauen, die vom diesem Dis-
kurs weitgehend ausgeschlossen sind) auch deutlich gemacht hat, sind die
Wechselwirkungen zwischen Diskurs, Macht und Subjekt weitaus komplexer,
als es auf Anhieb erscheinen mag. Ebenso wenig sind die Effekte dffentlicher
Debatten eindeutig, wenngleich sie offenkundige Ausschlussmechanismen
manifestieren. Einerseits ist selbst der 6ffentliche Diskurs nicht homogen,
sondern von Korrekturversuchen und sogar Gegendiskursen gekennzeichnet.
Selbst wenn das, was ich als »dominanten Diskurs« bezeichnet habe, bislang
politisch und rechtlich regulativ war, lieB sich fiir beide Lander eine Vielfalt
von Argumentationsstringen und Positionen vernehmen.

Andererseits sind eben die Effekte 6ffentlicher Debatten, wie jener um das
Kopftuch, keineswegs eindeutig identifizierbar oder vorhersehbar. Obwohl
die Stimmen von frommen Muslimen in beiden Landern 6ffentlich unterre-
prasentiert sind bzw. nicht immer »gehort« werden, konnte allein die Tatsa-
che, dass muslimische Belange zunehmend auf der 6ffentlichen Agenda ste-
hen, sowohl als Hiirde als auch als Mdglichkeit gedeutet werden. Der Prozess
der Verdffentlichung des »Islamproblems« konnte beispielsweise anhand von
Foucaults Konzept der »eventalisation« betrachtet werden (z.B. 1987). »Event-
alisation« impliziert, dass aus einer scheinbar bedeutungslosen Sache ein Er-
eignis gemacht wird, dass ein sozial verborgenes »Nicht-Ereignis« erkennbar
gemacht wird und verborgene Legitimationen und Werte sichtbar werden
(vgl. auch Vadén/Hannula 2003).

Die potenziellen Nebenwirkungen dieser und anderer 6ffentlicher Kontro-
versen {iber den Islam gehen genereller zuriick auf Foucaults Uberlegungen
iiber Diskurse als simultane Manifestation von Machtverhéltnissen und als

263

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Potenzial, etablierte Machtstrukturen zu durchbrechen. Zwar bleibt die Frage
offen, inwieweit die erheblichen Spannungen zwischen den Einforderungen
einer reformierten Tradition und europdischen Gesellschaften eine Reflexivi-
tit der Offentlichkeit ankurbeln oder eher zu einer Verfestigung der normati-
ven Basis fiihren, die sich vor allem gegeniiber den »nicht-integrierbaren«
Muslimen artikuliert. Dennoch konnten, auf diese Weise betrachtet, selbst die
stigmatisierenden Kopftuchdiskurse fiir die jungen Frauen ein empowerment
bewirken. Obwohl ihnen der Zugang zur Offentlichkeit weitgehend versperrt
bleibt, hat allein die Tatsache, dass das Kopftuch zu einem solch haufigen und
heftigen Diskussionsgegenstand geworden ist, Dinge o6ffentlich sichtbar ge-
macht, die zuvor eher im Verborgenen geblieben waren. Wie im Verlauf die-
ser Untersuchung deutlich wurde, hat die Frage iiber die Legitimitét des Kopf-
tuchs in beiden Léndern vor allem eine substanzielle Auseinandersetzung
iiber bestehende Normen provoziert, so insbesondere iiber die Frage, wie reli-
gios-kulturelle Pluralisierung auf diese Normen einwirken konnte. Damit hat
die »banale« und miiflige Diskussion iiber ein religiéses Symbol weitldufige
Reflexionen iiber Fragen von grofer Tragweite auf die politische und 6ffentli-
che Agenda gebracht — Fragen, die andernfalls moglicherweise nicht in dieser
Intensitit zum Diskussionsgegenstand geworden wiren. So werden auch die
unkontrollierbaren und vielfiltigen Effekte von o6ffentlichen Auseinanderset-
zungen sichtbar, die ich hier allerdings eher nur spekulativ andeuten kann.

Es zeigt sich etwa am Beispiel der Institutionalisierung des Islam in
Frankreich ironischerweise, dass das hoch mediatisierte »Islamproblem« zu-
gleich eine Reihe von politischen Bemiithungen zur Folge hatte, um die Parti-
zipations- und Reprisentationschancen von Muslimen in der franzosischen
Gesellschaft zu verbessern. Die dffentliche Problematisierung des Islam hat
damit ein Thema auf die politische Agenda gebracht, das zuvor fiir die laizis-
tische Ordnung Frankreichs unerheblich oder gar unantastbar schien. Ob man
die konkreten Initiativen der franzdsischen Islampolitik nun schlicht als einen
»Domestizierungsschritt« (Bowen 2004b und 2004c) oder als ernst gemeinten
Versuch der »Anerkennung« (Goéle 2003) des Islam in Frankreich deuten
mag, sie weisen auf jeden Fall auf eine Pluralisierung des laizistischen Prin-
zips hin, selbst wenn dies eine ungewollte Konsequenz ist.

Obwohl nicht im gleichen Male wie in Frankreich ldsst sich in Deutsch-
land ein dhnlicher Prozess beobachten. Auch hier hat die Auseinandersetzung
mit dem Islam zu einer generelleren Beschéftigung mit der Rolle von Reli-
gion in der Offentlichkeit gefiihrt. Auch auf wissenschaftlicher Ebene zeigt
sich dies in den vermehrten Diskussionen um den »post-sdkularen« Charakter
europdischer Gesellschaften (Habermas 2001; Eder 2002; Joas in Die Zeit,
7.2.2002). Hier wird eine Verlagerung des sozialwissenschaftlichen Ver-
standnisses von Religion als einer »unsichtbaren« Sphdre (Luckmann 1991
[1967]) hin zu einer Anerkennung ihrer moralischen Bedeutung fiir politische

264

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 8: SCHLUSSBETRACHTUNG

Belange deutlich. Dies wiirde noch einmal Talal Asads Beobachtungen best-
tigen, dass »[...] die Einflihrung neuer Diskurse in eine Stérung von etablier-
ten Annahmen miinden kann, die Debatten in der Offentlichkeit strukturieren.
Starker ausgedriickt, vielleicht miissen sie existierende Annahmen sogar sto-
ren, um gehort zu werden.« (Hervorhebung im Original) Aus dieser Perspek-
tive haben bedeckte Frauen bereits bestechende Pramissen hinterfragt, allein
weil sie eine 6ffentliche Debatte dariiber angeregt haben.

Obwohl die Ergebnisse letztlich offen sind, wird die dauerhafte Prisenz
und wachsende Teilnahme von Muslimen in beiden untersuchten Landern
kiinftig zweifellos zu einer Bestirkung der laizistischen bzw. christlich-
abendléndischen Basis der beiden Gesellschaften beitragen und Abwehrreak-
tionen provozieren. Die Tatsache, dass Muslime mit differenten religidsen
Mustern auf dem Wege sind, vollstdndige Mitglieder beider Gesellschaften zu
werden, stellt eine ernsthafte und vielleicht beispiellose Herausforderung fiir
demokratische Normen dar, vor allem weil sie eine ernst gemeinte Zustim-
mung zu pluralistischen Formen von Zugehorigkeit und Partizipation ver-
langt. Die wachsenden Forderungen nach offentlicher Partizipation als Mus-
lime im Namen von nationaler Mitgliedschaft lassen Zweifel an der Idee einer
»freundlichen« Koexistenz zwischen dem »abstrakten, antiseptischen Ande-
ren« (Zizek 1998: 77) und Mitgliedern einer etablierten Gemeinschaft auf-
kommen. Denn sie verwandeln Muslime in recht konkrete Staatsbiirger, die
zugleich bestimmte Normen hinterfragen. Es ist anzunehmen, dass dieser
Ubergang vom »abstrakten« zum »konkreten, realen Anderen« (ebd.) frither
oder spiter zu einer weiteren Fragmentierung von ethnisch, religiés oder sé-
kular bestimmten Konzepten von Staatsbiirgerschaft fithren wird. Vor allem
aber erfordert er dringend eine Uberleitung von dem stolz gepflegten Wunsch
nach (einseitiger) »Integration« zu dem Ziel der »Partizipation«.

265

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Monografien und Zeitschriftenbeitrage

Abu-Lughod, Lila (Hg.) (1998): Remaking Women: Feminism and Modernity
in the Middle East. New Jersey, Princeton University Press.

(1999): Interviewt von Aysha Parla: »Feminism, Nationalism, Moder-
nity«, in ISIM Newsletter, 2.

____(2002): »Do Muslim Women Really Need Saving? Anthropological
Reflections on Cultural Relativism and Its Others«, in American Anthro-
pologist, 104/3, 783-790.

Adelkhah, Fariba (1991): La Révolution sous le voile. Paris, Karthala.

(2001): »Sexe, amour, république«, in Jeunesses d’lran. Les voix du
changement. Collections Monde, 126. Paris, Autrement, 150-164.

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam. Roots of a Modern De-
bate. New Haven/London, Yale University Press.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer
politischen Theologie. Frankfurt a.M./New York, Campus.

Altschull, Elisabeth (1995): Le foulard contre I’école. Paris, Seuil.

Amara, Fadela (2004): Ni putes Ni soumises. Paris, La Découverte.

Amir-Moazami, Schirin/Salvatore, Armando (2003): »Gender, Generation,
and the Reform of Tradition: From Muslim Majority Societies to Western
Europe«, in Joergen Nielsen/Stefano Allievi (Hg.): Muslim Networks,
Transnational Communities in and Across Europe. Leiden, Brill, 32-77.

______(2005): »Buried Alive: Multiculturalism in Germany, in ISIM Review,
16.

(2007): » Euro-Islam, Islam in Europe, or Europe revised through Is-
lam? Versions of Muslim Solidarity within European borders«, in Natha-
lie Karagiannis (Hg.): European Solidarity and Solidarity Beyond Europe.
Liverpool, Liverpool University Press (im Druck).

267



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Amiraux, Valérie (2001): Acteurs de l'islam entre Allemagne et Turquie.
Parcours militants et expériences religieuses. Paris, L’Harmattan.

_ (2003): »CFCM. A French Touch?«, in ISIM Newsletter 12, 24-25.

Asad, Talal (1986): The Idea of an Anthropology of Islam. Washington DC,
Georgetown University, Centre for Contemporary Arab Studies.

_(1993): Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore/London, John Hopkins University
Press.

(1997): »Europe against Islam: Islam in Europe«, in The Muslim
World, 2, 183-195.

(1999): »Religion, Nation-State, Secularism«, in Peter van der Veer
and Hartmut Lehmann (Hg.): Nation and Religion. Perspectives on
Europe and Asia. Princeton, Princeton University Press, 178-192.

_ (2005): »Reflections on Laicité and the Public Sphere«, Social Sci-
ences Research Council. Items and Issues, vol. 5/3, 1-11.

(2007): »Trying to understand French secularism«, in Heut de Vries
(Hg.): Political Theologies. New York, Fordham University Press (im
Druck).

Auernheimer, Georg (1988): Der sogenannte Kulturkonflikt: Orientierungs-
probleme ausldndischer Jugendlicher. Frankfurt a.M./New York, Cam-
pus.

Babés, Laila (1997): L’islam positif. La religion des jeunes musulmans de
France. Paris, L’Harmattan.

Badran, Margot (1994): Feminists, Islam and Nation. Gender and the making
of modern Egypt. Princton/New Jersey, Princton University Press.

Balibar, Etienne/Wallerstein, Immanuel (1988): Race, Nation, Class. Am-
biguous Identities. London, Verso.

Barath, Ferenc (1978): Kulturkonflikt und Kriminalitdt. Frankfurt a.M./New
York, Campus.

Barth, Fredrik (Hg.) (1970): Ethnic Groups and Boundaries. The Social
Organisation of Culture Differences. Bergen-Oslo, Universitets Forlaget;
London, G.Allen/Unwin.

Basdevant-Gaudemet, Brigitte (1995): »Staat und Kirche in Frankreich«, in
Gerhard Robbers (Hg.): Staat und Kirche in der Europdischen Union.
Baden-Baden, Nomos, 127-158.

Baubérot, Jean (1990): Vers un nouveau pacte laique? Paris, Seuil.

__(1996a): »Genese du concept de laicité en Occident, in Islam et Laici-
té. Approches globales et régionales. Islam et Laicité, 120, 9-16.

_ (1996b): »L’affaire des foulards et la laicit¢ a la frangaise«, in
L’Homme et la Sociéte, 120, 9-16.

__ (2000): Histoire de la laicité frangaise. Paris, Presses Universitaires de
France.

268



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

______(2005): Laicité 1905-2005, entre passion et raison. Paris, Seuil.

__ /Mathieu, Séverine (2002): Religion, modernité et culture en France et
en Grand Bretagne. Paris, Presses Universitaires de Paris.

Bauman, Zygmunt (1992): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der
Eindeutigkeit. Hamburg, Junius.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moder-
ne. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

____/Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.) (1994): Riskante Freiheiten. Indivi-
dualisierung in modernen Gesellschaften. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Bellah, Robert N. (1986): Habits of the Heart. New York, Harper & Row.

Benhabib, Seyla (1992): Situating the Self. New York, Routledge.

Bering, Dietz (1978): Die Intellektuellen. Geschichte eines Schimpfwortes.
Stuttgart, Klett-Cotta.

Besier, Gerhard (1992): Religion, Nation, Kultur: die Geschichte der christli-
chen Kirchen in den gesellschaftlichen Umbriichen des 19. Jahrhunderts.
Neukirchen-VIuyn, Neukirchener.

Bhabha, Homi (1990): Interviewt von Jonathan Rutherford: »The Third
Space, in Jonathan Rutherford (Hg.): Identity, Community, Culture, Dif-
ference. London, Lawrence and Wishart, 207-221.

Bielefeld, Ulrich (1993): »Die institutionalisierte Phobie. Eine soziologisch
sozialpsychologische Anmerkung«, in Hans-Uwe Otto/Roland Merten
(Hg.): Rechtsradikale Gewalt im vereinigten Deutschland. Jugend im
gesellschaftlichen Umbruch. Opladen, Leske+Budrich, 34-42.

Bielefeldt, Heiner (1998): »Zwischen laizistischem Kulturkampf und religio-
sem Integralismus: Der sdkulare Rechtsstaat in der modernen Gesell-
schaft«, in Heiner Bielefeldt/Wilhelm Heitmeyer (Hg.): Politisierte Reli-
gionen. Frankfurt a.M., Suhrkamp, 474-492.

(2003): Muslime im sdkularen Rechtsstaat. Integrationschancen durch
Religionsfreiheit. Bielefeld, transcript.

Bistolfi, Robert (1995): »Approches de 1’islam dans 1’union européene«, in
Frangois Zabbel/Robert Bistolfi (eds): Islams d’Europe. Intégration ou
insertion communautaire? La Tour d’Aigues, Editions de 1’Aube, 13-63.

Blaschke, Jochen (2000): »Multicultural Strategies in the Federal Republic of
Germany, in Jochen Blaschke (Hg.): Integrations- und Antidiskriminie-
rungspolitik. Das Beispiel Berlin. Berlin, Berliner Institut fiir Verglei-
chende Sozialforschung, 29-50.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (2001): »Kopftuchstreit« auf dem richtigen
Weg?«, in Neue Juristische Wochenschrift, 723-728.

Bommes, Michael (1996): »Die Beobachtung von Kultur. Die Festschreibung
von Ethnizitdt in der bundesdeutschen Migrationsforschung mit qualitati-
ven Methoden«, in Jahrbuch fiir Soziologiegeschichte. Opladen, Leske +
Budrich, 205-226.

269



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Boos-Niinning, Ursula/Nieke, Wolfgang (1982): »Orientierungs- und Hand-
lungsmuster tiirkischer Jugendlicher zur Bewiéltigung der Lebenssituation
in der Bundesrepublik Deutschland«, in psychosozial, 5, 63-90.

Borradori, Giovanna (2003): Philosophy in a time of terror. Dialogues with
Jiirgen Habermas and Jaques Derrida. Chicago and London, The Univer-
sity Press of Chicago.

Bouamama, Said (2004): L affaire du foulard islamique: la production d’un
racisme respectable. Roubaix, Geai Bleu.

Boubekeur, Amel (2004): Le voile de la mariée. Jeunes musulmanes, voile et
projet matrimoniale en France. Paris, L’Harmattan.

Bourdieu, Pierre (1979): La Distinction, Critique sociale du jugement. Paris,
Editions de Minuit.

_ (Hg) (1993): La misere du monde. Paris, Seuil.

Bowen, John R. (2004a): »Muslims and citizens. France’s headscarf
controversy«, in Boston Review, Feb-Mirz, 31-35.

_______(2004b): »Beyond Migration. Islam as a Transnational Public Space,
in Journal of Ethnic and Migration Studies, 30, 5, 879-894.

~ (2004c): »Does French Islam Have Borders?« Dilemmas of
Domestication in a Global Religious Field«, American Anthropologist,
106/1, 43-55.

Boyer, Henry (1993): »Tchador: les mots de I’affaire«, in M. Scope Revue, 4,
143-151.

Brubaker, Rogers (1992): Citizenship and nationhood in France and Ger-
many. Cambridge/Massachusetts, Harvard Press.

Bude, Heinz (1995): Das Altern einer Generation. Die Jahrgdnge 1938-1948.
Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Butler, Judith (1990): Gender trouble. Feminism and the subversion of
identity. New York/London, Routledge.

______(2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt
a.M., Suhrkamp.

Biittner, Friedemann (1996): »Der fundamentalistische Impuls und das Pro-
jekt der Moderne«, in Leviathan, Zeitschrift fiir Sozialwissenschaft, 24/4,
469-492.

Caeiro, Alexandre (2005): »An Imam in France. Tareq Oubrou«, in ISIM
Newsletter, 15.

Caglar, Ayse S. (1997): »Hyphenated Identities and the limits of »Culture«,
in Tarig Modood/Pnina Werbner (Hg.): The Politics of Multiculturalism
in the New Europe. Racism, Identity and Community. London/New York,
Zed Books, 169-185.

Camphausen, Axel von (1996): Staatskirchenrecht. Miinchen, Beck.

Cesari, Jocelyne (1994): Etre musulman en France. Associations, militants et
mosquées. Aix en Provence, Karthala — IREMAM.

270



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

(1995): »L’islam en France. Naissance d’une religion«, in Hommes &
Migrations, 113, 33-40.
(1997): Etre musulman en France aujourd’hui. Paris, Hachette.

Citron, Suzanne (1993): L histoire de la France autrement. Paris, Editions
ouvriéres.

_______(2000): »Der Nationalmythos in Frankreich«, in Yves Bizeul (Hg.):
Politische Mythen und Rituale in Deutschland, Frankreich und Polen.
Berlin, Duncker & Humblot, 43-55.

Cohn-Bendit, Daniel/Schmid, Thomas (1992): Heimat Babylon. Hamburg,
Hoffmann und Campe.

Coq, Guy (1995): Laicité et République. Le lien nécessaire. Paris, Editions du
Félin.

Costa, Jean-Paul (1994): »La conception frangaise de la laicité«, in Revue des
sciences morales et politiques, 2, 167-181.

Dahrendorf, Ralf (1990): »Die offene Gesellschaft und ihre Angste«, in
Wolfgang Zapf (Hg.): Die Modernisierung der modernen Gesellschaft.
Frankfurt a.M./New York, Campus.

Daiber, Karl-Fritz (1995): Religion unter den Bedinungen der Moderne: die
Situation in der Bundesrepublik Deutschland. Marburg, Diagonal.

_(1997): Religion in Kirche und Gesellschaft. Theologische und
soziologische Studien zur Prdsenz von Religion in der gegenwdrtigen
Kultur. Stuttgart, Berlin/Cologne, Kohlhammer.

Debray, Régis (2003): Ce que nous voile le voile: la République et le sacré.
Paris, Gallimard.

Debus, Anne (1999): »Der Kopftuchstreit in Baden-Wiirttemberg. Gedanken
zu Neutralitit, Toleranz und Glaubwiirdigkeit«, in Kritische Justiz, 430-
447.

Delcroix, Catherine (1991): »Les femmes d’origine maghrébine de la seconde
generation comme enjeux et comme sujet«, in Migrations-Formation, 84,
38-47.

Dieckhoff, Alain (1996): »La déconstruction d’une illusion. L’introuvable
opposition entre nationalisme politique et nationalisme culturel«, in
L’Année sociologique, 46/1, 43-55.

Djavann, Chahdortt (2003): Bas les voiles! Paris, Gallimard.

Doomernik, Jeron (1995): »The institutionalisation of Turkish Islam in
Germany and the Netherlands: a comparison«, in Ethnic and Racial
Studies, 18/1, 46-63.

Dubet, Frangois (1987): La galére. Jeunes en suivi. Paris, Fayard.

(1989): Immigrations: qu’en savons-nous? Un bilan des connaissances
Notes et Etudes Documentaires, 4887, 12.
_____/Lapaeyronnie, Didier (1992): Les quartiers d’exil. Paris, Seuil.

271



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Eder, Klaus (2002): »Europdische Sikularisierung — ein Sonderweg in die
postsdkulare Gesellschaft? Eine theoretische Anmerkung«, in Berliner
Journal fiir Soziologie, 3/2, 12, 331-343.

Eisenstadt, Shmuel N. (2000): »Fundamentalist Movements in the Framework
of Multiple Modernities«, in Almut Hofert/Armando Salvatore (Hg.): Bet-
ween Europe and Islam: Shaping Modernity in a Transcultural Space,
Briissel/Berlin/Oxford, Presses Interuniversitaires Européennes; Peter
Lang, 175-196.

Etienne, Bruno (1989): La France et l'islam. Paris, Hachette.

Faist, Thomas (1994): »How to Define a Foreigner? The Symbolic Politics of
Immigration in German Partisan Discourse, 1978-1992«, in European
Politics, 17, 68-83.

Fanon, Frantz (1965) [1959]: 4 Dying Colonialism. Freedom for Algeria.
New York, Grove Press.

Fassin, Eric (1999): »Good to Think<: The American Reference in French
Discourses of Immigration and Ethnicity«, in Christian Joppke/Steven
Lukes (Hg.): Multicultural Questions. London, Oxford, 224-241.

Favell, Adrian (1998): Philosophies of Integration. Immigration and the Idea
of Citizenship in France and Britain. Warwick, Centre for Research in
Ethnic Relations.

_ (2003): »Integration nations: The nation-state and research on
immigrants in Western Europe«, in Comparative Research, 22, 13-42.
Ferrari, Silvio (2003): »The legal dimension«, in Brigitte Maréchal/Stefano
Allievi/Felice Dassetto Jorgen Nielsen (Hg.): Muslims in the Enlarged

Europe. Religion and Society. Leiden/Boston, Brill, 217-254.

Fetzer Joél S./Soper, Christopher J. (2004): Muslims and the State in Britain,
France and Germany. Cambridge, Cambridge University Press.

Forst, Rainer (2002): »A tolerant Republic?«, in Jan-Werner Miiller (Hg.):
German lIdeologies since 1945. Studies in the Political Thought and
Culture of the Bonn Republic. New York, Palgrave.

Foucault, Michel (1980): Power/Knowledge. Selected Interviews and Other
Writings. Colin Gordon (Hg.), New York, Pantheon Books.

_ (1988): Archdologie des Wissens. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

__(1990): The History of Sexuality. Vol 1, An Introduction. New York,
Vintage.

_(1999) Foucault. Botschaften der Macht. Reader Diskurs und Medien.
Stuttgart, Deutsche Verlagsanstalt.

__ (2005a [1982]) »Die Maschen der Macht, in Schriften. Vierter Band,
Frankfurt a.M., Suhrkamp, 224-244.

_ (2005b [1982]): »Subjekt und Macht«, in Michel Foucault. Schriften,
Vierter Band. Frankfurt a.M., Suhrkamp, 269-280

272



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Frégosi, Franck (1998): »Les problémes d’organisation de la religion
musulmane en France«, in Esprit, 1/129, 109-136.

(2004): »Quelle organisation de 1’islam dans la République: institutio-
nalisation et/ou instrumentalisation«, in Cités, Sonderausgabe. Paris, Puf,
93-106.

(2005): »Les enjeux liés a la structuration de 1’islam en France«, in
Rémy Leveau/Khadija Mohsen-Finan (Hg.): Musulmans de Frace et
d’Europe. Paris, CNRS Editions, 99-114.

Gabriel, Karl (1992): Christentum und Postmoderne. Freiburg/Basel/Wien,
Herder.

Gaeremynck, Jean (1992): »A propos de la décision du Conseil d’Etat du 2
novembre«, Migrations Société, 25, 49-56.

Gaillard, Jean-Michel (1989): Jules Ferry. Paris, Fayard.

Galembert, Claire de (2001): »France et Allemagne: I’islam a I’épreuve de la
dérégulation étatique du religieux«, in Rémy Leveau (Hg.): L’islam en
France et en Allemagne. Identités et citoyennetés. Paris, La Documenta-
tion Frangaise, 81-97.

(2007) (Hg.): »Sur la loi sur le voile«, Droit & Société, Sondernummer
(im Druck).

Galeotti, Anna Elisabetta (1993): »Citizenship and equality. The place of tol-
erationg, in Political Theory, 21/4, 585-605.

Gallissot, René/Boumaza, Nadir/Clément, Chislaine (1994): Ces immigrants
qui font le prolétariat. Paris, Klincksieck.

Gaspar, Michael (2001): »Abdallah Nadim, Islamic Reform, and >Ignorant«
Peasants: State Building in Egypt?« in Armando Salvatore (Hg.): Muslim
Traditions and Modern Techniques of Power, Yearbook of the Sociology of
Islam, 3. Hamburg, Lit; New Brunswick/London, Transaction Publishers,
75-92.

Gaspard, Frangoise/Khosrokhavar, Farhad (1995): Le foulard et la Républi-
que. Paris, La Découverte.

Geisser, Vincent (2003): La nouvelle islamophobie. Paris, La Découverte.

Gerhard, Ute (2004): »Menschenrechte und Frauenrechte. Uberlegungen zu
Gleichheit und Geschlechtergerechtigkeit im Islam«, in Schriften des
Essener Kollegs, 4/3, 1-34.

Giddens, Anthony (1991): Modernity and Self-Identity. Self and Society in the
Late Modern Age. Cambridge, Polity Press.

Goffmann, Erving (1967): Stigma. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Gole, Niliifer (1996): The Forbidden Modern. Civilisation and Veiling in
Turkey. Michigan, Michigan University Press.

_ (2003): »The Voluntary Adoption of Islamic Stigma Symbols«, in
Social Research, 70/3, 803-828.

273



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

___ /Ludwig Amman (2004): Islam in Sicht. Der Auftritt von Muslimen im
offentlichen Raum. Bielefeld, transcript.

Gray, John (2000): Two Faces of Liberalism. New York, New Press.

Guénif-Souilamas, Nacira/Macé, Eric (2004): Les féministes et le gar¢on
arabe. Paris, La Tour d’Aigues, Editions de 1’ Aube.

Habermas, Jiirgen (1988): Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt
a.M., Suhrkamp.

(1993): »Anerkennungskdampfe in einem demokratischen Rechtsstaat«,
in Charles Taylor (Hg.): Multikuturalismus und die Politik der Anerken-
nung. Frankfurt a. M., Suhrkamp, 147-196.

____(1995): Die Normalitit der Berliner Republik. Frankfurt a.M., Suhr-
kamp.

_ (2001): Glauben und Wissen. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Hafez, Kai (1997): »Offentlichkeitsbilder des Islam. Kultur- und rassismus-
theoretische Grundlagen ihrer politikwissenschaftlichen Erforschunge, in
Andreas Disselnkotter/Siegfried Jager/Hartmut Kellersohn/Susanne Slo-
bodzian (Hg.): Evidenzen im Fluf3. Demokratieverluste in Deutschland.
Duisburg, Diss.

Heckmann, Friedrich/Schnapper, Dominique (Hg.) (2003): The integration of
immigrants in European societies: National Differences and the trends of
convergence. Stuttgart, Lucius und Lucius.

Heine, Peter (1996): Konflikt der Kulturen oder Feindbild Islam: alte
Vorurteile, neue Klischees, reale Gefahren. Freiburg, Herder.

Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Rainer (Hg.) (1996): Die bedrdingte Toleranz.
Ethnisch kulturelle Konflikte, religiése Differenz und die Gefahren politi-
sierter Gewalt. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

_____/Miiller, Joachim/Schroder, Helmut (1997): Verlockender Fundamenta-
lismus. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Henry, Jean-Robert/Frégosi, Franck (1990): »Variations frangaise sur I’islam
eternel. Pour une typology des discours«, in Bruno Etienne (Hg.): L islam
en France. Islam, Etat et Société. Paris, Hachette, 99-120.

Herrera, Linda (2001): » Accommodating Disco and Qur’an: Lay Women Ped-
agogues and the Education of Metropolitan Muslims«, in Armando
Salvatore (Hg.): Muslim Traditions and Modern Techniques of Power,
Yearbook of the Sociology of Islam, 3. Hamburg, Lit Verlag; New Bruns-
wick/London, Transaction Publishers, 225-239.

Hervieu-Léger, Danicle (1993): La Religion pour Mémoire. Paris, Les
Editions du Cerf.

Herwartz-Emden, Leonie (1998): »Offentlichkeit, Multikulturalitit, Ge-
schlechterverhiltnis«, in Ingrid Gogolin/Marianne Kriiger-Potratz/Meinert
A. Meyer (Hg.): Pluralitiit und Bildung. Opladen, Leske+Budrich, 63-85.

274



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Heyd, David (Hg.) (1996): Toleration: An Elusive Virtue. Princeton, Prince-
ton University Press.

Hillgruber, Christian (1999): »Der deutsche Kulturstaat und der muslimische
Kulturimport«, in Juristenzeitung, 11, 538-546.

Hippler, Jochen/Lueg Andrea (Hg.) (1993): Feindbild Islam. Hamburg, Kon-
kret-Literatur Verlag.

_ (2002): Feindbild Islam oder Dialog der Kulturen. Hamburg, Konkret-
Literatur Verlag.

Hirschkind, Charles (2001): »Civic Virtue within Egypt’s Islamic Counter-
Public«, in Cultural Anthropology 16/1, 92-118.

Hirschmann, Nancy J. (1997): »Eastern Veiling, Western Freedom?«, in The
Review of Politics, 59/3, 461-488.

Hoffmann, Lutz (1998): »Antiislamische Bedrohungsgefiihle«, in Zeitschrift
fiir Migration und soziale Arbeit, 2, 18-23.

Honneth, Axel (1992): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Huntington, Samuel (1996): The Clash of Civilisations and the Remaking of
World Order. New York, Simon & Shuster.

Jacobson, Christine M. (2004): »Negotating Gender: Discourse and Practice
among Young Muslims in Norway«, Tidsscrift for Kirke, Religion og
Samfunn, 17/1, 5-28.

Jamous, Haroun (1996): »Les jeunes filles au foulard«, in L homme et la So-
ciéteé, 120, 67-79.

Jelen, Christian (1991): Ils feront de bons francais. Enquéte sur l’assimilation
des maghrebins. Paris, Robert Laffont.

Jenkins, Richard (1994): »Rethinking ethnicity: identity, categorization and
power, in Ethnic and Racial Studies, 17/2, 197-223.

Jetzkowitz, Jens (2000): Recht und Religion in der modernen Gesellschafi.
Soziologische Theorie und Analyse am Beispiel der Rechtsprechung des
Bundesverfassungsgerichts in Sachen »Religon¢ zwischen den Jahren
1983 und 1997. Miinster/Hamburg/London, Lit.

Jessen, Frank/von Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich (2006): Entschleierung
eines Symbols? Konrad-Adenauer-Stiftung.

Jonker, Gerdien (2002): Eine Wellenlinge zu Gott. Der Verband der
islamischen Kulturzentren in Europa. Bielefeld, transcript.

Joppke, Christian (1995): Multiculturalism and Immigration: A Comparison
of the United States, Germany, and Britain, EUl Working Papers in
Political and Social Sciences. Florence, European University Institute.

_ (1999): Immigration and the nation state: The United States, Germany
and Great Britain. Oxford, Oxford University Press.

____/Steven Lukes (Hg.) (1999): Multicultural Questions. London, Oxford.

275



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Jouili, Jeanette (2005): »Muslimische Frauen in Europa und das Gebet. Von
moralischen Selbsttechnologien zu performativen Anerkennungsprakti-
ken, in Euroscripts, 7/2, 8-41.

_____/Schirin Amir-Moazami (2006): »Knowledge, Empowerment and Rel-
igious Authority among Pious Muslim Women in France and Germanyx,
in The Muslim World, 97/4, 615-640.

Kalpaka, Annita/Réthzel Nora (1994): Rassismus und Politik, Kultur und All-
tag. Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein. Koln, Dreisam.

Karakasoglu, Yasemin (1996): »Zwischen Tiirkeiorientierung und migrations-
politischem Engagement. Neuere Entwicklungen bei tiirkisch-islamischen
Dachverbianden in Deutschland«, in Zeitschrifi fiir Tiirkeistudien, 9/2,
267-282.

_ (1999a): »Kopftuchtragende Frauen an Deutschen Schulen: Eine
Analyse des Falls Luding, in Gerdine Jonker (Hg.): Kern und Rand.
Religiose Minderheiten aus der Tiirkei in Deutschland. Berlin, Das
Arabische Buch, 169-186.

___ (1999b): »Wer definiert die Grenzen der Toleranz? Kopftuch, Koeduka-
tion und Sexualkundeunterricht«, in Beitrige zur erziehungswissen-
schaftlichen Migrations- und Minderheitenforschung, Wolfgang Goethe-
Universitdt. Frankfurt a.M..

(2000): Muslimische Religiositit und Erziehungsvorstellungen: eine
Untersuchung bei tiirkischen Pddagogikstudentinnen in Deutschland.
Frankfurt a.M., Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation.

Kastoryano, Riva (1996): La France, I’Allemagne et leurs immigrés. Négocier
l’identité. Armand Colin/Masson, Paris.

(2003): »Der Islam auf der Suche nach jseinem Platz¢ in Frankreich
und Deutschland«, in Michael Minkenberg/Ulrich Willems (Hg.): Politik
und Religion. Politische Vierteljahresschrift, Sonderheft. Wiesbaden,
Westdeutscher Verlag, 184-206.

Kaufmann, Franz-Xavier (1989): Religion und Modernitdit. Sozialwissen-
schaftliche Perspektiven. Tiibingen, Mohr.

(1998): »Normative Conflicts in Germany: Basic Consensus, Changing
Values, and Social Movements«, in Peter L. Berger (Hg.): The Limits of
Social Cohesion. Conflict & Mediation in Pluralist Societies. Oxford,
Westview Press, 86-102.

Kelek, Necla (2005): Die fremde Braut. Koln, Kiepenheuer & Witsch, 3. Auf-
lage.

Kepel, Gilles (1987): Les banlieues de l'islam. Naissance d’une religion en
France. Paris, Seuil.

_ (1994): A I'Ouest d’Allah. Paris, Seuil.

Khosrokhavar, Farhad (1997a): L islam des jeunes. Paris, Flammarion.

276



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

(1997b): »L’universalisme abstrait, le politique et la construction de
I’islamisme comme forme d’altérité«, in Michel Wieviorka (Hg.): Une
Sociéte fragmentée. Le multiculturalisme en débat. Paris, La Découverte,
113-169.

___ (2004) »Laicité und Islam in Frankreich«, in Lendemains, 29, 113, 6-
65.

Kleine, Markus (1993): [Instiutionalisierte Verfassungswidrigkeiten im
Verhdltnis von Staat und Kirchen unter dem Grundgesetz. Ein Beitrag zur
Jjuristischen Methodik im Staatskirchenrecht. Baden-Baden, Nomos.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung.
Eine qualitativ empirische Untersuchung zur Religiositdit sunnitisch ge-
prdgter Tiirkinnen in Deuschland. Marburg, Diagonal Verlag.

Koenig, Matthias (2003): Staatsbiirgerschaft und religiose Pluralitdit in post-
nationalen Konstellationen. Zum institutionellen Wandel europdischer Re-
ligionspolitik am Beispiel der Inkorporation muslimischer Immigranten in
Grofsbritannien, Frankreich und Deutschland. Dissertation, Phillips-Uni-
versitiat Marburg.

Kohlhammer, Siegfried (1996): Die Feinde und die Freunde des Islam.
Gaottingen, Steidl.

Koselleck, Reinhart (1972): »Einleitung« in Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Le-
xikon zur politisch sozialen Sprache in Deutschland. Vol. 5. Stuttgart,
Klett-Cotta, XIIT-XXVII.

(1992 [1979)): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher
Zeiten. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Kristeva, Julia (1988): Etrangers a nous-méme. Paris, Fayard.

(1990): Lettre ouverte a Harlem Désir. Paris, Rivages.

Krosigk, Constance von (2000): Der Islam in Frankreich. Laizistische Re-
ligionspolitik von 1974-1999. Hamburg, Kovac.

Kymlicka, Will (2000): Multikulturalismus und Demokratie: iiber Minderhei-
ten in Staaten und Nationen. Hamburg, Rotbuch.

Lacourt, Dominique (1991): »Etymologie de la laicité«, in Hommes & Migra-
tions, 1145, 38-40.

Lash, Scott (1992): Modernity and Identity. Oxford, Blackwell.

Leggewie, Claus (1990): multi kulti. Spielregeln fiir die Vielvolkerreublik.
Berlin, Rotbuch.

Leruth, Michael F. (1998): »The Neorepublican Discourse on French National
Identity«, in French Politics and Society, 16/4, 46-61.

Limbach, Jutta (2004): »Toleranz in der multikulturellen Gesellschaft«, in
Universitas, Orientierungen in der Wissenswelt, 694, 335-349.

Link, Christoph (2000): Staat und Kirche in der neueren deutschen Ge-
schichte. Briissel/Berlin/Oxford, Peter Lang.

277



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Linz Juan J. (1996): »Der religiose Gebrauch der Politik und/oder der politi-
sche Gebrauch der Religion. Ersatz-Ideologie gegen Ersatz-Religion«, in
Hans Maier (Hg.): »Totalitarismus« und »Politische Religionen«. Kon-
zepte des Diktaturvergleichs. Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich, Ferdi-
nand Schoningh, 129-154.

Lorcerie, Francoise (2005): »La politisation du voile islamique en 2003-
2004«, in Frangoise Lorcerie (Hg.): La politisation du voile en France, en
Europe et dans le monde arabe, Paris, L’Harmattan, 11-36.

Loth, Wilfried (1999): »Bismarcks Kulturkampf. Modernisierungskrise,
Machtkdmpfe und Diplomatie«, in Anselm Doering-Manteuffel/Kurt
Nowak (Hg.): Religionspolitik in Deutschland. Von der Friihen Neuzeit
bis zur Gegenwart. Stuttgart, Kohlhammer, 149-163.

Luckmann, Thomas (1991) [1967]: Die unsichtbare Religion. Frankfurt a.M.,
Suhrkamp.

Mabro, Judy (1991): Veiled Half-Truths. Western travellers’ perceptions of
Middle Eastern women. London/New York, Tauris.

Maclntyre, Alasdair (1987 [1981]): After Virture. A study in moral theory.
London, Duckworth.

_ (1988): Whose justice? Which rationality? London, Duckworth.

_(1995): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart.
Frankfurt a.M., Suhrkamp.

MacLeod, Arlene E. (1991): Accommodating Protest. Working Women, the New
Veiling, and Change in Cairo. New York, Columbia University Press.

Mahmood, Saba (2001): »Feminist Theory, Embodiment, and the Docile
Agent: Some Reflections on the Egyptian Islamic Revival«, in Cultural
Anthropology, 16/2, 202-236.

_____(2004): Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist Subject.
Princeton/Oxford, Princeton University Press.

Malti-Douglas, Fedwa (1994): A Woman and Her Sufis. Washington, DC,
Georgetown University occasional papers series.

Mandeville, Peter (2001): Transnational Muslim Politics: Reimagining the
Umma. London, Routledge.

Maréchal, Brigitte/Allievi, Stefano/Dassetto, Felice/Nielson Jorgen: Muslims
in the Enlarged Europe. Religion and Society. Leiden/Boston, Brill, 217-
254,

Mas, Ruth (2006): »Compelling the Muslim Subject: Memory as Post-
Colonial Violence and the Public Performativity of »Secular and Cultural
Islam«, in The Muslim World, 96/4, 585-616.

Messmer, Pierre (1994): »Les Eglises et I’Etat en Alsace-Moselle, in Revue
des sciences morales et politiques, 2, 183-197.

Michelat, Guy (1975): »Sur [Dutilisation de I’entretien non-directif en
Sociologie«, in Revue frangaise de Sociologie, XV1, 229-247.

278



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Minces, Juliette (1990): La Femme voilée. Paris, Calmann-Lévy.

(1996): »Le foulard islamique a 1’école publique. Un état de lieux, in
Hommes & Migrations, 1201, 18-24.

Moddod, Tarig/Beishon, Sharon/Virdee, Satnam (1994): Changing Ethnic
Identities. London, Policy Studies Institute.

_____(1997): »Introduction: The Politics of Multiculturalism in the New
Europe«, in Tariq Modood and Pnina Werbner (Hg.): The Politics of Mul-
ticulturalism in the New Europe. Racism, Identity and Community. Lon-
don/New York, Zed Books, 1-25.

_ (2005): Multicultural Politics: Racism, Ethnicity and Muslims in Brit-
ain. University of Minnesota Press/Edinburgh University Press.

Mohsen-Finan, Khadija (2003): »La mise en avant d’une »citoyenneté
croyante<: le cas de Tariq Ramadan«, in Rémy Leveau/Khadija Mohsen-
Finan/Catherine Wihtol de Wenden, C.: De la citoyenneté locale. Paris,
Institut francais des relations internationals, 87-96.

Morrison, Toni (1992): Playing the Dark. Whiteness and the Literary
Imagination. Cambridge and London, Havard University Press.

Moruzzi, Norma Claire (1994): »A problem with Headscarves. Contemporary
Complexities of Political and Social Identity«, in Political Theory, 22,
653-672.

Motchane Didier (1999/2000): »L’Islam de France sera-t-il républicain?«, in
Confluences Méditerranée, 32, 21-34.

Muckel, Stefan (1995): »Muslimische Gemeinschaften als Korperschaften des
offentlichen Rechts«, in Die dffentliche Verwaltung, 48/8, 311-317.

Navaro-Yashin, Yael (2002) »The Market for Identities: Secularism, Islam-
ism, Commodities«, in Deniz Kandiyoti/Ayse Saktanbar (Hg.): Fragments
of Culture. The Everyday of Modern Turkey. London/New York, Tauris,
221-253.

Neue Zeitschrift fiir Verwaltungsrecht (1992): »Befreiung vom Schulsport aus
religidsen Griinden«, 36/37, 77-81.

Nicolet, Claude (1992): La République en France. Etat des lieux. Paris, Seuil.

Nokel, Sigrid (2002): Die Téchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio-
logie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie. Bielefeld,
transcript.

Nora, Pierre (1984): »La République«, Volume 1 von Pierre Nora (Hg.): Les
lieux de mémoires. Paris, Gallimard.

Nowak, Kurt (1995): Geschichte des Christentums in Deutschland. Religion,
Politik und Gesellschaft vom Ende der Aufkldrung bis zur Mitte des 20.
Jahrhunderts. Miinchen, Beck.

Oberndorfer, Dieter (1991): Zur Zukunft Deutschlands und Europas. Frei-
burg, Herder.

279



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

(1995): »Assimilation, Multikulturalismus oder kultureller Pluralismus.
Zum Gegensatz zwischen kollektiver Nationalkultur und der kulturellen
Freiheit der Republik«, Festrede fiir Manfred Hétting, Freiburg.

______(2000): »Deutschland ein Mythos? Von der nationalen zur postna-
tionalen Republik, in Yves Bizeul (Hg.): Politische Mythen und Rituale
in Deutschland, Frankreich und Polen. Berlin, Duncker & Humblot, 161-
196.

Oestreich, Heide (2004): Der Kopftuch-Streit. Das Abendland und ein Quad-
ratmeter Islam. Frankfurt a.M., Brandes & Apsel.

Ostermann, Anne (1997): »Zwischen Kopftuch und Minirock. Zum Problem
der Toleranz«, in HFSK-Standpunkte, 1-15.

Perotti, Antonio/Thépaut, France (1990): »L’affaire du foulard islamique:
d’un fait divers a un fait de société«, in Migrations Société, 7, 61-82.

Peter, Frank (2006): »Leading the Community of the Middle Way: A Study of
the Muslim Field in France«, The Muslim World, 96/4, 707-736.

Poulat, Emile (1989): Liberte, laicité. La guerre des deux Frances et le
principe de la modernité. Paris, Cerf/Cujas.

(1994): »Guerre entre deux Frances«, in Migrations Société, 6/33-34,
91-98.

(1997): La solution laique et ses problemes. Fausses certitudes, vrais
inconnues. Paris, Berg International.

___ (2003): Notre laicité publique: La France est une république laique.
Paris, Berg.

Poulter, Sebastian (1997): »Muslim Headscarves in School: Contrasting Legal
Approaches in England and France«, in Oxford Journal of Legal Studies,
17/1, 43-74.

Rabah, Saddek (1998): L’Islam dans le discours médiatique. Comment les
médias représentent l’islam en France? Beiruth, Editions Al-Bouraq.

Rithzel, Nora (1996): »Weltweite Frauensolidaritit gegen nationale
Grofmachtpolitik und Alltagsrassismen?«, in: Brigitte Fuchs/Gabriele Ha-
binger (Hg.): Rassismen & Feminismen: Differenzen, Machtverhdltnisse
und Solidaritdt zwischen Frauen. Wien, Pomedia, 198-216.

Ramadan, Tariq (1999): Etre Musulman Européen. Lyon, Tawhid.

____(2004): Western Muslims and the Future of Islam. Oxford/New York,
Oxford University Press.

Rath, Jan/Penninx, Rinus/Groenendijk, Kees/Meyer, Astrid (2001): Western
Europe and its Islam. Leiden, Brill.

Rauer, Valentin/Schmidtke, Oliver (2001): » Integration< als Exklusion? Zum
medialen und alltagspraktischen Umgang mit einem umstrittenen Kon-
zept«, in Berliner Journal fiir Soziologie, 3, 277-296.

Rawls, John (1972): A Theory of Justice. Oxford, Clarendon Press.

280



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Rémond, René (1995): »La laicité et ses contraires«, in Pouvoirs. Revue
Frangaise d’Etudes Constitutionelles et Politiques, 75, 7-16.

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen. Fundamentalismus
und der Kampf der Kulturen. Miinchen, Beck.

Robbers, Gerhard (1995): »Staat und Kirche in der Bundesrepublik
Deutschland«, in Gerhard Robbers (Hg.): Staat und Kirche in der
Europdischen Union. Baden-Baden, Nomos, 61-78.

Rommelspacher, Birgit (2002): Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland
als multikulturelle Gesellschaft. Frankfurt a.M./New York, Campus, 2002.

Rushdie, Salman (1989): Die Satanischen Verse. Artikel 19 Verlag.

_(1991): Imaginary Homelands. Essays and Criticism 1981-1991.
London, Granta.

Said, Edward (1995) [1978]: Orientalism. Western Conceptions of the Orient.
Middlesex, Pinguin.

Salvatore, Armando (1999 [1997]): Islam and the Political Discourse of
Modernity. Reading, Ithaca.

__ (2001): »Introduction. The Problem of the Ingraining of Civilizing
Traditions into Social Governance«, in Armando Salvatore (Hg.): Muslim
Traditions and Modern Techniques of Power, Yearbook of the Sociology of
Islam, 3. Hamburg, Lit Verlag/New Brunswick/London, Transaction Pu-
blishers, 9-42.

_ /Amir-Moazami, Schirin (2002): »Transformation religiéser Traditionen
in kolonialen, postkolonialen und europdischen Offentlichkeiten, in Ber-
liner Zeitschrift fiir Soziologie, 3, 309-330.

Schieder, Rolf (2001): Wieviel Religion vertrdgt Deutschland? Frankfurt
a.M., Suhrkamp.

Schiffauer, Werner (1984): »Religion und Identitdt. Eine Fallstudie zum
Problem der Reislamisierung bei Arbeitsmigranten«, in Schweizer
Zeitschrift fiir Soziologie, 2, 485-516.

~ (1991): Die Migranten aus Subay. Tiirken in Deutschland: Eine
Ethnographie. Stuttgart, Klett-Cotta.

(1998) »Ausbau von Partizipationschancen islamischer Minderheiten
als Weg zur Uberwindung des islamischen Fundamentalismus?« in Heiner
Bielefeldt, Wilhelm Heitmeyer (Hg.): Politisierte Religion. Frankfurt
a.M., Suhrkamp, 418-437.

__ (2000): Die Gottesmdnner. Suhrkamp, Frankfurt a.M..

___(2002): Migration und kulturelle Differenz. Studie fiir das Biiro der
Auslénderbeauftragten des Senates von Berlin.

___ (2004): »Die Islamische Gemeinschaft Milli Goriis — ein Lehrstiick
zum verwickelten Zusammenhang von Migration, Religion und sozialer
Integration«, in Klaus J. Bade/Michael Bommes/Reiner Miinz (Hg.): Mi-

281



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

grationsreport 2004. Fakten — Analysen — Perspektiven. Frankfurt a.M./
New York, Campus, 347-368.

_____(2005): »Enemies within the Gates — The Debate about the Citizenship
of Muslims in Germany«, in Tariq Modood/Anna Triandafyllidou/Zapata
Barrero (Hg.): Multiculturalism, Muslims and Citizenship. A European
Approach. London, Routledge, 94-116.

(2006): »Priavention und Intergration«, in Michael Bommes/Werner
Schiffauer (Hg.): Migrationsreport 2006. Frankfurt a.M., Campus, 113-
164.

Schirrmacher, Thomas (2003): Feindbild Islam. Am Beispiel der Partei
Christliche Mitte. Niirnberg, Verlag fiir Theologie und Religionswissen-
schaft.

Schnapper, Dominique (1991): La France de l’intégration. Sociologie de la
Nation en 1990. Paris, Gallimard.

Schrader Joachim/Nikles, Klaus/Griese, Hartmut (1976): Die zweite Genera-
tion. Sozialisation und Akkulturation auslindischer Kinder in der Bundes-
republik. Kronberg, Athendum Verlag.

Schulze, Reinhard (1991): »Alte und neue Feindbilder. Das Bild der arabi-
schen Welt und des Islam im Westen«, in Georg Stein (Hg.): Nachgedan-
ken zum Golfkrieg. Heidelberg, Palmyra, 244-260.

Sellam, Sadiq (1987): L’islam et les musulmans en France: Perceptions,
craintes et réalités. Paris, Tongui.

Sen, Faruk (1993): »1961-1993: Eine kurze Geschichte der Tiirken in
Deutschland«, in Claus Leggewie/Senocak, Zafer (Hg.): Deutsche Tiirken.
Das Ende der Geduld — Sabrin sonu. Tiirk Almanlar. Reinbek, Rowohlt.

Seufert, Giinter (1999a): »Die Milli-Gériis-Bewegung (IGMG) zwischen In-
tegration und Isolation«, in Giinter Seufert/Jacques Waadenburg (Hg.):
Turkish Islam and Europe. Tiirkischer Islam und Europa. Stuttgart, Stei-
ner, 295-322.

_ (1999b): »Die Tirkisch-Islamische Union (DITIB) der Tiirkischen
Religionsbehoérde: Zwischen Integration und Isolation, in Giinter Seufert
and Jaques Waadenburg (Hg.): Tiirkish Islam and Europe. Tiirkischer
Islam und Europa. Stuttgart, Steiner, 261-294.

Shakry, Omnia (1998): »Schooled Mothers and Structured Play: Child Rear-
ing in the Turn of-the Century Egypt«, in Abu-Lughod, Lila (Hg.): Re-
making Women: Feminism and Modernity in the Middle East. New Jer-
sey, Princeton University Press, 127-169.

Shell-Studie (2000): Jugend 2000: Shell-Studie iiber Jugendliche in Deutsch-
land. Thomas Volker (Hg.). Bonn, Inter Nationes.

Shils, Edward (1981): Tradition. London/Boston, Faber and Faber.

Skillen, James W. (1998): »The theoretical roots of equal treatment«, in
Stephen V. Monsma/J. Christopher Soper: Equal treatment of religion in

282



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

a pluralistic society. Michigan, William B. Erdmans Publishing Com-
pany, 55-74.

Smith, Helmut Walser (1995): German nationalism and religious conflict.
Princeton, Princeton University Press.

Stauth, Georg (1993): Islam und westlicher Rationalismus. Der Beitrag des
Orientalismus zur Entstehung der Soziologie. Frankfurt a.M./New York,
Campus.

Sternberger, Dolf (1990): Verfassungspatriotismus. Frankfurt a.M., Insel.

StraBburger, Gaby (2003): Heiratsverhalten und Partnerwahl im Einwande-
rungskontext. Eheschliefungen der zweiten Migrantengeneration tiirki-
scher Herkunft. Wiirzburg, Ergon.

Taguieff, André-Pierre (1988): La Force du prégujé. Essai sur le racisme et
ses doubles. Paris, Gallimard.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.
Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Terkessidis, Mark (2002): »Der lange Abschied von der Fremdheit. Kulturelle
Globalisierung und Migration«, in Aus Politik und Zeitgeschichte, B 12,
31-38.

Terlit, Hermann (1996): Turkish Power Boys. Ethnographie einer Jugend-
bande. Frankfurt a.M., Suhrkamp.

Terrel, Hervé (2004): »L’Etat et la Création du Conseil francais du culte mu-
sulman (CFCM)«, in Cités, Sonderheft, PUF, 67-92.

Tévanian, Pierre (2005): Le voile médiatique. Un faux débat: »L affaire du
foulard islamique«. Paris, Raisons D’agir.

Tezcan, Levent (2002): »Inszenierungen kollektiver Identitdt, Artikulationen
des politischen Islam beobachtet auf den Massenversammlungen der tiir-
kisch-islamischen Gruppe Milli Gériis«, in Soziale Welt, 53/3, 303-324.

(2003): »Das Islamische in den Studien zu Muslimen in Deutschland,
in Zeitschrift fiir Soziologie, 32/3, 237-261.

Thomé-Venske, Hanns (1981): Islam und Integration. Zur Bedeutung des
Islam im Prozess der Integration tiirkischer Arbeiterfamilien in die
Gesellschaft der Bundesrepublik. Hamburg, Rissen.

Thémmes, Jirgen (1993): »Islamischer Fundamentalismus in Frankreich. Die
»affaire des foulards< 1989«, in Jorg Bergmann/Alois Hahn/Thomas Luck-
mann (Hg.): Religion und Kultur. Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und
Sozialpsychologie. Sonderausgabe 33, Koln, Westdeutscher Verlag, 192-
308.

Thomas, Elaine R. (2006): »Keeping identity at a distance: Explaining
France’s new legal restrictions on the Islamic headscarf«, in Ethnic and
Racial Studies, 29/2,237-259.

Tibi, Bassam (1998): Europa ohne Identitdt? Die Krise der multikulturellen
Gesellschaft. Miinchen, Bertelsmann.

283



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

______(2000): Der Islam in Deutschland. Muslime in Deutschland.
Stuttgart/Miinchen, Deutsche Verlagsanstalt.

(2001): Die neue Weltunordnung. Westliche Dominanz und islamischer
Fundamentalismus. Berlin, Econ.

_ (2005): Mit dem Kopftuch nach Europa? Die Tiirkei auf dem Weg in
die Europdische Union. Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Tietze, Nikola (1997): »Das Kreuz mit der christlichen Religion«, in
Mittelweg 36, 6, 80-89.

(1998): L’islam: un mode de construction subjective dans la mo-
dernité. Des formes de religiosité musulmane chez des jeunes hommes
dans des quartiers défavorisés en France et en Allemagne. Islam: ein Sub-
Jektivierungsmodus in der Moderne. Formen muslimischer Religiositdit bei
Jjungen Mdnnern in stddtischen Randgebieten in Frankreich und Deutsch-
land. Dissertation, Ecoles des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris/
Philips-Universitit, Marburg.

(2001): Islamische Identitdten. Formen muslimischer Religiositdt jun-
ger Mdnner in Deutschland und Frankreich. Hamburg, Hamburger Edi-
tion.

Todd, Emmanuel (1994): Le déstin des immigreés, assimilation et ségrégation
dans les democraties occidentales. Paris, Seuil.

Torfing, Jacob (1999): New Theories of Discourse. Laclau, Mouffe and Zizek.
Oxford, Blackwell.

Trautner, Bernhard (2000): »Eine >Ver-Zivilgesellschaftung« des Islam in
Deutschland? Tiirkische Muslime, islamische Organisationen als soziale
Tréger des transstaatlichen Raumes Deutschland-Tiirkei«, in Thomas
Faist (Hg.): Dazwischen und doch verortet: Transstaatliche Riume in und
zwischen Deutschland. Bielefeld, transcript, 57-86.

Trogisch, Corinna (2005): »Bekenntnishaft. Von neuen Zudringlichkeiten und
feministischem Selbstverstandnis in der Kopftuchdebatte«, in Beitrdge zur
feministischen Theorie und Praxis, 66/67,205-219.

Vadén, Tere/Hannula, Mika (2003): Rock the Boat. Localized Ethics, the Situ-
ated Self, and Particularism in Contemporary Art. Koln, Salon Verlag.
Van Dijk, Teun A. (1998): »The Study of Discourse«, in Teun A. van Dijk
(Hg.): Discourse as structure and process. Discourse studies. A multidis-
ciplinary introduction (Teil 1). London/Thousand Oaks/New Delhi, Sage,

1-34.

Venel, Nancy (1999): Musulmanes Frangaise. Des pratiquantes voilées a
['université. Paris, L’Harmattan.

Walzer, Michael (1997): On Toleration. New Haven/London, Oxford.

_ (1996): Zivile Gesellschaft und amerikanische Demokratie. Frankfurt
a.M., Fischer.

284

- am 14.02.2026, 08:07:48.


https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Weibel, Nadine B. (2000): Par-dela le voile. Femmes d’islam en Europe.
Paris, Editions complexes.

Weintraub, Jeff/Kumar, Krishan (Hg.) (1996): Public and Private in Thought
and Practice: Perspectives on a Grand Dichotomy. Chicago, University
Press of Chicago.

Werbner, Pnina/Nira Yuval-Davis (Hg.) (1999): »Political Motherhood and
the Feminization of Citizenship«, in: Women, Citizenship and Difference.
London, Zed Books.

White, Jenny B. (2002): »The Islamist Paradox«, in Deniz Kandiyoti and Ay-
se Saktanber (Hg.): Fragments of Culture. The Everyday of Modern Tur-
key. London/New York, Tauris, 191-217.

Wieviorka, Michel (2003): Kulturelle Differenzen und kollektive Identitiiten.
Hamburg, Hamburger Edition.

Willaime, Jean-Paul (1991): »Etat, pluralisme et religion en France. Du mo-
nopole a la gestion des différences«, in Jean Baubérot (Hg.): Pluralisme et
minorités religieuses. Louvain and Paris, 33-42.

Wohlrab-Sahr, Monika (1996): »Konversion zum Islam als Implentation von
Geschlechtslehre«, in Zeitschrift fiir Soziologie, 25, 19-36.

Yegenoglu, Meyda (1998): Colonial fantasies. Towards a feminist reading of
Orientalism. Cambridge, Cambridge University Press.

Yildiz, Erol (1999): Fremdheit und Integration. Bergisch Gladbach, Domino.

Yurdakul, Gokce (2006): »Secular Versus Islamist: The Headscarf Debate in
Germany, in Gerdien Jonker/Valérie Amiraux (Hg.): Politics of Visibili-
ty. Young Muslims in European Public Spaces. Bielefeld, transcript, 151-
168.

Zaimoglu, Feridun (1995): Kanak Sprak. 24 Misstone vom Rande der Gesell-
schaft. Hamburg, Rotbuch.

~— (1998): Koppstoff- Kanak Sprak vom Rande der Gesellschaft. Ham-
burg, Rotbuch.

Zizek, Slavoj (1998): Ein Pldidoyer fiir die Intoleranz. Wien, Passagen.

Zuber, Valentine (2000): »Protestantisme et laicité: de 1’Edit de Nantes a la
loi de 1905«, in Migrations Sociétés, 12, 69/70, 57-69.

Pressebeitrdage

L’Arche, No. 549-550, Nov.-Dec. 2003, »Elisabeth Badinter: >La victim-
isation est aujourd’hui un outil politique et idéologique««

_ No 544-545, Nov. 2003, Alain Finkielkraut: »Le foulard et 1’espace
sacré de I’ecole«

Berliner Zeitung, 6.12.2003, »Drei Frauen gegen das Kopftuch. Die muslimi-
schen Abgeordneten sprechen von politischer Indoktrination«

La Croix 13.10.1989, Jean Pierre Dacheux: »Mais qui donc se voile la face?«

285



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

17.10.1989, Paul Lecoq: »La vraie réflexion. L’islam francais est-il
prét a adopter la laicité?«
_ 18.10.1989, »Le voile de la discorde«
21.10.1989, »Voile islamique et laicité: ne faisons pas la guérre aux
adolescents beurs«
_28.11.1989, »La Laicité et les signes distinctifs«
~ 16.12.1994, Monique Hébrard: »Le voile, la kippa, et la croix«
_ 18.4.1997, Pascal Bovier, Gilbert Maistre: »Refonder 1’école publique
sur le socle de la laitcité«
27.10.1994, Madeleine Rebérioux: »Il ne faut pas exclure les jeunes
filles voilées«
_16.12.1994, Monique Hébrard: »Le voile, la kipa et la croix«
_18.2.1995, »Beaucoup de dégats humains et politiques«
Les Echos, 20.10.1989, »Tchador«
Emma 1997/2, Alice Schwarzer: »Kopftuch und Hakenkreuz«
______04/2004, Interview mit Renate Schmidt: »Wir miissen uns hiiten vor
einer falschen Toleranz«
L’Express, 17.11.1994, André Glucksmann: »Le voile et taché de sang«

17.11.1994, Emmanuel Todd: »Invitons-les a devenir frangais«
_5.12.1996, Guy Coq: »Foulard: la faute du Conseil d’Etat«

_ 15.1.2004, Régis Debray: »La laicité doit se décréter«

L’évenement du jeudi, 9-15.11.1989, »La laicité est un combat«

_ Ebd., »B-H.L. réplique a Finkielkraut, & Debray et ... a ’Edj«

_7-13.11.1995, Jean-Luc Porcédo: »Jules Ferry vu par la banlieue«

Le Figaro, 13.10.1989, Max Clos: »Tchador, excision, cannibales«

Reynaeart, Frangois: »Tchador: les chefs religieux entrent dans le

débat«

~24.10.1989, »Tchador: des femmes parlent«

_26.10.1989, Patrick Wajsman: »Le badge d’Allah«

_26.10.1989, Georges Suffert: »Derricre les foulards«

_30.10.1989, Max Clos: »Derriére le tchador«

_2.11.1989, »L’identité culturelle de la France«

_9.11.1989, »Rocard: »la laicité sera maintenue««

15.11.1989, Mohammed Arkoun: »A-t-ton peur des musulmans?«
_21.6.1994, Ernest Cheniere: »Pourquoi je suis contre le voile a I’école«
__5.10.1994, Anne Kriegel: »Tchador a I’école: le oui, mais ...«
____6.10.1994, Maurice Druon: »Les Demoiselles de Goussainville ou la

solution de 1’uniforme«
~ 11.10.1994, Nicole Catala: »Un nouvel apartheid«
_27.10.1994, Guy Sorman »Gigantesque hypocrisie«
_28.10.1994, André Glucksmann: »Le foulard islamique est un
embléme terroriste«

286



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

_5.10.1995, Gilbert Maistre and Pascal Bouvier: »La République et le
foulard islamique«

Le Figaro Magazine, 4.11.1989, Louis Pauwels: »Ecoliers voilées, questions
voilées«

Frankfurter Rundschau, 1.3.1997, »Das Kreuz mit der Lehrerin, die unbe-
dingt Kopftuch tragen will«

~ 10.7.1998, »Ein Kopftuch wird zum Streitobjekt«

_ 14.7.1998, »Mit dem Kopftuch nicht in den Schuldienst«

_2.6.2003, Alice Schwarzer: »Nein, im Namen von Gleichheit und
Selbstbestimung«

Freitag, 13.2.2004: Nils-Arne Miinch: »Wollen wir eine Parallelgesellschaft?
Keine Toleranz am falschen Ort«

L’Humanite, 23.10.1989, »Les impasses de Creil«

_27.10.1994, Alain Hayot: »Le port du voile pose un enjeu de société«

Libération 7.-8.10.1989, »Le port du voile se heurte a la laicité du college de
Creil«

_17.-8.10.1989, »Lycéennes au tchador: dialogue de sourds«

_ 17.10.1989, »Tchador: SOS contre France plus«

_20.10.1989, »Tchadors: les chefs religieux entrent dans le débat«

_21-22.10.1989: »Le choc de I’islam sur 1’école de la République«

Ebd., »Religions ou releguer les enfants en milieu clos«

_26.10.1989, Francois Pouillon: »Le tchador est toujours debout«

Ebd., »Ecole: Jospin leve la punition sur les foulards«

7.11.1989, Alain Finkielkraut: »Jospin gomme 1’école de 1’émancipa-
tion«

20.10.1994, Jean-Jacques Delfour, »Frangois Bayrou, censeur sémiolo-
gue«

_24.10.1994, Pierre Kahn and André Aouzoulias: »Le crucifix, 1’école
et le foulard«

_27.10.1994, Gilles Kepel: »Un élément du conflit entre la jeunesse et
Iautorité«

11.11.1994, Hervé Flanquart: »L’intégration fera tomber le voile«

8.12.1994, »Elles portent le foulard comme une deuxiéme chance«

6.11.1996, Guy Coq: »Foulard islamique: pour un retour a la loi
républicaine«

__20.5.2003, Etienne Balibar, Said Boumama, Frangoise Gaspard,
Catherine Levy, Pierre Tévanian: »La jeune fille voilée joue le rdle de
bouc émissaire face aux problémes que rencontre l’institution et son
exclusion est la pire des solutions. Oui au foulard a 1’école laique«

4.7.2003, Jean Baubérot: »La question du port du foulard dans les éco-
les doit étre relue a partir de ’histoire de la laicité en France. Ne nous
voilons pas les yeux«

287



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

_10.11.2003, Interview mit Farhad Khosrokhavar: »Farhad Khosrokha-
var, sociologue: 'une facon ambigué de s’affirmer«

Le Monde, 25.10.1989, Alain Finkielkraut: »La sainte alliance des clergés«

10.11.1989, Harlem Désir: »Une loi-cadre pour I’intégration«

_ 14.11.1989, Alain Finkielkraut: »A propos de I’antiracisme«

_30.11.1989, Gilles Kepel: »L’intégration suppose que soit brisée la
logique communautaire«

1.12.1989, Maxime Rodinson: »De la peste communautaire«
_30.11.1994, Henri Trincq: »De I’autre c6té du voile«

_ 15.-16.12.1996, Riva Katoryano »Le retour du foulard islamique«

____30.5.2003, Odon Vallet: »Le masque du voile«

_20.11.2003, Farhard Khosrokhavar: »Une laicité frileuse«

_12.12.2003, »Le Rapport de la Commission Stasi«

_ 11.12.2003, Paul Ricceur, Monique Canto-Sperber: »Une laicité
d’exclusion est le meilleur ennemi de 1’égalité«

19.12.2003, Philippe Bernard: »Les »sages< de la commission se félici-

tent«

22.2.2004, Alain Badion: »Derri¢re la loi fouliardiére: la peur«
_9.5.2004, Alain Toraine: »Respectons 1’esprit de la loi sur le voile«
_28.10.2004, Philippe Bernard: »Le vice-président de la Cour

européenne des droit de I’homme se déclare favorable a une loi«

Le Monde Diplomatique /2.8.2005, Jan Philip Reemtsma.: »Muss man Reli-
giositit respektieren? Uber Glaubensfragen und den Stolz einer sikularen
Gesellschaft«

Le Nouvel Observateur, 26/10.-1/11/1989, Jean Daniel: »Le message codé du
»foulard««

_2-8.11.1998, Elisabeth Badinter, Régis Debray, Alain Finkielkraut,
Elisabeth de Fontany, Chaterine Kintzler: »Profs ne capitulons pas«

_9-15.11.1989, Claude Allegre: »La meilleur fagon d’enlever le voile«

Ebd., »Une semaine apres 1’appel des cinq intellectuels. »Je suis fiere

des profs««

Ebd. Francis Lemand: »Une fausse querelle«

16-22.11.89, »Alain Touraine: >Foulard: la raison ne suffit pas««

24.2-2.3.1994, Bruno Etienne: »D’un intégrisme a I’autre«

_ 9-15.11.1994, Frangois Bayrou: »Foulard islamique: Bayrou se fache«

_23-29.11.1994, »Frangoise Gaspard: L’envers le foulard«

_14-21.11.1996, Hanifa Cherifi: »Ecole: la guerre du voile n’aura pas
lieu«

Le Point, 16.10.1989, Alain Finkielkraut: »Faut-il laisser entrer 1’islam a
I’école?«

_30.10.1989, Régis Débray: »Les limites de la tolérance«

_ 15.11.1989, Anne Kriegel: »Foulard: au dela des apparences«

288



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Politis, 9-15.11.1989, Joélle Brunnerie-Kauffman, Harlem Désir, Réné
Dumont, Gilles Perrault, Alain Touraine: »Pour une laicité ouverte«

_ 18.5.1995, »Foulard Islamique. Frangoise Gaspard: »Aller au bout du
dialogue«<«

Le Quoditien, 18.10.1989, »La classe politique face au voile coranique«

_23.10.1989, »L’affaire des tchadors: Au nom d’Allah, les laic pour
cible«

_24.10.1989, »Un hic pour la laique ... si on écoutait Daniele«

_ 24.10.1989, Jean-Marie Domenach: »Un symbole d’avertissement de
la femme«

_27.10.1989, »Et les socialistes lui font la legon«

_ 15.11.1989, Alain Finkielkraut: »C’est la société qui doit s’adapter a
I’école«

Recherche Socialiste, 23.6.2003, Interview mit Patrick Weil: »La crise du
principe d’égalité dans la société francaise«

Siiddeutsche Zeitung, 18.1.1999, »Union startet Aktion gegen doppelte
Staatsbiirgerschaft«

~23.10.2000, »Sein und Leit. Friedrich Merz und das Unbehagen in der
Multikultur«

___27.10.2000, »Die Reinheit der Nation. Zum Tod der deutschen Leitkul-
tur«

__ 16.1.2004, Ernst-Wolfgang Bockenforde: »Ver(w)irrungen im Kopf-
tuchstreit«

Der Spiegel, 30/98, »Die letzte Schlacht«. Durch den Streit um das Kopftuch
einer muslimischen Lehramtsanwiérterin ist die Frage nach dem Verhéltnis
von Staat und Religion erneut aktuell geworden«

___6/99, »Sieg der Lindenstrale«

__40/03, »Das Prinzip Kopftuch. Muslime in Deutschland«

Der Tagesspiegel, 16.7.1998, Bassam Tibi »Es gibt kein Grundrecht auf das
demonstrative Tragen eines Schleiers«

die tageszeitung, 8.3.1995, Vera Gaserow: »Das Kopftuch wird zum Fall-
strick«

_21.7.1998, Birgitt Bender: »Die Schule ist kein Bankschalter«

_24.7.1998, Zafer Senocak: »Die falschen Propheten. Kopftuchdebatte:
Ob das Tragen des Tuches Pflicht ist oder politische Demonstration, kon-
nen nur die Frauen selbst entscheiden«

_18.7.1998, Zapticioglu, Dilek: »Der universalistische Schwindel«

_24.7.1998, Steven Uhly: »Mit leeren Hénden. Unsere Nationalkultur
besteht darin, nicht zu wissen, was deutsch ist. Wir brauchen das Fremde,
um Riickschliisse auf uns selbst zu ziehen«

_ 1.8.1998, Mark Terkessidis: »Die Kultur der Deutschen«

_ 3.8.1998, Birgit Laubach: »Wenn aus dem Kopftuch Unrecht wird«

289



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

__28.7.2003, Marieluise Beck: »Den Islam einbiirgern«

_22.9.2003, Interview mit Fereshta Ludin: »Ohne Kopftuch bin ich
nackt«

_26.1.2004, »Botschafter des Papstes gegen Kopftuchverbot«

_ 16.2.2004, Jeanette Seifert: »Zwischen Recht und Angst vor Indoktri-
nation«

~26.10.2005, Interview mit Gerhard Papke: »Das hat mit Leitkultur
nichts zu tun«

_ 7.11.2005 Jan Feddersen, Martin Reichert, Susanne Lang: »Was pas-
siert da in Paris?«

_____7.1.2006, Sabine am Orde: »Schlichtweg unserids«

___13.10.2006, Kirsten Wiese: »Im Zweifel fiir die Religionsfreiheit«

Télérama, 16.11.1994, Emmanuel Todd: »Les dicours seraient plus saint si on
oubliait un peu la religion«

Ebd., Jean Baubérot: »De¢s Jules Ferry, la laicité était celle de 1’enseig-
enement, pas celle des éléves«

Témoignage Chrétien, 14.4.1995, Camille Lacoste-Dujardin: »Du >foulard< et
de la République«

Die Welt, 15.7.1998, »Bischof warnt vor Eingriff in die Religionsfreiheit«

_13.11.1998, Rupert Scholz: »Zwei Pésse — ein Unheil«

_ 19.1.2004, Gerhard Besier: »Kiinstlicher Kulturkampf. Das Kopfiuch
wird als Antisymbol instrumentalisiert, um kollektive Identitit zu schaf-
fen«

Welt am Sonntag, 7.2.1999, »Ein Nein zum Doppel-Paf3«

Die Zeit, 31/98, »Im Glauben eine Heimat finden«

_30.7.1998, Namo Aziz: »Das Kopftuch als Schild«

__7.2.2002, Hans Joas: »Eine Rose im Kreuz der Vernunft«

~2.10.2003, Namo Aziz: »Weg mit dem Tuch! Kopftiicher fiir Lehrerin-
nen? Warum nicht gleich die Scharia einfithren? Zwischenruf eines Mus-
lims«

_ 15.4.2004, »Zuriick aus der Zukunft. Die >tageszeitung« feiert ihr 25-
jéhriges Bestehen. Fiinf ZEIT-Redakteure erinnern sich an ihre Zeit bei
der »taz««

Andere Dokumente

Lale Akgiin: »Religiose Vielfalt UND Emanzipation — Wider die Kulturalisie-
rung des Kopftuch-Diskurses«, Presseerkldrung der Islam-Beauftragten
der SPD-Fraktion, 17.12.03.

Assemblée nationale, Compte Rendu Analytique Officiel. Session ordinaire
de 2003-2004, 61¢me jour de séance, 155¢me séance, 10.2.2004.

290



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Conseil d’Etat (2004): Rapport 2004. Un siecle de laicité. Paris, La
Documentation_francaise.

Cesari, Jocelyne (2006): Securitization and Religious Divide in Europe. Mus-
lims in Europe after 9/11: Why the term Islamophobia is more a predica-
ment than an explanation. Submission to the Changing Landscape of Citi-
zenship and Security, 6™ PCRD of European Commission.

Landesverband Bayern, Borsenverein des deutschen Buchhandels, Laudatio
von Heribert Prantl anlédsslich der Verleihung des Geschwister-Scholl-
Preises an Necla Kelek, 14.11.2005.

Laicité et République, Commission présidée par Bernard Stasi, Paris, La
Documentation frangaise.

Landtag von Baden-Wiirttemberg: Plenarprotokoll 12/23, 20.3.1997, Tages-
ordnungspunkt 10 »Aktuelle Debatte-Gefahr der Erosion des verfassungs-
mépigen Erziehungsauftrags im Zeichen aktueller multikultureller Ent-
wicklung« — beantragt von der Fraktion der Republikaner, 1629-1643.

Landtag von Baden-Wiirttemberg: Plenarprotokoll 12/36, 10.12.1997, Tages-
ordnungspunkt 2 »Aktuelle Debatte — Schuluniform kontra Kopftuch —
beantragt von der Fraktion der Republikaner«, 2704-2714.

Landtag von Baden-Wiirttemberg: Plenarprotokoll 12/51, 15.7.1998, Tages-
ordnungspunkt 1, »Antrag der Fraktion der Republikaner und Stellung-
nahme des Ministeriums fiir Kultus, Jugend und Sport — Kopftuch als
Symbol des Islams an deutschen Schulen«, 3977-3986.

Landtag von Baden-Wiirttemberg: Plenarprotokoll 13/62, 04.02.2004 »Gesetz
zur Anderung des Schulgesetzes«, 4385-4409

Landtag von Nordrhein-Westfalen, Plenarprotokoll 13/99, 02.10.2003,
»Nordrhein-Westfalen muss Konsequenzen aus dem Kopftuch-Urteil des
Bundesverfassungsgerichts ziehen«, 9879-9900.

Presseerklarung des Ministerium fiir Kultus, Jugend und Sport, Baden-
Wiirttemberg 13.7.1998, »Schavan: Die offentliche Signalwirkung per-
sonlicher Entscheidungen muss im Staatsdienst beachtet werden«, 119/98.

Presseerklarung des Tiirkischen Bund Berlin: »Naivitit niitzt den Fundamen-
talisten«, 1.12.2003.

Vortrage

Salvatore, Armando: »Symbolische Kdmpfe in der islamischen Kopftuchfrage
und ihre Implikationen fiir europdische Sakularitdtsnormen.« Habilita-
tionsvortrag an der Humboldt Universitét Berlin, 30.1.2006.

Stratham, Paul/Koopmans, Ruud (2004): »Resilient or Adaptable Islam? Mi-
grants’ Claims Making for Group Specific Demands in Britain, France,
Germany and the Netherlands«, Vortrag im Rahmen der Conference of

291



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Europeanists: Europe and the World: Integration, Interdependence, Ex-
ceptionalism? Chicago, 11.-13.3.2004.

Thierse, Wolfgang: Rede auf der Friihjahrstagung des Politischen Clubs der
Evangelischen Akademie Tutzing zum Thema: »Auf der Waagschale —
das Verhiltnis von religiéser Identitdt und demokratischem Rechtsstaat,
19.3.2004.

Winkelmann, Mareike J. (2001): »A Historiography of Muslim Girls’ Educa-
tion in Late 19th Century India«, Vortrag im Rahmen der Konferenz: The
Construction of Female Identity in Muslim Modernity, Konstanz, 29-
30.6.2001.

292



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Globaler lokaler Islam

Schirin Amir-Moazami
Politisierte Religion

Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich
April 2007, 294 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-410-2

Johann P. Arnason,
Armando Salvatore,

Georg Stauth (eds.)

Islam in Process
Historical and Civilizational
Perspectives

Januar 2007, 332 Seiten,

kart., 36,80 €,

ISBN: 978-3-89942-491-1

Gerdien Jonker,

Valérie Amiraux (eds.)
Politics of Visibility

Young Muslims in European
Public Spaces

2006, 226 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-506-2

Irka-Christin Mohr
Islamischer Religions-
unterricht in Europa
Lehrtexte als Instrumente
muslimischer Selbstverortung
im Vergleich

2006, 310 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-453-9

Sigrid Nokel,

Levent Tezcan (eds.)

Islam and the New Europe
Continuities, Changes,
Confrontations

2006, 326 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-302-0

Georg Stauth

Agyptische heilige Orte I:
Konstruktionen,
Inszenierungen und
Landschaften der Heiligen im
Nildelta: "“Abdallah b. Salam
Fotografische Begleitung von
Axel Krause

2005, 166 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-260-3

Niliifer Gole,

Ludwig Ammann (Hg.)

Islam in Sicht

Der Auftritt von Muslimen im
offentlichen Raum

2004, 384 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-237-5

Georg Stauth (ed.)

On Archaeology of Sainthood
and Local Spirituality in
Islam

Past and Present Crossroads of
Events and Ideas

2004, 228 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-141-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 08:07:48.



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Globaler lokaler Islam

Mechthild Rumpf, Ute Gerhard,
Mechtild M. Jansen (Hg.)
Facetten islamischer Welten
Geschlechterordnungen,
Frauen- und Menschenrechte
in der Diskussion

2003, 319 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-153-8

Heiner Bielefeldt
Muslime im sdkularen
Rechtsstaat
Integrationschancen durch
Religionsfreiheit

2003, 146 Seiten,

kart., 13,80 €,

ISBN: 978-3-89942-130-9

Levent Tezcan

Religiose Strategien der
»machbaren« Gesellschaft
Verwaltete Religion und
islamistische Utopie in der
Tirkei

2003, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-106-4

Gerdien Jonker

Eine Wellenlidnge zu Gott
Der »Verband der Islamischen
Kulturzentren in Europa«
2002, 282 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-99-0

Georg Stauth

Politics and Cultures of
Islamization in Southeast
Asia

Indonesia and Malaysia in the
Nineteen-nineties

2002, 302 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 978-3-933127-81-5

Hans-Ludwig Frese

»Den Islam ausleben«
Konzepte authentischer
Lebensfithrung junger
tirkischer Muslime in der
Diaspora

2002, 350 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-933127-85-3

Sigrid Nokel

Die Tochter der Gastarbeiter
und der Islam

Zur Soziologie alltagsweltlicher
Anerkennungspolitiken.

Eine Fallstudie

2002, 340 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-933127-44-0

Ruth Klein-Hessling,

Sigrid Nokel,

Karin Werner (Hg.)

Der neue Islam der Frauen
Weibliche Lebenspraxis in der
globalisierten Moderne.
Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa

1999, 324 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 978-3-933127-42-6

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

- am 14.02.2026, 08:07:48.



https://doi.org/10.14361/9783839404102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Das islamische Kopftuch als diskursives Feld
	Positionierung im Forschungsfeld: Islam in Europa
	Diskursanalytische Überlegungen
	Das Kopftuch junger Musliminnen als Symbol für »lebendige Traditionen«
	Die vergleichende Perspektive
	Kapitelübersicht

	TEIL 1: DIE KOPFTUCHDEBATTEN IN DEUTSCHLAND UND FRANKREICH
	Kapitel 1: Die Sakralisierung des Säkularen: Die französische Kopftuchdebatte
	Laïcité als Gegenbegriff zum sichtbaren Islam: Der »dominante Diskurs«
	Das Kopftuch als Symbol für stabile Differenz
	Das Kopftuch als Symbol für anthropologische Differenz
	Das Kopftuch als Ausdruck eines »politischen Islam«
	Das Kopftuch als Zeichen für Devianz
	Entdogmatisierung der laïcité: Der »alternative Diskurs«
	Das Kopftuch als Zeichen für soziale Ausgrenzung

	Kapitel 2: Laïcité à la française: Die verschiedenen Gesichter eines politisch-sozialen Begriffs
	Kapitel 3: Die Sakralisierung der Verfassung: Die deutsche Kopftuchdebatte
	Zwischen staatlicher Neutralität und christlichem Erbe
	Das islamische Kopftuch: Zwischen politischem Aktivismus und kultureller Segregation
	Die Verfassung als Instrument religiös-kultureller Pluralisierung

	Kapitel 4: Zwischen christlichem Erbe und neutralem Verfassungsstaat: Der Ort des Religiösen in Deutschland

	TEIL 2: SELBSTREPRÄSENTATIONEN MUSLIMISCHER FRAUEN IN FRANKREICH UND DEUTSCHLAND
	Methodische Überlegungen
	Kapitel 5: Das islamische Kopftuch in Deutschland und Frankreich: Eine passiv fortgesetzte Tradition?
	Das Kopftuch als Ausdruck von religiöser Zugehörigkeit
	Das Kopftuch als Ausdruck weiblicher Sittsamkeit

	Kapitel 6: Geschlechtervorstellungen
	Zwischen »politischer Mutterschaft« und öffentlicher Partizipation
	Wissensaneignung und Bildung: ein Effekt aus der Interaktion mit der westeuropäischen Öffentlichkeit?
	Das ambivalente Zusammenspiel aus »Tradition« und »Religion«

	Kapitel 7: Selbstpositionierungen in der deutschen und französischen Öffentlichkeit
	Einmal türkisch, immer türkisch? Ethnisch-kulturelle Positionierungen im deutschen Umfeld
	Muslimisch und französisch: Partizipationseinforderungen im Namen der französischen Staatsbürgerschaft
	Redefinitionen muslimischer Traditionen in Deutschland und Frankreich

	Kapitel 8: Schlussbetrachtung

	Literatur

