Masken denken - in Masken denken

Ebenso wie Nietzsches Philosophie insgesamt darauf abhebt, das begriffliche Kon-
zept des >Seins< einzutauschen gegen das des >Werdens<, kann als konsequente
Durchfithrung dieses Projekts auch die Aufwertung des >Vielen< gegeniiber dem
>Einen< angesehen werden. Gemessen an seiner spekulativen Reichweite scheint
dieses Umstellen vom Sein der Einheit zum Werden der Vielheit Nietzsches folgen-
reichstes Umwertungsprojekt zu sein. Als Methode durchzieht es jedes genealogi-
sche Unterfangen, weil Genealogie bei Nietzsche bedeutet, die veristelten Wurzeln
eines Phinomens zu ergriinden und damit eine Zerstreuung der Ursprungsfrage
zu erreichen.” Als Problematik ist es das Fundament der Erérterungen iiber die
Verfasstheit des Menschen und verwirft ein am grammatischen Subjekt und der
Seelen-Einheit orientiertes zugunsten eines polyzentrischen Modells. Als funktio-
naler Zusammenhang durchdringt es einerseits die Sprachkritik, indem Begriffe
zuallererst als ein Gleichmachen des Ungleichen verstanden werden und damit
die semantische Polyphonie eines Wortes vereinseitigen; andererseits wirkt die-
selbe Skepsis bis in die Bereiche der Logik und Mathematik hinein.® Nicht zuletzt
aber steht die Umstellung des Denkens von Einheit auf Vielheit notwendigerweise
in einem engen Zusammenhang mit der spezifischen Ausformung der Masken-
problematik in Nietzsches Werk: Ist diese doch wesentlich als Bewegung von Ver-
wandlungen, als Dynamik des anders-Werdens, als ein Abtauschen von Masken
und Oberflichen bestimmt.

1.1.  Zum Begriff der persona

Das Wort >Person< kann in der europdischen Geistesgeschichte eine der wohl faszi-
nierendsten und gleichzeitig wechselhaftesten Etymologien vorweisen. Im Latei-

7 Vgl. insgesamt die Genealogie der Moral, wo Nietzsche mehrfach ansetzt, verschiedene Ur-
spriinge der Moral zu geben. Ein weiteres Beispiel fiir eine auf diese Weise unternomme-
ne Zerstreuung der Ursprungsfrage stellt die genealogische Herleitung des Schauspielers in
FW 361 dar: Auch dort findet sich auf engstem Raum eine soziogenetische, eine psychoge-
netische und eine kunst- bzw. kulturhistorische Herleitung (vgl. Kapitel 2.2.3.1). Nebenbei
bemerkt, darf heute vor allem der unter Zuhilfenahme der Naturwissenschaften begriinde-
te Ursprungsmythos der Entstehung des Weltalls misstrauisch stimmen: Denn die Annah-
me eines Urknalls, bei vorheriger Konzentration der Materie und Gase auf einen einzigen
schwersten Punkt, ist ein weiterer Ausdruck der im Grunde religiésen Praferenz fiir die Ab-
leitung des (vorhandenen) Vielen vom (urspriinglichen, vorgangigen) Einen. Dem entgegen
steht das Modell eines polyzentrischen Urknall-Ceschehens.

8 Zum Zusammenhang der Bereiche Sprache, Mathematik und Logik mit dem Ideal ewig giilti-
ger Bestandigkeitvgl. MA1,11. Als eine der »Voraussetzungen, denen Nichts in der wirklichen
Welt entspricht«, wird die »ldentitit des selben Dinges in verschiedenen Puncten der Zeit«
genannt (MA |, 11, KSA 2, S. 30f).

14.02.2026, 07:40:41.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

nischen war persona zunichst als Bezeichnung der Maske geliufig,” die die Schau-
spieler zu verschiedensten Anlissen trugen. Dann bezeichnete persona auch die
durch die Masken prisenten Figuren, v.a. die in den Tragoédien oder Komdodien
festgeschriebenen Charaktere sowie drittens die Triger der Masken, die Schau-
spieler. Dieser theaterbezogenen Ausgangslage wurden mit der Zeit zahlreiche Be-
deutungsaspekte hinzugefiigt und es wurde tiblich, bestimmte Attribute oder Ver-
hiltnisse des Menschen selbst als persona zu bezeichnen. Damit trat persona aus
dem Theaterbereich heraus und in das alltigliche Leben hiniiber.”” Der Bedeu-
tungsspielraum von persona qua Maske umfasste fortan auch Sinnebenen, die das
jemandem Zustehende« bezeichneten: Also etwa die Eigenschaft, eine rechtsgiil-
tige persona zu sein.” Dies zeugt davon, dass mit dem Wort der persona eine be-

9 Dass sich persona direkt aus dem entsprechenden griech. Wort fiir -Maske« (tpdowtov) her-
leite und von personare = durchtonen, also der angeblich lautverstirkenden Wirkung der
Schauspielermaske, beeinflusst ist, kann heute als widerlegt gelten. Vgl. zu dessen Etymo-
logie Hans Rheinfelder: Das Wort>persona«. Geschichte seiner Bedeutungen mit besonderer
Berlicksichtigung des franzosischen und italienischen Mittelalters. Beihefte zur Zeitschrift
fiir romanische Philologie, Heft 77, Halle (Saale) 1928, S.18-26. Vgl. auch das Lemma >Perso-
na<in Paulys Real-Encyklopddie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1. Die Autoren
G. ). Vossius und O. Keller vertreten die Meinung, »persona sei Lehnwort aus dem sachlich
gleichen gr. MpoowTov (Mepoedvn: Proserpina), das aus *persopa nach persénare volks-
etymologisch umgestaltet sei. Doch ist das lautliche Verhéltnis von Nepoe@ovn: Proserpina
gerade das umgekehrte und der EinfluR, den persdnare gehabt haben soll, ist nicht in der
Sache begriindet.« (ebd. S.1036) Dieses Urteil, weil es nicht »dem Wesen der Maske gerecht
(werde), die zunichst tpoowTov, allenfalls Kopf, aber nicht Lautverstérker ist.« (Ebd.). Au-
Rerdem seien »die Ausdriicke personatus, personata fabula dlter als die Einfiihrung der Mas-
ke bei den Romern [..], die erst um 100 v. Chr. durch den Schauspieler Roscius in allgemeine
Aufnahme kam: Diomedes GL | 489 s.u. Bd. | A S.1124.« (ebd. S.1037). Zur Aufarbeitung der
philosophiehistorischen Hintergriinde des Begriffs der Person vgl. Dieter Sturma (Hg.): Per-
son. Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie — Praktische Philosophie. Paderborn
2001.

10 Allerdings sind die Facetten des persona-Begriffs weitreichender, als es etwa die Deutung
im Rahmen einesgesellschaftlichen Rollenspiels< zulasst, das sich als Metapher in Wissen-
schaftund Umgangssprache wieder zunehmender Beliebtheit erfreut. Allein die Studie Hans
Rheinfelders Das Wort persona (1928) listet iiber fiinfzig verschiedene Bedeutungen auf. Seit
der Spatantike ist persona als zentraler Terminus der christlichen Dogmatik in Verwendung,
etwa in den Schriften Tertullians, Augustinus’ oder des Boethius’: Dort wird die Unterschie-
denheit Gottes in sich diskutiert und eine Aufspaltung in die drei personae Gottes als Vater,
Sohn und Geist vorgenommen. Auch ist bekannt, dass persona im juristischen Bereich eine
Dimension rechtlicher Eigenschaften bezeichnete, weshalb etwa nach Cassiodorus die Skla-
ven nichtals (gesetzliche) Personen galten (»servos qui personam legibus non habent.«zit.n.
Paulys Real-Encyclopédie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1, S. 1040).

11 Zum Zusammenhang der persona als Rechtssubjekt und Grundlage der romischen Rechts-
form mit Nietzsches Rekonstruktion von Vertrags- und Schuldrecht auf der Basis der Fahig-
keit >versprechen zu diirfen< vgl. Henry Kerger: Nietzsches normativ-institutionalistisches
Postulat personaler Gerechtigkeit auf der Basis der Vollpositivitit allen Rechts. In: Rechts-

14.02.2026, 07:40:41.

17


https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

stimmte Dimension von Rechtsanspriichen und Machtbereichen benannt ist: Der
Macht, die einem qua persona bzw. qua Maske zukommt — und ohne eben nicht. In
diesem Sinne ist mit der Maske als persona immer ein Machtzuwachs verbunden,
wenngleich zeitlich und riumlich begrenzt.

In Ciceros an seinen Sohn gerichteter Lehrschrift De officiis findet sich einer der
frithesten Ansitze, den Menschen systematisch in ein Spektrum mehrerer personae
einzubinden und so dessen verschiedene Weltverhiltnisse zu erfassen. Demnach
vereine der Mensch gleichzeitig vier personae in sich: er ist (1.) allgemein-menschli-
ches Vernunftwesen und (2.) individueller Charakter, hinzu kommen (3.) die durch
Zufall und Zeitumstinde gesetzten Einfliisse, also seine soziokulturelle Konstitu-

1.”* Einerseits

tion und (4.) biographische Entscheidungen, wie etwa die Berufswah
formt sich also erst im Zusammenspiel verschiedener personae der konkrete Mensch
aus. Andererseits ist durch das polysemantische Bedeutungsspektrum des Wortes
persona immer schon eine Verbindung des Theaterbereichs (Maske, Figur) mit den
fiir die Menschen geeigneten Bezeichnungsqualititen vollzogen. Demnach war es
bereits in der romischen Antike durchaus méglich, den Menschen als ein durch
viele personae-Aspekte konstituiertes Wesen zu begreifen.

Dies dndert sich aus begriffsgeschichtlicher Perspektive mit dem christlich ge-
prigten Mittelalter. Verkiirzt kann man sagen, dass die theatralen, schauspieler-
und maskenspezifischen Elemente des persona-Begriffs sowohl ausgesondert als
auch moralisch abgewertet werden.” Gleichzeitig entsteht ein Persénlichkeitskon-
zept, das auf eine radikale Ubereinstimmung des Menschen >mit sich¢, auf Identitit
und Individualitit und vor allem auf Kongruenz als der Einheit von Seele und Le-

theorie, Bd. 47, Heft 4, 2016, S. 443-477. Ausgehend von Nietzsche unterscheidet Kerger be-
grifflich die (Rechts-)Person vom Individuum: Im Personen-Verhiltnis stehe »Person gegen
Person«, wahrend das Individuum als Teil des Ganzen in ein Verhaltnis zur Gesellschaft trete
(ebd. 447ff.).

12 Vgl. Marcus Tullius Cicero: De officiis, Liber |, §§ 105-115 (iibersetzt u. herausgegeben v. Karl
Biichner), Zirich 1994, S. 90-101. Cicero geht es vor allem darum, zu vermitteln, dass die per-
sonlichen Wahlmoglichkeiten, die ja lediglich die 4. persona betreffen, auf die von den ande-
ren personae prafigurierten Gegebenheiten gut abgestimmt sein sollten (vgl. ebd. § 114).

13 Im kulturhistorischen Hintergrund stehen hier komplexe Entwicklungen. Zunichst waren
Masken und Schauspielerei schon deshalb verdichtig, weil sie auf Verwandlungskiinsten und
Vermummung beruhen sowie auf der Vervielfaltigung von Identitdten und dem Spiel mitih-
nen. Hinzu kommt, dass die Akteure verschiedener theatraler Formen mit teils grotesk-tan-
zerischer, teils vulgérer Kérpersprache kommunizierten, die auch Artistik und Kunstspringe-
rei einschloss. Derart bezugnehmend auf die leibliche Verfasstheit des Menschen, geraten
solche Kunstformen leicht in Konflikt mit einer Religion, die Ceist und Seele geheiligt hat
und die den Kérper lediglich als sterblichen Vollzugsort aller moglichen Siinden sieht. Vgl.
hierzu einfithrend Rudolf Miinz: Theatralitidt und Theater. Zur Historiographie von Theatra-
litatsgefligen, Berlin 1998.

14.02.2026, 07:40:41.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

bensfithrung abzielt. Diese Sichtweise prigt im Grunde bis heute unser Verstind-
nis der Person als Identititskonzept.

Fiir Friedrich Nietzsche dagegen hat gerade dieser semantische Zusammen-
hang zwischen persona, Maske und Mensch wieder eine besondere Relevanz. Indem
Nietzsche mit seiner radikal metaphysikkritischen Philosophie und durchaus un-
ter Riickbezug auf den persona-Begriff ein Verstindnis vom Menschen als Subjekts-
Vielheit entwirft, wird das Relationsgefiige >Mensch« — >Maske« unter neuen Vor-
zeichen zuriickgewonnen. Es ist die fiir Nietzsche so charakteristische Zusam-
menfihrung von Subjekt-, Sprach- und Metaphysikkritik, durch die sein Denken
iiber seine Vorginger der Philosophiegeschichte hinaus einen ganz eigenen Bei-
trag leistet. Die genannten Zusammenhinge sollen in dieser Arbeit erstmals unter
dem tibergreifenden Problemkomplex der Maske nachvollzogen werden. Deshalb
erschliefdt die Arbeit das Denken Nietzsches als Ganzes einerseits als eine Philoso-
phie der Masken, andererseits als ein Philosophieren in Masken.™

Ferner ist hervorzuheben, dass Nietzsche Begriffe wie den der Maske, aber auch
den des Schauspielers oder der Verwandlung gleichermafien in neue Kontexte ein-
fugt, wie er die mit diesen Konzepten verbundenen Aspekte des Scheins und der
Verstellung konsequent umwertet. Dies ist insofern bemerkenswert, weil spites-
tens seit dem 18. Jahrhundert eine Engfithrung des Begriffs der Maske auf den Be-
reich boswilliger Tauschung vollzogen war. Die zugleich auf das Gesicht reduzierte
Maskenmetapher klingt heute noch in gebriuchlichen Redewendungen nach, et-
wa wenn wir jemanden entlarvens, ihr >die Maske vom Gesicht reifien< oder ihm
>hinter die Maske schauenx.

Ich begann dieses Projekt, indem ich mir vornahm, die Texte, in denen Nietz-
sche von der Maske handelt, einer systematischen Interpretation zu unterziehen.
Zu diesem Zeitpunkt war fir mich noch nicht absehbar, dass die gewihlte Pro-
blemstellung dazu fithren wiirde, mich methodisch mit Motivkonstellationen und
Textfiguren zu beschiftigen, erkenntnistheoretische Fragestellungen zu erkunden
und eine funktionale Kategorie, die Denkfigur der Maske, zu entwickeln. Eben-
dies aber sind Resultate des Forschungsprozesses dieser Arbeit. Gemif dem Titel
»Masken denken — in Masken denken« hitte das urspriingliche Konzept aufierdem
vorgesehen, in zwei Hauptkapiteln beide Aspekte der Maskenproblematik, die the-
matische und die textuell-performative Seite, abzuhandeln. Schon zu Beginn des
Schreibprozesses musste ich jedoch einsehen, dass eine strikte Trennung beider

14 Bereits Boning hat auf die doppelte Bedeutung der Wendung als Genitivus subjectivus und ob-
jectivus hingewiesen: »Sie ist eine maskenhafte Philosophie, die um diesen Wesenszug weif}
und ihm —zwangslaufig in maskenhafter Weise — nachdenkt.« (Thomas Boning: Metaphysik,
Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche, Berlin/New York 1988, S. 417). Sie dufere sich in
der »Struktur eines niemals aufzuhebenden >Dahinter« (ebd. S. 412) und sei darin »das Ge-
schehnis des standigen Entzugs eines unbedingten Seins, das wir in unserem Lebensvollzug
anzunehmen genoétigt sind« (ebd. S. 418).

14.02.2026, 07:40:41.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Masken denken - in Masken denken

Bereiche, selbst unter steter Betonung ihrer wechselseitigen Durchdringung, fiir
mich unméglich war. Dieser Umstand schliagt sich in Aufbau und Ausfithrung der
vorliegenden Arbeit darin nieder, dass beide Perspektiven einerseits ihren Raum
erhalten, wihrend sie andererseits als ineinander verschrinkt vorgestellt werden.

Auflerdem interpretiere ich in dieser Arbeit zuerst und vorrangig Abschnitte
aus dem verdffentlichten Werk Nietzsches, da ihm ein héherer Grad an Uberarbei-
tung und Reflexion eignet als den im Nachlass vorliegenden Texten.” Dem liegt
auch die Uberzeugung zugrunde, dass schon die publizierten Texte genug zu den-
ken geben und ihr Potential lingst noch nicht als ausgeschopft gelten kann. Darum
werde ich in der vorliegenden Arbeit nur sparsam und an den thematisch beson-
ders relevanten Stellen auf den Nachlass zuriickgreifen.

1.2. Forschungsstand

Masken sind, wie dargestellt, mehr und mehr als Mittel der Tiuschung in Verruf
geraten: Einerseits sind unter christlichen Gelehrten mit ihnen die Vorstellungen
von Lige, Betrug und Teufelei verbunden, andererseits werden in der Aufklirung
Forderungen nach Transparenz und dem Ideal einer unverstellten Wahrheit in den
Vordergrund geriickt, denen der Verbergecharakter der Masken ihrerseits suspekt
war. Es ist diesem in der Kultur- und Geistesgeschichte der Maske zugeschriebenen
moralischen Status geschuldet, dass auch im Zusammenhang mit der Philosophie
Nietzsches die dortigen Beziige zur Maske zunichst ihrem zweifelhaften Image
gemif interpretiert wurden: Aspekte der Liige, des Betrugs und schlechter Ab-
sichten standen im Vordergrund. Wann immer sich die anfingliche Forschung an
einer Deutung der zahlreichen, die Masken thematisierenden Abschnitte versucht
hat, ist sie weit hinter den von Nietzsche eroffneten Spielriumen zuriickgeblieben.
Befangen in traditionellen Denkweisen, sah man in den Masken kaum mehr als die
Metapher boswilliger Tiuschung. Bestenfalls hat man, angeregt durch Nietzsche,
eine Aufwertung der tiuschenden Bewegung vollzogen, womit Maske zum Sinn-
bild einer distanzwahrenden Schutzfunktion gegeniiber sich selbst oder anderen
wird. Auch schienen Masken als kulturhistorischer Bestandteil des Theaters, der
Volksbelustigung und Vermummung einer ernsthaften Beschiftigung nicht wert
genug, dass man sich mit ihnen auf eine Weise hitte auseinandersetzen wollen, die

15 Vgl. Claus Zittel: »Nachlass 1880-1885«. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch,
Stuttgart/Weimar 2000. S. 138-142, hier S.139. Zwar ist auch ein Text wie etwa der Ecce homo
unverdffentlicht geblieben und liegt lediglich als korrigiertes Druckmanuskript vor, weshalb
er hier trotzdem zur Interpretation herangezogen wird, doch besteht ein grofRer Unterschied
zwischen einem solchen, bereits hochgradig komponierten Text und den Nachlassnotizen.

14.02.2026, 07:40:41.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

