
16 Masken denken – in Masken denken

Ebenso wie Nietzsches Philosophie insgesamt darauf abhebt, das begriffliche Kon-

zept des ›Seins‹ einzutauschen gegen das des ›Werdens‹, kann als konsequente

Durchführung dieses Projekts auch die Aufwertung des ›Vielen‹ gegenüber dem

›Einen‹ angesehen werden. Gemessen an seiner spekulativen Reichweite scheint

dieses Umstellen vom Sein der Einheit zumWerden der Vielheit Nietzsches folgen-

reichstes Umwertungsprojekt zu sein. Als Methode durchzieht es jedes genealogi-

sche Unterfangen, weil Genealogie bei Nietzsche bedeutet, die verästeltenWurzeln

eines Phänomens zu ergründen und damit eine Zerstreuung der Ursprungsfrage

zu erreichen.7 Als Problematik ist es das Fundament der Erörterungen über die

Verfasstheit des Menschen und verwirft ein am grammatischen Subjekt und der

Seelen-Einheit orientiertes zugunsten eines polyzentrischen Modells. Als funktio-

naler Zusammenhang durchdringt es einerseits die Sprachkritik, indem Begriffe

zuallererst als ein Gleichmachen des Ungleichen verstanden werden und damit

die semantische Polyphonie eines Wortes vereinseitigen; andererseits wirkt die-

selbe Skepsis bis in die Bereiche der Logik und Mathematik hinein.8 Nicht zuletzt

aber steht die Umstellung des Denkens von Einheit auf Vielheit notwendigerweise

in einem engen Zusammenhang mit der spezifischen Ausformung der Masken-

problematik in Nietzsches Werk: Ist diese doch wesentlich als Bewegung von Ver-

wandlungen, als Dynamik des anders-Werdens, als ein Abtauschen von Masken

und Oberflächen bestimmt.

1.1. Zum Begriff der persona

DasWort ›Person‹ kann in der europäischen Geistesgeschichte eine der wohl faszi-

nierendsten und gleichzeitig wechselhaftesten Etymologien vorweisen. Im Latei-

7 Vgl. insgesamt die Genealogie der Moral, wo Nietzsche mehrfach ansetzt, verschiedene Ur-

sprünge der Moral zu geben. Ein weiteres Beispiel für eine auf diese Weise unternomme-

ne Zerstreuung der Ursprungsfrage stellt die genealogische Herleitung des Schauspielers in

FW 361 dar: Auch dort findet sich auf engstem Raum eine soziogenetische, eine psychoge-

netische und eine kunst- bzw. kulturhistorische Herleitung (vgl. Kapitel 2.2.3.1). Nebenbei

bemerkt, darf heute vor allem der unter Zuhilfenahme der Naturwissenschaften begründe-

te Ursprungsmythos der Entstehung des Weltalls misstrauisch stimmen: Denn die Annah-

me eines Urknalls, bei vorheriger Konzentration der Materie und Gase auf einen einzigen

schwersten Punkt, ist ein weiterer Ausdruck der im Grunde religiösen Präferenz für die Ab-

leitung des (vorhandenen) Vielen vom (ursprünglichen, vorgängigen) Einen. Dem entgegen

steht das Modell eines polyzentrischen Urknall-Geschehens.

8 ZumZusammenhang der Bereiche Sprache,Mathematik und Logikmit dem Ideal ewig gülti-

ger Beständigkeit vgl.MA I, 11. Als eine der »Voraussetzungen, denenNichts in derwirklichen

Welt entspricht«, wird die »Identität des selben Dinges in verschiedenen Puncten der Zeit«

genannt (MA I, 11, KSA 2, S. 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 17

nischen war persona zunächst als Bezeichnung der Maske geläufig,9 die die Schau-

spieler zu verschiedensten Anlässen trugen. Dann bezeichnete persona auch die

durch die Masken präsenten Figuren, v.a. die in den Tragödien oder Komödien

festgeschriebenen Charaktere sowie drittens die Träger der Masken, die Schau-

spieler. Dieser theaterbezogenen Ausgangslage wurden mit der Zeit zahlreiche Be-

deutungsaspekte hinzugefügt und es wurde üblich, bestimmte Attribute oder Ver-

hältnisse des Menschen selbst als persona zu bezeichnen. Damit trat persona aus

dem Theaterbereich heraus und in das alltägliche Leben hinüber.10 Der Bedeu-

tungsspielraum von persona qua Maske umfasste fortan auch Sinnebenen, die das

›jemandem Zustehende‹ bezeichneten: Also etwa die Eigenschaft, eine rechtsgül-

tige persona zu sein.11 Dies zeugt davon, dass mit dem Wort der persona eine be-

9 Dass sich persona direkt aus dem entsprechenden griech. Wort für ›Maske‹ (πρόσωπον) her-

leite und von persŏnare = durchtönen, also der angeblich lautverstärkenden Wirkung der

Schauspielermaske, beeinflusst ist, kann heute als widerlegt gelten. Vgl. zu dessen Etymo-

logie Hans Rheinfelder: DasWort ›persona‹. Geschichte seiner Bedeutungenmit besonderer

Berücksichtigung des französischen und italienischen Mittelalters. Beihefte zur Zeitschrift

für romanische Philologie, Heft 77, Halle (Saale) 1928, S. 18-26. Vgl. auch das Lemma ›Perso-

na‹ in Paulys Real-Encyklopödie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1. Die Autoren

G. J. Vossius und O. Keller vertreten die Meinung, »persōna sei Lehnwort aus dem sachlich

gleichen gr. Πρόσωπον (Περσεφόνη: Proserpina), das aus *persōpa nach persŏnare volks-

etymologisch umgestaltet sei. Doch ist das lautliche Verhältnis von Περσεφόνη: Proserpina

gerade das umgekehrte und der Einfluß, den persŏnare gehabt haben soll, ist nicht in der

Sache begründet.« (ebd. S. 1036) Dieses Urteil, weil es nicht »demWesen der Maske gerecht

(werde), die zunächst πρόσωπον, allenfalls Kopf, aber nicht Lautverstärker ist.« (Ebd.). Au-

ßerdem seien »die Ausdrücke persōnatus, persōnata fabula älter als die Einführung derMas-

ke bei den Römern […], die erst um 100 v. Chr. durch den Schauspieler Roscius in allgemeine

Aufnahme kam: Diomedes GL I 489 s.u. Bd. I A S. 1124.« (ebd. S. 1037). Zur Aufarbeitung der

philosophiehistorischen Hintergründe des Begriffs der Person vgl. Dieter Sturma (Hg.): Per-

son. Philosophiegeschichte – Theoretische Philosophie – Praktische Philosophie. Paderborn

2001.

10 Allerdings sind die Facetten des persona-Begriffs weitreichender, als es etwa die Deutung

im Rahmen eines ›gesellschaftlichen Rollenspiels‹ zulässt, das sich als Metapher in Wissen-

schaft undUmgangssprachewieder zunehmender Beliebtheit erfreut. Allein die StudieHans

Rheinfelders Das Wort persona (1928) listet über fünfzig verschiedene Bedeutungen auf. Seit

der Spätantike ist persona als zentraler Terminus der christlichen Dogmatik in Verwendung,

etwa in den Schriften Tertullians, Augustinusʼ oder des Boethiusʼ: Dort wird die Unterschie-

denheit Gottes in sich diskutiert und eine Aufspaltung in die drei personae Gottes als Vater,

Sohn und Geist vorgenommen. Auch ist bekannt, dass persona im juristischen Bereich eine

Dimension rechtlicher Eigenschaften bezeichnete, weshalb etwa nach Cassiodorus die Skla-

ven nicht als (gesetzliche) Personen galten (»servos qui personam legibus non habent.« zit.n.

Paulys Real-Encyclopädie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1, S. 1040).

11 Zum Zusammenhang der persona als Rechtssubjekt und Grundlage der römischen Rechts-

form mit Nietzsches Rekonstruktion von Vertrags- und Schuldrecht auf der Basis der Fähig-

keit ›versprechen zu dürfen‹ vgl. Henry Kerger: Nietzsches normativ-institutionalistisches

Postulat personaler Gerechtigkeit auf der Basis der Vollpositivität allen Rechts. In: Rechts-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Masken denken – in Masken denken

stimmte Dimension von Rechtsansprüchen und Machtbereichen benannt ist: Der

Macht, die einem qua persona bzw. qua Maske zukommt – und ohne eben nicht. In

diesem Sinne ist mit der Maske als persona immer ein Machtzuwachs verbunden,

wenngleich zeitlich und räumlich begrenzt.

In Ciceros an seinen Sohn gerichteter LehrschriftDe officiis findet sich einer der

frühesten Ansätze, den Menschen systematisch in ein Spektrummehrerer personae

einzubinden und so dessen verschiedene Weltverhältnisse zu erfassen. Demnach

vereine der Mensch gleichzeitig vier personae in sich: er ist (1.) allgemein-menschli-

ches Vernunftwesen und (2.) individueller Charakter, hinzu kommen (3.) die durch

Zufall und Zeitumstände gesetzten Einflüsse, also seine soziokulturelle Konstitu-

tion und (4.) biographische Entscheidungen, wie etwa die Berufswahl.12 Einerseits

formt sich also erst imZusammenspiel verschiedener personae der konkreteMensch

aus. Andererseits ist durch das polysemantische Bedeutungsspektrum des Wortes

persona immer schon eine Verbindung des Theaterbereichs (Maske, Figur) mit den

für die Menschen geeigneten Bezeichnungsqualitäten vollzogen. Demnach war es

bereits in der römischen Antike durchaus möglich, den Menschen als ein durch

viele personae-Aspekte konstituiertes Wesen zu begreifen.

Dies ändert sich aus begriffsgeschichtlicher Perspektive mit dem christlich ge-

prägten Mittelalter. Verkürzt kann man sagen, dass die theatralen, schauspieler-

und maskenspezifischen Elemente des persona-Begriffs sowohl ausgesondert als

auch moralisch abgewertet werden.13 Gleichzeitig entsteht ein Persönlichkeitskon-

zept, das auf eine radikale Übereinstimmung desMenschen ›mit sich‹, auf Identität

und Individualität und vor allem auf Kongruenz als der Einheit von Seele und Le-

theorie, Bd. 47, Heft 4, 2016, S. 443-477. Ausgehend von Nietzsche unterscheidet Kerger be-

grifflich die (Rechts-)Person vom Individuum: Im Personen-Verhältnis stehe »Person gegen

Person«, während das Individuum als Teil des Ganzen in ein Verhältnis zur Gesellschaft trete

(ebd. 447ff.).

12 Vgl. Marcus Tullius Cicero: De officiis, Liber I, §§ 105-115 (übersetzt u. herausgegeben v. Karl

Büchner), Zürich 1994, S. 90-101. Cicero geht es vor allem darum, zu vermitteln, dass die per-

sönlichenWahlmöglichkeiten, die ja lediglich die 4. persona betreffen, auf die von den ande-

ren personae präfigurierten Gegebenheiten gut abgestimmt sein sollten (vgl. ebd. § 114).

13 Im kulturhistorischen Hintergrund stehen hier komplexe Entwicklungen. Zunächst waren

MaskenundSchauspielerei schondeshalb verdächtig,weil sie aufVerwandlungskünstenund

Vermummung beruhen sowie auf der Vervielfältigung von Identitäten und dem Spiel mit ih-

nen. Hinzu kommt, dass die Akteure verschiedener theatraler Formen mit teils grotesk-tän-

zerischer, teils vulgärer Körpersprache kommunizierten, die auch Artistik und Kunstspringe-

rei einschloss. Derart bezugnehmend auf die leibliche Verfasstheit des Menschen, geraten

solche Kunstformen leicht in Konflikt mit einer Religion, die Geist und Seele geheiligt hat

und die den Körper lediglich als sterblichen Vollzugsort aller möglichen Sünden sieht. Vgl.

hierzu einführend Rudolf Münz: Theatralität und Theater. Zur Historiographie von Theatra-

litätsgefügen, Berlin 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 19

bensführung abzielt. Diese Sichtweise prägt im Grunde bis heute unser Verständ-

nis der Person als Identitätskonzept.

Für Friedrich Nietzsche dagegen hat gerade dieser semantische Zusammen-

hang zwischen persona,Maske undMenschwieder eine besondere Relevanz. Indem

Nietzsche mit seiner radikal metaphysikkritischen Philosophie und durchaus un-

ter Rückbezug auf den persona-Begriff ein Verständnis vomMenschen als Subjekts-

Vielheit entwirft, wird das Relationsgefüge ›Mensch‹ – ›Maske‹ unter neuen Vor-

zeichen zurückgewonnen. Es ist die für Nietzsche so charakteristische Zusam-

menführung von Subjekt-, Sprach- und Metaphysikkritik, durch die sein Denken

über seine Vorgänger der Philosophiegeschichte hinaus einen ganz eigenen Bei-

trag leistet. Die genannten Zusammenhänge sollen in dieser Arbeit erstmals unter

dem übergreifenden Problemkomplex der Maske nachvollzogen werden. Deshalb

erschließt die Arbeit das Denken Nietzsches als Ganzes einerseits als eine Philoso-

phie der Masken, andererseits als ein Philosophieren in Masken.14

Ferner ist hervorzuheben, dassNietzsche Begriffe wie den derMaske, aber auch

den des Schauspielers oder der Verwandlung gleichermaßen in neue Kontexte ein-

fügt, wie er die mit diesen Konzepten verbundenen Aspekte des Scheins und der

Verstellung konsequent umwertet. Dies ist insofern bemerkenswert, weil spätes-

tens seit dem 18. Jahrhundert eine Engführung des Begriffs der Maske auf den Be-

reich böswilliger Täuschung vollzogen war. Die zugleich auf das Gesicht reduzierte

Maskenmetapher klingt heute noch in gebräuchlichen Redewendungen nach, et-

wa wenn wir jemanden ›entlarven‹, ihr ›die Maske vom Gesicht reißen‹ oder ihm

›hinter die Maske schauen‹.

Ich begann dieses Projekt, indem ich mir vornahm, die Texte, in denen Nietz-

sche von der Maske handelt, einer systematischen Interpretation zu unterziehen.

Zu diesem Zeitpunkt war für mich noch nicht absehbar, dass die gewählte Pro-

blemstellung dazu führen würde, mich methodisch mit Motivkonstellationen und

Textfiguren zu beschäftigen, erkenntnistheoretische Fragestellungen zu erkunden

und eine funktionale Kategorie, die Denkfigur der Maske, zu entwickeln. Eben-

dies aber sind Resultate des Forschungsprozesses dieser Arbeit. Gemäß dem Titel

»Masken denken – in Masken denken« hätte das ursprüngliche Konzept außerdem

vorgesehen, in zwei Hauptkapiteln beide Aspekte der Maskenproblematik, die the-

matische und die textuell-performative Seite, abzuhandeln. Schon zu Beginn des

Schreibprozesses musste ich jedoch einsehen, dass eine strikte Trennung beider

14 Bereits Böning hat auf die doppelte Bedeutung derWendung als Genitivus subjectivus und ob-

jectivus hingewiesen: »Sie ist eine maskenhafte Philosophie, die um diesenWesenszug weiß

und ihm – zwangsläufig inmaskenhafterWeise – nachdenkt.« (Thomas Böning: Metaphysik,

Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche, Berlin/New York 1988, S. 417). Sie äußere sich in

der »Struktur eines niemals aufzuhebenden ›Dahinter‹« (ebd. S. 412) und sei darin »das Ge-

schehnis des ständigen Entzugs eines unbedingten Seins, das wir in unserem Lebensvollzug

anzunehmen genötigt sind« (ebd. S. 418).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Masken denken – in Masken denken

Bereiche, selbst unter steter Betonung ihrer wechselseitigen Durchdringung, für

mich unmöglich war. Dieser Umstand schlägt sich in Aufbau und Ausführung der

vorliegenden Arbeit darin nieder, dass beide Perspektiven einerseits ihren Raum

erhalten, während sie andererseits als ineinander verschränkt vorgestellt werden.

Außerdem interpretiere ich in dieser Arbeit zuerst und vorrangig Abschnitte

aus dem veröffentlichtenWerk Nietzsches, da ihm ein höherer Grad an Überarbei-

tung und Reflexion eignet als den im Nachlass vorliegenden Texten.15 Dem liegt

auch die Überzeugung zugrunde, dass schon die publizierten Texte genug zu den-

ken geben und ihr Potential längst noch nicht als ausgeschöpft gelten kann. Darum

werde ich in der vorliegenden Arbeit nur sparsam und an den thematisch beson-

ders relevanten Stellen auf den Nachlass zurückgreifen.

1.2. Forschungsstand

Masken sind, wie dargestellt, mehr und mehr als Mittel der Täuschung in Verruf

geraten: Einerseits sind unter christlichen Gelehrten mit ihnen die Vorstellungen

von Lüge, Betrug und Teufelei verbunden, andererseits werden in der Aufklärung

Forderungen nach Transparenz und dem Ideal einer unverstelltenWahrheit in den

Vordergrund gerückt, denen der Verbergecharakter der Masken ihrerseits suspekt

war. Es ist diesem in der Kultur- undGeistesgeschichte derMaske zugeschriebenen

moralischen Status geschuldet, dass auch im Zusammenhang mit der Philosophie

Nietzsches die dortigen Bezüge zur Maske zunächst ihrem zweifelhaften Image

gemäß interpretiert wurden: Aspekte der Lüge, des Betrugs und schlechter Ab-

sichten standen im Vordergrund. Wann immer sich die anfängliche Forschung an

einer Deutung der zahlreichen, die Masken thematisierenden Abschnitte versucht

hat, ist sie weit hinter den von Nietzsche eröffneten Spielräumen zurückgeblieben.

Befangen in traditionellen Denkweisen, sahman in denMasken kaummehr als die

Metapher böswilliger Täuschung. Bestenfalls hat man, angeregt durch Nietzsche,

eine Aufwertung der täuschenden Bewegung vollzogen, womit Maske zum Sinn-

bild einer distanzwahrenden Schutzfunktion gegenüber sich selbst oder anderen

wird. Auch schienen Masken als kulturhistorischer Bestandteil des Theaters, der

Volksbelustigung und Vermummung einer ernsthaften Beschäftigung nicht wert

genug, dassman sichmit ihnen auf eineWeise hätte auseinandersetzenwollen, die

15 Vgl. Claus Zittel: »Nachlass 1880-1885«. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch,

Stuttgart/Weimar 2000. S. 138-142, hier S. 139. Zwar ist auch ein Text wie etwa der Ecce homo

unveröffentlicht geblieben und liegt lediglich als korrigiertes Druckmanuskript vor, weshalb

er hier trotzdem zur Interpretation herangezogenwird, doch besteht ein großer Unterschied

zwischen einem solchen, bereits hochgradig komponierten Text und den Nachlassnotizen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003 - am 14.02.2026, 07:40:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

