
Peter-Alexis Albrecht

 

Menschenwürde als staatskritische Absolutheitsregel

 

1

 

–

 

 Laudatio für Burkhard Hirsch –

 

2

 

I. »Mit Recht für Menschenwürde und Verfassungsstaat!«

 

Der Titel der Festgabe für Burkhard Hirsch »Mit Recht für Menschenwürde und Ver-
fassungsstaat!«

 

3

 

 als auch sein Schwerpunkt im wissenschaftlichen und rechtspoliti-
schen Lebenswerk lassen es angemessen erscheinen, in den Mittelpunkt einer Lauda-
tio den zentralen Begriff der Menschenwürde und damit zugleich die Menschenrechte
zu stellen – und zwar in einer Perspektive, die das wissenschaftliche und rechtspoliti-
sche konkrete Wirken von Burkhard Hirsch am derzeitigen Diskussionsstand zum Be-
griff der Menschenwürde kenntlich machen wird.

Das Bundesverfassungsgericht hat sich in diesem Jahr anlässlich der Entscheidung
zum Luftsicherheitsgesetz

 

4

 

 aufgrund der Klage von Burkhard Hirsch und anderer mit
dem Begriff der Menschenwürde auseinander gesetzt. Die Klageschrift aus seiner Fe-
der, die in der Kritischen Vierteljahresschrift für Gesetzgebung und Rechtswissen-
schaft abgedruckt ist,

 

5

 

 liest sich in ihrer rechtsstaatlichen Diktion wie das anschlie-
ßende Urteil selbst. Man ist geneigt zu vermuten, das Urteil habe die zentralen
verfassungsrechtlichen Schwertschläge im Verhältnis 1:1 umgesetzt. Was hat dieses
Urteil für die verfassungsrechtlich eingehegte Begrifflichkeit der Menschenwürde nun
gebracht?

 

II. Eckpunkte für das Verfassungsrecht nach dem Urteil des Bundesverfassungs-
gerichts zum Luftsicherheitsgesetz

 

Ich möchte drei verfassungsrechtliche Eckpunkte hervorheben. Zum einen hat das Ur-
teil des Bundesverfassungsgerichts den in den letzten Jahrzehnten breit angelegten Re-
lativierungsansätzen, die man mit der Überschrift 

 

»Logik der Abwägung«

 

 zusammen-
fassen kann, einen deutlichen Riegel vorgeschoben (1). Zum anderen hat das Urteil
der so genannten 

 

Schutzpflichtendebatte

 

, also dem Isenseeschen Aufruf zu einem

 

1 Den Terminus verdanken wir 

 

Wolfgang Naucke

 

 aus Einführung: Rechtstheorie und Staats-
verbrechen, in: Binding/Hoche, Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens – Ihr
Maß und ihre Form (1920), 2006, S. LII.

2 Anlässlich der Verleihung der Würde eines Doctor iuris honoris causa durch den Fachbe-
reich Rechtswissenschaft der Johann Wolfgang Goethe-Universität in Frankfurt am Main
am 17. November 2006.

3 Roggan (Hrsg.), Mit Recht für Menschenwürde und Verfassungsstaat – Festgabe für Dr.
Burkhard Hirsch, 2006.

4 BVerfG, Urteil vom 15.02.2006 (1 BvR 357/05) = NJW 2006, 751 ff.
5 Hirsch, Verfassungsbeschwerde gegen das Gesetz zur Neuregelung von Luftsicherheitsauf-

gaben – Bemühungen zur Abwehr des finalen Rettungstotschlags –, KritV 2006, 3 ff.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Peter-Alexis Albrecht296

 

»Grundrecht auf Sicherheit«, einen herben Dämpfer aufgesetzt (2). Schließlich können
wir nach diesem Urteil aus Karlsruhe auch den Argumenten besser begegnen, dass die
Rechtsordnung für jede 

 

Ausnahmesituation

 

 und für 

 

Grenzfälle

 

 stets befriedigende
Antworten parat haben müsse (3).

Dass dabei Bedenken und neue Fragezeichen entstehen, dürfte sich angesichts des
Themas »Menschenwürde« von selbst verstehen. Ohnehin ist bezüglich der die Welt
aufrüttelnden Globalisierung kein übersteigerter Optimismus angezeigt, wobei die eu-
roparechtliche Perspektive

 

6

 

 vermutlich nur ein Zwischenstadium sein wird, bevor auf
der Welt das Licht ausgeht. Wir wollen trotzdem unser kritisches Lied fröhlich pfei-
fen.

 

1. ›Logik des Tabus‹

 

Der Versuch des wissenschaftlichen – keineswegs nur rechtswissenschaftlichen –
Schrifttums, den Begriff Menschenwürde rechtlich und politisch hantierbar zu ma-
chen, füllt Bücherregale über Bücherregale. Menschenwürde soll 

 

inhaltlich

 

 

 

bestimm-
bar sein, und zwar über »Mitgift«-Theorien naturrechtlicher Art (Würde ist uns ange-
boren!), über Leistungstheorien (Würde kann man nur erarbeiten) und schließlich über
Kommunikationstheorien (Würde entsteht erst konkret in menschlicher Interaktion).
Viel Gedanklichkeit steckt in diesen Ansätzen.

 

7

 

 Das überzeugt indes nicht jeden – und
kann es auch nicht. 

Deshalb tut sich die 

 

Theorie des »offenen Menschenbildes«

 

 auf: »›Menschenwürde‹
bleibt ein symbolisches Kapital im Fluss der kulturellen Entwicklung, das immer neu
investiert und verhandelt werden muss.« Aber wo führt diese Position hin? Auf der
Straße des modernen Pragmatismus wandert man dann unabweislich in einen 

 

»radika-
len Relativismus«

 

.

 

8

 

 Wer hierin nicht Orientierung finden mag, ruft hilfsweise nach 

 

in-
ternationalen Positivierungen

 

. Die Menschenrechtskonventionen rund um die Welt
bieten positivistische Verankerungen, an die man sich hängen mag. Aber allein der
Blick auf die Realität der Menschenrechte weltweit zeigt, dass das auch nur ein eben
positivistischer Anhaltspunkt ist, der kein Anker ist. Das zeigt sich auch bei allen 

 

»in-
klusiven Konzepten«

 

 der Menschenwürde, wonach der Mensch gar nicht als Indivi-
duum, sondern nur als Gattungswesen durch die Menschenwürde schützbar ist. Aber
koppelt man hier an, kann der Staat mit dem Einzelnen machen was er will, solange
der Mensch als Gattung existiert, ist diese Position beruhigt. 

Was also bleibt Handfestes? Das Bundesverfassungsgericht führt uns im Luftsicher-
heitsurteil dorthin. Es hat die schon immer thematisierte 

 

»Objektformel«

 

 

 

reaktiviert

 

6 Hirsch, Bemerkungen zum Schutz der Grundrechte im »Raum der Freiheit, der Sicherheit
und des Rechts« der Europäischen Gemeinschaft. Vortrag in der Johann Wolfgang Goethe-
Universität am 17. November 2006, in diesem Heft, S. 307 ff.

7 Dreier (Hrsg.), Grundgesetz-Kommentar, Band 1, 2. Auflage, 2004, Art. 1, Rn. 128 und
Will, Die Menschenwürde – Zwischen Versprechen und Überforderung, in: Festgabe
Hirsch, (Fn. 3), S. 29, 33. Vgl. auch Alexa Albrecht, Zur Erosion der Menschenrechte im
demokratischen Rechtsstaat, Diss. Frankfurt, 2006, S. 16 ff.

8 Ahrens, Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde, in diesem
Heft, S. 368 ff.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Menschenwürde als staatskritische Absolutheitsregel 297

 

und präzisiert.

 

9

 

 Die schon in den vorangegangenen Jahrzehnten judizierten Maßstäbe
werden erneuert: »Das menschliche Leben ist die vitale Basis der Menschenwürde als
tragendem Konstitutionsprinzip und oberstem Verfassungswert. Jeder Mensch besitzt
als Person diese Würde, ohne Rücksicht auf seine Eigenschaften, seinen körperlichen
oder geistigen Zustand, seine Leistungen und seinen sozialen Status. Sie kann keinem
Menschen genommen werden. Verletzbar ist aber der Achtungsanspruch, der sich aus
ihr ergibt. Das gilt unabhängig auch von der voraussichtlichen Dauer des individuellen
menschlichen Lebens.«

 

10

 

 Hierdurch wird die Objektformel präzisiert: Die genannten
Maßstäbe schließen es aus, den Menschen zum 

 

bloßen

 

 Objekt des Staates zu machen.
Eine Absolutheitsgrenze scheint also in Reichweite. 

 

Verdinglichung

 

 und 

 

Entrechtli-
chung

 

 als Gegenstand eines Gesetzes, das den Menschen nicht als Primäradressaten
der Norm im Blick hat,

 

11

 

 führt zum Verdikt der Verfassungswidrigkeit. Ganz unab-
hängig davon, was dieses Gesetz in der Abwägung für wohl intendierte Zwecke im
Blick hat, zum Beispiel »eine verantwortliche staatliche Entscheidung zum Ziel des
effektiven Lebensschutzes in einer Extremsituation« für eine Vielzahl Dritter.

 

12

 

 Das
öffentlich-rechtliche Schrifttum war vor der Entscheidung voll des Lobes dieser Men-
schen schützenden Intention des Luftsicherheitsgesetzes.

 

13

 

In dieser Konkretisierung der Objektformel liegt das Neue dieser Entscheidung. Je-
der genießt den absoluten Würdeschutz, wenn durch staatliche Maßnahmen die Sub-
jektqualität 

 

vollständig

 

 geleugnet wird. Das ist bei unschuldigen Menschen, die zu-
gunsten anderer – auch Unschuldiger – geopfert werden sollen, fürderhin für den Staat
absolut verboten. Allerdings nur dann, wenn diese Subjektqualität 

 

prinzipiell

 

 bestrit-
ten wird. Das ist beim Rechtsbrecher, der sich dem Risiko des verfassungsrechtlich
wohl gestützten Todesschusses bewusst aussetzt, gerade nicht der Fall. Wird die spezi-
elle Stellung eines Angreifers am Maßstab Subjekt/Objekt bewertet, ist der Schluss
gerechtfertigt, dass Abwehrmaßnahmen gegenüber einem Angreifer, der anderes Le-
ben unmittelbar gefährdet, nicht dessen Subjektstellung in Frage stellen, selbst wenn
er dabei getötet wird.

 

14

 

 Insofern ist es schlüssig, wenn das Urteil den Abschuss eines
Flugzeuges legitimiert, in dem ausschließlich Rechtsbrecher Unheil anrichten wollen.
Jene hingegen, die nur Opfer, nicht Angreifer sind, werden durch derartige staatliche
Abwehrmaßnahmen zum Objekt degradiert und ihnen wird jegliche Subjektqualität
abgesprochen. 

Dieser Maßstab für einen absoluten Schutz der Menschenwürde reduziert den An-
wendungsbereich des Art. 1 Abs. 1 des Grundgesetzes allerdings auf extreme Ausnah-
mefälle. Gleichwohl wird er dadurch »aber auch zu einem schärferen Schwert«.

 

15

 

9 BVerfG, (Fn. 4), NJW 2006, 751, 757 f.
10 BVerfG, (Fn. 4), NJW 2006, 751, 757.
11 Lepsius, Das Luftsicherheitsgesetz und das Grundgesetz, in: Festgabe Hirsch, (Fn. 3), S.

60.
12 Hecker, Die Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts zum Luftsicherheitsgesetz, KJ

2006, 179, 185.
13 Vgl. Lepsius, (Fn. 11), S. 64, Fn. 75.
14 So auch Hecker, (Fn. 12), 191.
15 So in der Bewertung Lepsius, (Fn. 11), S. 68.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Peter-Alexis Albrecht298

 

Werden Adressaten einer Norm in Zukunft ihrer Subjektstellung beraubt, nämlich so
behandelt, als seien sie schon so gut wie tot, sind sie gleichwohl aus Staatsraison nicht
zum Tode verpflichtet. 

Freilich hätte es des normativen Bezuges auf Art. 2 Abs. 2 des Grundgesetzes in der
Entscheidung nicht bedurft. Der Senat entscheidet die Frage de facto nicht am Maß-
stab des Grundrechts auf Leben, sondern als Verletzung der Menschenwürde am Maß-
stab der verlorenen Subjektstellung, auch wenn er beide Vorschriften – wie Lepsius
kritisiert

 

16

 

 – gemeinsam zitiert. Insofern öffnet die Entscheidung wieder neuen Streit,
wo denn nun die Würdegrenzen für »mikroorganismische Vorverlaufsformen« des
menschlichen Lebens liegen.

 

17

 

 Die Chance der Entkopplung von Würde- und Lebens-
schutz wurde im Urteil also nicht ergriffen. Dafür haben wir einen Fixpunkt gewon-
nen, der der Entindividualisierung durch die Gesetzgebung – besonders im Sicher-
heitsrecht – einen Riegel vorschiebt und der die Menschenwürde als staatskritische
Absolutheitsregel sichtbar macht. 

Versteht man die Entscheidung zum Luftsicherheitsgesetz gleichwohl als eine Ent-
koppelung des Würdeschutzes vom Lebensschutz, denn de facto ist die Entscheidung
dieses, fragt sich, ob man mit dem »schärferen Schwert« nicht gleich wieder neue Un-
sicherheitszonen eröffnet hat. Ist nicht die – nehmen wir den unsäglichen Begriff –
»Rettungsfolter« verfassungsrechtlich legitimiert worden, wenn selbst der tödliche fi-
nale »Rettungsschuss« in den Augen des Bundesverfassungsgerichts grundrechtlich
gerechtfertigt ist.

 

18

 

 Das Bundesverfassungsgericht hat deutlich gemacht, dass gegen-
über dem nur täterbezogenen Rettungsabschuss und dem finalen Rettungsschuss im
Kern keinerlei verfassungsgerichtliche Bedenken bestehen. Gleichwohl ist das nicht
aufgrund einer 

 

zweckrationalen

 

 

 

Relativierung

 

 

 

des Menschenwürdeschutzes judiziert,
sondern an der speziellen Stellung eines Angreifers am Maßstab Subjekt/Objekt be-
wertet worden.

 

19

 

 Und insofern ist die »Rettungsfolter« etwas prinzipiell anderes. Ei-
nem Gefolterten wird 

 

prinzipiell

 

 

 

die Würde genommen, denn er wird – das Bild ist zu-
treffend – »zur Sache gequetscht«. Auch ansonsten ist Vergleichbarkeit nicht möglich.
Der Rettungsschuss setzt einen klar bestimmbaren Störer voraus. Die Folter kennt
nicht die Wahrheit, sondern sucht sie zwingend. Der Rettungsschuss erzwingt die pas-
sive Duldung durch den Störer, die Folter instrumentalisiert den Betroffenen zur akti-
ven Mitwirkung. Der Rettungsschuss ist eine sehr begrenzt zulässige Maßnahme der
sicheren Gefahrenabwehr nach Maßgabe des Verhältnismäßigkeitsgrundsatzes, die
Folter stellt ein multifunktionales Mittel staatlicher Prävention und Repression dar, zu-
mal ihr Einsatz von stets ungewissem Ausgang ist: Der Rettungsschuss ist polizei-
rechtlich durch einschränkende gesetzliche Voraussetzungen beherrschbar, die Folter
ist dieses nie.

 

20

 

 

 

16 Lepsius, (Fn. 11), S. 59 f.
17 Ahrens, Rechtswissenschaft als Anthropotechnik: Bioethik und Menschenwürde, in diesem

Heft, S. 368, 376.
18 Literatur hierzu bei Hecker, (Fn. 12), 190, Fn. 64.
19 So Hecker, (Fn. 12), 191. 
20 Braum, Erosionen der Menschenwürde, KritV 2005, 283, 296.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Menschenwürde als staatskritische Absolutheitsregel 299

 

Burkhard Hirsch, der diese staatskritische Absolutheitsregel argumentativ zuge-
schliffen und über die Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts möglich gemacht
hat, gilt hiermit eine erste Verbeugung. 

 

2. Schutzpflichten-Debatte

 

Hier können wir es kürzer machen. Die Schutzpflichten sind zwar nicht vom Tisch,
aber sie haben einen verfassungsgerichtlichen Schlag erhalten. Dafür ist die Argumen-
tation gestärkt, die in den Grundrechten Abwehrrechte gegen staatlichen Eingriff sieht.
Schon im Sondervotum der ehemaligen Verfassungsrichterin Rupp-von Brünneck und
des Verfassungsrichters Simon kann man nachlesen, dass Grundrechte unter der Hand
aus einem Hort der Freiheitssicherung zur Grundlage einer Fülle von freiheitsbe-
schränkenden Reglementierungen werden können.

 

21

 

 Und genau das bewirkt der Ruf
nach einem »Grundrecht auf Sicherheit« (Isensee).

 

22

 

 Insofern verändern Schutzpflich-
ten den Status der Grundrechte, denn sie nivellieren die Grundrechte als Abwehrrechte
und modellieren sie zu Eingriffsrechtfertigungen um.

 

23

 

 Darüber hinaus schaffen
Schutzpflichten neue Politikbereiche. Der Staat muss handeln und dabei ein in der
Verfassung scheinbar angelegtes Schutzniveau erreichen.

 

24

 

 Wir erkennen dieses Mus-
ter insbesondere bei den Sicherheitsgesetzen letzter Zeit. Dabei ist überdeutlich, dass
der Staat mit diesem Sicherheitsauftrag die verfassungsrechtlichen Sicherheitserwar-
tungen überfordert.

 

25

 

 Nicht zuletzt wird das Bundesverfassungsgericht immer häufiger
Schiedsrichter, wenn Sicherheitsgrundrechte die Rechte von Individuen tangieren. 

Mit der durchgehend von der 

 

subjektivrechtlichen Sicht

 

 geprägten Entscheidungs-
struktur des Urteils zum Luftsicherheitsgesetz wird diese Entwicklung zumindest auf-
gehalten. Hätte der Senat ein objektivrechtliches Verständnis der Schutzpflichten ge-
habt, dann hätte er – so Lepsius – »auch die potentiellen Opfer an der Absturzstelle
einbeziehen müssen.« Diese jedoch kommen in der Entscheidungsbegründung nicht
vor, weil sie als Rechtssubjekte noch nicht hinreichend konkretisiert sind, sondern –
wir folgen wieder Lepsius – »zum Zeitpunkt der Abschuss-Entscheidung ›nur‹ einen
objektiv-rechtlichen Belang darstellen«.

 

26

 

 Insofern ist das Urteil als ein begrüßenswer-
ter Schritt auf dem Weg zur langsamen Verabschiedung der objektivrechtlichen
Schutzpflichten zu interpretieren – was andere gleich wiederum als Schwäche bewer-
ten.

 

27

 

Im Lichte dieser Interpretation treffen wir das Bemühen von Burkhard Hirsch, sich
für individuelle Freiheitsrechte zeitlebens eingesetzt zu haben, im Kern. Dem Gesetz-
geber unserer Zeit ist die Vorstellung vom Freiheitsschutz des Individuums völlig aus
dem Blick gelangt. Das Ziel des kollektiven Schutzes übertrumpft individuelle Frei-

 

21 BVerfGE 39, 1, 73. 
22 Isensee, Das Grundrecht auf Sicherheit, 1983.
23 Lepsius, (Fn. 11), S. 63.
24 Lepsius, (Fn. 11), S. 63.
25 Vgl. Lepsius, (Fn. 11), S. 63, Fn. 67 mwN.
26 Lepsius, (Fn. 11), S. 64.
27 Vgl. Baldus, Gefahrenabwehr in Ausnahmelagen, NVwZ 2006, 532, 534. 

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Peter-Alexis Albrecht300

 

heitsrechte. Grundrechtsschutz wird auf die objektivierte Gesellschaft bezogen, nicht
auf individualisierte Menschen. Burkhard Hirsch müsste sich eigentlich einen neuen
Gesetzgeber suchen. Dass er dies nicht tut, sondern auf rechtsstaatlichem Wege
kämpft, macht eine zweite Verbeugung unabdingbar.

 

3. Grenzfälle und Ausnahmesituationen sind rechtsstaatliches Niemandsland

 

Vor und nach dem Luftsicherheitsgesetz erschallt immer wieder der Ruf nach einer
Rechtfertigungsdogmatik für Ausnahmesituationen.

 

28

 

 Die Forderung geht so weit,
dass selbst der Bruch mit der bestehenden Dogmatik der Normallage angesichts der
neuen Herausforderungen der Zeit gerechtfertigt sei. Derartigen Tendenzen setzt das
Urteil ebenso Grenzen, weil es deutlich macht, dass die fürchterliche Ausnahme – zum
Beispiel Extremsituationen im Luftverkehr – sich einer sinnvollen Regelung im Ge-
fahrenabwehrrecht entzieht. Von existentiellen Bedrohungen des Staates kann ange-
sichts der weltweiten Gewaltereignisse in keinem der betroffenen Staaten gesprochen
werden, weshalb die Annahme eines absoluten Sonderfalles für rechtliche Ausnahme-
regelungen ohnehin obsolet ist. 

Aber davon abgesehen. Wir dürfen nicht aus dem Blick verlieren, dass Maßnahmen
in Extremsituationen anderen Regeln folgen als normaler Gesetzesvollzug. Nicht Per-
sonen handeln ethisch, sondern Menschen. Diejenigen, die im politischen Bereich für
Extremsituationen Verantwortung tragen, sind gewählte Politiker, die sich in diesen
Situationen nicht nur politisch, sondern menschlich zu bewähren haben. Der zentrale
Adressat des Gesetzes, der Beamte, ist an Recht und Gesetz gebunden (Art. 20 Abs. 3
GG). Das sind die Mitglieder der Bundesregierung zwar auch, der Bürger erwartet von
ihnen aber bewusst ein wertendes Element bei zu treffenden Entscheidungen: »An die
Stelle der Rationalität des Rechtsstaats tritt die Rationalität der Demokratie, die gerade
auch in der Auswahl von Personen für das Unwägbare ihren Sinn findet«.

 

29

 

 Insofern
hat Burkhard Hirsch mit seiner stringenten Interpretation gegen das Luftsicherheitsge-
setz auch eine Debatte über Möglichkeiten und Grenzen rechtlicher Regelung angesto-
ßen, die – aus der Sicht des Bundesverfassungsgerichts – dem Gesetzgeber ein wenig
Demut und den Entscheidungsträgern im Staate mehr Mut abverlangen. Für die
Schönwetterdemokratie haben wir wohlfeile Regeln, für das Unerwartbare, das Chaos
und vor allen Dingen für die Bewältigung desselben benötigt auch die Demokratie
Menschen mit Mut und Verantwortungskraft. Auch dafür, im Extremfall Entscheidun-
gen zu treffen, für die man einst zur Verantwortung gezogen werden kann. Genau das
ist Zivilcourage in Zeiten von Grenzsituationen. Gesetze helfen hier nicht. So können
wir abschließend – mit einer dritten Verbeugung – feststellen, dass das Bundesverfas-
sungsgericht dank der Klage von Burkhard Hirsch auch der Präventionslogik des Si-
cherheitsstaates Grenzen zieht und Mut macht, nicht aufgebbare Grundpositionen des
liberalen Grundrechtsverständnisses den Verwirrungen und Verirrungen unserer Zeit
schlicht entgegen zu stellen. 

 

28 Hierzu Lepsius, (Fn. 11), S. 68, Fn. 80 mwN.
29 Lepsius, (Fn. 11), S. 71. 

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Menschenwürde als staatskritische Absolutheitsregel 301

 

III. Die Zukunft des Würdeschutzes

 

Ist die Diskussion zum Schutz der menschlichen Würde erst einmal an einem konkre-
tisierenden Endpunkt angelangt? Diese Betrachtungsweise wäre nahezu naiv. 

 

1. Einbruchsstellen

 

Das Urteil selbst ist bereits Anknüpfungspunkt für neue Interpretationen. Die Subjekt-
qualität darf eben 

 

prinzipiell

 

 

 

nicht in Frage gestellt werden, sagt das Bundesverfas-
sungsgericht. Aber was ist prinzipiell? Erst nach Beantwortung dieser Frage gilt der
Satz, dass die Menschenwürde »mit keinem Einzelgrundrecht abwägungsfähig ist«.

 

30

 

Nach der bisherigen Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts bedarf es ohne-
hin der Prüfung 

 

im Einzelfall

 

,

 

31

 

 also auf die konkrete Situation bezogen, ob eine Be-
handlung vorliegt, die die Achtung des Wertes vermissen lässt, der den Menschen um
seiner selbst Willen kraft seines Personseins zukommt. Und schon winkt wieder die
Abwägung: »Die hier notwendigen Feststellungen und Bewertungen eröffnen einen
gewissen Interpretationsspielraum sowohl für die Aufnahme neuer Problembereiche in
den Schutzbereich des Art. 1 Abs. 1 GG wie auch für eine gewisse Neubewertung tra-
dierter Interpretationsansätze.«

 

32

 

 
Die nicht erfolgte 

 

Entkoppelung

 

 von Würde- und Lebensschutz, die 

 

Reduktion

 

 des
Würdeschutzes und die 

 

prinzipielle

 

 Leugnung der Subjektqualität des Menschen dürf-
ten also Interpretationslücken sein, die ein findiger Gesetzgeber und eine Juristen-
schar, die sich den Interessen des Präventions- und Sicherheitsstaates nahe weiß, nut-
zen werden. 

Aber nicht nur das positive Recht, auch die Hoffnung auf Rechtsprechungskontinui-
tät ist eine wacklige Bastion. Der Gesetzgeber – gerade der einer großen Koalition –
weiß sehr wohl, dass Verfassungsrichter Politik machen. Gesetzgeber und Exekutive
wissen aber auch, dass sie selbst die Verfassungsrichter machen. Traditionell einigen
sich die Parteien wechselseitig auf Kandidaten, die von parlamentarischen Gremien
anschließend nur bestätigt werden.

Der Ruf nach

 

 

 

normativen Interpretationsspielräumen

 

 und politisch gesteuerter 

 

Ver-
fassungspersonalpolitik

 

 ist der traditionelle Reflex, der aufscheint, wenn ein Urteil
den einen gefällt und es andere erzürnt. Man kann aus dieser Sicht die Zukunft des
Würdeschutzes positiv oder negativ einschätzen, je nach Orientierung. 

 

2. Systemtheoretische Perspektive

 

Was bezüglich der Zukunft des Würdeschutzes größere Besorgnis erregt, wird durch
das Zuschalten einer sozialwissenschaftlichen oder systemtheoretischen Perspektive
deutlich. Es droht die Relativierung der Würde von ganz anderer Seite. Wir sind Zeit-
zeugen der Auflösung traditioneller, staatlicher und gesellschaftlicher Koordinaten.

 

30 BVerfGE 93, 266, 293. 
31 Vgl. nur BVerfGE 30, 1, 25; 109, 279, 311 und BVerfG, (Fn. 4), NJW 2006, 751, 757 f.
32 Hecker, (Fn. 12), 186. 

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Peter-Alexis Albrecht302

 

Der Staat zieht sich aus seinen Aufgaben zurück, an seine Stelle treten private transna-
tionale Kollektivakteure. Sie sehen sich Beschuldigungen und gerichtlichen Klagen
ausgesetzt, im Rahmen »privater« Verpflichtungen gegen fundamentale Menschen-
rechte verstoßen zu haben. Gunther Teubner zeichnet das bezüglich der katastrophalen
Aids-Epidemie nach,

 

33

 

 deren Todesopfer weltweit die Zahl der Toten aller Bürger-
kriege der 90er Jahre übersteigen. Hier stellt sich international die Frage, ob die Preis-
politik multinationaler Pharma-Unternehmen fundamentale Menschenrechte verletzt.
Aber ist das eine Frage mittelbarer Drittwirkung von Grundrechten? Sind Private
überhaupt grundrechtspflichtig?

Nach der state-action-Doktrin und der Lehre der strukturellen Grundrechtswirkung
ist das nicht der Fall, antwortet der geschulte Jurist, nur wenn der Staat mit im – zu-
meist ökonomischen – Boot sitzt. Da es bei transnationalen Kollektivakteuren im pri-
vaten Sektor an der Allgegenwart nationalstaatlichen Handelns und nationalstaatlichen
Rechts gerade mangelt, stellt sich das Problem, ob derartige Räume zu Recht grund-
rechtsfrei bleiben. Das wäre zu kurz gesprungen. Multinationale Unternehmen errei-
chen über eigene globale Netzwerke

 

34

 

 ganze Lebensbereiche, und erreichen heißt
nicht selten, sie zerstören oder schädigen sie zumindest schwerwiegend.

 

35

 

 Beispiele
sind Umweltverschmutzungen und unmenschliche Behandlung lokaler Bevölkerungs-
gruppen, wie unlängst in der Elfenbeinküste, wo Europa über private Kollektivakteure
seinen Giftmüll offen in ganze Landstriche verklappt und Verseuchungen verur-
sacht.

 

36

 

 Ein weiteres plastisches Beispiel liefert zurzeit unser Nachbar Italien.

 

37

 

 Die
breite Privatisierung ursprünglich staatlich gelenkter Aufgaben der Telekommunika-
tion hat zum Rückzug des Staates aus dem Schutz der informationellen Selbstbestim-
mung geführt. Das lässt den Staat – sogar in den Augen der Frankfurter Allgemeinen
Zeitung – als »Seifenstaat« erscheinen, was uns zeigt, »welche Macht die neuen Infor-
mationskartelle angehäuft und dabei das Justizmonopol des Staates erschüttert ha-
ben«.

 

38

 

Die Systemtheorie würde beide Beispiele als eine 

 

»Verselbständigung von Kommu-
nikationsnetzwerken«

 

 unter gleichzeitiger radikaler 

 

»Exklusion der Menschen aus der
Gesellschaft«

 

 bezeichnen.

 

39

 

 Institutionengerechtigkeit muss sich aus dieser Sicht dem
Problem der unüberbrückbaren Differenz von gesellschaftlichen Institutionen und den
konkreten Menschen stellen. Die weit fortgeschrittene Fragmentierung der Gesell-
schaft lässt Gerechtigkeit von spezialisierten gesellschaftlichen Institutionen, so ge-
nannten Subsystemen, nur noch als 

 

Umweltproblem

 

 

 

und nicht mehr als Verteilungs-
problem entstehen. Systemtheoretisch formuliert werden traditionelle ›divisionale

 

33 Teubner, Die anonyme Matrix: Zu Menschenrechtsverletzungen durch »private« transna-
tionale Akteure, Der Staat 2006, 161, 162 f.

34 Vgl. Schwerpunktheft der KritV 2-3/2006, Vertragsnetze: Rechtsprobleme vertraglicher
Multilateralität.

35 Teubner, (Fn. 33), 162 f. mwN.
36 FAZ vom 13.09.2006. 
37 FAZ vom 22.09.2006.
38 FAZ vom 23.09.2006. 
39 Teubner, (Fn. 33), 168.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


 

Menschenwürde als staatskritische Absolutheitsregel 303

 

Grundrechtskonzepte‹, d.h. der Mensch ist Teil der Gesellschaft, von ›ökologischen
Grundrechtskonzepten‹ abgelöst, d.h. der Mensch ist für immer aus der Gesellschaft
verbannt, diese kennt höchstens noch ›Personen‹ im Sinne von »Adressen und Erwar-
tungsbündeln«.

 

40

 

Hieraus folgert die Theorie ein Umdenken des Problems der Menschenrechte:

 

41

 

 Der
Umstand, dass Menschen nicht Teil der Gesellschaft sind, sondern ihr in nicht über-
windbarer Trennung gegenüber stehen, führt zur Nichtbeherrschung von Kommunika-
tion und zum Ausschluss der Menschen hiervon. Die Kommunikation verselbständigt
sich gegenüber den Menschen. Teubner lässt das praktisch werden. Seine Extrembei-
spiele sind: »Tötung durch Befehlskette, ›sweatshops‹ als Konsequenz anonymer
Marktkräfte, Märtyrer als Resultat religiöser Kommunikation, politische oder militäri-
sche Folter als Identitätszerstörung«.

 

42

 

 In dem lebens- und bewusstseinsbedrohenden
Potential eines dauerhaften Ausschlusses aus gesellschaftlicher Kommunikation liegt
der »Kern der Problematik der Menschenrechte«. Deswegen steht für die Menschen-
rechtsfrage heute das Problem der 

 

Fragmentierung

 

 der Gesellschaft im Zentrum. Die
Forderung lautet, »neuartige Garantien zu entwickeln, die eine Begrenzung gesell-
schaftlicher Destruktionspotentiale gegenüber Leib und Leben möglich machen«.43

Grund- und Menschenrechte sind aus dieser Sicht also soziale und rechtliche Gegenin-
stitutionen zu Expansionstendenzen von Sozialsystemen. Menschen werden weniger
von Mitmenschen bedroht, sondern von anonymen kommunikativen Prozessen, also
von Organisationen und Regimes, die überhaupt erst einmal identifiziert werden müs-
sen.44 Menschenrechte müssen somit der Gefährdung der einzelnen Menschen durch
eine Vielzahl anonymer und verselbständigter, heute globalisierender Kommunikati-
onsprozesse entgegenwirken. Sie dienen damit als »negative Schranken gesellschaftli-
cher Kommunikation«. Das ist auch eine Botschaft für die unentwegte Forderung nach
neoliberaler Globalisierung aller Märkte! 

Teubner sieht für die Gerechtigkeitsfrage keine Lösung. Das will er in aller Härte
angesprochen haben.45 Hoffnung kann es schon insofern nicht geben, da im Zuge der
Globalisierung Subsysteme zunehmend anonymisieren und unkontrollierte Einflüsse
zunehmen. Die Gerechtigkeit der Menschenrechte – und zu allererst der Menschen-
würde – könne dann allenfalls negativ formuliert werden: »Sie ist auf die Beseitigung
ungerechter Zustände, nicht auf Perfektion gerechter Zustände, gerichtet«46 und ist
wohl nur als Protest gegen die Unmenschlichkeiten der Kommunikation möglich.

40 Teubner, (Fn. 33), 170.
41 Teubner, (Fn. 33), 169. 
42 Teubner, (Fn. 33), 171. 
43 Teubner, (Fn. 33), 176. 
44 Teubner, (Fn. 33), 179 f.
45 Teubner, (Fn. 33), 185.
46 Teubner, (Fn. 33), 186. 

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


Peter-Alexis Albrecht304

3. Feste Ufer?

Was lehrt uns dieser Exkurs? Mit traditionellen rechtsdogmatischen Mitteln kann man
das globale Menschenrechtsproblem wohl nicht lösen. Vor allen Dingen müssen wir
bei der Suche nach festem Ufer für die Menschenwürde dem Positivismus eine klare
Absage erteilen. Es sei »unsinnig« – so Teubner – »Menschenrechte als Entscheidung
des politischen Souveräns (…) im positiven Recht zu formulieren«:47 Menschenrechte
seien in dem Sinne vor- oder außerpolitisch und vor- oder außerrechtlich. 

Was hilft zu deren Schutz? Gegen die Zerstörungswirkungen der Sicherheitsgesell-
schaft hilft ganz offensichtlich nur ein Menschenrechtsschutz, der absolute Politik-
sperren errichtet. Es hilft nicht die Positivität des Gesetzes, sondern nur von außen
kommende, auf historischer und sozialer Erfahrung basierende rechtliche und morali-
sche Kontrolle im Sinne freiheitssichernder Menschenrechte, die die Funktion staats-
kritischer Absolutheitsregeln haben. 

Wolfgang Naucke hat mit einer bedrückenden Analyse unlängst nachgewiesen, dass
im Positivismus der Mehrheitsdemokratie die »Freigabe der Vernichtung lebensun-
werten Lebens«48 unwidersprochen zum politischen Programm erhoben werden
konnte, wie es der Jurist Binding und der Psychiater Hoche – beide bis heute höchst
angesehen – dem Gesetzgeber wohlfeil unterbreitet hatten. Obwohl der junge demo-
kratische Prozess 1920 noch ein paar Jahre brauchte, bevor andere das Programm ab-
gerufen und politisch umgesetzt haben, war es bis in alle Einzelheiten hinein vorgefer-
tigt. Gegen säkular-pragmatische Hierarchien von Lebenswerten für die Gesellschaft
ist kein positivistisches Kraut gewachsen, solange kein prinzipielles Abwehrmittel be-
reit steht.49 Die Mehrheitsdemokratie stellt Anforderungen je nach gesellschaftlicher
Problemlage. Die einen nennen das Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens,
die anderen sprechen von rechtsstaatlicher Sterbehilfe50 – jeweils natürlich streng ver-
rechtlicht und staatlich kontrolliert. Aber warum sollten in einer Gesellschaft, die das
Szenario steter Überalterung an die Wand malt, nicht auch Sterbehilfen für »Alters-
schwache, Arbeitsinvaliden, schwer kriegsverletzte Soldaten« möglich sein? Wenn
schwer Geisteskranke »lebensunwert« seien, warum dann nicht auch diese Bevölke-
rungsgruppen? Die Frage hat Bischof von Galen am 3. August 1941 in seiner berühm-
ten, mutigen Predigt in der St.-Lamberti-Kirche in Münster gestellt.51 Die Unerschro-
ckenheit dieses katholischen Bischofs hatte anschließend selbst Adolf Hitler bewogen,
das Vernichtungsprogramm für Geisteskranke zumindest stark zu reduzieren bzw. zu
verschieben.52 Das Beispiel will zeigen, dass auch ein theologisch-ethischer Funda-

47 Teubner, (Fn. 33), 172 f.
48 Binding/Hoche, Die Freigabe der Vernichtung lebensunwerten Lebens – Ihr Maß und ihre

Form (1920), mit einer Einführung von Naucke, 2006 (vgl. oben Fn. 1).
49 Naucke, Einführung, (Fn. 1), S. XLIII.
50 Vgl. hierzu im Überblick, Neumann/Saliger, Sterbehilfe zwischen Selbstbestimmung und

Fremdbestimmung – Kritische Anmerkungen zur aktuellen Sterbehilfedebatte, HRRS
2006, 280 ff.

51 Nachweis bei Naucke, Einführung, (Fn. 1), S. XLII-XLIV.
52 Siehe dazu R. G. Reuth (Hrsg.), Goebbels-Tagebücher, Band 4: 1940-1942, 2. Auflage,

2000, S. 1525; siehe auch aaO., S. 1652 und S. 1701 (Fn. 203).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


Menschenwürde als staatskritische Absolutheitsregel 305

mentalismus als Menschenrechtsschutz außerrechtlicher Art selbst staatlichem Terror
Grenzen zu setzen vermag.

Nicht die Positivität des Gesetzes, sondern das Setzen von Schranken vor und für
das Gesetz sind prinzipielle Abwehrmittel im Sinne absoluter Politiksperren für den
Menschenrechtsschutz. Hier treffen sich so unterschiedliche Wissenschaftler wie
Wolfgang Naucke und Gunther Teubner. Mit ihnen kann – wer will – Einigkeit inso-
fern herstellen, dass sich Relativierungen der Menschenwürde nur mit scharfer be-
grifflicher Abwehr immer von Neuem begegnen lässt, wenn sie »auf dem lebenden
Recht der Menschenrechte, das aus kommunikativen Konflikten in Politik, Moral, Re-
ligion, Recht und ihren dort erkämpften Ergebnissen entsteht«,53 aufbaut. Das ist eine
von außen kommende rechtliche und moralische Kontrolle, die staatskritische Abso-
lutheitsregeln erst möglich macht.

Der Abwägungsneutralismus, der schon als »Mittelweg«54 beschrieben wird, und
der die Forderung eines »rechtsstaatlichen Sicherheitsstrafrechts« auf seine Fahnen
geschrieben hat, ist demgegenüber ein gefährlicher Weg. Nicht mehr der Schutz des
Bürgers vor dem machtvollen Zugriff des Staates wird hier als Aufgabe der Grund-
rechte gesehen, sondern »die ›gefühlte Bedrohung‹, die Verbrechensfurcht der Wähle-
rinnen und Wähler, wird am Ende über die reale Kriminalpolitik entscheiden – und
das, im demokratischen Staat, mit Recht« – so der Richter Hassemer.55 Aus der Feder
eines Hüters der Verfassung ist diese Position schon selbst Beleg für die fortschrei-
tende Erosion des Rechtsstaates. Es ist nicht Aufgabe des Rechts, durch kontraproduk-
tive Rechtssetzung den Bürgern Ängste scheinbar zu nehmen. Gefragt ist vielmehr
eine breite Aufklärung über Wandlungsprozesse der sozialen Kontrolle und deren Ur-
sachen, die den Souverän – die Bürgerinnen und Bürger – nur durch Information und
Bildung erreichen können. Wer die Erosionen der Menschenrechte in der Präventions-
und Sicherheitsgesellschaft angehen, d.h. wohl nur noch zeitweilig aufhalten will,56

der muss erst einmal die »Vorstellungen über Abweichungen und Strafe als das entlar-
ven, was sie sind: als kontingente, produzierte soziale Kategorien, die in ihrer derzeiti-
gen Form den Raum für eine Lösung sozialer Konflikte verstellen«.57

Den »dritten Weg« einer Anpassung an den Zeitgeist – in wessen und für welche In-
teressen auch immer – ist Burkhard Hirsch nie gegangen. Im Gegenteil: Er ist ein
Kämpfer für staatskritische Absolutheitsregeln, für eine von außerhalb des Rechts
kommende rechtliche und moralische Kontrolle, für fundamentale Menschlichkeit.
Der wissenschaftliche und rechtliche Kampf für die Menschenwürde ist sein Lebens-

53 Teubner, (Fn. 33), 173. 
54 Arnold, Karl Marx und das Holzdiebstahlsgesetz, in: Festschrift Eser, 2005, S. 45, Fn. 93.

Siehe auch Alexa Albrecht, Erosionen der Menschenrechte, Diss. 2006, S. 68 ff., die drei
Varianten theoretischer Einsichten zur Sicherheitsgesellschaft beschreibt.

55 Hassemer, Sicherheit durch Strafrecht, StV 2006, 321 ff. (329).
56 Alexa Albrecht, Erosionen der Menschenrechte, Diss. 2006, S. 229 ff.
57 Singelnstein/Stolle, Die Sicherheitsgesellschaft, 2006, S. 143. Zu den Phänomenen des

Sicherheitsstaates »Ausländerkriminalität«, »Organisierte Kriminalität« und »Terrorismus«
im Überblick P.-A. Albrecht, Kriminologie – Eine Grundlegung zum Strafrecht, 3. Auflage,
2005, §§ 42-44.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295


Peter-Alexis Albrecht306

werk. Aber nicht nur die Ratio, auch die Empörung, gekleidet in den scharfen Ver-
stand und die juristische Eloquenz, ist sein Motor auf der Suche nach dem richtigen
Recht. Solche Leute muss man mit der Lupe suchen. Der Fachbereich Rechtswissen-
schaft der Johann Wolfgang Goethe-Universität hat einen solchen in Burkhard Hirsch
gefunden und ehrt ihn mit dem Doctor juris honoris causa!

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:46:03. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-295

