
32 | Die Polemik der Restauration 

hin ausgerichteten, „streitenden“ Schreiben wird in der folgenden Untersuchung 

vorläufig zu Grunde gelegt, wenn es gilt, einen zu analytischen Zwecken brauchba-

ren Arbeitsbegriff zu erarbeiten. 

 

 

3.1 ZUR GESCHICHTE DES POLEMIKBEGRIFFS  

BIS AUF HALLER 

 

Zwischen zwei der genannten Bedeutungen von „Polemik“ bewegt sich die ge-

schichtliche Breite der Konnotation des Begriffs: So will ihn das HWRh bis in das 

19. Jahrhundert hinein als auf das Gebiet der Wissenschaft, vorwiegend der Theo-

logie, und ihre Stile der Auseinandersetzung beschränkt sehen, das RGG sieht diese 

Einschränkung bis ins frühe 20. Jahrhundert andauern; beide Artikel wollen dann 

jedoch einen Wandel in der Bedeutung hin zum Pejorativen und einer negativen 

Konnotation verzeichnen, der schon im 18. Jahrhundert zunächst parallel nachweis-

bar sei, so das RGG,6 oder bzw. und sich aber seit Mitte des 19. generell durchzu-

setzen beginne.7 „Wie in der heutigen Gegenwartssprache ist er [seither] überwie-

gend negativ konnotiert im Sinne eines ‚unsachlichen, verunglimpfenden Angriffs‘, 

der persönlich anfeindet und eine unbedingte Vernichtung des Gegners zum Ziel 

hat“,8 schließt Hermann Stauffer im HWRh. Für den Bereich der Wissenschaft aber 

hat sich im Allgemeinen freilich die Auffassung erhalten, dass zumindest Mei-

nungsverschiedenheit und Streit wesentliche Voraussetzungen der „Wahrheitsfin-

dung“, des Erkenntnisfortschritts im weitesten Sinne sind,9 auch wenn die aus-

drückliche Polemik, als legitim erachtete Form der Auseinandersetzung, aus ihr 

verschwunden zu sein scheint. 

Diese Sachlage kann durch einen ausführlicheren Blick auf den „Werdegang“ 

der Polemik innerhalb der abendländischen Wissenschafts- und Kulturgeschichte 

ein Stück weit erhellt werden. In der griechisch-römischen Antike führte die expli-

zite Polemik eher ein Schattendasein und trat im Rahmen der freilich gedeihenden 

Rhetorik wesentlich nur der Sache nach als Kehrseite der Lobrede auf. Weder eine 

semantische Übertragung von den Wurzeln des neuzeitlichen Ausdrucks, des grie-

chischen πόλεμος (pólemos; Krieg, Kampf) oder πολεμικός (polemikós; kriege-

risch, den Krieg betreffend), auf den Streit als eines „Kampfes der Worte“ lässt sich 

nachweisen, noch eine Behandlung der Polemik als eine besondere Gattung der Re-

de oder der Literatur, obwohl Techniken polemischer Rede und der öffentlich aus-

 

6 Vgl. Albrecht, 2003: 1440. 

7 Vgl. Stauffer, 2003: 1404. 

8 Stauffer, 2003: 1404. 

9 Vgl. Haßlauer, 2010: 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 33 

getragene Widerstreit der Meinungen in der politischen Kultur der griechischen Po-

lis eine bekanntermaßen kaum zu vernachlässigende Rolle gespielt haben.10 In der 

römischen Rhetorik ist die Lage keine wesentlich andere. Ihre Entstehung im ei-

gentlichen Sinne verdankt die Polemik vornehmlich dem Aufstieg des Christen-

tums. Nachdem theologischen Auseinandersetzungen nur naturgemäß ein „kritisch-

offensives Moment“ innewohnt, entwickelte sie sich als ein Teil der christlichen 

Theologie seit der Spätantike, dabei eng verbunden mit der Apologetik, als Diszip-

lin zur Widerlegung gegnerischer (eben „unwahrer“) Lehren.11 Der Kirchenvater 

Hieronymus (347-420) kann als ein „Urbild des christlichen Polemikers“ gelten. 

Eine zweite Blüte erlebte die Polemik mit dem Zeitalter der Reformation und der 

Gegenreformation, im 16. bis Mitte des 17. Jahrhunderts, in welchem auch die Be-

grifflichkeiten „Polemik“ und „polemisch“ erstmals in den modernen europäischen 

Sprachen erscheinen.12 Martin Luther tritt in diesem Kontext als beispielhafter Po-

lemiker hervor. Diese Hochzeit hält an bis in die Epoche der Konfessionalisierung 

und des Dreißigjährigen Krieges. „So wirkmächtig ist diese neue Entwicklungsstu-

fe“, bemerkt Stauffer, „daß man sich noch in der Phase der Restauration des 19. Jh. 

bemüßigt fühlt, die alten Konfessionsstreitigkeiten unter diesem Stichwort abzu-

handeln“.13 Die neuzeitliche Entwicklung der Lehre und „Theoriebildung“ der Rhe-

torik auf der einen Seite und diejenige der jeweils dazugehörigen Praxis der Zeit auf 

der anderen Seite klaffen jedoch nicht nur für den Begriff der Polemik meist ausei-

nander.14   

Abseits dieser überwiegend theologischen Indienstnahme des Begriffs gebe es 

nach Walther Dieckmann dennoch auch schon für das 18. Jahrhundert Belege für 

eine von der theologischen Polemik emanzipierte „wissenschaftliche Widerle-

gungskunst“, obwohl man unter ihrem Namen noch für lange Zeit eine theologische 

Disziplin verbucht.15 Nach Stauffer ist es ganz entsprechend das Aufklärungsjahr-

hundert, welches entscheidende Veränderungen im Polemikbegriff mit sich bringe, 

indem es dieselbe, wenn auch weiterhin im Rahmen der universitären Disputation, 

über die Theologie hinaus hin zu einer literarisch-rhetorisch ausgetragenen „Prinzi-

piendiskussion um kulturelle und gesellschaftliche Normen“ erweitere.16 Für die 

 

10 Vgl. Stauffer, 2003: 1404f. Ähnlich urteilt auch Albrecht, 2003: 1440. 

11 Vgl. Albrecht, 2003: 1440; Stauffer, 2003: 1406f. 

12 Vgl. Dieckmann, 2005: 10. 

13 Stauffer, 2003: 1407. 

14 Vgl. Stauffer, 2003: 1408; ausführlicher dazu Braungart, 1992: 5ff. 

15 Vgl. Dieckmann, 2005: 10f. 

16 Stauffer, 2003: 1408. Interessanterweise spiele hierbei die entstehende Rezensionskultur 

mit ihrem von sach- und nicht personenbezogener Kritik geprägten Charakter eine wich-

tige Rolle. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | Die Polemik der Restauration 

Theoretiker des 18. Jahrhunderts schließlich sind das Streiten und der Widerspruch 

in einem gewissen Sinne zum „Dienst“ an der Aufklärung geworden, wie Günter 

Oesterle zeigt; der Streit gilt ihnen als „unabdingbare Voraussetzung zur Wahrheits-

findung, zur Erregung der Aufmerksamkeit, zur Popularisierung schwieriger Mate-

rien, zur Verbesserung des Stils und zur Erweiterung des Publikums.“17 Das Strei-

ten erscheint hier zunächst deutlich positiv konnotiert; eine Auffassung, die mitsamt 

der zugehörigen Konzeption der Polemik als einer „Lehre des richtigen Widerle-

gens“ falscher Meinungen oder Lehren von der Theologie übernommen worden 

war, bevor sich mit der Bindung an die Wissenschaft allmählich auch dieser vor-

wiegend positive Klang verlieren wird.18  

Dabei ist es mitunter bereits ihr wissenschaftlicher Gebrauch als solcher, wel-

cher Zweifel auf sich zieht und die Beurteilung der Polemik entscheidend verän-

dert: Obgleich die Aufklärer um die grundsätzliche Wichtigkeit des Streitens wis-

sen, wird dasselbe, so Oesterle, wegen des in ihren Augen zweifelhaften Beweg-

grunds der Streitlust alsbald zunehmend verpönt, ja der Streit in seiner Gestalt als 

„Polemik“ insbesondere – worin neuerer, pejorativer Sinn anklingt – durchaus ge-

fürchtet.19 Exemplarisch kann für diese gewandelte Auffassung Friedrich Gottlieb 

Klopstocks „Gelehrtenrepublik“ von 1774 stehen, wo es unter der Kapitelüber-

schrift „Von Streitschriften“ heißt, dass dieselben „nur im Falle der Nothwehr ge-

wechselt werden“ können, wobei Angreifer und Verteidiger jedoch in aller Form zu 

verlachen seien, so sich im Nachhinein herausstellen sollte, dass kein wirklicher 

Anlass zur Notwehr gegeben war.20 Als Höchststrafe für den Tatbestand unmäßiger 

Polemik hingegen sieht Klopstocks Satire das Folgende vor: „Wird ein Streitender 

ertapt [sic], daß er unter seinem Schreibzeuge Knüttel oder Keule verstekt liegen 

habe, so wird er auf ein Jahr Landes verwiesen.“21 Das Überschreiten gewisser 

Grenzen im Streit, am offensichtlichsten freilich anhand des Gebrauchs von 

Schimpfwörtern etwa, wird nunmehr als problematisch und mitunter als grobe Ver-

letzung der guten Gepflogenheiten betrachtet. Überdies geht diese Ächtung des 

scharfen Polemisierens mit einer sozialen Selbst- und Fremdabgrenzung einher, so-

dass allein die Zu- oder Abrechnung zur „besseren Gesellschaft“ schon zu einer 

„Waffe“ der Polemik avanciert.22 Diesen „Selbstzähmungsprozess“ des schriftstel-

 

17 Oesterle, 1986: 107. 

18 Vgl. Dieckmann, 2005: 13. 

19 Vgl. Oesterle, 1986: 108. 

20 Vgl. Klopstock, 1774: 44. 

21 Klopstock, 1774: 45. 

22 Aufschlussreich über die Vielfalt der bisherigen polemischen Praxis sozusagen fasst  

Oesterle diesbezüglich zusammen: „Mit dieser sozialen Ausgrenzung wird das Sprachgut 

des Obszönen und Burlesken geächtet. Es werden gleichzeitig die die verbalen Disputati-

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 35 

lerischen Disputs in seinen drastischsten Formen umreißt Oesterle wie folgt bilder-

reich: 

 

„Der Aufklärer befreit sich von der Polemik mit ihren Vorstellungsimplikationen des Gal-

gens, Prangers, des Scharfrichteramtes, des ‚barbarischen‘ Faustrechts, des Duells, der Anar-

chie, der Revolte, des Bürgerkrieges, um mit der geläuterten ‚Miene eines Meisters und Rich-

ters‘ seine Superiorität über die Affekte zu beweisen.“23 

 

Aber nicht nur hinsichtlich der ärgsten Auswüchse des „Federkriegs“ wollen sich 

Denker und Schriftsteller nunmehr bescheiden, auch das ausdrücklich wertende 

Verständnis guter Lehre selbst, in Abgrenzung zum Schlechten und Verderblichen, 

welches die Polemik ursprünglich zu bekämpfen hatte, gerät nach Walther Dieck-

mann bisweilen in ein ungünstiges Licht; so sei es nämlich nicht mehr nur die Ab-

weichung von der guten Lehre allein, welche problematisiert wird: „Es ist die Lehre 

selbst, die im Zeitalter der Aufklärung, das in relativistischer Haltung die Glau-

benswahrheiten nur noch als Meinungen gelten ließ, in Mißkredit geriet.“24 Was 

hier vorrangig auf die Theologie gemünzt sein dürfte, kann mutatis mutandis sicher-

lich auch auf die ganze Breite der Wissenschaften übertragen werden. 

Eine markante Konsequenz dieser aufklärerischen Diskriminierung der Polemik 

ist zunächst die Unterscheidung derselben von der wissenschaftlichen Kritik, wel-

che, die oben angeführten Grenzen wahrend, einen grundsätzlich „anderen Stil“ 

pflegen sollte.25 Dieses Auseinandertreten von Kritik und Polemik steht in engstem 

Zusammenhang mit dem Bedeutungswandel der letzteren. Auf dem Gebiet der Phi-

losophie insbesondere findet dieses neue Verständnis schließlich in Immanuel 

Kants Begriffsgebrauch eine paradigmatische Formulierung: In seiner „Kritik der 

reinen Vernunft“ von 1781 tritt die Polemik im Sinne eines Mittels der reinen Ver-

nunft auf, zur „Vertheidigung ihrer Sätze gegen die dogmatischen Verneinungen 

derselben.“26 Während die Kritik in diesem Zusammenhang, kurz gefasst, als „sub-

stantieller Disput der Vernunft mit sich selbst“ erscheint,27 indem letztere „sich der 

Kritik niemals verweigern kann“, wenngleich auch „nicht jederzeit Ursache [hat], 

 

on überschreitende Expression und Pantomime, die die logische Argumentationsebene 

überschießende Phantasie, die in den innersten individuellen Kern des Gegners eindrin-

gende Wut verbannt.“ (Oesterle, 1986: 109f.) 

23 Oesterle, 1986: 110. 

24 Dieckmann, 2005: 11. 

25 Vgl. Dieckmann, 2005: 19. 

26 Kant, 1968b: 484. Hervorhebung A.K. 

27 Stauffer, 2003: 1409. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | Die Polemik der Restauration 

sie zu scheuen“,28 wird Polemik indirekt definiert durch dasjenige, was sie be-

kämpft, nämlich den Dogmatismus. Dessen Wesen erschließt sich in der Erläute-

rung Kants, dass es bei jenen Verneinungen „nicht darauf an[komme], ob ihre Be-

hauptungen nicht vielleicht auch falsch sein möchten, sondern nur, daß niemand das 

Gegentheil jemals mit apodiktischer Gewißheit [...] behaupten könne.“29 Polemik 

richtet sich folglich gegen problematische Anfechtungen, welche Wahrheitsansprü-

che erheben, die sie nicht ausweisen (können). Für die Kritik hingegen gilt aber, 

dass „nichts so wichtig in Ansehung des Nutzens, nichts so heilig [ist], das sich die-

ser prüfenden und musternden Durchsuchung, die kein Ansehen der Person kennt, 

entziehen dürfte“, sie folglich mit dem hier so bezeichneten Dogmatismus unver-

einbar ist, während doch alle Vernunft mit ihr vereinbar sein muss, allein da deren 

„Ausspruch jederzeit nichts als die Einstimmung freier Bürger ist“,30 seine Gründe 

also ausweisen kann. Wissenschaftliche Auseinandersetzung im engeren Sinne 

dürfte damit vorrangig auf dem Wege der Kritik, die Verteidigung der kritischen 

Wissenschaft als Ganzes aber mit Hilfe der Polemik von Statten gehen. Letztere 

hört mit diesem Verständnis genau genommen auf, eine wissenschaftliche „Metho-

de“ zu sein. Bei Oesterle heißt es über diese Funktionsveränderung: „Als Wächter 

und Polizei soll die Polemik in der Aufklärung eine kontrollierende und kontrollier-

bare Institution der Grenzsicherung werden. An die Peripherie versetzt, soll die Po-

lemik friedvolleren Formen Raum geben.“31  

Für die Zeit nur etwas mehr als ein Jahrzehnt vor Ersterscheinen der „Restaura-

tion“ lässt sich an ähnlich prominenter Stelle ein weiteres Beispiel für ein entspre-

chendes Verständnis des Verhältnisses zwischen Kritik und Polemik festmachen; 

für ein Verständnis also, in dem Polemik als eine Art „Grenzphänomen“ gilt, eine 

Tätigkeit, die nicht ohne Grund nur am Rande der Philosophie stattfindet. In seinem 

Aufsatz „Über das Wesen der philosophischen Kritik überhaupt, und ihr Verhältniß 

zum gegenwärtigen Zustand der Philosophie insbesondere“ aus dem Jahre 1802 be-

stimmt der junge Georg Wilhelm Friedrich Hegel die Grenzen der Philosophie an-

hand der Grenzen, innerhalb derer Kritik möglich sei. Die Bedingung für die Mög-

lichkeit der philosophischen Kritik, heißt es dort, sei „die Wahrheit der Vernunft, 

[die] so wie die Schönheit nur eine ist“, woraus die Kritik sich als eine mögliche 

„objektive Beurtheilung“ ergibt.32 Aus dieser Begründung der Kritik folgt nach He-

 

28 Kant, 1968b: 484. Hervorhebung im Original. 

29 Kant, 1968b: 484. 

30 Kant, 1968b: 484. Hervorhebung A.K. 

31 Oesterle, 1986: 110. 

32 Hegel, 1965: 175. Hervorhebung A.K. Die Gewähr hierfür liefere die Einheit der Idee der 

Philosophie, in welcher die eine Vernunft sich selbst im Selbsterkennen Objekt werde 

und einen unabhängigen Maßstab der Kritik liefert. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 37 

gel jedoch, dass „sie nur für diejenigen einen Sinn habe, in welchen die Idee der Ei-

nen und selben Philosophie vorhanden ist; ebenso nur solche Werke betreffen kann, 

in welchen diese Idee als mehr oder weniger deutlich ausgesprochen zu erkennen 

ist.“33 Kehrseite dieser Verankerung philosophischer Kritik in einem übergeordne-

ten Maßstab ist also, dass sie sich nur noch auf solche Gegenstände beziehen kann, 

auf die jener auch anwendbar ist (Hegel spricht hier von „Subsumtion unter die 

Idee“), alle anderen Werke sind aller Kritik entzogen.34 Zunächst mag dies für die 

Philosophie als problematisch erscheinen, könne sie solche Werke oder Konzepte 

doch nur noch „verwerfen“; ein Verlust von Zusammenhang, der nicht ohne Folgen 

bleibt: 

 

„In der Verwerfung aber bricht sie alle Beziehung desjenigen, worin die Idee der Philosophie 

mangelt, mit demjenigen, in dessen Dienst sie ist, gänzlich ab. Weil das gegenseitige Aner-

kennen hiermit aufgehoben wird, erscheinen nur zwei Subjektivitäten gegeneinander; was 

nichts mit einander gemein hat, tritt eben damit in gleichem Recht auf“35 

 

In Ermangelung einer Grundlage der Kritik fällt deren eigentlicher Gegenstand also 

nicht etwa aus dem Fokus der philosophischen Betrachtung heraus; er gelangt viel-

mehr in eine ungleich drängendere Position: das Unkritisierbare ist – seines unphi-

losophischen Wesenszugs ungeachtet – als ein gewissermaßen äußerlich „Gleiches“ 

anzuerkennen, demgegenüber man auf den ersten Blick keine Handhabe zu besitzen 

scheint. Der Grund hierfür liege nach Hegel nicht nur im Mangel eines Ansatzpunk-

tes philosophischer Betrachtung auf Seiten des fraglichen Denkens etwa, sondern 

auch darin, dass die Philosophie selbst in dieser Situation nur mehr lediglich „als 

ein einseitiger Machtspruch [erscheint]; eine Stellung, welche, da ihr Thun objektiv 

seyn soll, unmittelbar ihrem Wesen widerspricht“.36 Die Kritik bleibe in dieser Si-

tuation hilflos, da ihr „Gerichtshof“, die Idee der Philosophie, mangels Anerken-

nung durch das in Frage stehende Dritte – nun als „Unphilosophie“ erkannt – nicht 

zuständig sei. Gegen diesen Bereich des Denkens außerhalb des eigentlichen Ter-

rains der Philosophie und der Kritik ist ihm nur mehr eine Art von abschließendem 

Urteil und Verhalten möglich: 

 

„Weil die Unphilosophie sich negativ gegen die Philosophie verhält, […] so bleibt nichts üb-

rig, als zu erzählen, wie sich diese negative Seite ausspricht, und ihr Nichtsseyn, welches, in-

 

33 Hegel, 1965: 175. 

34 Hegel, 1965: 175: „Das Geschäft der Kritik ist für denjenigen und an denjenigen Werken 

durchaus verloren, welche jener Idee entbehren sollten.“ 

35 Hegel, 1965: 175. Hervorhebung A.K. 

36 Hegel, 1965: 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | Die Polemik der Restauration 

sofern es eine Erscheinung hat, Plattheit heißt, bekennt; […] so versöhnt die Kritik durch die-

se von der ersten Nullität aus fortgesetzte Konstruktion wieder auch die Unfähigkeit, welche 

in dem ersten Ausspruch nichts als Eigenmächtigkeit und Willkür sehen konnte.“37 

 

Alles was jenseits der Kritik möglich ist, ist darzulegen, welches der Inhalt der 

„Unphilosophie“ ist und inwiefern dieselbe anhand dieses Inhalts nicht kritisiert 

werden kann, da das insofern Unkritisierbare aus eben dieser Eigenschaft heraus als 

belanglos erscheinen müsse. Ferner ergibt sich aus dem so bestimmten Wesen der 

„Unphilosophie“, dass ihr Ausgangspunkt, ihre „Geltungsgründe“ eigenmächtig 

und willkürlich gesetzt sein müssen, da dieselben andernfalls wohl Gegenstand der 

Kritik sein könnten. Dieses „Nichtverhältnis“ der Philosophie zu allem, was ihrer 

Idee nicht gerecht wird, besitzt also folgende Eigenschaften: Erstens ist es ein di-

rektes Aufeinandertreffen, ein Nebeneinanderstehen in dem Sinne, dass es keine 

„natürliche Hierarchie“ zwischen ihnen gibt. Zweitens lässt das Fehlen eines Beur-

teilungsmaßstabs die Positionen beider als Subjektives, Parteiisches erscheinen. Die 

Folge davon ist drittens, dass keine inhaltliche Auseinandersetzung zwischen den 

Positionen stattfindet, die Philosophie die Unphilosophie allenfalls beschreiben, 

nicht aber eben eingehend bewerten kann. Viertens erscheint aller Inhalt der letzte-

ren nach Hegel als in wesentlicher Hinsicht „nichtig“. Diese Eigenschaften machen 

aus dem Verhältnis letztlich ein Polemisches:  

 

„Wenn die Kritik selbst einen einseitigen Gesichtspunkt gegen andere ebenso einseitige gel-

tend machen will, so ist sie Polemik und Partheisache; aber auch die wahre Philosophie kann 

sich gegenüber von der Unphilosophie des äußern polemischen Ansehens umso weniger er-

wehren, da ihr, weil sie nichts Positives mit dieser gemein hat, und darüber in einer Kritik 

sich mit ihr nicht einlassen kann, nur jenes negative Kritisiren und das Konstruiren der […] 

Erscheinung der Unphilosophie, und weil diese keine Regel hat und in jedem Individuum 

auch wieder anders sich gestaltet, auch des Individuums, in dem sie sich aufgethan hat, übrig 

bleibt.“38 

 

Die Nichtvermittlung mangels Kritik bedingt demnach die Polemik: die Philosophie 

muss gegen die „Unphilosophie“ streiten, indem sie sie mit „unkritischen“ Mitteln, 

Kennzeichnung und Verdikt, bekämpft – mit Mitteln also, die ihr selbst gar nicht 

mehr angehören, da sie nur für „einseitige parteiliche Geltendmachung“ stehen.39 

Der Begriff, den Hegel hier direkt wie auch indirekt von der Polemik formt, fügt 

sich insofern in die vorgelegte Linie ihrer Diskriminierung, als dass sie in ihrer 

 

37 Hegel, 1965: 176. Hervorhebung A.K. 

38 Hegel, 1965: 188. Hervorhebung A.K. 

39 Vgl. Stauffer, 2003: 1410. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 39 

„Grenzwächter“-Rolle bei ihm, am Anbruch des 19. Jahrhunderts, noch ein Stück 

weiter ins Pejorative gerückt erscheint: für Hegel ist die Polemik nur noch Äußerli-

ches, welches ihm zugleich bedrohlich wie auch unwürdig ist.40  

Wie wirkmächtig der Prozess der Diskriminierung der Polemik gewesen ist, 

zeigt sich schließlich an dem Umstand, dass Karl Ludwig von Haller es auch noch 

dreieinhalb Jahrzehnte nach Erscheinen der ersten „Kritik“ Kants für notwendig er-

achtete, sich hinsichtlich des freilich mehr als streitbaren Tons und der Stoßrichtung 

seiner „Restauration der Staatswissenschaft“ zu erklären – auch wenn er zuerst das 

Gegenteil zu tun vorgibt. Bereits in der Vorrede des Initialbands deklamiert er:  

 

„Soll ich demohngeachtet mich noch über den polemischen Ton und Inhalt dieses Werks 

rechtfertigen! O! wie lang werden wir noch diese Deklamationen hören müssen, die uns ver-

bieten wollen gegen das Böse selbst zu kämpfen, und haben wir seit bald dreyßig Jahren noch 

nicht die Wölfe in Schaafskleidern erkannt, die stets nach Frieden schreyen, so doch kein 

Friede ist, nur auf daß sie ungehindert gegen jedermann Krieg führen können.“41 

 

 

40 Freilich muss man hinter diesen konturiert herausgestellten Begrifflichkeiten einen vor-

hergehenden Prozess des Erkennens des Gegenstands der Polemik annehmen: Im Zuge 

dessen wird die „Unphilosophie“ erst als solche erkannt, auch da sie hinsichtlich ihrer Ei-

genschaften, deren Kenntnis als Ergebnis eines Kritikversuchs gedacht werden muss, si-

cherlich nicht immer schon als solche deutlich zu erkennen gewesen sein kann. Hegel 

gibt an besagter Stelle einen Eindruck davon, in welcher Gestalt eine derartige, noch zu 

„enthüllende“ „Unphilosophie“ sich der philosophischen Kritik zunächst präsentieren 

kann: „Es gibt aber noch eine Manier, an die sich die Kritik vorzüglich zu heften hat, 

nämlich diejenige, welche im Besitz der Philosophie zu seyn vorgiebt, die Formen und 

Worte, in welchen große philosophische Systeme sich ausdrücken, gebraucht, viel mit-

spricht, aber im Grunde ein leerer Wortdunst ohne innern Gehalt ist. Ein solches Ge-

schwätze ohne die Idee der Philosophie erwirbt sich durch seine Weitläufigkeit und eige-

ne Anmaßung eine Art von Autorität, Theils weil es fast unglaublich scheint, daß so viel 

Schaale ohne Kern seyn soll, Theils weil die Leerheit eine Art von allgemeiner Verständ-

lichkeit hat. Da es nichts Ekelhafteres giebt, als diese Verwandlung des Ernsts der Philo-

sophie in Plattheit, so hat die Kritik alles aufzubieten, um dies Unglück abzuwehren.“ 

(Hegel, 1965: 178) Wovor Hegel hiermit warnt, ist also nichts anderes als ein Denken, 

welches sich als ein Philosophisch-kritisches ausgibt, einer entsprechenden Prüfung je-

doch nicht standhalten kann; dies muss als der Musterfall zunächst für den prüfenden 

Einsatz der Kritik und in einem zweiten Schritt für die Anwendung der „philosophi-

schen“ Polemik angesehen werden. 

41 Haller, 1820a: LVIIIf. Hervorhebung A.K. Gleichlautend mit lediglich orthographischen 

Varianten: Haller, 1816: LV. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | Die Polemik der Restauration 

Dass diese Passage der Vorrede im Wortlaut schon in der Erstausgabe von 1816 zu 

finden ist, lässt zunächst Rückschlüsse zu auf die Rezeption vorhergehender Publi-

kationen Hallers, zeugt insbesondere aber vom erklärten Willen des Verfassers, sich 

zur Polemik, in einem streitenden, ja streitlustigen und „kämpferischen“ Sinne, zu 

bekennen. Anhand dieser Zeilen wird überdies greifbar, wie der Begriff der Pole-

mik im Zuge seiner Ächtung im allgemeinen Sprachgebrauch mehr und mehr auf 

jene verrufene Lesart verengt wurde. Für diesen polemischen Geist legt Haller Be-

kenntnis ab, er will den ihm offenbar hinlänglich bekannten Aufforderungen zur 

Mäßigung im Ton zum Trotz polemisch sein, allein da es der Anlass für ihn recht-

fertigt:  

 

„Ja! wir wollen unpartheyisch seyn zwischen menschlichen Ansprüchen und Interessen, den 

König und Bettler nicht achten, wenn es darum zu thun ist das höchste göttliche Gesez über 

sie beyde herrschen zu lassen: aber nicht unpartheyisch, lau und gleichgültig zwischen diesem 

Gesez und seiner Verläugnung, zwischen der Wahrheit und der Lüge, der Gerechtigkeit und 

der Ungerechtigkeit selbst. Hier ist kein Frieden, keine Gemeinschaft möglich.“42 

 

Aus dieser hallertypischen Dramatik spricht deutlich, dass er mit der referierten 

aufklärerischen Konnotation von Polemik und Kritik vertraut sein dürfte, setzt er 

sich zum Erfordernis der Unparteilichkeit doch explizit ins Verhältnis. Dieselbe 

scheint ihm sogar vielleicht überraschend vertraut, benutzt er doch das Kriterium 

„ohne Ansehen der Person“ (vgl. „König und Bettler“), um sie zu illustrieren. Zu-

gleich stellt er klar, wo er für sich die Grenzen der Unparteilichkeit sieht: beim 

Kampf gegen die „freche Unwahrheit“. Hier sei kein Frieden möglich, keiner er-

laubt, gegen die Wölfe in Schafskleidern übe nur der Narr Nachsicht. Haller sieht 

hier einen offenen Konflikt zwischen göttlichem Anspruch an den Menschen und 

seiner satanischen Verführung stattfinden, wie er sagt, „und zwischen beyden neut-

ral seyn zu wollen, scheint mir schändliche Nichtswürdigkeit, Gleichgültigkeit an 

allem Heiligen, Untreu an Gott und an seiner Pflicht.“43 Während er also einerseits 

wider das aufklärerische Ideal der unpolemischen Auseinandersetzung opponiert, 

scheint er sich andererseits der oben aufgeworfenen Verschiebung und Funktions-

änderung der Polemik als „Grenzwächterin“ der Wissenschaft gleichsam selbst zu 

bedienen: Auch hier soll, so ließe sich annehmen, die Polemik nicht unbedingt vor-

rangiger „Antrieb des Denkens, Schreibens und Agierens“ sein,44 wie Günter  

Oesterle es für die Absichten der Aufklärer ausgedrückt hat, weil die menschlichen 

Ansprüche und Interessen unparteiisch zu bewerten seien; stattdessen habe sie nur 

 

42 Haller, 1820a: LIX. Hervorhebung A.K. 

43 Haller, 1820a: LIX. 

44 Oesterle, 1986: 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 41 

noch der Abwehr der Lüge und der Unwahrheit zu dienen, dem Gedanken bei Kant 

vermeintlich vergleichbar. Die Polemik wahre die Grenzen zu dem, mit dem keine 

Gemeinschaft möglich ist, so Haller ausdrücklich,45 was auf den ersten Blick mit 

der aufklärerischen Intention verwandt erscheint.46 Der entscheidende Unterschied 

zwischen diesen Konzepten ist aber, dass Haller gewissermaßen unter „umgekehr-

ten Vorzeichen“ operiert, ohne dies zunächst deutlich zu machen. Ist es doch alles 

andere als eine Konzeption der Vorrangstellung kritischer Vernunft nach dem Mus-

ter Kants für welche Haller mittels Polemik streiten will oder welche durch sie zu 

sichern ist. 

In jedem Fall illustriert das Voranstehende, wie der Begriff der Polemik spätes-

tens zur Zeit von Karl Ludwig von Hallers wissenschaftlicher Prägung für die meis-

ten Zeitgenossen ein geradezu „verbrannter“ Begriff geworden war, auf dem man 

sich mitunter bloß noch negativ bezog, allenfalls in Form des Gebrauchs eines not-

wendigen Übels. Polemik gilt jetzt als ein der Philosophie äußerliches „Geschäft“, 

sie geschieht an ihren Grenzen; leicht ist dabei ihr Übergehen zu einer (gelinde ge-

sprochen) unguten Debattenkultur oder allgemeiner zu ihrer Verwendung in belie-

bigen literarischen oder gesellschaftlichen Themenbezügen vorstellbar.47 Inhaltlich 

ist sie überwiegend negativ konnotiert: „Unvernünftiges“, Beliebiges, Einseitig-

Parteiliches erwartet man unter „Polemik“ – man verdächtigt sie, etwas zu sein, das 

überzeugen will, ohne wirklich Gründe für seine Geltung angeben zu können oder 

zu wollen. 

Erstaunlicher- wie auch entlarvenderweise hat es den Anschein, dass es genau 

diese letztere Bedeutung von Polemik ist, zu welcher Haller sich freimütig beken-

nen mag, geschehe dies nun in erster Linie ernsthaft oder als Pose. Während ihm 

insgesamt nicht viel am aufklärerischen Ideal der unpolemischen Auseinanderset-

zung zu liegen scheint, hat er zugleich umso weniger Vorbehalte, die Polemik als 

„Grenzwächterin“ zu verstehen: aus seiner Perspektive mögen die beiden Begriffs-

verständnisse einander sogar bedingen. Wenn auch nicht anzunehmen ist, dass es 

sich bereits um die jüngere und weitere Form der Polemik (des allein unsachlichen, 

persönlichen Angriffs) handelt, wenn Haller polemisch wird, so ist dennoch deut-

lich, dass er die Stoßrichtung seiner „Restauration“ ganz bewusst ähnlich angelegt 

hat; nämlich mit einer negativen, bedrohlichen Konnotation, wie sie der skizzierte 

 

45 Vgl. Haller, 1820a: LIX: „Hier ist kein Frieden, keine Gemeinschaft möglich, und man 

kann nicht zu gleicher Zeit den Geboten Gottes und den Lehren des Satans dienen.“ 

46 Vgl. Oesterle, 1986: 110. 

47 Vgl. Stauffer, 2003: 1410f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | Die Polemik der Restauration 

Diskriminierungsprozess der Aufklärung in eigentlich verwerfender Absicht her-

vorgebracht hat.48  

Bei Friedrich Schlegel zeigt sich in exemplarischer Weise, dass dieselbe, auch 

im anbrechenden 19. Jahrhundert durchaus noch präsent, neben den etwa durch 

Kant oder Hegel repräsentierten Lesarten immer noch anzutreffen ist.49 Dieser be-

schreibt die Polemik im Rahmen einer die literaturtheoretischen Überlegungen 

Gotthold Ephraim Lessings zum selben Thema behandelnden Schrift von 1797, in-

dem er sagt, sie sei „allen Protestanten, oder allen Bekämpfern des Irrtums, wesent-

lich, ja es ist ihr ganzer Charakter in diesem Begriffe beschlossen. Polemik ist das 

Prinzip alles ihres Strebens und die Form alles ihres Wirkens.“50 Dieselbe erscheint 

wiederum als eine ganz eigenständige Form des Streitens, welche ihre Berechtigung 

aus dem Kampf gegen die wie auch immer geartete Unwahrheit bezieht, sich aber 

nicht von einer anderen Art der Auseinandersetzung her zu begründen scheint (wie 

das bei der philosophischen, die Kritik nach außen „absichernden“ Polemik der Fall 

sei). Dass er mit dieser von einer Deutung religiösen Temperaments ausgehenden 

Begriffsbestimmung tatsächlich auf den allgemeineren Charakter des Phänomens 

abhebt, unterstreicht eine Feststellung die er 1803 in seiner Zeitschrift „Europa“ 

trifft: „Noch fehlt es an einer umfassenden philosophischen Theorie des Kampfes 

zwischen dem guten und bösen Princip im menschlichen Geist mit Anwendung auf 

unsre Zeit.“51 Nach Schlegel wisse die Philosophie also vom Kampf der „Prinzi-

pien“, der Wahrheit und der Unwahrheit etc. auch in seinen Tagen immer noch 

nichts Rechtes zu sagen, wohingegen die Polemik, die derartige Kämpfe unter an-

derem ficht, ihm, mit ihrer religiösen Herkunft, eine ausgemachte Sache zu sein 

scheint, die ihrer Erklärung harrt, während sie in der Welt (sicherlich nicht nur der 

des gedruckten Wortes) wütet. 

Mitnichten entsteht hier der Eindruck, dass sich die Polemik ihrer Randständig-

keit in der Philosophie wegen erledigt habe. Eben diese Vorstellung vom Wesen der 

Polemik als Ausdruck und Austragung eines Kampfes um die Wahrheit im Inneren 

oder zwischen den Menschen ist es, die bei Karl Ludwig von Haller anzutreffen ist. 

Auch hinsichtlich des religiösen Ursprungs dieses Konzepts knüpft Haller an diese 

Vorstellung an, wenn er in jener besprochenen Passage der Vorrede der „Restaura-

tion“ zum Beispiel bekennt: „Die Religion, wie die gesunde Vernunft, gebietet den 

Krieg des Guten gegen das Böse; denn solcher Krieg ist wahre Nächstenliebe, er ist 

 

48 Die Entstehung eines entsprechenden zeitgenössischen Begriffsverständnisses und die 

Gleichzeitigkeit ganz verschiedener solcher Verständnisse hat auch Dieckmann (2005: 

15ff.) aufgezeigt. 

49 Vgl. Stauffer, 2003: 1409. 

50 Schlegel, 1964: 429. Hervorhebung A.K. 

51 Schlegel, 1803: 54. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 43 

der lebendigste Beweis von der Liebe Gottes und seiner Geseze.“52 Wie Schlegel 

bekennt Haller die Existenz eines Kampfes in der Welt, welcher ausgefochten wer-

den muss und von entscheidender Wichtigkeit sei, den das philosophische Denken 

jedoch nicht anerkennt. 

Die beiden hier vorläufig skizzierten Verständnisse von Polemik, das „philoso-

phische“ Verständnis der Spätaufklärung, in dem Polemik zum äußerlichen Mittel 

der Sicherung „wissenschaftlicher Standards“ geworden, selbst aber kein wissen-

schaftliches Werkzeug mehr ist, sowie das überkommene, – wenn man so will – 

„un-“ oder „vorkritische“ Verständnis theologischer Herkunft, welches die Polemik 

als Streitkunst und Lehre zur Widerlegung falscher Anschauungen denkt, scheinen 

in Hallers diesbezüglicher Selbstpositionierung zusammenzulaufen. Fast möchte 

man meinen, dass sich Haller ebenjenes verpönten, mitunter verachteten Verständ-

nisses von Polemik annehmen will, um vielleicht genau diesen aus der Philosophie 

ausgetriebenen, „glaubenskämpferischen“ Geist auf ihr Gebiet (oder wenigstens das 

des politischen Denkens) zurückzuholen, welchen dieselbe, um der Koexistenz der 

Meinungen willen,53 einst abzulehnen begonnen hatte. 

An einer vergleichsweise „abgelegenen“ Stelle seines Gesamtwerks hat Haller 

sein eigenes Verständnis dezidiert religiöser Polemik schließlich eingehender dar-

gelegt, welches für die Ausdeutung des Initialbands der „Restauration“ nicht unbe-

achtet bleiben kann. Ohne allzu viel seiner Ausführungen des ersten Bandes vor-

wegzunehmen, sei vorausgeschickt, dass Haller stets bemüht ist, die Unterschei-

dung von religiöser und politischer „Doktrin“ weitestgehend zu nivellieren; im 

Lichte seines Vorhabens kommt der Bekämpfung von Irrlehren nicht zuletzt des-

halb große Bedeutung zu. Im Sinne seiner oben referierten Selbstverortung in einem 

Kampfe um die Wahrheit, welcher der Abwehr der Lüge diene, heißt es im fünften 

Band der „Restauration“ (welcher sich den Erhaltungsbedingungen kirchlicher 

Herrschaften widmet), dass es nicht genüge, die Verbreitung von den Glauben ver-

derbenden Irrlehren zu behindern, „sondern man muß sie auch bestreiten, dem Gifte 

muß Gegengift entgegengesezt, der Irrthum muß entlarvt und widerlegt werden“.54 

Der staatsreligiöse Kontext dieser Überlegungen kann hier einstweilen dahingestellt 

bleiben, findet für Haller jedwede geistige Auseinandersetzung doch ohnehin auf 

derselben Ebene statt, wie die weitere Untersuchung zeigen wird. Er macht jeden-

falls deutlich, dass es seitens der Obrigkeiten mit Zensur nicht getan sei; man müsse 

dem Irrtum aktiv entgegentreten, Widerspruch muss erfolgen, sofern man seine 

Ausbreitung effektiv verhüten will. Zur praktischen Anleitung dieses Widerspru-

ches formuliert er daher drei „polemische Regeln“ im 85. Kapitel des Gesamtwer-

 

52 Haller, 1820a: LIX. Hervorhebung A.K. 

53 Vgl. Dieckmann, 2005: 11. 

54 Haller, 1834: 76f. Hervorhebung A.K. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | Die Polemik der Restauration 

kes, die der Bekämpfung von Irrlehren die Richtung weisen. Folgendes sei geboten: 

„[1.] Sie [die falschen Lehren] gleich bey ihrem ersten Ursprung zu bestreiten, [2.] 

die Widerlegung selbst nur den fähigsten Händen anzuvertrauen, [3.] sie auf das 

Hauptprincipium der entgegengesetzten Doctrin zu richten, und das wahre was in 

demselben verborgen seyn mag, als längst vorhanden darzustellen“.55 Während die 

Darlegung der ersten beiden Ratschläge viel von Hallers noch zu behandelnder 

Lesart des Hergangs der Revolution aus den Umtrieben der Aufklärer aus dem Ini-

tialband des Werks referiert, liefert er beim zweiten derselben en passant aber auch 

eine Zusammenschau seines eigentlichen polemischen Vorgehens. So erfordere das 

Führen eines „geistigen Kriegs“ das „polemische Talent“, welches beinhalte:  

 

„Kenntniß der betreffenden Wissenschaft und ihrer gewöhnlichen Beweise, […] einen gewis-

sen Scharfblick, der sich in den Ideengang des Gegners hineindenkt, den Hauptsitz des 

Irrthums, der oft nur in dem Mißverstand oder der Verdrehung eines einzigen Wortes liegt, 

aufzufassen, und ihn entweder durch eine bloße Berichtigung des Begriffes zu widerlegen, 

oder denselben mittelst seiner natürlichen Consequenzen ad absurdum zu treiben, folglich 

seine Unmöglichkeit, Vernunft- und Naturwidrigkeit auch dem gemeinsten Menschen-

Verstand fühlbar zu machen.“56 

 

Die „Gefechtsführung“ an der Front zwischen Wahrheit und Lüge stellt sich hier al-

so als Begriffsarbeit, als inhaltliche Auseinandersetzung, dar, welche „oberste Irr-

tümer“ identifizieren soll, infolge deren Widerlegung das ganze gegnerische Ge-

dankengebäude in sich zusammenfällt, wie es der dritte Grundsatz ausdrücklich an-

empfiehlt.57 Darauf, dass die Verteidiger des Ancien Régime diese Widerrede bis-

her versäumt haben, führt Haller das Reüssieren der Aufklärer zurück.58 Nicht nur 

aber müsse den falschen Lehren an der Wurzel gewehrt und widersprochen werden, 

auch müssten zum gleichen Zweck „die bösen und verderblichen Folgen“59 entwi-

ckelt und die Lehre überdies lächerlich und verächtlich gemacht werden, was nicht 

ganz einfach sei:  

 

„Denn das Lächerliche muß zugleich belehrend seyn, und ist im Grund nichts anders als eine 

in kurze und treffende Worte oder Bilder eingekleidete deductio ad absurdum, wodurch die 

 

55 Oesterle, 1986: 110. 

56 Haller, 1834: 97. 

57 Vgl. Haller, 1834: 86. 

58 Vgl. Haller, 1834: 88ff. 

59 Haller, 1834: 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Polemikanalyse als Untersuchungsmethode | 45 

Ungereimtheit der falschen Lehre, besonders aber des Hauptirrthums, so anschaulich darge-

stellt wird, daß sie selbst dem Ungelehrtesten in die Augen leuchtet.“60 

 

Auch wenn diese instruktiven Ausführungen Hallers über die (religiöse) Polemik 

für die Untersuchung des im Folgenden zu betrachtenden Initialbands der „Restau-

ration“ nur von mittelbarer Bedeutung sein können – finden sie sich in dieser Klar-

heit doch erst Jahre nach dessen Ersterscheinen –, sei dennoch dreierlei daran für 

die vorliegende Studie in Erinnerung behalten: In der Rückschau auf das eigene 

Schreiben – so lassen sich die Überlegungen des fünften Bandes deuten – fasst Hal-

ler polemisches Schreiben erstens als das Herausarbeiten von Irrtümern und das Ei-

nander-Entgegensetzen zentraler Ideen. Die eigentliche Auseinandersetzung finde 

also zwischen Ideen statt, wobei Haller wiederholt durchscheinen lässt, dass es in 

diesem Ringen der Ideen erlaubt sein muss, dem Effekt der eigenen Auseinander-

setzung mitunter einen über die Sachlichkeit hinausgehenden Tribut zu zollen. 

Hierfür sind nicht nur Sachkenntnis und Scharfsinn erforderlich, sondern eben auch 

ein gewisses Maß an Brutalität.61 Wesentlicher Ausdruck davon ist zweitens näm-

lich die Bereitschaft, die zu widerlegenden Inhalte in nachteiliger Weise wiederzu-

geben, sodass sie als unplausible Narreteien erscheinen, wie es einmal heißt.62 Der 

Widerspruch beginnt also bereits bei der Darstellung des Gegenparts, welche schon 

im Dienste des Erfolgs steht. Drittens müsse sich Polemik nach Haller an den „ge-

meinen Verstand“ richten, wie es beide herangezogenen Abschnitte nahelegten: Das 

„Publikum“ der Widerrede ist in der Tat die breiteste Leserschaft und unter dieser 

vor allem der „gemeine Mann“, wie Haller ihn sich auch immer vorstellen mag; 

diesen gilt es zu gewinnen. Dies lässt wiederum Rückschluss zu auf die politischen 

Absichten seines Tuns, scheinen es doch nicht nur oder sogar nicht vorrangig die 

Gelehrten zu sein, auf die einzuwirken er sich zum Ziele macht. 

 

 

3.2 GRUNDLAGEN EINES ANALYTISCHEN 

POLEMIKBEGRIFFS 

 

Zunächst sind an die begriffsgeschichtlichen Vorbetrachtungen einige grundlegende 

begriffs- und sachlogische Überlegungen zur Polemik anzuschließen, um geeigne-

tes terminologisches „Werkzeug“ für die Untersuchung von Hallers mutmaßlich po-

lemischem Argumentationsgang zu gewinnen. Eine Lexikondefinition aufgreifend 

wurde Polemik eingangs in groben Linien als öffentlich ausgetragenes, also auf eine 

 

60 Haller, 1834: 94. 

61 Vgl. Haller, 1834: 85f. 

62 Vgl. Haller, 1834: 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006 - am 12.02.2026, 23:06:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446867-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

