
Schluss

Diese Arbeit hat sich am Beispiel des Tiertötens mit dem Verhältnis zwi­
schen Recht und Gerechtigkeit auseinandergesetzt. Sie hat erstens gefragt, 
wie das Töten von Tieren gegenwärtig im Recht geregelt ist, und zweitens, 
wie es gerechterweise geregelt sein sollte. Weil das Recht den Zweck hat, 
Gerechtigkeit zu verwirklichen und dieser Zweck nicht bloss theoretische 
Bedeutung haben soll, wurde drittens gefordert, das Töten von Tieren im 
Recht künftig so zu regeln, dass es gerecht ist.
Als Antwort auf die erste Frage hat sich im Wesentlichen ergeben, dass 
das Recht Tiere, soweit sie empfindungsfähig sind, vor Leiden schützt, 
nicht jedoch vor Tötung. Einen direkten und umfassenden Lebensschutz, 
der das Töten auch verbietet, wenn es kein Leiden verursacht, gewährt 
es nur Menschen. Empfindungsfähige Tiere schützt das Recht lediglich 
vor qualvoller und mutwilliger Tötung. Darüber hinaus sieht es leidensun­
abhängige Tiertötungsverbote nur aus Gründen vor, die nicht das Tier 
selbst direkt schützen (Artenschutz, Eigentumsschutz). Soweit leidensun­
abhängige Tiertötungsverbote bestehen, sind sie durch sehr weitreichen­
de Ausnahmebestimmungen (z.B. Tötung zur Nutzung, zur Entsorgung) 
stark eingeschränkt und dadurch viel weniger wirksam als das allgemeine 
Menschentötungsverbot. Zudem enthält das Recht Tötungsregelungen, die 
verschiedene Tiere oder Tiergruppen (z.B. Heimtiere, Nutztiere) ungleich 
behandeln, wobei einige Unterscheidungskriterien (z.B. der Verwendungs­
zweck der Tiere) einzig den Nutzungsinteressen von Menschen dienen.
Zur Beantwortung der zweiten Frage wurde bewusst eine Perspektive 
eingenommen, die nicht nur die Menschen beachtet, sondern unvoreinge­
nommen alle Wesen berücksichtigt, die zu berücksichtigen sind, weil sie 
eigene Interessen (Subjektivität) haben. Dementsprechend wurde die im 
Recht verankerte Trennlinie zwischen Mensch und Tier nicht als Basis für 
normative Unterscheidungen verwendet. Stattdessen wurden Lebewesen 
ungeachtet ihrer Artzugehörigkeit danach unterschieden, wie eine konkrete 
Handlung (z.B. ein Messerstich) sie aufgrund ihrer natürlichen Eigenschaf­
ten subjektiv betrifft (z.B. schmerzhaft, wenn sie schmerzempfindungsfähig 
sind). Ergeben hat sich, dass Lebewesen prima facie einen moralischen An­
spruch haben, nicht getötet zu werden, wenn sie ein entsprechendes spezifi­
sches Interesse, ein Lebensinteresse, haben. Die notwendige und zugleich 

521

942

943

944

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521 - am 13.01.2026, 03:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


genügende Bedingung dieses Lebensinteresses ist Empfindungsfähigkeit, 
verstanden als die Fähigkeit, äussere Einwirkungen bewusst (subjektiv) 
als positiv oder negativ zu empfinden. Als weitere relevante Eigenschaften 
bewirken zukunftsbezogene Interessen sowie die Fähigkeit, sich abstrakt 
(ausserhalb einer konkreten lebensgefährlichen Situation) vor dem Tod zu 
fürchten, eine quantitative Verstärkung des Lebensinteresses. Einen Grund­
anspruch auf Lebensschutz haben aber bereits alle empfindungsfähigen 
Tiere. Sie dürfen nicht ohne besondere Rechtfertigung getötet werden. Als 
Rechtfertigungsgründe einer Tötung kommen nur Gegeninteressen in Fra­
ge, die das Lebensinteresses des Tieres überwiegen können, weil sie höher­
wertig oder mindestens gleichwertig wie dieses sind. Dies trifft auf Interes­
sen zu, die für das Überleben des Interessenträgers notwendig, d.h. vital 
sind (z.B. ausreichende Ernährung, Schutz vor lebensgefährlicher Körper­
verletzung, lebenswichtige medizinische Versorgung). Ungleichbehandlun­
gen zwischen verschiedenen Lebewesen lassen sich dadurch begründen, 
dass diese durch die konkrete Behandlung unterschiedlich subjektiv betrof­
fen sind und insofern unterschiedliche Interessen haben. Auf die quantita­
tive Stärke des Interesses kommt es dabei nur an, soweit sich qualitativ 
gleichwertige Interessen gegenüberstehen. Da Empfindungsfähigkeit die 
allgemeine Bedingung des Lebensinteresses ist, haben alle empfindungsfä­
higen Tiere ein qualitativ gleichwertiges Lebensinteresse. Das menschliche 
Lebensinteresse hebt sich von den anderen nur quantitativ ab. Eine Rege­
lung, die nur Menschen vor Tötung schützt und alle anderen empfindungs­
fähigen Tiere generell ausschliesst, ist deshalb ungerecht.
Abweichungen zwischen Recht und Ethik des Tiertötens bestehen darin, 
dass das Recht (1.) nur Menschen und nicht allen empfindungsfähigen 
Tieren einen prinzipiellen Anspruch auf Lebensschutz gewährt, dass es 
(2.) das Töten von Tieren aus Gründen erlaubt, die dem Lebensinteresse 
dieser Tiere wertmässig untergeordnet sind (z.B. Fleischkonsum, Einspa­
rung von Haltungskosten), und dass es (3.) das Töten verschiedener Tiere 
ungleich regelt, ohne dass dies durch sachliche Gründe, die sich auf eine 
ungleiche Betroffenheit beziehen, gerechtfertigt wäre. Zur Beseitigung die­
ser Diskrepanzen müssen die ungerechten Rechtsnormen beseitigt oder 
in gerechtes Recht umgeändert werden. Der Kerninhalt der Forderung 
besteht darin, dass empfindungsfähige Tiere nicht mehr wie bisher nur vor 
Leiden, einschliesslich qualvoller Tötung, zu schützen sind, sondern vor 
Tötung überhaupt. Für die Tiere bedeutet diese Änderung eine fundamen­
tale Besserstellung und für Menschen bedeutet sie kurz- und langfristig 
keine (nennenswerte) Schlechterstellung. Zumindest langfristig betrachtet 

Schluss

522

945

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521 - am 13.01.2026, 03:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist sie auch für Menschen als vorteilhaft zu bewerten, vor allem weil sie 
die mit der Fleischindustrie verbundenen schädlichen Auswirkungen auf 
ihre ökologische Umwelt (Klima, Biodiversität) beseitigt oder stark redu­
ziert. Dennoch ist von vielen Menschen Widerstand gegen die geforderten 
Rechtsänderungen zu erwarten. Dieser kann ein Grund sein, die Änderun­
gen nicht sofort und auf einmal, sondern nur nach und nach in kleinen 
Schritten umzusetzen. Er ist allerdings kein Grund, die Forderungen gar 
nicht umzusetzen. Gerechtigkeitsforderungen sind durch das Recht umzu­
setzen und Menschen tragen als rechtsetzende Wesen die Verantwortung 
dafür. Dies entspricht ihrer Natur als soziale, empathische Lebewesen mit 
einer besonders ausgeprägten Fähigkeit zu gerechtem Denken, Fühlen und 
Handeln. Diese Fähigkeit ist auf die evolutive Entwicklung des Menschen 
zurückzuführen und nicht als vollkommen, sondern als weiter ausbaufä­
hig zu betrachten. In der Anerkennung und dem rechtlichen Schutz des 
Lebensinteresses von empfindungsfähigen Tieren liegt ein nächster Schritt 
in der evolutiven Entwicklung zu mehr Gerechtigkeit.

Schluss

523

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521 - am 13.01.2026, 03:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748947462-521 - am 13.01.2026, 03:28:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Schluss

