Schluss

Diese Arbeit hat sich am Beispiel des Tiertotens mit dem Verhiltnis zwi-
schen Recht und Gerechtigkeit auseinandergesetzt. Sie hat erstens gefragt,
wie das T6ten von Tieren gegenwirtig im Recht geregelt ist, und zweitens,
wie es gerechterweise geregelt sein sollte. Weil das Recht den Zweck hat,
Gerechtigkeit zu verwirklichen und dieser Zweck nicht bloss theoretische
Bedeutung haben soll, wurde drittens gefordert, das Toten von Tieren im
Recht kiinftig so zu regeln, dass es gerecht ist.

Als Antwort auf die erste Frage hat sich im Wesentlichen ergeben, dass
das Recht Tiere, soweit sie empfindungsfihig sind, vor Leiden schiitzt,
nicht jedoch vor Tétung. Einen direkten und umfassenden Lebensschutz,
der das T6ten auch verbietet, wenn es kein Leiden verursacht, gewéhrt
es nur Menschen. Empfindungsfihige Tiere schiitzt das Recht lediglich
vor qualvoller und mutwilliger T6tung. Dariiber hinaus sieht es leidensun-
abhingige Tiertotungsverbote nur aus Griinden vor, die nicht das Tier
selbst direkt schiitzen (Artenschutz, Eigentumsschutz). Soweit leidensun-
abhingige Tiertétungsverbote bestehen, sind sie durch sehr weitreichen-
de Ausnahmebestimmungen (z.B. T6étung zur Nutzung, zur Entsorgung)
stark eingeschriankt und dadurch viel weniger wirksam als das allgemeine
Menschentétungsverbot. Zudem enthélt das Recht Totungsregelungen, die
verschiedene Tiere oder Tiergruppen (z.B. Heimtiere, Nutztiere) ungleich
behandeln, wobei einige Unterscheidungskriterien (z.B. der Verwendungs-
zweck der Tiere) einzig den Nutzungsinteressen von Menschen dienen.

Zur Beantwortung der zweiten Frage wurde bewusst eine Perspektive
eingenommen, die nicht nur die Menschen beachtet, sondern unvoreinge-
nommen alle Wesen berticksichtigt, die zu beriicksichtigen sind, weil sie
eigene Interessen (Subjektivitit) haben. Dementsprechend wurde die im
Recht verankerte Trennlinie zwischen Mensch und Tier nicht als Basis fiir
normative Unterscheidungen verwendet. Stattdessen wurden Lebewesen
ungeachtet ihrer Artzugehérigkeit danach unterschieden, wie eine konkrete
Handlung (z.B. ein Messerstich) sie aufgrund ihrer natiirlichen Eigenschaf-
ten subjektiv betrifft (z.B. schmerzhaft, wenn sie schmerzempfindungsfihig
sind). Ergeben hat sich, dass Lebewesen prima facie einen moralischen An-
spruch haben, nicht getdtet zu werden, wenn sie ein entsprechendes spezifi-
sches Interesse, ein Lebensinteresse, haben. Die notwendige und zugleich

521

- am 13.01:2026, 03:28:02. [ r—

942

943

944


https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

945

Schluss

geniigende Bedingung dieses Lebensinteresses ist Empfindungsfahigkeit,
verstanden als die Fahigkeit, dussere Einwirkungen bewusst (subjektiv)
als positiv oder negativ zu empfinden. Als weitere relevante Eigenschaften
bewirken zukunftsbezogene Interessen sowie die Fihigkeit, sich abstrakt
(ausserhalb einer konkreten lebensgefahrlichen Situation) vor dem Tod zu
fiirchten, eine quantitative Verstiarkung des Lebensinteresses. Einen Grund-
anspruch auf Lebensschutz haben aber bereits alle empfindungsfahigen
Tiere. Sie diirfen nicht ohne besondere Rechtfertigung getotet werden. Als
Rechtfertigungsgriinde einer Tétung kommen nur Gegeninteressen in Fra-
ge, die das Lebensinteresses des Tieres iiberwiegen konnen, weil sie hoher-
wertig oder mindestens gleichwertig wie dieses sind. Dies trifft auf Interes-
sen zu, die fiir das Uberleben des Interessentrigers notwendig, d.h. vital
sind (z.B. ausreichende Erndhrung, Schutz vor lebensgefihrlicher Korper-
verletzung, lebenswichtige medizinische Versorgung). Ungleichbehandlun-
gen zwischen verschiedenen Lebewesen lassen sich dadurch begriinden,
dass diese durch die konkrete Behandlung unterschiedlich subjektiv betrof-
fen sind und insofern unterschiedliche Interessen haben. Auf die quantita-
tive Stirke des Interesses kommt es dabei nur an, soweit sich qualitativ
gleichwertige Interessen gegeniiberstehen. Da Empfindungsfahigkeit die
allgemeine Bedingung des Lebensinteresses ist, haben alle empfindungsfa-
higen Tiere ein qualitativ gleichwertiges Lebensinteresse. Das menschliche
Lebensinteresse hebt sich von den anderen nur quantitativ ab. Eine Rege-
lung, die nur Menschen vor Totung schiitzt und alle anderen empfindungs-
fahigen Tiere generell ausschliesst, ist deshalb ungerecht.

Abweichungen zwischen Recht und Ethik des Tiertdtens bestehen darin,
dass das Recht (1.) nur Menschen und nicht allen empfindungsfahigen
Tieren einen prinzipiellen Anspruch auf Lebensschutz gewidhrt, dass es
(2.) das Toten von Tieren aus Griinden erlaubt, die dem Lebensinteresse
dieser Tiere wertmissig untergeordnet sind (z.B. Fleischkonsum, Einspa-
rung von Haltungskosten), und dass es (3.) das Toten verschiedener Tiere
ungleich regelt, ohne dass dies durch sachliche Griinde, die sich auf eine
ungleiche Betroffenheit beziehen, gerechtfertigt wire. Zur Beseitigung die-
ser Diskrepanzen miissen die ungerechten Rechtsnormen beseitigt oder
in gerechtes Recht umgedndert werden. Der Kerninhalt der Forderung
besteht darin, dass empfindungsfahige Tiere nicht mehr wie bisher nur vor
Leiden, einschliesslich qualvoller Tétung, zu schiitzen sind, sondern vor
Tétung iiberhaupt. Fiir die Tiere bedeutet diese Anderung eine fundamen-
tale Besserstellung und fiir Menschen bedeutet sie kurz- und langfristig
keine (nennenswerte) Schlechterstellung. Zumindest langfristig betrachtet

522

- am 13.01:2026, 03:28:02. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schluss

ist sie auch fur Menschen als vorteilhaft zu bewerten, vor allem weil sie
die mit der Fleischindustrie verbundenen schédlichen Auswirkungen auf
ihre 6kologische Umwelt (Klima, Biodiversitit) beseitigt oder stark redu-
ziert. Dennoch ist von vielen Menschen Widerstand gegen die geforderten
Rechtsinderungen zu erwarten. Dieser kann ein Grund sein, die Anderun-
gen nicht sofort und auf einmal, sondern nur nach und nach in kleinen
Schritten umzusetzen. Er ist allerdings kein Grund, die Forderungen gar
nicht umzusetzen. Gerechtigkeitsforderungen sind durch das Recht umzu-
setzen und Menschen tragen als rechtsetzende Wesen die Verantwortung
dafiir. Dies entspricht ihrer Natur als soziale, empathische Lebewesen mit
einer besonders ausgeprégten Fahigkeit zu gerechtem Denken, Fithlen und
Handeln. Diese Fahigkeit ist auf die evolutive Entwicklung des Menschen
zuriickzufiihren und nicht als vollkommen, sondern als weiter ausbauf-
hig zu betrachten. In der Anerkennung und dem rechtlichen Schutz des
Lebensinteresses von empfindungsfahigen Tieren liegt ein nachster Schritt
in der evolutiven Entwicklung zu mehr Gerechtigkeit.

523

- am 13.01:2026, 03:28:02. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01:2026, 03:28:02.


https://doi.org/10.5771/9783748947462-521
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Schluss

