Die expressive Existenz des Menschen
zwischen Natur und Kultur?
Norbert Meuter und Oswald Schwemmer

1. Situation und Aufgabe der Philosophischen Anthropologie

Fur Kant zerfallt die Anthropologie in zwei Teile: in eine ,physiologische“ und eine
Lpragmatische” Hinsicht. Wahrend die erste Hinsicht auf die Erforschung dessen
zielt, ,was die Natur aus dem Menschen macht®, geht es in der zweiten darum, was
der Mensch als ein ,frei handelndes” - wir kdnnen Ubersetzen: als ein ,kulturelles” -
Wesen ,aus sich selber macht oder machen kann und soll“.2 Wichtig ist der Dua-
lismus, der hier zum Ausdruck kommt, denn beide Perspektiven schlielen sich fir
Kant aus. Anthropologie kann, wie es heil’t, ,entweder in physiologischer oder in
pragmatischer Hinsicht sein“.3

Das anthropologische Denken ist dieser dualistischen Vorgabe lange Zeit gefolgt.
Manifestiert hat es sich vor allem dadurch, dass die Bereiche der Natur und Kultur
seit dem 19. Jahrhundert zwei ganz verschiedenen Wissenschaftstypen zugeord-
net werden. ,Was die Natur aus dem Menschen macht®, fallt seitdem und bis heute
in die Kompetenz der Naturwissenschaften, vor allem der Evolutionstheorie und
Medizin, der Biologie und Psychologie. ,Was die Menschen aus sich selber machen®,
sollen uns dagegen die Geschichtswissenschaften, die Soziologie, die Ethnologie
und die Ubrigen Kulturwissenschaften sagen.

Diese Ausdifferenzierung des Wissenschaftssystems in ,zwei Kulturen® - die durch-
aus auch ihre Vorteile besitzt - bedeutet firr die Philosophische Anthropologie eine
spezifische Herausforderung, denn der antithetische Dualismus von Natur und
Kultur ist offensichtlich falsch. Der Mensch besteht nicht aus zwei getrennten
Schichten, einer biologisch-natirlichen und einer geistig-kulturellen; im Gegenteil:
Der Mensch ist gerade deshalb menschlich, weil er ,zur gleichen Zeit voll und ganz
natrlich und voll und ganz kulturell ist‘.4 Diesem Sachverhalt will die Philosophi-
sche Anthropologie durch eine integrative, Natur und Kultur gleichermaf3en umfas-
sende Sicht auf den Menschen gerecht werden.

1 Der nachfolgende Text ist der Versuch, ein Restimee aus dem von der VolkswagenStiftung
geférderten Projekt ,Ausdruck und Verstehen. Grundlagen einer interkulturellen Hermeneu-
tik“ zu ziehen. Zum philosophischen Rahmen des Projekts vgl. Schwemmer (1997, 2005),
zu den konkreten Ergebnissen Meuter (2006); aus dieser Arbeit werden im Folgenden
Textpassagen Ubernommen.

2 Kant (1798, S. 399). Kant selbst spricht in Bezug auf die zweite Hinsicht noch nicht von
Kultur (wie ihm Uberhaupt die Eigenbedeutung der kulturellen Sphére noch ganz fremd ist);
die pragmatische Perspektive auf ein (frei) handelndes und sich selbst entwerfendes Wesen
ist aus heutiger Sicht jedoch ganz selbstversténdlich mit einer Thematisierung der kulturel-
len Existenz des Menschen verbunden.

3 Ebd. (kursiv von uns).

4 Morin (1973, S. 22).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 |V. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

Aber lasst sich die Redeweise von ,dem Menschen® Giberhaupt noch rechtfertigen?
Befindet sich die Philosophische Anthropologie mit ihrer universalistischen
Grundfrage Was ist der Mensch? nicht auf der falschen Suche nach einer ,meta-
physischen Entitét‘, nach dem Menschen ,im Singular‘?® In der Tat haben die
Kulturwissenschaften und insbesondere die Ethnologie die tiefgreifende kulturelle
Verschiedenheit menschlicher Existenzformen immer uniibersehbarer aufgezeigt.
Vor dem Hintergrund dieses kulturrelativistischen Menschenbildes ist die Formel
vom ,Tod des Menschen® inzwischen zu einem festen Bestandteil des kulturwis-
senschaftlichen Diskurses geworden.® In universalistischen Positionen sieht man
dagegen nur noch Auspragungen eines mehr oder weniger versteckten Ethnozen-
trismus, bei dem das Andere und Fremde als Anderes und Fremdes ,auf der
Strecke” bleibt.” Aber einmal abgesehen davon, dass es sich hierbei um eine typi-
sche Form von ,wertbezogener Kommunikation* handelt - man kann schlecht fiir
Ethnozentrismus und gegen Toleranz, Achtung und Anerkennung einer anderen
Kultur sein® -, muss man feststellen, dass sich die Kulturwissenschaften mit ihrer
Ablehnung universalistischer Fragestellungen selbst isolieren und den Kontakt zu
der naturwissenschaftlich orientierten Erforschung der menschlichen Existenz im-
mer mehr verlieren.

Ohne Zweifel sind Versuche, kulturunabhéngige Begriffe der ,menschlichen Natur*
oder des ,menschlichen Geistes“ zu entwickeln, abzulehnen - und zwar nicht nur
deswegen, weil sie reduktionistisch sind, sondern weil sie in einer viel grundlegen-
deren Weise falsch sind: ,Es gibt keine von Kultur unabhéngige menschliche Na-
tur.“® Diese Position wird inzwischen auch von naturwissenschaftlicher Seite nicht
mehr bestritten, sondern im Gegenteil selbst vertreten.’® Umgekehrt ist aber von
kulturwissenschaftlicher Seite anzuerkennen, dass die ,kulturelle Existenz“ des
Menschen nicht die Unmdéglichkeit impliziert, zugleich seine ,natirliche Existenz*
- und das heif3t vor allem: seine kérperliche und organische Verfasstheit - zu thema-
tisieren. Zwar machen die Kulturwissenschaften zu Recht darauf aufmerksam, wie
weit und tiefreichend sich kulturelle Faktoren in den scheinbar ,nattrlichen Kérper*
des Menschen einprédgen kénnen, aber dennoch gilt es zu sehen, dass jedes
menschliche Individuum bei allen kulturellen Pragungen und deren Wirkungs-
méachtigkeit stets doch ein biologischer Organismus bleibt, der mit seiner ihm spe-
zifischen Ausstattung an einer bestimmten Stelle im Evolutionsprozess aufgetreten
ist und der sich - wie alle anderen Organismen auch - Uber die Rahmenbedingun-
gen dieses Prozesses nicht einfach hinwegsetzen kann. In diesem Sinne kann man
von einer natirlichen ,Eigenexistenz” oder einem ,Eigenrecht® des Kérpers - auch
und gerade gegeniber den kulturellen Zuschreibungen und Zurichtungen - spre-

5 Geertz (1973, S. 79).

6 Vgl. unter diesem Titel Kamper & Wulf (1994).

7 Einschlagig ist die radikale Selbstkritik der Ethnologie durch Duerr (1978).

8 Vgl. Luhmann (1997, S. 27): Wer wertbezogen kommuniziert, ,operiert gleichsam im Schutz
der Schonheit und Gutheit der Werte und profitiert davon, dass derjenige, der protestieren
will, die Komplexitat Ubernehmen muss. Er hat die Argumentationslast®.

9 Geertz (1973, S. 75).

10 vgl. u. a. Singer (2002), Tomasello (1999), Deacon (1998).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 271

chen. Der Korper ist - jedenfalls bis auf weiteres - der biologische Hintergrund, der
natirliche Ort unserer kulturellen Existenz, die ansonsten ortlos ware.

Eine zeitgemalRe, das heildt dem gegenwartigen Stand der Forschung entspre-
chende Philosophische Anthropologie hat sich demnach nach zwei Seiten zu orien-
tieren. Auf der einen Seite gilt es, die Naturseite des Menschen in den Blick zu neh-
men und die biologischen Forschungen, insbesondere der Evolutionstheorie und
der Primatologie, aber auch der ,zwischen den disziplindren Fronten® arbeitenden
Neuro-, Entwicklungs- und Kognitionspsychologie, aufzunehmen. Auf der anderen
Seite ist die Kulturseite des Menschen zu bertcksichtigen und dabei die kulturelle
Pragung seiner Existenzform - und damit auch die kulturelle Pragung seiner Natur,
wie sie von den Kulturwissenschaften analysiert wird - wahrzunehmen.

Schon fir Helmuth Plessner besteht die zentrale Aufgabe der Philosophischen
Anthropologie darin, diese beiden Seiten der menschlichen Existenz nicht unver-
bunden zu lassen, sondern sie in ihrer Vermittlung zu sehen. Plessner wendet sich
daher entschieden gegen die traditionelle Anthropologie der Aufklarung und deren
Versuche, bestimmte Konstanten des menschlichen Verhaltens, bestimmte Anla-
gen, Triebe, Fertigkeiten oder Vermégen wie z. B. ,Vernunft* zu bestimmen. Diese
Versuche beriicksichtigten nicht die ,Bedingtheit des Verhaltens durch den Sinn,
der es zu Leben und Form erweckt”. Hier steht Plessner offensichtlich heutigen kul-
turrelativistischen Positionen sehr nahe: ,Nicht nur die Menschen wandeln sich,
auch das Menschliche verandert sich im Laufe der Zeit.“ Auf der anderen Seite aber
betont er, dass ,der Mensch sich nicht nach seinem Bilde, auch nicht nach dem
Bilde eines Hoéheren allein“ forme; es bleibe ,ein Erdenrest zu tragen peinlich®.12
Daher werde ,jede Lehre, die das erforschen will, was den Menschen zum Men-
schen macht”, notwendig falsch, wenn sie ,methodisch oder im Ergebnis an der
Naturseite des Menschen vorbeisieht‘.13 Diese Naturseite bzw. der natirliche ,Er-
denrest”, der sich aus keiner Kulturform ganz ausschalten lasst, verortet auch
Plessner in der Kérper- bzw. Leibgebundenheit des Menschen. Bei allen seinen
Kulturentwirfen gerate der Mensch notwendig in ,Kollisionen mit seiner
Leiblichkeit”, hier erfahre er ,eine Grenze, die allem geistig-geschichtlichen Wandel
trotzt“. Die geschichtlich-kulturellen Verhaltensweisen des Menschen blieben stets
.im Schatten seiner schwerfalligen Anatomie®.14

Mit Plessner kann man daher von einer ,doppelten Verklammerung* der nattrlichen
und kulturellen Existenz des Menschen sprechen, ,indem die eine die andere tragt
und bedingt und gleichzeitig von der anderen ihre Qualifizierung und Deutung emp-
fangt. Die wahre Verklammerungsstelle ist das Menschliche, das nicht ist, sondern
lebt und sein wahres Leben nur als Geschichtliches hat“.15 Dabei geht es nicht um
die Verwischung von Unterschieden, wohl aber darum, die ,cartesianische Funda-

11 vgl. Schwemmer (1997, S. 19).
12 Plessner (1941, S. 210).

13 Plessner (1931, S. 228 f.)

14 Plessner (1941, S. 210).

15 Plessner (1928, S. 58).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 |V. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

mentalisierung“1® von Differenzen wie z. B. Innen - AuB3en, Leib - Seele, Geist -
Korper, Ich - Welt oder Natur - Kultur zu unterlaufen.

Die Diagnose Plessners tber Situation und Aufgabe der Philosophischen Anthropo-
logie gilt auch heute noch. Entgegen vielen Beteuerungen pragen die cartesiani-
schen Differenzen das wissenschaftliche Denken nach wie vor, und zwar sowohl in
den Natur- wie in den Kulturwissenschaften.

2. Der Mensch als Ausdruckswesen

Es gibt ein Phanomen, das in besonderer Weise fiir eine Entfundamentalisierung
cartesianischer Differenzen geeignet ist: das Phanomen des leiblichen Ausdrucks.
Offensichtlich ist das fur die Innen-AuRen- bzw. Leib-Seele-Differenz. Gefiihle wie
Freude, Trauer, Zorn, Angst usw. sind nicht als Erlebnisse aufzufassen, die ,im
Inneren” schon fertig waren und dann im Ausdruck lediglich nach ,auf3en” trans-
portiert wirden, sondern ein fur die jeweiligen Emotionen charakteristischer leib-
licher Ausdruck ist fur das Empfinden von konstitutiver Bedeutung: Der Ausdruck ist
Teil der Emotion selbst, er ist ein einheitliches Phdnomen, demgegeniber die
Spharen des ,Inneren” und ,AuBeren” eine nachtragliche Abstraktion darstellen.1?
Von noch gréRerer Bedeutung in unserem Zusammenhang ist die Tatsache, dass
der Ausdruck auch die Differenz von Natur und Kultur unterlauft. So spielt bereits
im tierischen Verhalten der leibliche Ausdruck eine wichtige Rolle. Insbesondere bei
den héher entwickelten Tierprimaten besitzen mimische AuBerungen und Gesichts-
bewegungen fur den Aufbau der sozialen Kommunikation eine Uberaus grofRe
Bedeutung. Auch das menschliche Kleinkind erfasst in seiner Wahrnehmung zu-
nachst Formen des leiblichen Ausdrucks: es reagiert z. B. unterschiedlich auf ein
freundliches oder unfreundliches Gesicht oder auf eine abweisende oder anspre-
chende Stimme. Hier ist der Ausdruck noch ganz Teil eines natirlichen Verhaltens.
Auf der anderen Seite wird der leibliche Ausdruck aber auch zum Ausgangspunkt
von kulturellen Formungs- und Symbolisierungsprozessen. Im Verlauf unserer
Individualentwicklung lernen wir z. B., unseren naturlichen Ausdruck gemag kultu-
reller Regeln zu kontrollieren und bewusst einzusetzen. Diese kulturellen Regeln
kénnen z. B. fordern, bestimmte EmotionsduRerungen zu unterdriicken oder zu
verhullen und andere wiederum besonders heftig zu duf3ern. Damit gehen viele kul-
turelle Unterschiede in der Einstellung und Bewertung von emotional relevanten
Erlebnissen einher. Die kulturellen Ausdrucksregeln geben z. B. an, wer wann wel-
ches Gefiihl wem gegeniber zeigen darf. Sie sind so gut gelernt, dass sie inner-
halb einer Kultur normalerweise automatisch ablaufen und nur bei Missachtung
bemerkt werden. Im leiblichen Ausdruck verschranken sich mithin die naturliche
und die kulturelle Existenz des Menschen. Es handelt sich zwar um ein komplexes,
aber dennoch um ein einheitliches Phanomen, welches eine Breite besitzt, die von
den geistig-kulturellen bis hin zu den kérperlich-organischen Aspekten des Mensch-
seins reicht und insofern diese ,Gegensatze” unterlauft. Der leibliche Ausdruck ist,

17 vgl. Waldenfels (2000, S. 229).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 273

wenn man so will, dasjenige Phianomen, aus dem heraus sich die Differenz von
Natur und Kultur erst zu entwickeln beginnt.

Davon ausgehend vertreten wir die These, dass der Mensch anthropologisch als
ein Ausdruckswesen zu bestimmen ist. Die Existenz des Menschen ist expressiv.
Der leibliche Ausdruck verbindet ihn ebenso mit seinem natiirlichen Organismus
wie mit seinen kulturellen Lebensformen. Dass der Mensch ein Ausdruckswesen
ist, bedeutet, dass er - und zwar immer und Uberall, wo er nur Uberhaupt wach ist:
sozusagen Uberall, ,wo er geht und steht - dabei ist, sich auszudriicken und stén-
dig Ausdrucksmittel nicht nur zu verwenden, sondern auch zu suchen und selbst
hervorzubringen. Sein Korper mit seinen Bewegungen, besonders mit der
Beweglichkeit seiner Arme und Beine, seine Miene, seine Stimme, aber auch die
Dinge, die er sieht, die er in die Hand nehmen oder sonstwie benutzen kann, im
Grunde die ganze ihn umgebende Welt und sein Kérper sind Mittel, sich seinen
Ausdruck zu verschaffen.18

Die spezifisch anthropologische Differenz (zwischen menschlicher und tierischer
Existenz), die sich aus dieser Bestimmung entwickeln lasst, liegt darin begriindet,
dass der Mensch ein eigensténdiges und aktives Verhéltnis zu seinem Ausdruck
gewinnt. Er ist ein Ausdruckswesen, das in der Lage ist, seinem Ausdruck eine
Form zu geben, wobei diese Formgebung als Symbolisierung aufzufassen ist.

3. Cassirer als philosophischer Referenzautor

Diese Position kann sich mit Ernst Cassirer auf einen prominenten Referenzautor
stitzen. Der Mensch ist, so Cassirers beriihmte anthropologische Formel, ein ,ani-
mal symbolicum®; er ,lebt nicht mehr in einem bloR physikalischen, sondern in ei-
nem symbolischen Universum“.® Dieses symbolische Universum ist die Sphare
der Kultur, in der sich mehrere ,symbolische Formen* wie Sprache, Mythos, Wis-
senschaft, Kunst, Religion, Technik, Recht, Sittlichkeit, Wirtschaft und Geschichte
unterscheiden lassen. Diese Formen sind als Medien zu verstehen, die sich zwi-
schen Mensch und Wirklichkeit schieben und zu kulturell unterschiedlichen Weisen
des ,Verstehens von Welt“ fihren.20 Cassirer betont immer wieder die ,Mehr-
dimensionalitat der geistigen Welt“,21 die sich aus dem grundlegend symbolischen
Weltzugang ergibt. Der Kulturrelativismus findet bei ihm durchaus sein philosophi-
sches Rustzeug.

Aber auch fur Cassirer - und das verbindet ihn mit Plessner - vollzieht sich der kul-
turelle bzw. symbolische Weltzugang nicht im luftleeren Raum lebloser geistiger
Aktivitaten. Bei aller Kultur bleibt das ,animal symbolicum* ein biologischer Orga-
nismus. In der Analyse der symbolischen Form des Mythos sieht Cassirer eine
Maoglichkeit, diesen Organismus - bzw. die biologisch-naturlichen Aspekte der Sym-
bolisierung - kulturphilosophisch in den Blick zu bekommen. Und entscheidend

18 Schwemmer (1997, S. 111).
19 Cassirer (1944, S. 49).

20 Cassirer (1923, S. 5).

21 Cassirer (1929, S. 17, 64).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 |v. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

dabei ist das Phdnomen des Ausdrucks, das im Mythos besonders prégnant her-
vortritt. Die Erlebniswelt des Mythos ist, so Cassirer, ,in reinen Ausdruckserlebnis-
sen fundiert”. Die Welt des Mythos ist eine ,Ausdruckswelt‘. Cassirer spricht haufig
auch vom ,physiognomischen* Charakter des mythischen Erlebens. ,Die Welt hat,
im Ganzen wie im Einzelnen, noch ein eigentimliches ,Gesicht’, das in jedem Au-
genblick als Totalitat erfassbar ist [...].Sie tragt in sich die Zige [...] des Erregenden
oder Sanftigen, des Beruhigenden oder FurchteinfléRenden. 22

Cassirer nahert sich dem ,Urphdnomen” des Ausdrucks aber nicht nur tiber den
Mythos, sondern auch Uber eine Analyse des kleinkindlichen Erlebens und Verhal-
tens. Er beruft sich dabei an vielen Stellen auf die Befunde und Einsichten der
Entwicklungspsychologie seiner Zeit; diese zeigten uns, ,wie stark der Primat der
Ausdruckswahrnehmung auch in der Welt des Kindes [...] noch ist‘. Gegenlber
sensualistischen Annahmen der philosophischen und psychologischen Tradition
sind es keine einfachen Reize, auf die das Kleinkind reagiert, sondern durchaus
komplexe und insbesondere kérpergebundene Ausdrucksqualitdten: ,Die ersten
differenzierten Schallreaktionen erfolgen gegeniber der menschlichen Stimme,
also auf sehr komplizierte Reize (und ,Empfindungen’). Nicht an einfachen Farben
hat der Saugling Interesse, sondern an menschlichen Gesichtern.23

Von systematischer Bedeutung ist, dass das Erfassen der Ausdrucksformen keinen
Vorgang der Interpretation (in dem Sinne, in dem eine Interpretation stets mehrere
Deutungsmaglichkeiten impliziert) darstellt, sondern - um es paradox zu formulie-
ren - ein interpretations- oder deutungsfreies Verstehen. Im ,reinen Ausdruckspha-
nomen* ist, wie Cassirer sagt, ,ein Modus des ,Verstehens’™ gegeben, der nicht an
die Bedingung der begrifflichen Interpretation geknipft ist: die einfache Darlegung
des Phanomens ist zugleich seine Auslegung, und zwar die einzige, derer es fahig
und bediirftig ist.“24 Diese Aussage ist deshalb so erstaunlich, weil sie eigentlich der
Grundannahme der Philosophie der symbolischen Formen widerspricht. Denn nach
dieser Grundannahme durfte es gerade kein direktes oder unmittelbares Verhaltnis
des Menschen zur Welt geben. Das animal symbolicum lebt immer indirekt und ver-
mittelt, eben in den brechenden Medien der Kultur und des Symbolischen, durch
die es seinen Weltbezug notwendig herstellen muss. Im ,reinen Phdnomen des
Ausdrucks®, wie es im Mythos und kleinkindlichen Erleben noch besonders prag-
nant und dominant hervortritt, sieht Cassirer jedoch ein Phadnomen, das sich genau
auf der Grenze bzw. am Ursprung der Symbolisierung befindet.

Die kulturelle Existenz des Menschen schlieRt demnach an seine expressive
Existenz an. Kultur - und damit der Unterschied zwischen menschlicher und tieri-
scher Existenz - beginnt, so kann man auch sagen, mit einer aktiven Gestaltung
und Formung von Ausdrucksverhéltnissen. ,Wir missen®, so Cassirer, ,an dem,
was wir Ausdruck nennen, zwei verschiedene Momente unterscheiden. Einen ,Aus-
druck der Gemutsbewegungen’ gibt es auch in der tierischen Welt. [...]. Aber alles,
was wir hier feststellen kénnen, ist und bleibt passiver Ausdruck. Im Bereich des

22 Cassirer (1929, S. 80).
23 Epd., S. 75 f.
24 Epd., S. 110.

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 275

menschlichen Daseins und der menschlichen Kultur aber begegnet uns plétzlich
ein Neues. Denn alle Kulturformen, so verschieden sie voneinander auch sein
maogen, sind aktive Ausdrucksformen. Sie sind nicht, wie die Réte der Scham, das
Runzeln der Stirn, das Ballen der Faust, bloRe unwillklirliche Reaktionen, sondern
Aktionen. Sie sind nicht einfache Geschehnisse, die sich in uns und an uns abspie-
len, sondern sie sind sozusagen spezifische Energien, und durch den Einsatz die-
ser Energien baut sich fur uns die Welt der Kultur, die Welt der Sprache, der Kunst,
der Religion auf.“25

Ausgehend von diesen Einsichten Cassirers ergeben sich fiir die Philosophische
Anthropologie zwei unterscheidbare, aber - eben tber das Ausdrucksphdnomen -
miteinander verbundene Aufgaben. Die erste Aufgabe besteht darin, eine ,Anthro-
pologie der Expressivitat“ zu entwickeln, die ihren Fokus in der Analyse des ,natir-
lichen Ausdrucks” besitzt. Die zweite Aufgabe besteht in der Ausformulierung einer
~Kulturanthropologie der Symbolisierung*, in der - ausgehend von der expressiven
Existenz des Menschen - die Eigenentwicklungen und Eigendynamiken der Sym-
bolisierungsprozesse und insbesondere die Wirkzusammenhénge, welche die
Symbolisierung mit anderen Dimensionen kultureller Leistungen verbindet, zu
beschreiben sind. Zu beiden Aufgaben seien nachfolgend einige Aspekte genannt.

4. Anthropologie der Expressivitat

Ausgangspunkt der Analyse bildet die primédre Expressivitét. Hierbei handelt es sich
um die grundlegende Form des leiblichen Ausdrucks. In der primaren Expressivitat
manifestieren sich Emotionen wie z. B. Freude, Trauer, Wut oder Uberraschung.
Primére Expressivitat findet sich bereits bei vielen Tieren (im Hinblick auf die Natur/
Kultur-Differenz ist vor allem der Ausdruck héherer Tierprimaten von Bedeutung).
Insofern kann man hier auch von ,natirlichem Ausdruck® sprechen. Auch mensch-
liche Kleinkinder leben noch ganz in einer Welt der primaren Expressivitat. Sie neh-
men noch keine Gegenstande im eigentlichen Sinne wahr, sondern ihre Wahrneh-
mung ist vollstdndig bestimmt von Ausdrucksmustern. Umgekehrt verhalten sie sich
selbst expressiv, wenn sie z. B. ihre BedUirfnisse auRern. Priméare Expressivitat kenn-
zeichnet aber nicht nur die kleinkindliche Existenz, sondern durchaus auch die des
Erwachsenen, interferiert jedoch zunehmend mit anderen (kulturellen) Prozessen.

Von besonderer anthropologischer Bedeutung ist, dass die primare Expressivitat
einen kulturibergreifenden, universalen Status besitzt. Diese Annahme fuf3t nicht
auf einer philosophischen Spekulation, sondern lasst sich empirisch belegen. Der
Emotionspsychologe Paul Ekman hat dazu eine Vielzahl von interkulturellen Stu-
dien vorgelegt.26 Auch nach einer kritischen Auseinandersetzung mit begrifflichen,
theoretischen und methodischen Aspekten dieser Studie lasst sich ihr zentrales
Ergebnis - die universale Verstandlichkeit der sog. ,Basisemotionen® wie z. B.
Freude, Arger, Trauer, Ekel, Uberraschung und Furcht - kaum sinnvoll bestreiten.27

25 Cassirer (1942, S. 51).
26 \/gl. Ekman (1988).
27 \/gl. Meuter (2008).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 |V. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

Dabei ist jedoch zu beriicksichtigen, dass die primare Expressivitat zugleich immer
eine praktische Expressivitét darstellt. Mit diesem Begriff soll festgehalten werden,
dass die primare Expressivitat von Beginn an in Kontexte des Verhaltens eingebet-
tet ist. Ausdrucksqualitaten sind konstitutive Strukturmomente des Verhaltens. Wir
orientieren uns z. B. an dem, was flur uns abstolRend oder anziehend, bedrohlich
oder beruhigend ist. Als praktische Expressivitat besitzt der leibliche Ausdruck eine
soziale bzw. kommunikative Funktion. Auch wenn der Ausdruck nicht intentional
eingesetzt wird, bedeutet er faktisch immer auch ein Moment in einem sozialen
Interaktionsgeschehen. Uber das Verstehen des leiblichen Ausdrucks fassen wir
uns gegenseitig als Lebewesen auf, die sich in einer konkreten Situation in Bezug
auf ihre Umwelt in einer bestimmten Weise verhalten (werden). Es ist dieses Ge-
samtverhalten in einer Situation, welches sich im leiblichen Ausdruck artikuliert und
das den direkten Bezugspunkt des Ausdrucksverstehens darstellt. Die Formel von
der praktischen Expressivitat zielt also darauf, dass sich im Ausdruck nicht nur ,in-
nere* Gefiihle zeigen, sondern dass der Ausdruck eine pragnante Phase in sozia-
len Verhaltens- und Kommunikationsprozessen darstellt.

Im Hinblick auf die Frage nach der Verstandlichkeit fiihrt der Aspekt der praktischen
Expressivitat zu einer weiteren wichtigen Einsicht: die Prédgnanz eines (kunstlich)
isolierten Ausdrucksbildes allein ist noch keine hinreichende Bedingung fir die
Eindeutigkeit eines (vollstandigen oder richtigen) Verstehens. Hinzukommen muss
die Einbettung in eine Situation des Verhaltens, wie sie realiter in der Regel gege-
ben ist: erst als praktische wird die primédre Expressivitét eindeutig.

Neben der primaren und praktischen lasst sich mit der mimetischen Expressivitat
eine dritte Form unterscheiden. Besonders bei Menschen, aber ansatzweise auch
schon bei héheren Tierprimaten wird der leibliche Ausdruck zunehmend zu einem
eigenen ,Gegenstand“ oder Bezugspunkt des Verhaltens. Ausdrucksformen sind
pragnant und bieten von sich aus gewisse Anreize, auf sie mimetisch zu reagieren.
So verspuren wir leicht die Tendenz, einen auffélligen Gesichtsausdruck, den wir
bei einem anderen sehen, selbst zu produzieren (in besonderer Weise z. B. beim
Géahnen). So unbedeutend dieses Phanomen zunéachst erscheint: in der mimeti-
schen Expressivitét liegt einer der wichtigsten Faktoren fur den Ubergang von der
natirlichen zur kulturellen Existenz des Menschen.

Primatologische Untersuchungen zeigen, dass Tierprimaten mit und Gber ihre mimi-
schen und vokalen Ausdrucksformen in face-fo-face-Situationen intensiv miteinan-
der kommunizieren. Bei der ,Information”, die dabei tbermittelt wird, handelt es sich
in erster Linie um soziale Information; das hei3t die Ausdrucksformen signalisieren
den anderen Mitgliedern der Gruppe, in welchem emotionalen Zustand sich das aus-
driickende Tier befindet und mit welchem anschlieRenden Verhalten zu rechnen ist.
Die spezifische Bedeutung einzelner konkreter Ausdrucksformen hangt dabei von
bestimmten Variablen ab; etwa dem Alter, dem Geschlecht und der Rangposition der
Kommunikationspartner oder auch davon, in welchem Kontext das Ausdrucks-
verhalten gezeigt wird: Futtersituation, Spielverhalten, Aggression innerhalb der
Gruppe oder Aggression gegeniiber anderen Gruppen oder Raubfeinden.28 Der

28 \/gl. Chevalier-Skolnikoff (1973).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 277

Ausdruck hat noch keine symbolische Funktion. Die ,Bedeutung“ des jeweiligen
Ausdrucks ist auf das unmittelbare Verhalten des sich ausdriickenden Tieres in
einer jeweiligen Situation beschrankt und zieht ein mdégliches oder wahrscheinli-
ches Folgeverhalten nach sich, auf das die anderen entsprechend reagieren. Der
Ausdruck ist hier noch ganz Teil eines ihn umgreifenden sozialen Verhaltenszusam-
menhanges. Er ist Element einer konkreten Situation, das heift desjenigen Gesche-
hens, das dem Ausdruck unmittelbar vorausgeht und sich unmittelbar an ihm an-
schlief3t. Der Ausdruck funktioniert als Signal, das heilt als etwas, auf das hin ,eine
zweckmaRige Reaktion dem gegeniber erfolgt, was aus der Situation sich zu ent-
wickeln pflegt“.29

Der tiefere Grund, warum es noch nicht zur Ausbildung eines symbolischen Welt-
verhéltnisses kommt, liegt darin, dass auch den héheren Tierprimaten etwas fehlt,
das fir menschliche Kleinkinder ganz selbstversténdlich ist: der mimetische Um-
gang mit der priméren und praktischen Expressivitat. Ahnlich wie beim Menschen
sind die Jungtiere héherer Tierprimaten entlastet, so dass es ihnen méglich ist, sich
ihre Umwelt - und vor allem: ihre soziale Umwelt - spielerisch anzueignen. Und wie
beim Menschen besteht die erste Form dieses Weltzugangs in Mutter-Kind-Spielen.
Anders als die menschlichen Mdtter (und andere Bezugspersonen) imitieren die
Affen-Miitter die mimischen Ausdrucksformen ihrer Kinder jedoch nicht.30 Mensch-
liche Kleinkinder werden bei ihren mimischen Kommunikationsversuchen aktiv
unterstitzt. Hierbei handelt es sich um ein universales Verhaltensmuster, das nicht
auf bestimmte Kulturen beschrénkt ist.31 Aber es ist nicht nur so, dass sich die
erwachsenen Bezugspersonen aktiv verhalten; auch das menschliche Kleinkind
verhalt sich bereits mimetisch. Man vertrat lange Zeit die Auffassung, zur ersten
Nachahmung mimischer displays komme es erst im Alter zwischen acht und zwoélf
Monaten. Neuere Forschungen zeigen jedoch, dass bereits Saduglinge von wenigen
Wochen, ja Tagen in der Lage sind, einfache Nachahmungen wie Zungevorschie-
ben und Mundéffnen zu produzieren. Relativ frith lernen die menschlichen Klein-
kinder auch, nicht nur auf Ausdruck mimetisch zu reagieren, sondern auch, die
Kontaktpersonen mit Hilfe ihres Ausdrucks selbst zu beeinflussen. Nach wenigen
Monaten sind sie in der Lage, selbststédndig mimische Zuwendung herzustellen und
abzubrechen.32

Obwohl auch héhere Tierprimaten Uber ein gewisses mimetisches Potential verfii-
gen, wird der leibliche Ausdruck bei ihnen jedoch nicht oder nur in besonderen
Ausnahmesituationen zum Gegenstand imitatorischer Prozesse. Es bildet sich
noch keine stabile mimetische Expressivitat aus.

Warum ist dieser Punkt aber Gberhaupt fiir die Frage nach der Entstehung der kul-
turellen Sphare von so groRer Bedeutung? Man kann in einer bestimmten Form des
Lernens - eben des ,Imitationslernens” - den entscheidenden Motor fur die Ausbil-
dung von Traditionen und damit auch von Kultur in einem substantiellen Sinne

29 S0 Gehlen (1940, S. 171).

30 Taylor-Parker & Milbrath (1994, S. 119).
31 Tomasello (1999, S. 74).

32 vgl. Cole (1999, S. 154).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 |V. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

sehen. Im Unterschied zu anderen Formen des Lernens, die auch im tierischen
Verhalten beobachtbar sind, orientiert sich das Imitationslernen streng an dem
jeweiligen Verhalten des ,Vorfuhrers®. Die intensive Mimesis eines Verhaltens fihrt
schlieBlich dazu, dass die ,Nachahmer" in der Lage sind, zwischen dem nachge-
ahmten Verhalten und dem Verhaltensziel, das in der betreffenden Situation be-
steht, zu differenzieren. Auf diese Weise kommt es zu der Ausbildung einer ,kultu-
rellen Geschichte®,33 wie sie sich z. B. an der Art und Weise zeigt, in der Menschen
etwas als ,Hammer® benutzen: ausgehend von einfachen Steinen tber Werkzeuge,
bei denen der Stein an einem Stock befestigt wird, bis schlieRlich zu der Vielfalt mo-
derner Metallhammer mit differenzierten Funktionen. Eine solche kulturelle Evolu-
tion ist nur méglich vor dem Hintergrund der Fahigkeit des Imitationslernens: die
Beobachter kénnen nicht nur das innovative Verhalten selbst mehr oder weniger
genau vom Erfinder ibernehmen, sondern, indem sie dieses tberhaupt als inten-
tionales Verhalten wahrnehmen, es im Hinblick auf seine Ziele und seine Effektivitat
beurteilen und evtl. weiterentwickeln. Sie benutzen die schon gemachten Innova-
tionen als Ausgang, um ein weiteres Niveau zu erreichen; sie bauen ihre neue Er-
findung auf den &lteren auf.

Auch héhere Tierprimaten sind dazu noch nicht in der Lage. Sie verfugen nur Gber
die Fahigkeit zum sog. Emulationslernen, bei dem die Jungtiere durch Beobach-
tung der Erwachsenen eigene Entdeckungen machen, die sie dann in ihr Verhal-
tensrepertoire aufnehmen kénnen. Wenn also z. B. ein einzelner Schimpanse eine
effektivere Art des Termitenangelns entdeckt oder erfindet, indem er einen Stock
auf eine neue Weise gebraucht, werden Jungtiere, die durch Emulation lernen, die-
se genaue Verhaltensvariante nicht oder nur zufallig reproduzieren. Sie werden ihre
eigene Methode des Angelns entwickeln, und ebenso werden alle anderen Indivi-
duen, die wiederum ihnen zuschauen, ,das Rad neu erfinden“. Auf diese Weise
wird die neue Strategie mit ihrem Erfinder aussterben. Es gibt also im tierischen
Verhalten durchaus eine nicht-genetische, auf Formen des sozialen Lernens beru-
hende Weitergabe von Verhalten, aber es kommt eben noch nicht zu der Ausbil-
dung einer kulturellen Geschichte.

Kultur im eigentlichen Sinne setzt die Fahigkeit zum Imitationslernen voraus; man
muss Fahigkeit zum Imitationslernen und das damit einhergehende Erfassen der
Intentionalitat eines anderen (,Theorie des Geistes") allerdings als das spéate Er-
gebnis eines Prozesses begreifen, der in einen umfassenderen mimetischen Kon-
text eingebettet ist. Die Basis des Imitationslernens ist die mimetische Expressivi-
tat. Sie ist das Scharnier zwischen tierischer und menschlicher Existenz.

5. Kulturanthropologie der Symbolisierung

Es scheinen drei Struktur-Dimensionen zu sein, die die Entwicklung zur und dann
in der Kultur in Gang setzen und vorantreiben. Eine erste Dimension wird durch das
Herstellen, das technische und jedenfalls werkzeugbenutzende Handeln eréffnet.
Wo Werkzeuge benutzt werden und sich Techniken entwickeln, bilden sich gemein-

33 Tomasello (1999, S. 53).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 279

sam verfugbare Handlungsformen aus, die zum Bestand einer Gemeinschaft gehé-
ren und die in diesem Sinne jederzeit und im Prinzip von jedermann abrufbar sind.
In diesem Sinne besitzen im Ubrigen auch schon die rituellen Praktiken eine tech-
nische Seite, auch wenn hier die Herrschaft tiber die angezielten Wirkungen des
Handelns nicht in der gleichen Weise gegeben ist wie bei dem ,profanen” techni-
schen Handeln.

Eine zweite Dimension ergibt sich durch die Symbolisierung. Durch Symbole wer-
den Ausdrucksformen befestigt und Sinnverhéaltnisse erzeugt. Denn Symbole sind
dingliche und damit 6ffentlich verfigbare Verweisungsgegenstande. Unmittelbar
sind sie selbst Formen der Artikulation, allgemein identifizierbare und dadurch wie-
derholbare Ausdrucksformen, die auf bestimmte Situationen - Konfigurationen des
Handelns und Wahrnehmens - oder Gegensténde verweisen und sie durch diese
Verweisung als diese oder jene Situationen oder Gegenstande in ihrer Bestimmt-
heit befestigen. Eben dadurch entstehen auch Verweisungsgefiige zwischen die-
sen in ihrer Bestimmtheit symbolisch befestigten Situationen und Gegensténden,
entstehen Sinnverhaltnisse sowohl innerhalb der symbolischen Welt als auch inner-
halb der situativen und gegenstandlichen Welten unseres Handelns und Wahrneh-
mens. Allgemein kénnen wir sagen, dass Uber die Befestigung unserer Ausdrucks-,
Handlungs- und Wahrnehmungsformen Verweisungsverhaltnisse gebildet werden.
Die symbolische Befestigung dieser Formen befestigt auch die Verweisungsver-
haltnisse und schafft damit einen gemeinsamen Bestand, macht Sinn zu einer sozi-
alen Tatsache: Denn Sinn ist in seiner Grundform Verweisung, Zusammenhang,
Ordnung. Sinn wird durch Form in die Welt gebracht, weil Form Verweisung, Zu-
sammenhang und Ordnung ermdglicht. Sinn Uberhaupt entsteht in der Formbil-
dung, wie wir sie in unserem Wahrnehmen und Handeln und in unserer Artikulation
vornehmen. Sozialer Sinn entsteht in der Symbolisierung, durch die wir diese Form-
bildung sowohl befestigen als auch durch die neuen Formbildungsformen, die damit
erzeugt werden, neu gewinnen.

Eine dritte Dimension erschlief3t sich Uber die Mdglichkeiten des Lernens und der
Traditionsbildung, die eine gemeinsame und dauerhafte Aneignung von Formbil-
dungen und damit eine gemeinsame Kultur entstehen lassen. Die besondere
Hervorhebung der Traditionsbildung wird vor allem dadurch nahegelegt, dass im
Bereich der evolutionsbiologischen Ethnologie34 ein Kulturbegriff favorisiert wird,
der ohne jeden Bezug auf Traditionsbildung auszukommen versucht. So wird jedes
nicht-genetisch gepragte Lernen bereits als eine Kulturleistung gesehen. Beispiele
dafir liefern Affen, die mit Steinen NiUsse zu knacken lernen. Das, was diese Lern-
leistungen aber nicht erzeugen, ist eine Tradition, das heif3t eine Etablierung der
gelernten Fahigkeiten als einem ein fur allemal erworbenen kollektiven Besitz Giber
das Leben der Individuen hinaus. Es muss vielmehr jedes Individuum dieselben
Fahigkeiten neu lernen. Es gibt so keinen Fortschritt, kein neues Lernen, das auf
dem bereits erreichten Niveau als einem festen Bestand von gelernten Fahigkeiten
aufbaut. Anders gesagt: Es gibt keinen sozial wirksamen Mechanismus der Bewah-
rung einmal erlernter Fahigkeiten tUber die immer wieder aktualisierten Lernsitua-

34 de Waal (2001).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 |V. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

tionen hinaus. Es gibt keine Traditionsbildung, keine immer weitere Ausbildung und
Ausbreitung der Wahrnehmungs-AuRerungsformen (iber das Leben und Lernen
der Individuen hinaus. Tradition schafft einen kollektiven Besitz des Gekonnten und
nutzt diesen Besitz als Grundlage fur dessen Weiterbildung zu einer héheren Stufe
des Gekonnten. Es entsteht damit eine Art ,Wagenhebereffekt,35 der eine imma-
nente Fortentwicklung der Wahrnehmungs-AuRerungsformen zu symbolischen
Formen und damit eine kulturelle Entwicklung méglich macht.

Vergleicht man diese drei Dimensionen der Kulturentwicklung, dann sieht man,
dass sie aufeinander bezogen und ineinander verschrankt sein missen, um Kultur
entstehen zu lassen. Im Herstellen ergeben sich schon stabile Verweisungsver-
haltnisse und damit auch symbolische Beziige.36 Und Symbolisierungen sind ange-
wiesen auf eine urspriingliche Einbettung in Handlungsformen, in Praktiken und
Techniken, um Uberhaupt Verweisungsverhaltnisse begriinden zu kénnen. Und
schlieBlich ist die Traditionsbildung nur méglich, wo wir beides - Herstellungs- und
Symbolisierungsformen - zur Verfugung haben. Andererseits werden durch die
Formbildungen in allen drei Dimensionen in jeder der anderen Dimensionen neue
Entwicklungen méglich, die insgesamt und in ihrer Verschrankung dann jene Welt
der technischen und symbolischen Formen ausmachen, die in einer Gesellschaft
zum gemeinsamen Bestand geworden sind und damit deren Kulfur ausmachen.

In einem engeren Sinne stellen wir allerdings oft Kultur und Technik einander
gegenuber und sehen in einer Kultur das Ensemble der in einer Gesellschaft sedi-
mentierten Ausdrucksformen und Artikulationsmedien - einschlieRlich der in diesen
Formen und Medien realisierten ,Werke" als den Paradigmen fiir die Verwendung
dieser Formen und Medien. Diese Eingrenzung des Kulturbegriffs macht insofern
Sinn, als technisches Handeln und symbolische Artikulation strukturell deutlich ver-
schieden sind - auch wenn sie funktional aufeinander bezogen bleiben.37 Solange
man diesen funktionalen Bezug sieht und gleichsam als ,Generalklausel” in die
Untersuchungen der Struktur symbolischer Artikulation einbezieht - wobei die
Untersuchung der ,Kulturtechniken” ein besonderer und zentraler Gegenstand die-
ser Untersuchungen bleiben -, ist eine Kulturanthropologie der Symbolisierung ein
wohlfundiertes Unternehmen.

Das Hauptthema einer solchen Kulturanthropologie ist das Wechselverhéltnis von
kulturellen Ausdrucksformen und individueller Artikulation. Denn mit der kulturellen
Symbolisierung sind uns fur unsere Artikulationsméglichkeiten strukturelle Vorga-
ben entstanden, die nicht nur dulRere Bedingungen unserer Artikulation sind, zu
denen wir uns in unbeteiligter Distanz verhalten kénnten. Sie gehen vielmehr in die
innersten Regungen unseres Bewusstseinslebens und in unsere Artikulationsleis-
tungen ein, pragen uns selbst dort, wo wir uns um die Eigenstandigkeit unseres gei-
stigen Lebens bemihen. Denn Sprechen kénnen wir nur in einer Sprache - und
diese nicht nur als ein grammatisches System mit einem Lexikon verstanden, son-
dern auch als die Gegenwart des Gesagten, als die konkrete Welt der AuRerungen,

35 Vgl. dazu Tomasello (1999, S. 15, auch S. 49 ., 54, 69, 234).
36 Nicht umsonst sieht Cassirer (1930) daher auch in der Technik eine symbolische Form.
37 Vgl. dazu Schwemmer (2005, S. 35 ff.).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 281

die sie geformt hat und die im Netz ihrer vielféltigen Assoziationsfelder aufbewahrt
ist. Und dies gilt fur alle anderen Artikulationsmedien auch: Unsere Mimik, Gestik
und unsere Kérperbewegungen lassen sich in sozusagen sprachférmige Verwei-
sungsfelder einfligen, in denen sie ihre Bedeutung gewinnen.

Damit gilt, dass wir uns mit jeder Artikulation und jeder Handlung zu einem bereits
Geformten und einem bereits Getanen verhalten. Weniger abstrakt ausgedriickt: In
allem, was wir sagen, verhalten wir uns zu dem, was bereits gesagt worden ist. In
allem, was wir tun, verhalten wir uns zu dem, was bereits getan worden ist. Dass
wir uns in unseren Wahrnehmungs-, Orientierungs- und Ausdrucksleistungen, dass
wir uns in unserer ganzen tatigen Existenz zu dem bereits in eine Ausdrucksform
Gebrachten und dem in ihr Erhaltenen verhalten, hei3t dann, dass unser ganzes
geistige Leben bis in sein Innerstes hinein von unserer Kultur gepragt ist.

Diese Pragung ist kein von auflen auferlegter Zwang, sondern ein ,Angebot®, in
dessen durchaus individueller und héchst unterschiedlicher Annahme wir Uber-
haupt erst zu einer Form unserer AuRerungen, zu einer Artikulation unseres Aus-
drucks kommen. Es ist diese Verschrankung von persdnlicher Artikulation und kul-
turellen Ausdrucksformen, die in ihrem wechselseitigen Wirkungsverhaltnis zu se-
hen ist. Ohne die vorgegebenen oder vorgefundenen Formen der Artikulation
waren wir weitgehend orientierungslos. Ohne die individuelle Weiterformung und
Umformung des Geformten geriete Kultur zu einem starren Gebilde, zu einem
,Gehause der Horigkeit“38 besonderer Art.

Diese individuelle Weiter- und Umformung schafft neue ,kulturelle Tatsachen*.39
Schon in dem Augenblick, in dem wir z. B. etwas sagen, beginnt unsere AuRerung
ein Eigenleben zu fiihren. Sie wird zum Teil einer Sprache, in der auch andere und
im Ubrigen auch wir selbst in anderen Situationen ebenfalls etwas sagen oder
schreiben. Sie geht dabei vielfdltige Verbindungen mit diesem Ubrigen in dieser
Sprache Gesagten und Geschriebenen ein, Verbindungen, die wir in unserem
Reden weder Uberschaut haben noch Uberschauen konnten. Wir leben daher in
einer stetigen Differenz von einem sich erst bildenden Ausdruckswillen und der von
ihm im Medium der symbolischen Formbildungsformen gebildeten Ausdrucksform.
Diese Differenz ist nicht zu schlieRen. Sie grindet im Eigenrecht der symbolisch
befestigten Sinnverbindungen, in der - wie Ernst Cassirer sie benennt - ,Andersheit
der Form“. Sie erzeugt die Differenz der Form zum individuellen Ausdruckswillen.
Diese Differenz lasst sich - in einer Art ,metaphysischer Verallgemeinerung® - als
eine Spannung oder, wie die Philosophie immer wieder formuliert hat, eine Dialektik
zwischen dem Eigenen des Selbstseins und der Andersheit der Form, zwischen
Selbstsein und Andersheit Uberhaupt, ausdeuten. Diese Dialektik von Selbstsein
und Andersheit kdnnen wir dabei auf drei Ebenen ansiedeln. Es ware dann von der
Andersheit der Medialitéat, der Andersheit der Anderen und der Andersheit der ande-
ren Kulturen zu reden. Hier mag es geniigen, auf die erste Ebene hinzuweisen, die
Andersheit der Medialitét.

38 Weber (1922, S. 835).
39 Vgl. dazu Konersmann (20086).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 |V. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

Unser Welt- und Selbstverhaltnis ist nicht unmittelbar. Wir sahen schon, dass wir
uns in unserer Artikulation zu dem bereits Artikulierten verhalten - dem bereits Ge-
sagten, Gezeigten etc. Aber auch fiir unser Wahrnehmen gilt: Wir sehen durch die
Bilder, die wir gesehen haben, hindurch, was wir sehen. Die gemachten Bilder
machen uns so sehen, wie wir sehen und wie wir Ubersehen. Unsere Bildwelten
sind daher immer auch gefiihrte Sehwelten, die uns nicht nur Sichten 6ffnen, son-
dern auch verdecken oder doch verdunkeln kénnen. Wir héren durch die Werke
unserer Tonwelten und Ubrigens auch unserer Gerdusch- und Lautwelten hindurch,
was wir héren. Und so kénnen wir fortfahren und diese Formulierung fur alle unse-
re Sinne in der entsprechenden sinnesspezifischen Variation wiederholen.

Uber die Welt der Formen dringen die Strukturen dieser Formen in unsere Artiku-
lation, in unsere Wahrnehmung ein. Den Weg dieses Eindringens kénnen wir Uber
die Analyse der Strukturprinzipien, Uber die Formbildungsformen der Medien, in
denen wir uns artikulieren, verfolgen. Die medialen Formbildungsformen kénnen
wir in diesem Sinne als eine Art ,Tiefengrammatik“ unseres Denkens auffassen.
Ein Beispiel mag dies erlautern. Es geht dabei um den Zusammenhang zwischen
den Formbildungsformen der (voll-)alphabetisierten Schrift und den Formen des
Denkens in einer so verschrifteten Sprache. Andere Beispiele liefern die verschie-
denen Formen der Bildlichkeit - einschlieRlich der Bildlosigkeit - und deren Einfluss
auf die darin artikulierten Formen des Denkens. Die Alphabetisierung der Schrift mit
bedeutungsfreien Zeichen, die paarweise disjunkt sind, fiihrt zum Schreiben als
einem Kombinieren und Permutieren dieser Zeichen. Das Denken in dieser alpha-
betisierten Sprache wurde (in der griechischen Antike) zum Prifen der geschriebe-
nen Behauptungen im Konfigurationssystem des Alphabetismus. Es nahm damit
selbst die Form des Schreibens an und entwickelte sich (in der Dialektik Platons)
zu einem tabellarisch darstellbaren Kombinations- und Permutationsverfahren. So
hieR® (dialektisches) Denken: Priifen, ob etwas gilt fur einige oder alle oder jeweils
nicht, notwendig oder mdglich oder jeweils nicht, immer oder einige Male oder
jeweils nicht usw. Diese Form des Denkens ist nur noch schriftich méglich. Sie
steht am Anfang der européischen Geistesgeschichte und hat seitdem die europa-
ische Kultur gepragt.40

Es sind solche Pragungsverhélinisse unseres Denkens, unserer individuellen
Artikulation durch kulturelle Artikulationsformen, die in den kulturanthropologischen
Projekten zu untersuchen sind. Zugleich aber sind diese Formen der Artikulation als
Ausdrucksformen zu entdecken, in denen auch die natlrlichen Wurzeln der
Expressivitat prasent sind.

6. Kritischer Naturalismus

Die zentrale Aufgabe der Philosophischen Anthropologie besteht, so hatten wir
gesagt, darin, eine integrative, Natur und Kultur umfassende Sicht auf den Men-
schen zu entwickeln. Ohne Bezug zu den Einzelwissenschaften ist dieses Projekt
nicht durchfuihrbar. Wir kénnen also auch formulieren: Die besondere Aufgabe einer

40 vgl. dazu Schwemmer (2005, S. 89 - 118).

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 283

Philosophischen Anthropologie inmitten der natur- und kulturwissenschaftlichen
Forschungen tber den Menschen besteht darin, das Zusammenwirken von Natur
und Kultur in den verschiedenen phanomenal und wissenschaftlich erschliefbaren
Dimensionen der menschlichen Existenz - in den Dimensionen der Leiblichkeit, der
Expressivitdt und Emotionalitat, der Sozialitdt und Individualitat, der praktischen
Weltverhaltnisse und der symbolischen Formwelten - zu erfassen und die Viel-
dimensionalitat dieser Existenzform als die spezifische Form der menschlichen
Existenz zu erkennen.

Methodisch ist dieses Projekt einem ,Kritischen Naturalismus” verpflichtet. Der
Ubergang aus der Natur- in die Kulturgeschichte muss unter naturalen empirischen
Bedingungen erfolgt sein. Die Entstehung der Kultur kann nur naturalistisch erklart
werden - wie (wenn man metaphysische Erklarungen ausschliefen will) sonst? Wir
mussen die kulturelle Existenz des Menschen als ,Anschlussorganisation an seine
Naturgeschichte* verstehen.4! lhre Urspriinge liegen in natiirlichen Prozessen des
emotionalen und expressiven Sozialverhaltens héherer Tierprimaten bzw. evolutio-
narer Vorldufer der Hominiden. Die Evolutionstheorie bildet daher die unverzicht-
bare Grundlage der Philosophischen Anthropologie. Die Primatologie, die
Paldoanthropologie, die Entwicklungs-, Emotions- und Ausdruckspsychologie, aber
auch die neurowissenschaftlichen Grundlagen dieser Disziplinen sind die besonde-
ren naturwissenschaftlichen Bezugspunkte bei der philosophischen Reflexion Gber
die natlrliche Existenz des Menschen.

Dabei ist der Kritische Naturalismus nicht reduktionistisch. Gegenuiber ausschlie3-
lich naturwissenschaftlichen Deutungen der menschlichen Existenz ist die Eigen-
dynamik der Symbolisierung zu betonen. Die symbolische Aktivitat des Menschen
ist zwar auf biologische und insbesondere neuronale Grundlagen angewiesen, die
Symbole selbst jedoch sind auf3erorganische, materielle Gegensténde, deren Rela-
tionszusammenhéange sich nicht auf rein immanente biologische bzw. neuronale
Aktivitaten zuriickfiihren lassen.42 Symbole sind emergente Formen expressiver
Interaktionen und Kommunikationen.43 Aufgrund ihrer auBerorganischen Materiali-
tat bilden sie eine neue geistige Wirklichkeit. Daher lassen sich die Strukturen kul-
tureller Werke - in klassisch philosophischer Terminologie: die Strukturen des ,ob-
jektiven Geistes"” - auch nicht mit rein naturwissenschaftlichen Mitteln erfassen. Sie
besitzen eine immanente kulturelle und keine biologische ,Logik". Zu ihrem Ver-
standnis benotigt man ein ihnen entsprechendes - und durch Kulturwissenschaften
aufgearbeitetes - Wissen.

41 vgl. Dux (2000).
42 \Vgl. hierzu Schwemmer 1997, 2005.
43 Vgl. hierzu Meuter 2006.

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 |v. HERAUSFORDERUNGEN UND PERSPEKTIVEN

Literatur

Cassirer, Ernst

1923 Die Philosophie der symbolischen Formen. Erster Teil. Die Sprache. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. [Nachdruck 1988]

1929 Die Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phdnomenologie der
Erkenntnis. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. [Nachdruck 1990]

1930 Form und Technik. In: Gesammelte Werke. Hamburger Ausgabe. Hrsg. von Birgit Recki,
Bd. 11: Aufsatze und Kleine Schriften (1927 - 1932). Hamburg: Meiner. [Nachdruck 2004,
S. 139 - 183]

1942 Zur Logik der Kulturwissenschaften. Finf Studien. 6. Aufl., Darmstadt: Wissenschatftliche
Buchgesellschaft. [Nachdruck 1994]

1944 Versuch Uber den Menschen. Einfilhrung in eine Philosophie der Kultur. Hamburg:
Meiner. [Nachruck 1996]

Chevalier-Skolnikoff, Suzanne

1973 Facial Expression of Emotion in Nonhuman Primates. In: Paul Ekman (Hrsg.) Darwin
and Facial Expression. A Century of Research in Review. New York, London: Academic
Press. [Nachdruck 1993, S. 11 - 89]

Cole, Jonathan
1999 Uber das Gesicht. Naturgeschichte des Gesichts und unnatirliche Geschichte derer,
die es verloren haben. Minchen: Verlag Antje Kunstmann.

de Waal, Frans
2001 Der Affe und der Sushimeister. Das kulturelle Leben der Tiere. Miinchen: Hanser.
[Ausgabe 2002]

Deacon Terrence W.
1998 The Symbolic Species. The Co-evolution of Language and the Brain. New York/London:
W.W. Norton.

Duerr, Hans Peter
1978 Traumzeit. Uber die Grenze zwischen Wildnis und Zivilisation. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp. [Ausgabe 1985]

Dux, Gunter
2000 Historisch-genetische Theorie der Kultur. Instabile Welten. Zur prozessualen Logik im
kulturellen Wandel. Weilerswist: Velbriick.

Ekman, Paul
1988 Gesichtsausdruck und Gefiihl. 20 Jahre Forschung von Paul Ekman. Hrsg. von Maria
von Salisch. Paderborn: Junfermann.

Geertz, Clifford

1973 Kulturbegriff und Menschenbild. In: Rebekka Habermas, Niels Minkar (Hrsg.). Das
Schwein des Hauptlings. Beitrdge zur Historischen Anthropologie. Berlin: Wagenbach.
[Ausgabe 1992, S. 56 - 82]

Gehlen, Arnold
1940 Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 13. Aufl. Wiesbaden: Aula-
Verlag. [Nachdruck 1986]

Kamper, Dietmar / Wulf, Christoph (Hrsg.)
1994 Anthropologie nach dem Tode des Menschen. Vervollkommnung und Unverbesserlich-
keit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N. MEUTER UND O. SCHWEMMER: DIE EXPRESSIVE EXISTENZ DES MENSCHEN ... 285

Kant, Immanuel

1798 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In: Wilhelm Weischedel (Hrsg.). Immanuel
Kant. Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik Bd. 2
(Werkausgabe Bd. 12). 10. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp. [Nachdruck 2000, S. 399
- 690]

Konersmann, Ralf
2006 Kulturelle Tatsachen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Luhmann, Niklas

1997 Was ist Kommunikation. In: Fritz B. Simon (Hrsg.). Lebende Systeme. Wirklichkeits-
konstruktionen systemischer Therapie. 2. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp. [Nachdruck
1998, S. 19 - 31].

Meuter, Norbert
2006 Anthropologie des Ausdrucks. Die Expressivitdt des Menschen zwischen Natur und
Kultur. Minchen: Fink.

Morin, Edgar
1973 Das Ratsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthropologie. Munchen/Zirich:
Piper. [Ausgabe 1974]

Plessner, Helmuth

1928 Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die Philosophische
Anthropologie. In: Gesammelte Schriften, Bd. VII. Hrsg. v. Glunter Dux, Odo Marquard,
Elisabeth Stroker. 1. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp. [Ausgabe 1981]

1931 Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropologie der geschichtlichen
Weltansicht. In: Gesammelte Schriften, Bd. V. Hrsg. von Gunter Dux, Odo Marquard,
Elisabeth Stroker. 1. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp. [Ausgabe 1981, S. 135 - 234]

1941 Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen menschlichen Verhaltens. In:
Gesammelte Schriften, Bd. VII. Hrsg. v. Gunter Dux, Odo Marquard, Elisabeth Stroker.
1. Aufl., Frankfurt a. M.: Suhrkamp. [Ausgabe 1982, S. 201 - 387]

Schwemmer, Oswald
1997 Die kulturelle Existenz des Menschen. Berlin: Akademie-Verlag.
2005 Kulturphilosophie. Eine medientheoretische Grundlegung. Miinchen: Fink.

Singer, Wolf
2002 Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Taylor-Parker, Sue und Constance Milbrath

1994 Contributions of imitation and role-playing games to the construction of self in primates.
In: Sue Taylor-Parker, Robert W Mitchell, Maria Boccia (Hrsg.). Self-awareness in ani-
mals and humans. Developmental perspectives. Cambridge: Cambridge University
Press. S. 108 - 128.

Tomasello, Michael
1999 Die kulturelle Entwicklung des menschlichen Denkens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
[Ausgabe 2002].

Waldenfels, Bernhard
2000 Das leibliche Selbst. Vorlesungen zu Phdnomenologie des Leibes. Hrsg. von Regula
Giuliani. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max
1922 Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss einer verstehenden Soziologie. Tilbingen: Mohr-
Siebeck. [5. Aufl.,1972].

am 14.02.2026, 16:56:03. JR—


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘am 14.02.2028, 16:56:03.


https://doi.org/10.14361/9783839407943-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

