
2.	 Durch Freiheit substanzielle 				  
	 Freiheit realisieren

2.1	 Liebe und amor mundi

Eine Welt, in der die Bürger sich nach einem Konsens aus rationalen 
Gründen richten, ist wünschenswert, das heißt, eine Welt, in der man 
sich nach allgemeinen Gründen richtet, wird eine bessere Welt sein. Sie 
wäre harmonischer als die heutige Welt. Wenn man am Konsens orien-
tiert ist, dann lebt es sich harmonischer. Reibungen und Streitigkeiten 
würden auch in einer realen Konsensdemokratie nicht ausbleiben, aber 
sie würden nicht mehr die Tagespolitik in dem starken Maße bestimmen, 
wie dies heute der Fall ist. Eine deliberative Republik, eine echte Konsens-
demokratie, wäre aller Wahrscheinlichkeit nach ein recht harmonisches 
Gebilde. Wahrscheinlich wären die Bürger glücklicher, sofern es ihnen 
ökonomisch nicht furchtbar schlecht geht. Eine Konsensdemokratie muss 
sich also auch der sozialen Frage stellen. 

Die Konsensdemokratie wird aber vor allem ermöglicht und erhalten 
durch die konsensorientierten Demokraten. Ohne gute Demokraten kei-
ne gute Demokratie, ohne gute Republikaner keine gute Republik. Dieser 
Satz gilt auch für das Ideal der Konsensdemokratie. Ohne eine Ausrich-
tung jedes Einzelnen auf den Konsens (oder zumindest so gut wie jedes 
Einzelnen) wird die Konsensdemokratie nie Realität werden. Demokratie 
oder Republik wächst in den Köpfen der Bürger heran und wird dadurch 
stabil. Republik wird durch das demokratische Verhalten der Bürger er-
halten. Also ohne republikanische Gesinnung und republikanisches öf-
fentliches Handeln kann die Republik nicht überleben. Ohne das Zutun 
der Bürger ist der Republik ein schlechtes Dasein prophezeit. Ohne den 
Willen jedes Einzelnen, die Republik zu leben, lebt die Republik schlecht. 
Sie lebt nur gut, wenn es Republikaner in ihr gibt, die wollen, dass es 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 E xistenzieller Republikanismus

ihr gut geht. Der Rechtsstaat hält eine antidemokratische Gesinnung der 
Mehrheit nur kurzfristig auf – wie im Fall der Weimarer Republik.

Ich denke aber nun, dass diese Ausrichtung nach einem rationalen 
Konsens durch keine kognitive Einsicht erfolgen kann, sondern, dass 
dem ein emotionales Verstehen vorausgehen muss. Die Vernunft kann 
mir nicht erzählen, dass ich mich nach allgemeinen Gründen ausrich-
ten muss, weil es die Vernunft als Leitinstanz so nicht gibt. Es muss also 
mein Wille selbst sein, der sich zum allgemeinen Willen strecken muss, 
der sich an verallgemeinerbaren Gründen ausrichten muss. Ich muss die 
Konsensdemokratie wollen. Mein Gefühl muss mir keine andere Wahl 
lassen, als dass ich die Konsensdemokratie will. Ich muss emotional ver-
stehen, dass es richtig ist, in einer sozialen Konsensdemokratie zu leben. 
Und welches Gefühl ist besser geeignet als die Liebe, um ein emotionales 
Verstehen zu bewirken? Das heißt, man muss zeigen, welche Rolle die Lie-
be in einem Verstehensprozess hat und was aus dem Gefühl folgen muss. 
Ich setze die heideggerische Methode der Hermeneutik des Daseins an, um 
zu zeigen, was aus der Grundbefindlichkeit der Liebe folgen muss.1

1 | Warum diese Deontologie des Gefühls zugleich jedoch die erweiterte Denkungsart 

als Voraussetzung der Klugheit erachtet und damit zu einem existenziellen Rationalis-

mus wächst, ist, dass ohne die Leistung der gedanklichen Überprüfung – seit Kant 

nennen wir diese die erweiterte Denkungsart, die die Grundlage der reflektierenden 

Urteilskraft ist – man das Wissen von sich als liebendes Wesen nicht offenbaren kann. 

Mit anderen Worten: Die Deontologie des Gefühls ist nicht nur selbst eine Praxis der 

Anwendung der reflektierenden Urteilskraft, sondern zugleich kann die Erkenntnis von 

der Notwendigkeit des Bekenntnisses ein liebendes Wesen zu sein, nur selbst rational 

gewonnen werden. Mithin ist eine Reflexion über die Bedeutung der Grundbefindlich-

keit der Liebe notwendig. Es ist zwar das Erlebnis der Grundbefindlichkeit, welches 

dem Individuum den Horizont seiner Erkenntnismöglichkeit von sich als liebendes We-

sen aufschließt, aber es ist die kognitive Fähigkeit diese Erkenntnis zu überprüfen und 

verallgemeinern zu können, die letztlich erst das Individuum das Bekenntnis von sich 

als liebendes Wesen beschließen lassen kann. Somit ermöglicht das Gefühl der Liebe 

zwar das Verständnis, aber nur durch die reflektierende Urteilskraft ist die Möglichkeit 

gegeben, dieses Verständnis allgemeingültig zu machen. Die Hermeneutik des Da-

seins, so wie ich sie verstehe, ist somit keineswegs frei von dem Kognitiven. Ohne das 

Kognitive gibt es keine verallgemeinerungsfähige Beschlussfähigkeit. Mithin bedeutet 

die Grundbefindlichkeit der Liebe auf sich bewusst wirken zu lassen, die Erschlossen-

heit von sich als liebendes Wesen, wohingegen die Erkenntnis der Anerkennung dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 51

Ein Lexikonartikel fasst die »Hermeneutik des Daseins« Martin Hei-
deggers folgendermaßen zusammen:

Erschlossenheit als wahr, nur durch die kognitive Fähigkeit der reflektierenden Urteils-

kraft geleistet werden kann. Wiederum ist sodann die Entschlossenheit diese Erkennt-

nis von der Notwendigkeit des Bekenntnisses zu sich als liebendes Wesen in das reale 

Bekenntnis umzusetzen, ein Akt des Willens. Somit ist die reflektierende Urteilskraft 

ein Teil des Prozesses die Erschlossenheit von der Liebe in die reale Umsetzung zu 

bringen. Somit kann die Dentologie des Gefühls nur ein existenzieller Rationalismus 

sein, weil nur so die Möglichkeit der Wahrheitsbeanspruchung legitim werden kann. 

Denn fehlt die Überprüfung, ist jeder Prozess des Beschließens intersubjektiv leer. 

Das kantische Element, dass man ohne die erweiterte Denkungsart zu gebrauchen, 

keine allgemeinverbindlichen Urteile treffen kann, bleibt somit bestehen. Kant hatte 

da Recht, dass man für jede berechtigte Rechtfertigung die intersubjektive Überprüf-

barkeit braucht. Allerdings gibt es emotionales Verstehen. Und diese Erschlossenheit 

wiederum kann nur durch Grundbefindlichkeiten erzeugt werden. Das ist subjektive 

Erschließung. Wissen kann man auch nur subjektiv anwenden. Aber wahr kann es erst 

durch die intersubjektive Überprüfbarkeit und Bestätigung werden. Richtiges Wissen 

ist daher des Gebrauchs der erweiterten Denkungsart bedürftig. Diese erweiterte 

Denkungsart ist dem gesunden Menschen im Potenzial gegeben. Er hat diese Fähig-

keit – geistig behinderte Menschen haben diese Fähigkeit nicht. Daher können geistig 

behinderte Menschen auch kein richtiges Wissen umsetzen. Was sie aber sehr wohl 

können, ist die subjektive Erschließung von sich als liebendes Wesen – aber ob sie 

dieses Gefühl zum Leitfaden ihres Handelns machen können, hängt sehr von dem Aus-

maß und der Form ihrer geistigen Behinderung ab. Der weitere mögliche Einwand, 

dass ein schizophrener Mensch nicht in der Lage ist, seine Erschlossenheit umzuset-

zen, kann insofern widerlegt werden, wenn man annimmt, dass die Schizophrenie ein 

Ergebnis der Lebenserfahrungen des betreffenden Menschen ist und keine biologi-

sche Ursächlichkeit hat. Sofern diese aber biologischer Ursächlichkeit ist, besteht für 

das Argumentationsprogramm der Deontologie des Gefühls das Problem, wie man so 

durchgehend für alle Menschen behaupten kann, dass sie sich zu einem existenziell 

rationalen Menschen entfalten können und dies durch Anwendung der Erschlossen-

heit von sich als liebendes Wesen. Wenn Menschen nicht in der Lage sind, ihre re-

flektierende Urteilskraft in Hinsicht auf die Verallgemeinerbarkeit ihres beabsichtig-

ten Handelns anzuwenden, dann besteht auch für das Argumentationsprogramm der 

Deontologie des Gefühls der biologische Bias, der jedem Rationalismus beziehungs-

weise jedem kognitiven Programm gemacht werden muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 E xistenzieller Republikanismus

»Existenz wird als ›Verstehen‹ und ›Sich-Entwerfen auf die Möglichkeit seiner 

selbst‹ interpretier t, sodass ›Verstehen‹ die Weise des Existierens selbst cha-

rakterisier t. Die Tatsache des schon durch eigene innere Er fahrung vorhandenen 

Wissens von dem, was Gegenstand des Verstehens werden soll, bezeichnet er als 

hermeneutischen Zirkel« (Krüger et al. 2002: 173).

Übertragen auf die Frage nach dem Gefühl der Liebe für das Verstehen, 
bedeutet dies:

Das Wissen von sich als liebendes Wesen ist schon vorhanden. Es geht 
daher um die Frage, wie es bewusst werden kann und da behaupte ich, 
dass jemand verstehen kann, dass er ein liebendes Wesen ist, wenn er 
sich seiner Liebe bewusst macht, die immer schon da ist.2 Aktive Einlas-
sung und Reflexion auf die Grundbefindlichkeit der Liebe3 ist nötig, um 
die Erschließung von sich als liebendes Wesen zu vollziehen. 

2 | Diese Bewusstmachung wird zumeist durch die Liebe zu einer anderen Person 

ermöglicht – etwa wenn man sich in jemand anderen verliebt. Dies wird meist auf 

den dann zukünftigen Lebenspartner/in bezogen. Es kann sich aber genauso gut 

auf das neu geborene Kind oder einen anderen Menschen beziehen.

3 | Ich behaupte, dass es zwei Grundbefindlichkeiten im Leben des Menschen gibt: 

die Angst und die Liebe. Sie sind grundlegend strukturierende Emotionen, die jeder 

Mensch hat, weil er ein Mensch ist: und zwar Angst in seiner existenziellen Dimen-

sion als Angst vor dem Tod (Angst vor dem Nichts), welche konstitutiv unterschieden 

ist zu Zukunftsängsten, ökonomischen Ängsten etc., die Martin Heidegger als Furcht 

bezeichnete. Liebe ist zudem auch in ihrer existenziellen Dimension gemeint, näm-

lich in ihrer Bezogenheit auf einen anderen als da-sein-sollend. Durch die Formu-

lierung »da-sein-sollend« ergibt sich eine Verbindung zu dem Martin Heidegger und 

Hannah Arendt – und wahrscheinlich durch die Lektüre von Augustinus herkommen-

den – gemeinsamen Begriff von Liebe, nämlich: »amo: volo ut sis«, was so viel heißt 

wie »ich liebe dich, heißt ich will, daß du bist« oder »ich liebe dich, heißt ich will, daß 

du seiest, was du bist«. Bei Heidegger hatte dieser Liebesbegriff meines Erachtens 

einen Zusammenhang mit der Idee der Eigentlichkeit. War es bei Heidegger eigent-

lich die Angst, die die emotionale Kraft dafür ist, einen Raum des Möglichen zu 

erschließen und sodann seine Geworfenheit in den Entwurf entschlossen bewusst 

zu leben, so kann man Heideggers Liebesidee als das verstehen, was dem Anderen, 

der eben nicht ich selbst bin, einen Raum der inneren Freiheit aufschließt, so wie die 

Angst ihn mir selbst aufschließen kann. Tatjana Noemi Tömmel hat in ihrer Studie 

über den Liebesbegriff bei Heidegger und Arendt (2013) einen Begriff der Liebe bei 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 53

Heidegger ausgemacht, der diese Interpretation meines Erachtens nahelegt. Töm-

mel identifiziert folgenden zentralen Liebesbegriff bei Heidegger, den Heidegger in 

einer Ehrenrede für Ludwig von Ficker (vgl. Flatscher 2004: 136f.) niedergelegt hat 

(siehe dazu Tömmel 2013: 120): Liebe ist das Sein-lassen in einem tieferen Sinn, 

demgemäß es das Wesen hervorruft. Diese Idee der Liebe kann meines Erachtens 

als Befreiung des Anderen zu sich selbst gelesen werden, und zwar als Befreiung 

des Anderen in den Modus der Eigentlichkeit. Arendts Interpretation des amo: volo 

ut sis ist davon unterschieden. Für Arendt identifiziert Tömmel einen Liebesbegriff, 

den Arendt in der Reihe »Vom Leben des Geistes« (vgl. dazu Arendt 2014: 338) nie-

derlegte (siehe Tömmel 2013: 333): Man kann etwas oder jemanden nicht stärker 

bejahen, als indem man ihn liebt, nämlich ihm sagt: ich will, daß du bist – amo: 

volo ut sis. In dieser Deutung der Liebe bei Arendt äußert sich meines Erachtens der 

Unterschied der Praxisbewertung zwischen Heidegger und Arendt. Den aristoteli-

schen Unterschied zwischen Theorie und Praxis heranziehend, hatte sich Heidegger 

stets mehr für die Theorie entschieden und Arendt stets mehr für die Praxis. So war 

Arendts Liebe immer stets angewandter als die von Heidegger. Tömmel weist selbst 

auf diesen Unterschied hin. Hatte Heidegger etwa das amo: volo ut sis mit »ich 

will, daß du seiest«, so hatte Arendt mit »ich will, daß du bist« übersetzt (vgl. dazu 

ebenda). So bejaht nach Arendt »die Liebe die Existenz des anderen, nicht etwa 

sein noch nicht realisiertes Wesen, das doch immer auf dem Bildnis beruht, das 

sich der Liebende vom Geliebten macht« (ebenda). Während Heidegger, so könnte 

man folgern, die Liebe möglicherweise auch als Entwicklungsmöglichkeit für den 

Anderen betrachtet hat, um in den Modus der Eigentlichkeit einzutreten – und erst 

dann der Andere wirklich liebenswürdig sei –, so ist bei Arendt der Andere schon 

aufgrund seiner puren Existenz liebenswert – was zugleich eine Rechtfertigung des 

Menschenrechts des Anderen auf da-sein und damit auf Unversehrtheit bedeutet. 

Arendt kann so zu einer Praxis der Menschenliebe gelangen, die einen selbst ver-

pflichtet von Gewalt über den Anderen abzusehen. Heidegger kann dies nicht, weil 

seine Liebe in gewisser Weise nicht auf den realen Menschen, sondern nur auf sein 

Potenzial fokussiert. Ganz überspitzt könnte man sagen: Heidegger hielt nur den 

Übermenschen für liebenswert, Arendt hingegen schon den nackten, also einfach 

den existierenden Menschen. Arendt liebte das pure Sein des Anderen, Heidegger 

nur die Möglichkeit des Anderen aufzusteigen zu einer neuen Weise der Existenz. 

Interpretiert man das so, dann heißt das: Heidegger kann nur – aus seiner Sicht – 

seinesgleichen, nämlich diejenigen im Modus der Eigentlichkeit lieben. So konnte 

er wohl Hannah Arendt lieben, weil er ihr zutraute, in den Modus der Eigentlichkeit 

vorgedrungen zu sein, aber er konnte keineswegs durchschnittliche Menschen lie-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 E xistenzieller Republikanismus

Es geht mir sodann um die existenzielle Stimmung, in der man sich 
dann befindet, wenn man sich als liebendes Wesen verstanden hat. Ge-
rade diese führt dazu, sich nach einem guten Leben zu sehnen und sie 
führt dazu, sich die Verantwortung für die Entstehung einer liebenswür-
digen Welt einzugestehen. Im klaren Bewusstsein von sich als liebendes 
Wesen erfolgt in einem Modus der Zuwendung ein Ruf des Gewissens, dass 
man in den Entwurf geworfen ist, die Welt als etwas Liebenswürdiges zu 
gestalten. Bei Heidegger ist es die Angst, die dazu führt, sich je selbst zu 
erschließen, dass man in den Entwurf geworfen ist, und es ist der Ruf des 
Gewissens, der die Entschlossenheit befördert, diesen Entwurf auf sich 
zu nehmen. Dieser Entwurf ist bei Heidegger auf das Individuum und 
dessen Entfaltung fokussiert. Das verstehende Entwerfen der Liebe führt 
für das Individuum aber gerade zu einer entschlossenen Aktivität des 
politischen Entwurfs, um das Ganze als liebenswürdig zu ordnen – und 
ist somit nicht mehr allein auf das Individuum bezogen. Es geht nicht 
mehr nur um einen selbst, sondern vielmehr nun auch um das Gemein-
same. Der Ruf des Gewissens wird dann also politisch – wohingegen er bei 
Heidegger4 stets unpolitisch war.5 

ben. Und auch gerade deswegen wollte er der Führer der deutschen Universitäten 

werden, um durch Erziehung mehr Menschen in den Modus der Eigentlichkeit anzu-

stoßen – die dann auch liebenswürdig sind.

4 | Ich will Heidegger nicht als Gewährsmann zur Legitimation meiner Idee von 

einem politischen Ruf des Gewissens anführen, sondern vielmehr in Abgrenzung 

zur ursprünglichen Deutung Heideggers des Rufs des Gewissens eine noch mög-

liche andere Deutung des Rufs des Gewissens gewinnen. Ich will in Abgrenzung 

zu Heidegger, aber auch im Bewusstsein seiner Existenzphilosophie zu einer Neu-

interpretation einer Existenzphilosophie kommen, die aus sich heraus sich zu 

einer politischen Philosophie entwickeln kann.

5 | Der existenzielle Republikanismus ist ein Resultat einer Selbsterkenntnis. 

Er resultier t aus einer Er fahrung, aber auch einem Bekenntnis. Er ist kein Ver-

such, eine Theorie für eine dif fus gewonnene sozialdemokratische Haltung zu 

finden und diese damit ex post zu legitimieren. Vielmehr ist mein »Existenzieller 

Republikanismus« ein Resultat meiner vorgängig innerlich stattgefundenen Er-

schließung, dass die vor findbare Welt nicht mit guten Gründen für liebenswürdig 

erachtet werden kann. Mithin ist der Existenzielle Republikanismus ein Resultat 

meiner eigenen Reflexion über die Begründbarkeit der vor findlichen politischen 

Ordnung dieser Welt. Ich selbst im Sog der Hegemonie des Neoliberalismus be-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 55

findlich und diese Hegemonie zunächst selbst unkritisch reproduzierend, habe 

mich läutern lassen, und zwar durch die Erschlossenheit der Konsequenzen der 

Liebe. Der Ruf meines Gewissens ereilte mich, und ließ mich zugleich entschlie-

ßen, eine Begründung der richtigen politischen Ordnung vorzulegen zu versuchen. 

Was ich in der Reflexion meiner Erschlossenheit fand, war nicht nur der Eindruck 

einer politischen Ordnungsidee, sondern vielmehr die Erkenntnis meiner selbst 

als liebendes Wesen. Erst durch diese Erkenntnis fühlte ich mich nun zuallererst 

in der Lage, über unsere Welt in einem intersubjektivierbaren Sinne zu ur teilen. 

Das, was ich nicht suchte, aber fand, nämlich die Erkenntnis meiner selbst als 

liebendes Wesen, ist überhaupt die Grundlage aufgrund dessen ich überhaupt 

glaube, behaupten zu dürfen, was ich für wahr und unwahr halte. Diese Grund-

lage wandte ich erst sodann auf meine Beurteilung dieser Welt an. Ich war kein 

Sozialdemokrat, der nach der Begründung der Sozialdemokratie suchte. Ich war 

ein Neoliberaler, der geläuter t wurde durch den Ruf seines Gewissens. Mein Urteil 

über unsere Welt als politisches Gefüge, welches ich dann auf Grundlage meines 

Verständnisses als liebendes Wesen vollzog, fiel sodann zwar nicht katastrophal, 

aber doch schlecht aus. Ich kann diese Welt, obwohl ich sie in dem Sinne ihrer 

Existenz liebe, nicht als politisches Gefüge lieben. Mir fehlen die Gründe dafür. 

Daraus erwuchs meine Entschlossenheit nach einer Welt zu streben, die besser 

ist als die vor findliche und für die Richtung meines Strebens ein Begründungspro-

gramm vorzulegen. Denn dass die »ideale politische Ordnung« nicht lediglich ein 

subjektiver Wille sein darf, sondern vielmehr auf Grundlage eines deontologisch 

gewonnenen Begründungsprogramms der eigene Wille sich zu den durch das Be-

gründungsprogramm gewonnenen Prinzipien bekennen muss, steht für mich fest. 

Wahrheit kann nur gefunden werden durch Anerkennung qua Begründung, aber 

immer nur vollzogen werden durch Bekenntnis zum Anerkannten. Wahrheit gibt es 

nur über Reflexion, aber nur durch den Willen kann sie real werden. Im Sinne des 

Positivismus muss die Wahrheit gesetzt werden. Es geht um das Wachsen einer 

Zivilreligion auf Grundlage des Wissens im Modus des liebenden Wesens. Die Zi-

vilreligion ist ein Naturrecht qua Anerkennung und Bekenntnis. Zivilreligion ist ein 

Anagramm für ein säkulares Naturrecht, ein Naturrecht, welches ohne die Natur 

auskommt. Das Problem mit dem Naturrecht ist stets gewesen, dass der eine dies 

und der andere jenes als natürlich ausmacht. Und die Annahme »etwas sei von 

Natur aus so beschaffen« kann man nicht widerlegen. Diese Annahme ermöglicht 

eine Immunisierung gegen alles und jeden. Die Säkularisierung des Naturrechts 

hilf t zu verstehen, dass mehr möglich ist, als nur das als gerecht anzunehmen, 

was rein subjektiv einfach gesetzt wurde. Denn durch Anerkennung und Bekennt-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 E xistenzieller Republikanismus

Insofern behaupte ich, dass die Grundbefindlichkeit der Liebe auch 
als politische Emotion wirken kann und muss. Diese Bedeutung der Liebe 
für die Gerechtigkeit hat zuletzt prominent auch die Philosophin Martha 
Nussbaum hervorgehoben (Nussbaum 2014). Sie hat zudem dieses Ver-
ständnis von der Liebe und ihrer Bedeutung als politische Emotion auch 
konkret an Personen festgemacht, die dieses Verständnis exemplarisch 
anzeigten – wie Martin Luther King oder Abraham Lincoln. 

Diese Form des exemplarischen Denkens ist beispielgebend für eine 
politische Philosophie, die Emotionen ernst nimmt. Meines Erachtens ist 
ein emotionales Verständnis nur als Erschlossenheit möglich, und nur je 
durch einen selbst kann aus dieser Erschlossenheit eine Entschlossenheit 
zum politischen Entwurf werden. Aus diesem kann dann eine Zivilreli-
gion erwachsen, wenn sich denn nur genug Personen entschließen, ihr in 
Liebe gewonnenes Verständnis in ihrem Handeln zu äußern und anderen 
als Vorbild eines redlichen Menschen zu dienen und den Anderen an-
zuzeigen, welche politische Ordnung des Ganzen selbst Ausdruck jenes 
Verständnisses sein muss. Das Verstandene kann somit nur exemplarisch 
durch ein Individuum angezeigt werden. Denn die Erschließung ist je 
meine und so sind es auch die Entschlossenheit und ihr Entwurf. Liebe 
ist eine individuelle Erfahrung und die politische Verwirklichung ihres 
Verständnisses ist ebenso Ausdruck eines individuellen Entwurfs. 

Liebe ist aber die Grundlage der Möglichkeit der Entschlossenheit, 
mit Anderen gemeinsame Sache zu machen und nach einer politischen 
Ordnung zu streben, die selbst als liebenswürdig gelten darf – und das 
aus guten Gründen. Liebe muss dabei nicht definiert werden. Ihre Erfah-

nis kann man etwas als wahr annehmen ohne von der Natürlichkeit dieses Wahren 

ausgehen zu müssen. Und gerade die These des Menschen als liebendes Wesen 

geht über das Setzen hinaus ohne zum Essenzialismus zu werden. Das ist eine Mit-

telstufe zwischen Positivismus und Überpositivismus. Durch das Bekenntnis gerät 

der Konsens über das, was wahr und gerecht genannt werden kann, in Greifweite. 

Nur durch Bekenntnis zu dem, was als allgemein anerkennungsfähig begründet 

werden kann, kann der Konsens über das allgemein Anerkennungsfähige entste-

hen. Letztlich bleibt der Positivismus richtig. Der Rechtsphilosoph und Politiker 

Gustav Radbruch (2002, 2003a, 2003b) hatte sich schon in diesem Konflikt zwi-

schen Positivismus und Überpositivismus versucht, und da muss man ansetzen: 

eben in dem Versuch zu zeigen, dass allein das Bekenntnis das Medium zur Reali-

tät des Wahren ist und nicht die Erkenntnis.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 57

rung ist je individuell und doch zugleich real wirksam. Nur in Reflexion 
auf die eigene Erschlossenheit kann sodann die Anerkennung reifen, 
dass die Erschlossenheit es verdient, in der Welt realpolitisch umgesetzt 
zu werden. Der Subjektivismus dieser Erschlossenheit ist nicht von der 
Hand zu weisen. Die intersubjektive Anerkennung dieser individuellen 
Erschlossenheit ist aber möglich. Denn die Reflexion auf die eigene Er-
schlossenheit ist immer schon gegeben – man muss nur Gebrauch von 
ihr machen. Das verstehende Wissen des verstehenden Entwerfens auf-
grund der Liebe ist jedem immer schon möglich.

In diesem Sinne geht es mir bei dieser Argumentation um ein Ethos, 
das exemplarisch durch einen selbst angezeigt und vollzogen werden 
muss. Hier verknüpfe ich diese Argumentation mit der von Immanuel 
Kants ethischer Grundüberlegung. Kant meinte, dass wenn man gut sein 
kann, auch gut sein soll. Mir geht es nun darum, eben dies zu zeigen, aber 
ohne den Kognitivismus Kants, sondern vielmehr durch ein emotionales 
Verstehen. Mir geht es darum, Kants Grundüberlegung durch eine Deon-
tologie des Gefühls zu plausibilisieren.

Das heißt einerseits geht es mir um Ethik, also um eine Haltung 
gegenüber den Mitmenschen.

Andererseits geht es mir sodann aber um die Frage nach dem besten 
Staat. Hier folge ich Platon, für den es in der politischen Philosophie um 
die Frage nach der Gerechtigkeit und die Frage nach dem besten Staat, 
durch den die Gerechtigkeit Realität werden könne, ging. Ich folge also 
dem platonischen Weg, der sagt: Zeige was Gerechtigkeit ist, zeige, was der 
beste Staat ist, durch den die Gerechtigkeit Realität werden kann und schaffe 
dann den besten Staat. Es ging Platon um eine Theorie, die Realität werden 
solle und seitdem geht es jedem Platoniker um eben diese Realisierung 
des Theoretischen.

Meine zentrale Idee ist also: Der Mensch kann seine angeprägte Na-
tur als liebendes Wesen zu seinem Selbstverständnis machen und daraus 
einen Habitus, eine Haltung begründen. Und diese Haltung hat sodann 
eine Konsequenz für sein moralisches und politisches Handeln. Ethos in 
einem doppeltem Sinne ist die Konsequenz: Ethos mit moralischer und 
politischer Bedeutung. Und dieser Ethos braucht den Pathos, wenn man 
ihn verbreiten will – und genau diese Pflicht zur Verbreitung nimmt das 
liebende Wesen auf sich. 

Wenn ich also will, dass es in der Welt tatsächlich fairer und anständi-
ger zu geht – und das aufgrund meiner Haltung –, dann muss ich versu-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 E xistenzieller Republikanismus

chen, die große Mehrheit der Bürger davon zu überzeugen, dass Gründe 
bestehen nicht nur zu einander gut zu sein, sondern auch die Staaten 
oder einen Weltstaat so einzurichten, dass man davon sprechen kann, 
dass es in der Welt fair zu geht. Das heißt, ich muss versuchen, von der 
Möglichkeit und Machbarkeit des guten Lebens zu überzeugen. Ich muss 
versuchen, eine Hoffnung auf eine gute Welt als berechtigt erscheinen 
zu lassen. Ich muss versuchen, der Hoffnung auf eine gute Welt ihren 
utopischen Charakter zu nehmen und die Machbarkeit einer guten Welt 
aufzuweisen und vor allem den Charakter dieses Guten definieren.

Die zentrale Frage der politischen Philosophie ist für Platon die Frage 
nach dem besten Staat. Im 20. Jahrhundert hat vor allem Leo Strauss diese 
Frage aufgenommen und sie zur zentralen Frage der politischen Philoso-
phie erklärt. In »What is Political Philosophy« (1957) schreibt er: »Classi-
cal political philosophy is guided by the question of the best regime« (1957: 
363). Er negiert, dass ein Staat in seiner Struktur auf Veränderungen der 
Gesellschaft reagieren muss. Er nimmt dementgegen an, dass die Frage 
»Was ist der beste Staat?« eindeutig und jahrhunderteübergreifend beant-
wortet werden kann. Er nimmt an, dass der beste Staat eine bestimmte 
Form hat, einen bestimmten Aufbau, der ihn zum besten Staat macht. 
Es gibt nun einen Grund, warum viele der Schüler von Leo Strauss keine 
Professoren wurden, sondern für die US-Regierung arbeiteten. Denn von 
Lehrstühlen aus kann man den Staat nicht zum besten Staat verändern 
– man kann zwar als Professor in der Öffentlichkeit wirken und so auf 
die öffentlichen Meinung Einfluss nehmen, aber nur Parlament und Re-
gierung haben letztlich die Möglichkeit etwas institutionell ankommen zu 
lassen, beziehungsweise zu realisieren. 

Ich bin nun der Meinung: Aus der Zivilgesellschaft kann der Druck 
auf die Regierungen mit rechtlich-legitimierter Macht kommen, sodass 
diese Gesetze aufgrund des Drucks aus der Zivilgesellschaft verabschie-
den müssen. Die Paradebeispiele so eines Drucks waren die afroameri-
kanische Bürgerrechtsbewegung – aber auch die 68er-Bewegung, mit Ein-
schränkungen. 

Es muss nun wieder so ein Ruck durch die Welt gehen, wenn die Welt 
humaner und sozial gerechter werden soll. Es muss eine soziale Bewe-
gung geben, die Großteile der westlichen Bürger mitreißt und die idealer-
weise zu einer Etablierung einer Zivilreligion führt, bei der das Bekennt-
nis zu ihr nicht frei steht, sondern das Bekenntnis zu ihr vielmehr als 
Pflicht begriffen wird. Diese Zivilreligion soll sodann eine Art Hinter-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 59

grundgerechtigkeit bilden, welcher kein Volksvertreter und kein Bürger 
zu widerhandeln kann. Sie soll die Gebote des Humanismus umfassen, 
wie etwa wohlgesinnt gegenüber einander zu sein, und auch bestimm-
te Strukturgesetze der Gerechtigkeit umfassen, die darauf ausgerichtet 
sind, dass jeder Bürger gute Gründe hat, die Welt als liebenswürdig an-
zuerkennen.

Nun stellt sich die Frage, wie so eine Massenbewegung in der Welt 
entsteht.

Irgendjemand muss dazu immer einen Anfang setzen, und ich den-
ke, es muss ein emphatischer Anfang sein, der aber dennoch auf guten 
Gründen fußt. Vielleicht würde mein Anfang ungehört bleiben, aber je 
mehr es tun, desto weniger würde irgendein Anfang nicht mehr ungehört 
bleiben. Die Medien würden es aufnehmen, und idealerweise ginge eine 
Stimmung um die Welt, in der nun viele sagen: Ja, es ist Zeit, sich für eine 
gute Welt einzusetzen. Vielleicht ist das nicht sehr wahrscheinlich, aber ich 
denke, dass es möglich ist, und das Wissen um die Möglichkeit reicht mir, 
um Hoffnung zu haben.

Und warum kann der Mensch überhaupt die Welt liebenswürdig ein-
richten? Es liegt in seiner Freiheit und seiner Macht, die er mit anderen 
zusammen hat. Das ist eindrücklich gezeigt bei Hannah Arendt. Und 
wann ist Macht legitim? Auch darauf muss eine Antwort gefunden wer-
den.

2.2	 Freiheit bei Hannah Arendt

Um sich Arendts Freiheitsverständnis zu nähern, bedarf es zunächst 
einer Darstellung dessen, was Arendt mit dem Begriff des Handelns aus 
der Trias Arbeiten, Herstellen, Handeln meint. Mit der Arbeit sind Tätig-
keiten bezeichnet, die dazu dienen den »biologischen Prozeß des mensch-
lichen Körpers« fortdauern zu lassen, und daher ist die Grundbedingung 
des Arbeitens »das Leben selbst« (Arendt 2008: 16). Es geht hier um das 
Überleben. Das Herstellen hingegen erzeugt Dinge, die beständig sind 
(etwa einen Tisch). Der Herstellende betrachtet daher die Dinge auch als 
nützlich, weil Tische und Stühle gebraucht werden können, anstatt nur 
verbraucht zu werden. Der Mensch ist nach Arendt in dieser Dingwelt, 
die durch das Herstellen geschaffen wird, zu Hause, und somit ist die 
Grundbedingung der Tätigkeit des Herstellens die Weltlichkeit; »näm-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 E xistenzieller Republikanismus

lich die Angewiesenheit menschlicher Existenz auf Gegenständlichkeit 
und Objektivität« (ebenda). Die dritte Grundtätigkeit, das Handeln, ist für 
Arendt die entscheidende Tätigkeit. Obgleich alle Tätigkeiten durch die 
Tatsache bedingt sind, dass die Menschen zusammenleben, ist nur das 
Handeln »nicht einmal vorstellbar außerhalb der Menschengesellschaft« 
(ebenda: 33). Nur das Handeln »ist direkt auf eine Mitwelt bezogen, denn 
nur das Handeln findet zwischen Menschen« statt (Bonacker 2009: 183), 
das heißt handeln »kann man nur in Gegenwart anderer Subjekte« (Be-
cker 1998: 169). Die Grundbedingung, die der Tätigkeit des Handelns ent-
spricht, »ist das Faktum der Pluralität, nämlich die Tatsache, daß nicht 
ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt be-
völkern« (Arendt 2008: 17). Daher ist das Handeln eng mit Sprechen und 
Kommunikation verknüpft. »Sprechen ist immer auch schon Handeln« 
(Grossmann 2008: 51). Handeln ereignet sich überdies immer im Raum 
des Öffentlichen (vgl. ebendaf.).

Freiheit, so Arendt, könne durch dieses öffentliche Handeln realisiert 
werden. Denn »solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht 
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind« (Arendt 1958: 
675). Bei Arendt wird aber auch negative Freiheit mitgedacht. Arendt fasst 
Freiheit demnach auch – wie in der liberalen Tradition – als Recht auf 
Schutz gegen die Gewalt des Staates und die Gewalt der Mitmenschen 
auf. Im Unterschied zur liberalen Tradition wird die negative Freiheit je-
doch als Basis dafür gedacht, dass man überhaupt in einem politischen 
Raum durch sein öffentliches Handeln erscheinen kann: »Ohne einen 
politischen garantierten öffentlichen Bereich hat Freiheit in der Welt kei-
nen Ort, an dem sie erscheinen könnte« (ebenda: 670f.).6 Die negative 
Freiheit wird folglich nicht als Freiheit von Politik, sondern gerade als 

6 | Die Sichtweise, dass nur im politischen Raum Freiheit gewährleistet werden 

kann und dieser daher geschützt werden muss, damit freies gemeinsames Han-

deln möglich ist, ist eine Schlussfolgerung Arendts aus der Beschäftigung mit der 

antiken Polis (vgl. Kräuter 2009: 41). Denn in Arendts Sichtweise wurde der Raum 

der Polis im Gegensatz zum Oikos als Reich der Freiheit gedacht. Dabei sei Gleich-

heit als das eigentliche Wesen von Freiheit angesehen worden: »Freisein hieß, frei 

zu sein von der allen Herrschaftsverhältnissen innewohnenden Ungleichheit, sich 

in einem Raum zu bewegen, in dem es weder Herrschen noch Beherrschtwerden 

gab« (Arendt 2008: 43). In der Polis – gedacht als ein gemeinsamer öffentlicher 

Handlungsraum – sich zu bewegen, hieß daher bereits frei zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 61

Freiheit zur Politik verstanden. Sie stellt eine Garantie dar, sich frei bewe-
gen zu können, um so unbefangen die Möglichkeit wahrnehmen zu kön-
nen im öffentlichen Raum durch Handeln und Sprechen zu erscheinen. 
Es braucht diesen Erscheinungsraum, wo Menschen durch ihr Handeln 
ihre personale Einzigartigkeit enthüllen können und es braucht andere 
Menschen: 

»Ursprünglich er fahre ich Freiheit und Unfreiheit im Verkehr mit anderen und nicht 

im Verkehr mit mir selbst. Frei sein können Menschen nur in Bezug aufeinander, 

also nur im Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort er fahren sie, was 

Freiheit positiv ist und daß sie mehr ist als ein Nichtgezwungen-werden« (ebenda: 

670). 

Somit wird zwar Freiheit erst durch das tatsächliche Handeln realisiert, 
das Handeln ist aber erleichtert durch eine gewisse Meinungs- und Be-
wegungsfreiheit – in dem Sinne frei handeln zu können. Freiheit ist bei 
Arendt damit auf zwei Weisen konnotiert: Handeln in Freiheit und reali-
sierte Freiheit durch gemeinsames Handeln. Wenn man noch die Freiheit 
der beziehungsweise zur Spontanität hinzunimmt, dann ist Freiheit sogar 
auf drei Weisen konnotiert. Wobei die Freiheit der Spontanität aber prä-
politisch ist, sie ist immer latent, denn selbst der Totalitarismus kann sie 
nicht abschaffen. Handeln in Freiheit meint die Rahmenbedingungen für 
die Realisierung der Freiheit, welche für Arendt vor allem darauf hinaus-
laufen, eine Republik zu institutionalisieren, die das Recht garantieren 
kann im Recht zu leben. Es ist das, was man als Demokratie-Theoretiker 
von einer politischen Ordnung verlangen kann. Denn die politische Ord-
nung als solche in ihrem Polity-Charakter (also in ihrer institutionellen 
Verfasstheit) ist der zentrale Kern jedes normativen Modells von politi-
scher Ordnung. Durch das Plädoyer für die Republik hat Arendt somit 
schon einer demokratischen Ordnung den Vorzug vor einer anderen 
politischen Ordnung gegeben. Je nach normativem Modell entwickeln 
Denker über eine Theorie der politischen Ordnung hinaus auch Gerech-
tigkeitsideen, die für die Policy-Dimension von Politik gewisse Vorstruk-
turierungen versuchen zu rechtfertigen – und so die Neutralität des Staa-
tes tendenziell aufheben und dieser politischen Ordnung vielmehr eine 
inhaltliche Grundausrichtung verordnen sollen. Die Politics-Dimension 
ist jedoch nur selten Teil von normativen Modellen – und mehr Gegen-
stand politischer Analyse, mithin mehr auf die Realpolitik als auf einen 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 E xistenzieller Republikanismus

idealen Staat bezogen.7 Was Arendt normativ also von einer politischen 
Ordnung prinzipiell verlangen kann, ist der Gehalt der Polity-, Politics-, 
und Policy-Dimension von Politik. Was darunter nicht fällt, ist das Ver-
halten der Bürger in dieser politischen Ordnung gegenüber einander und 
gegenüber den sie repräsentierenden politischen Institutionen.8

Freiheit durch Handeln zu realisieren, muss so folglich als Appell an 
die Bürger selbst gerichtet sein, in einer freien politischen Ordnung von 
ihrem Recht auf freie Meinung und politische Tätigkeit auch Gebrauch 
zu machen. Es scheint aber nicht angebracht, streng zwischen den negati-
ven Freiheiten und der Realisierung der Freiheit durch Handeln zu trennen. 
Die negativen Freiheiten sind gerade dazu da, die Freiheit zum Glück 
des Öffentlichen zu ermöglichen, welches sich einstellt, wenn man an 
öffentlichen Angelegenheiten interessiert tätig ist, also im öffentlichen 
Raum handelt und dadurch Freiheit realisiert. Nach Arendt ist der Mut 
zur öffentlichen Tugend aber immer schon möglich. Im Gegensatz zu 
Kants Republikanismus benötigt ihr zufolge also die bürgerliche Tugend 
die freiheitliche-republikanische Ordnung nicht. Die bürgerliche Tugend 
kann in einer solchen Ordnung nur freier und besser ausgelebt werden. 
In einer Republik kann man einfach besser Republikaner sein. Arendts 
Republikaner braucht keine Republik, um Republikaner zu sein, er ist es, 
wenn er denn will. Niemand kann ihm den Mund verbieten, keine Ord-
nung kann ihn daran hindern, Republikaner zu sein. Nach Arendt kann 
selbst der Totalitarismus das Faktum der Natalität nicht abschaffen.9 Die 
Natalität ist die Eigenschaft »mit der wir uns in die Welt einbringen oder 
einschalten« (Benhabib 1987: 528). Diese Eigenschaft ist die Freiheit zum 
spontanen Neuanfang, welcher von keiner Ordnung verhindert werden 
könnte. Diese existenzphilosophische Einsicht Arendts kann man mit 
der Theorie des Politikwissenschaftlers Dolf Sternberger erklären. Stern-

7 | Der deliberativen Demokratietheorie ist es zu verdanken, dass sie diese Poli-

tikdimension auch normativ betrachtet, denn auch diese muss normativ betrach-

tet werden.

8 | Man könnte das Verhalten der Bürger zwar auch unter die Politics-Dimension 

fassen. Allerdings bezieht sich diese Dimension eher nicht auf die Zivilgesell-

schaft, sondern mehr auf das Verhalten der Politikprofis und die Prozesse, die 

formell und informell zwischen politischen Institutionen und in diesen ablaufen. 

9 | Bestes Beispiel sind dafür, meiner Meinung nach, die Geschwister Scholl: Sie 

haben den Mut zur öffentlichen Tugend in ihren Aktionen bewiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 63

berger (1967) kritisiert den Begriff des Charakters, vorwiegend das, was 
er als bürgerlichen Charakter beschreibt. Politik, so nach Ansicht des 
Charakterstarken, verderbe den Charakter, wodurch man sich lieber von 
der Politik fernhalten solle. Und das hält Sternberger für eine fatale An-
sicht, weil man sich gerade politisch betätigen solle. Dass Sternberger den 
Begriff des Charakters kritisiert, ist insoweit richtig, als dass Charakter 
immer einem Subjekt anhaftet. Das Bürgersein ist jedoch intersubjektiv. 
Der Charakter ist hier dennoch wichtig, es ist nicht direkt ein Charakter, 
sondern eine Haltung des Bürgers.

Arendts Einsicht ist nun, dass ich mich zum Bürger wählen kann. 
Man kann also sehr wohl eine Art moralischer und politischer Selfmade-
man sein. Es ist meine Entscheidung, ein Bürger sein zu wollen. Ich kann 
mir die Haltung des Bürgers geben. Das ist die existenzphilosophische 
Einsicht, die Arendt mit den republikanischen Gedanken verwoben hat. 
Die Phrase von Theodor Mommsen, die Sternbergers politische Auffas-
sung charakterisiert; »Ich wünschte ein Bürger zu sein«, bedeutet dann 
existenzphilosophisch gewendet, dass ich auch in einer Autokratie oder 
einem Kaiserreich ein Bürger sein kann, wobei ich in einer Republik dies 
nun gesichert sein kann. Mommsen hätte es sich nicht wünschen müs-
sen, ein Bürger zu sein, er hätte ein Bürger sein können. Nur eben nicht 
im rechtlichen Sinne. Und seinem Habitus nach war er ja auch ein Bür-
ger. Und als auf der Straße protestierender Sozialdemokrat hätte er sich 
auch als Republikaner verwirklicht.	

Nach Arendt muss die Republik also deswegen institutionalisiert sein, 
weil der Bürger dort in seiner Haltung frei ist, durch diese das Glück des 
Öffentlichen zu realisieren. Deswegen kann Arendt den Republikaner 
eigentlich nicht ohne freiheitlich-republikanische Ordnung denken, ob-
wohl sie es dennoch tut. Das Argument für (liberale) Freiheitsrechte be-
ziehungsweise für das Recht10, welches mit der Befugnis zum Zwingen 

10 | Zum Rechtsbegrif f bei Arendt siehe auch Volk (2010). Er meint, nach Arendt 

sei legitimes Recht ein Ermöglichungsbegrif f; es »öffnet einen Ermöglichungsraum, 

in dem sich über rechtlich garantier te Verfahren ein politisches Miteinander-

Handeln auf der Grundlage der Urteilskraft realisieren kann« (Volk 2010: 22). Da-

nach sei zwar ein Anfang überall möglich, aber von einem freiheitlichen Anfang 

könne man nur dort sprechen, wo die Spielregeln des Miteinander-Handelns ein-

gehalten würden (vgl. ebenda: 279). Da das Handeln das Faktum der Pluralität 

als Grundbedingung hat, könne »eine dauerhafte und stabile Ordnung nur auf der 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 E xistenzieller Republikanismus

verbunden ist und dadurch die Freiheitsrechte garantieren kann, ist also 
pragmatischer Natur. Die durch eine Verfassung verbrieften und durch 
die Exekutive geschützten Freiheitsrechte dienen Arendt nur als Garan-
tie für die freie Entfaltung der bürgerlichen Tugend, wobei ohne die Tu-
gend des Mutes die Freiheit nicht ausgeübt werden kann. Durch den Mut 
sind wir überhaupt nur in der Lage, einen neuen Anfang auch wirklich 
zu setzen und eben das Beginnen von etwas Neuem im gemeinsamen 
öffentlichen Handeln, das ist Freiheit. Das Recht, Rechte zu haben, ist 
zwar essenziell für Arendt, aber doch nur deswegen, weil die eigentliche 
Freiheit in der politischen Tat selbst liegt – und diese Freiheit des Han-
delns solle eben geschützt werden und zwar durch eine republikanische 
Ordnung. Eine freie demokratische Ordnung gibt der Freiheit Ordnung, 
mehr nicht. Aber das ist auch schon viel – wie Arendt selbst erlebte.

2.3	M acht bei Hannah Arendt

Hannah Arendt gibt zwei Definitionen von Macht.
In »Vita activa« heißt es:

»Macht ist, was den öffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwi-

schen Handelnden und Sprechenden überhaupt ins Dasein ruft und am Dasein er-

hält. […] Macht aber besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen, 

wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zer-

streuen« (Arendt 2008: 252).

In »Macht und Gewalt« wird Macht folgendermaßen spezifiziert:

»Macht entspricht der menschlichen Fähigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu 

tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschließen und im Einvernehmen mit 

ihnen zu handeln. Über Macht ver fügt niemals ein Einzelner; sie ist im Besitz einer 

Gruppe und bleibt nur solange existent, als die Gruppe zusammenhält« (Arendt 

2009: 45).

Anerkennung der Pluralität gründen«, mithin könne eine »dauerhafte und stabile 

Ordnung […] nur eine freiheitliche sein« (ebenda: 283).

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 65

Ausgehend von diesen beiden Definitionen kann man nun die Bedeu-
tung ihrer Machtvorstellung herausarbeiten. Leo Joseph Penta sieht vier 
Hauptmomente des Machtbegriffs (vgl. 1985: 48): Macht als Potenziali-
tät, als Relationalität, als Stifter und Erhalter sowie als Geschichtskraft.11 
Macht sei immer zunächst ein Machtpotenzial (vgl. Arendt 2008: 252). 
Das zweite Moment ist Macht als Relationalität. Oben wurde in der ersten 
Definition zitiert, dass Macht zwischen den Menschen entstehe. Der Be-
griff des Zwischen ist für Arendts Machtkonzeption nun von besonderer 
Bedeutung. Penta führt dazu aus: 

»Macht wendet keiner an, noch besitzt jemand ein Monopol darüber, sondern sie 

existier t, sofern sie aktualisier t wird, nur zwischen Menschen in deren Relation. 

Demnach ist Macht sozusagen ihrem Wesen nach ein Gruppenphänomen, das al-

lein zwischen den Mitgliedern dieser Gruppe existier t« (Penta 1985: 51). 

Drittens hat Macht eine Stiftungs- und Erhaltungsfunktion. Die Macht-
stiftungsfunktion bedeutet Folgendes:

»Mit jedem Handeln entsteht […] ein Erscheinungsraum, in dem sich Handelnde 

aufeinander beziehen. […]. Damit der öffentliche Raum die einzelnen Handlungen 

überdauert, muß er institutionalisier t werden. Dies geschieht Arendt zufolge erst 

durch die gemeinsame Gründung eines öffentlichen Raumes, mithin eines politi-

schen Gemeinwesens« (Bonacker 2009: 186).

Das Handeln hat mithin Machtstiftungsqualität: 

»Mit der vorpolitischen Fähigkeit zu handeln, also Neues zu beginnen, korrespon-

dier t hier die Fähigkeit, gemeinsam eine politische Gemeinschaft erst zu gründen. 

Diese Fähigkeit zur gemeinsamen Gründung politischer Institutionen bezeichnet 

Hannah Arendt als Macht« (ebenda). 

Macht beziehungsweise gemeinsames Handeln ruft den potenziellen 
Erscheinungsraum also überhaupt erst ins Dasein. Hierbei geht es also 

11 | Wobei ich hier auf die Erläuterung der Macht als Geschichtskraft gerne ver-

zichten möchte.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 E xistenzieller Republikanismus

um den Gründungsakt eines Gemeinwesens.12 Macht schafft mithin den 
Raum beziehungsweise Ort des Politischen, wo Menschen gemeinsam 
sicher handeln können, und durch die Verfassung wird es ermöglicht, 
dass man sich durch Recht diesen Raum dauerhaft gegenseitig garantie-
ren kann. 

Von dieser Stiftungsfunktion muss nun aber die Erhaltungsfunktion 
unterschieden werden. Denn hierbei geht es darum, dass durch Macht 
der Erscheinungsraum auch am Leben erhalten wird: 

»Was den Institutionen und Gesetzen eines Landes Macht verleiht, ist die Unter-

stützung des Volkes, die wiederum nur die Fortsetzung jenes ursprünglichen Kon-

senses ist, welcher Institutionen und Gesetze ins Leben gerufen hat. […] Alle poli-

tischen Institutionen sind Manifestationen und Materialisationen von Macht; sie 

erstarren und ver fallen, sobald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter 

ihnen steht und sie stützt. Dies ist, was Madison meinte, wenn er sagte, daß alle 

Regierungen letztlich auf ›Meinung‹ beruhen« (Arendt 2009: 42).

Macht ist somit auch als Ermächtigung zu denken:

»Denn wenn »wir von jemand sagen, er ›habe die Macht‹, heißt das in Wirklichkeit, 

daß er von einer bestimmten Anzahl von Menschen ermächtigt ist, in ihrem Namen 

zu handeln. In dem Augenblick, in dem die Gruppe, die den Machthaber ermäch-

tigte und ihm ihre Macht verlieh, auseinandergeht, vergeht auch ›seine Macht‹« 

(ebenda: 45). 

Die lebendige Macht des Volkes muss in einer rechtsstaatlichen Demo-
kratie also auch hinter dem Recht stehen, welches die Freiheitsrechte ga-
rantieren soll und durch Macht gestiftet wurde.

Arendts Machtbegriff ist im Gegensatz zum lebensweltlichen Ge-
brauch des Wortes Macht ein Phänomen der Vielen. Macht ist keine Sache 
eines Einzelnen, sondern immer nur in Besitz einer Gruppe. Aktualisiert 
ist die Macht aber vor allem dann, wenn Menschen in der Rede über ihre 

12 | In diesem Zusammenhang ist die Rolle des Versprechens bedeutend, wel-

che Arendt als Heilmittel gegen die Unabsehbarkeit des Handelns ansieht. Es geht 

dabei in diesem Zusammenhang darum, dass Arendt dadurch einen Begrif f hat, 

der anzeigen kann, dass Menschen sich gegenseitig versichern können, auch zu-

künftig zusammen zu handeln.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 67

Handlungen Auskunft geben, sich überdies mit anderen in der Rede ab-
stimmen (vgl. Rese 2008: 119). Das macht das politische Handeln aus, da 
sich die Menschen dann so zueinander verhalten, »daß sie die anderen 
jeweils als sich selbst Zwecke setzende Lebewesen respektieren« (eben-
da: 120). Handeln in Arendts Sinne ist also nicht von ihrem Machtbegriff 
zu trennen. Macht ist gemeinsames Handeln. Oder mit anderen Worten: 
Macht ist da, wenn Menschen im Raum des Politischen gemeinsam han-
deln. Macht wird intransitiv verstanden: als Macht, die in sich selbst, in 
der Gesellschaft erzeugt und aufrechterhalten wird (vgl. Göhler 2004: 
258). Die intransitive Macht ist kein Nullsummenspiel, denn hierbei geht 
es nicht 

»um die Unterordnung des Willens unter einen fremden Willen innerhalb einer 

Gemeinschaft, sondern um diese Gemeinschaft selbst, die Bedingung ihrer Mög-

lichkeit, ihre Konstituierung. Wenn hier von ›Macht‹ zu sprechen ist, so ist Macht 

selbstbezüglich, im Sinne von ›Mächtigkeit‹ oder ›Selbstmächtigkeit‹ einer sozia-

len Einheit« (Göhler 1997: 41).

2.4	D ie Be ziehung von Macht und Freiheit  
bei Hannah Arendt

Um die Beziehung der beiden Begriffe bei Arendt zu erläutern, muss zu-
nächst kurz die Kritik von Arendt an der Gleichsetzung von Freiheit und 
Souveränität dargelegt werden. Sie schreibt:

»Wie die Souveränität des Einzelnen ist letztlich auch die Souveränität einer Grup-

pe oder eines politischen Körpers immer nur ein Schein […]. Wo Menschen, sei es 

als Einzelne, sei es in organisier ten Gruppen, souverän sein wollen, müssen sie 

die Freiheit abschaffen. Wollen sie aber frei sein, so müssen sie auf Souveränität 

gerade verzichten« (Arendt 1958: 683).

Souveränität und Politik schließen sich in diesem Verständnis aus (vgl. 
Meyer 2011: 28). 

Arendt meint, dass der Mensch a-politisch sei und dass Politik zwi-
schen den Menschen oder in dem Zwischen der Menschen entstehe, also 
außerhalb des Menschen – womit sie sich gegen Aristoteles stellt. Sie 
kritisiert in Zusammenhang mit der Kritik der Souveränität die philo-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 E xistenzieller Republikanismus

sophische Freiheit, die Willensfreiheit, und macht dagegen die politische 
Freiheit stark. Denn die »philosophische Freiheit, die Willensfreiheit, ist 
nur für Menschen von Bedeutung, die als einsame Individuen außerhalb 
politischer Gemeinschaften leben« (Arendt 2014: 425). Freiheit wird bei 
Arendt mit Können verbunden und nicht – zuallererst – mit Wollen. Da-
durch wird die oben erwähnte Bewegungsfreiheit – und damit letztlich die 
Institutionalisierung der Republik – bedeutend: 

»Die Bewegungsfreiheit, die Macht, sich ungehindert von Krankheit oder einem 

Herrn zu bewegen, war ursprünglich die grundlegendste Freiheit, die Vorausset-

zung aller anderen. Die politische Freiheit unterscheidet sich also von der phi-

losophischen Freiheit dadurch, daß sie eindeutig eine Sache des Ich-kann und 

nicht des Ich-will ist. Da sie dem Bürger und nicht dem Menschen überhaupt zu-

kommt, kann sie sich nur in Gemeinschaften zeigen […]. Mit anderen Worten, die 

politische Freiheit ist nur möglich in der Sphäre der menschlichen Pluralität […]. 

Das Handeln, in dem stets ein Wir mit der Veränderung unserer gemeinsamen 

Welt beschäftigt ist, steht im schärfsten denkbaren Gegensatz zu dem einsamen 

Geschäft des Denkens, das sich in einem Zwiegespräch des Menschen mit sich 

selbst vollzieht« (ebenda: 426f.).

Arendts Gegenkonzept zur Willens- beziehungsweise Wahlfreiheit ist die 
Freiheit des Miteinanderhandelns, und diese ist mit der Eigenschaft der 
Natalität verbunden, die das Anfangenkönnen zur Freiheit beziehungs-
weise Möglichkeit des Menschen erklärt, welche ihm aufgrund seines 
Menschseins zukommt.13 Arendts Begriff der Freiheit ist daher mit der 

13 | Indem Arendt die Willensfreiheit kritisier t, kritisier t sie nicht den Willen, 

etwas in Gang zu setzen. Sie kritisier t, dass die Philosophen bislang zu viel Be-

deutung auf die Wahlfreiheit des Menschen gelegt hätten, etwas tun zu können. 

Diese theoretische Willensfreiheit war für Arendt so lange nichts wert, wie kei-

ne politische Freiheit für jeden vorhanden war, seine Meinung frei zu äußern und 

sich öffentlich zu bekennen. Die Philosophen hätten demnach oft aus dem Blick 

gelassen, dass Repression und Unterdrückung die Feinde der Freiheit wären. Ob 

die Menschen in einer Atmosphäre der politischen Unfreiheit so theoretisch einen 

freien Willen haben, sei daher zwar nicht unwichtig, aber doch nebensächlich, 

denn selbst wenn sie theoretisch einen freien Willen hätten, wären sie in poli-

tischer Unfreiheit doch nicht geschützt in der Lage ihre Freiheit in die Welt zu 

bringen, indem sie einen freiheitlichen Neuanfang begehen. Insofern verstehe ich 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 69

Fähigkeit, etwas Neues in Bewegung setzen zu können verbunden, an-
statt nur – wie bei der Willens- beziehungsweise Wahlfreiheit – zwischen 
bereits Vorgegebenem zu wählen. Handeln ist immer auf eine Mitwelt 
bezogen, es ist immer ein Miteinanderhandeln. Erst wenn die Menschen 
zusammenhandeln und damit den Erscheinungsraum am Dasein erhal-
ten, also ihre Macht des gemeinsamen Handelns nutzen, realisieren sie 
Freiheit und diese Freiheit ist nach Arendt der Sinn von Politik: 

»Der Sinn von Politik ist ebendiese Freiheit, in einer mit anderen geteilten Welt 

sprechendes, handelndes und ur teilendes Weltwesen, sprich politisches Wesen, 

sein zu können« (Breier 2001: 81). 

Freiheit wird hier nicht benutzt, um etwas zu erreichen, sondern sie wird 
aufgrund ihrer selbst vollzogen. Freiheit ist, wenn man mutig im öffent-
lichen Raum durch sein Sprechen und Handeln seine Authentizität zu 
Gehör bringt.14 Diese Realisierung der Freiheit ist jedoch nur durch das 
gemeinsame Handeln möglich, was auf die Macht als Zwischen verweist. 
Wenn man nun einen Unterschied zwischen Macht und Freiheit bei 

Arendt nicht als Gegnerin des inneren Menschen, sondern als Gegnerin der Unter-

drücker der politischen Freiheit. Arendts Verständnis vom Willen ernst zu nehmen, 

bedeutet nicht die Rolle des Willens für die Entscheidungsfindung und die Taten 

des Menschen als irrelevant zu begreifen. Im Gegenteil: Nur wer einen freien Willen 

hat, sich diesen bewusst macht, nach diesem handelt und in einer politischen 

Ordnung der Freiheit lebt, der erlebt und lebt die Verwirklichung der Freiheit. Der 

Philosoph mag sich zuweilen aus der Welt des Politischen herausziehen und in die 

kontemplative Welt zurückziehen, aber durch sein einsames Geschäft des Philo-

sophierens ist er nach Arendt noch lange nicht aus der Verantwortung für sein Ge-

meinwesen als real freiheitliches Gemeinwesen entbunden. Denn wo ein Anfang 

keine Bühne, keine Öffentlichkeit, finden kann, da ist der Anfang nicht befreit. 

Der Philosoph muss es so auch auf sich nehmen, für die freiheitliche politische 

Ordnung einzustehen. Denn nicht in der Theorie wird die Welt gestaltet, sondern in 

der Praxis. Und dass die Welt in Freiheit gestaltet können werden muss, ist eines 

der wichtigsten politischen Gebote überhaupt. 

14 | Mein Ziel ist es, die philosophische Freiheit und die politische Freiheit wieder 

einander näher zu bringen – im Bewusstsein dessen, dass man einen deutlichen 

Unterschied zwischen diesen beiden Freiheiten sehen muss.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 E xistenzieller Republikanismus

Arendt treffen wollte, könnte man sagen: Macht ist gemeinsames Han-
deln (selbst), und Freiheit wird durch gemeinsames Handeln realisiert. 

Was kann dieses Machtverständnis in Fragen der politischen Legiti-
mation lehren? 

Eine Untersuchung der Sozialen Bewegungen soll im Folgenden zei-
gen: Sie bestätigen die Fragwürdigkeit der Theorie des politischen bezie-
hungsweise staatstheoretischen Liberalismus15 dadurch, dass durch sie 
angezeigt werden kann, dass die Legitimation zur Herrschaft über die 
Legalität der Ausübung von Herrschaft hinausgeht.16

2.5	D as Vermögen der sozialen Be wegungen

Die Neuen Sozialen Bewegungen werden, wie die transnationale Zivilge-
sellschaft und NGOs, angesichts der postdemokratischen Verhältnisse oft 
sehr gelobt und gepriesen, wobei übersehen werde, dass deren Einfluss-
möglichkeiten auch beschränkt sind, so Dirk Jörke (vgl. 2010: 23). 

Weiterhin wird bei Sozialen Bewegungen – und Demonstrationen – 
oft auch die demokratische Legitimation angezweifelt, was vor allem aus 

15 | Regier t wird in der liberalen Demokratie durch Volksvertreter für das Volk, 

und legitim ist nur, was die Parlamentsmehrheit beschließt. Die Legitimität ge-

winnt die liberale Demokratie dieser Ansicht nach einerseits durch den Rechts-

staat, also vor allem durch die Transparenz des Rechtssystems und dessen Neut-

ralität, sowie dadurch, dass sich die Parlamentarier an die legislativen Verfahren 

halten und dadurch, dass die Opposition die politischen Machtverhältnisse an-

erkennt, das heißt anerkennt, dass von der Parlamentsmehrheit (Regierung) ge-

setztes Recht nicht nur legal, sondern auch formal legitim ist – auch wenn die 

Opposition meist die materielle Legitimität der Beschlüsse der Regierung in Zwei-

fel zieht und manchmal auch versucht, die parlamentarische Logik auszuhebeln, 

indem sie sich an das Verfassungsgericht wendet. Die Verfassungsgerichtsbar-

keit sollte es der Logik der parlamentarischen Demokratie nach eigentlich nicht 

geben, denn in einem parlamentarischen System ist ein Verfassungsgericht ein 

Fremdkörper, ein Dazugesetztes, aber nicht originär Dazugehöriges, anders ist 

dies im präsidentiellen System – wie in den USA.

16 | Legitimität soll dem Ideal des Rechtsstaatsprinzips und der Tradition des 

Rechtspositivismus nach, aufgrund der Verrechtlichung der äußeren Freiheit, auf 

Legalität eingeschränkt sein.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 71

der Minderheitsproblematik entspringt. Auf diese Problematik wird unten 
eingegangen. 

In diesem Abschnitt soll jedoch zentral nicht danach gefragt werden, 
was die Neuen Sozialen Bewegungen nicht können, sondern, was sie in 
Bezug zur demokratischen Legitimität darstellen. Dazu wird zunächst 
an Max Webers Machttheorie angeknüpft, welche den Vorwurf erzeugen 
könnte, dass soziale Bewegungen die Legitimität der Herrschaftsinhaber 
in Frage stellen.

Macht bei Weber ist definiert als »Chance, innerhalb einer sozialen 
Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, 
gleichviel worauf diese Chance beruht« (Weber 1964: 38). Nach Weber 
ist die Macht aber durch die Soziologie kaum zu fassen, denn alle »denk-
baren Qualitäten eines Menschen und alle denkbaren Konstellationen 
können jemand in die Lage versetzen, seinen Willen in einer gegebenen 
Situation durchzusetzen« (ebenda). Daher beschreibt Weber Macht als 
»soziologisch amorph« (ebenda). Weber hält daher den Begriff der Herr-
schaft für präziser. Herrschaft definiert er als »Chance, für einen Be-
fehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden« 
(ebenda). Denn Herrschaft »kann nur die Chance bedeuten: für einen 
Befehl Fügsamkeit zu finden« (ebenda). »Ein bestimmtes Minimum an 
Gehorchenwollen, also: Interesse (äußerem oder innerem) am Gehorchen, 
gehört zu jedem echten Herrschaftsverhältnis« (ebenda: 157). Dies mar-
kiert den Gegensatz zu Macht. Herrschaft kann mit Motiven der Fügsam-
keit rechnen. Mit Webers Herrschaftssoziologie kann man die Begriffe 
Herrschaft und Macht klar differenzieren. In einer gewaltteiligen Demo-
kratie beispielsweise ist eine Partei, wenn sie die Wahl gewinnt, nicht an 
der Macht, sondern an der Herrschaft und hat transitive Macht. Transitive 
Macht bezeichnet die Macht, die den eigenen Willen auf andere überträgt 
und auf diese Weise Einfluss nimmt (vgl. Göhler 2004: 257f.). Das Grund-
muster der transitiven Macht ist die Unterordnung des Willens unter 
den Willen eines Anderen, daher ist transitive Macht stets ein Nullsum-
menspiel (vgl. Göhler 1997: 40f.). Die Partei/Fraktion (beziehungsweise 
Koalitionsregierung) ist für eine bestimmte verfassungsmäßig gesetzte 
Zeit zur Herrschaft legitimiert, sie hat innerhalb der Institutionen die 
Möglichkeit verbindlich und legitim Recht zu setzen. Macht kann sie nur 
durch das Gesetz ausüben. Ihre transitive Macht besteht in der Schaffung 
von Gesetzen. Herrschaft ist somit das, wozu sie nach der Verfassung auf 
Zeit legitimiert ist. Transitive Macht ist das, worüber sie aufgrund dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 E xistenzieller Republikanismus

Legitimation beziehungsweise Ermächtigung verfügt. Sie ist legitimiert, 
Macht auszuüben, das ist Herrschaft und sie kann diese Herrschaft gegen 
den Willen anderer ausüben.	                                

Weber ging es jedoch nicht um eine rechtsphilosophische Ausleuch-
tung der Begriffe, sondern vielmehr um die soziologische Klärung der 
Asymmetrie von Herrscher und Beherrschten. Daher betrachtet er vor al-
lem die »Beziehung zwischen den Herrschenden und ihrem Legitimitäts-
anspruch und den Beherrschten und ihrem Legitimitätsglauben« (Müller 
2007: 129). Herrschaft ist dann stabil, wenn der Legitimitätsglaube aus-
geprägt ist und die Beherrschten subjektiv von der Rechtsmäßigkeit der 
Herrschaft überzeugt sind (vgl. Berthold 1997: 350). »In diesem Verständ-
nis ist Herrschaft Macht mit Legitimation, da sie die Zustimmung der 
Betroffenen zur Herrschaft voraussetzt« (Imbusch 1998: 22). Herrschaft 
wird als ein Sonderfall von Macht, aber gleichsam auch als ihr Gegenpol 
verstanden, was einen Widerspruch markiert, dessen Auflösung Weber 
nicht für möglich hält (vgl. Neuenhaus 1998: 77). Nach Weber kann der 
Staat jederzeit legitim physischen Zwang ausüben. Herrschaft beruht 
aber vor allem auf dem Glauben in ihre Rechtmäßigkeit, welche durch 
Legende von den Herrschern immer wieder betont wird. 

Das Gehorchenwollen des Beherrschten, sein Glaube an die Rechtmä-
ßigkeit der Herrschaft, trägt nach Weber längerfristig zur Stabilität der 
Herrschaft bei. So kann man folgern: Das Ausmaß des Gehorchenwollens 
entscheidet über den Grad der Stabilität einer Herrschaftsordnung. So-
ziale Bewegungen stellen in dieser Sichtweise gerade die Legitimität der 
Herrschaftsinhaber in Frage, sie entziehen sich dem Gehorsam. Wenn 
das Ausmaß des Gehorchenwollens über die Stabilität der Herrschaft ent-
scheidet, destabilisieren soziale Bewegungen die Herrschaft. Oder mit 
anderen Worten: Soziale Bewegungen entziehen den Herrschaftsinha-
bern die Legitimation. 

Die sozialen Bewegungen sind nun aber kein Störfaktor im politischen 
System, sondern ihre Macht liegt in der Ermächtigungserinnerung an die 
politische Delegierung. Ihre Macht liegt in der Anzeige, dass Herrschaft 
Macht mit Legitimation ist. Indem soziale Bewegungen den Gehorsam 
den Herrschaftsinhabern gegenüber verweigern und ihre Legitimität in 
Frage stellen, legen sie den Herrschaftsinhabern die Legitimationsbezie-
hung der Herrschaft durch Macht dar. Indem (soziale) Bewegungen die 
Regierung (beziehungsweise Parlamentsmehrheit) daran erinnern, dass 
sie lediglich ermächtigt ist, zeigen sie dieser, dass ihre Herrschaft nur 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 73

dann legitim ist, wenn sie fähig ist, die Mehrheitsinteressen im Sinne des 
Wohls aller zu vertreten. Soziale Bewegungen können also durchaus ein 
Indiz für die Repräsentanten (der Regierungskoalition) sein, dass an ihre 
Legitimation zur Herrschaft nicht mehr geglaubt wird.		                

In der Postdemokratie hat sich die Macht aller gewählten Repräsentan-
ten verringert. Die Macht der Repräsentanten kann mit Bezug auf Webers 
Machttheorie als transitive Macht bezeichnet werden. Wenn die Logik 
der Repräsentativdemokratie davon geprägt ist, den Anderen – in Form 
der parlamentarischen Minderheit – seinem Willen unterzuordnen, mit-
hin transitive Macht auszuüben, dann kann der empirisch zunehmend 
feststellbare Einfluss des Finanzkapitalismus beziehungsweise der öko-
nomischen Eliten auf die Politik, auch als transitive Macht interpretiert 
werden. Die transitive Macht der Repräsentanten verringert sich dadurch. 
Sie können den eigenen Willen gegen die Übermacht der wirtschaftli-
chen Eliten nicht oder nur marginal durchsetzen. Dadurch wird die Logik 
der Repräsentativdemokratie ausgehebelt. Das repräsentativdemokrati-
sche Nullsummenspiel, in dem bisher lediglich Teile des Parlaments als 
Verlierer die Oppositionsbänke besetzen mussten, wird zu einem Null-
summenspiel, aus dem das ganze Parlament als Verlierer hervorgeht, weil 
dieses sich der Übermacht der wirtschaftlichen Eliten beugen muss. 

Soziale Bewegungen können hingegen dem Druck der ökonomischen 
Eliten entgegengehen und besitzen eine Macht, die in der Ermächtigungs-
erinnerung an die politische Delegierung liegt. Ihr Adressat ist die Poli-
tik, nicht die ökonomischen Eliten. Weiterhin sind die Medien als Teil 
des politischen Systems stets mit angesprochen, da sie die Symbolik der 
Bewegung promoten sollen. Der Bürger, der nicht Teil der sozialen Be-
wegung ist, wird indirekt angesprochen. Die Ermächtigungserinnerung 
ist auch stets eine Selbstansprache des Volkes als Souverän an sich selbst 
durch ein Teil des Volkes.17 Die Ermächtigungserinnerung hat als Ziel-

17 | Da der Begrif f der Ermächtigungserinnerung nicht ohne die Machttheorie von 

Arendt gedacht werden kann, muss der mögliche Einwand abgemildert werden, 

dass Arendt sowohl dem Begrif f »Volkssouverän« beziehungsweise dem Begrif f 

der Souveränität im Allgemeinen eher kritisch gegenüber steht (siehe oben und 

Meyer 2011), als auch eher zur Machtteilung beziehungsweise Souveränitätstei-

lung, wie es im präsidentiellen System institutionalisier t ist, neigt. Aus Arendts 

Machttheorie folgt aber durchaus, dass faktisch jederzeit die Verfassung neu ge-

schaffen werden kann. Der Unterschied zur klassischen Volkssouveränitätstheo-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 E xistenzieller Republikanismus

objekt aber stets die Repräsentanten als Träger der Ermächtigung im Vi-
sier. Eine soziale Bewegung erinnert die Repräsentanten daran, dass sie 
nur ermächtigt sind. Eine soziale Bewegung übt durch die Macht, die sich 
realisiert, wenn sie sich im öffentlichen Raum sichtbar macht, eine sym-
bolische Macht18 aus, beziehungsweise einen symbolischen Zwang, der die 
Repräsentanten daran erinnert, dass sie Ordnungskraft in den Händen 
halten. Der symbolische Zwang besteht in der Ermächtigungserinne-
rung. Oder mit anderen Worten: Die Macht, die sich realisiert, wenn eine 
Gruppe von Bürgern im öffentlichen Raum gemeinsam handelt, erzeugt 

rie liegt dar, dass Arendt bezweifeln würde, dass es einen Souverän gibt, der vor 

jeder Ver fassung da ist, welcher dann die Volkssouveränität besitzen könnte und 

daher ein permanentes Recht auf Ver fassungsgebung beziehungsweise Revolu-

tion besteht. Doch gleichsam wird eine ver fassungsgebende Macht bei Arendt 

skizzier t. Obgleich die Macht zwar immer potenziell und damit immer möglich ist, 

weil man sich zusammenschließen und etwas Neues beginnen kann, gibt es eine 

ver fassungsgebende Macht erst dann, wenn Macht im tatsächlichen gemeinsa-

men Handeln aktualisier t wird, also etwa durch eine Präsenz von Menschen bezie-

hungsweise faktische Versammlung – etwa auf dem Tahrir-Platz in Kairo, während 

des arabischen Frühlings – eine revolutionäre Macht erzeugt wird. Also bei Arendt 

könnte man anstatt von dem Volkssouverän (lateinisch etwa: gens omnipotens) 

von der Macht der Leute (potestas gentium) reden. Gens, gentis, kann im Singular 

mit Nation oder Volk übersetzt werden, im Plural jedoch lediglich mit Leute. Daher 

wäre aus dem Singular ein Volkssouverän ableitbar, und der Plural würde auf das 

Zwischen den Menschen, in dem Macht nach Arendt entsteht, verweisen. Daher 

ist mit dem Begrif f der Volkssouveränität hier auch nicht implizier t, dass es solch 

einen Volkssouverän gibt, sondern lediglich, dass die Macht der Leute, wenn sie 

aktualisier t wird, revolutionäre Macht erzeugen kann. Eine Ermächtigungserin-

nerung stellt dabei heraus, dass ein Herrschaftssystem dann keine Legitimation 

mehr hat, also nicht mehr ermächtigt ist, wenn die lebendige Macht des Volkes 

und damit ist bei Arendt gemeint; die lebendige Macht der Leute, nicht mehr hinter 

den Institutionen steht.

18 | Symbolische Macht kann vor allem in medialen Diskursen wirken. Heraus-

ragendes Beispiel ist die Kehrtwende der Bundeskanzlerin Angela Merkel in der 

Atompolitik nach der Havarie des Atomkraftwerks in Fukushima. Diese Wende 

wurde vor allem durch großen öffentlichen Protest forcier t, der medial transpor-

tier t und erweiter t wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 75

eine symbolische Macht, die die Repräsentanten dazu auffordert, ihre 
Durchsetzungsmacht im Sinne Webers zu nutzen. 

Das Volk wird nicht regiert, sondern es ist der Regent. Die »Idee der 
Einheit und Unteilbarkeit der Volkssouveränität bezeichnet nichts ande-
res als den ›Staat‹ in den Händen des ›Volkes‹« (Maus 2011: 43). Es liegt in 
der Freiheit, beziehungsweise Fähigkeit zur Natalität der Bürger, zusam-
men mächtig zu sein. Nach Arendt haben diejenigen, die zusammen im 
öffentlichen Raum agieren aber nicht den Staat in ihren Händen, sondern 
nur Macht. Arendt hat – in der Terminologie von Ingeborg Maus (2011) 
– lediglich den Bereich nichtinstitutionalisierter Volkssouveränität be-
trachtet. Maus hingegen versucht mit Kant gerade eine Entkopplung der 
beiden Komponenten von Volkssouveränität (rechtlich institutionalisierte 
und nichtinstitutionalisierte) als Fehldeutung auszuweisen. Mit Arendt 
kann man aber darauf hinweisen, dass auch die Ausübung von nichtins-
titutionalisierter Volkssouveränität bereits eine Ausübung von Macht ist 
und der Macht eben nicht vorausgeht. Mithin macht Arendt deutlich, dass 
es nicht nur rechtlich institutionalisierte (transitive) Macht gibt. 

Die transitive Machtausübung ist zwar nur dann legitim, wenn sie 
im verrechtlichten Rahmen stattfindet.19 Legitimität ist jedoch – sozio-
logisch betrachtet – nicht auf Legalität zu reduzieren, weil etwa soziale 
Bewegungen die Legitimation zur Herrschaft in Zweifel ziehen können. 
Mithin geht das Verständnis der sozialen Bewegungen von Legitimation 
über ein formales Verständnis von Legitimation hinaus. Ihr Verständnis 
von Legitimation ist immer materiell geprägt. Das entbindet sie jedoch 
noch nicht davon, die eigene (intransitive und symbolische) Macht durch 
gesetztes Recht zu legitimieren. Hier findet sich wieder der Anschluss an 
Kant als Theoretiker der Volkssouveränität, nach der das Volk der Gesetz-
geber ist. Daher sollte es auch das Anliegen jeder Bürgerinitiative sein, 
auf den Gesetzgeber – in seiner doppelten Konnotation als Volk und Par-

19 | Immanuel Kant ist einer der ersten, die Legitimität auf Legalität reduzieren. 

Das macht ihn zu einem Rechtspositivisten, obgleich ich als Bürger nach Kant die 

Befugnis habe, »keinen äußeren Gesetzen zu gehorchen, als zu denen ich meine 

Beistimmung habe geben können« (Kant 2008: 160 Anm.). Das angeborene Recht 

auf Freiheit muss nach Kant durch die bürgerliche Verfassung gesichert werden, 

aber die Trennung zwischen Moral und Recht ist strikt. Gesetze sind nach ihm dann 

legitim, wenn sie durch Verfahren entstanden sind, an denen alle Reglungsbetrof-

fenen auf gleiche Weise teilhaftig gewesen sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 E xistenzieller Republikanismus

lament – zu wirken, anstatt lediglich auf Beschlüsse zu reagieren, indem 
man sich an die Gerichte wendet. Eine soziale Bewegung sollte demnach 
danach streben, die eigene intransitive und symbolische Macht in recht-
lich legitimierte transitive Macht umzuformen.20 Nun kann auch die Min-
derheitsproblematik aufgelöst werden. Bei der Minderheitsproblematik 
geht es um die Frage, wann eine Gruppe groß genug ist, um authentisch 
die materielle Legitimität der Herrschaftsinhaber in Frage zu stellen. Es 
wäre willkürlich, wollte man eine Zahl dafür festsetzen. Es spricht aber 
vieles dafür, dass eine kleine Initiative, die sich etwa gegen die Errich-
tung eines Pumpspeicherwerks in ihrer Region einsetzt, die materielle 
Legitimität der Herrschaftsinhaber der obersten Regierung nicht in Frage 
stellen kann – sondern allenfalls nur die lokalen Herrschaftsträger hin-
terfragt. Es ist also zu erörtern, wann eine Bürgerbewegung zu einer An-
zeige dafür wird, dass die Legitimität der obersten Herrschaftsinhaber 
durch eine Bürgerbewegung klar in Frage gestellt wird. Das Problem der 
Minderheitsproblematik kann nur so betrachtet werden, als ob jede Pro-
testgruppe die Legitimität der Herrschaftsinhaber in Frage stellt. Die Er-

20 | Dies entspricht der kritischen Haltung gegenüber der Sichtweise des zivilen 

Ungehorsams nach Ingeborg Maus. Maus (2011: 22-28) kritisier t, dass der Pro-

test der neuen basisdemokratischen Bewegungen gegen die selbstreferentielle 

Verselbständigung politischer Entscheidungsprozesse nicht als Ausübung von 

Volkssouveränität verstanden wird, sondern in das Gewand des Widerstands-

rechts oder des bürgerlichen Ungehorsams gekleidet ist. Widerstand respektive 

Ungehorsam setzten ein lediglich reaktives Verhalten von Rechtsadressaten auf 

vorgefer tigte rechtliche und politische Entscheidungen voraus. Vor allem kritisier t 

sie aber, dass die Praxis vieler Protestbewegungen darauf hinaus läuft, durch 

symbolische Regelverstöße eine gerichtliche Klärung der Rechtslage zu bewirken. 

Bürgerlicher Ungehorsam würde sich so darin erschöpfen, einen Rechtsweg einzu-

leiten. Dies könne als Renaissance des (mittelalterlichen) Widerstandsrechts ge-

lesen werden. Diese Vorstellung der Souveränität des Rechts widerspreche aber 

der Idee der Volkssouveränität, welche nicht aus dem geltenden Recht abgeleitet 

werden kann. Volkssouveränität gehe der Rechtsordnung vielmehr voraus und be-

gründe diese erst. Wenn sich die Protestbewegungen also vor allem solcher Ak-

tionsformen bedienen, die im Ergebnis die herrschende justizstaatliche Entwick-

lung bestätigen, werde die Idee verabschiedet, dass nur demokratisch gesetztes 

Recht legitim sei. Der wesentliche Aspekt der Volkssouveränität sei heute daher 

durch die Verfassungsgerichtsbarkeit usurpier t.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 77

mächtigungserinnerung ist durch jede Protestgruppe gegeben, erzeugt 
aber erst dann ernstzunehmende Macht, wenn sie weiter anwächst. Erst 
mit der Aggregation von körperlicher Präsenz bei einer Protestgruppe 
gewinnt sie eine Wahrnehmung, die so viel symbolische Macht erzeu-
gen kann, dass die Legitimität der Herrschaftsinhaber in Frage gestellt 
zu sein scheint. Masse macht in diesem Sinne Macht, nämlich symboli-
sche Macht, die wiederum eine Anzeige für den Status der Legitimität der 
Herrschaftsinhaber ist. Protestieren 10.000 Pegida-Anhänger in Dresden 
oder 20.000 Netzaktivisten in Berlin, hat das nicht den gleichen Effekt, 
als wenn eine Million Bürger vor dem Parlament stünden, um für eine 
echte Bildungsrepublik zu demonstrieren. 

Eine hohe symbolische Macht einer sozialen Bewegung entbindet die-
se aber nicht davon, ihr Anliegen in Gesetze, die vom Gesetzgeber be-
schlossen werden müssen, zu überführen.21

Die (erfolgreiche) Nutzung von transitiver Macht kann den materiel-
len Legitimationsglauben der Beherrschten verfestigen.22 Sofern aber der 
Wille von den Herrschaftsinhabern nicht durchgesetzt werden kann be-
ziehungsweise die Willensdurchsetzung erschwert ist, etwa durch den 
Druck der neoliberalen Eliten, wie in der Postdemokratie, besteht die 
Funktion der sozialen Bürgerbewegungen hauptsächlich darin, die Re-
präsentanten des Staates daran zu erinnern, dass sie die Macht haben, 
ihren Willen auch durchzusetzen. In diesem Sinne ermutigen soziale Be-
wegungen die Repräsentanten dazu, zu handeln und sich nicht einer Ar-
gumentation der Alternativlosigkeit zu überlassen. Die Bürgerbewegung 
fragt danach, wie wir leben wollen und ermutigt die Repräsentanten 
ebenfalls Alternativen zu Sachzwängen zu erörtern und zu beschließen. 
Soziale Bewegungen stärken somit die Inputdimension des demokrati-
schen Prozesses. Und wenn diese Inputdimension in der Postdemokratie 

21 | Gerade weil das Volk nicht an die Verfassung gebunden ist, sollten Verfas-

sungsänderungen im Gegensatz zu normalen Gesetzen jedoch durch Volksent-

scheide beschlossen werden, um deren Legitimation zu gewährleisten.

22 | Nicht nur weil durch er folgreichen Output Legitimation geschaffen werden 

kann, sondern weil ein Regime auch symbolische Macht erzeugen kann, also durch 

rhetorische Wiederholung des Er folges den Glauben an seine Legitimation beför-

dern kann. Symbolische Macht wirkt also sowohl durch Bürgerbewegungen auf die 

Herrschaftsinhaber, als auch von den Herrschaftsinhabern auf die Beherrschten.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 E xistenzieller Republikanismus

tendenziell irrelevant für die Outputdimension zu sein scheint, dann ist 
die Wiederherstellung der Inputdimension demokratierelevant.

Berücksichtigt man die Rolle von sozialen Bewegungen in der Frage 
nach einer der Republik angemessenen Legitimationstheorie, dann muss 
man konstatieren, dass die Öffentlichkeit die Legitimität der Regierung 
stets reflektiert und bewertet und dass ein großer Einspruch aus der Zi-
vilgesellschaft die Legitimation der Regierung beziehungsweise Parla-
mentsmehrheit in Frage stellt, auch wenn sie legal gesehen für die Legis-
laturperiode, für die sie gewählt ist, legitimiert ist. Mit Max Weber müsste 
man jedoch auch sagen, dass ein politisches System vorstellbar ist, in dem 
die Beherrschten einen hohen Legitimitätsglauben haben, auch wenn ei-
nige unter ihnen einen privilegierteren Zugang zur transitiven Macht 
haben. Dieses politische System könnte allerdings keine rechtsstaatliche 
Demokratie sein, weil dort das Versprechen gilt, dass jeder den gleichen 
Zugang zur transitiven Macht haben muss. 

Wenn also die Legitimität der Regierung nicht nur von ihrer Legalität 
und ihrem politischen Regierungsauftrag (durch den Gewinn der letzten 
Wahl) abhängt, sondern auch von der je konkreten Meinung oder Stim-
mung in der Öffentlichkeit gegenüber der Regierung, dann muss man 
der Zivilgesellschaft Aufmerksamkeit schenken. 

Der Wille des Volkes muss geachtet werden. Zwar können die Volks-
vertreter ihn nur vertreten und ihn deswegen auch nie direkt kennen. 
Sie müssen ihn interpretieren, auslegen, um ihn dann festzulegen. Aber 
daher müssen sie auf die Zivilgesellschaft achten. Daher müssen sie auf 
die Stimmung im Lande achten, daher dürfen sie nicht einfach tun, was 
sie für richtig halten.23 Die alte konservative Idee von Edmund Burke und 
anderen, dass der Volksvertreter vertritt, was er für richtig hält, ist eine 
falsche Idee. Der Volksvertreter muss sich stets am Willen des Volkes 

23 | Aber sie dürfen Stimmungen im Land auch kritisieren. Wenn ein Theoretiker 

glaubt, dass die Mehrheit des Volkes in dem einen oder anderen Punkt falsch liegt, 

dann muss er das sagen. Er muss dann darauf wirken, die Stimmung zu verän-

dern. Der Theoretiker muss aber seine Kritik an intersubjektiver Rechtfer tigbarkeit 

und Plausibilität ausrichten. Kurzum: Er ist dem reflexiven Rechtfertigungsgebot 

unterlegen, das besagt, dass nur das beim Anderen Zustimmung finden kann, was 

intersubjektiv rechtfer tigbar ist. Seine Kritik sollte daher mehr oder weniger an 

eine Idee vom Gemeinwohl gebunden sein. Seine Kritik sollte keine Exklusion be-

treiben, sondern auf Inklusion zielen. 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 79

orientieren. Daher muss er immer auch im Austausch mit den Repräsen-
tierten stehen. Er muss sich stets um einen guten Eindruck des Willens 
des Volkes kümmern. Parteien haben in einer liberalen Demokratie zwar 
einen Sinn, aber nach der Idee der Volksouveränität haben sie keinen 
Sinn. Wenn die Volkssouveränität indirekt vertreten wird (repräsentati-
ve Demokratie), dann muss sich der Volksvertreter um die bestmögliche 
Interpretation des Volkswillens bemühen. Demnach müssten auch alle 
Volksvertreter diesen Willen stets ähnlich interpretieren, ähnlich ausle-
gen und dann auch konsensorientiert so festsetzen, wie sie ihn alle ge-
meinsam auslegen. Folgt man der Idee der Volkssouveränität, bedeutet 
dies direkt eine Konsensdemokratie. Denn der Souverän hat immer einen 
Willen. Er kann nicht keinen Willen haben. Volksvertreter dürfen dem-
nach nicht für das Volk regieren, sondern müssen das Volk durch den 
Volkswillen regieren – und zwar den Volkswillen, der nicht den Willen 
aller, sondern das Gemeinwohl widerspiegelt.24 

Die Idee der radikal-pluralistischen Parteiendemokratie: Jeder wie er will 
und jedem Wollen eine Vertretung, ist eine Idee, die der Idee der Volkssou-
veränität völlig widerspricht. Mit einem konzentrierten Parteiensystem, 
also mit großen Volksparteien und sonst kleiner Ausdifferenzierung, 
kann man der Idee der Volkssouveränität noch näherkommen, als mit 
einem sehr fragmentierten Parteiensystem. Man kann eine Abstufung 
hinsichtlich der besten Art und Weise der Repräsentation des Volkswil-
lens treffen:

24 | Das Gemeinwohl muss dabei den Test der Verallgemeinerung bestehen, ob 

dieses der liebenswürdigen Einrichtung des Gemeinwesens entsprechen kann. 

Hier könnte man – wie schon bei Rousseau oft kritisier t – eine Bevormundungs-

gefahr sehen. Der Republikanismus könne ins Autoritäre umschlagen – wenn es 

nicht der Wille aus den Einzelwillen, sondern der gemeinsame Wille sein solle, 

der entscheidend sei. Wenn es nicht die rechnerische Mehrheit, sondern ein 

nebulöses inhaltliches Gebilde sei, welches das Gemeinwohl ausdrücke, dann 

bestünde die Gefahr der Ermächtigung einiger Weniger über alle. Allerdings kann 

es meines Erachtens nur einen Konsens über die Idee der Gerechtigkeit geben – 

welcher dann in der Zivilreligion verwirklicht ist. Somit würden die Volksvertreter 

zwar in Hinsicht der Macht der intersubjektiven Gerechtfertigkeit den Willen des 

Volkes ähnlich interpretieren. Das würde aber noch nicht den politischen Streit 

aufheben.

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 E xistenzieller Republikanismus

1.	 Konsensdemokratie als direkte Demokratie. Direkter Dialog der Bür-
ger (Jean-Jacques Rousseaus Staatsmodell).

2.	 Konsensdemokratie als indirekte Demokratie. Alle Volksvertreter ver-
suchen auf vergleichbare Weise den Willen des Volkes zu interpre-
tieren. Sie richten sich an der Hintergrundgerechtigkeit des Gemein-
wesens aus. Ihr politischer Streit ist nicht grundsätzlich, sondern nur 
technisch – also in Fragen der richtigen politischen Maßnahmen. Sie 
streben alle nach der Realisierung des gleichen politischen Ordnungs-
modells. Aber in ihrem Streben setzen sie unterschiedliche Akzente. 

3.	 Konsensdemokratie als indirekte Demokratie, in der es wenige Par-
teien gibt, die als Volksparteien versuchen, alle Bürger zu repräsen-
tieren. Idealfall war das 2 1/2 Fraktionensystem der Bundesrepublik 
(SPD, CDU/CSU, FDP). Mithin ist eine größtmögliche Parlaments-
mehrheit besser als eine geringe Parlamentsmehrheit. Das läuft aber 
faktisch nicht direkt auf eine Große Koalition hinaus, sondern eine 
große absolute Mehrheit einer Partei ist ebenso gut, wie eine große 
Parlamentsmehrheit von SPD und FDP beispielsweise.

4.	 Mehrheitsdemokratie als indirekte Demokratie. Die Zwei-Parteien-
systeme, vor allem die USA, sind zwar der Idee nach auch Systeme, 
in denen die zwei großen Parteien als Volksparteien versuchen, alle 
Bürger zu vertreten. Aber sie ermöglichen aufgrund des realen ideo-
logischen Konfliktes, der zwischen ihnen herrscht, keine Konsensde-
mokratie. Der clash of ideas ist in der Praxis zu groß, als dass die Volks-
vertreter tatsächlich daran interessiert sind, alle Bürger zu vertreten. 
Daher ist das US-amerikanische politische System auch ein stark plu-
ralistisches, und das obgleich es kein fragmentiertes Parteiensystem 
hat, in dem jeder nach seinem Willen eine Vertretung findet. 

5.	 Die pluralistischen Parteiendemokratien mit Verhältniswahlrecht 
und geringer Mandatshürde (die Fünf-Prozent-Hürde in Deutschland 
verhindert dementgegen etwa gerade eine größere Ausdifferenzie-
rung des Parteiensystems, obwohl auch die Fragmentierung im deut-
schen Parteiensystem zunimmt). Das Musterbeispiel so einer plura-
listischen und fragmentierten Parteiendemokratie war die Weimarer 
Republik und ist heute Italien. 

Nimmt man an, dass das Modell von Rousseau aufgrund der Größe der 
Nationalstaaten nicht realisierbar ist, dann bleiben als bestmögliche 
Demokratien 2. und 3. Nimmt man an, dass 2. in einem liberalen Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren 81

meinwesen unwahrscheinlich ist, weil dort unterschiedlichste Interes-
sensgruppen bestehen, dann ist 3. in einer realen Demokratie noch die 
bestmögliche Demokratie. Aber es ist auch zu konstatieren, dass 2. die 
bestmögliche indirekte Demokratie ist. An diesem Ideal muss sich jede 
reale repräsentative Demokratie messen lassen. Entscheidend ist, was der 
Volkssouverän will, und nicht der Wille der einzelnen Interessensgrup-
pen. Und wo es sogar unter den Interessensgruppen Ungleichgewichte 
beim Einfluss gibt, da kann noch weniger davon gesprochen werden, dass 
die Politik einen Konsens aller erfüllt.

Doch was will das Volk? Was sollen die Repräsentanten antizipieren, 
wenn doch ein starker Pluralismus herrscht und sich kaum Konsens aus 
der Zivilgesellschaft andeutet? Schließlich kommt hinzu, dass selbst, 
wenn alle die gleiche Idee von Gerechtigkeit verfolgten, sie doch streiten 
würden, wie man diese verwirklichen solle. Selbst wenn das Volk wüsste, 
was es will, und die Volksvertreter sich darüber einig wären, wie man 
diesen Willen auszudrücken habe, gäbe es also noch Diskussionsbedarf 
darüber, wie der Wille umgesetzt werden solle. Was bringt es also, darauf 
zu hoffen, dass die Zivilgesellschaft, würde sie doch nur mehr gehört, 
alles zum Besseren wenden würde?

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002 - am 14.02.2026, 09:41:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

