2. Durch Freiheit substanzielle
Freiheit realisieren

2.1 LIEBE UND AMOR MUNDI

Eine Welt, in der die Biirger sich nach einem Konsens aus rationalen
Griinden richten, ist wiinschenswert, das heifdt, eine Welt, in der man
sich nach allgemeinen Griinden richtet, wird eine bessere Welt sein. Sie
wire harmonischer als die heutige Welt. Wenn man am Konsens orien-
tiert ist, dann lebt es sich harmonischer. Reibungen und Streitigkeiten
wiirden auch in einer realen Konsensdemokratie nicht ausbleiben, aber
sie wiirden nicht mehr die Tagespolitik in dem starken Mafle bestimmen,
wie dies heute der Fall ist. Eine deliberative Republik, eine echte Konsens-
demokratie, wire aller Wahrscheinlichkeit nach ein recht harmonisches
Gebilde. Wahrscheinlich wiren die Biirger gliicklicher, sofern es ihnen
6konomisch nicht furchtbar schlecht geht. Eine Konsensdemokratie muss
sich also auch der sozialen Frage stellen.

Die Konsensdemokratie wird aber vor allem erméglicht und erhalten
durch die konsensorientierten Demokraten. Ohne gute Demokraten kei-
ne gute Demokratie, ohne gute Republikaner keine gute Republik. Dieser
Satz gilt auch fiir das Ideal der Konsensdemokratie. Ohne eine Ausrich-
tung jedes Einzelnen auf den Konsens (oder zumindest so gut wie jedes
Einzelnen) wird die Konsensdemokratie nie Realitit werden. Demokratie
oder Republik wichst in den Képfen der Biirger heran und wird dadurch
stabil. Republik wird durch das demokratische Verhalten der Biirger er-
halten. Also ohne republikanische Gesinnung und republikanisches 6f-
fentliches Handeln kann die Republik nicht iiberleben. Ohne das Zutun
der Biirger ist der Republik ein schlechtes Dasein prophezeit. Ohne den
Willen jedes Einzelnen, die Republik zu leben, lebt die Republik schlecht.
Sie lebt nur gut, wenn es Republikaner in ihr gibt, die wollen, dass es

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Existenzieller Republikanismus

ihr gut geht. Der Rechtsstaat hilt eine antidemokratische Gesinnung der
Mehrheit nur kurzfristig auf — wie im Fall der Weimarer Republik.

Ich denke aber nun, dass diese Ausrichtung nach einem rationalen
Konsens durch keine kognitive Einsicht erfolgen kann, sondern, dass
dem ein emotionales Verstehen vorausgehen muss. Die Vernunft kann
mir nicht erzihlen, dass ich mich nach allgemeinen Griinden ausrich-
ten muss, weil es die Vernunft als Leitinstanz so nicht gibt. Es muss also
mein Wille selbst sein, der sich zum allgemeinen Willen strecken muss,
der sich an verallgemeinerbaren Griinden ausrichten muss. Ich muss die
Konsensdemokratie wollen. Mein Gefithl muss mir keine andere Wahl
lassen, als dass ich die Konsensdemokratie will. Ich muss emotional ver-
stehen, dass es richtig ist, in einer sozialen Konsensdemokratie zu leben.
Und welches Gefiihl ist besser geeignet als die Liebe, um ein emotionales
Verstehen zu bewirken? Das heifdt, man muss zeigen, welche Rolle die Lie-
be in einem Verstehensprozess hat und was aus dem Gefiihl folgen muss.
Ich setze die heideggerische Methode der Hermeneutik des Daseins an, um
zu zeigen, was aus der Grundbefindlichkeit der Liebe folgen muss.!

1 | Warum diese Deontologie des Gefiihls zugleich jedoch die erweiterte Denkungsart
als Voraussetzung der Klugheit erachtet und damit zu einem existenziellen Rationalis-
mus wachst, ist, dass ohne die Leistung der gedanklichen Uberpriifung - seit Kant
nennen wir diese die erweiterte Denkungsart, die die Grundlage der reflektierenden
Urteilskraftist - man das Wissen von sich als liebendes Wesen nicht offenbaren kann.
Mit anderen Worten: Die Deontologie des Gefiihls ist nicht nur selbst eine Praxis der
Anwendung der reflektierenden Urteilskraft, sondern zugleich kann die Erkenntnis von
der Notwendigkeit des Bekenntnisses ein liebendes Wesen zu sein, nur selbst rational
gewonnen werden. Mithin ist eine Reflexion (iber die Bedeutung der Grundbefindlich-
keit der Liebe notwendig. Es ist zwar das Erlebnis der Grundbefindlichkeit, welches
dem Individuum den Horizont seiner Erkenntnisméglichkeit von sich als liebendes We-
sen aufschlieit, aber es ist die kognitive Féhigkeit diese Erkenntnis zu Uberpriifen und
verallgemeinern zu kdnnen, die letztlich erst das Individuum das Bekenntnis von sich
als liebendes Wesen beschlielen lassen kann. Somit erméglicht das Gefiihl der Liebe
zwar das Versténdnis, aber nur durch die reflektierende Urteilskraft ist die Mdglichkeit
gegeben, dieses Verstandnis allgemeingiiltig zu machen. Die Hermeneutik des Da-
seins, so wie ich sie verstehe, ist somit keineswegs frei von dem Kognitiven. Ohne das
Kognitive gibt es keine verallgemeinerungsfahige Beschlussféhigkeit. Mithin bedeutet
die Grundbefindlichkeit der Liebe auf sich bewusst wirken zu lassen, die Erschlossen-
heitvon sich als liebendes Wesen, wohingegen die Erkenntnis der Anerkennung dieser

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Ein Lexikonartikel fasst die »Hermeneutik des Daseins« Martin Hei-
deggers folgendermaflen zusammen:

Erschlossenheit als wahr, nur durch die kognitive Fahigkeit der reflektierenden Urteils-
kraft geleistet werden kann. Wiederum ist sodann die Entschlossenheit diese Erkennt-
nis von der Notwendigkeit des Bekenntnisses zu sich als liebendes Wesen in das reale
Bekenntnis umzusetzen, ein Akt des Willens. Somit ist die reflektierende Urteilskraft
ein Teil des Prozesses die Erschlossenheit von der Liebe in die reale Umsetzung zu
bringen. Somit kann die Dentologie des Gefiihls nur ein existenzieller Rationalismus
sein, weil nur so die Maglichkeit der Wahrheitsbeanspruchung legitim werden kann.
Denn fehlt die Uberpriifung, ist jeder Prozess des BeschlieRens intersubjektiv leer.
Das kantische Element, dass man ohne die erweiterte Denkungsart zu gebrauchen,
keine allgemeinverbindlichen Urteile treffen kann, bleibt somit bestehen. Kant hatte
da Recht, dass man fiir jede berechtigte Rechtfertigung die intersubjektive Uberpriif-
barkeit braucht. Allerdings gibt es emotionales Verstehen. Und diese Erschlossenheit
wiederum kann nur durch Grundbefindlichkeiten erzeugt werden. Das ist subjektive
ErschlieBung. Wissen kann man auch nur subjektiv anwenden. Aber wahr kann es erst
durch die intersubjektive Uberpriifbarkeit und Bestétigung werden. Richtiges Wissen
ist daher des Gebrauchs der erweiterten Denkungsart bediirftig. Diese erweiterte
Denkungsart ist dem gesunden Menschen im Potenzial gegeben. Er hat diese Fahig-
keit - geistig behinderte Menschen haben diese F&higkeit nicht. Daher kdnnen geistig
behinderte Menschen auch kein richtiges Wissen umsetzen. Was sie aber sehr wohl
konnen, ist die subjektive ErschlieBung von sich als liebendes Wesen - aber ob sie
dieses Gefiihl zum Leitfaden ihres Handelns machen konnen, héngt sehrvon dem Aus-
maf und der Form ihrer geistigen Behinderung ab. Der weitere mégliche Einwand,
dass ein schizophrener Mensch nicht in der Lage ist, seine Erschlossenheit umzuset-
zen, kann insofern widerlegt werden, wenn man annimmt, dass die Schizophrenie ein
Ergebnis der Lebenserfahrungen des betreffenden Menschen ist und keine biologi-
sche Urséchlichkeit hat. Sofern diese aber biologischer Ursachlichkeit ist, besteht fiir
das Argumentationsprogramm der Deontologie des Gefiihls das Problem, wie man so
durchgehend fiir alle Menschen behaupten kann, dass sie sich zu einem existenziell
rationalen Menschen entfalten konnen und dies durch Anwendung der Erschlossen-
heit von sich als liebendes Wesen. Wenn Menschen nicht in der Lage sind, ihre re-
flektierende Urteilskraft in Hinsicht auf die Verallgemeinerbarkeit ihres beabsichtig-
ten Handelns anzuwenden, dann besteht auch fiir das Argumentationsprogramm der
Deontologie des Geflihls der biologische Bias, der jedem Rationalismus beziehungs-
weise jedem kognitiven Programm gemacht werden muss.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

51


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Existenzieller Republikanismus

»Existenz wird als »Verstehen« und »Sich-Entwerfen auf die Méglichkeit seiner
selbstc interpretiert, sodass »Verstehen« die Weise des Existierens selbst cha-
rakterisiert. Die Tatsache des schon durch eigene innere Erfahrung vorhandenen
Wissens von dem, was Gegenstand des Verstehens werden soll, bezeichnet er als
hermeneutischen Zirkel« (Kriiger et al. 2002: 173).

Ubertragen auf die Frage nach dem Gefiihl der Liebe fiir das Verstehen,
bedeutet dies:

Das Wissen von sich als liebendes Wesen ist schon vorhanden. Es geht
daher um die Frage, wie es bewusst werden kann und da behaupte ich,
dass jemand verstehen kann, dass er ein liebendes Wesen ist, wenn er
sich seiner Liebe bewusst macht, die immer schon da ist.? Aktive Einlas-
sung und Reflexion auf die Grundbefindlichkeit der Liebe? ist nétig, um
die ErschliefRung von sich als liebendes Wesen zu vollziehen.

2 | Diese Bewusstmachung wird zumeist durch die Liebe zu einer anderen Person
ermoglicht - etwa wenn man sich in jemand anderen verliebt. Dies wird meist auf
den dann zukiinftigen Lebenspartner/in bezogen. Es kann sich aber genauso gut
auf das neu geborene Kind oder einen anderen Menschen beziehen.

3 | Ich behaupte, dass es zwei Grundbefindlichkeiten im Leben des Menschen gibt:
die Angst und die Liebe. Sie sind grundlegend strukturierende Emotionen, die jeder
Mensch hat, weil er ein Mensch ist: und zwar Angst in seiner existenziellen Dimen-
sion als Angst vor dem Tod (Angst vor dem Nichts), welche konstitutiv unterschieden
istzu Zukunftsangsten, 8konomischen Angsten etc., die Martin Heidegger als Furcht
bezeichnete. Liebe ist zudem auch in ihrer existenziellen Dimension gemeint, ndm-
lich in ihrer Bezogenheit auf einen anderen als da-sein-sollend. Durch die Formu-
lierung »da-sein-sollend« ergibt sich eine Verbindung zu dem Martin Heidegger und
Hannah Arendt - und wahrscheinlich durch die Lektiire von Augustinus herkommen-
den - gemeinsamen Begriff von Liebe, ndmlich: »amo: volo ut sis«, was so viel heifit
wie »ich liebe dich, heifitich will, dafd du bist« oder »ich liebe dich, heifitich will, da
du seiest, was du bist«. Bei Heidegger hatte dieser Liebesbegriff meines Erachtens
einen Zusammenhang mit der Idee der Eigentlichkeit. War es bei Heidegger eigent-
lich die Angst, die die emotionale Kraft dafiir ist, einen Raum des Méglichen zu
erschliefen und sodann seine Geworfenheit in den Entwurf entschlossen bewusst
zu leben, so kann man Heideggers Liebesidee als das verstehen, was dem Anderen,
der eben nichtich selbst bin, einen Raum der inneren Freiheit aufschliefit, so wie die
Angst ihn mir selbst aufschlieen kann. Tatjana Noemi Tommel hat in ihrer Studie
iber den Liebesbegriff bei Heidegger und Arendt (2013) einen Begriff der Liebe bei

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Heidegger ausgemacht, der diese Interpretation meines Erachtens nahelegt. Tom-
mel identifiziert folgenden zentralen Liebesbegriff bei Heidegger, den Heidegger in
einer Ehrenrede fiir Ludwig von Ficker (vgl. Flatscher 2004: 136f.) niedergelegt hat
(siehe dazu Tommel 2013: 120): Liebe ist das Sein-lassen in einem tieferen Sinn,
demgeméanB es das Wesen hervorruft. Diese Idee der Liebe kann meines Erachtens
als Befreiung des Anderen zu sich selbst gelesen werden, und zwar als Befreiung
des Anderen in den Modus der Eigentlichkeit. Arendts Interpretation des amo: volo
ut sis ist davon unterschieden. Fiir Arendt identifiziert Tommel einen Liebesbegriff,
den Arendt in der Reihe »Vom Leben des Geistes« (vgl. dazu Arendt 2014: 338) nie-
derlegte (siehe Tommel 2013: 333): Man kann etwas oder jemanden nicht stérker
bejahen, als indem man ihn liebt, nédmlich ihm sagt: ich will, daf8 du bist - amo:
volo ut sis. In dieser Deutung der Liebe bei Arendt duBert sich meines Erachtens der
Unterschied der Praxisbewertung zwischen Heidegger und Arendt. Den aristoteli-
schen Unterschied zwischen Theorie und Praxis heranziehend, hatte sich Heidegger
stets mehr fir die Theorie entschieden und Arendt stets mehr fiir die Praxis. So war
Arendts Liebe immer stets angewandter als die von Heidegger. Tommel weist selbst
auf diesen Unterschied hin. Hatte Heidegger etwa das amo: volo ut sis mit »ich
will, daf du seiest«, so hatte Arendt mit »ich will, daf8 du bist« Uibersetzt (vgl. dazu
ebenda). So bejaht nach Arendt »die Liebe die Existenz des anderen, nicht etwa
sein noch nicht realisiertes Wesen, das doch immer auf dem Bildnis beruht, das
sich der Liebende vom Geliebten macht« (ebenda). Wahrend Heidegger, so kdnnte
man folgern, die Liebe moglicherweise auch als Entwicklungsmaglichkeit fir den
Anderen betrachtet hat, um in den Modus der Eigentlichkeit einzutreten - und erst
dann der Andere wirklich liebenswiirdig sei -, so ist bei Arendt der Andere schon
aufgrund seiner puren Existenz liebenswert - was zugleich eine Rechtfertigung des
Menschenrechts des Anderen auf da-sein und damit auf Unversehrtheit bedeutet.
Arendt kann so zu einer Praxis der Menschenliebe gelangen, die einen selbst ver-
pflichtet von Gewalt (iber den Anderen abzusehen. Heidegger kann dies nicht, weil
seine Liebe in gewisser Weise nicht auf den realen Menschen, sondern nur auf sein
Potenzial fokussiert. Ganz lberspitzt kdnnte man sagen: Heidegger hielt nur den
Ubermenschen fiir liebenswert, Arendt hingegen schon den nackten, also einfach
den existierenden Menschen. Arendt liebte das pure Sein des Anderen, Heidegger
nur die Mdglichkeit des Anderen aufzusteigen zu einer neuen Weise der Existenz.
Interpretiert man das so, dann heifit das: Heidegger kann nur - aus seiner Sicht -
seinesgleichen, ndmlich diejenigen im Modus der Eigentlichkeit lieben. So konnte
er wohl Hannah Arendt lieben, weil er ihr zutraute, in den Modus der Eigentlichkeit
vorgedrungen zu sein, aber er konnte keineswegs durchschnittliche Menschen lie-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

53


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Existenzieller Republikanismus

Es geht mir sodann um die existenzielle Stimmung, in der man sich
dann befindet, wenn man sich als liebendes Wesen verstanden hat. Ge-
rade diese fithrt dazu, sich nach einem guten Leben zu sehnen und sie
fuhrt dazu, sich die Verantwortung fiir die Entstehung einer liebenswiir-
digen Welt einzugestehen. Im klaren Bewusstsein von sich als liebendes
Wesen erfolgt in einem Modus der Zuwendung ein Ruf des Gewissens, dass
man in den Entwurf geworfen ist, die Welt als etwas Liebenswiirdiges zu
gestalten. Bei Heidegger ist es die Angst, die dazu fiihrt, sich je selbst zu
erschlieflen, dass man in den Entwurf geworfen ist, und es ist der Ruf des
Gewissens, der die Entschlossenheit beférdert, diesen Entwurf auf sich
zu nehmen. Dieser Entwurf ist bei Heidegger auf das Individuum und
dessen Entfaltung fokussiert. Das verstehende Entwerfen der Liebe fiithrt
fur das Individuum aber gerade zu einer entschlossenen Aktivitit des
politischen Entwurfs, um das Ganze als liebenswiirdig zu ordnen — und
ist somit nicht mehr allein auf das Individuum bezogen. Es geht nicht
mehr nur um einen selbst, sondern vielmehr nun auch um das Gemein-
same. Der Ruf des Gewissens wird dann also politisch — wohingegen er bei
Heidegger* stets unpolitisch war.>

ben. Und auch gerade deswegen wollte er der Fiihrer der deutschen Universitaten
werden, um durch Erziehung mehr Menschen in den Modus der Eigentlichkeit anzu-
stofRen - die dann auch liebenswiirdig sind.

4 | Ich will Heidegger nicht als Gewdhrsmann zur Legitimation meiner Idee von
einem politischen Ruf des Gewissens anfiihren, sondern vielmehr in Abgrenzung
zur urspriinglichen Deutung Heideggers des Rufs des Gewissens eine noch mog-
liche andere Deutung des Rufs des Gewissens gewinnen. Ich will in Abgrenzung
zu Heidegger, aber auch im Bewusstsein seiner Existenzphilosophie zu einer Neu-
interpretation einer Existenzphilosophie kommen, die aus sich heraus sich zu
einer politischen Philosophie entwickeln kann.

5 | Der existenzielle Republikanismus ist ein Resultat einer Selbsterkenntnis.
Er resultiert aus einer Erfahrung, aber auch einem Bekenntnis. Er ist kein Ver-
such, eine Theorie fiir eine diffus gewonnene sozialdemokratische Haltung zu
finden und diese damit ex post zu legitimieren. Vielmehr ist mein »Existenzieller
Republikanismus« ein Resultat meiner vorgéngig innerlich stattgefundenen Er-
schlieBung, dass die vorfindbare Welt nicht mit guten Griinden fiir liebenswiirdig
erachtet werden kann. Mithin ist der Existenzielle Republikanismus ein Resultat
meiner eigenen Reflexion {iber die Begriindbarkeit der vorfindlichen politischen
Ordnung dieser Welt. Ich selbst im Sog der Hegemonie des Neoliberalismus be-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

findlich und diese Hegemonie zundchst selbst unkritisch reproduzierend, habe
mich ldutern lassen, und zwar durch die Erschlossenheit der Konsequenzen der
Liebe. Der Ruf meines Gewissens ereilte mich, und lie mich zugleich entschlie-
Ren, eine Begriindung der richtigen politischen Ordnung vorzulegen zu versuchen.
Was ich in der Reflexion meiner Erschlossenheit fand, war nicht nur der Eindruck
einer politischen Ordnungsidee, sondern vielmehr die Erkenntnis meiner selbst
als liebendes Wesen. Erst durch diese Erkenntnis fiihlte ich mich nun zuallererst
in der Lage, iber unsere Welt in einem intersubjektivierbaren Sinne zu urteilen.
Das, was ich nicht suchte, aber fand, ndmlich die Erkenntnis meiner selbst als
liebendes Wesen, ist iberhaupt die Grundlage aufgrund dessen ich iberhaupt
glaube, behaupten zu diirfen, was ich fiir wahr und unwahr halte. Diese Grund-
lage wandte ich erst sodann auf meine Beurteilung dieser Welt an. Ich war kein
Sozialdemokrat, der nach der Begriindung der Sozialdemokratie suchte. Ich war
ein Neoliberaler, der gelautert wurde durch den Ruf seines Gewissens. Mein Urteil
liber unsere Welt als politisches Gefiige, welches ich dann auf Grundlage meines
Verstandnisses als liebendes Wesen vollzog, fiel sodann zwar nicht katastrophal,
aber doch schlecht aus. Ich kann diese Welt, obwohl ich sie in dem Sinne ihrer
Existenz liebe, nicht als politisches Geflige lieben. Mir fehlen die Griinde dafiir.
Daraus erwuchs meine Entschlossenheit nach einer Welt zu streben, die besser
ist als die vorfindliche und fiir die Richtung meines Strebens ein Begriindungspro-
gramm vorzulegen. Denn dass die »ideale politische Ordnung« nicht lediglich ein
subjektiver Wille sein darf, sondern vielmehr auf Grundlage eines deontologisch
gewonnenen Begriindungsprogramms der eigene Wille sich zu den durch das Be-
grindungsprogramm gewonnenen Prinzipien bekennen muss, steht fiir mich fest.
Wahrheit kann nur gefunden werden durch Anerkennung qua Begriindung, aber
immer nur vollzogen werden durch Bekenntnis zum Anerkannten. Wahrheit gibt es
nur Uber Reflexion, aber nur durch den Willen kann sie real werden. Im Sinne des
Positivismus muss die Wahrheit gesetzt werden. Es geht um das Wachsen einer
Zivilreligion auf Grundlage des Wissens im Modus des liebenden Wesens. Die Zi-
vilreligion ist ein Naturrecht qua Anerkennung und Bekenntnis. Zivilreligion ist ein
Anagramm fiir ein sdkulares Naturrecht, ein Naturrecht, welches ohne die Natur
auskommt. Das Problem mit dem Naturrecht ist stets gewesen, dass der eine dies
und der andere jenes als natiirlich ausmacht. Und die Annahme »etwas sei von
Natur aus so beschaffen« kann man nicht widerlegen. Diese Annahme ermdglicht
eine Immunisierung gegen alles und jeden. Die S&kularisierung des Naturrechts
hilft zu verstehen, dass mehr maglich ist, als nur das als gerecht anzunehmen,
was rein subjektiv einfach gesetzt wurde. Denn durch Anerkennung und Bekennt-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

55


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Existenzieller Republikanismus

Insofern behaupte ich, dass die Grundbefindlichkeit der Liebe auch
als politische Emotion wirken kann und muss. Diese Bedeutung der Liebe
fur die Gerechtigkeit hat zuletzt prominent auch die Philosophin Martha
Nussbaum hervorgehoben (Nussbaum 2014). Sie hat zudem dieses Ver-
stindnis von der Liebe und ihrer Bedeutung als politische Emotion auch
konkret an Personen festgemacht, die dieses Verstindnis exemplarisch
anzeigten — wie Martin Luther King oder Abraham Lincoln.

Diese Form des exemplarischen Denkens ist beispielgebend fiir eine
politische Philosophie, die Emotionen ernst nimmt. Meines Erachtens ist
ein emotionales Verstdndnis nur als Erschlossenheit moéglich, und nur je
durch einen selbst kann aus dieser Erschlossenheit eine Entschlossenheit
zum politischen Entwurf werden. Aus diesem kann dann eine Zivilreli-
gion erwachsen, wenn sich denn nur genug Personen entschliefen, ihr in
Liebe gewonnenes Verstindnis in ihrem Handeln zu duflern und anderen
als Vorbild eines redlichen Menschen zu dienen und den Anderen an-
zuzeigen, welche politische Ordnung des Ganzen selbst Ausdruck jenes
Verstidndnisses sein muss. Das Verstandene kann somit nur exemplarisch
durch ein Individuum angezeigt werden. Denn die Erschliefung ist je
meine und so sind es auch die Entschlossenheit und ihr Entwurf. Liebe
ist eine individuelle Erfahrung und die politische Verwirklichung ihres
Verstindnisses ist ebenso Ausdruck eines individuellen Entwurfs.

Liebe ist aber die Grundlage der Méglichkeit der Entschlossenheit,
mit Anderen gemeinsame Sache zu machen und nach einer politischen
Ordnung zu streben, die selbst als liebenswiirdig gelten darf — und das
aus guten Griinden. Liebe muss dabei nicht definiert werden. Thre Erfah-

nis kann man etwas als wahr annehmen ohne von der Natiirlichkeit dieses Wahren
ausgehen zu missen. Und gerade die These des Menschen als liebendes Wesen
geht iiberdas Setzen hinaus ohne zum Essenzialismus zu werden. Das ist eine Mit-
telstufe zwischen Positivismus und Uberpositivismus. Durch das Bekenntnis gerét
der Konsens iiber das, was wahr und gerecht genannt werden kann, in Greifweite.
Nur durch Bekenntnis zu dem, was als allgemein anerkennungsfahig begriindet
werden kann, kann der Konsens iiber das allgemein Anerkennungsfahige entste-
hen. Letztlich bleibt der Positivismus richtig. Der Rechtsphilosoph und Politiker
Gustav Radbruch (2002, 2003a, 2003b) hatte sich schon in diesem Konflikt zwi-
schen Positivismus und Uberpositivismus versucht, und da muss man ansetzen:
eben in dem Versuch zu zeigen, dass allein das Bekenntnis das Medium zur Reali-
tat des Wahren ist und nicht die Erkenntnis.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

rung ist je individuell und doch zugleich real wirksam. Nur in Reflexion
auf die eigene Erschlossenheit kann sodann die Anerkennung reifen,
dass die Erschlossenheit es verdient, in der Welt realpolitisch umgesetzt
zu werden. Der Subjektivismus dieser Erschlossenheit ist nicht von der
Hand zu weisen. Die intersubjektive Anerkennung dieser individuellen
Erschlossenheit ist aber moglich. Denn die Reflexion auf die eigene Er-
schlossenheit ist immer schon gegeben — man muss nur Gebrauch von
ihr machen. Das verstehende Wissen des verstehenden Entwerfens auf-
grund der Liebe ist jedem immer schon méglich.

In diesem Sinne geht es mir bei dieser Argumentation um ein Ethos,
das exemplarisch durch einen selbst angezeigt und vollzogen werden
muss. Hier verkniipfe ich diese Argumentation mit der von Immanuel
Kants ethischer Grundiiberlegung. Kant meinte, dass wenn man gut sein
kann, auch gut sein soll. Mir geht es nun darum, eben dies zu zeigen, aber
ohne den Kognitivismus Kants, sondern vielmehr durch ein emotionales
Verstehen. Mir geht es darum, Kants Grundiberlegung durch eine Deon-
tologie des Gefiihls zu plausibilisieren.

Das heifdt einerseits geht es mir um Ethik, also um eine Haltung
gegeniiber den Mitmenschen.

Andererseits geht es mir sodann aber um die Frage nach dem besten
Staat. Hier folge ich Platon, fiir den es in der politischen Philosophie um
die Frage nach der Gerechtigkeit und die Frage nach dem besten Staat,
durch den die Gerechtigkeit Realitit werden kénne, ging. Ich folge also
dem platonischen Weg, der sagt: Zeige was Gerechtigkeit ist, zeige, was der
beste Staat ist, durch den die Gerechtigkeit Realitit werden kann und schaffe
dann den besten Staat. Es ging Platon um eine Theorie, die Realitit werden
solle und seitdem geht es jedem Platoniker um eben diese Realisierung
des Theoretischen.

Meine zentrale Idee ist also: Der Mensch kann seine angeprigte Na-
tur als liebendes Wesen zu seinem Selbstverstindnis machen und daraus
einen Habitus, eine Haltung begriinden. Und diese Haltung hat sodann
eine Konsequenz fiir sein moralisches und politisches Handeln. Ethos in
einem doppeltem Sinne ist die Konsequenz: Ethos mit moralischer und
politischer Bedeutung. Und dieser Ethos braucht den Pathos, wenn man
ihn verbreiten will — und genau diese Pflicht zur Verbreitung nimmt das
liebende Wesen auf sich.

Wenn ich also will, dass es in der Welt tatsichlich fairer und anstindi-
ger zu geht — und das aufgrund meiner Haltung —, dann muss ich versu-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

57


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Existenzieller Republikanismus

chen, die grofe Mehrheit der Biirger davon zu {iberzeugen, dass Griinde
bestehen nicht nur zu einander gut zu sein, sondern auch die Staaten
oder einen Weltstaat so einzurichten, dass man davon sprechen kann,
dass es in der Welt fair zu geht. Das heifdt, ich muss versuchen, von der
Moglichkeit und Machbarkeit des guten Lebens zu iiberzeugen. Ich muss
versuchen, eine Hoffnung auf eine gute Welt als berechtigt erscheinen
zu lassen. Ich muss versuchen, der Hoffnung auf eine gute Welt ihren
utopischen Charakter zu nehmen und die Machbarkeit einer guten Welt
aufzuweisen und vor allem den Charakter dieses Guten definieren.

Die zentrale Frage der politischen Philosophie ist fiir Platon die Frage
nach dem besten Staat. Im 20. Jahrhundert hat vor allem Leo Strauss diese
Frage aufgenommen und sie zur zentralen Frage der politischen Philoso-
phie erklirt. In »What is Political Philosophy« (1957) schreibt er: »Classi-
cal political philosophy is guided by the question of the best regime« (1957:
363). Er negiert, dass ein Staat in seiner Struktur auf Verinderungen der
Gesellschaft reagieren muss. Er nimmt dementgegen an, dass die Frage
»Was ist der beste Staat?« eindeutig und jahrhundertetibergreifend beant-
wortet werden kann. Er nimmt an, dass der beste Staat eine bestimmte
Form hat, einen bestimmten Aufbau, der ihn zum besten Staat macht.
Es gibt nun einen Grund, warum viele der Schiiler von Leo Strauss keine
Professoren wurden, sondern fiir die US-Regierung arbeiteten. Denn von
Lehrstiihlen aus kann man den Staat nicht zum besten Staat verdndern
— man kann zwar als Professor in der Offentlichkeit wirken und so auf
die offentlichen Meinung Einfluss nehmen, aber nur Parlament und Re-
gierung haben letztlich die Méglichkeit etwas institutionell ankommen zu
lassen, beziehungsweise zu realisieren.

Ich bin nun der Meinung: Aus der Zivilgesellschaft kann der Druck
auf die Regierungen mit rechtlich-legitimierter Macht kommen, sodass
diese Gesetze aufgrund des Drucks aus der Zivilgesellschaft verabschie-
den miissen. Die Paradebeispiele so eines Drucks waren die afroameri-
kanische Biirgerrechtsbewegung — aber auch die 68er-Bewegung, mit Ein-
schrainkungen.

Es muss nun wieder so ein Ruck durch die Welt gehen, wenn die Welt
humaner und sozial gerechter werden soll. Es muss eine soziale Bewe-
gung geben, die Grofiteile der westlichen Biirger mitreifit und die idealer-
weise zu einer Etablierung einer Zivilreligion fiihrt, bei der das Bekennt-
nis zu ihr nicht frei steht, sondern das Bekenntnis zu ihr vielmehr als
Pflicht begriffen wird. Diese Zivilreligion soll sodann eine Art Hinter-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

grundgerechtigkeit bilden, welcher kein Volksvertreter und kein Biirger
zu widerhandeln kann. Sie soll die Gebote des Humanismus umfassen,
wie etwa wohlgesinnt gegentiber einander zu sein, und auch bestimm-
te Strukturgesetze der Gerechtigkeit umfassen, die darauf ausgerichtet
sind, dass jeder Biirger gute Griinde hat, die Welt als liebenswiirdig an-
zuerkennen.

Nun stellt sich die Frage, wie so eine Massenbewegung in der Welt
entsteht.

Irgendjemand muss dazu immer einen Anfang setzen, und ich den-
ke, es muss ein emphatischer Anfang sein, der aber dennoch auf guten
Griinden fufit. Vielleicht wiirde mein Anfang ungehort bleiben, aber je
mehr es tun, desto weniger wiirde irgendein Anfang nicht mehr ungehort
bleiben. Die Medien wiirden es aufnehmen, und idealerweise ginge eine
Stimmung um die Welt, in der nun viele sagen: Ja, es ist Zeit, sich fiir eine
gute Welt einzusetzen. Vielleicht ist das nicht sehr wahrscheinlich, aber ich
denke, dass es moglich ist, und das Wissen um die Moglichkeit reicht mir,
um Hoffnung zu haben.

Und warum kann der Mensch tiberhaupt die Welt liebenswiirdig ein-
richten? Es liegt in seiner Freiheit und seiner Macht, die er mit anderen
zusammen hat. Das ist eindriicklich gezeigt bei Hannah Arendt. Und
wann ist Macht legitim? Auch darauf muss eine Antwort gefunden wer-
den.

2.2 FREIHEIT BEI HANNAH ARENDT

Um sich Arendts Freiheitsverstindnis zu nihern, bedarf es zunichst
einer Darstellung dessen, was Arendt mit dem Begriff des Handelns aus
der Trias Arbeiten, Herstellen, Handeln meint. Mit der Arbeit sind Tétig-
keiten bezeichnet, die dazu dienen den »biologischen Prozefl des mensch-
lichen Kérpers« fortdauern zu lassen, und daher ist die Grundbedingung
des Arbeitens »das Leben selbst« (Arendt 2008: 16). Es geht hier um das
Uberleben. Das Herstellen hingegen erzeugt Dinge, die bestindig sind
(etwa einen Tisch). Der Herstellende betrachtet daher die Dinge auch als
niitzlich, weil Tische und Stithle gebraucht werden konnen, anstatt nur
verbraucht zu werden. Der Mensch ist nach Arendt in dieser Dingwelt,
die durch das Herstellen geschaffen wird, zu Hause, und somit ist die
Grundbedingung der Titigkeit des Herstellens die Weltlichkeit; »ndm-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

59


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Existenzieller Republikanismus

lich die Angewiesenheit menschlicher Existenz auf Gegenstindlichkeit
und Objektivitit« (ebenda). Die dritte Grundtitigkeit, das Handeln, ist fiir
Arendt die entscheidende Titigkeit. Obgleich alle Tatigkeiten durch die
Tatsache bedingt sind, dass die Menschen zusammenleben, ist nur das
Handeln »nicht einmal vorstellbar auflerhalb der Menschengesellschaft«
(ebenda: 33). Nur das Handeln »ist direkt auf eine Mitwelt bezogen, denn
nur das Handeln findet zwischen Menschenc statt (Bonacker 2009: 183),
das heifdt handeln »kann man nur in Gegenwart anderer Subjekte« (Be-
cker1998:169). Die Grundbedingung, die der Tatigkeit des Handelns ent-
spricht, »ist das Faktum der Pluralitit, ndmlich die Tatsache, daf nicht
ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt be-
volkern« (Arendt 2008: 17). Daher ist das Handeln eng mit Sprechen und
Kommunikation verkniipft. »Sprechen ist immer auch schon Handeln«
(Grossmann 2008: 51). Handeln ereignet sich iiberdies immer im Raum
des Offentlichen (vgl. ebendaf.).

Freiheit, so Arendt, konne durch dieses 6ffentliche Handeln realisiert
werden. Denn »solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind« (Arendt 1958:
675). Bei Arendt wird aber auch negative Freiheit mitgedacht. Arendt fasst
Freiheit demnach auch — wie in der liberalen Tradition — als Recht auf
Schutz gegen die Gewalt des Staates und die Gewalt der Mitmenschen
auf. Im Unterschied zur liberalen Tradition wird die negative Freiheit je-
doch als Basis dafiir gedacht, dass man tiberhaupt in einem politischen
Raum durch sein 6ffentliches Handeln erscheinen kann: »Ohne einen
politischen garantierten 6ffentlichen Bereich hat Freiheit in der Welt kei-
nen Ort, an dem sie erscheinen kénnte« (ebenda: 670f.).° Die negative
Freiheit wird folglich nicht als Freiheit von Politik, sondern gerade als

6 | Die Sichtweise, dass nur im politischen Raum Freiheit gewdhrleistet werden
kann und dieser daher geschiitzt werden muss, damit freies gemeinsames Han-
deln moglich ist, ist eine Schlussfolgerung Arendts aus der Beschaftigung mit der
antiken Polis (vgl. Krauter 2009: 41). Denn in Arendts Sichtweise wurde der Raum
der Polis im Gegensatz zum Qikos als Reich der Freiheit gedacht. Dabei sei Gleich-
heit als das eigentliche Wesen von Freiheit angesehen worden: »Freisein hieR, frei
zu sein von der allen Herrschaftsverhdltnissen innewohnenden Ungleichheit, sich
in einem Raum zu bewegen, in dem es weder Herrschen noch Beherrschtwerden
gab« (Arendt 2008: 43). In der Polis - gedacht als ein gemeinsamer 6ffentlicher
Handlungsraum - sich zu bewegen, hief} daher bereits frei zu sein.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Freiheit zur Politik verstanden. Sie stellt eine Garantie dar, sich frei bewe-
gen zu kénnen, um so unbefangen die Méglichkeit wahrnehmen zu kén-
nen im 6ffentlichen Raum durch Handeln und Sprechen zu erscheinen.
Es braucht diesen Erscheinungsraum, wo Menschen durch ihr Handeln
ihre personale Einzigartigkeit enthiillen konnen und es braucht andere
Menschen:

»Urspriinglich erfahre ich Freiheit und Unfreiheit im Verkehr mit anderen und nicht
im Verkehr mit mir selbst. Frei sein kbnnen Menschen nur in Bezug aufeinander,
also nurim Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was
Freiheit positiv ist und daf sie mehr ist als ein Nichtgezwungen-werden« (ebenda:
670).

Somit wird zwar Freiheit erst durch das tatsichliche Handeln realisiert,
das Handeln ist aber erleichtert durch eine gewisse Meinungs- und Be-
wegungsfreiheit — in dem Sinne frei handeln zu kénnen. Freiheit ist bei
Arendt damit auf zwei Weisen konnotiert: Handeln in Freiheit und reali-
sierte Freiheit durch gemeinsames Handeln. Wenn man noch die Freiheit
der beziehungsweise zur Spontanitit hinzunimmt, dann ist Freiheit sogar
auf drei Weisen konnotiert. Wobei die Freiheit der Spontanitit aber pri-
politisch ist, sie ist immer latent, denn selbst der Totalitarismus kann sie
nicht abschaffen. Handeln in Freiheit meint die Rahmenbedingungen fir
die Realisierung der Freiheit, welche fiir Arendt vor allem darauf hinaus-
laufen, eine Republik zu institutionalisieren, die das Recht garantieren
kann im Recht zu leben. Es ist das, was man als Demokratie-Theoretiker
von einer politischen Ordnung verlangen kann. Denn die politische Ord-
nung als solche in ithrem Polity-Charakter (also in ihrer institutionellen
Verfasstheit) ist der zentrale Kern jedes normativen Modells von politi-
scher Ordnung. Durch das Pliddoyer fiir die Republik hat Arendt somit
schon einer demokratischen Ordnung den Vorzug vor einer anderen
politischen Ordnung gegeben. Je nach normativem Modell entwickeln
Denker {iiber eine Theorie der politischen Ordnung hinaus auch Gerech-
tigkeitsideen, die flir die Policy-Dimension von Politik gewisse Vorstruk-
turierungen versuchen zu rechtfertigen — und so die Neutralitit des Staa-
tes tendenziell aufheben und dieser politischen Ordnung vielmehr eine
inhaltliche Grundausrichtung verordnen sollen. Die Politics-Dimension
ist jedoch nur selten Teil von normativen Modellen — und mehr Gegen-
stand politischer Analyse, mithin mehr auf die Realpolitik als auf einen

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

61


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Existenzieller Republikanismus

idealen Staat bezogen.” Was Arendt normativ also von einer politischen
Ordnung prinzipiell verlangen kann, ist der Gehalt der Polity-, Politics-,
und Policy-Dimension von Politik. Was darunter nicht fillt, ist das Ver-
halten der Biirger in dieser politischen Ordnung gegeniiber einander und
gegeniiber den sie reprisentierenden politischen Institutionen.?

Freiheit durch Handeln zu realisieren, muss so folglich als Appell an
die Biirger selbst gerichtet sein, in einer freien politischen Ordnung von
ihrem Recht auf freie Meinung und politische Titigkeit auch Gebrauch
zu machen. Es scheint aber nicht angebracht, streng zwischen den negati-
ven Freiheiten und der Realisierung der Freiheit durch Handeln zu trennen.
Die negativen Freiheiten sind gerade dazu da, die Freiheit zum Gliick
des Offentlichen zu erméglichen, welches sich einstellt, wenn man an
offentlichen Angelegenheiten interessiert titig ist, also im 6ffentlichen
Raum handelt und dadurch Freiheit realisiert. Nach Arendt ist der Mut
zur offentlichen Tugend aber immer schon mdéglich. Im Gegensatz zu
Kants Republikanismus benétigt ihr zufolge also die buirgerliche Tugend
die freiheitliche-republikanische Ordnung nicht. Die biirgerliche Tugend
kann in einer solchen Ordnung nur freier und besser ausgelebt werden.
In einer Republik kann man einfach besser Republikaner sein. Arendts
Republikaner braucht keine Republik, um Republikaner zu sein, er ist es,
wenn er denn will. Niemand kann ihm den Mund verbieten, keine Ord-
nung kann ihn daran hindern, Republikaner zu sein. Nach Arendt kann
selbst der Totalitarismus das Faktum der Natalitit nicht abschaffen.’ Die
Natalitdt ist die Eigenschaft »mit der wir uns in die Welt einbringen oder
einschalten« (Benhabib 1987: 528). Diese Eigenschaft ist die Freiheit zum
spontanen Neuanfang, welcher von keiner Ordnung verhindert werden
konnte. Diese existenzphilosophische Einsicht Arendts kann man mit
der Theorie des Politikwissenschaftlers Dolf Sternberger erkliren. Stern-

7 | Der deliberativen Demokratietheorie ist es zu verdanken, dass sie diese Poli-
tikdimension auch normativ betrachtet, denn auch diese muss normativ betrach-
tet werden.

8 | Man kénnte das Verhalten der Blrger zwar auch unter die Politics-Dimension
fassen. Allerdings bezieht sich diese Dimension eher nicht auf die Zivilgesell-
schaft, sondern mehr auf das Verhalten der Politikprofis und die Prozesse, die
formell und informell zwischen politischen Institutionen und in diesen ablaufen.
9 | Bestes Beispiel sind dafiir, meiner Meinung nach, die Geschwister Scholl: Sie
haben den Mut zur 6ffentlichen Tugend in ihren Aktionen bewiesen.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

berger (1967) kritisiert den Begriff des Charakters, vorwiegend das, was
er als biirgerlichen Charakter beschreibt. Politik, so nach Ansicht des
Charakterstarken, verderbe den Charakter, wodurch man sich lieber von
der Politik fernhalten solle. Und das hilt Sternberger fiir eine fatale An-
sicht, weil man sich gerade politisch betitigen solle. Dass Sternberger den
Begrift des Charakters kritisiert, ist insoweit richtig, als dass Charakter
immer einem Subjekt anhaftet. Das Biirgersein ist jedoch intersubjektiv.
Der Charakter ist hier dennoch wichtig, es ist nicht direkt ein Charakter,
sondern eine Haltung des Biirgers.

Arendts Einsicht ist nun, dass ich mich zum Biirger wihlen kann.
Man kann also sehr wohl eine Art moralischer und politischer Selfmade-
man sein. Es ist meine Entscheidung, ein Biirger sein zu wollen. Ich kann
mir die Haltung des Biirgers geben. Das ist die existenzphilosophische
Einsicht, die Arendt mit den republikanischen Gedanken verwoben hat.
Die Phrase von Theodor Mommsen, die Sternbergers politische Auffas-
sung charakterisiert; »Ich wiinschte ein Biirger zu sein«, bedeutet dann
existenzphilosophisch gewendet, dass ich auch in einer Autokratie oder
einem Kaiserreich ein Biirger sein kann, wobei ich in einer Republik dies
nun gesichert sein kann. Mommsen hitte es sich nicht wiinschen miis-
sen, ein Biirger zu sein, er hitte ein Biirger sein kénnen. Nur eben nicht
im rechtlichen Sinne. Und seinem Habitus nach war er ja auch ein Biir-
ger. Und als auf der Strafle protestierender Sozialdemokrat hitte er sich
auch als Republikaner verwirklicht.

Nach Arendt muss die Republik also deswegen institutionalisiert sein,
weil der Biirger dort in seiner Haltung frei ist, durch diese das Gliick des
Offentlichen zu realisieren. Deswegen kann Arendt den Republikaner
eigentlich nicht ohne freiheitlich-republikanische Ordnung denken, ob-
wohl sie es dennoch tut. Das Argument fir (liberale) Freiheitsrechte be-
ziehungsweise fiir das Recht, welches mit der Befugnis zum Zwingen

10 | Zum Rechtsbegriff bei Arendt siehe auch Volk (2010). Er meint, nach Arendt
seilegitimesRechtein Ermdglichungsbegriff; es»6ffneteinen Erméglichungsraum,
in dem sich uber rechtlich garantierte Verfahren ein politisches Miteinander-
Handeln auf der Grundlage der Urteilskraft realisieren kann« (Volk 2010: 22). Da-
nach sei zwar ein Anfang tiberall méglich, aber von einem freiheitlichen Anfang
kdnne man nur dort sprechen, wo die Spielregeln des Miteinander-Handelns ein-
gehalten wiirden (vgl. ebenda: 279). Da das Handeln das Faktum der Pluralitat
als Grundbedingung hat, kdnne »eine dauerhafte und stabile Ordnung nur auf der

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

63


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Existenzieller Republikanismus

verbunden ist und dadurch die Freiheitsrechte garantieren kann, ist also
pragmatischer Natur. Die durch eine Verfassung verbrieften und durch
die Exekutive geschiitzten Freiheitsrechte dienen Arendt nur als Garan-
tie fur die freie Entfaltung der biirgerlichen Tugend, wobei ohne die Tu-
gend des Mutes die Freiheit nicht ausgetibt werden kann. Durch den Mut
sind wir tiberhaupt nur in der Lage, einen neuen Anfang auch wirklich
zu setzen und eben das Beginnen von etwas Neuem im gemeinsamen
offentlichen Handeln, das ist Freiheit. Das Recht, Rechte zu haben, ist
zwar essenziell fiir Arendt, aber doch nur deswegen, weil die eigentliche
Freiheit in der politischen Tat selbst liegt — und diese Freiheit des Han-
delns solle eben geschiitzt werden und zwar durch eine republikanische
Ordnung. Eine freie demokratische Ordnung gibt der Freiheit Ordnung,
mehr nicht. Aber das ist auch schon viel — wie Arendt selbst erlebte.

2.3 MaAcHT BEI HANNAH ARENDT

Hannah Arendt gibt zwei Definitionen von Macht.
In »Vita activa« heifdt es:

»Machtist, was den 6ffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwi-
schen Handelnden und Sprechenden {iberhauptins Dasein ruft und am Dasein er-
halt. [...] Macht aber besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen,
wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zer-
streuen« (Arendt 2008: 252).

In »Macht und Gewalt« wird Macht folgendermafien spezifiziert:

»Macht entspricht der menschlichen Fahigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu
tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschliefen und im Einvernehmen mit
ihnen zu handeln. Uber Macht verfligt niemals ein Einzelner; sie istim Besitz einer
Gruppe und bleibt nur solange existent, als die Gruppe zusammenhalt« (Arendt
2009: 45).

Anerkennung der Pluralitat griinden«, mithin kénne eine »dauerhafte und stabile
Ordnung [...] nur eine freiheitliche sein« (ebenda: 283).

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Ausgehend von diesen beiden Definitionen kann man nun die Bedeu-
tung ihrer Machtvorstellung herausarbeiten. Leo Joseph Penta sieht vier
Hauptmomente des Machtbegriffs (vgl. 1985: 48): Macht als Potenziali-
tat, als Relationalitit, als Stifter und Erhalter sowie als Geschichtskraft."
Macht sei immer zunichst ein Machtpotenzial (vgl. Arendt 2008: 252).
Das zweite Moment ist Macht als Relationalitit. Oben wurde in der ersten
Definition zitiert, dass Macht zwischen den Menschen entstehe. Der Be-
griff des Zwischen ist fiir Arendts Machtkonzeption nun von besonderer
Bedeutung. Penta fiihrt dazu aus:

»Macht wendet keiner an, noch besitzt jemand ein Monopol dariiber, sondern sie
existiert, sofern sie aktualisiert wird, nur zwischen Menschen in deren Relation.
Demnach ist Macht sozusagen ihrem Wesen nach ein Gruppenphdanomen, das al-
lein zwischen den Mitgliedern dieser Gruppe existiert« (Penta 1985: 51).

Drittens hat Macht eine Stiftungs- und Erhaltungsfunktion. Die Macht-
stiftungsfunktion bedeutet Folgendes:

»Mit jedem Handeln entsteht [...] ein Erscheinungsraum, in dem sich Handelnde
aufeinander beziehen. [...]. Damit der 6ffentliche Raum die einzelnen Handlungen
iiberdauert, muf3 er institutionalisiert werden. Dies geschieht Arendt zufolge erst
durch die gemeinsame Griindung eines 6ffentlichen Raumes, mithin eines politi-
schen Gemeinwesens« (Bonacker 2009: 186).

Das Handeln hat mithin Machtstiftungsqualitit:

»Mit der vorpolitischen Féhigkeit zu handeln, also Neues zu beginnen, korrespon-
diert hier die F&higkeit, gemeinsam eine politische Gemeinschaft erst zu grinden.
Diese Fahigkeit zur gemeinsamen Griindung politischer Institutionen bezeichnet
Hannah Arendt als Macht« (ebenda).

Macht beziehungsweise gemeinsames Handeln ruft den potenziellen
Erscheinungsraum also tiberhaupt erst ins Dasein. Hierbei geht es also

11 | Wobei ich hier auf die Erlduterung der Macht als Geschichtskraft gerne ver-
zichten mochte.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

65


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Existenzieller Republikanismus

um den Griindungsakt eines Gemeinwesens.'? Macht schafft mithin den
Raum beziehungsweise Ort des Politischen, wo Menschen gemeinsam
sicher handeln kénnen, und durch die Verfassung wird es erméglicht,
dass man sich durch Recht diesen Raum dauerhaft gegenseitig garantie-
ren kann.

Von dieser Stiftungsfunktion muss nun aber die Erhaltungsfunktion
unterschieden werden. Denn hierbei geht es darum, dass durch Macht
der Erscheinungsraum auch am Leben erhalten wird:

»Was den Institutionen und Gesetzen eines Landes Macht verleiht, ist die Unter-
stiitzung des Volkes, die wiederum nur die Fortsetzung jenes urspriinglichen Kon-
senses ist, welcher Institutionen und Gesetze ins Leben gerufen hat. [...] Alle poli-
tischen Institutionen sind Manifestationen und Materialisationen von Macht; sie
erstarren und verfallen, sobald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter
ihnen steht und sie stiitzt. Dies ist, was Madison meinte, wenn er sagte, dafd alle
Regierungen letztlich auf»Meinung« beruhen« (Arendt 2009: 42).

Macht ist somit auch als Ermichtigung zu denken:

»Denn wenn »wir von jemand sagen, er-habe die Macht., heifit das in Wirklichkeit,
dafd ervon einer bestimmten Anzahl von Menschen erméchtigtist, in ihrem Namen
zu handeln. In dem Augenblick, in dem die Gruppe, die den Machthaber erméch-
tigte und ihm ihre Macht verlieh, auseinandergeht, vergeht auch »seine Macht«
(ebenda: 45).

Die lebendige Macht des Volkes muss in einer rechtsstaatlichen Demo-
kratie also auch hinter dem Recht stehen, welches die Freiheitsrechte ga-
rantieren soll und durch Macht gestiftet wurde.

Arendts Machtbegriff ist im Gegensatz zum lebensweltlichen Ge-
brauch des Wortes Macht ein Phinomen der Vielen. Macht ist keine Sache
eines Einzelnen, sondern immer nur in Besitz einer Gruppe. Aktualisiert
ist die Macht aber vor allem dann, wenn Menschen in der Rede iiber ihre

12 | In diesem Zusammenhang ist die Rolle des Versprechens bedeutend, wel-
che Arendt als Heilmittel gegen die Unabsehbarkeit des Handelns ansieht. Es geht
dabei in diesem Zusammenhang darum, dass Arendt dadurch einen Begriff hat,
der anzeigen kann, dass Menschen sich gegenseitig versichern kdnnen, auch zu-
kiinftig zusammen zu handeln.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Handlungen Auskunft geben, sich tiberdies mit anderen in der Rede ab-
stimmen (vgl. Rese 2008: 119). Das macht das politische Handeln aus, da
sich die Menschen dann so zueinander verhalten, »daf sie die anderen
jeweils als sich selbst Zwecke setzende Lebewesen respektieren« (eben-
da: 120). Handeln in Arendts Sinne ist also nicht von ihrem Machtbegriff
zu trennen. Macht ist gemeinsames Handeln. Oder mit anderen Worten:
Macht ist da, wenn Menschen im Raum des Politischen gemeinsam han-
deln. Macht wird intransitiv verstanden: als Macht, die in sich selbst, in
der Gesellschaft erzeugt und aufrechterhalten wird (vgl. Gohler 2004:
258). Die intransitive Macht ist kein Nullsummenspiel, denn hierbei geht
es nicht

»um die Unterordnung des Willens unter einen fremden Willen innerhalb einer
Gemeinschaft, sondern um diese Gemeinschaft selbst, die Bedingung ihrer Mog-
lichkeit, ihre Konstituierung. Wenn hier von »Macht« zu sprechen ist, so ist Macht
selbstbeziiglich, im Sinne von »Mé&chtigkeitc oder »Selbstmachtigkeit« einer sozia-
len Einheit« (GOhler 1997: 41).

2.4 Die BEZIEHUNG VON MACHT UND FREIHEIT
BEI HANNAH ARENDT

Um die Beziehung der beiden Begriffe bei Arendt zu erldutern, muss zu-
nichst kurz die Kritik von Arendt an der Gleichsetzung von Freiheit und
Souverdnitit dargelegt werden. Sie schreibt:

»Wie die Souverénitat des Einzelnen ist letztlich auch die Souveranitét einer Grup-
pe oder eines politischen Korpers immer nur ein Schein [...]. Wo Menschen, sei es
als Einzelne, sei es in organisierten Gruppen, souverdn sein wollen, missen sie
die Freiheit abschaffen. Wollen sie aber frei sein, so miissen sie auf Souverénitat
gerade verzichten« (Arendt 1958: 683).

Souverdnitit und Politik schliefen sich in diesem Verstindnis aus (vgl.
Meyer 2o011: 28).

Arendt meint, dass der Mensch a-politisch sei und dass Politik zwi-
schen den Menschen oder in dem Zwischen der Menschen entstehe, also
auflerhalb des Menschen — womit sie sich gegen Aristoteles stellt. Sie
kritisiert in Zusammenhang mit der Kritik der Souverinitit die philo-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

67


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Existenzieller Republikanismus

sophische Freiheit, die Willensfreiheit, und macht dagegen die politische
Freiheit stark. Denn die »philosophische Freiheit, die Willensfreiheit, ist
nur fiir Menschen von Bedeutung, die als einsame Individuen auflerhalb
politischer Gemeinschaften leben« (Arendt 2014: 425). Freiheit wird bei
Arendt mit Kénnen verbunden und nicht — zuallererst — mit Wollen. Da-
durch wird die oben erwihnte Bewegungsfreiheit — und damit letztlich die
Institutionalisierung der Republik — bedeutend:

»Die Bewegungsfreiheit, die Macht, sich ungehindert von Krankheit oder einem
Herrn zu bewegen, war urspriinglich die grundlegendste Freiheit, die Vorausset-
zung aller anderen. Die politische Freiheit unterscheidet sich also von der phi-
losophischen Freiheit dadurch, dafd sie eindeutig eine Sache des Ich-kann und
nicht des Ich-will ist. Da sie dem Biirger und nicht dem Menschen {iberhaupt zu-
kommt, kann sie sich nur in Gemeinschaften zeigen [...]. Mit anderen Worten, die
politische Freiheit ist nur méglich in der Sphére der menschlichen Pluralitat [...].
Das Handeln, in dem stets ein Wir mit der Verdnderung unserer gemeinsamen
Welt beschéftigt ist, steht im schérfsten denkbaren Gegensatz zu dem einsamen
Geschéft des Denkens, das sich in einem Zwiegesprach des Menschen mit sich
selbst vollzieht« (ebenda: 426f.).

Arendts Gegenkonzept zur Willens- beziehungsweise Wahlfreiheit ist die
Freiheit des Miteinanderhandelns, und diese ist mit der Eigenschaft der
Natalitit verbunden, die das Anfangenkdnnen zur Freiheit beziehungs-
weise Moglichkeit des Menschen erklirt, welche ihm aufgrund seines
Menschseins zukommt.” Arendts Begriff der Freiheit ist daher mit der

13 | Indem Arendt die Willensfreiheit kritisiert, kritisiert sie nicht den Willen,
etwas in Gang zu setzen. Sie kritisiert, dass die Philosophen bislang zu viel Be-
deutung auf die Wahlfreiheit des Menschen gelegt hatten, etwas tun zu kénnen.
Diese theoretische Willensfreiheit war fiir Arendt so lange nichts wert, wie kei-
ne politische Freiheit fiir jeden vorhanden war, seine Meinung frei zu duern und
sich 6ffentlich zu bekennen. Die Philosophen hatten demnach oft aus dem Blick
gelassen, dass Repression und Unterdriickung die Feinde der Freiheit waren. Ob
die Menschen in einer Atmosphére der politischen Unfreiheit so theoretisch einen
freien Willen haben, sei daher zwar nicht unwichtig, aber doch nebenséchlich,
denn selbst wenn sie theoretisch einen freien Willen hatten, wéaren sie in poli-
tischer Unfreiheit doch nicht geschiitzt in der Lage ihre Freiheit in die Welt zu
bringen, indem sie einen freiheitlichen Neuanfang begehen. Insofern verstehe ich

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Fihigkeit, etwas Neues in Bewegung setzen zu konnen verbunden, an-
statt nur — wie bei der Willens- beziehungsweise Wahlfreiheit — zwischen
bereits Vorgegebenem zu wihlen. Handeln ist immer auf eine Mitwelt
bezogen, es ist immer ein Miteinanderhandeln. Erst wenn die Menschen
zusammenhandeln und damit den Erscheinungsraum am Dasein erhal-
ten, also ihre Macht des gemeinsamen Handelns nutzen, realisieren sie
Freiheit und diese Freiheit ist nach Arendt der Sinn von Politik:

»Der Sinn von Politik ist ebendiese Freiheit, in einer mit anderen geteilten Welt
sprechendes, handelndes und urteilendes Weltwesen, sprich politisches Wesen,
sein zu kdnnen« (Breier 2001: 81).

Freiheit wird hier nicht benutzt, um etwas zu erreichen, sondern sie wird
aufgrund ihrer selbst vollzogen. Freiheit ist, wenn man mutig im 6ffent-
lichen Raum durch sein Sprechen und Handeln seine Authentizitit zu
Gehor bringt." Diese Realisierung der Freiheit ist jedoch nur durch das
gemeinsame Handeln moglich, was auf die Macht als Zwischen verweist.
Wenn man nun einen Unterschied zwischen Macht und Freiheit bei

Arendt nicht als Gegnerin des inneren Menschen, sondern als Gegnerin der Unter-
driicker der politischen Freiheit. Arendts Verstédndnis vom Willen ernst zu nehmen,
bedeutet nicht die Rolle des Willens fiir die Entscheidungsfindung und die Taten
des Menschen als irrelevant zu begreifen. Im Gegenteil: Nur wer einen freien Willen
hat, sich diesen bewusst macht, nach diesem handelt und in einer politischen
Ordnung der Freiheit lebt, der erlebt und lebt die Verwirklichung der Freiheit. Der
Philosoph mag sich zuweilen aus der Welt des Politischen herausziehen und in die
kontemplative Welt zurlickziehen, aber durch sein einsames Geschaft des Philo-
sophierens ist er nach Arendt noch lange nicht aus der Verantwortung fiir sein Ge-
meinwesen als real freiheitliches Gemeinwesen entbunden. Denn wo ein Anfang
keine Biihne, keine Offentlichkeit, finden kann, da ist der Anfang nicht befreit.
Der Philosoph muss es so auch auf sich nehmen, fiir die freiheitliche politische
Ordnung einzustehen. Denn nichtin der Theorie wird die Welt gestaltet, sondern in
der Praxis. Und dass die Welt in Freiheit gestaltet konnen werden muss, ist eines
der wichtigsten politischen Gebote Giberhaupt.

14 | Mein Ziel ist es, die philosophische Freiheit und die politische Freiheit wieder
einander ndher zu bringen - im Bewusstsein dessen, dass man einen deutlichen
Unterschied zwischen diesen beiden Freiheiten sehen muss.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

69


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Existenzieller Republikanismus

Arendt treffen wollte, kénnte man sagen: Macht ist gemeinsames Han-
deln (selbst), und Freiheit wird durch gemeinsames Handeln realisiert.

Was kann dieses Machtverstindnis in Fragen der politischen Legiti-
mation lehren?

Eine Untersuchung der Sozialen Bewegungen soll im Folgenden zei-
gen: Sie bestitigen die Fragwiirdigkeit der Theorie des politischen bezie-
hungsweise staatstheoretischen Liberalismus®™ dadurch, dass durch sie
angezeigt werden kann, dass die Legitimation zur Herrschaft iiber die
Legalitit der Ausiibung von Herrschaft hinausgeht.!®

2.5 DAs VERMOGEN DER SOZIALEN BEWEGUNGEN

Die Neuen Sozialen Bewegungen werden, wie die transnationale Zivilge-
sellschaft und NGOs, angesichts der postdemokratischen Verhiltnisse oft
sehr gelobt und gepriesen, wobei {ibersehen werde, dass deren Einfluss-
moglichkeiten auch beschrinkt sind, so Dirk Jérke (vgl. 2010: 23).
Weiterhin wird bei Sozialen Bewegungen — und Demonstrationen —
oft auch die demokratische Legitimation angezweifelt, was vor allem aus

15 | Regiert wird in der liberalen Demokratie durch Volksvertreter fiir das Volk,
und legitim ist nur, was die Parlamentsmehrheit beschliefit. Die Legitimitat ge-
winnt die liberale Demokratie dieser Ansicht nach einerseits durch den Rechts-
staat, also vor allem durch die Transparenz des Rechtssystems und dessen Neut-
ralitat, sowie dadurch, dass sich die Parlamentarier an die legislativen Verfahren
halten und dadurch, dass die Opposition die politischen Machtverhaltnisse an-
erkennt, das heilt anerkennt, dass von der Parlamentsmehrheit (Regierung) ge-
setztes Recht nicht nur legal, sondern auch formal legitim ist - auch wenn die
Opposition meist die materielle Legitimitat der Beschliisse der Regierung in Zwei-
fel zieht und manchmal auch versucht, die parlamentarische Logik auszuhebeln,
indem sie sich an das Verfassungsgericht wendet. Die Verfassungsgerichtsbar-
keit sollte es der Logik der parlamentarischen Demokratie nach eigentlich nicht
geben, denn in einem parlamentarischen System ist ein Verfassungsgericht ein
Fremdkérper, ein Dazugesetztes, aber nicht origindr Dazugehdériges, anders ist
dies im présidentiellen System - wie in den USA.

16 | Legitimitat soll dem Ideal des Rechtsstaatsprinzips und der Tradition des
Rechtspositivismus nach, aufgrund der Verrechtlichung der dufieren Freiheit, auf
Legalitat eingeschrankt sein.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

der Minderheitsproblematik entspringt. Auf diese Problematik wird unten
eingegangen.

In diesem Abschnitt soll jedoch zentral nicht danach gefragt werden,
was die Neuen Sozialen Bewegungen nicht kénnen, sondern, was sie in
Bezug zur demokratischen Legitimitit darstellen. Dazu wird zunichst
an Max Webers Machttheorie angekniipft, welche den Vorwurf erzeugen
kénnte, dass soziale Bewegungen die Legitimitit der Herrschaftsinhaber
in Frage stellen.

Macht bei Weber ist definiert als »Chance, innerhalb einer sozialen
Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen,
gleichviel worauf diese Chance beruht« (Weber 1964: 38). Nach Weber
ist die Macht aber durch die Soziologie kaum zu fassen, denn alle »denk-
baren Qualititen eines Menschen und alle denkbaren Konstellationen
kénnen jemand in die Lage versetzen, seinen Willen in einer gegebenen
Situation durchzusetzen« (ebenda). Daher beschreibt Weber Macht als
»soziologisch amorph« (ebenda). Weber hilt daher den Begriff der Herr-
schaft fiir priziser. Herrschaft definiert er als »Chance, fiir einen Be-
fehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden«
(ebenda). Denn Herrschaft »kann nur die Chance bedeuten: fiir einen
Befehl Fligsamkeit zu finden« (ebenda). »Ein bestimmtes Minimum an
Gehorchenwollen, also: Interesse (dufserem oder innerem) am Gehorchen,
gehort zu jedem echten Herrschaftsverhiltnis« (ebenda: 157). Dies mar-
kiert den Gegensatz zu Macht. Herrschaft kann mit Motiven der Fligsam-
keit rechnen. Mit Webers Herrschaftssoziologie kann man die Begriffe
Herrschaft und Macht klar differenzieren. In einer gewaltteiligen Demo-
kratie beispielsweise ist eine Partei, wenn sie die Wahl gewinnt, nicht an
der Macht, sondern an der Herrschaft und hat transitive Macht. Transitive
Macht bezeichnet die Macht, die den eigenen Willen auf andere iibertrigt
und auf diese Weise Einfluss nimmt (vgl. Gohler 2004: 257f.). Das Grund-
muster der transitiven Macht ist die Unterordnung des Willens unter
den Willen eines Anderen, daher ist transitive Macht stets ein Nullsum-
menspiel (vgl. Gohler 1997: 40f.). Die Partei/Fraktion (beziehungsweise
Koalitionsregierung) ist fiir eine bestimmte verfassungsmifig gesetzte
Zeit zur Herrschaft legitimiert, sie hat innerhalb der Institutionen die
Moglichkeit verbindlich und legitim Recht zu setzen. Macht kann sie nur
durch das Gesetz ausiiben. Ihre transitive Macht besteht in der Schaffung
von Gesetzen. Herrschaft ist somit das, wozu sie nach der Verfassung auf
Zeit legitimiert ist. Transitive Macht ist das, wortiber sie aufgrund dieser

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

71


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Existenzieller Republikanismus

Legitimation beziehungsweise Ermichtigung verfiigt. Sie ist legitimiert,
Macht auszuiiben, das ist Herrschaft und sie kann diese Herrschaft gegen
den Willen anderer ausiiben.

Weber ging es jedoch nicht um eine rechtsphilosophische Ausleuch-
tung der Begriffe, sondern vielmehr um die soziologische Klirung der
Asymmetrie von Herrscher und Beherrschten. Daher betrachtet er vor al-
lem die »Beziehung zwischen den Herrschenden und ihrem Legitimitits-
anspruch und den Beherrschten und ihrem Legitimititsglauben« (Miiller
2007: 129). Herrschaft ist dann stabil, wenn der Legitimititsglaube aus-
geprigt ist und die Beherrschten subjektiv von der RechtsmifRigkeit der
Herrschaft iiberzeugt sind (vgl. Berthold 1997: 350). »In diesem Verstind-
nis ist Herrschaft Macht mit Legitimation, da sie die Zustimmung der
Betroffenen zur Herrschaft voraussetzt« (Imbusch 1998: 22). Herrschaft
wird als ein Sonderfall von Macht, aber gleichsam auch als ihr Gegenpol
verstanden, was einen Widerspruch markiert, dessen Auflésung Weber
nicht fiir moéglich hilt (vgl. Neuenhaus 1998: 77). Nach Weber kann der
Staat jederzeit legitim physischen Zwang ausiiben. Herrschaft beruht
aber vor allem auf dem Glauben in ihre Rechtmifligkeit, welche durch
Legende von den Herrschern immer wieder betont wird.

Das Gehorchenwollen des Beherrschten, sein Glaube an die Rechtmi-
Rigkeit der Herrschaft, trigt nach Weber lingerfristig zur Stabilitit der
Herrschaft bei. So kann man folgern: Das Ausmaf des Gehorchenwollens
entscheidet tiber den Grad der Stabilitit einer Herrschaftsordnung. So-
ziale Bewegungen stellen in dieser Sichtweise gerade die Legitimitit der
Herrschaftsinhaber in Frage, sie entziehen sich dem Gehorsam. Wenn
das Ausmafl des Gehorchenwollens iiber die Stabilitit der Herrschaft ent-
scheidet, destabilisieren soziale Bewegungen die Herrschaft. Oder mit
anderen Worten: Soziale Bewegungen entziehen den Herrschaftsinha-
bern die Legitimation.

Die sozialen Bewegungen sind nun aber kein Storfaktor im politischen
System, sondern ihre Macht liegt in der Ermdchtigungserinnerung an die
politische Delegierung. Thre Macht liegt in der Anzeige, dass Herrschaft
Macht mit Legitimation ist. Indem soziale Bewegungen den Gehorsam
den Herrschaftsinhabern gegentiber verweigern und ihre Legitimitit in
Frage stellen, legen sie den Herrschaftsinhabern die Legitimationsbezie-
hung der Herrschaft durch Macht dar. Indem (soziale) Bewegungen die
Regierung (beziehungsweise Parlamentsmehrheit) daran erinnern, dass
sie lediglich ermichtigt ist, zeigen sie dieser, dass ihre Herrschaft nur

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

dann legitim ist, wenn sie fihig ist, die Mehrheitsinteressen im Sinne des
Wohls aller zu vertreten. Soziale Bewegungen kénnen also durchaus ein
Indiz fur die Reprédsentanten (der Regierungskoalition) sein, dass an ihre
Legitimation zur Herrschaft nicht mehr geglaubt wird.

In der Postdemokratie hat sich die Macht aller gewihlten Reprisentan-
ten verringert. Die Macht der Reprisentanten kann mit Bezug auf Webers
Machttheorie als transitive Macht bezeichnet werden. Wenn die Logik
der Reprisentativdemokratie davon geprigt ist, den Anderen — in Form
der parlamentarischen Minderheit — seinem Willen unterzuordnen, mit-
hin transitive Macht auszuiiben, dann kann der empirisch zunehmend
feststellbare Einfluss des Finanzkapitalismus beziehungsweise der ¢ko-
nomischen Eliten auf die Politik, auch als transitive Macht interpretiert
werden. Die transitive Macht der Reprisentanten verringert sich dadurch.
Sie kénnen den eigenen Willen gegen die Ubermacht der wirtschaftli-
chen Eliten nicht oder nur marginal durchsetzen. Dadurch wird die Logik
der Reprisentativdemokratie ausgehebelt. Das reprisentativdemokrati-
sche Nullsummenspiel, in dem bisher lediglich Teile des Parlaments als
Verlierer die Oppositionsbianke besetzen mussten, wird zu einem Null-
summenspiel, aus dem das ganze Parlament als Verlierer hervorgeht, weil
dieses sich der Ubermacht der wirtschaftlichen Eliten beugen muss.

Soziale Bewegungen kénnen hingegen dem Druck der 6konomischen
Eliten entgegengehen und besitzen eine Macht, die in der Ermdichtigungs-
erinnerung an die politische Delegierung liegt. Thr Adressat ist die Poli-
tik, nicht die 6konomischen Eliten. Weiterhin sind die Medien als Teil
des politischen Systems stets mit angesprochen, da sie die Symbolik der
Bewegung promoten sollen. Der Biirger, der nicht Teil der sozialen Be-
wegung ist, wird indirekt angesprochen. Die Ermichtigungserinnerung
ist auch stets eine Selbstansprache des Volkes als Souverin an sich selbst
durch ein Teil des Volkes.” Die Ermichtigungserinnerung hat als Ziel-

17 | Da der Begriff der Ermachtigungserinnerung nicht ohne die Machttheorie von
Arendt gedacht werden kann, muss der mégliche Einwand abgemildert werden,
dass Arendt sowohl dem Begriff »Volkssouverén« beziehungsweise dem Begriff
der Souverénitat im Aligemeinen eher kritisch gegeniiber steht (siehe oben und
Meyer 2011), als auch eher zur Machtteilung beziehungsweise Souverénitatstei-
lung, wie es im présidentiellen System institutionalisiert ist, neigt. Aus Arendts
Machttheorie folgt aber durchaus, dass faktisch jederzeit die Verfassung neu ge-
schaffen werden kann. Der Unterschied zur klassischen Volkssouveranitatstheo-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

73


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Existenzieller Republikanismus

objekt aber stets die Reprisentanten als Trager der Ermdchtigung im Vi-
sier. Eine soziale Bewegung erinnert die Reprisentanten daran, dass sie
nur ermdchtigt sind. Eine soziale Bewegung ibt durch die Macht, die sich
realisiert, wenn sie sich im 6ffentlichen Raum sichtbar macht, eine sym-
bolische Macht'® aus, beziehungsweise einen symbolischen Zwang, der die
Reprisentanten daran erinnert, dass sie Ordnungskraft in den Hinden
halten. Der symbolische Zwang besteht in der Ermichtigungserinne-
rung. Oder mit anderen Worten: Die Macht, die sich realisiert, wenn eine
Gruppe von Biirgern im offentlichen Raum gemeinsam handelt, erzeugt

rie liegt dar, dass Arendt bezweifeln wiirde, dass es einen Souverdn gibt, der vor
jeder Verfassung da ist, welcher dann die Volkssouveranitat besitzen kdnnte und
daher ein permanentes Recht auf Verfassungsgebung beziehungsweise Revolu-
tion besteht. Doch gleichsam wird eine verfassungsgebende Macht bei Arendt
skizziert. Obgleich die Macht zwar immer potenziell und damit immer méglich ist,
weil man sich zusammenschlieBen und etwas Neues beginnen kann, gibt es eine
verfassungsgebende Macht erst dann, wenn Macht im tatsachlichen gemeinsa-
men Handeln aktualisiert wird, also etwa durch eine Prdsenz von Menschen bezie-
hungsweise faktische Versammlung - etwa auf dem Tahrir-Platz in Kairo, wahrend
des arabischen Friihlings - eine revolutiondre Macht erzeugt wird. Also bei Arendt
kénnte man anstatt von dem Volkssouveran (lateinisch etwa: gens omnipotens)
von der Macht der Leute (potestas gentium) reden. Gens, gentis, kann im Singular
mit Nation oder Volk iibersetzt werden, im Plural jedoch lediglich mit Leute. Daher
wére aus dem Singular ein Volkssouverén ableitbar, und der Plural wiirde auf das
Zwischen den Menschen, in dem Macht nach Arendt entsteht, verweisen. Daher
ist mit dem Begriff der Volkssouveranitat hier auch nicht impliziert, dass es solch
einen Volkssouveran gibt, sondern lediglich, dass die Macht der Leute, wenn sie
aktualisiert wird, revolutiondre Macht erzeugen kann. Eine Ermdachtigungserin-
nerung stellt dabei heraus, dass ein Herrschaftssystem dann keine Legitimation
mehr hat, also nicht mehr erméchtigt ist, wenn die lebendige Macht des Volkes
und damitist bei Arendt gemeint; die lebendige Macht der Leute, nicht mehr hinter
den Institutionen steht.

18 | Symbolische Macht kann vor allem in medialen Diskursen wirken. Heraus-
ragendes Beispiel ist die Kehrtwende der Bundeskanzlerin Angela Merkel in der
Atompolitik nach der Havarie des Atomkraftwerks in Fukushima. Diese Wende
wurde vor allem durch grofen dffentlichen Protest forciert, der medial transpor-
tiert und erweitert wurde.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

eine symbolische Macht, die die Reprisentanten dazu auffordert, ihre
Durchsetzungsmacht im Sinne Webers zu nutzen.

Das Volk wird nicht regiert, sondern es ist der Regent. Die »Idee der
Einheit und Unteilbarkeit der Volkssouverdnitit bezeichnet nichts ande-
res als den >Staat« in den Hianden des >Volkes« (Maus 2011: 43). Es liegt in
der Freiheit, beziehungsweise Fihigkeit zur Natalitit der Biirger, zusam-
men michtig zu sein. Nach Arendt haben diejenigen, die zusammen im
offentlichen Raum agieren aber nicht den Staat in ihren Hinden, sondern
nur Macht. Arendt hat — in der Terminologie von Ingeborg Maus (2011)
— lediglich den Bereich nichtinstitutionalisierter Volkssouverinitit be-
trachtet. Maus hingegen versucht mit Kant gerade eine Entkopplung der
beiden Komponenten von Volkssouverinitit (rechtlich institutionalisierte
und nichtinstitutionalisierte) als Fehldeutung auszuweisen. Mit Arendt
kann man aber darauf hinweisen, dass auch die Ausiitbung von nichtins-
titutionalisierter Volkssouverinitit bereits eine Ausiibung von Macht ist
und der Macht eben nicht vorausgeht. Mithin macht Arendt deutlich, dass
es nicht nur rechtlich institutionalisierte (transitive) Macht gibt.

Die transitive Machtaustibung ist zwar nur dann legitim, wenn sie

im verrechtlichten Rahmen stattfindet.”

Legitimitit ist jedoch — sozio-
logisch betrachtet — nicht auf Legalitit zu reduzieren, weil etwa soziale
Bewegungen die Legitimation zur Herrschaft in Zweifel ziehen kénnen.
Mithin geht das Verstindnis der sozialen Bewegungen von Legitimation
iiber ein formales Verstindnis von Legitimation hinaus. Thr Verstindnis
von Legitimation ist immer materiell geprigt. Das entbindet sie jedoch
noch nicht davon, die eigene (intransitive und symbolische) Macht durch
gesetztes Recht zu legitimieren. Hier findet sich wieder der Anschluss an
Kant als Theoretiker der Volkssouverinitit, nach der das Volk der Gesetz-
geber ist. Daher sollte es auch das Anliegen jeder Biirgerinitiative sein,

auf den Gesetzgeber — in seiner doppelten Konnotation als Volk und Par-

19 | Immanuel Kant ist einer der ersten, die Legitimitat auf Legalitat reduzieren.
Das macht ihn zu einem Rechtspositivisten, obgleich ich als Blirger nach Kant die
Befugnis habe, »keinen duferen Gesetzen zu gehorchen, als zu denen ich meine
Beistimmung habe geben kdnnen« (Kant 2008: 160 Anm.). Das angeborene Recht
auf Freiheit muss nach Kant durch die birgerliche Verfassung gesichert werden,
aberdie Trennung zwischen Moral und Recht ist strikt. Gesetze sind nach ihm dann
legitim, wenn sie durch Verfahren entstanden sind, an denen alle Reglungsbetrof-
fenen auf gleiche Weise teilhaftig gewesen sind.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

75


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Existenzieller Republikanismus

lament — zu wirken, anstatt lediglich auf Beschliisse zu reagieren, indem
man sich an die Gerichte wendet. Eine soziale Bewegung sollte demnach
danach streben, die eigene intransitive und symbolische Macht in recht-
lich legitimierte transitive Macht umzuformen.?’ Nun kann auch die Min-
derheitsproblematik aufgelost werden. Bei der Minderheitsproblematik
geht es um die Frage, wann eine Gruppe grof genug ist, um authentisch
die materielle Legitimitit der Herrschaftsinhaber in Frage zu stellen. Es
wire willkiirlich, wollte man eine Zahl dafiir festsetzen. Es spricht aber
vieles dafiir, dass eine kleine Initiative, die sich etwa gegen die Errich-
tung eines Pumpspeicherwerks in ihrer Region einsetzt, die materielle
Legitimitit der Herrschaftsinhaber der obersten Regierung nicht in Frage
stellen kann — sondern allenfalls nur die lokalen Herrschaftstriger hin-
terfragt. Es ist also zu er6rtern, wann eine Biirgerbewegung zu einer An-
zeige dafiir wird, dass die Legitimitit der obersten Herrschaftsinhaber
durch eine Biirgerbewegung klar in Frage gestellt wird. Das Problem der
Minderheitsproblematik kann nur so betrachtet werden, als ob jede Pro-
testgruppe die Legitimitit der Herrschaftsinhaber in Frage stellt. Die Er-

20 | Dies entspricht der kritischen Haltung gegeniiber der Sichtweise des zivilen
Ungehorsams nach Ingeborg Maus. Maus (2011: 22-28) kritisiert, dass der Pro-
test der neuen basisdemokratischen Bewegungen gegen die selbstreferentielle
Verselbstandigung politischer Entscheidungsprozesse nicht als Auslibung von
Volkssouveranitat verstanden wird, sondern in das Gewand des Widerstands-
rechts oder des birgerlichen Ungehorsams gekleidet ist. Widerstand respektive
Ungehorsam setzten ein lediglich reaktives Verhalten von Rechtsadressaten auf
vorgefertigte rechtliche und politische Entscheidungen voraus. Vor allem kritisiert
sie aber, dass die Praxis vieler Protestbewegungen darauf hinaus 14uft, durch
symbolische RegelverstdRe eine gerichtliche Klarung der Rechtslage zu bewirken.
Biirgerlicher Ungehorsam wiirde sich so darin erschopfen, einen Rechtsweg einzu-
leiten. Dies kdnne als Renaissance des (mittelalterlichen) Widerstandsrechts ge-
lesen werden. Diese Vorstellung der Souverénitat des Rechts widerspreche aber
der ldee der Volkssouveranitat, welche nicht aus dem geltenden Recht abgeleitet
werden kann. Volkssouverénitdt gehe der Rechtsordnung vielmehr voraus und be-
griinde diese erst. Wenn sich die Protestbewegungen also vor allem solcher Ak-
tionsformen bedienen, die im Ergebnis die herrschende justizstaatliche Entwick-
lung bestatigen, werde die Idee verabschiedet, dass nur demokratisch gesetztes
Recht legitim sei. Der wesentliche Aspekt der Volkssouverdanitat sei heute daher
durch die Verfassungsgerichtsbarkeit usurpiert.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

michtigungserinnerung ist durch jede Protestgruppe gegeben, erzeugt
aber erst dann ernstzunehmende Macht, wenn sie weiter anwichst. Erst
mit der Aggregation von korperlicher Prasenz bei einer Protestgruppe
gewinnt sie eine Wahrnehmung, die so viel symbolische Macht erzeu-
gen kann, dass die Legitimitit der Herrschaftsinhaber in Frage gestellt
zu sein scheint. Masse macht in diesem Sinne Macht, ndmlich symboli-
sche Macht, die wiederum eine Anzeige fiir den Status der Legitimitit der
Herrschaftsinhaber ist. Protestieren 10.000 Pegida-Anhinger in Dresden
oder 20.000 Netzaktivisten in Berlin, hat das nicht den gleichen Effekt,
als wenn eine Million Biirger vor dem Parlament stiinden, um fiir eine
echte Bildungsrepublik zu demonstrieren.

Eine hohe symbolische Macht einer sozialen Bewegung entbindet die-
se aber nicht davon, ihr Anliegen in Gesetze, die vom Gesetzgeber be-
schlossen werden miissen, zu iiberfithren.?!

Die (erfolgreiche) Nutzung von transitiver Macht kann den materiel-
len Legitimationsglauben der Beherrschten verfestigen.?? Sofern aber der
Wille von den Herrschaftsinhabern nicht durchgesetzt werden kann be-
ziehungsweise die Willensdurchsetzung erschwert ist, etwa durch den
Druck der neoliberalen Eliten, wie in der Postdemokratie, besteht die
Funktion der sozialen Biirgerbewegungen hauptsichlich darin, die Re-
prisentanten des Staates daran zu erinnern, dass sie die Macht haben,
ihren Willen auch durchzusetzen. In diesem Sinne ermutigen soziale Be-
wegungen die Reprisentanten dazu, zu handeln und sich nicht einer Ar-
gumentation der Alternativlosigkeit zu tiberlassen. Die Biirgerbewegung
fragt danach, wie wir leben wollen und ermutigt die Reprisentanten
ebenfalls Alternativen zu Sachzwingen zu erdrtern und zu beschliefRen.
Soziale Bewegungen stirken somit die Inputdimension des demokrati-
schen Prozesses. Und wenn diese Inputdimension in der Postdemokratie

21 | Gerade weil das Volk nicht an die Verfassung gebunden ist, sollten Verfas-
sungsanderungen im Gegensatz zu normalen Gesetzen jedoch durch Volksent-
scheide beschlossen werden, um deren Legitimation zu gewahrleisten.

22 | Nicht nur weil durch erfolgreichen Output Legitimation geschaffen werden
kann, sondern weil ein Regime auch symbolische Macht erzeugen kann, also durch
rhetorische Wiederholung des Erfolges den Glauben an seine Legitimation befor-
dern kann. Symbolische Macht wirkt also sowohl durch Biirgerbewegungen auf die
Herrschaftsinhaber, als auch von den Herrschaftsinhabern auf die Beherrschten.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

77


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Existenzieller Republikanismus

tendenziell irrelevant fiir die Outputdimension zu sein scheint, dann ist
die Wiederherstellung der Inputdimension demokratierelevant.

Berticksichtigt man die Rolle von sozialen Bewegungen in der Frage
nach einer der Republik angemessenen Legitimationstheorie, dann muss
man konstatieren, dass die Offentlichkeit die Legitimitit der Regierung
stets reflektiert und bewertet und dass ein grofler Einspruch aus der Zi-
vilgesellschaft die Legitimation der Regierung beziehungsweise Parla-
mentsmehrheit in Frage stellt, auch wenn sie legal gesehen fiir die Legis-
laturperiode, fiir die sie gewdhlt ist, legitimiert ist. Mit Max Weber miisste
man jedoch auch sagen, dass ein politisches System vorstellbar ist, in dem
die Beherrschten einen hohen Legitimititsglauben haben, auch wenn ei-
nige unter ihnen einen privilegierteren Zugang zur transitiven Macht
haben. Dieses politische System konnte allerdings keine rechtsstaatliche
Demokratie sein, weil dort das Versprechen gilt, dass jeder den gleichen
Zugang zur transitiven Macht haben muss.

Wenn also die Legitimitit der Regierung nicht nur von ihrer Legalitit
und ihrem politischen Regierungsauftrag (durch den Gewinn der letzten
Wahl) abhingt, sondern auch von der je konkreten Meinung oder Stim-
mung in der Offentlichkeit gegeniiber der Regierung, dann muss man
der Zivilgesellschaft Aufmerksamkeit schenken.

Der Wille des Volkes muss geachtet werden. Zwar konnen die Volks-
vertreter ihn nur vertreten und ihn deswegen auch nie direkt kennen.
Sie miissen ihn interpretieren, auslegen, um ihn dann festzulegen. Aber
daher miussen sie auf die Zivilgesellschaft achten. Daher miissen sie auf
die Stimmung im Lande achten, daher diirfen sie nicht einfach tun, was
sie fiir richtig halten.?® Die alte konservative Idee von Edmund Burke und
anderen, dass der Volksvertreter vertritt, was er fiir richtig halt, ist eine
falsche Idee. Der Volksvertreter muss sich stets am Willen des Volkes

23 | Aber sie diirfen Stimmungen im Land auch kritisieren. Wenn ein Theoretiker
glaubt, dass die Mehrheit des Volkes in dem einen oder anderen Punkt falsch liegt,
dann muss er das sagen. Er muss dann darauf wirken, die Stimmung zu veran-
dern. DerTheoretiker muss aber seine Kritik an intersubjektiver Rechtfertigbarkeit
und Plausibilitdt ausrichten. Kurzum: Er ist dem reflexiven Rechtfertigungsgebot
unterlegen, das besagt, dass nur das beim Anderen Zustimmung finden kann, was
intersubjektiv rechtfertigbar ist. Seine Kritik sollte daher mehr oder weniger an
eine Idee vom Gemeinwohl gebunden sein. Seine Kritik sollte keine Exklusion be-
treiben, sondern auf Inklusion zielen.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

orientieren. Daher muss er immer auch im Austausch mit den Reprisen-
tierten stehen. Er muss sich stets um einen guten Eindruck des Willens
des Volkes kiimmern. Parteien haben in einer liberalen Demokratie zwar
einen Sinn, aber nach der Idee der Volksouverinitit haben sie keinen
Sinn. Wenn die Volkssouverinitit indirekt vertreten wird (reprisentati-
ve Demokratie), dann muss sich der Volksvertreter um die bestmégliche
Interpretation des Volkswillens bemiihen. Demnach missten auch alle
Volksvertreter diesen Willen stets dhnlich interpretieren, dhnlich ausle-
gen und dann auch konsensorientiert so festsetzen, wie sie ihn alle ge-
meinsam auslegen. Folgt man der Idee der Volkssouverinitit, bedeutet
dies direkt eine Konsensdemokratie. Denn der Souveridn hat immer einen
Willen. Er kann nicht keinen Willen haben. Volksvertreter diirfen dem-
nach nicht fiir das Volk regieren, sondern miissen das Volk durch den
Volkswillen regieren — und zwar den Volkswillen, der nicht den Willen
aller, sondern das Gemeinwohl widerspiegelt.*

Die Idee der radikal-pluralistischen Parteiendemokratie: Jeder wie er will
und jedem Wollen eine Vertretung, ist eine Idee, die der Idee der Volkssou-
verdnitit vollig widerspricht. Mit einem konzentrierten Parteiensystem,
also mit grofen Volksparteien und sonst kleiner Ausdifferenzierung,
kann man der Idee der Volkssouverdnitit noch niherkommen, als mit
einem sehr fragmentierten Parteiensystem. Man kann eine Abstufung
hinsichtlich der besten Art und Weise der Reprisentation des Volkswil-
lens treffen:

24 | Das Gemeinwohl muss dabei den Test der Verallgemeinerung bestehen, ob
dieses der liebenswirdigen Einrichtung des Gemeinwesens entsprechen kann.
Hier kdnnte man - wie schon bei Rousseau oft kritisiert - eine Bevormundungs-
gefahr sehen. Der Republikanismus kdnne ins Autoritdre umschlagen - wenn es
nicht der Wille aus den Einzelwillen, sondern der gemeinsame Wille sein solle,
der entscheidend sei. Wenn es nicht die rechnerische Mehrheit, sondern ein
nebuldses inhaltliches Gebilde sei, welches das Gemeinwohl ausdriicke, dann
bestiinde die Gefahr der Erméchtigung einiger Weniger tiber alle. Allerdings kann
es meines Erachtens nur einen Konsens iber die /dee der Gerechtigkeit geben -
welcher dann in der Zivilreligion verwirklicht ist. Somit wiirden die Volksvertreter
zwar in Hinsicht der Macht der intersubjektiven Gerechtfertigkeit den Willen des
Volkes ahnlich interpretieren. Das wiirde aber noch nicht den politischen Streit
aufheben.

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

79


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Existenzieller Republikanismus

Konsensdemokratie als direkte Demokratie. Direkter Dialog der Biir-
ger (Jean-Jacques Rousseaus Staatsmodell).

Konsensdemokratie als indirekte Demokratie. Alle Volksvertreter ver-
suchen auf vergleichbare Weise den Willen des Volkes zu interpre-
tieren. Sie richten sich an der Hintergrundgerechtigkeit des Gemein-
wesens aus. Ihr politischer Streit ist nicht grundsitzlich, sondern nur
technisch — also in Fragen der richtigen politischen Mafinahmen. Sie
streben alle nach der Realisierung des gleichen politischen Ordnungs-
modells. Aber in threm Streben setzen sie unterschiedliche Akzente.
Konsensdemokratie als indirekte Demokratie, in der es wenige Par-
teien gibt, die als Volksparteien versuchen, alle Biirger zu reprisen-
tieren. Idealfall war das 2 1/2 Fraktionensystem der Bundesrepublik
(SPD, CDU/CSU, FDP). Mithin ist eine grofitmogliche Parlaments-
mehrheit besser als eine geringe Parlamentsmehrheit. Das lduft aber
faktisch nicht direkt auf eine Grofse Koalition hinaus, sondern eine
grofle absolute Mehrheit einer Partei ist ebenso gut, wie eine grofe
Parlamentsmehrheit von SPD und FDP beispielsweise.
Mehrheitsdemokratie als indirekte Demokratie. Die Zwei-Parteien-
systeme, vor allem die USA, sind zwar der Idee nach auch Systeme,
in denen die zwei groflen Parteien als Volksparteien versuchen, alle
Biirger zu vertreten. Aber sie ermdglichen aufgrund des realen ideo-
logischen Konfliktes, der zwischen ihnen herrscht, keine Konsensde-
mokratie. Der clash of ideas ist in der Praxis zu grof3, als dass die Volks-
vertreter tatsichlich daran interessiert sind, alle Biirger zu vertreten.
Daher ist das US-amerikanische politische System auch ein stark plu-
ralistisches, und das obgleich es kein fragmentiertes Parteiensystem
hat, in dem jeder nach seinem Willen eine Vertretung findet.

Die pluralistischen Parteiendemokratien mit Verhiltniswahlrecht
und geringer Mandatshiirde (die Fiinf-Prozent-Hiirde in Deutschland
verhindert dementgegen etwa gerade eine groflere Ausdifferenzie-
rung des Parteiensystems, obwohl auch die Fragmentierung im deut-
schen Parteiensystem zunimmt). Das Musterbeispiel so einer plura-
listischen und fragmentierten Parteiendemokratie war die Weimarer
Republik und ist heute Italien.

Nimmt man an, dass das Modell von Rousseau aufgrund der Grofle der
Nationalstaaten nicht realisierbar ist, dann bleiben als bestmdogliche
Demokratien 2. und 3. Nimmt man an, dass 2. in einem liberalen Ge-

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

meinwesen unwahrscheinlich ist, weil dort unterschiedlichste Interes-
sensgruppen bestehen, dann ist 3. in einer realen Demokratie noch die
bestmdgliche Demokratie. Aber es ist auch zu konstatieren, dass 2. die
bestmdgliche indirekte Demokratie ist. An diesem Ideal muss sich jede
reale reprisentative Demokratie messen lassen. Entscheidend ist, was der
Volkssouverdn will, und nicht der Wille der einzelnen Interessensgrup-
pen. Und wo es sogar unter den Interessensgruppen Ungleichgewichte
beim Einfluss gibt, da kann noch weniger davon gesprochen werden, dass
die Politik einen Konsens aller erfiillt.

Doch was will das Volk? Was sollen die Reprasentanten antizipieren,
wenn doch ein starker Pluralismus herrscht und sich kaum Konsens aus
der Zivilgesellschaft andeutet? Schliefflich kommt hinzu, dass selbst,
wenn alle die gleiche Idee von Gerechtigkeit verfolgten, sie doch streiten
wiirden, wie man diese verwirklichen solle. Selbst wenn das Volk wiisste,
was es will, und die Volksvertreter sich dariiber einig wiren, wie man
diesen Willen auszudriicken habe, gibe es also noch Diskussionsbedarf
dariiber, wie der Wille umgesetzt werden solle. Was bringt es also, darauf
zu hoffen, dass die Zivilgesellschaft, wiirde sie doch nur mehr gehort,
alles zum Besseren wenden wiirde?

- 8 14,02,2028, 08:41:07.

81


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- 8 14,02,2028, 08:41:07.


https://doi.org/10.14361/9783839440292-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

