EINLEITUNG

Die vorliegende Studie hat die Strategien junger Frauen der zweiten Immi-
grantengeneration, ihre kulturelle Identitit als Musliminnen in Deutsch-
land zu finden, zum Gegenstand. Es handelt sich also um Frauen, die den
Islam zur Grundlage dessen machen, was man heute Identititspolitik
nennt. Sie treten damit in einen Prozef der islamischen Selbstfindung ein
und folgen in unterschiedlichen Formen und mit den unterschiedlichsten
inhaltlichen Vorstellungen einem kulturellen Bild, das Stauth vielleicht mit
uberpointierter Abstraktheit »Idee Islam« genannt hat (Stauth 2000: 14).
Dieser Prozef des sich islamisierenden Selbst schlie3t nicht nur den affir-
mativen Akt des sich in einer Auflenseiterlage findenden kulturellen Indi-
viduums ein, sondern auch die Tatsache, daf dieses Selbst nicht isoliert
gefunden wird, sondern daf} Identitit in jenem breiten Feld erzeugt wird,
das man erst einmal vage als bestimmt durch den alltagspraktischen Dialog
und durch Aushandlungsprozesse mit kulturell Anderen zu betrachten hat.

Erstmals in Deutschland ins 6ffentliche Blickfeld geraten sind weibli-
che islamische Identititspolitiken durch eine Reihe von »Kopftuch-Affai-
ren« und Kopftuchdebatten, von denen vor allem die franzdsischen Schul-
maidchenproteste seit 1989 breite Aufmerksambkeit erregt haben (Kepel
1993; 1996: 321f,; Leggewie 1990; Schiffauer 1993). Damit hat sich, zusam-
men mit anderen Ereignissen wie der britischen Rushdie-Affire, der fran-
zosischen Beurs-Bewegung und verschiedenen lokalen Auseinanderset-
zungen um Bau und Betrieb von Moscheen (Leggewie 1993), der Diskurs-
radius iiber den Islam in Europa bzw. in Deutschland erweitert.

Nicht mehr allein die Frage islamischer Organisationen steht — wie
etwa noch bei Binswanger/Sipahioglu (1988), Gerholm/Lithman (1988),
Giir (1993), Metcalf (1996), Mihciyazgan (1993) und der Studien des Zen-
trums fiir Tirkeistudien (1995b, 1995¢) — im Vordergrund, sondern die
von Kepel in aller Deutlichkeit eingefiihrte Perspektive nach dem Umgang
mit einer »Forderung nach islamischer Identitit mit kommunitaristischen
Zigen ..., die ihre Anerkennung durch die Behorden kollektiv verhandeln
will« (Kepel 1996: 342). Der Blick richtet sich damit auf die Erzeugung
neuer gesellschaftlicher Spannungen und die politische Regulierung der
gesellschaftlichen und kulturellen Anspriiche von Minderheiten (Barot
1993; Vertovec/Peach 1997).

Doch erfahren in dieser Perspektive der ersten Konzentration auf kol-
lektive Identitits- und Anerkennungspolitiken die Protagonistinnen der
Kopftuch-Affairen lediglich Beachtung als folgsame »Adepten der Reisla-

11

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

misierungsbewegungen« (Kepel 1996: 325) und ihrer Ideologien. Andere
Arbeiten wiederum stellen dezidiert weibliche individuelle Identititspoliti-
ken in den Vordergrund. Bei ihnen ist zumeist die Neigung zu einer recht
einseitigen Individualisierungsthese festzustellen. Komplexere Zusam-
menhinge, wie das Zusammenspiel von Fremd- und Selbstzwingen, auf-
gezeigt in den Studien von Norbert Elias oder der von Michel Foucault her-
ausgestellten Entfaltung einer Maschinerie von Macht und Wissen, die auf
die Erzeugung des Individuums bzw. auf die Beschreibung des Selbst wir-
ken, finden noch wenig Berticksichtigung (vgl. Gaspard/Khosrokhavar
1995; Jacobson 1998; Lacoste-Dujardin 1994; Klinkhammer 1999, 2000;
Riesner 1990; Swietlik 1994; Venel 1999).

Die vorliegende Studie zielt darauf, solche gleichwohl in der subjekti-
ven Perspektiven verhafteten, sozusagen subjektiv geerdeten, dennoch von
spezifischen strukturellen und dialogischen Produktionsbedingungen von
Identitit durchdrungenen Prozesse der Suche und Definition des Selbst
aufzuzeigen. Uber narrativ-biographische Erzihlungen werden konkrete
soziale Handlungsfelder und kulturelle Bezugsfelder der einzelnen Ak-
teurinnen nachvollziehbar; insofern geht es hier nicht um Einzelschicksa-
le, um auf einzelne Personen begrenzte Modi der Entwicklung von Identi-
tit und Integration, sondern um die Rekonstruktion und Prisentation der
sich aus dem weiblichen Islamdiskurs ergebenden Handlungs- und Dia-
logfelder.

Daf in Deutschland relativ unbemerkt, ohne Aufsehen erregende
Kopftuch-Affairen und umgreifende Schiilerinnenproteste’, eine Islamisie-
rungsbewegung unter den Vorzeichen individueller Identititspolitiken im
Verlauf der 19goer Jahre in Gang gekommen ist, wird bislang weniger
deutlich in wissenschaftlichen Diskursen registriert als von Vertretern ei-
ner Mediendffentlichkeit, die unbeschwert vom >Auslinderdiskurs< oder
>Integrationsdiskurs«< einen Blick auf Ausdifferenzierung und praktische
Multikulturalitit werfen. So stellt zum Beispiel der Spiegel Special (1/1998)
islamische Frauen und ihre Biographien unter der Frage »Einwanderer.
Deutsch unterm Kopftuch?« vor. In einem Artikel der ZeitPunkte (2/1999:
41) findet sich die Formulierung, dafl »innerhalb der wachsenden Gemein-
de der Kopftuchtrigerinnen ... fiir viele das Kopftuch eher selbstbewufites
Bekenntnis zur eigenen Identitit« sei denn Ausdruck fundamentalisti-
scher Religiositit.

In diesen Artikeln wird bereits ein neuer Typ von Muslimen skizziert:
Das sind Madchen bzw. junge Frauen, die in Deutschland geboren bzw.
aufgewachsen sind, die nicht selten das Gymnasium besuchen und auf der
Selbstverstindlichkeit bestehen, das Kopftuch als Bestandteil der religis-

I2

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sen Pflicht zu tragen; sie kombinieren selbstbewuft religiése Zeichen mit
denen der Massenkultur und Gliubigkeit mit Modernitit. Wire da nicht
das Kopftuch, so wiren sie durch die »Attribute in ihrer Sprache (>cool<)
und ihrer Kleidung (Jeans, bedrucktes Shirt) ... von deutschstimmigen Ju-
gendlichen nicht unterscheidbar« (Frankfurter Rundschau, 5.2.1994).

Diese Charakterisierung steht in einem bemerkenswerten Kontrast zu
der vor zwanzig Jahren getroffenen Beobachtung von Lutz Hoffmann, wo-
nach »der Wanderer ... nicht das souverine Subjekt ... ist ..., sondern das
hilflose Objekt einer sich nach ihren eigenen Gesetzen abwickelnden Ver-
inderung« (Hoffmann 1981: 143). Demgegeniiber erscheinen die jungen
Frauen der zweiten oder dritten Generation als souverine Subjekte, die kei-
neswegs hilflos reagieren, sondern interkulturell agieren.

Diese Studie setzt sich mit diesen, in den genannten Artikeln als hybri-
disierend bzw. multikulturell charakterisierten T6chtern der Gastarbeiter
auseinander, die nicht das Kopftuch tragen miissen, weil die Eltern es wol-
len, die sich nicht in den Nischen einer Parallelgesellschaft (Heitmeyer et
al. 1997; Spuler-Stegmann 19938) einrichten, die nicht Reproduzentinnen
traditionalistischer >Heimatkulturen« sind, die nicht dem nahezu habituali-
sierten »Opferkonstrukt ... der Fremden« entweder als »zwischen zwei
Kulturen zerrissenes< Wesen« oder als »religiés determiniertes Wesen«
(Nestvogel 1996) entsprechen. Diese Studie stellt vielmehr junge Frauen
vor, die iiber subjektive Strategien, Lebensentwiirfe und Selbstbeschrei-
bungen verfiigen, die sich mit dem begrifflichen Apparat der bestehenden
Immigranten- bzw. Minderheitenforschung kaum angemessen erfassen
lassen. Dieser ist tendenziell charakterisiert durch eine Essentialisierung
erzeugende Selbstbeschrinkung auf ein dichotomes und redundantes Tra-
ditionalismus-Modernismus-Konzept, auf dessen Basis Ethnien, nicht In-
dividuen, konstruiert und ethnisch bedingter Habitus und Sozialstatus de-
finiert werden. Erzeugt wird eine Differenz, die nicht neutral ist, sondern
die »in der Form einer self-fulfilling-prophecy im Vollzug ihrer Unterstel-
lung erst hervorgebracht« wird (Bukow 1996: 123) und eine Figur des dis-
kriminierten Auslinders erzeugt. Wolf-Dietrich Bukow verweist in diesem
Zusammenhang auf die Methode einer »operativen SchlieRung« (1996:
122), mit der »auslindische« Jugendliche und ihr Handeln vornehmlich auf
den Erklirungsfaktor von als dominant geltenden ethnisch-familidren
Strukturen reduziert werden, wihrend die Identititsbildungskraft der vor-
handenen multikulturellen Erfahrungs- und Aktionsriume unterschitzt
werde. Auch Versuche, mit als postmodern bzw. posttraditional bezeichne-
ten Kategorien zu arbeiten, erweisen sich nicht zwangsliufig als Ausbruch
aus dem Zirkel der Fehleinschitzung und Verkennung. So etwa konstatiert

13

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Bukow im Ruckgriff auf ckonomische, politische und soziale Benachteili-
gung die systematische Verweigerung »einer eigenen Biographizitit«
(ebd.: 112), jener postmodernen Inklusionsform auf der Basis der Inan-
spruchnahme »biographische(r) Muster ..., die im Gesellschaftssystem
veranker(t)« sind (ebd.: 108) und individuell ausgekleidet werden. Hier
wird nicht ein ethnischer Habitus als Hemmnis fiir individuelle Lebens-
entwiirfe diagnostiziert, sondern systematische Ungleichheit, die zuste-
hende Inklusionsmuster entzieht. Hier ist die Person nicht Opfer ihrer fa-
miliiren Bindung, sondern von sozialer Exklusion, getrieben in die
Entwicklung einer »neo-ethnischen Identitit« (ebd.: 113), die die Exklusion
annimmt. Dieser Befund trifft aber, wie diese Arbeit zeigt, nicht auf die
jungen Frauen dieser Untersuchung zu, die zwar Identitit tiber den Islam
produzieren, aber nicht im Kontext einer neo-ethnischen Konstruktion. Sie
trennen vielmehr sorgfiltig Islam und Ethnos und entziehen sich einer auf
Ethnizitit basierenden Kategorisierung. Der Islam erweist sich in ihrem
Fall im Gegenteil als Instrument einer vertieften Inklusion, in der erleiden-
de Subjekte den Opferstatus abstreifen und sich zu Akteuren machen, die
in den von den Multikulturalititsdebatten gebildeten »hegemonialen Deu-
tungsdiskurs« — der »immer wieder dazu genutzt (wird), die Distinktion
zwischen beiden Gruppen (Einwanderern und Eingesessenen, S.N.) zu
konstruieren« (Dangschat 1999: 542f.) — intervenieren. Sie entwickeln als
individuelle Akteure lokale Alltagspolitiken der Selbstbehauptung und se-
hen sich auch nicht als Opfer, die darauf angewiesen sind, daf ihnen regu-
lierende Verwaltungsinstitutionen zu ihrem Recht verhelfen.

Analysiert man die Motive und Effekte der Islamisierung soweit sie die
jungen Frauen betrifft, so gelangt man zu dem Ergebnis, dafl die Akteure
mehr beanspruchen als die Diskurse, die sie konstituieren, ihnen zugeste-
hen. Verdeutlichen 14t sich das {iber Hannah Arendts Unterscheidung
zwischen Gleichartigkeit und Gleichheit (Arendt 1960: 208f.): Im Falle der
Gleichartigkeit oder des Konformismus agiert und fiihlt der einzelne in ei-
ner »Arbeits- und Konsumgesellschaft ... wie das Glied eines Ganzen«. Er
hat im funktionellen Bereich keine individuelle Identitit, sondern es er-
folgt eine »Verschmelzung der Vielen in ein Kollektiv«. » Antipolitisch« ist
daran ist die »Aufhebung der Pluralitit« zugunsten des reibungslosen
Funktionierens des Arbeits- und Konsumprozesses. Das aber ist Arendt
zufolge »der genaue Gegensatz jeglicher Gemeinschaft«, denn eine Ge-
meinschaft bildet sich erst durch Austausch, durch den Zusammenschlufl
Verschiedener, einander Ungleicher. Politische Gleichheit »kann nur von
Ungleichen realisiert werden, die sich dann einander in gewissen, von
vornherein festgelegten Hinsichten und fiir sie bestimmte feststehende

14

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Ziele >angleichen«« (ebd.: 209), sich von ihren verschiedenen Perspektiven
und Lebenslagen her annihern, sich austauschen: »Eine gemeinsame Welt
existiert iberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven« (ebd.: 57). Gleich-
artigkeit und Gleichheit kénnen als zwei verschiedene, stufenartig angeleg-
te Integrationsformen bzw. nationalstaatliche Vergemeinschaftungstypen
betrachtet werden. Das der Okonomie entstammende Prinzip der Gleichar-
tigkeit beherrscht einen groflen Teil der Migrationsforschung mit ihrem
Fokus auf soziale Ungleichheit und systeminterne Mechanismen von In-
klusion und Exklusion. Der zentrale Gedanke ist das >Funktionieren< von
Subjekten, ihr Zuschnitt und ihre Chance auf Substituierbarkeit. Was die
islamischen oder sich im Prozef§ der Islamisierung befindlichen Frauen
dieser Studie auszeichnet, ist, daR sie nicht diese bloRe entindividualisie-
rende Substituierung anstreben. Aus ihrer jeweiligen Perspektive erbrin-
gen sie die Leistungen, die sie substituierbar machen, und sie finden auch
weitgehend inklusive Strukturen bzw. erkimpfen sich als einzelne Subjek-
te Inklusion. In den biographischen Erzihlungen finden sich nur wenige
Ausfithrungen tiber erlebten Rassismus, wohl aber iiber einen alltiglichen
>Distinktionismus«. Als Midchen und Frauen sind sie in besonderem
MafRe sowohl kulturellen Pauschalisierungen wie auch faktisch divergie-
renden kulturellen Werten und der entsprechenden praktischen Prozedua-
lisierungen ausgesetzt. Sie sind somit nicht nur sensibel fiir Differenz,
sondern sie haben durch ihre Biographien einen Sinn fiir die »Entwertung
aller Werte« (ebd. 1960: 299), fiir die Relativitit von Werten entwickelt.
Dieses Wissen {iber Distinktion und Relativitit sowie ihre sozial integrier-
ten Biographien fithren sie dazu, tiber Gleichartigkeit hinaus Gleichheit zu
beanspruchen (vgl. auch Yuval-Davis 1997). Dieser Anspruch fordert in er-
ster Linie das Selbst und nicht, oder nur flankierend, institutionelle Organi-
sation, die Gleichartigkeit, aber nicht Gleichheit sichern kann.

In der aus verschiedenen Perspektiven konstituierten gemeinsamen
Welt oder, um es mit Bourdieu soziologisch zu wenden, in der distinktions-
geladenen Gesellschaft zeigt sich politische Gleichheit in der Auseinander-
setzung um Klassifizierung und in Akteuren, die Distinktion handhaben.
Uber die Islamisierung schalten sich die jungen Frauen in diesen ProzeR
als soziale Akteure ein. Der Islam erweist sich als Medium einer tiber funk-
tionale Inklusion hinausgehenden Hyper-Integration, als Medium einer
Vergesellschaftung, die die Position des Gleichen durch Differenz und
Substituierbarkeit gleichermafien erzeugt. Identitit und Differenz und das
Operieren mit Differenz wird somit in die eigenen Hinde genommen und
in »kreatives Handeln« (Joas 1992) iiberfithrt. Erzeugt werden islamische
Akteure, die sich Essentialisierungen widersetzen und die sich weder auf

5

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

einen riickwirts gewandten Traditionalismus noch auf ein neo-patrimonia-
les Zugestindnis einer simplen funktionalen Gleichartigkeit reduzieren
lassen und die schon gar nicht auf Segmentierung zielen, sondern radikale
Gleichheit auf der Basis allgegenwirtiger dialogischer Distinktionsspiele
beanspruchen. Das ist die Grundthese dieser Arbeit, der in verschiedenen
analytischen Feldern nachgegangen wird.

Die Grundlagen der Untersuchung

Die Basis dieser Studie bildet eine schwerpunktmifig zwischen 1994 und
1996 durchgefiihrte Untersuchung im Bielefelder Raum sowie im hessi-
schen Frankfurter Groffraum. Der Anstof3 erfolgte wihrend der Mitarbeit
in dem von der Volkswagen-Stiftung geférderten Forschungsprojekt
»Fremde in Deutschland: Untersuchungen zu den Grenzen und Mdglich-
keiten der Integration muslimischer Minderheiten«. Dieses Projekt erfor-
derte einen Aufenthalt von sechs Monaten in Frankfurt am Main. Fiir diese
Zeit von Bielefeld nach Frankfurt umgesiedelt, gehorte zu meinen ersten
Eindriicken ein mir bis dahin nicht ins Auge gefallener, urban wirkender
und durch seinen Kleidungs- und Verhaltensstil im 6ffentlichen Raum auf-
fallender Typ islamischer Midchen und junger Frauen. Durch das Kopf-
tuch eindeutig zu identifizieren, unterschieden sie sich allerdings ihrem
gesamten Auftreten nach sichtlich von den Kopftuch tragenden Migrantin-
nen, die gemeinhin als typisch charakterisiert werden. Abgesehen von den
sorgfiltig arrangierten Kopftiichern und locker sitzender, aber uniiberseh-
bar an Modestromungen und jugendlichen Lebensstilen orientierter Klei-
dung bewegten sie sich im Stralenleben nicht anders als andere Gleichalt-
rige, die nichts mit dem Islam zu tun haben. Mittlerweile, man braucht
sich nur in der zweiten Tageshilfte in der innerstidtischen Einkaufszone
und an stark frequentierten Haltestellen 6ffentlicher Verkehrsmitteln nach
Schulschluff umzusehen, gehort dieser Typ heute auch zum Bielefelder
StraRenbild. Im Verlauf der Studie istimmer deutlicher geworden, daf$ die-
ser Typ, der auf einen Wandel bzw. eine Ausdifferenzierung innerhalb des
in Deutschland lokalisierten Islam und auf ein selbstbewufites Verstindnis
als Muslima setzt, sich hier seit Mitte der 199oer Jahre mit steigender Ten-
denz herausgebildet hat. Man kann somit von einer allgemeinen Tendenz
ausgehen, die im grof3stidtischen Bereich ihren Vorlauf genommen hat
und parallel-versetzt, ohne daR es Verbindungen gibe, sich jeweils lokal
entwickelt.

Sicherlich gibt es lokale Unterschiede, die sich bereits aus dem Ange-

16

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

bot verfiigbarer lokaler Stimuli ergeben. So ist die Anzahl der Muslime ver-
schiedener Nationalititen, islamischer Orientierungen und islamischer In-
itiativen im Rhein-Main-Gebiet wesentlich grofer als im dstlichen Westfa-
len. Hier gibt es auch keine etablierte Einrichtung wie das nahe Frankfurt
gelegene Haus des Islam, das mit seinem Seminarangebot fiir einen Teil
der jungen Frauen zu Beginn ihrer Islamisierung ein wichtiges Relais bil-
det und einen Austausch Gleichgesinnter, die im Raum verstreut sind, er-
moglicht. Das wird allerdings teilweise ausgeglichen durch Mobilitit, in-
dem weiter entfernte Veranstaltungen aufgesucht werden, sowie durch
lokale Initiativen in bescheidenerem Mafstab, die zum Beispiel eine kleine
Gruppe von Frauen in Bielefeld entwickelt haben. Andererseits belegen die
biographischen Erzihlungen, und das hebt den Unterschied partiell wieder
auf, eine vielfach ausgeprigte, den Lebensumstinden entsprechende indi-
vidualistische Tendenz, die mit sporadischen Solidarisierung- sgelegenhei-
ten auskommt. Hier wie da sind Frauen zu finden, die lokale Netzwerke
anregen und tragen, in denen sie ihre spezifischen Interessen vertreten.
Zum Beispiel bilden sie Schwimmvereine, um als islamische Frauen 6f-
fentliche Schwimmbider zu den entsprechenden Bedingungen (Aus-
schlufl von Minnern, weibliche Bademeister) nutzen zu kénnen. Oder sie
bilden Kindergarten-Initiativen, um das Bediirfnis nach einer islamischen
Erziehung zu befriedigen. Solche Initiativen stehen allerdings nicht im
Fokus der vorliegenden Arbeit. Diese beschiftigt sich mit personlich-bio-
graphischen Islamisierungsprozessen und ihrer Verankerung im sozialen
Raum.

Im Rahmen des angefiihrten Forschungsprojektes besuchte ich Frank-
furter Moscheen und fiihrte Leitfadeninterviews mit Vertretern des Vor-
standes der Kulturvereine, den Trigern von Moscheen sowie auch mit Be-
suchern dieser Moscheen.? Dabei stiefl ich in einigen Fillen auf die
Existenz von Midchengruppen in den Moscheen und wurde eingeladen,
diese aufzusuchen. Eine Analyse der Moscheenlandschaft und der weibli-
chen Partizipation in ihr stelle ich im ersten Kapitel dieser Arbeit vor. In
den Moscheen bzw. Midchengruppen lernte ich einen Teil der Kopftuch-
trigerinnen der zweiten Generation kennen. Einige von ihnen fanden sich
dazu Dbereit, in biographischen Erzihlungen tiber ihren Werdegang — es
wurde im Verlauf der Untersuchung schnell klar, daf es sich um personli-
che Entwicklungsprozesse handelt und nicht um blof3e Tradierungen — als
Muslima und ihre Erfahrungen zu sprechen. Ein anderer Zugang erfolgte
tiber den Verein islamischer Studentinnen, der sich entgegen seines Namens
nicht nur auf studentische Angelegenheiten beschrankt, und erbrachte in
der Folge nach dem Schneeballsystem weitere Kontakte. Wieder andere

17

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Frauen habe ich buchstiblich auf der Strafle kennengelernt, woraus sich
wiederum Bekanntschaften mit weiteren Frauen sowie teilweise lingerfri-
stige Beziehungen ergeben haben.

Das Sample dieser Untersuchung ist somit zufillig zusammengesetzt.
Teilweise kennen sich die Frauen untereinander recht gut, was aber nicht
bedeuten muR, daR sie durch engere und kontinuierliche Interaktionsbe-
ziehungen miteinander verbunden sind. Die riumliche Streuung und die
jeweils personlichen Alltagsanforderungen erzeugen eine gewisse Isolati-
on der einzelnen Personen. Man kann nicht von Beziehungsgebilden, die
Jugendcliquen dhneln, sprechen. Es handelt sich eher um Netzwerke. Man
kennt und sucht sich bei Bedarf als Gleichgesinnte im lokalen Rahmen. Als
Muslima kann man auch im iiberlokalen Rahmen auf Solidarititsleistun-
gen anderer Muslimas hoffen. Die gleiche Gesinnung schliefit enge Kon-
takte und intimere Freundschaften nicht aus, aber erzeugt sie nicht auto-
matisch und schlieft keineswegs solche mit Nichtmuslimen aus.

Als von der Universitit kommende Forscherin auf der Suche nach isla-
mischen Biographien wurde ich innerhalb des Netzwerkes sozusagen wei-
tergereicht an Personen, die im doppelten Sinn gut sprechen, das heifit, die
»fest im Glauben« sind (eine hiufig gebrauchte Formulierung), also tiber-
zeugt davon, dafl sie das Richtige tun und auch wissen, warum sie es tun
und die es auch sprachlich darstellen kénnen und wollen. Offensichtlich ist
bei dieser Konstellation die dem Forscher zugedachte Rolle die des Kanals
einer Selbstreprisentation, die fiir eine Offentlichkeit gedacht ist. Es wire
naiv davon auszugehen, Interviews mit islamischen Frauen unter Aus-
klammerung des Motivs einer politischen Reprisentation fithren zu kén-
nen. Ihre Islamisierung steht von Beginn an, noch bevor sie tiberhaupt ein-
setzt, im Kontext einer Polarisierung. Sie ist, das wird im Verlauf der
weiteren Arbeit deutlich, nie eine neutrale und nie eine nur private Angele-
genheit, auch wenn sie individuell und persénlich ist, sondern sie steht im
Zeichen alltagsweltlicher politischer Auseinandersetzungen und ihrer
Sprache. Das fithrt zuweilen zu einer Vermischung von politischer und
personlicher Argumentation, so daf in einigen Erzihlsequenzen nur
schwer zu unterscheiden ist, wer jetzt spricht, die Politikerin oder das Sub-
jekt. Aber die Referenz auf die personliche Biographie und Lebenswelt
schafft Beziige, die auch eine eher ideologisch gestaltete Rede immer wie-
der durchbrechen. Zudem war es mir moglich, biographische Erzihlerin-
nen ohne Ubung in der Rede der Selbstbehauptung auszuwihlen. Bei ih-
nen, wie streckenweise auch bei den explizit politisch motivierten, besteht
nicht allein die Tendenz, sich zu erkliren, sondern die eigene Biographie
und die Wahl des Islam einer Rede zu reflektieren und dabei auch eine ge-

18

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

nealogische Spurensuche vorzunehmen. Das betrifft insbesondere jene
Frauen, die ohne familiire Anstéfle und zufillig zum Islam finden. Die
einzelnen Erzihlungen unterscheiden sich nach dem Anteil, den beide
Tendenzen jeweils in ihnen einnehmen.

Trotz der Zufallsauswahl sind die biographischen Eckdaten aller acht-
zehn hier versammelten Erzihlerinnen sehr homogen. Alle haben »den Is-
lam fiir sich entdeckt, so eine hiufige Formulierung, und zwar unabhin-
gig vom religiosen Hintergrund der Familie. Als systematisch religios
erzogen betrachten sich die meisten nicht. Zum Teil haben die Eltern keine
oder kaum explizite Beriihrungspunkte zum Islam, zum Teil war oder ist
der Islam »irgendwie da«, ohne greifbar zu sein. Von einer nachhaltigen
religiosen Erziehung berichten lediglich fiinf der Frauen und nur drei von
ihnen beschreiben sie als gelungen in dem Sinne, dafl ihnen profundes
Wissen vermittelt wurde. Bei diesen dreien haben die Viter eine akademi-
sche Ausbildung (Ingenieure, Lehrer) und die Miitter verfiigen tiber einen
hoheren Schulabschlufs. Die beiden anderen hingegen beschreiben einen
allmihlichen Prozef der Enttraditionalisierung, der begleitet ist von wach-
senden Ressentiments gegeniiber »allem Tiirkischen« und allen Personen,
die dieses Tiirkische reprisentieren und sie zu seiner Reproduktion zwin-
gen wollen. Die Eltern der jungen Frauen stammen aus der Tiirkei, aus
Marokko und aus verschiedenen Teilen der arabischen Region, die aus
Griinden der Anonymitit nicht einzeln aufgefiihrt werden.# Die Frauen
sind zwischen 18 und 28 Jahren alt und damit bereits in einem Alter, in
dem sie, wie erfahrene Biographieforscher feststellen, ziemlich kritisch
ihre soziale Position, ihren Akteur-Spielraum und ihr Selbst im Verhiltnis
zu anderen reflektieren (Rosenthal 1995: 104f., 135f.). Dieser Aspekt ist in-
sofern bedeutend, als die spit- oder postadoleszenten Erzihlerinnen — im
Gegensatz zu jlingeren, die von der kognitiven Reife her (vgl. z.B. Kegan
19806) nicht sehr viel anderes mitteilen koénnen, als daf sie »den Islam toll
finden, daf} sie »nach dem Islam leben« wollen — relativ genau und um-
fassend ihre Motive, Intentionen und subjektiven Kontextualisierungen
darlegen konnen. Alle Erzihlerinnen stehen in der Ausbildung oder stre-
ben nach einer Unterbrechung einen beruflichen Abschlufl bzw. eine wei-
tere berufliche Titigkeit an. SchwerpunktmifRig handelt es sich um Schii-
lerinnen oder Studentinnen, einige verfiigen tiber berufliche Abschliisse.
Von den Verheirateten sind einige, weil sie kleine Kinder haben, voriiber-
gehend Hausfrauen. Bis auf einige Ausnahmen sind sie in Deutschland
geboren bzw. seit frithester Kindheit aufgewachsen. Thre erfolgreichen bio-
graphischen Verliufe weisen sie, im Terminus der Diskurse der >Auslin-
derforschungs, als hochgradig integriert aus. Sie gehéren zu jenem schma-

I9

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

len Teil der zweiten Immigrantengeneration, die als sogenannte »Bil-
dungsaufsteiger« im >deutschen System« Karriere gemacht haben (Lederer
1997: 1071f.; Zentrum fiir Tiirkeistudien 199s: 13), diese Karriere aber, dem
Verstindnis von Integrationsexperten wie auch Teilen der Immigranten
selbst nach, mit ihrer Islamisierung, ihrem Riickfall ins Traditionelle oder
ihren Schritt in die Radikalitit des religiésen Fundamentalismus, gefihr-
den.

Erklingt einerseits der Vorwurf, dafl sie sich als Ikonen des Fortschritts,
die sie fiir die marginalisierten Migranten bilden, entziehen, so wird ande-
rerseits Enttduschung oder Verwunderung dariiber breit, dafd sie einen, vor
allem iiber die Schule forcierten emanzipatorischen Wandel der Reversion
unterziehen (Bukow/Ottersbach 1999). Die sich islamisierenden Frauen
und Midchen selber verstehen ihre Islamisierung nicht als Regression,
sondern als Transgression, nicht als Minus, sondern als Plus. Aus ihrer
Perspektive bildet sie als eine logische Antwort auf Diskurse und Praktiken
der Ethnisierung, >Genderisierung< und Selbstkonstituierung. Aus ihrer
Sicht steht nicht die Frage der Integration zur Debatte. Wiederholt stellen
einzelne Frauen in einem Tonfall der Verwunderung dartiber, daf} diese
Frage iiberhaupt aufgeworfen wird, fest: »Ich bin doch integriertl«. Sie
wehren sich vehement dagegen, zur Zeit der Untersuchung in der breiten
Offentlichkeit zirkulierende Begriffe wie Ausgrenzung und Selbstausgren-
zung auf das zu beziehen, was sie tun und denken. Sie sehen keinen Zu-
sammenhang. Zentral ist fiir sie vielmehr die Frage der Anerkennung als
Subjekt, das willens und fihig ist, sich als authentisches Selbst zu gestalten
und als solches zu handeln. Wenn, so lautet im Gegenzug ihre Frage, sie
die Verantwortung iibernehmen, sich zu einem authentischen Selbst zu
bekennen, zu dem zufilligerweise islamo-kulturelle Wurzeln gehéren, und
sie den Mut aufbringen, sich dieser Tatsache, die auch eine Belastung ist,
zu stellen, wieso ist es dann so schwierig, dieses anzuerkennen? Wo bleibt
die praktische Toleranz des ebenfalls zu dieser Zeit viel beschworenen
Multikulturalismus, der kulturelle Dezentrierung vorgibt? Wieso erfolgt
uiber Verkennungsstrategien, die den jungen Frauen licherlich und absurd
erscheinen, wie die Unterstellung, es als Fundamentalisten auf die Stérung
der deutschen sozialen und politischen Ordnung abzusehen, oder persén-
liche, aus der Bikulturalitit resultierende Identititsschwichen ausgleichen
zu miissen, eine Verweigerung der Anerkennung als weibliche Subjekte,
die fiir diese Region zwar ungewdhnliche, aber durch ihre kontingente,
nicht gewihlte soziale Position logische eigene Wege der Selbstkonstituie-
rung gehen?

Mit solchen Fragen, die in den biographischen Erzihlungen in ver-

20

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

schiedenen Zusammenhingen auftauchen und eine Sensibilitit fur 6ffent-
lich zirkulierende Diskurse zeigen, deuten die jungen Frauen auf die Isla-
misierung als Strategie einer Hyper-Integration. Und sie treffen damit ins
Zentrum strukturell vorhandener, gesellschaftlich verankerter Widersprii-
che. Sie weisen darauf, daft nicht die bevolkerungspolitische Frage der In-
tegration relevant ist, die bestimmte Bevilkerungsteile ins bio-politische
Visier nimmt, sondern eine machtpolitische, sich auf vielfiltige Weise in
verschiedenen lokalen Beziehungen umschlagende und in den »moleku-
larsten Elementen der Gesellschaft« (Foucault 1978: 83) residierende Frage
von Anerkennung und Verkennung (Bourdieu 1991). Jeder ist stets in eine
als nationalstaatliche Einheit gedachte Gesellschaft integriert, die Frage ist
nur in welcher Position. Als Widerspruch moderner Klassengesellschaften
14Rt sich konstatieren, dafd sie einerseits ein differenziertes Gefiige vertikal
und horizontal angelegter Klassenfraktionen mit verschiedenen Schlie-
Rungs- und Offnungsmechanismen, mit unterschiedlicher Verteilung von
Ressourcen (Bourdieu 1982; Eder 1989) bilden, daR sie also ein System
sozialer Ungleichheit darstellen und andererseits ein historisch gewachse-
nen »Phantasma der Gleichheit« (Fuchs 1996) mit sich fiihren, dessen
phantasmatischer Gehalt darin liegt, daf§ er angesichts der Prinzipien von
Knappheit und Konkurrenz praktisch nicht umzusetzen ist. Das Paradoxon
von Gleichheit und Differenz bzw. Universalismus und Partikularismus,
dem Verhilinis vom Allgemeinen und Besonderen kennzeichnet sowohl
den feministischen wie den multikulturellen Diskurs.s Der Islam bildet in
diesem Feld einen spezifischen Fall. Wie auf globaler Ebene die alte symbo-
lische Ordnung der Kulturen in der Umordnung begriffen ist (Huntington
1990), so erfolgt mit der zu beobachtenden islamischen Mobilisierung der
Einwanderer eine Verschiebung auf der nationalstaatlichen Ebene.

Zur biographischen Methode

Charakteristisch fiir die deutsche Rezeption des Islam ist eine Dichotomi-
sierung, bei der sich ein fundamentalistischer Islam und eine private Reli-
giositit gegeniiberstehen, einhergehend mit der Bewertung des Islam als
Produzent gesellschaftlicher Konflikte oder als unpolitisches Phinomen
ohne soziale Relevanz (z.B. Hippler/Lueg 1993; Heitmeyer et al. 1997 so-
wie die Repliken in Bukow/Ottersbach 1999). Oder aber der Islam wird
generalisiert hinsichtlich der Spannung zwischen universalen Werten und
partikularen Werten, die sich am islamischen Recht und im Spezifischen
an der Frauenfrage und der Frage des Geschlechterverhiltnisses festma-

21

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

chen, kritisch betrachtet — und zumeist verworfen (Pinn/Wehner 1995;
Joseph 1998). In beiden Fillen werden Gegensitze, Spannungsverhiltnis-
se und Bewertungskategorien aufgeworfen, die ideeller und ideologischer
Natur sind und kaum mehr neutrale Auseinandersetzungen zulassen (Jas-
ser 1999; Pasha/Samatar 1996). Zudem verstellen sie den Blick auf mikro-
soziale alltagsweltliche Konfigurationen und Dynamiken, die weitaus kom-
plexer sind.

Biographische Erzihlungen vermitteln, auch wenn sie nicht frei sind
von wissenschaftslogischen und ideologischen Denk- und Bewertungsope-
rationen, die in unmittelbar wirksame alltagspraktischen Zusammenhin-
ge und lokale Wissens- und Bewertungsstrukturen einflielen, subjektiv-le-
bensweltliche Relevanzen und Bedeutungen, die einzelne Personen mit
dem Islam sowie mit Ethnisierung und Multikulturalismus verbinden.
Den Vorstellungen der »grounded theory« (Glaser/Strauss 1967; Strauss
1994) folgend, kénnen narrativ-biographische Erzihlungen als empirische
Quellen verstanden werden, aus denen heraus theoretische Uberlegungen
formuliert bzw. iiberdacht werden kénnen (vgl. Riemann 199r). Sie sind
nicht nur subjektive und subjektiv giiltige Betrachtungen der Welt und
Mitteilungen iiber subjektive Erfolge oder Miflerfolge, sondern sie vermit-
teln Interferenzen und Transaktionen zwischen Subjekt und >System-.
Narrativ-biographische Interviews basieren darauf, da die Erzihlenden
moglichst ohne Unterbrechungen und ohne Gesprichsleitung durch den
Interviewer den »narrativen Zugzwingen« (Schiitze 1981) folgend lebens-
geschichtliche Daten darlegen, nach eigenen Schwerpunktsetzungen kom-
ponieren und kommentieren. Damit erstellen sie ganz personliche Trajek-
te der eigenen Biographie. Damit setzen sie stets Selbst und Umwelt in
einen Zusammenhang. Die vorliegenden biographischen Erzihlungen, de-
ren Leitthema die persénliche Islamisierung ist, verbindet trotz personli-
cher partikularer Ziige die Standardisierung und Institutionalisierung des
Lebenslaufs durch vorgegebene schulische und berufliche Karrieremuster
(Kohli 1985, 1988). Aber auch die soziale Position erzeugt, wie Bourdieu
(1982) dargelegt hat, dhnliche Lebenseinstellungen. Daher sind die vorlie-
genden Erzihlungen relativ homogen hinsichtlich ihrer Erzihlschwer-
punkte.

Narrativ-biographische Erzihlungen teilen stets vom Subjekt ausge-
hend Erlebnisse und Bewertungen mit. Sie sind, in welcher Form auch
immer und an wen auch immer sich richtend, gleichermaflen Bekenntnis-
se wie Strategien der Selbstdarstellung (Gutman 1993). Sie sind zugleich
ein Medium und eine Technik, die eigene Identitit, die eigene Geschichte
und ihre Konstruktionsbedingungen in der Dichte miteinander verschlun-

22

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

gener Ereignisse und in der Verstrickung mit anderen Geschichten sich
darzustellen, zu ergriinden, sie sich im inneren Dialog als Lebenszusam-
menhang anzueignen (Bude 1984; Habermas 1968: 197f.; Hoerning 199s;
Ricceur 1996: 194£.). Ricceur, die Konstruktionsbedingungen von literari-
scher Geschichte und Lebensgeschichte parallelisierend, hebt hervor, dafl
die »narrative Einheit des Lebens« stets »als ein unbestindiges Gemisch
von Phantasiegebilden und lebendiger Erfahrung zu sehen« ist. Denn

»gerade wegen des fliichtigen Charakters des wirklichen Lebens bediirfen wir der
Hilfe der Fiktion, um letzteres riickblickend nachtriglich zu verstehen — auch auf die
Gefahr hin, dal man jede Figur der Fabelkomposition, die der Fiktion oder der Ge-
schichte entlehnt wurde, fiir revisionsbediirftig und provisorisch hilt« (Ricceur

1996: 199).

Biographische Erzihlungen sind somit zu verstehen als begrenzt flexible
und relative Kompositionen, die das Selbst im FluR fixieren, begrenzen, es
mit anderen Personen, mit Vorschriften und Regulierungen arrangieren
(Bourdieu 1991). Sie sind nicht beliebig gestaltbar und auch nicht blofe
Abbilder des persénlich Ge- und Erlebten, sondern weisen stets dariiber
hinaus: »one cannot reflect upon Self (radically or otherwise) without an
accompanying reflection on the nature of the world in which one exists«
(Bruner 1995: 165). Sie teilen stets soziale Konstruktionen der Selbstrepri-
sentation mit und sind somit nicht nur »narrative(s) expressing >inner dy-
namicss, but ... can be read ... as a cultural product as well« (ebd.: 162). Ent-
sprechend stellt sich die Frage nach den Mechanismen und Formen der
Islamisierung im Geflecht der kulturellen Produktion. In dieser Arbeit ste-
hen zwei Fragen im Vordergrund: Die eine ist die nach der Selbstbeschrei-
bung als islamischer Akteur, wie sie aus den Erzihlungen hervorgeht. Die
andere ist die nach den subjektiven Bedingungen, die spezifische islami-
sche Akteure und »Interpretationsgemeinschaften« (Rabinow 1993: 183),
die die Frauen hinsichtlich ihrer Einstellung sowohl in bezug auf den Islam
wie in bezug auf ihre sozialen Situierung bilden, erzeugen.

Die vorliegende Arbeit folgt nicht den klassischen Bahnen der biogra-
phischen Analyse. Weder werden Einzelfille detailliert aufgeschliisselt
noch erfolgt eine Klassifizierung nach Typen. Der gegenwirtige Stand der
Forschung, der kaum Ankniipfungen an Vorarbeiten bietet und die spezifi-
schen Fragen, von denen diese Studie sich leiten 14ft, lassen es sinnvoll
erscheinen, den Schwerpunkt anders zu setzen und die Dimension der
Selbstbeschreibung und Interpretation zu erginzen durch die handlungs-
praktische Ebene. Hier stellen sich andere Fragen: Durch welche prakti-

23

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

schen Formen und Techniken ist die zunichst noch abstrakt entdeckte
»Idee Islam« (Stauth 2000) bei den jungen Frauen charakterisiert und wie
sind sie als islamische Akteure zu beschreiben bzw. was macht sie zu spezi-
fischen lokalen islamischen Akteuren? Dieser praktische Aspekt ist nicht
identisch mit Selbstbeschreibungen und Interpretationen, aber er ist ein
ganz wesentlicher Bestandteil der Selbstkonstituierung. Meines Erachtens
ist es in diesem Fall nicht fruchtbar, von einem Gegensatz zwischen Idea-
len oder Ideologie und lebensweltlicher Kultur auszugehen (Balibar 1993:
130f.), ein Gegensatz der dazu verleitet, heteropraktische Formen an einem
orthodox-normativen Islam zu messen, sondern von einer reflektierten Er-
zeugung alltagsweltlicher Kultur, bei der, wie bei anderen Kulturproduktio-
nen auch, eine Ankniipfung an Lebenswelt als »Ressource moderner Bild-
produktion« (Stauth 2000: 54; vgl. auch Salvatore 1998) erfolgt. Der Islam
ist in diesem Kontext zu sehen als »culture in action ... in a contested cul-
tural arena« (Swidler 1986: 279). Er kann jenseits seiner Beurteilung als
blofRes kulturelles Artefakt in einer sozialen Umwelt ohne gewachsene und
fest verankerte Tradition und jenseits seiner Einschitzung als festgeschrie-
benes, durch Mimesis iibertragenes Regime mit Ann Swidler als »Werk-
zeugkasten« (tool kit) oder Repertoire betrachtet werden, welches Akteure
ihrer Lebenslage und ihren Bediirfnissen entsprechend nutzen und dem
sie Bedeutung durch ihre Lebenslage und Bediirfnisse geben. Demzufolge
erschlieflen sich die jungen Frauen den Islam als »tool kit ... from which
actors select differing pieces for constructing lines of actions« (ebd.: 277).
Es geht somit nicht um die Frage eines richtig verstandenen oder prakti-
zierten Islam, sondern um die Frage, welche »pieces« gewihlt werden, wel-
che Handlungsspielriume tiber sie erschlossen und welche Handlungs-
strategien entwickelt werden.

Einen Zugang, um sich diesen Fragen anzunihern, bietet der biogra-
phische Text durch seine Reflexion verschiedener Lebensbereiche, die
zueinander in Beziehung gesetzt werden. Einen anderen bieten teilneh-
mende Beobachtungen, bei denen die intersubjektive Kommunikation zwi-
schen islamischen Frauen zusitzliche Aspekte aufwerfen, die in den er-
zihlten Lebensgeschichten nicht oder nur am Rande zur Sprache
kommen, wie zum Beispiel technische Details hinsichtlich der korrekten
islamischen Bekleidung oder des Essens. Zudem erlauben sie zuweilen
Uberpriifungen und Erginzungen des in der Rede vermittelten Selbstbil-
des und lassen die erzihlende Person als Akteur im islamischen »Bezugs-
gewebe« (Arendt 1960) erscheinen. Beobachtungsfelder sind Veranstal-
tungen verschiedener Art und Gréfle. Dazu zihlen eine Kopftuchdemon-
stration quer durch die Frankfurter Innenstadt, Teilnahme an im jihrli-

24

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

chen Rhythmus stattfindenden Treffen deutschsprachiger Muslime (TDM),
Tafsir-Treffen (Koranexegese) und Feste in verschiedenen Moscheen, Tref-
fen in zwei sogenannten Midchengruppen in Moscheen, informelle Zu-
sammenkiinfte von jungen Frauen in privaten Wohnungen. Mit einigen
Frauen habe ich mich zu gemeinsamen Freizeitaktivititen wie Spaziergin-
gen, Ausfliigen, Besuchen von Eiscafés, Kneipen, Kabarett- und Kirmesver-
anstaltungen getroffen. Auf diese Weise ist ein empirisches Material ent-
standen, das sich aus biographischen Darstellungen, informellen Gespri-
chen aus der Situation heraus und Gruppendiskussionen zusammensetzt und
soziale Akteure in verschiedenen lebensweltlichen Kontexten beschreibt.

Methodisch ist diese Arbeit so angelegt, daf8 nicht allein die Analyse der
»Fabelkomposition« (Ricoeur) der persénlichen Biographie zentral ist. Es
erfolgt keine detaillierte Prisentation einzelner Biographien und einzelner
Personen, sondern aus den verschiedenen Entwiirfen werden, unter Er-
ginzung der Ergebnisse aus den Interaktionssituationen, verschiedene Le-
bensbereiche extrahiert, die sich als fundamental erweisen fiir die Islami-
sierung als individuelle und weibliche Identititsstrategie.

Die einzelnen Untersuchungsfelder

Der Aufbau dieser Arbeit richtet sich stark an Schwerpunkten aus, die in
den biographischen Erzihlungen hervorstechen und bringt auf diese Wei-
se verschiedene thematische Felder zusammen, die aus der Sicht >ethni-
scher«islamischer Frauen die symbolische soziale Ordnung und ihre Wir-
kungen auf die einzelne und deren Handlungsvermdégen als einzelne, als
Individuen beschreiben. Jedes der einzelnen Kapitel dieser Arbeit unter-
sucht ein spezifisches Untersuchungsfeld der weiblichen Identititsstrate-
gien, die sich mit der Islamisierung verbinden.

Das Kapitel I zeigt im Rahmen einer Skizzierung der lokalen islami-
schen Landschaft die Verortung der jungen Frauen in diesem Feld. Es geht
der Frage nach, in welchem Verhiltnis ihr Projekt des Neo-Islam bzw. ihre
zunichst abstrakt aufgegriffene »moderne Idee des Islam« (Stauth 2000:
14) zu den anderen lokalen Formen steht.® Ersichtlich wird dabei eine Aus-
differenzierung und eine Distinguierung von >traditionellen< Organisati-
onsformen, zu denen auch die Kulturvereine gehdren, die vor allem seit
den 19770er Jahren entstanden sind und von »traditionellen< Deutungen. In
ersten Umrissen wird aus dem Kontrast heraus und auf der Grundlage von
Diskussionen in zwei sogenannten Midchengruppen das spezifische Is-
lam-Verstindnis der Neo-Muslimas aufgezeigt.

25

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Das Kapitel II konzentriert sich auf das Untersuchungsfeld der Selbst-
konstituierung als ethisches islamisches Subjekt. Der Fokus richtet sich
auf die verschiedenen Bestandteile der religiosen Praxis. Diese orientiert
sich zum einen am rituell Vorgeschriebenen, tiberschreitet es aber durch
eine vom >Traditionellen« (d.h., was die jungen Frauen als traditionell iden-
tifizieren) unterschiedene Rationalitit und durch die Verbindung mit spe-
zifischen Anerkennungspolitiken. Essen und Kleidung bilden dabei
Hauptkomponenten, iiber die sich nachvollziehen 1483t, wie eine prakti-
sche islamische Lebensfithrung handlungsstrategisch aus dem sozialen
»Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (Arendt 196o0: 173) her-
aus entwickelt und wie Akteure sich im Zusammenwirken von Kultur,
Ideologie und Handlung reifizieren. Die ersten beiden Kapitel fokussieren
somit Selbstbearbeitung zum islamischen Subjekt und Selbstverstindnis
als islamisches Subjekt.

Die nachfolgenden Kapitel III bis IV beziehen sich hingegen auf nicht-
islamische Konstitutionsbedingungen eines islamischen Akteurs und auf
seine Strategien der Selbstaffirmation im sozialen Raum. Sie fokussieren
die Auseinandersetzung mit dem und im 6ffentlichen Raum, wihrend das
funfte und sechste Kapitel sich auf den familidren Raum beziehen. Schule
(I1I), Beruf (IV), Beziehungen zu den Eltern (V) und zum (zukiinftigen)
Ehemann (VI) — das sind in den narrativen Erzihlungen die zentralen Fel-
der, die beschrieben und reflektiert werden, die »biographische Arbeit«
(Apitzsch 1999) oder biographische »Fabelkomposition« (Ricceur 1996)
erfordern, die zu Selbstbeschreibung und Analyse der Position des Selbst
in je verschiedenen Beziehungsgeflechten und Machtordnungen anleiten
(vgl. auch Arendt 1960: 174).

Von hochster Bedeutung sind in den narrativen Erzihlungen die
»Integrationsmaschine(n)« (Kepel 1996: 335) Schule und Arbeit. Die Schu-
le erscheint dabei als die zentrale Institution der Essentialisierung als >Aus-
lindermidchen< und der Einschreibung der symbolischen sozialen Ord-
nung in die einzelnen Akteure (vgl. Bourdieu/Passeron 1973). Zugleich
aber nutzen die jungen Frauen sie als produktive Kraft, um ihre eigene
Position innerhalb der sozialen Ordnung zu verschieben.

Wie die Schule so ist auch die Arbeitswelt in den biographischen Bezii-
gen der jungen Frauen ein eminent wichtiges Feld der Selbstaffirmation
als leistungsstarke >ethnische<und islamische Frau. Wie dort entfalten sich
auch hier Spiele um Anerkennung und Essentialisierung — Spiele, die
nichtimmer angenehm, aber unvermeidbar und von durchaus produktiver
Wirkung sind fiir den Prozef der Selbstkonstituierung als moderner weib-
licher islamischer und im 6ffentlichen Raum, im Austausch mit Anderen

26

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Anerkennung akkumulierender Akteur. Dieses wird im vierten Kapitel de-
tailliert aufgezeigt.

Mit den folgenden Kapiteln V und VI wendet sich die Perspektive von
den Auseinandersetzungen mit den anderen in systemisch gestifteten Zu-
sammenhingen in den Bereich der sogenannten privaten Beziehungen.
Dabei wird offensichtlich, dafl beide Bereiche nicht separat koexistieren,
sondern daR die Frage von Identitit und Anerkennung auch und gerade
auf die private Sphire und auf Primirbeziehungen zugreift, diese model-
liert und zugleich hier ihre Ressourcen fiir die Produktion von Identitit
und Selbst-Anerkennung findet. In Anlehnung an Hannah Arendt laf3t
sich meines Erachtens aus den biographischen Erzihlungen heraus bele-
gen, dafl das Private in einem auf weitere Universalitit zielenden gesell-
schaftlichen ProzeR keinen »privaten >Gebrauchswert«, der an einen be-
stimmten Ort gebunden ist, besitzt, sondern einen »gesellschaftlichen
Wert, der sich nach seiner jeweiligen Austauschbarkeit richtet« (1960: 66).
Das Private, mit anderen Worten, ist keine eigenstindige oder randstindi-
ge Domiine, es ist nichts Verborgenes, sondern hat 6ffentlichen Charakter.
Es erzeugt nicht eine abgeschlossene privat-subjektive Identitit, die mit ei-
nem bestimmten Personenkreis geteilt wird. Sondern, weil sie einen ge-
sellschaftlichen und &ffentlichen Wert hat und in das Spiel von Anerken-
nung und Verkennung eingebunden ist, erzeugt und bezeugt sie 6ffentlich
Identitit. Ebenso ist das Private aus dem Offentlichen heraus durch Akteu-
re modifizierbar. Das Private — die Familie und die Geschlechterbeziehun-
gen, ihre internen Machtbeziehungen und habituellen Ordnungsmuster —
erfihrt durch die jungen Frauen eine Beschreibung und Bewertung vor
dem Hintergrund dominierender, tiber schulische und berufliche Karriere
und Geschlechtergleichheit vermittelte Entwiirfe. Geprigt von der Idee ei-
ner modernen weiblichen Identitit, kimpfend mit divergierenden habitu-
ell verankerten traditionellen Bestinden, eingezwingt in Assimilationszu-
mutungen von beiden Seiten, entziehen sie sich mit der Islamisierung
beiden Polen, aber bedienen sie sozusagen gleichzeitig und bedienen sich
ihrer zugleich (Flucht wire die Alternative). Wie die jungen Frauen auf der
einen Seite — im 6ffentlichen Raum — praktische Zeichen islamischer Au-
thentizitit setzen (z.B. durch das Kopftuch), so setzen sie auf der anderen
Seite praktische Zeichen einer modernen Biirgerlichkeit. Uber ihre Idee
eines modernen Islam entwerten sie ein traditionelles Ordnungssystem
und zielen auf eine verstirkte Absorption des Privaten. Dariiber verwalten
sie ihr Projekt einer modernen, aber »authentischen« weiblichen Identitit
und der individuellen Selbstbehauptung.

Aufzeigen 148t sich dieser Prozef iiber eine Analyse der biographi-

27

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

schen Erzihlungen hinsichtlich der Beschreibung der Miitter bzw. der
Frauen der ersten Immigrantengeneration, mit der sich das fiinfte Kapitel
dieser Arbeit auseinandersetzt. Hierin wird nicht nur ersichtlich, wie 6f-
fentliche Institutionen den Blick auf soziale Beziehungen und die Bewer-
tung von sozialen Beziehungen absorbieren, sondern auch, daf eine De-
konstruktion dieser Absorbierung kaum etwas entgegenstellen kann. Das
zeigt sich kaum deutlicher als an der untiberbriickbaren Kluft zwischen ei-
ner als traditionell bezeichneten, von den jungen Frauen abgelehnten
Weiblichkeit und einem mit dem Neo-Islam verbundenen Projekt eines
modernen weiblichen und islamischen Akteurs im ProzeR einer Hyper-
Integration.

Das Kapitel VI fokussiert die Ideen und Praktiken in Hinsicht auf die
Gestaltung der Geschlechterbeziehungen. In Kohirenz mit der biogra-
phisch erkidmpften Identitit als moderne, gleiche Frau und der Idee eines
egalitiren Islam zielen die jungen Frauen auf eine Enttraditionalisierung
und Enthierarchisierung der ehelichen Beziehung. Uber das Konzept einer
auf islamischem Wissen beruhenden ehelichen Gemeinschaft gerieren sie
sich als soziale Akteure, die die Geschlechterbeziehungen im Licht der isla-
mischen Ethik modifizieren und aus der islamischen Ethik und aus dem
islamischen Wissen heraus ihre Leistung als Miitter und Ehefrauen ratio-
nalisieren und sichtbar machen. Damit legitimieren sie Anspriiche gegen-
tiber den Eheminnern wie auch den Eltern. Daraus errichten sie Grenzen
gegeniiber traditionellen, auf Machthierarchien basierenden Ausprigun-
gen der Geschlechterbeziehungen und sichern ihre weiblichen individuel-
len Interessen ab. Von Frauen initiierte Ehescheidungen mit der Begriin-
dung, der Mann habe nicht im Sinne des Islam gehandelt, zeugen davon.
Die Frauen treten somit als soziale Akteure auf, die iiber den Islam parallel
sowohl im Privaten wie im Offentlichen durch ihre Weigerung der Repro-
duktion traditioneller wie sozialer, tiber Geschlecht und Kultur vermittelter
Ungleichheiten darauf hinarbeiten, ihre marginalisierte Position verbes-
sern. Uber den Islam entwickeln sie Strategien der Selbstsouverinitit und
der Anerkennung.

Im Kapitel VII erfolgt abschlieRend eine theoretische Einbettung der
empirischen Ergebnisse. Die subjektiven Reflexionen des »inneren Selbst<
in der Auseinandersetzung mit »Identititszwinge(n) auf verschiedenen
Ebenen« (Knapp 1997: 509), wie sie in bezug auf diverse »signifikante An-
dere« (Berger/Luckmann 1969), »signifikante anders Andere« (Berger
1970), in diesem Fall Nichtmuslime, und Institutionen beschrieben wer-
den und die in den vorangegangenen Kapiteln an den alltagsweltlichen
Details aufgezeigt und analysiert worden sind, werden in einer generalisie-

28

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

renden Perspektive gebiindelt. Aufgespannt wird der gréfiere »Aktionsrah-
men« des iiber die Steuerungskapazititen alltagsweltlicher Akteure hin-
ausreichenden sozialen »Spiels« (Bateson 1984: 173), in dem die weibli-
chen neo-islamischen Mikropolitiken verankert sind. Ausgehend von den
vorliegenden biographischen Erzihlungen und Interpretationen wird je-
nen sozialen Mechanismen nachgespiirt, die den Islam in Identitits- und
Differenzpolitiken einbinden und inklusionsfihig machen und auf die Ak-
teure reagieren. Im Unterschied zu Gilles Kepels Feststellung von einer
trotz spezifischer »kommunitaristischer Zielsetzungen ... kulturelle(n) An-
gleichung der islamischen Mobilisierung« (1996: 325f.), wie sie aus der
Nutzung politischen Taktiken, derer sich bereits vorangegangene Protest-
bewegungen bedient haben, ersichtlich wird, stehen hier Angleichungsme-
chanismen im Vordergrund, die im Vorfeld, vor der Anwendung politi-
scher Taktiken relevant werden. Es sind Mechanismen, die dem einzelnen
Subjekt Identitit geben und es auffordern, Identitit zu produzieren. Wie
die narrativen Erzdhlungen zeigen, sind es vier Kategorien, tiber die Dis-
kurse und Praktiken auf die Bildung von persénlicher Identitit zielen und
Schnittstellen zwischen dem Persénlichen und dem Offentlichen bilden:
Klasse, Ethnie, Geschlecht und Selbst. Diese werden in Beziehung zur Isla-
misierung gesetzt.

29

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 08:13:18.


https://doi.org/10.14361/9783839400449-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

