Teil 3: Ekstase

1. Ekstase, Alltagswelt und Souveranitat der Dinge
1.1. Heidegger: Ekstase und Historizitdt des Daseins

Der Begriff Ekstase stammt aus dem Griechischen ékstasis und meint
»aus sich heraustreten«.”® Traditionellerweise wird dieser Begriff vor
allem in den Bereichen Religionswissenschaft und Psychologie ver-
wendet und ist auf einen »Gefiihlsbetonte[n] Ausnahmezustand
rauschhafter, tranceartiger Entriicktheit und Verztickung mit Hallu-
zinationen und herabgesetzter Bewufitseinskontrolle«’8¢ bezogen.
Nach Peter Dinzelbacher handelt es sich bei der Ekstase um einen
»rauschartigen Erregungszustand mit gemindertem Bewusstseing,”8”
der das »Heraustreten der Seele aus dem Korper bei gleichzeitiger
Suspendierung der Sinneswahrnehmungen«’8® zeigt. In der Ekstase
wird dem Erlebenden das Gefiihl vermittelt, dass er schon aus dem
ihm bekannten Erfahrungsraum herausgetreten und in eine vollig
andersartige Erfahrungswelt, die von ihm als die einzige Wirklichkeit
angesehen wird, eingetreten ist. Es gibt verschiedene Wege zu einem
ekstatischen Zustand, etwa »durch langeren Nahrungs- oder Schlaf-
entzug, durch extreme emotionale oder sexuelle Erregung, durch
Massensituationen, eindringliche Musik und Tanz, durch Tagtraume
bzw. tranceartige Konzentration auf Auflersinnliches, durch religiose
Versenkung oder Verziickung [...,] durch Einnahme halluzinogener
Drogen.«’%

Aufgrund der Betrachtung der Geschichtlichkeit des Mensch-
seins entwickelte Heidegger das Konzept der Ekstase. Zu dessen
Erlduterung ist der verwandte Begriff Ek-sistenz zuerst vorzustellen.

785 Frohlich 2010, 154.

786 Ebd.
787 Gerabek 2005, 341.
788 Ebd.
789 Frohlich 2010, 154.

®

*

*®

201

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Beim Begriff der Ek-sistenz handelt es sich darum, dass »der Mensch
in der Unverborgenheit des Seins steht«.”?0 In diesem Sinne wird der
Mensch als ein »der Offenheit des Seienden«’?! Ausgesetzter ver-
standen. Heidegger wies darauf hin: »Ek-sistenz 1488 sich einzig von
der Art des Menschen zu sein aussagen; nur dieser ist in der Weise
der Ek-sistenz.«”?? Fiir Heidegger ist der Mensch urspriinglich der Ek-
sistierende. »Als ek-sistierender hat der Mensch nach Heidegger
einen ek-statischen Bezug zum Sein.«”? Im Mittelpunkt steht dabei
die zeitliche Dimension, deren Wesen »Zeitigung in der Einheit der
Ekstasen«”?* ist. Heidegger zufolge bilden »Zukunft, Gewesenheit,
Gegenwart«795 die Einheit der zeitlichen Ekstasen, die »die phéno-
menalen Charaktere des >Auf-sich-zu¢, des >Zurtick auf¢, des >Begeg-
nenlassens von«’% zeigen. In den drei Zeitekstasen liegt die
urspriingliche Einheit der Sorgestruktur’?’, die die Grundverfassung
des Daseins darstellt. Heidegger wies darauf hin: »Das primdre Pha-
nomen der urspriinglichen und eigentlichen Zeitlichkeit ist die
Zukunft.«’?8 Dies besagt, dass die Zukunft in der ekstasen Zeitlichkeit
Prioritat hat, da sie die Wahrheit des Seins zeigt: »Die Sorge ist Sein
zum Tode [...]. Die eigentliche Zukuntft [...] enthillt sich damit selbst
als endliche.«’

Ausgehend von der Annahme, dass der Mensch wesentlich »ein
geschichtliches Dasein«800 ist, wird die Ekstase bei Heidegger daher
primar als die zeitliche Ekstase des Menschseins verstanden. In die-
sem Kontext widmet sich Heidegger nach der Frage der Dingheit, die
im Grunde als »eine Phdnomenologie der vorwissenschaftlichen All-
taglichkeit«®0! anzusehen ist. Wissenschaftlich hangt die Bestim-
mung des Dinges davon ab, »wie die Allgemeinheit des Allgemeinen
begriffen wird«.892 Aufgrund dessen wird »das Einzelne ein Fall und

790 Vetter 2004, 136.

791 Ebd., 137.

792 Vetter 2004, 136; Vgl. Heidegger 1976, 190.
793 Vetter 2004, 137.

794 Heidegger 1977, 435.
795 Ebd.

796 Ebd.

77 Vgl. Ebd., 433.

798 Ebd., 436.

799 Ebd.

800 Heidegger 1962, 32.
801 Thoma 2013, 152.
802 Heidegger 1962, 37.

202

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ekstase, Alltagswelt und Souveranitat der Dinge

ein Beispiel«89? dazu verstanden. Deswegen wird der Vorwurf gegen
die vorherrschenden Bestimmungen des Dinges erhoben, dass die
europiische philosophische Uberlieferung dabei von Vorurteilen
gepragt wurde. Im Werk Die Frage nach dem Ding setzte sich
Heidegger mit den Grundlagen des Dinges im Kontext der modernen
Wissenschaft auseinander. Seiner Ansicht nach wurde der Grundzug
der modernen Wissenschaft mathematisch geprégt. Folglich sei die
»Dingheit der Dinge«5%* mathematisch konzipiert worden. Entspre-
chend »ist das Ding der stoffliche, in der reinen Raum-Zeit-Ordnung
bewegte Massenpunkt oder eine entsprechende Zusammensetzung
solcher.«805 Beispielsweise ist bei Newton »Natur [...] nicht mehr das
innere Prinzip, aus dem Bewegung der Korper folgt«8°¢, sondern viel-
mehr »die Weise der Mannigfaltigkeit der wechselnden Lagebezie-
hungen der Korper, die Art, wie sie anwesend sind in Raum und Zeit,
die selbst als Bereiche moglicher Stellenordnung und Ordnungsbe-
stimmung in sich nirgends eine Auszeichnung haben.«807

Bei Kant wird das Ding »in zweierlei Bedeutung« unterschieden,
entweder »als Erscheinung, oder als Ding an sich selbst«.898 Fiir ihn
»ist das uns zugingliche Ding der Gegenstand der Erfahrung.«go9 Was
wir erkennen, ist also nicht das Ding an sich selbst, sondern nur die
Erscheinung des Dinges.810 Heidegger erklart dazu: »Erfahrung heift
fiir Kant die dem Menschen mogliche theoretische Erkenntnis des
Seienden.«8!! Dieses Erkennen setzt a priori voraus, »namlich dieje-
nigen, die unmittelbar gewif$, d. h. aus der Anschauung des Gegen-
standes ohne weiteres belegbar sind.«®'> Kant argumentiert den
Ansatz folgendermafien: »[S]o kann ich entweder annehmen, die
Begriffe, wodurch ich diese Bestimmung zu Stande bringt, richten sich
auch nach dem Gegenstande, und denn bin ich wiederum in derselben
Verlegenheit, wegen der Art, wie ich a priori hiervon etwas wissen
konne; oder ich nehme an, die Gegenstiande, oder, welches einerlei ist,
die Erfahrung, in welcher sie allein (als gegebene Gegenstande)

803 Ebd.

804 Ebd., 52.

805 Ebd., 39.

806 Ebd., 68.

807 Ebd.

808 Kant 2016, 36.

809 Heidegger 1962, 144.
810 Vgl. Kant 2016, 30.
811 Heidegger 1962, 144.
812 Ebd.

»

203

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

erkannt werden, richte sich nach diesen Begriffen, so sehe ich sofort
eine leichtere Auskunft, weil Erfahrung selbst eine Erkenntnisart ist,
die Verstand erfordert, dessen Regel ich in mir, noch ehe mir Gegen-
stande gegeben werden, mithin a priori voraussetzen muf3, welche in
Begriffen a priori ausgedriickt wird, nach denen sich also alle Gegen-
stande der Erfahrung notwendig richten und mit ihnen tibereinstim-
men miissen. [...Dlie veranderte Methode der Denkungsart [besteht
darin], dal wir namlich von den Dingen nur das a priori erkennen,
was wir selbst in sie legen.«813

Allein die Art und Weise, wie Kant das Wesen der Dinge verstand
und erklarte, bewirkte einen Umbruch. Grundsitzlich wird das Ding
bei Kant als »Gegenstand der mathematisch-physikalischen Wissen-
schaft«®!* aufgefasst. In diesem Sinne ist »[e]in Dinganssich [...] jenes,
was uns Menschen nicht so wie Steine, Pflanzen und Tiere durch die
Erfahrung zuganglich ist.«81> Vielmehr geht es um das, was vom kon-
kreten Bezug zu uns abstrahiert ist und mit dem wir in der Praxis tiber
konkrete Dinge nachdenken miissen. Die entsprechende Bestimmung
des Dinges hangt davon ab, »wie die Allgemeinheit des Allgemeinen
begriffen wird«.81¢ Identifizierbar und erkennbar in der realen Erfah-
rung ist aber nur das, was phanomenal erfahrbar ist. So ldsst sich
feststellen, »dass Vernunft zu Recht gewisse Prinzipien auf alle Dinge
anwendet - soweit unter >Dingen« Erscheinungen, nicht Dinge an sich
verstanden werden.«%” Heidegger bemerkt dazu: »Wir fassen kiinftig
Kants Antwort auf die Frage nach dem Wesen des uns zuganglichen
Dinges in zwei Sdtze zusammen: 1. Das Ding ist Naturding. 2. Das
Ding ist der Gegenstand moglicher Erfahrung.«518

Im Gegensatz zu den herkommlichen europdischen Verstand-
nissen des Dinges setzte sich Heidegger mit der »Frage nach dem Ding
im Umkreis dessen, was uns tagtiglich zundchst umgibt und begeg-
net«®!? auseinander. Maflgebend dafiir ist, »das Ding im Sinne des
uns zundchst - vor aller Theorie und Wissenschaft - Begegnenden«820
zu betrachten. Der Schwerpunkt wird dabei auf die uns sinnlich-leib-

813 Kant 2016, 28f.

814 Heidegger 1962, 131.
815 Ebd., 4.

816 Ebd., 37.

817 Thomd 2013, 152.

818 Heidegger 1962, 130.
819 Ebd., 131.

820 Ebd.

204

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ekstase, Alltagswelt und Souveranitat der Dinge

lich begegnenden Gegenstiande des Alltagslebens gelegt. Hierbei gibt
es kein Ding im allgemeinen Sinne, »sondern nur einzelne
Dinge<<821, wie Stein, Eidechse, Grashalm und Messer. »Jedes Ding ist
ein je dieses und kein anderes.«3?2 Der Zusammenhang der Ekstase
des Menschseins und der Dingheit zeigt sich exemplarisch in der
Analyse des Werkseins von Kunstwerken. Nach Heidegger wird »ein
bestimmtes, geschichtlich tradiertes Vorverstandnis vom Sein [...1des
uns umgebenden Seienden«3?3 exemplarisch auf den Bereich der
Kunst angewandt, sodass die Einzigartigkeit des »Werk-Seins von
Kunstwerken«52* haufig auBer Acht gelassen wird. In diesem Zusam-
menhang werden »Kunstwerke bis heute primér als eine bestimmte
Art von Dingen<<825 verdeutlicht, die mit verschiedenen Symbolen
oder Allegorien aufgeladen sind. »Einen solchen ding-ontologischen
Zugang zu Kunstwerken weist Heidegger jedoch zurtick.«3%6

In der Abhandlung Der Ursprung des Kunstwerkes, die 1950 in
dem Band Holzwege erstmals veroffentlicht wurde, wurde die »Frage
nach dem Dinghaften im Kunstwerk«5?” neu interpretiert. Im Gegen-
satz zu herkommlichen Ansitzen, die aufgrund der tiberzeitlichen
normativen Maf3stdabe das Werksein des Kunstwerkes erforschten,
versuchte Heidegger, das Wesen des Kunstwerkes als das Geschehen
der Wahrheit, die sich durch das Zusammenspiel von Welt und Erde
auszeichnet, zu deuten. Nach Heidegger bedeutet das Sein des Kunst-
werkes das Aufstellen einer Welt.828 Hier ist die Welt als die sinnhafte
Ganzheit des praktischen Umgangs mit dem Leben zu verstehen.
Wenn das Kunstwerk uns eine Welt erschlieft, heifdt dies, dass es
unsere Augen fiir die Sinnbeziige 6ffnet, die im tdglichen Leben nicht
Beachtung erfahren. Das Aufstellen der Welt ist gleichurspriinglich
mit dem Herstellen der Erde, die sich auf »mediale Prasenz des Wer-
kes«®? bezieht. Majetschak erklarte dazu: »Dass das Kunstwerk die
Erde herstelle, meint namlich, dass es sich in jener medial-materiellen
Prasenz - dem Leuchten einer Farbe, der schweren Massigkeit eines

821 Ebd., 11.

822 Ebd.

823 Majetschak 2007, 115.
824 Ebd., 117.

825 Ebd., 116.

826 Ebd.

827 Heidegger 1986, 19.
828 Vgl. Ebd., 40.

829 Majetschak 2007, 119.

205

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Steins oder Ahnlichem - in den Blick des Betrachters riicke, die die je
eroffnete Welt tragt.«%30 Insofern sind »die im Kunstwerk sich eroff-
nende Welt und die sie tragende Erde auf eine komplexe Weise mit-
einander verwoben«.33! »Die Welteroffnung im Kunstwerk griindet
sich zugleich auf die so und nicht anders sich zeigende Erde«.3%2

Das Wechselspiel von Welt und Erde wird in Vincent van
Goghs Stillleben Ein Paar Schuhe (1888) exemplarisch dargestellt. Im
Fokus dieses Werkes steht »die Erdffnung dessen, was das Zeug, das
Paar Bauernschuhe, in Wahrheit«®33 ist. Und diese Wahrheit wird auf
bildliche Weise erfahren. Durch die Darstellung des sinnhaften
Zusammenhangs der Schuhe und der umgebenden Umweltelemente
(Wind, Acker, Boden, Feldweg, Abend, Korn usw.) wurde die Welt
einer Bauerin dargestellt. »Nur in der bauerischen Welt, die van
Goghs Gemailde in Heideggers Deutung eroffnet«5%#, offenbart sich
die Bedeutung der Schuhe fiir das geschichtliche Dasein: »Durch die-
ses Zeug zieht das klaglose Bangen um die Sicherheit des Brotes, die
wortlose Freude des Wiederiiberstehens der Not, das Beben in der
Ankunft der Geburt und das Zittern in der Umdrohung des Todes. Zur
Erde gehort dieses Zeug und in der Welt der Bauerin ist es behii-
tet.«335 Es lasst sich feststellen, dass »das Zeugsein des Zeuges«®3°,
das sich durch seine Verlafilichkeit auszeichnet, nur durch das Kunst-
werk »in die Unverborgenheit seines Seins«33” heraustritt.

Bestehen Zweifel, dass die Analyse des Bildes van Goghs gewis-
sermafien von der traditionellen Theorie der Mimesis beeinflusst
wird, dann wire das Beispiel des griechischen Tempels fiir die
Beschreibung der Beziehung der Ekstase des Menschseins zum Ding-
haften des Dings vermutlich angemessener. Einerseits stellt der grie-
chische Tempel eine menschliche Sphére dar, die sich auf »Geburt und
Tod, Unheil und Segen, Sieg und Schmach, Ausharren und Verfall«838
bezieht, und verweist somit auf die Art und Weise, auf die der
geschichtliche Mensch sein Wohnen auf der Erde aufbaut. Anderer-

830 Ebd.

831 Ebd.

832 Ebd.

833 Heidegger 1986, 30.
834 Majetschak 2007, 119.
835 Heidegger 1986, 27f.
836 Ebd., 30.

837 Ebd.

838 Ebd., 37.

206

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ekstase, Alltagswelt und Souveranitat der Dinge

seits bietet seine offene Umgebung den freien Raum fiir die Natur-
dinge wie Pflanzen und Tiere. Hier treffen sich Mensch und Natur und
bilden die Welt als ein sinnvolles Ganzes, das jedoch nicht mit der
Anhdufung der Einzelnen, sondern vielmehr mit einem geschichtli-
chen Geschehen verkniipft ist.

In der modernen Welt werden alltdgliche Dinge zunehmend
symbolisch konstruiert. In den meisten Fillen sind sie mit Leistung,
Funktion oder Effizienz verbunden. Dementsprechend richtet sich die
Bewertung meist nach dem Gebrauchswert. Im Zeug wie einer Axt
verschwindet der Stoff wie Stein in seiner Dienstbarkeit. Insofern ist
der Charakter eines dinghaften Wesens durchaus verschlossen. Dage-
gen ldsst das Kunstwerk, »indem es eine Welt aufstellt, den Stoff nicht
verschwinden, sondern allererst hervorkommen«.83? Im Kunstwerk
kommt das Dinghafte als das, was es ist, zum Erscheinen. Heideggers
Kunstanalyse offenbart in gewissem Mafle die Ekstase des Dinges.
Dabei handelt es sich darum, wie das Dinghafte im Kunstwerk als aus
sich heraustretend erfahrbar ist.

Die Betonung der Geschichtlichkeit des Daseins legt jedoch nahe,
dass Heideggers Prioritat nicht auf der Ekstase der Dinge, sondern auf
der Ekstase der Menschen liegt. Geschichtlich verankert ist also nicht
die Dingheit des Dinges, sondern die entsprechende Bestimmung des
Dinges. Dem Menschsein wurde die ekstatische Seinsweise zugewie-
sen. Dagegen waren die nichtmenschlichen Seienden bzw. die Dinge
meist Vorhandenes und Zuhandenes, die »die leblosen und auch die
belebten Dinge<<840 betreffen. »Und gesetzt den Fall, wir nehmen die
Geschichte der Entdeckung und Auslegung der Dingheit des Dinges
zur Kenntnis, dann dndert sich dadurch nichts an den Dingen. Die
elektrische Straflenbahn fahrt deshalb nicht anders als vordem; die
Kreide ist eine Kreide, die Rose eine Rose und die Katze eine Katze.«84!

1.2. Souveranitat der Dinge im Alltag

Wie Heidegger erforscht Yanagi auch eine Welt voller Alltagsgegen-
stinde, die im Japanischen Zakki genannt werden. Yanagi erk-

839 Ebd., 42.
840 Ebd., 5.
841 Ebd., 31.

207

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

lart: »Zakki basically refers to the various utensils and tools made use
of by the great mass of common people. As such, they could be called
mingu, >people’s implements«<. They are ordinary things that anyone
can buy, that everyone comes regularly into contact with in their daily
lives. They cost very little and can be procured almost anywhere and
at any time. They are familiarly referred to as temawari no mono (the
handy), fudan-zukai (the ordinary), or katte-dogu (kitchen imple-
ments). [...] They are plates; they are trays; they are chests; they are
clothing. Largely they are things for family use. All of they are nec-
essary for everyday living.«%4? In diesem Sinne ist es vollig falsch, die
Dinge als rein physisch zu betrachten, wie es Heidegger ausdriickt.
Vielmehr haben die Dinge ein Herz, das sich durch Tugenden wie
Nachsicht, Gesundheit und Aufrichtigkeit auszeichnet.’3 Hier
konzentriert sich Yanagi auf verschiedene Volkshandwerke. Er
schrieb: »These commonplace objects are indispensable to daily life.
They are, in fact, our loyal companions, our faithful friends, willing
to help out when help is needed. There is not one of us who doesn't
rely on them throughout the day.«%** In der Welt der Gebrauchsge-
genstdnde sind Schonheit und Niitzlichkeit untrennbar miteinander
verbunden. In dieser Hinsicht ist das Volkshandwerk von schlichter
Schonheit, wie Yanagi beschreibt: »Since these utilitarian objects have
a commonplace task to perform, they are dressed, so to speak, in
modest wear and lead quiet lives. In them one can almost feel a sense
of satisfaction as they greet each day with a smile. They work thought-
lessly and unselfishly, carrying out effortlessly and inconspicuously
whatever duty comes their way. They posses a genuine, unmovable
beauty. On the other hand, of course, there is also delicate beauty,
beauty that quakes at the slightest perturbation. Yet isn't beauty that
remains unfazed by a hard knock or two all the more amazing?«34
Diese schlichte Schonheit nimmt mit der Zeit nicht ab. Im Gegenteil,
»[...] this type of beauty grows with each passing day. Utilitarian
craftwares become more beautiful the more they are used, and the
more beautiful they become, the more they are used. Users and the
used have exchanged a vow: the more an object is used the more
beautiful it will become, and the more the user uses an object, the

842 Yanagi 2018, 31.
83 Vgl Ebd., 35.
844 Ebd., 36.

845 Ebd, 35f.

208

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Ekstase, Alltagswelt und Souveranitat der Dinge

more that object will be loved.«54¢ Darin driickt sich der Respekt vor
dem Unvollkommenen aus. Es handelt sich um das abgenutzte Aus-
sehen von Gegenstinden, das im Laufe der Zeit durch den Gebrauch
entstanden ist. »They are rooted in the earth, deeply tied to the earthly
life of honest, hardworking people, the recipients of the blessings of
heaven.«%%” Naoto Fukasawa nennt die Abnutzung, die durch wieder-
holten Gebrauch entsteht, Shutaku. Einerseits wird das Objekt
dadurch nicht mehr perfekt. Andererseits wird dadurch die Beziehung
zum Benutzer vertieft. Fukasawa nennt diese Beziehung Wabi-Sabi
und fasst sie wie folgt zusammen: »We come to appreciate an object
through using it, and the more we use a good object, the more we are
able to appreciate its qualities, and we may discover its beauty not just
in how it ages but in how we age with it.«548

Heute ist das traditionelle Handwerk durch die weit verbreitete
Mechanisierung, Industrialisierung und Automatisierung so an den
Rand gedringt, dass wir kaum noch dariiber nachdenken, wie die
Dinge des tédglichen Lebens hergestellt werden. Aus diesem Grund
pléddieren viele Philosoph*innen und Asthetiker*innen fiir einen
Paradigmenwechsel im Denken, um der Welt der Dinge gerecht zu
werden. In Das Universum der Dinge. Zur Asthetik des Alltiglichen
weist Konrad Paul Liessmann darauf hin, dass es bei der Alltagsas-
thetik nicht darum geht, »alternative Lebensmodelle zu skizzieren
oder zu der einen oder anderen groflen Umkehr oder Anderung des
Lebens aufzurufen«.84? Insbesondere geht es nicht um »eine kultur-
kritische Geste«3%?, eine »moralische Emporung«®! oder eine »post-
moderne Nobilitierung des Trivialen«.%52 Hier werden die Grundfra-
gen der Philosophie — »Leben und Tod, Sinn und Sein, Wahrheit und
Gerechtigkeit [nicht] methodisch streng reflektiert«.8>3 Stattdessen
wird dem Unwichtigen, Nebensachlichen und Fliichtigen des Lebens
mehr Aufmerksamkeit geschenkt — aus der Warenwelt, dem Kitsch,
den Events und Happenings, den diversen Lustobjekten (wie Sport
oder Mode), dem Korper, den Idolen ohne den Heiligenschein des

846 Ebd, 36.

847 Ebd, 35.

848 Fukasawa; Morrison 2008, 111.
849 Liessmann 2010, 10.

850 Ebd.

851 Ebd.

852 Ebd.

85 Ebd., 9.

209

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Idealen oder dem vielleicht Unverzichtbarsten im Alltag - dem Geld.
Fir Liessmann ist die Alltagsasthetik ein »Luxus in der Philoso-
phie«®*, eine Philosophie, die uns hilft, mit den Menschen, Ereig-
nissen und Dingen des Alltags besser umzugehen. Durch die »Kon-
zentration auf das Unwesentliche«8>® werden »die Konturen einer
Gesellschaft und ihrer Obsessionen mitunter deutlicher«8¢ als bei
manchen groflangelegten Versuchen, »die Ratsel des Daseins noch
einmal zu deuten.«%57 Fiir Saito bedeutet das Leben in der Welt, dass
wir stindig mit Objekten wie Gebrauchsgegenstinden, Kleidung,
Mobeln, der gebauten Umwelt, um nur einige zu nennen, interagie-
ren.3>8 Die asthetische Haltung gegentiber den Dingen enthalt daher
eine ethische Dimension, die bestimmt, wie wir uns in dieser Welt
verhalten.$5?

Thomas Macho kritisiert: »Die Moderne ist [...] ein Zeitalter der
Dinge. Nie zuvor wurden so viele Dinge produziert und konsumiert,
nie zuvor wurden so viele Dinge gesammelt, vererbt oder zerstort.
Was wir also gewohnlich als >Industriegesellschaft< oder >Konsum-
kultur< bezeichnen, ist auch und gerade eine Welt historisch beispiel-
loser Vermehrung von Dingen.«%¢C In diesem Zusammenhang zeigt
die Betonung der Ekstase auch eine Verteidigung der Souverinitit der
Dinge, die eine andere Art von Demokratie darstellt und dualistische
Begriffe wie Subjekt und Objekt ersetzt. In der politischen Okologie
von Bruno Latour spielen die Ausdriicke wie Subjekt und Objekt keine
Rolle mehr. Stattdessen gehort der Souverén allen Akteuren, sowohl
menschlichen als auch nichtmenschlichen. Latour betonte: »Akteure
definieren sich vor allem als Hindernisse, Skandale, als das, was die
Unterdriickung stort, die Herrschaft aufthebt, was Schlieffung und
Zusammensetzung des Kollektivs unterbricht. Einfacher ausgedriickt:
Menschliche und nicht-menschliche Akteure erscheinen zunichst als
Storenfriede. IThr Handeln lésst sich vor allem durch den Begriff der
Widerspenstigkeit definieren. Wer glaubt, die nicht-menschlichen
Wesen definierten sich vor allem durch das strenge Befolgen der
Gesetze der Kausalitit, hat nie dem langsamen Aufbau eines Experi-

854 Ebd., 7.

855 Ebd., 10.

856 Ebd.

857 Ebd.

858 Vgl. Saito 2023, 12.
859 Vgl. Ebd., 15.

860 Macho 2011, 184.

210

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

ments im Labor beigewohnt. Wer umgekehrt glaubt, dass die Men-
schen sich von vorneherein durch die Freiheit definieren, hat die
Leichtigkeit {ibersehen, mit der sie schweigen und gehorchen, oder
das heimliche Einverstandnis, mit dem sie die Rolle des Objekts iiber-
nehmen, auf die man sie so oft reduzieren will.«8¢! Macho erklart die
Souverdnitit der Dinge als Handlungsmacht der Dinge, die sich in
Widerstand und Verweigerung manifestiert: »Die Handlungsmacht
der Dinge artikuliert sich zuerst im Widerstand, in mangelnder Funk-
tionsbereitschaft, in storrischer Immobilitdt oder - haufiger noch - in
der Flucht. Dinge neigen dazu, sich in kritischen Augenblicken zu
entziehen; sie verschwinden plotzlich, wenn sie am dringendsten
gebraucht werden. [...] Die Souverianitit der Dinge besteht darin, dass
sie stets vergeblich gesucht werden - und dass sie ihre Funktionen
gerade durch Verweigerung erfiillen. Brillen werden ohne Brille nicht
gefunden, und Schliissel passen eben in ein Schliisselloch, unabhangig
davon, ob dieses Loch sich in einer Tiir oder unter einem Leuchter
befindet.«562

2. Ekstase in der Atmospharen-Asthetik

Das Konzept der Atmosphire konzentriert sich auf die Wechselwir-
kung zwischen menschlicher Sinneswahrnehmung und Umweltqua-
litat. Als Quasi-Objekt enthdlt Atmosphare die Ausstrahlung des
Ding-Pols, die sich auf das Befinden und Verhalten des Wahrneh-
menden auswirkt und damit eine leiblich spiirbare Sphare der ding-
lichen Anwesenheit offenbart. In diesem Zusammenhang treten der
existentielle Wert der Dinge an sich und ihre Wirkung auf die sinn-
liche Erfahrung in den Vordergrund. Diese Auseinandersetzung ent-
spricht einer Neuorientierung der zeitgendssischen Naturdsthetik, die
die programmatische Abschwiachung des Kantischen Ansatzes, die
Abkehr von der Substanzontologie und das phanomenologische
Interesse an der Souveranitat der Dinge widerspiegelt.

861 Latour 2001, 346f.
862 Macho 2011, 186f.

211

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

2.1. Kants subjektbasierte Asthetik

Seit dem 18. Jahrhundert hat die subjektbasierte Asthetik einen maf-
geblichen Einfluss auf die westliche Asthetik ausgetibt. Die entschei-
dende Grundlage dafiir ist die kantische Asthetik. Auf transzenden-
talphilosophischer Basis widmet sich Kant »der Logik des
asthetischen Urteilens«.393 Diese Logik bezieht sich nicht auf die
Eigenschaften des Dinges (diese Blume ist schon), sondern auf die
subjektive Erfahrung von dessen Form. Gegeniiber der Formtendenz
des Dinges trifft die Vorstellungskraft in ein freies Spiel. Ausgehend
davon definierte Kant das asthetische Urteil als Geschmacksurteil.
In kantischer Perspektive wird ein Gegenstand als schon beur-
teilt, wenn »die Einbildungskraft (als Vermogen der Anschauungen a
priori) zum Verstande (als Vermégen der Begriffe) durch eine gege-
bene Vorstellung unabsichtlich in Einstimmung versetzt und dadurch
ein Gefiihl der Lust erweckt wird«.%¢* Die Gebriider Bohme sagen
dazu: »Nun ist das Vermogen, sich anschauliche Vorstellungen zu
machen, ja eigentlich die Einbildungskraft. Sie ist das Vermogen der
Bilder, der sinnlichen Reprédsentation.«3¢> Dabei befinden sich Ein-
bildungskraft und Verstand »in einem freien Spiel, weil kein bestimm-
ter Begriff sie auf eine besondere Erkenntnisregel einschriankt«.56¢ Als
entscheidend erweist sich dabei die »wechselseitige Zusammenstim-
mung der belebten Gemiitskrafte (der Einbildungskraft und des Ver-
standes)«,%¢” die »von der Urteilskraft des Subjekts mit Lust
bemerkt«88 wird. In dieser Hinsicht ist der Einbildungskraft die Auf-
gabe zugefallen, »das Mannigfaltige der Anschauung in ein Bild zu
bringen«, insbesondere aufgrund der Annahme, dass die Einbildungs-
kraft das »Vermogen zur Auffassung der in der Erfahrung sich zei-
genden Gegenstandsform in ein subjektives Vorstellungsbild des
Urteilenden«®? ist. Durch die »Zusammensetzung des Mannigfalti-
gen der Anschauung in das jeweilige subjektive Bild«®7C erfolgt »die

863 Majetschak 2010, 49.

864 Kant 20009, 33.

865 Hartmut Bohme; Gernot Bohme 1983, 312.
866 Kant 20009, 67.

867 Ebd., 69.

868 Majetschak 2010, 47.

869 Ebd., 46.

870 Ebd., 47.

212

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

Verbindung, d. h. die Einheit des im Anschauen Angeschauten und
im Denken Gedachten«.871

Wenn »die ZweckmaBigkeit eines Dinges«®? nur »in der Wahr-
nehmung vorgestellt wird«,%”3 dann ist diese Vorstellung als »eine
asthetische Vorstellung der Zweckmafigkeit«3’# anzusehen. Thre
Besonderheit besteht darin, dass sie »nicht auf das Objekt, sondern
lediglich auf das Subjekt bezogen«®”® wird und »unmittelbar mit dem
Gefiihl der Lust verbunden ist«.%”¢ In diesem Zusammenhang steht
das »zur Erkenntnis tiberhaupt schickliche subjektive Verhaltnis«®””
im Fokus.878 Kant wies darauf hin: »Dieser Zustand eines freien Spiels
der Erkenntnisvermogen, bei einer Vorstellung, wodurch ein Gegen-
stand gegeben wird, muf sich allgemein mitteilen lassen«.8”?

Nach Kant bezieht sich das asthetische Urteil nicht auf das Inter-
esse an der Existenz des Gegenstandes. Stattdessen ist es »blof3 kon-
templativ«, %80 namlich »ein solches, was auf subjektiven Griinden
beruht, und dessen Bestimmungsgrund kein Begriff, mithin auch
nicht der eines bestimmten Zwecks sein kann«.88! Daraus ergibt sich
ein weiteres wichtiges Konzept: »Interesselosigkeit«. Kant schrieb:
»Geschmack ist das Beurteilungsvermogen eines Gegenstandes oder
einer Vorstellungsart durch ein Wohlgefallen oder Mif3fallen ohne
alles Interesse. Der Gegenstand eines solchen Wohlgefallens heif3t
schon.«%82 Interesselosigkeit bezieht sich »nicht auf irgend eine Nei-
gung des Subjekts (noch auf irgend ein anderes tiberlegtes Inter-

871 Heidegger 1962, 144.

872 Kant 2009, 32.

873 Ebd.

874 Ebd.

875 Ebd., 33.

876 Ebd., 32.

877 Ebd., 68.

878 Majetschak betont: »Die Erfahrung eines Gegenstandes, den wir in diesem Sinne
»schon< nennen, erweist sich so in kantischer Perspektive als eine lustvoll gewahrte
Erfahrung seiner anschaulich-formalen, noch ganz vorbegrifflichen Zweckmifigkeit
fiir Erkenntnis tiberhaupt.« (Majetschak 2010, 48) Weiter verwies Welsch darauf:
»Als schon empfinden wir Kant zufolge dasjenige, was so ist, wie wir die Dinge wahr-
nehmen wollen. Dieses subjektive Moment ist entscheidend. Schon ist, was unserem
allgemeinsten und tiefliegendsten Wahrnehmungsbediirfnis entspricht« (Welsch
2012a, 317).

879 Kant 2009, 67.

880 Ebd., 56.

881 Ebd., 81.

882 Ebd., 58.

213

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

esse)«.83 Daraus entsteht freies Wohlgefallen, eben weil es sich von
spezifischen Interessen befreit. »Wer den Geschmack einer Speise als
angenehm beurteilt oder wem eine Handlung aufgrund ihrer relativen
Niitzlichkeit oder unbedingten Gebotenheit gefillt, dem gefallt nach
Kant die Existenz der jeweiligen Sache.«3%% Aus der kantischen Per-
spektive kann man mit dem Konzept der Interesselosigkeit die asthe-
tische Wertschatzung von den Aktivitidten unterscheiden, die sich auf
spezifische Interessen konzentrieren (persénlich, religios, okono-
misch, utilitaristisch usw.).

Das Schone ist somit gekennzeichnet durch »das, was ohne
Begriffe als Objekt eines allgemeinen Wohlgefallens vorgestellt
wird«.88% Es stellt sich nun heraus: Wenn sich das asthetische Urteil
nicht an »Privatbedingungen«,®¢ sondern »an der strukturell bei
jedermann als gleichartig vorauszusetzenden Ubereinstimmung
(oder Nicht—Ubereinstimmung) von Einbildungskraft und Verstand
angesichts einer gegebenen Vorstellung«®’ orientiert, bildet dies
»einen Grund des Wohlgefallens fiir jedermann«,388 »ob es gleich nur
asthetisch ist und blof} eine Beziehung der Vorstellung des Gegen-
standes auf das Subjekt enthalt«.58?

Im kantischen Kontext betrifft das Geschmacksurteil wesentlich
eine subjektive Beziehung zu Dingen. Es mutet anderen zu, einzu-
stimmen. Die Einstimmung kommt durch Bildung des Geschmacks-
urteils zustande — denn sie setzt einen common sense in aestheticis
voraus. Obwohl dieses subjektive Verhaltnis aus kantischer Sicht all-
gemeingiiltig ist und sich folglich allgemein mitteilen ldsst, wird es
doch erst »in der Wirkung auf das Gemiit empfunden«.890 891 Da Kant
den Schwerpunkt der Asthetik auf den Einfluss des urteilenden Sub-
jekts legte, wurde die Wirkung des objektiven Pols bei der Auslosung

883 Ebd.

884 Majetschak 2010, 49.

885 Kant 2009, 58.

886 Ebd.

887 Majetschak 2010, 50.

888 Kant 2009, 58.

889 Ebd., 59.

890 Ebd., 69.

891 Nach Brady ist das dsthetische Urteil eine unmittelbare dsthetische Reaktion, die
die Ubereinstimmung zwischen wahrnehmbaren Qualititen des Objekts und menta-
len Kriften des Subjekts darstellt. Obwohl das dsthetische Urteil mit individuellem
Gefiihl verkniipft ist, zeigt seine subjektive Allgemeingiiltigkeit in gewissem Sinne
eine Intersubjektivitit (Vgl. Brady 2003, 34f).

214

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

subjektiver Empfindungen und Stimmungen weitgehend vernachlds-
sigt. Dementsprechend wird das Ding zum Objekt, das dem Men-
schen gegentibersteht und interesseloses Mif3gefallen oder Missfallen
auslost. Das Urteil tiber das Schone ist mit einem interesselosen
Wohlgefallen verbunden, ohne dass ein praktischer Nutzen daraus
gezogen werden muss. Im Gegensatz zum kognitiven Urteil, das an
ein spezifisches Wissen tiber den Gegenstand gebunden ist, hat das
asthetische Urteil nichts mit der Funktion, der Beschaffenheit und der
Stellung des Gegenstandes in der Welt zu tun.8? Was als schon emp-
funden wird, scheint keinem spezifischen Interesse untergeordnet zu
sein, sondern stellt »eine formale subjektive Zweckmafigkeit«893
bzw. eine Zweckmafigkeit ohne Zweck dar, »wodurch der Gegenstand
fiir unsere Urteilskraft gleichsam vorherbestimmt zu sein scheint«.8%4

2.2. Aus-sich-Heraustreten des Dinges

Das Aus-sich-Heraustreten des Dinges ist im Grunde ein Prozess, in
dem sich das Ding manifestiert und prdsent macht. Dieser Prozess
unterliegt nicht der Macht des Subjekts. Er hidngt vielmehr von der
Kraft des Dinges selbst ab.

Ausgehend von einer kritischen Auseinandersetzung mit der
subjektbasierten Asthetik legt Bohme einen Schwerpunkt darauf, wie
die Atmosphire, die die Umgebungsqualitdten mit dem menschlichen
Befinden integriert, ihre vorhandenen Charaktere von der Seite des
objektiven Pols erhilt. Atmospharen sind allgegenwartige Phano-
mene, die unser Leben tiefgreifend beeinflussen. Diesbeziiglich wid-
met sich Bohme der Beziehung zwischen Alltagsgegenstianden,
Kunstwerken oder natiirlichen Elementen und den Atmospharen, die
sie ausstrahlen. Einen besonderen Stellenwert haben dabei die Ekstase
des Ding-Pols sowie seine Auswirkung auf das leibliche Erleben. In
diesem Zusammenhang wird die Ekstase als »Aus-sich-Heraustreten
der Dinge«5% bezeichnet. Die Auseinandersetzung mit dem Aus-
sich-Heraustreten des Dinges tragt dazu bei, das Zusammenwirken
verschiedener Umweltfaktoren auf das Befinden und Verhalten des

892 Vgl. Brady 2003, 9.
893 Kant 2009, 81.

894 Ebd., 106.

895 Bohme 2013a, 227.

©

215

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Wahrnehmenden zu betrachten. Sarah Rossbach weist darauf hin:
»Aufere Elemente, wie die Formen von Hiigeln und Fliissen, Bdume,
ortliche Wahrzeichen, ob nattirlich oder von Menschen errichtet, tra-
gen alle dazu bei, unseren Lebensweg zu bestimmen. Wir reagieren
beispielsweise sowohl auf schone Ausblicke - Bdume, Blumen oder
Wasser - als auch auf hifliche oder bedrohliche Formgebungen -
Straflen, Ecken oder stiimperhaft gestaltete Gebdude.«3%° Bei der
Schaffung eines geeigneten Lebensraums ziehen Feng-Shui-Prakti-
ker*innen daher standig die Umweltfaktoren in Betracht. Dazu gehort
die Deutung von »Zeichen und Omen [...], wie die Farbe und Grofle
eines Blattes, den Wohlstand der Nachbarn oder das allgemeine
Befinden der Tiere.«%%7

Nach Ogawa sind Dinge nicht mehr selbstgeniigsam, wenn sie
von Atmospharen durchdrungen sind oder wenn sie sich als materielle
Komponenten manifestieren, die eine bestimmte Atmosphére erzeu-
gen. Stattdessen erscheinen die Dinge als ein notwendiges, untrenn-
bares Moment der Atmosphare (keiki).8?8 Ogawa schrieb: »Within the
partial appearance of the world revealed by mood and atmospheres,
the thing breaks out of its substantiality; it is a spontaneous self-
ekstasis ([...] jidatsu) within the atmosphere.«3%? Der Schliissel liegt
in der Art und Weise, wie die Eigenschaften der Dinge erscheinen. Fiir
Bohme ist das Aus-sich-Heraustreten das raumliche Ausstrahlen der
Formen und Eigenschaften des Dinges, das nicht subjektiv gepragt ist.
Beispielsweise zeigt das Blithen die Weise des Aus-sich-Heraustre-
tens von Blumen. Im Mittelpunkt stehen dabei gegenseitige Wech-
selwirkungen von Sinnesqualitdten wie Form, Farbe, Textur, Geruch
und Wachstumspotential. Die daraus resultierenden Ergebnisse sind
»energetische oder materielle Emanationen, mit denen die Dinge den
Raum fiillen und damit ihre Anwesenheit bezeugen.«*0 So zeigt die
rote Farbe der Blume die Form der rdumlichen Anwesenheit der
Blume. Bohmes Studie zielt darauf ab, die objektive Verifizierbarkeit
der Atmosphire zu enthiillen, und widerspricht somit der modernen
gangigen Sichtweise, die der Projektion des inneren, mentalen
Zustandes in die AuBenwelt dem Asthetischen zuschreibt. Ogawa
stimmt grundsétzlich mit Bohmes Position iiberein. Anhand von Bei-

896 Rossbach 1989, 74.
897 Ebd., 77.

898 Vgl. Ogawa 2021, 22.
899 Ebd.

900 Bohme 2013a, 241.

216

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

spielen fiihrt er die objektive Verifizierbarkeit der Atmosphare naher
aus: »Within atmospheres the particular quality (kiteisei [...]) of
things breaks their own substantiality, and they reveal themselves by
pouring their own selves into the atmosphere. The flowers of
hydrangeain a garden under the cloudy sky of the Japanese rain season
let their faint purple reverberate into the garden. Color breaks the
substantiality of things, it lets things shine and radiate from within.
The substantiality of things and the inherent reference of determina-
tions to a subjectum or substance are broken up and become their own
ekstasis (jidatsu) in the atmosphere.«%0!

Ein weiterer Faktor — und dies ist entscheidender — ist, dass das
Aus-sich-Heraustreten des Dinges im sinnlichen Erleben erfasst wird.
Merleau-Ponty betrachtet den Leib als Zentrum der Wahrnehmung.
Ihm zufolge findet jeder Sinneseindruck von Dingen im Leib statt.
Entsprechend wies er darauf hin: »Ding und Welt sind mir gegeben
mit den Teilen meines Leibes, nicht dank einer »natiirlichen Geome-
trie, sondern in lebendiger Verkniipfung, vergleichbar oder vielmehr
identisch mit der, die zwischen den Teilen meines Leibes selbst
herrscht.«?92 Insofern setzt die Entdeckung des Aus-sich-Heraustre-
tens des Dinges die Anwesenheit der Leiblichkeit voraus. Das Aus-
sich-Heraustreten manifestiert sich nicht »fiir ein weltloses und
leibloses Subjekt<<,903 sondern fiir ein leibliches Wesen.

Als Beispiel des Aus-sich-Heraustretens sei hier die Farbe
genannt. Normalerweise wird Farbe entweder als objektive Eigen-
schaft des Dinges oder als subjektiver Eindruck der objektiven Qua-
litat des Dinges angesehen. Newton widmete sich psychophysischen
Ursachen der Farbeffekte. Fiir ihn war der Einfluss des Lichts sowie
seiner physikalischen Moglichkeiten und Attribute fiir die Wirkung
von Farbe entscheidend. Im Gegensatz dazu sind Farben fiir Goethe
im Grunde ein sinnlicher Eindruck, der durch das Auge wahrgenom-
men wird und affektiv beriihrt. Goethes Essay Sinnlich-sittliche Wir-
kung der Farbe?* ist wegweisend fiir die Erorterung der farbigen
Ekstase. Goethe beschiftigte sich nicht mit einer objektivistischen
Farbfrage. Im Mittelpunkt seiner Betrachtung steht in der Tat nicht
das Farbsein, sondern vielmehr die Farbwirklichkeit, die in ihrer pha-
nomenalen Vielfalt die Wechselwirkung zwischen Wahrnehmendem

901 Ogawa 2021, 23.

902 Merleau-Ponty 1974, 241.
903 Bohme 2013a, 237.

904 Goethe 1992, 117-130.

o o

217

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

und Wahrgenommenem aufweist. Bei Goethe wird die Farbwirklich-
keit vor allem als visueller Eindruck angesehen. Hierbei wird beson-
deres Augenmerk auf die sozio-emotionalen Auswirkungen von Far-
ben gelegt. Ausgehend von der Reflexion der traditionellen Ansétze
wies Bohme darauf hin, dass Farbe im Wesentlichen ekstatisch sei.
Zum einen ist die ekstatische Wirkung des Farbig-Seins hauptsachlich
durch die Inszenierung einer gewissen Raumlichkeit gekennzeichnet.
Auf diese Art und Weise wird die raumliche Anwesenheit der rele-
vanten Dinge gemeinsam enthiillt. Zum anderen ist das Farbig-Sein
»als Anwesendes zwar lokalisierbar, seine Farbigkeit als solche ist in
gewisser Weise aber tiberall.«?%%> »Durch seine Farbigkeit organisiert
das einzelne Ding den Raum im Ganzen, d. h. tritt in Konstellationen
zu anderen Dingen bzw. zentriert den Raum bei einer Ubermacht sei-
ner Farbe und tont oder tingiert zugleich alle anderen Dinge.«°%¢ Mit
der Farbe Rot ist eine potentielle Gefahr und Gefahrlichkeit verbun-
den. Daher dient das Rot im Alltagsleben héufig als Warnsignal wie
etwa das rote Stopplicht einer Verkehrsampel. Auf diesem Wege wirkt
die rote Farbe atmospharisch auf ihre Umgebung. Das Spiiren bezieht
sich insofern nicht nur auf die lokalisierbare rote Qualitat, sondern
auch auf die von ihr ausstrahlende warnende Stimmung.

In der européischen ontologischen Geschichte, insbesondere aus
der Perspektive der modernen Ontologie, wird das Ding in Form einer
formalen Verschlossenheit aufgefasst. Die Frage nach dem Ding rich-
tet sich dabei im Allgemeinen auf »Was-Sein, Einheit, Autarkie«.?%”
Ein Ding muss sich in seiner eigenen Einheit von anderen Dingen
unterscheiden. Anhand seiner Differenzierung zu anderem und seiner
klaren Abgrenzung wird das Ding gedacht. Eine Bestimmung des
Dinges hangt in der Regel von seinen Eigenschaften ab. Als etwas, das
dem Ding angehort, bilden diese Eigenschaften die Grundlage fiir die
Bestimmung des Dinges. Wenn jemand sagt, dass der Rasen griin ist,
wird angenommen, dass diese griine Farbe der Natur des Rasens
zugeordnet wird. »Die Form, die Farbe, ja sogar der Geruch eines
Dinges werden gedacht als dasjenige, was das Ding von anderem
unterscheidet, nach auflen hin abgrenzt, nach innen ihn zu einem
macht«.”98 Infolgedessen manifestiert sich das Ding als etwas Unab-

905 Bohme 2013a, 241.
906 Ebd.

907 Ebd., 243.

908 Ebd., 32.

218

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

hingiges und Geschlossenes. Ubersehen wird jedoch, »was es fiir
andere oder fiir anderes sein konnte«”?? und »ob vielleicht ein solches
Fiir-anderes-Sein sogar zu seinem Wesen gehort.«%10

Aus Sicht der Leibphanomenologie ignoriert der ontologische
Ansatz, der auf dem Ding-Eigenschaft-Modell beruht, dass der
Mensch primaér »ein leibliches Dasein in Bewegung, Erndhrung, Sinn-
lichkeit und leiblichem Zusammensein mit anderen«®™! ist. Als Leib-
sein trifft der Mensch andere Seiende primér in der Atmosphare. Das
in der atmospharischen Erfahrung Gegebene ist nicht das dem Subjekt
gegeniiberstehende Ding, sondern das Ekstatische des Dinges. Das
traditionelle Ding-Verstdndnis entspricht daher nicht der tatsachli-
chen leiblichen Erfahrung. Der Schliissel besteht darin, »die bisheri-
gen Kategorien von Dinglichkeit als Ekstasen zu reinterpretieren oder
als verdinglichte Ekstasen zu erweisen.«%!?

Mit dem Konzept der Ekstase bzw. des Aus-sich-Heraustretens
wird eine neue Sicht auf das Verhaltnis von Ding und Form erdoffnet.
Bohme schrieb dazu: »Die Form eines Dinges wirkt aber auch nach
auflen. Sie strahlt gewissermafien in die Umgebung hinein, nimmt
dem Raum um das Ding seine Homogenitat, erfiillt ihn mit Span-
nungen und Bewegungssuggestionen. Ebenso die Ausdehnung oder
das Volumen eines Dinges.«°!3 Insofern stellt die Form die Weise der
Prasenz des Dinges dar. Sie bildet den Beweis dafiir, dass das Ding
aus sich heraustritt und sich anderen prasentiert. Und die Form des
dinglichen Sich-Zeigens wird in leiblicher Betroffenheit entdeckt. In
diesem Sinne sind »die Formen von Dingen als Formen, in denen die
Dinge uns prasent sind«,”* anzusehen. Ferner ist es nicht angemes-
sen, das Ding beruhend auf seine formalen Besonderheiten zu defi-
nieren, da das Wort definieren immer noch im Zusammenhang mit
Differenzierung oder Abgrenzung steht. Es scheint sinnvoller zu sein,
das Ding durch die Form seiner Prisenz zu charakterisieren.

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass Merleau-Ponty
auch schon auf die Form des Sich-Prasentierens des Dinges sowie
ihren Bezug zur leiblichen Anwesenheit, die die Grundziige des Aus-
sich-Heraustretens darstellen, eingegangen ist, obwohl das Konzept

909 Ebd., 232.
910 Ebd.

o1 Ebd., 231.
912 Ebd., 235.
913 Ebd., 33.
914 Ebd., 237.

219

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

des Aus-sich-Heraustretens von Merleau-Ponty nicht klar definiert
wurde. Nach Merleau-Ponty ist die »Form der Gegenstédnde [...] nicht
ihr geometrischer Umrifl«, > sondern vielmehr die dufere Erschei-
nung ihrer inneren Struktur, die ein sinnliches Verhaltnis zu Innerem
zeigt. »Der Glanz des Goldes vergegenwirtigt uns auf sinnliche Weise
seine homogene Bildung, die matte Farbe des Holzes dessen ungleich-
artige Zusammensetzung.«’1® Die Eigenschaften des Dinges, wie
etwa »die Elastizitat des Stahls, die Bildsamkeit des gliihenden Eisens,
die Harte der Klinge eines Hobels, die Weichheit der Spéne<<,9l7 sind
»nun einmal phanomenal [...]. Dabei handelt es sich nicht einmal um
exzeptionelle Phanomene.«”'® Hohe, mittlere und tiefe Klange stellen
verschiedene phanomenale Formen des Klangseins dar. Unterschied-
liche Faktoren wie Farbe, Licht, Bewegung, Feuchtigkeit und Geruch
tragen zu unterschiedlichen Erscheinungen eines Gegenstandes bei.
Aufgrund dessen bildet die Art und Weise, wie sich ein Ding mani-
festiert, eine entscheidende Grundlage fiir seine Differenzierung zu
anderen Dingen. Exemplarisch erklart Merleau-Ponty weiter: »In der
Schwingung des Zweiges, von dem ein Vogel fortfliegt, sehen wir
seine Biegsamkeit und Elastizitdt, und unmittelbar unterscheidet sich
da ein Birkenzweig von dem eines Apfelbaumes.«”"”

Die Ekstase ist ein Grundzug aller Dinge; dies gilt auch im Falle
der Naturdinge. Bohme betonte: »Naturwesen sind nicht einfach blof}
da, [...] sondern [...] treten aus sich heraus«.?20 Die Ekstase der Natur
verdeutlicht, dass die Pragung der Natur nichts mit der Kraft des Sub-
jekts zu tun hat, sondern sich vielmehr als Aus-sich-Hervortretendes
erweist. Beispielsweise zeigt das Wachstum die Weise des Aus-sich-
Heraustretens von Baumen. Eine ekstatische Dimension ist von
Anfang an innewohnend im Verstindnis der Natur. Urspriinglich
nahm die Natur (lat. natura, griech. physis) »Aufgehen und Blithen
als ihr Grundcharakteristikum«.?2! Die Natur wurde als schaffend
angesehen, die ihre wirkenden Krafte entfaltet, ohne auf den Eingriff
des Menschen zurtickgreifen zu miissen. Aufgrund dessen lassen sich
Naturobjekte und Artefakte unterscheiden. Nach Aristoteles” Natur-

915 Merleau-Ponty 1974, 268.
916 Ebd.

17 Ebd.

918 Ebd.

919 Ebd., 268f.

920 Béhme 2013a, 42.

921 Ebd., 237.

220

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

philosophie (Physik 1I) betreffen die Gegenstiande der Lehre von Vier-
Ursachen (Material, Form, Wirkung und Zweck) nicht nur Natur-
dinge, sondern auch kiinstliche Produkte, die auf Hersteller, Stoff,
Form, Wirkursache und Endzweck beruhen. Unterschiedliche Dinge
befinden sich auf unterschiedlichen Stufen der Existenz, sodass ihre
Seinsgrade auch unterschiedlich sind. Ein Artefakt ist das Ergebnis
menschlicher Tatigkeit, dessen Existenz, Form und Funktion den
Zweck des Herstellers darstellt und daher der aufieren Ursache unter-
liegt.”?? Dagegen enthilt die Natur sowohl unbertihrte Stoffe um uns
herum wie etwa Wasser, Erde, Luft und Sonnenlicht als auch das
innewohnende Gesetz ihrer Existenz und ihres Wachstums. Der Ein-
fluss des Vier-Ursachen-Modells ist im Bereich des Organischen tie-
fergreifender als im Bereich der handwerklich hergestellten Produkte.
Das organische Wesen nimmt den hochsten Rang ein, da es weitge-
hend seinen eigenen Prinzipien des biologischen Wachstums folgt.
Mit seiner organischen Weise differenziert sich das organische Wesen
von den umgebenden Seienden. Seine Bewegungsform wird nicht von
auflen angetrieben. Es handelt sich vielmehr um einen Automaten.
Physikalisch gesehen hingt das Aus-sich-Heraustreten nattirli-
cher Objekte vom Prinzip der Selbstorganisation ab. Als eine grund-
legende Logik der kosmischen Welt ist das Prinzip der Selbstorgani-
sation »das allgemeinste Prozefprinzip, demgemaf} die Natur
Ordnungsstrukturen hervorbringt — von den Galaxien tiber die Orga-
nismen bis hin zu kulturellen Gebilden.«”?3 Beispiele fiir das Prinzip
der Selbstorganisation finden sich in der Natur in vielfaltiger Weise.
»Man denkt nur an die vielfiltigen Muster in der Tier- und Pflanzen-
welt, an Bliiten, an die Gesidnge der Vogel, an die Signale der Insek-
ten.«?24 In diesem Sinne ist die Natur eine schaffende Natur, ihre wir-
kenden Kréfte hangen nicht von technischen Medien ab. Einer der
bekanntesten Falle in dieser Hinsicht sind die Wachstums- und Ent-
wicklungsmuster der Naturwelt, die der Fibonacci-Reihe entsprechen.
Nach dem Gesetz der Fibonacci-Reihe ist jede Zahl der Folge die
Summe der beiden vorausgehenden Zahlen. Die Zahlenverhaltnisse
der Bliitenblatter stehen in einem unmittelbaren Zusammenhang mit
dem Goldenen Schnitt 0,618034, damit jedes Bliitenblatt maximal
gegeniiber dem Sonnenlicht und anderen natiirlichen Faktoren, die

922 Vgl. Jordan 2011, 176.
923 Welsch 2012a, 310.
924 Bohme 2013a, 42.

221

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

zum Wachstum der Pflanzen beitragen, ausgesetzt ist. In der Tat
manifestiert sich die Fibonacci-Reihe in zahlreichen Wachstumsmus-
tern von Pflanzen, Tieren und Menschen naturgemaf} wie etwa die
Schuppenordnung von Tannenzapfen, die Anordnung der Stacheln
von Kakteen, der Aufbau der Ananasfrucht und die Galaxienspiralen.
Die Fibonacci-Reihe ist daher ein mathematisches Gesetz von Wachs-
tum und Konstruktion der Naturobjekte. Ein hiufig genanntes Bei-
spiel hierfiir ist die beeindruckende Anordnung der Sonnenblume.
Zahlreiche kleine Bliiten bilden das gesamte Bliitenkorbchen. Sie sind
nicht willkiirlich angeordnet. Vielmehr manifestieren sie sich inner-
halb einer Bliite als deutlich erkennbar, ordentlich und spiralformig.
Eindriicklich ist, dass bestimmte Zahlen der rechtsdrehenden und
linksdrehenden Spiralziige entsprechend der Fibonacci-Reihe immer
wieder auftreten. In dieser Hinsicht stellt die Fibonacci-Reihe ein
holistisches Beziehungsgesetz der Natur dar, das auf die Koordination
zwischen Teilen, zwischen jedem Teil und dem Ganzen fokussiert.
Mit dem Konzept des Aus-sich-Heraustretens wird aufgezeigt,
dass die Natur »das Aufgehende, das Blithende, das, was sich von
selbst zeigt<<,925 ist. Haufiger entsteht das Ekstatische aus dem Wech-
selspiel verschiedener Faktoren wie Form, Farbe, Textur, Bewegung,
Klang und Geruch. Insofern hingt die ekstatische Wirkung eines
bestimmten Gegenstandes von der Wechselwirkung zu seinen
Umweltfaktoren ab. Merleau-Ponty wies darauf hin: »Als unver-
gleichbare Qualititen genommen, gehoren die Gegebenheiten der
verschiedenen Sinne ebensovielen verschiedenen und getrennten
Welten zu; insofern aber eine jede ihrem eigensten Wesen nach eine
Weise der Modulation der Dinge ist, kommunizieren sie samtlich
miteinander durch ihren Bedeutungskern.«?2¢ In Bezug auf die Aus-
wirkungen bestimmter Eigenschaften von Dingen sollte deren Bezie-
hung zur gesamten Umgebung nicht auler Acht gelassen werden.
Ogawa diskutiert die Bedeutung der gegenseitigen Farbabstim-
mung: »The things appearing as >color« (iro 1) are always already in
a relation, with the hues of other things, and within this correlation
they shine together in a way that produces a constellation (Konstel-
lation).«’”” Am Beispiel von Laternen im Peking-Stil in chinesischen
Restaurants fiihrt Ogawa ein psychologisches Experiment durch.

925 Ebd., 251.
926 Merleau-Ponty 1974, 269.
927 Ogawa 2021, 23f.

222

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

Diese Laternen dienen nicht nur fiir der Beleuchtung des Raumes.
Vielmehr wirken sie organisch und synergetisch zusammen, um im
chinesischen Restaurant eine Atmosphire zu schaffen, die in der chi-
nesischen Tradition verwurzelt ist: festlich, friedlich, frohlich und
warm. Wenn man nun statt einer Laterne im Peking-Stil eine afrika-
nische Laterne verwendet, entsteht ein ganz anderer Effekt. Ogawa
erklart: »As we do so, we realize that the African lamps do not blend
themselves (jidatsu) within that atmosphere, and, on the contrary,
they stand out: they subtract themselves from it. Even more: not only
they don't fuse themselves in the atmosphere, but they push against
it with the obstinate silence of something out of place. Those objects
coming from Africa do not become organic in that atmosphere, they
are brought back to substantiality, so to say. Hence, the way in which
this African >thing« subtracts itself from the atmosphere of the Chi-
nese restaurant makes that very atmosphere stand out even more
through such contrast.«”?8

Das Aus-sich-Heraustreten des Wetters wird oft durch die Asso-
ziation mit nicht wetterbedingten Umweltfaktoren miterzeugt. Zum
Beispiel ist die Ekstase des Herbstes gekennzeichnet durch fallende
bunte Blatter, reife Friichte und kahle Biume. Obwohl die oben
genannten Naturelemente nicht zu den Wetterelementen selbst geho-
ren, dienen sie jedoch als das ekstatische Heraustreten des Herbstes.
In diesem Sinne sind sie »ein Mitgestalten, eine Kooperation, ein
Zusammenspiel mit dem, was vom Gegenstand ausgeht.«%2

Das Aus-sich-Heraustreten der Naturdinge ist in leiblicher
Betroffenheit wahrnehmbar. Nach Ogawa kann die Erscheinung der
Dinge nicht unabhingig von ihrer Beziehung zur Subjektivitat exis-
tieren. Denn die Dinge manifestieren sich uns gegeniiber.”39 So ist z.
B. die Wahrnehmung der Jahreszeiten ein Gefiihl. »It is based upon
many ingredients scattered in space yet integrated into a single char-
acteristic quality: the color of the sky, a delicate change on the branches
of trees, the brightness of the sunlight, the temperature and strength
of the wind, the kind of bird that appears in each season, etc. Through
all of these indications, people felt the season.«”3! Insofern verwies
Bohme darauf: »Das Ding ist sein In-Erscheinung-Treten, oder besser,

928 Ebd., 23.

929 Bohme 2013a, 226.

930 Vgl. Ogawa 2021, 24.

931 Vgl. Sasaki 2006, zuletzt gepriift am 26.10.2023.

2

223

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

sein In-Erscheinung-getreten-Sein.«%3? Und die Verflechtung dingli-
cher und leiblicher Faktoren miteinander ist atmosphérisch durch-
drungen. »Der [leiblichen] Rezeptivitit auf Seiten des Subjekts ent-
spricht ein Sichzeigen auf Seiten der Natur, ein Aus-sich-
Heraustreten bei den Dingen der Natur.«*3? Auch schrieb Merleau-
Ponty dazu: »Kurz, mein Leib ist nicht einfach ein Gegenstand unter
all den anderen Gegenstanden, ein Komplex von Sinnesqualitaten
unter anderen, er ist ein fiir alle anderen Gegenstdnde empfindlicher
Gegenstand, der allen Tonen ihre Resonanz gibt, mit allen Farben
mitschwingt und alle Worten durch die Art und Weise, in der er sie
aufnimmt, ihre urspriingliche Bedeutung verleiht.«*** Die dufere
Natur wird erkannt, »wie sie flir uns Menschen als leiblich-sinnliche
Wesen relevant ist.«”3® In der Atmosphare sind die objektiv verifi-
zierbaren Merkmale der Naturobjekte wie Symmetrie, Balance, Kon-
trast, Vielfalt, Harmonie und Rhythmus nicht das, was durch zusatz-
liche Instrumente, Apparate oder Gerdte begriffen wird. Vielmehr
werden sie immer so erfasst, wie wir sie leiblich erfahren. Die vier
Grundelemente — Wasser, Feuer, Erde und Luft — aus denen alle
anderen Substanzen bestehen, sind im Wesentlichen als ekstatisch
anzusehen, denn sie beziehen sich auf »das, was als solches wahr-
nehmbar ist und deshalb durch Sinnesqualititen charakterisiert
wird.«%3¢ Die Existenz der ersten Substanz hingt daher von den eksta-
tischen Weisen der vier Elemente ab. Die Primarqualitdten — warm,
kalt, feucht und trocken — zeigen in der Tat die Entsprechung der
Naturcharaktere zu sinnlichen Wahrnehmungen, ndmlich die Art und
Weise, wie die relevanten Elemente in der leiblichen Priasenz prasent
sind.

Das Konzept des Aus-sich-Heraustretens versucht aufzudecken,
dass Naturatmosphire die objektiv verifizierbaren Elemente enthalt.
Damit wird der in der Moderne vorherrschenden Auffassung wider-
sprochen, die Asthetik der Natur sei ausschliellich eine Projektion
subjektiver Kraft. Zwar sind die objektiven Qualititen notwendig,
aber nicht ausreichend fiir die Erzeugung der Naturatmosphare, da
erst unter der Bedingung der leiblichen Teilhabe die ekstatischen
Eigenschaften des dinglichen Pols wirksam sein kénnen. Insofern

932 Bohme 2013a, 238.

933 Ebd., 227.

934 Merleau-Ponty 1974, 276.
935 Bohme 2016, 101.

936 Bohme 2013a, 234.

224

o

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Ekstase in der Atmosphéaren-Asthetik

spielt das leibliche Spiiren bei der Entdeckung des Aus-sich-Heraus-
tretens der Naturdinge eine fundamentale Rolle. In der Kongruenz der
leiblichen Wahrnehmung und der Umweltbedingungen vollzieht sich
die Grunddynamik der Welt. Genau darauf weist Welsch hin, wenn
er folgendermaf8en formuliert: »Sinnliches und Sinnesvermégen sind,
evolutionar verstandlich, von gleicher Art.«*3” Was in der leiblichen
Erfahrung erscheint, ist »just das, was die ontologische Grunddyna-
mik der Welt iiberhaupt ausmacht.«**® Das Aus-sich-Heraustreten
der Natur zeigt ihren selbstgenerativen Charakter. Entsprechend ist
dierelevante leibliche Erfahrung »eine in uns sich vollziehende Selbst-
erfahrung der Welt.«?%

Eine evolutionsbiologische Dimension erlaubt den Angehorigen
unterschiedlicher Kulturen, in dieselbe Naturatmosphare einzutau-
chen und sich dariiber miteinander zu verstandigen. Dies ist jedoch
nur ein Aspekt der Wahrheit. Fiir Martin Seel ldsst sich das Aus-sich-
Heraustreten in zwei Formen unterteilen: das blofie Erscheinen und
das atmospharische Erscheinen. Er schrieb: »Wenn wir uns ganz auf
das sinnliche Gegenwartigsein von etwas beschrianken, kommt es in
seinem blofSen Erscheinen zur Wahrnehmung. Sobald die phdnome-
nale Prisenz eines Objekts oder einer Situation als Widerschein einer
Lebenssituation aufgefafit wird, tritt ein atmosphdrisches Erscheinen
in den Vordergrund der Betrachtung.«940 Wihrend sich das Wahr-
nehmen des blolen Erscheinens »ganz auf das sinnliche Gegebensein
ihrer Objekte konzentriert und hierin einen Abstand zu allen Sinn-
gebungen findet«’#!, ist das Wahrnehmen des atmospharischen
Erscheinens »immer ein sinnhaftes Vernehmen«”#2. Wenn das blof3e
Erscheinen in einem existentiellen Sinne affektiv erlebt wird, ver-
wandelt es sich in ein atmosphirisches Erscheinen?3. Im Gegensatz
zu Schmitz und Bohme, die Atmosphire als allgegenwirtiges Quasi-
Objekt oder Halb-Dingbetrachten, definiert Seel Atmosphare als »ein
aus Temperaturen, Geriichen, Gerauschen, Sichtbarkeiten, Gesten
und Symbolen bestehendes Erscheinen einer Situation, das die, die
sich in dieser Situation befinden, auf die eine oder andere Weise

937 Welsch 2012a, 329.
938 Ebd., 330.

939 Ebd.

940 See] 2003, 148.

941 Ebd., 154.

942 Ebd.

943 Vgl. Ebd., 152.

225

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

bertihrt und betrifft.«?** Er schrieb: »Atmosphare ist ein sinnlich und
affektiv splirbares und darin existentiell bedeutsames Artikuliertsein
von realisierten oder nicht realisierten Lebensmoglichkeiten.«”#® Die-
ses Artikuliertsein ist im weitesten Sinne kulturell eingeschrieben.
Die Kenntnis von Traditionen, Brauchen, Sprachen, Religionen,
Geschichten und/oder Mythen kann die Art und Weise, wie wir die
Dinge wahrnehmen, verandern und uns so einen neuen Weg zur Welt
eroffnen.

3. Dao (j#), Yin-Yang (F2/F3), Qi (%)

Mit den folgenden Ausfiihrungen wird darauf hingewiesen, dass eine
Uberlegung des Aus-sich-Heraustretens auch auf die daoistische Phi-
losophie, die auf den Konzepten Dao (i), Yin-Yang (F&/F5), Qi ()
basiert, zuriickgreifen kann. Die daoistischen Ideen iibten einen mafi-
geblichen Einfluss auf die traditionelle chinesische und auch die ost-
asiatische Weltauffassung aus. Die Hauptvertreter des Daoismus
Laozi (¥F) und Zhuangzi (jit: ) lebten in der Zeit der Streitenden
Reiche (B[ERIFHA, ca. 475-221 v. Chr.), in der die chinesische Zivili-
sation ihren friithen Hohepunkt erreichte. Vor diesem Hintergrund
hatten sie die Entfremdung der Menschen von ihrer Innennatur und
zugleich die Umgestaltung und Nutzung der AufSennatur zum Zweck
des sozialen Fortschritts schon gemerkt. Sie waren sich bewusst, dass
die gesellschaftliche Entwicklung und die Veranderung der individu-
ellen Lebensweise unweigerlich zu einer Schadigung der Umwelt und
der Natur durch den Menschen selbst fiihren wiirde. Sie unternahmen
grofle Anstrengungen, um einen Freiraum zu schaffen, der Abstand
von den zunehmenden Komplikationen der Zivilisation hielt.

3.1. Dao (i#)

Zuerst wird auf das daoistische Grundkonzept Dao GH) eingegangen.

Zwar ist die Lehre des Daoismus im chinesischen soziokulturel-
len Hintergrund verwurzelt, weist ihre auf der kosmologischen
Grundlage basierenden Uberlegungen zur Beziehung von Mensch

944 Ebd., 153.
945 Ebd., 152.

226

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

und Welt jedoch auf eine transkulturelle Allgemeingiiltigkeit hin.
Eine zentrale Aufgabe des Daoismus ist es zu kldren, wie man das
naturhaft Seiende als Aus-sich-Heraustreten erfahren kann. Ein
wesentlicher Schritt dafiir ist, das Dao (3&) als die treibende Kraft fiir
die Ekstase der natiirlichen Welt zu interpretieren. In Bezug auf die
grundlegende Bedeutung sowie die entscheidenden Eigenschaften des
Dao (iH) seien zuerst ein paar Spriiche aus dem daoistischen Haupt-
werk Daodejing (JE7£#%), das von Laozi (%1, ca. 500 v. Chr.)
geschrieben wurde, zitiert:

Das Dao erzeugt die Eins.
Die Eins erzeugt die Zwei.
Die Zwei erzeugt die Drei.
Die Drei erzeugt alle Dinge. (DDJ 42)%4¢

Es gibt ein Ding, das ist unterschiedslos vollendet.
Bevor der Himmel und die Erde waren, ist es schon da,
so still, so einsam.

Allein steht es und andert sich nicht.

Im Kreis lauft es und gefiahrdet sich nicht.

Man kann es nennen die Mutter der Welt.

Ich kenne seinen Namen nicht.

Ich bezeichne es als Dao. (DDJ 25)%%

In diesem Kontext sind die Eins, die Zwei und die Drei nicht mit Zah-
len im Sinne der modernen Mathematik gleichzusetzen. Stattdessen
symbolisieren sie den Ausgangszustand der Welt, ihre Differenzie-
rung und die Erzeugung der phanomenalen Welt. Aus den obigen
Zitaten ldsst sich ein wesentlicher Aspekt des Dao (H) begreifen, d.h.
es wird zunichst als Ursprung des Universums betrachtet. Es befindet
sich »am Anfang einer Erzeugung der Dinge«.”*8 Daraus ergibt sich
»ein Ding nach dem anderen«.”* Das Dao (3&) schafft nicht nur die
Welt, sondern »kleidet [auch] und nahrt alle Dinge«.”? Es wird als
»Ahn aller Dinge«, ! als »Mutter der Welt«”>? bezeichnet. Nach der
Erzeugung aller Dinge tibt das Dao (3B) weiter Wirkung auf die ganze

946 Vgl. Wilhelm 2008, 54.

947 Vgl. Ebd., 33.

948 Schleichert & Roetz 2009, 137.
949 Ebd.

950 Wilhelm 2008, 42.

951 Ebd., 12.

952 Ebd., 33.

227

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Welt aus. Alles lduft ihm gemafl ab und nichts ist von seiner Domi-
nanz frei. Als universelles Gesetz spielt das Dao (3&) also iiberall eine
wesentliche Rolle. Es manifestiert sich in der faktischen Existenz von
Himmel, Erde und allen anderen Dingen und bestimmt damit »das
ganze Naturgeschehen ohne Ausnahme«.?>3 So ist zu sehen, dass
sich das Dao (3H) grundsitzlich auf zwei Ebenen bezieht. Zum einen
gilt es als Ursprung und Wurzel des Universums und zeigt daher den
anfanglichen Zustand der Welt, der sich durch Undifferenziertheit
und Gestaltlosigkeit auszeichnet. Zum anderen ist das Dao (i&) nach
der Erzeugung der Welt weiterhin als universelles Prinzip wirksam,
das sich an Ziran (H %K) orientiert. Mit Ziran ( H #X) ist hier nicht die
Naturwelt im physikalischen Sinne gemeint. Es bezieht sich vielmehr
auf die Bewegung der Dinge ohne menschliches Zutun’*, auf das
allen Dingen innewohnende Gesetz der Selbsterzeugung. Alles richtet
sich nach dem Dao (&) und nichts ist von seiner Auswirkung frei. Es
gehort nicht zum Bereich der sinnlich fassbaren Seienden. Vielmehr
dient es als Fundament fiir die Existenz und Entwicklung der Wesen
und Dinge.

Laozi (%) hatte eine genaue Definition des Dao (3&) nie gege-
ben. Es ist unméglich, das Dao () auf allgemeine kognitive Weise
zu erfassen, da es iiber den Bereich der phanomenalen Welt hinaus-
geht, der sinnlich nachvollziehbar ist. Generell soll man zum Zweck
der Erkenntnis »einzelne Objekte isolieren, abgrenzen, durch spezi-
elle Eigenschaften kennzeichnen und damit benennen«.?>> Im Gegen-
satz zu den »benannten Dingen, die [sich] voneinander unterschei-
den«,?>¢ entspricht das Dao (3&) dem Urzustand der Welt, der kein
Unterscheiden, Abgrenzen oder Benennen kennt. Deswegen ist es
weder moglich noch sinnvoll, das Dao (3&) genau definieren zu wol-
len. Am Anfang des Daodejing GE{2#¥) wird schon auf die Unaus-
sprechlichkeit und Unerkennbarkeit des Dao () hingewiesen, was
in der Tat auf die Grenze der menschlichen kognitiven Fahigkeit ver-
weist.

»Das Dao, das sich aussprechen laf3t,
ist nicht das ewige Dao.

953 Schleichert; Roetz 2009, 140.
%54 Vgl. Gao 2023, 98.

955 Ebd., 139.

956 Ebd., 138.

228

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

Der Name, der sich nennen 1afit,
ist nicht der ewige Name.« (DDJ 1)%7

Eine entscheidende These iiber das wesentliche Merkmal des Dao (3&)
wird im Kapitel 25 des Daodejing ((E/EfE) ausgefiihrt. Sie lautet: »Das
Dao richtet sich nach der Natur«.?>8 Ein hoheres Wesen, namentlich
die »Naturg, scheint noch vor dem Dao (J&) zu stehen. Jedoch ist die
Natur im daoistischen Kontext nicht im engeren, biologischen Sinne
(wie etwa Tiere und Pflanzen) zu verstehen. Vielmehr bezieht sie sich
auf das sich aus sich selbst heraus entwickelnde innere Prinzip aller
Dinge, ndmlich auf eine Nattirlichkeit, die wesentlich im Gegensatz
zu jenen kiinstlichen Merkmalen steht. Insofern steht die Natur hier-
bei im Zusammenhang mit einer Seinsweise, die frei von jeder dufe-
ren Kraft ist. Sie ist »dasjenige, was von selbst da ist«?%? und steht »im
Gegensatz zu dem, was vom Menschen gemacht wird.«”®? Aus dieser
Sichtweise heraus bedeutet die These »Das Dao richtet sich nach der
Nature, dass sich das Dao (J&) durch die Selbstandigkeit und Spon-
taneitdt der Naturprozesse und -zustdnde manifestiert. Einerseits
weisen die aus dem Dao (38) entstehenden Dinge die Eigenschaft der
Selbst-Bewusstlosigkeit und Zwecklosigkeit auf, andererseits zeigt
die danach noch durch das Dao (3&) vorangetriebene Entwicklung der
Welt »eine sich bewegende Bewegung«.”®! Dartiber hinaus lehrt das
Prinzip des Dao (i#), dass jedes Ding sein Gegenteil hat. Die beiden
Pole bedingen sich gegenseitig und fiihren in Wandlung zueinander.
Jedes Gegensatzpaar in der Natur zeigt sich als eine in sich geschlos-
sene Ganzheit der Wandlungsprozesse.

In diesem Kontext bezieht sich das Konzept der Natur auch auf
eine Lebensauffassung, die sich durch Schlichtheit und Einfachheit
auszeichnet. Dabei liegt der Schliissel der Kongruenz der leiblichen
Prasenz mit ekstatischen Manifestationen der Natur darin, sich an den
»natlirlichen Lauf der Dinge« (DDJ 64)%? anzupassen. Gao weist
darauf hin: »In an essentially agricultural society, it is common sense
to sow seeds in the spring, to harvest in the autumn, and not to violate
the farming season. From this observation, one deduces the most pro-

957 Wilhelm 2008, 9.

958 Ebd., 33.

959 Bohme 2003, 63f.
960 Ebd.

961 Brunozzi 2011, 176.
962 Wilheim 2008, 77.

@

@

229

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

found truth about nature. Human behavior ought to abide by the laws
of nature. The violation of these laws would entail punishment.«”®3
Eine dhnliche Auffassung vertritt Mario Wenning: »The classical
Daoist texts emphasise the importance of living according to the nat-
urally recurring seasons, and of not interfering by making the spring
into the summer, the summer into the autumn, or engaging in some
other untimely or counter-rhythmic imposition.«%** Es gilt zu erken-
nen, dass sich jedes Ding im Universum grundlegend an seiner eige-
nen Gesetzméfligkeit orientiert und sich nach seinem spezifischen
Bauplan entwickelt. Der Schlichtheit der Dinge entspricht das Nicht-
Handeln der Menschen, das als eine der wichtigsten Tugenden im
Daoismus angesehen wird. Das Nicht-Handeln bedeutet nicht, nichts
zu tun, sondern bedeutet, dass sich der Mensch nicht zu sehr in den
Entwicklungsvorgang der Dinge einmischen sollte.?®> Er sollte mit
den Gesetzen der Natur moglichst iibereinstimmen. Dadurch wird die
Idee zum Ausdruck gebracht: Lass der Natur ihren Lauf — eine alte,
fernostliche Weisheit, aber zugleich eine Inspirationsquelle fiir
gegenwartige naturasthetische Diskussionen.

In der christlichen Schopfungsvorstellung bildet die Existenz
Gottes die Voraussetzung fiir den Ursprung der Welt. Mit anderen
Worten: Die Welt ist das Schopfungswerk Gottes. Die Frage nach der
Herkunft des Schopfers kommt nicht in Betracht. Im Daoismus wird
statt des gottlichen Schopfers das Dao (&) als Ursprung der Welt
angesehen. Im Schopfungsprozess gibt es kein gottliches Wesen,
das dem Dao (i) Befehle bewusst erteilt, um die Entwicklungsschritte
der Dinge voranzutreiben.”® Vielmehr zeigt sich das Dao (i) als eine
ausschlieRlich aus sich selbst heraus wirkende Kraft.?¢” Die absolute
Herrschaft eines iibernatiirlichen bzw. gottlichen Wesens wird abge-
lehnt. Chinesen schenken der Konstruktion eines objektivierten Jen-
seits wenig Aufmerksamkeit. Sie sind mehr besorgt dariiber, wie ver-
schiedene Wiinsche im Diesseits erfiillt werden.

Laozis Betrachtung des Aus-sich-Heraustretens erstreckte sich
vor allem auf den metaphysischen Bereich, sodass eine praktische
Dimension, die in Verbindung mit dem taglichen Lebensbereich steht,
nur implizit enthalten ist. Aus empirischer Sicht widmete sich

963 Gao 2023, 98.

964 Wenning 2022, 43.

965 Vgl. Kubin 2014, 16.

966 Vgl. Tang 2010, 7f.

967 Vgl. Brunozzi 2011, 176.

230

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

Zhuangzi (£) (ca. 369-286 v. Chr.), ein weiterer Hauptvertreter
des Daoismus, einer phanomenologischen Betrachtung des Aus-sich-
Heraustretens der Naturdinge sowie den entsprechenden Erfahrungs-
moglichkeiten. Statt metaphysischer Analysen werden Zhuangzis
Ideen zumeist durch Fabeln, Gesprache oder Gleichnisse zum Aus-
druck gebracht. Die klassischen Satze aus dem Kapitel Wissen streift
durch den Norden werden als die entscheidende dsthetische Auffas-
sung Zhuangzis angesehen:

»Himmel und Erde sind von grofier Schonheit, aber sie sprechen nicht
davon; die vier Jahreszeiten wechseln in klarer Abfolge, aber sie zanken
dartiber nicht; die zahllosen Lebewesen entwickeln sich nach bestimm-
ten Regeln, aber erldutern sie nicht.«%8

Im Anschluss an den Ansatz von Laozi () vertritt Zhuangzi (jit:
+-) auch die Ansicht, dass, obwohl das Dao (3&) als Urgrund und Ent-
wicklungsprinzip keine Bezeichnung bendtigt,”® es trotzdem seine
Wirkung tiberall und jederzeit entfaltet, bis Himmel und Erde voll
davon sind. Entsprechend befolgt alles auf der Welt genau die Vor-
schriften des Dao (38), die sich auf das Gesetz des natiirlichen Laufes
konzentrieren. Das Aus-sich-Heraustreten der Natur entsteht daraus,
dass sich jedes Naturding aufgrund seiner ihm innewohnenden
Gesetzmafigkeiten entwickelt. Im Kapitel Schwimmbhdute zwischen
den Zehen wird diese innewohnende Gesetzméfiigkeit weiter als das
»ewige Gesetz« definiert und es werden darunter ein paar naturge-
gebene Attribute der Dinge, die eindeutig im Widerspruch zu den
Auswirkungen der du8eren Krifte stehen, dargelegt:

»Es gibt ewige Gesetze in der Welt, und was nach diesen ewigen Geset-
zen krumm ist, das ist nicht durch einen Haken so geworden; was
gerade ist, ist nicht durch eine Richtschnur so geworden; was rund ist,
ist nicht durch einen Zirkel so geworden; was rechteckig ist, ist nicht
durch das Richtscheit so geworden. Die Vereinigung des Getrennten
bedarf nicht des Leims und des Kleisters, und die Verbindung bedarf
weder Strick noch Schlinge...Vom Uranfang an bis auf den heutigen Tag
war es nicht anders, und das soll man nicht verderben.«

(ZZ: BUCH VIII. SCHWIMMHAUTE ZWISCHEN DEN
ZEHEN/Pian Mu, §f§})970

968 Kalinke 2018, 489.
969 Vgl. Wilhelm 1972, 47.
970 Ebd., 105.

231

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Die Dinge, deren Existenz und Entwicklung dem Prinzip des Dao (H)
entsprechen, sind das Schonste. Grundsitzlich ist das Schonste, wel-
ches jene kiinstlich geschaffenen Gegenstdnde kaum erreichen, mit
einer inhdrent gegebenen Schlichtheit verbunden. Hier sollte
Schlichtheit mit Nattirlichkeit gleichgesetzt werden. Wolfgang Kubin
erklarte dazu: »Alles, was unbearbeitet ist, ist »nattirlich«. Nattirlich
in dem Sinne, dass es alle Moglichkeiten bietet, sich zu diesem oder
zu jenem weiterverarbeiten zu lassen. Wenn es jedoch eine bestimmte
Gestalt angenommen hat, dann ist es »diese« Gestalt und kann nicht
auch noch >jene« sein.«’”! Ein typisches Beispiel dafiir ist die Musik.
Im Kapitel Ausgleich der Weltanschauungen wird die Musik in drei
Arten unterteilt, namlich die Melodie des Himmels, der Erde und des
Menschen. Zhuangzi (#£1-) zufolge liegt der Ton des Himmels wie
z.B. der Windklang auf dem hochsten Niveau der Musik und wird
damit als ein Symbol fiir das Schonste angesehen. Der Grund dafiir
ist, dass die treibende Kraft der Himmelsmusik ausschliefilich aus
nattirlichen Elementen selbst stammt und keine technischen Mittel
dazwischen eingesetzt werden. Dartiber hinaus zeichnet sich die Him-
melsmusik durch tausenderlei verschiedene Arten von Tonen aus.?”2
Daher wird sie als die tiberlegenste Form der Musik bezeichnet. Der
amerikanische Avantgarde-Musiker John Cage war stark vom ost-
asiatischen, naturverbundenen Denken beeinflusst, insbesondere
vom Daoismus und Zen-Buddhismus. Inspiriert von diesem Denken
entfernten sich seine Kompositionen von der Manipulation von Klan-
gen und deren Einfligung in kontinuierliche Sequenzen. Stattdessen
sind sie von Diskontinuitat, kompositorischer Unsicherheit und ope-
rativem Zufall geprdgt.””®> Als experimentelle Komposition ohne
Autorschaft besteht Cages "4'33" (vier Minuten und dreiunddreiflig
Sekunden) aus kontingenten Klangelementen. Einerseits steht eine
solche Komposition im Einklang mit der Natur und ihren Funktions-
weisen.”* Andererseits ist es die Zufélligkeit der umgebenden
Klénge, die auf wunderbare Weise die Einheit des Stiickes ausmacht.

Nach Zhuangzi (JE+) besitzt jedes Ding seine Originaleigen-
schaften. Gerade aus diesem Grund kann bei kiinstlicher Verdnderung
ein Verlust dieses wertvollen urspriinglichen Charakters drohen. Des-
wegen ist Zhuangzi (#E+) einerseits von verschiedenen Lebensfor-

971 Kubin 2014, 16f.

972 Vgl. Wilhelm 1972, 40.

973 Vgl. Baier 2003, 43.

974 Vgl. Andrew 2012, zuletzt gepriift am 11.10.2023.

232

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

men der Naturwelt begeistert, andererseits fiirchtet er deren Ende
durch menschliche Eingriffe. Mit Hinblick darauf folgen einige repra-
sentative Beispiele:

»Der Sumpffasan muss zehn Schritte gehen, ehe er einen Bissen Nah-
rung findet, und hundert Schritte, ehe er einmal trinkt; aber er begehrt
nicht danach, in einem Kafig gehalten zu werden, obwohl er dort alles
hitte, was sein Herz begehrt, gefillt es ihm doch nicht.«

(ZZ: BUCH III. PFLEGE DES LEBENSPRINZIPS/Yang Sheng
Zhu, £ 32)77

»Solang die Pferde auf den Steppen weilen, fressen sie Gras und saufen
Wasser. Haben sie eine Freude aneinander, so kreuzen sie die Halse
und reiben sich; sind sie bdse aufeinander, so drehen sie sich den
Riicken zu und schlagen aus. Darin besteht ihre ganze Kenntnis. Spannt
man sie aber an die Deichsel und zwingt sie unters Joch, dann lernen
die Pferde scheu umherzublicken, den Hals zu verdrehen, zu bocken,
dem Zaum auszuweichen und die Ziigel heimlich durchzubeiflen. So
werden die Pferde klug und geschickt in allerhand Kniffen. Das alles
ist die Schuld des ersten Pferdebandigers.«
(ZZ: BUCH IX. HUFE/Ma Ti, 5 #)%7¢

»Habt Ihr noch nie einen Marder gesehen, der geduckten Leibes lauert
und wartet, ob etwas voriiberkommt? Hin und her springt er iiber die
Balken und scheut sich nicht vor hohem Sprunge, bis er einmal in eine
Falle gerat oder in einer Schlinge zugrunde geht.«

(ZZ: BUCHI. WANDERN IN MUSSE/Xiao Yao You, 83#%il#)%7

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass Zhuangzi (iE
+-) nicht auf alle kiinstlich erzeugten Produkte verzichtet. Zu denje-
nigen Techniken, die die Einfachheit der Dinge erhalten, nimmt er
jedoch eine unterstiitzende Haltung ein. Im Kapitel Der Baum auf
dem Berge unterstreicht er dies durch den Mund eines herausragenden
Glockenmachers:

975
976
977
978

»Nach all dem Schnitzen und all dem Gestalten
Muss man sich wieder zur Einfachheit halten.«

(ZZ: BUCH XX. DER BAUM AUF DEM BERGE/Shan Mu,
(LA

Wilhelm 1972, 55.

Ebd., 108.
Ebd., 34.
Ebd., 211.

233

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Ein weiterer Schwerpunkt von Zhuangzi (f£) ist, die Fahigkeit zum
Empfinden des Dao (3&) zu kultivieren. Fiir Zhuangzi () stellt das
Erfassen des Dao (3&) das hochste Niveau des Asthetischen dar. Eine
derartige Erfahrung verfolgt nicht die dualistische Herangehensweise,
wobei das Subjekt und das Objekt als getrennt erfahren werden. Statt-
dessen erfolgt sie durch das Eintauchen in die Welt. Dafiir muss man
bestimmte Mediationstechniken einsetzen. Besonders wird hierbei
Wert auf das Fasten des Herzens (Xin Zhai, /127%) gelegt und auf das
Vergessen im Sitzen (Zuo Wang, A 15). Zunichst zum Fasten des Her-
zens (Xin Zhai, /[VE5).

»Dein Ziel sei Einheit! Du horst nicht mit den Ohren, sondern horst
mit dem Verstand; du horst nicht mit dem Verstand, sondern horst mit
der Seele. Das auflere Horen darf nicht weiter eindringen als bis zum
Ohr; der Verstand darf kein Sonderdasein fithren wollen, so wird die
Seeleleer und vermag die Welt in sich aufzunehmen. Und das Dao ist's,
das diese Leere fiillt. Dieses Leersein ist Fasten des Herzens.«

(ZZ: BUCH IV. IN DER MENSCHENWELT/Ren Jian Shi,
A [HTHHE)979

Dieser Abschnitt weist darauf hin, dass sich das Fasten des Herzens
(Xin Zhai, :037%) auf das Leersein bezieht. Die Ohren und der Verstand
stehen jeweils fiir die Reaktion auf die Auflenwelt und Innenwelt.
Nach Zhuangzis Auffassung gelingt das Erfassen des Dao (J&) nur,
wenn wir Menschen auf das Bewusstsein von Aktivitaten der daufSeren
und inneren Welt verzichten. Erst dadurch ist es moglich, einen Raum
fiir die Kommunikation mit dem Dao (G&) zu schaffen. Was bedeutet
dann Vergessen im Sitzen (Zuo Wang, A 75)? Dies zeigt ein Gesprich
im Kapitel Der grofle Ahn und Meister (K26l

»Kung Dsi sprach bewegt: 'Was meinst du damit, dass du zur Ruhe
gekommen und alles vergessen hast?« Yen Hui sprach: >Ich habe mei-
nen Leib dahinten gelassen, ich habe abgetan meine Erkenntnis. Fern
vom Leib und frei vom Wissen bin ich Eins geworden mit dem, das
alles durchdringt. Das meine ich damit, dass ich zur Ruhe gekommen
bin und alles vergessen habe.<«

(2Z: BUCH VI. DER GROSSE AHN UND MEISTER/Da Zong
Shi, K7=H) %60

979 Ebd. 62.
980 Ebd. 95.

234

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

Voraussetzung fiir das Vergessen im Sitzen (Zuo Wang, 42 )=) ist also,
dass der Mensch ein Gewirr von verschiedenen weltlichen Angele-
genheiten, sogar alles um sich herum vollstandig vergessen soll. Die
konkreten Schritte lassen sich wie folgt erldutern: Erstens: Man muss
das Begehren wie z.B. nach sinnlichen Geniissen, materiellen Giitern
und hoheren sozialen Riangen vollstandig aufgeben. Zweitens: Man
muss von verschiedenen gingigen Kenntnissen, Gesetzen, Gebrau-
chen sowie Sitten frei sein.”8! Drittens: Erst nachdem man alle kor-
perlichen und geistigen Belastungen beseitigt hat, kann der Mensch
mit dem Dao (3&) zu einer Einheit verschmelzen.

Xu Fuguan (13:187%81) wies darauf hin, dass das Fasten des Herzens
(Xin Zhai, /27%) und das Vergessen im Sitzen (Zuo Wang, #:=) das
Nicht-Ich bzw. die Selbstlosigkeit betonen. Es gibt zwei Wege, dieses
Ziel zu erreichen. Der eine Weg besteht darin, die korperlichen
Begierden aufzul6sen und das Herz von den durch Begierden verur-
sachten Sorgen zu befreien. Der andere Weg besteht darin, die kogni-
tive Beschaftigung mit den Objekten einzustellen, wenn man ihnen
begegnet, um die Unruhe zu vermeiden, die durch das Urteil {iber
richtig und falsch hervorgerufen wird. Auf diese Weise erlangt man
geistige Freiheit. Nach Xu bedeutet die Verwirklichung des Fastens des
Herzens (Xin Zhai, /(375) und des Vergessens im Sitzen (Zuo Wang,
#415), dass man in das Reich der Schonheit eintritt.?8? Fiir Linck ist
sowohl das hochste Ziel des Fastens des Herzens (Xin Zhai, (375 als
auch das des Vergesses im Sitzen (Zuo Wang, #£15) »das ins Kosmische
gesteigerte Verstromen in Weite als Einheit mit dem dao.«?%3 Offen-
sichtlich ist es fiir einen durchschnittlichen Menschen schwierig, eins
mit dem Dao (GH) zu werden. Wenn es jemandem dennoch gelingt,
wird er zum Weisen. Im Kapitel Ausgleich der Weltanschauungen (Qi
Wu Lun, Z5%5) wird die Gestalt des weisen Menschen poetisch dar-
gestellt:

»Wenn das grofle Meer im Feuer aufginge, vermdchte es ihm nicht heifd
zu machen; wenn alle Strome gefroren, vermochte ihm das nicht kalt
zu machen; wenn heftiger Donner die Berge zerrisse und der Sturm
den Ozean peitschte, vermdchte ihm das nicht Schrecken einzufl68en?
Einer, der also ist, der fahrt auf Luft und Wolken; er reitet auf Sonne
und Mond und wandelt jenseits der Welt. Leben und Tod kénnen sein

981 Vgl. Zeng 2003, 9.
982 Vgl. Xu 2001, 43.
983 Linck 2017, 57.

235

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Selbst nicht verandern. Was erst sollten ihm da die Gedanken an Nut-
zen und Schaden sein!«

(2Z:BUCHII. AUSGLEICH DER WELTANSCHAUUNGEN/ Qi
Wu Lun, 75 %5 )784

Vor allem handelt es sich bei Zhuangzis Darstellung um eine innere
Landschaft, die sich aus dem Meditationsprozess ergibt. Hier spielt
die Vorstellungskraft eine Schliisselrolle. Verschiedene Naturphano-
mene (Meer, Feuer, Strome, Donner, Berge, Sturm usw.) tragen dazu
bei, das Innere zu erleuchten. Als Idealfigur des Daoismus verfolgt
der weise Mensch grundsatzlich die Regeln des Dao (3H). Beiihm lasst
sich »die urspriingliche Einheit von Natur (Himmel) und Mensch«”%
nachweisen — genauso wie es die klassische Beschreibung von
Zhuangzi (#£1) formuliert:

»Himmel und Erde entstehen mit mir zugleich, und alle Dinge sind mit
mir eins.«

(Z2Z:BUCHII. AUSGLEICH DER WELTANSCHAUUNGEN/ Qi
Wu Lun, T5%)7)28¢

3.2. Yin-Yang (F&/1%)

Zurlick zum 42. Kapitel des Daodejing ((E{#E#E): Die Eins erzeugt die
Zwei. Dies bedeutet die Differenzierung der Welt, die auf dem Zusam-
menspiel zweier polarer Krifte — Yin ([2) und Yang (F%) — beruht. Yin
(F2) und Yang (F5) konnen durch zahlreiche Polaritaten charakterisiert
werden:

984 Wilhelm 1972, 49.
985 Schleichert; Roetz 2009, 163.
986 Wilhelm 1972, 46.

236

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

Yang (%) - Yin ([2)
mannlich — weiblich
hell — dunkel

hart — weich

warm — kalt

trocken — feucht
hoch — niedrig
bewegt — ruhig
gerade — krumm
offensichtlich — verborgen
prachtig — schlicht
offen — geschlossen
gewolbt — flach

laut — leise

schwer — leicht

Das Yin-Yang-Modell veranschaulicht am deutlichsten das ganzheit-
liche Denken in China. Einerseits symbolisieren Yin (F&) und Yang
(F%) ein Begriffspaar, das durch gegenstzliche Eigenschaften gekenn-
zeichnet ist. In diesem Sinne stehen die beiden in einer entgegenge-
setzten Beziehung. Andererseits ist das Verhaltnis zwischen Yin ([2)
und Yang (%) zueinander nicht vollig unvereinbar. Vielmehr sind sie
aufeinander angewiesen und befinden sich in einer stindigen wech-
selseitigen Umwandlung. Im Kapitel 2 des Daodejing (EHERS) wird
das Yin-Yang-Beziehungsgefiige exemplarisch dargestellt:

»voll und leer gebaren einander

leicht und schwer vollbringen einander

lang und kurz bedingen einander

hoch und niedrig bezwingen einander

klang und ton stimmen einander

vorher und nachher folgen einander« (DD] 2)%87

Hier sind voll und leer, leicht und schwer, lang und kurz, hoch und
niedrig, Klang und Ton, vorher und nachher sowohl gegensatzlich als
auch komplementir. Wolfgang Kubin fiihrt aus: »Alles, was eine
bestimmte Gestalt annimmt, tritt nicht singular in Erscheinung, son-
dern mit seinem Gegenteil binir. Es ist dann nicht mehr eine Gesamt-

987 Schwarz 1995, 64.

237

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

heit, sondern eine Einzelheit, die in einen Kontrast zerfallt.«”88 Dies
besagt, dass es kein reines Yin oder Yangim Laufe des transformativen
Vorgangs gibt. Yang enthalt einen kleinen Teil des Yin und umgekehrt.
»Das eine geht aus dem anderen hervor, das eine wirkt durchdringend
auf das andere ein.«?% Eines ist immer im anderen enthalten und
bedingt damit das andere. Yin (f2) und Yang (/%) »konnen sich ver-
wandeln und sogar die jeweils andere Wesenheit annehmen.«?%° Die
ewig zusammenwirkenden Yin () und Yang ([%) iiben einen Effekt
nicht nur innerhalb einer einzelnen Sache, sondern auch auf ein
Beziehungsgefiige zwischen allen Dingen aus und gelten damit als
grundlegende Triebkraft der kosmischen Evolution. So entsteht die
polare Einheit der Welt. Aufgrund seiner polaren Zusammengeho-
rigkeit, die jeglichen Dualismus ausschlieft, lasst sich das Yin-Yang-
Modell als Symbol fiir das Streben nach Ganzheit ansehen.””! In der
chinesischen Malerei wird diese Darstellung einer sich standig erneu-
ernden Lebenskraft nicht durch Rekurs auf den Eigencharakter eines
essentiellen Wesens, sondern durch das gegensitzlich-komplemen-
tare Verhaltnis zwischen Polaritaten erreicht. Gerade durch diese
komplexe Beziehungsstruktur erhalten einzelne Elemente ihre eigene
Struktur und Form und entfalten sich weiter. Wohlfahrt wies darauf
hin: »Deutlich ist, daf es offenbar um einen Prozef (des Erzeugens,
Gebirens, Entstehens etc.) bzw. um eine prozessuale (Inter)-Depen-
denz geht, d.h. um ein Werden bzw. um einen Geschehenszusammen-
hang. Mit anderen Worten: Es geht um ein Hervorgehen und Vergehen
bzw. um ein Ineinanderiibergehen.«%?> Auf Chinesisch heiflt Land-
schaft Shan-Shui ([L7K), was wortlich Berg-Wasser bedeutet. Ent-
sprechend heifdt die Landschaftsmalerei Shan-Shui-Hua (117K%),
namlich Berg-Wasser-Malerei.??? Dies liegt nicht nur darin begriin-
det, dass Berge und Wasser elementare Bestandteile eines chinesi-

988 Kubin 2014, 45.

989 Linck 2017, 33.

990 Liitje 2011, 71.

991 Vgl. Linck 2017, 15.

992 Wohlfahrt 2001, 63.

993 Im Japanischen wird die traditionelle Landschaftsmalerei als Sansui-ga bezeichnet
- ein aus dem Chinesischen entlehntes Wort, das wortlich Berg- und Wassermalerei
bedeutet. Nach Ken-ichi Sasaki wird Sansui-ga in der japanischen Kultur in begrenz-
tem Umfang verwendet, entweder in der chinesischen Literatur, in der Landschafts-
malerei oderin den chinesisch-japanischen Gérten, die Sansui-ga imitieren. Im Grofien
Worterbuch der japanischen Sprache (Nihon Kokugo Daijiten) (1973-76) wurde dem
Begriff Sanshui eine weitere Bedeutung fiir Landschaft hinzugefiigt, die den visuellen

238

© ® ®

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

schen Landschaftsgemaldes bilden, sondern vor allem darin, dass ihre
Beziehung zur Veranschaulichung polarer Krifte dient. Berg symbo-
lisiert Yang (hart und statisch) und Wasser Yin (weich und flieend).
Beide stehen sich gegeniiber und stimmen doch gleichzeitig in einer
Naturszene miteinander iiberein. So schwer zu verstehen ist dies
nicht: Die exakte Wiedergabe einer bestimmten Naturkulisse befindet
sich in einem chinesischen Landschaftsbild am Rande des astheti-
schen Interesses. Im Gegensatz dazu bevorzugen chinesische
Maler*innen die Hervorhebung der inhidrenten Gesetzméfigkeiten
der Natur. Auf diese Weise fungiert die chinesische Landschaftsma-
lerei auch als Einstieg in »eine allgemeine kosmologisch-metaphysi-
sche Sinngebung«”* und gibt Einblick in »das wahre Wesen der
Welt«.9%®

33. Qi (%)

»[...] die vielzahl der dinge

getragen vom Yin, umfangen vom Yang

geeint werden sie durch den allumfassenden krafthauch [, namlich
Qil.« (DDJ 42)%%

Neben Dao (3&) und Yin-Yang ([2&/F5%) gehort Qi (44) zu den grund-
legendsten Begriffen der chinesischen Philosophie. Nach Obert zeigt
das chinesische Schriftzeichen Qi (%) eine vielfaltige Verbindung
zwischen Phidnomenen innerhalb der chinesischen Erfahrung und der
Interpretation der Welt. Wir sollten daher Qi (%) als ein zentrales
Paradigma in der philosophischen Bestimmung der Welt und der
Menschheit verstehen.”” In gewissem Sinne wurde die chinesische
Malerei auf der Grundlage der Phdnomenologie des Qi (%) ent-
wickelt. In Xie Hes (1) Buch Guhua Pinlu (52 §8%, Alteres Ver-

zeichnis der Rangordnung in der Malerei, ca. 550), haben die darin

Aspekt betont. Im Gegensatz zu Sansui werden Fiikei und Keshiki im heutigen Japa-
nisch hdufiger im Sinne von Landschaft verwendet. Fitkei und Keshiki sind im Grunde
gleichbedeutend. Ersteres ist formeller und wird vor allem in der chinesischen Lite-
ratur verwendet, wihrend letzteres alltiglicher und umgangssprachlicher ist (Vgl.
Sasaki 2006, zuletzt gepriift am 02er.11.2023).

994 Obert 2007a, 76.

995 Ebd.

996 Schwarz 1995, 177.

997 Vgl. Obert 2007b, 167.

239

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

vorgestellten sechs Maltechniken heute fiir chinesische Kunstkritik
nach wie vor erhebliche Bedeutung: »Obgleich es in der Malerei sechs
Verfahrensweisen gibt, vermag sie selten [einer] allesamt vollig [zu
beherrschen]; aber von alters her bis heute war jeder ein Stiick weit
gut. Welche sind die >sechs Verfahrensweisen<? Erstens: >Gestimmt-
heit im Atmens, das bedeutet eine lebendige Selbstbewegung. Zwei-
tens: >Die Verfahrensweise [einer Ausrichtung nach] dem Knochen [-
baul¢, das betrifft den Einsatz des Pinsels. Drittens: >Sich den
innerweltlichen Vorkommnissen zusagen¢, das meint [die Art und
Weise, wie] den korperlichen Gestalten eine [sinnhafte] Erschei-
nungsgestalt verliehen wird. Viertens: >Der korrespondierenden
Zugehorigkeit Folge leistens, das betrifft den Auftrag der Farbe. Fiinf-
tens: >Ordnende Einrichtungs, das betrifft das Setzen [der innerwelt-
lichen Vorkommnisse] auf ihren Platz. Sechstens: >Tradierendes Wei-
tergeben, das betrifft das Darstellen nach der Vorlage.«998 Von diesen
sechs Techniken gilt die erste Technik Gestimmtheit im Atmen (Qiyun
Shengdong, ARA=H)) seit langem als eines der wichtigsten Kriterien
fiir die Bildgestaltung.

In der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts gab es eine breite Dis-
kussion iiber die Ubersetzung von Qiyun Shengdong (% #E/E8)). In
den meisten Fillen wurde Qiyun (55R) als etwas interpretiert, das mit
Rhythmus zu tun hat, wie z.B. Kakasu Okakuras »The Lifemovement
of the Spirit through the rhythm of Things«”%?, Herbert Allen Giles'
»rhythmic vitality«!999, und William Cohns »rhythm and vita-
lity«.1001 Gleichzeitig gab es noch andere Versuche, eine Alternative
zu Rhythmus als Ubersetzung fiir Qiyun (%f#) zu finden, wie z.B.
Friedrich Hirths »spiritual element and life's motion«!992, Arthur
Waleys »Spirit-harmony-life’s motion«!993, John C. Fergusons »har-
mony and vitality«,'°%* Osvald Sirens »Resonance of the Spirit;
Movement of Life«!99° und Alexander C. Sopers »animation through
spirit consonance«.19% In der deutschen Ausgabe von Li Zehous Buch

998 Xie 2007a, 449-452.
999 Okakura 1920, 51.
1000 Giles 1918, 28f.

1001 Cohn 1948, 16.

1002 Hirth 1905, 45f.
1003 'Waley 1920, 309.
1004 Ferguson 1927, 30.
1005 Sjren 1933, 32.

1006 Soper 1949, 420.

240

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

Mei De Li Cheng (32HJJfEHE, Der Weg des Schonen) verwendet Karl-
Heinz Pohl fiir Qiyun Shengdong(‘fk%ﬁ@%ﬁ) die Ubersetzung »Reso-
nanz des Geistes und lebendige Atmosphére<<.1007 Durch die Beto-
nung des Eintauchens kommt das Wort Resonanz der urspriinglichen
Bedeutung von Qiyun (4A88) deutlich niher. Der Grund dafiir, dass
Rhythmus statt Resonanz die gingige Ubersetzung von Qiyun (5
58 geworden ist, liegt nach Martin Power darin, dass westliche Kunst-
theoretiker*innen eine gewisse Ahnlichkeit zwischen moderner
Malerei und klassischer chinesischer Malerei gefunden haben, ndm-
lich die Bedeutung rhythmischer Linien. Mit anderen Worten, west-
liche Kunsttheoretiker*innen nutzen den Rhythmus, den sie in der
modernen westlichen Malerei gefunden haben, um Qiyun (A5R) zu
interpretieren.!99% Nach Peng Feng (:Z#%) ist der Grund, warum
Qiyun Shengdong (5ERAE)) im 20. Jahrhundert zu einem wichtigen
Thema in der chinesischen Asthetik wurde, zu einem grofien Teil auf
die Inspiration durch westliche sinologische und kunsthistorische
Studien zurtickzufiihren.!9%% Ein Vertreter in dieser Hinsicht ist Teng
Ku (F&[#, 1901-1941), der in Japan und Deutschland studierte. In sei-
nem 1925 erschienenen Buch Zhongguo Meishu Xiaoshi (FF &7/
51, Eine kurze Geschichte der chinesischen bildenden Kiinste) stellte
Teng Ku (J&[#) fest: »In der heutigen Asthetik sind Qiyun (%#)
Rhythmus und Shengdong (4#))) Lebendige Aktivitat, die die hochs-
ten Grundlagen der Kunst«.1910 Interessanterweise wurde die Vereh-
rung des Rhythmus durch westliche Kiinstler*innen tatsdchlich von
der Theorie und Praxis der chinesischen Malerei beeinflusst, wie zum
Beispiel von den Diskursen iiber Ausdruck und Nachahmung in der
Malerei wihrend der Tang- und Song-Dynastien.!01!

Ich bevorzuge hier die Ubersetzung von Obert Gestimmtheit im
Atmen. Sie macht deutlich, dass der Hauptzweck der Malerei darin
besteht, eine lebendige Atmosphire zu schaffen, deren Erleben von
der Einstimmung des Wahrnehmenden durch den Atem abhangt.
Nach Onians zeigt das Konzept des Qi (%) die Fahigkeit des Kiinstlers
oder der Kiinstlerin, das Wesen der Dinge in einem Prozess zu erfas-
sen, an dem sowohl das Objekt als auch der gesamte Korper beteiligt
sind. In diesem Sinne offenbart das Konzept eine Empathie zwischen

1007 111992, 197.

1008 Vgl. Powers 2007, 144.
1009 Vgl. Peng 2017, 16f.
1010 Teng 2011, 19.

1011 Vgl Powers 2007, 144.

241

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

dem Wahrnehmenden und dem Wahrgenommenen. Wiahrend Empa-
thie in der Texttradition der européischen Kunst bis zum Ende des 19.
Jahrhunderts unbekannt war, wurde sie bereits im China des sechsten
Jahrhunderts erkannt.!9> Auf dieser Grundlage erkldrt Onians, dass
Xie He (#fifift) das Konzept der Gestimmtheit im Atmen (Qiyun Sheng-
dong, % #HEH)) aus der Einfiihlung in seine Befindlichkeit entwi-
ckelte.!913 Nach Goepper ist Qi (%) nicht nur ein zentrales Konzept
fiir chinesische Asthetik und Kunsttheorie, sondern vielmehr auch fiir
alle Dinge und Wesen entscheidend, sodass seine Bedeutung iiber
einen bestimmten Kulturkreis hinausgeht und die kosmologische
Ebene erreicht: »Hiermit kommen wir unversehens zu einem Schliis-
selwort der ganzen chinesischen Kunsttheorie, das dartiber hinaus in
allen Bereichen des menschlichen Lebens eine entscheidende Rolle
spielt. Es ist das ch'i, der Atem oder in weiterem Sinne die Kraft oder
Essenz, welche die ganz belebte und unbelebte Natur durchdringt. Sie
ist das verbindende Element zwischen Natur, Mensch und Kunst und
wirkt aus ihren Erzeugnissen wieder auf den Betrachter zurtick.«101#

Aufgrund des chinesischen Denkens lasst sich verdeutlichen,
dass alle Dinge aus der Qi-Kraft hervorgegangen sind und sich vom
Noch-Nicht-Sein zum Sein wandeln. Das Noch-Nicht-Sein bedeutet
hier nicht Nichts, sondern vielmehr das Potenzial, das alle Moglich-
keiten enthalt. Als Produkt der Aktivierung einer der vielen Moglich-
keiten ist das Sein dagegen etwas Realisiertes, Gestaltetes und Wahr-
nehmbares.!0> Daraus kann der Eindruck entstehen, dass das grofle
Universum in seinem unerschopflichen Reichtum an Formen und
Strukturen unergriindlich, unerschopflich und wechselhaft ist. Dem-
gemaf wies Chung-ying Cheng (5% 4%) darauf hin, dass das Konzept
Qi (%A) die Grundlage fiir die Lebensprinzipien von Natur und Men-
schen legt. Seiner Ansicht nach ist Qi (%) eine Macht, die Produktion,
Reproduktion, Formation, Transformation, Durchdringung, wirk-
same Partizipation und Prdsenz in der natiirlichen und menschlichen
Welt unaufhorlich ausfiihrt.191¢ Aufgrund dessen wird die chinesische
Philosophie von Cheng als die Philosophie von Qi (5) bestimmt.10"”

1012 Vgl. Onians 2019, 53.
101 Vgl. Ebd., 54.

1014 Goepper 1962, 30.

1015 Vgl. Kubin 2014, 17.
1016 Vgl. Cheng 2008, 615.
1017 Vgl Ebd., 617.

242

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

Als die grundlegendsten Formen des Yin-und-Yang-Modells bil-
den Yin-Qi (F244) und Yang-Qi (F5%0) die Basis des Lebens. Im All-
gemeinen haben Yin-Qi (F&%) und Yang-Qi (F5%) die folgenden
Attribute und Funktionen.

Yin-Qi (F24):
Attribute: dunkel, schwer, herabsinkend
Funktionen: Verdiinnung, Zerstreuung

Yang-Qi: (B550):
Attribute: hell, leicht, aufsteigend
Funktionen: Sammlung, Verdichtung

Aus der Wechselwirkung von Yin () und Yang (/%) entsteht die Welt
der Erscheinung. Dies ist die Bedeutung des Satzes »Die Zwei erzeugt
die Drei« im 42. Kapitel des Daodejing (BETEFS). In der traditionellen
chinesischen Philosophie wird eine phdnomenale Welt zwar als viel-
faltig und komplex angesehen, ihr Fundament ist jedoch einheitlich:
Das allgegenwartige Qi (%) bzw. Yin-Qi (F2%4) und Yang-Qi (544
gestaltete und gestaltet alle Dinge dynamisch und integriert sie. Durch
die ununterbrochene Transformation des Qi (%) wandelt sich die Welt
standig. Qi (4R wirkt sich als »eine dem gesamten Kosmos zugrund-
liegende [dynamische| Antriebs- und Lebenskraft«!91® aus, die die
Zehntausend Wesen und Dinge, die gleichbedeutend mit allen Dingen
sind, generiert.

Die 64 Hexagramme des Buches I Ging (5#%) stellen eine
Sammlung der Veranderungsmoglichkeiten von Dingen, Situationen
und menschlichen Handlungen dar.191% Das 11. Hexagramm Tai (%)
besteht aus zwei Teilen: dem oberen Trigramm Erde (Hh), gefiillt mit
Yin-Qi (F£%4) und dem unteren Trigramm Himmel (X), gefiillt mit

1018 Linck 2017, 34.

1019 Im Mittelpunkt des Buches I Ging (5#£) steht die Darstellung von 64 verschie-
denen Bildern bzw. Hexagrammen. Jedes Hexagramm besteht aus sechs durchgehen-
den oder unterbrochenen Linien. Die durchgehende Linie steht fiir Yang (Ausdeh-
nung, ménnlich, hart, hell, Tag, Leben, usw.) und die unterbrochene Linie fiir Yin
(Zusammenziehung, weiblich, weich, dunkel, Nacht, Tod, usw.). Die beiden Linien-
arten dienen als Grundelemente fiir die Bildung eines Hexagramms. Mit Hilfe von
verschiedenen Hexagrammen wird so die Komplexitit der sich kontinuierlich verdn-
dernden Situationen sowie ihrer Zusammenhinge darstellbar. Durch den Wandel
einer oder mehrerer Linien kann jede Situation in alle anderen iibergehen. I Ging (5
#%) deutet die diagrammatischen Grundbilder der Weltentwicklung und zeigt damit
die Untrennbarkeit von Bildern und Phanomenen. Verschiedene, durch Linien gebil-
dete Trigramme und Hexagramme spiegeln auf abstrakte Weise den sich in bestandi-

243

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Yang-Qi (B54). Yang-Qi (B35 soll oben bleiben und sich nach oben
bewegen, wenn es unten platziert wird. Im Gegenzug: Yin-Qi (f24&)
bewegt sich nach unten, wenn es oben platziert wird. In diesem Fall
kreuzen sich Yin-Qi (f2%) und Yang-Qi (F%%0) ungehindert und rei-
bungslos. Das Hexagramm Tai () offenbart so einen Zustand der
Harmonie und des Friedens.1020

Die gegenseitige Transformation von Yin-Qi (F2%4) und Yang-Qi
(F5%R) treibt die Wandlung der Welt voran. So entstehen Werden und
Vergehen, Leben und Tod des Seienden. »Alle Wesen, die leben und
atmen, sterben konnen, wenn das gi abbricht«, 9% so schrieb der klas-
sische Denker Wang Chong (£7¢). In diesem Sinne ist Qi (&) die
grundlegendste treibende Kraft fiir das Aus-sich-Heraustreten der
Dinge.

Als fliefende Lebensenergie unterscheidet sich Qi (%&) in ein-
zelnen Wesen und manifestiert sich in verschiedensten Formen, »sei
es in Gestalt von Sonne, Mond und Sternen, von Tag und Nacht, sei
es in der Abfolge der Vier Jahreszeiten.«!9?2 »Im Guten wie im
Schlechten stehen alle Wesen und Dinge der Welt unter deren Einfluf3
— darin eingeschlossen der Mensch.«!923 Die letztendliche Zerstreu-
ung des Qi (48 verursacht den Tod. Die Differenzierung und Indivi-
dualisierung verschiedener Seienden lasst sich also auf die Wechsel-
wirkung von Fiille und Leere, namlich auf das Sammeln des Yin-Qi
(F2%) und das Zerstreuen des Yang-Qi (F5%), zuriickfithren. Auf
dieser Basis unterscheiden sich Himmel und Erde, Tag und Nacht,
Feuer und Wasser usw. durch ihre jeweiligen Gestalten und Formen.

Im dritten Kapitel Von den himmlischen Zeichen des Buches
Huainanzi (JEFE¥-), das vor allem vom Daoismus gepragt wird, wird

ger Erneuerung befindenden Weltprozess wider. Jedes diagrammatische Bild dient als
Vorschau fiir das vollstindig realisierte Stadium. Alle Phdnomene der Welt lassen sich
als Aktualisierung und Umsetzung dieser Bilder ansehen.

1020 Das Gegenteil von Tai (%) ist das 12. Hexagramm Pi (£5). Das Trigramm Himmel
(K) voller Yang-Qi (F5%) bleibt oben, wihrend das Trigramm Erde voller Yin-Qi (f2
44) unten bleibt. Es gibt keinen Austausch zwischen ihnen, was zu einem Zustand der
Blockade und Stagnation fithrt. Wahrend Tai (%) Wohlstand darstellt, zeigt Pi (77)
Widrigkeiten. Wohlstand und Widrigkeiten sind zyklisch. Dies bedeutet, dass Pi (77)
und Tai (%) entgegengesetzt und gegenseitig auswechselbar sind. Wenn Tai (%) einen
Hohepunkt erreicht, wird es blockiert und wechselt zu Pi (). Wenn Pi (#7) zu seinem
Ende fortschreitet, wechselt es zurtick zu Tai (Z%).

1021 Tinck 2017, 32.

1022 Ebd., 28.

1023 Fbd.

244

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

die Entstehung eines geordneten und harmonischen Universums aus
der Interaktion von Yin-Qi (F2%&) und Yang-Qi ([5%) erklart.

Erstes ist die Herausbildung des Himmels, der Erde, der Jahres-
zeiten, der Sonne, des Mondes und der Gestirne, die die Grundlage
fiir den Lebensprozess aller Dinge (Geburt, Wachstum, Reife, Alter,
und Vergehen) bilden.

»Die geordneten Essenzen von Himmel und Erde sind yin-gqi und yang-
qi; die besonderen Essenzen von yin-qi und yang-qi bringen die Vier
Jahreszeiten hervor; die sich verstreuenden Essenzen der Vier Jahres-
zeiten bringen die Zehntausend Wesen und Dinge hervor. Das heifit
qi des angesammelten yang bringt — wenn das lange so wahrt — das
Feuer hervor; die Essenz des Feuer-gi ist die Sonne. Das kalte gi des
gesammelten yin bringt — wenn das lange so wahrt — das Wasser her-
vor; die Essenz des Wasser-gi ist der Mond. Die restlichen qi-Essenzen
von Sonne und Mond bringen die Sterne hervor. So bekam der Himmel
die Sonne, den Mond und die Sterne, und die Erde bekam die Wasser-
fluten und den Staub zugeteilt ...«0%

(Huainanzi/#£ 74 7-: Von den himmlischen Zeichen/Tian Wen
Xun, K3CHI)

Zweitens sind unterschiedliche Wettererscheinungen (Wind, Sturm,
Regen, Donner, Nebel, Tau, Frost, Schnee usw.) im Grunde auf die
Wechselwirkung der Verfestigung des Yin-Qi (F2%) und der Zer-
streuung des Yang-Qi (F5%) zuriickzufiihren.

»Entwickelt sich das gi von Himmel und Erde unausgewogen tippig, so
entstehen Wind und Sturm; ist das gi von Himmel und Erde nicht in
Harmonie, so entsteht Regen. Kommen yin und yang einander zu nahe,
reagieren sie miteinander, und es entsteht Donner ... Sind yin und yang
verwirrt, entsteht Nebel. Uberwiegt das yang-qi, zerstreut es sich in
Form von Regen und Tau. Uberwiegt das yin-gi, gefriert es zu Frost und
Schnee.«192

(Huainanzi/ & : Von den himmlischen Zeichen/Tian Wen
Xun, K3CH)

Drittens haben Yin-Qi (F£4() und Yang-Qi (F%%0) auch einen grund-
legenden Einfluss auf die physischen Strukturen, Funktionen, Lebens-
gewohnheiten und -Regeln der Tiere, die dem Wechsel der Jahreszei-
ten entsprechen. Im Huainanzi (#EFE 1) steht so klar geschrieben:

1024 Ebd., 26f.
1025 Ebd., 27.

245

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

»Die behaarten vier- und gefiederten zweifiiligen Wesen bewegen sich
laufend oder fliegend fort und gehdren damit zum yang; die Muschel-
und Schalentiere sind Wesen, die sich verbergen und gehoren damit
zum yin. Die Sonne wird durch das yang bestimmt; so kommt es, daf3
im Friihling und Sommer, wenn die Sonne {ibermafiig brennt, Vier-
fiiBler sterben ... Der Mond wird durch das yin bestimmt, so kommt
es, da8 bei Mangel an Mondlicht das Hirn der Fische abnimmt ...Feuer
(yang)lodert nach oben, Wasser (yin) flieft nach unten, deshalb fliegen
die Vogel nach oben, und die Fische schwimmen nach unten.«!0%¢

(Huainanzi/ # 7§ +-: Von den himmlischen Zeichen/Tian Wen
Xun, K3

Im Huainanzi (## ¥) wird die Ganzheit der Welt behauptet. Hier
ist das Ganze nicht als einfache Summe der Teile zu verstehen. Statt-
dessen handelt es sich um ein hochkomplexes und dynamisches Uni-
versum, das auf dem Sich-Sammeln und Sich-Zerstreuen des Qi (42
basiert. Beispielsweise sind Tag und Nacht, Jahreszeiten, Wetterver-
haltnisse, klimatische Faktoren die Naturphdnomene, die dem Yin-Qi
(F2%0) und Yang-Qi (F54) zugeordnet werden. Da alles aus der bele-
benden und alles umhiillenden kosmischen Qi-Energie besteht, kann
es damit ineinander eindringen und sich gegenseitig in Resonanz
bringen. Die Weltentwicklung ist in diesem Sinne mit dem Reso-
nanzgeschehen aller Dinge verbunden.

An dieser Stelle mochte ich auf die Idee des Mystikers und Phi-
losophen Jakob Bohme (1575-1624) hinweisen, die in der Schrift De
Signatura Rerum entwickelt wurde. In diesem Buch versuchte Bohme,
das Konzept des Dinges aufgrund des Schemas der Musikinstrumente
zu erldutern. Thm zufolge sind verschiedene Dinge wie verschiedene
Musikinstrumente, die ihre eigene Art zum Tonen haben. »Der Korper
wird als Resonanz-Kérper verstanden, dessen Form und Materialitdt
als Stimmung [erscheint] [...], die fiir die charakteristische Weise
verantwortlich ist, in der sich ein Ding dufern kann.«19%” Aus der
standigen Wechselwirkung zwischen derartigen Dingen entsteht »ein
grofRes Konzert«.19%8 Bohmes Idee basiert auf der Schpfungstheolo-
gie, in der das Wesen des Dinges als gottlich-spirituell angesehen
wird. In dieser Hinsicht besteht bei ihm immer eine Beziehung zwi-
schen dem inneren Wesen und der duf8eren Erscheinung. Gleichzeitig

1026 Ebd.
1027 Bohme 2013a, 261.
1028 Ebd.

246

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Dao (3#), Yin-Yang (F&/F3), Qi (&)

gilt alles auf der Welt »als Offenbarung Gottes, als ausgesprochenes
Wort«.192 Von daher vereinigen sich das Innere und das Auflere, da
das AufRere auf die Offenbarung des Inneren ausgerichtet ist.

Nach Huainanzi () existiert dagegen kein {ibernatiirliches
Wesen hinter der Existenz der Dinge, um die Entwicklung der Welt
voranzutreiben. Stattdessen richtet sich eine von der dynamischen
Yin-Yang-Wechselwirkung geprigte stindige Wandlung nach einem
natirlichen Lauf, der im Wesentlichen »selbst-so; so-aus-sich-
heraus; von-selbst-so«1930 bedeutet, und zeigt damit eine sich selbst
entwickelnde Bewegung. Basierend auf der Philosophie des Qi (%)
betonte ein anderer chinesischer Philosoph, Zhang Zai (9% #,
1020-1077), ebenfalls die Natiirlichkeit und Autonomie des Welt-
prozesses: »Die grofie Leere kann nicht ohne qi sein. Das gi kann nicht
anders, als sich zu sammeln, und so bringt es die Zehntausend Wesen
hervor. Die Zehntausend Wesen und Dinge konnen nicht anders, als
sich zu zerstreuen, und so gehen sie in die grofie Leere ein. Die Auf-
einanderfolge von Eintreten in die Welt und Austreten aus der Welt
benotigt kein eigenes Zutun, sondern geschieht von selbst.«103!
Dartiber hinaus zeigen die Dinge nach dem Modell der Musikinstru-
mente eine gewisse Eigenstdndigkeit in ihrer Einzigartigkeit. Im
Gegensatz dazu gibt es nach dem Yin-Yang-Modell eine gegensitzli-
che und voneinander abhangige Beziehung zwischen den Dingen, die
die Transformation der Welt vorantreiben.

Das Interesse an dem Aus-sich-Heraustreten ist tatsachlich mit
dem systemischen Denken assoziiert, das seit dem 20. Jahrhundert
mehr Aufmerksamkeit erregt hat. Wenn wir zum Beispiel einen Baum
beobachten, sollten wir nicht nur auf seine individuellen Bestandteile
(Wurzeln, Stimme, Zweige, Blatter usw.) achten, sondern auch auf
seine Wechselbeziehung mit Umweltelementen (Boden, Temperatur,
Sonnenlicht, Luft, Wasser, biotische Faktoren usw.). Das systemati-
sche Denken betont die Wechselwirkung zwischen Gesamtzusam-
menhang und Dingen und hinterfragt damit eine herkommliche west-
liche Auffassung: Das Ding ist die Substanz mit dem festen,
vereinzelten Korper und die Relation zwischen Dingen hat keinen
Einfluss auf das Wesen des Dinges.!03? Beispielsweise behauptet

1029 Ebd., 235.

1030 Slingerland 2003, 97.
1031 Linck 2017, 29.

1032 Vgl. Ebd., 38.

247

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Kant: »Das Wesen der Dinge dndert sich durch ihre aufleren Verhalt-
nisse nicht.«!933 Cramer hat in seinem Buch »Symphonie des Leben-
digen« (1996) den Versuch unternommen, eine »allgemeine Reso-
nanztheorie«!03% zu entwickeln. Seit dem 17. Jahrhundert und
insbesondere seit Descartes ist eine analytisch fundierte Wissenschaft
legitimiert.!93> Der Ansatz ist »analytisch, zerlegend, anato-
misch«!93¢ und trédgt dazu bei, »die Elemente komplexer Struktu-
ren«'937 aufzulosen und zu verstehen. Der Preis dafiir war allerdings
der Verlust der Ganzheitlichkeit.'93® Mit dem Begriff der Resonanz
erforscht Cramer den Mechanismus, der die Welt im Innersten
zusammenhilt, um ein ganzheitlich-synthetisches Weltbild darzu-
stellen.193% Er schrieb: »Resonanz ist nun der Mechanismus, um
Ganzheit herzustellen, um komplexe, in sich riickgekoppelte Struk-
turen zu verstehen, denn diese halten ja durch Resonanz zusammen.
Voraussetzung ist allerdings, dafl die einzelnen Komponenten des
Systems schwingen oder zumindest schwingungsfahig sind.«1040
Cramers Studie zielt darauf ab, »die Ganzheit unseres Wissens, Den-
kens und Fiihlens wiederherzustellen«.104! Fiir ihn miissen die
Ansitze der Resonanzforschung interdisziplindr sein. Sie miissen
iiber die Wissenschaft hinausgehen und sich auf andere Bereiche
(Religion, Kunst, Mythologie etc.) erstrecken. Auf dieser Grundlage
untersucht er auch Resonanz in Kunst und Literatur. Seine Untersu-
chung konzentriert sich jedoch auf eine Auflenbetrachtung der Struk-
tur und Eigenschaften von Resonanzphanomenen, sodass die leiblich-
affektive Dimension, die fiir die Welterfahrung und Weltkonstruktion
grundlegend ist, weitgehend aus der Betrachtung ausgeklammert
bleibt.

Im Vergleich zur europaischen Philosophie hat das systematische
Denken in der ostasiatischen Denktradition eine lange Tradition. Die
Betonung des Gesamtzusammenhangs und der Wechselwirkung zwi-
schen den Dingen durchzieht fast alle Lebensbereiche (Sozialethik,

1033 Kant 1978, 439 Z., 20f.
1034 Cramer 1996, 7.

1035 Vgl. Ebd., 20.

1036 Ebd., 9.

1037 Ebd.

1038 Vgl. Ebd.

1039 Vgl. Ebd., 14-21.

1040 Ebd., 9.

1041 Ebd., 10.

248

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

Politik, Medizin, Architektur, Kunst usw.). Der Kontext hat Vorrang
vor der Substanz, wenn es darum geht, das Wesen der Dinge zu ver-
stehen. Qi (%R) gilt als grundlegende Energie, die alles durchdringt,
Materielles wie Immaterielles, Sichtbares wie Unsichtbares. In die-
sem Sinne kann das philosophische und édsthetische Denken, das auf
dem Konzept des Qi (48 basiert, eine weitere Rolle bei der Entwick-
lung des modernen systemischen Denkens spielen.

4. Physiognomie und Landschaft
4.1. Physiognomie

Physiognomie gilt als eine Sonderform der Ekstase. Traditioneller-
weise bezieht sie sich auf »das Lesen von Gesichtsziigen und die Gra-
phologie«.1942 Eine zentrale Aufgabe besteht darin, das innere Wesen
aufgrund der dufleren Zeichen zu erfassen. Im engeren Sinne widmet
sich Physiognomik der Herstellung einer konstanten Bedeutungsbe-
ziehung zwischen den dufleren Ziigen des menschlichen Korpers und
den seelisch-geistigen Zustanden. Dabei werden immer wiederkeh-
rende korperliche Erscheinungen (Gesichtsausdriicke, Gesten und
Korperhaltungen) als Signale fiir seelisch-geistige Ziige aufgefasst. Es
wird besonderes Augenmerk auf das Verhiltnis zwischen der physio-
logischen Erscheinung des Gesichts und der inneren, geistigen Natur,
wie etwa der individuellen Personlichkeit oder dem personlichen
Temperament, gelegt. Im weiteren Sinne ist Physiognomik auch
einem Teil der Naturforschung zugeordnet. Im Mittelpunkt der
Betrachtung steht dabei die Erkennung der Wesensmerkmale der
Naturgegenstinde (Pflanzen, Tieren, Steinen, Bergen, Wolken usw.)
aus ihren dufleren Ziigen heraus.

Die herkommliche Physiognomie setzt eine Differenz zwischen
Innerem und Auflerem voraus. Sie geht davon, dass das Wesen durch
die AuBerung mehr oder weniger Spuren hinterlassen kann. Zum
Beispiel konnen die physiognomischen Ziige eines Menschen warme,
freundliche, optimistische, lebhafte, grausame oder ungeduldige Cha-
raktere zeigen. Aus diesem Grund lasst sich Physiognomik als Zei-
chenkunde ansehen, die durch duffere Merkmale das Wesen des Men-
schen oder des Dinges offenbart.

1042 Bohme 2013a, 240.

249

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Das Konzept der Atmosphire 6ffnet eine neue Sicht auf die Phy-
siognomie. Aufgrund dessen wird das Ding primar in der leiblichen
Anwesenheit gegeben. Die phanomenale Mannigfaltigkeit der Welt
ist atmospharisch spiirbar. In der Atmosphére wird eine sinnlich-
leiblich erlebbare Wirklichkeit offenbart. Leibphdnomenologisch
gesehen zeigen die physiognomischen Ziige der Dinge ihre ekstati-
schen Merkmale. Die Attribute wie Grofle, Farbe, Form oder Krafte
sind insofern keine objektiven Eigenschaften, sondern vielmehr die
Art und Weise, wie sich Dinge heraustreten. Die Kontur der Berge,
die Physiognomie der Pflanzen und Tiere, die Form der Wolken und
die Durchsichtigkeit der Luft wirken sich auf unseren sinnlichen Ein-
druck von einer bestimmten Gegend aus. »Himmelsbldue, Beleuch-
tung, Duft, der auf der Ferne ruht, Gestalt der Tiere, Saftfiille der
Krauter, Glanz des Laubes, Umriss der Berge — alle diese Elemente
bestimmen den Totaleindruck einer Gegend.<<1043 Ausgehend davon
zeigt Bohme auf, dass es keine innere Essenz gibt, die »sich durch die
Ziige oder in ihnen als Resultat manifestiert.«!94* Insofern bezieht
sich Physiognomie auf »die Ziige, die ein Ding hat, selbst die Art aus-
machen, in der es sich zeigt.«1%4> Mit physiognomischen Ziigen wird
die Erfahrung der Prasenz eines Gegenstandes ermoglicht. Physio-
gnomie ist in diesem Sinne »ein Stil, eine Tonart, eine Gestimmt-
heit«.1046 Sie zeigt, wie sich ein Gegenstand prasentiert, und stellt
damit eine Verbindung zwischen den Grundmerkmalen dieses
Gegenstandes und der davon erzeugten Atmosphare her. Aus dieser
Perspektive stellen die physiognomischen Eigenschaften eine gewisse
Art der Prasenz des Menschen dar. Beispielsweise zeigt ein Schau-
spieler oder eine Schauspielerin die Anwesenheit einer bestimmten
Rolle durch die Physiognomie einschlief}lich Gesichtsausdruck, Kor-
persprache und Gestik. Das gleiche gilt fiir die Physiognomie der
Natur. Die physiognomischen Merkmale wie etwa »die Wachstums-
bewegung eines Baumes in seinen Rindenmustern, das Aufgehen
einer Bliite im Schwung des Stangels und der Geste der Bliitenblat-
ter«!9% offenbaren die Vielfalt der Prasenz von Naturdingen, die den
Prozess von Geburt, Alter, Krankheit und Tod darstellt.

1043 Humboldt 2007, 7.
1044 Bohme 2013a, 241.
1045 Ebd., 239.

1046 Ebd., 240.

107 Epd,

250

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

Mit dem Konzept der Atmosphire ist Physiognomisches primar
als sinnlich Gegebenes anzusehen, dessen Charakterziige vom Wahr-
nehmenden in affektiver Betroffenheit ergriffen werden. Beim Emp-
finden der physiognomischen Ziige von etwas handelt es sich eher um
das Erleben der Ausstrahlung einer bestimmten Atmosphare. Daraus
ergibt sich eine neue Aufgabe, den Beitrag der physiognomischen
Ziige zu atmospharischen Wirkungen zu untersuchen. Besondere
Aufmerksamkeit wird der Art und Weise der sinnlichen Prasenz von
etwas gewidmet, die sich anhand der physiognomischen Ziige erfas-
sen ldsst. In einer atmospharischen Wirklichkeit gelten die Charak-
terzlige von Menschen, Tieren, Pflanzen und anderen Dingen nicht
mehr als Ausdriicke des Inneren aus seinem &uf8eren Geprige. Statt-
dessen sind sie Grundelemente, durch die das Ding aus sich heraustritt
und raumlich anwesend ist. Durch die Charakterziige und Strukturen
tritt etwas heraus und wirkt sich emotional auf das Leibwesen aus.
Die Physiognomie dient insofern als Bedingung fiir die Verbreitung
einer Atmosphire. Indem sinnlich-affektiv relevante Eigenschaften
an Gegenstanden entdeckt werden, wird eine Korrelation zwischen
objektiven Gegebenheiten und ihren leiblichen Erfahrungsmdoglich-
keiten aufgewiesen. Dadurch wird eine Welt erfahrbar, die mit einer
naturwissenschaftlich und technologisch orientierten Methode
schwer zu ergreifen ist.

4.2. Physiognomie der Landschaft

Jedem physiognomischen Aspekt der Natur eignet in gewissem Maf3e
ein ekstatisches Potential, das erst in leiblicher Betroffenheit entdeckt
werden kann. Exemplarisch wird im Folgenden die Physiognomie der
Landschaft betrachtet.

Der Begriff Physiognomik der Landschaft widmet sich der Kor-
relation zwischen den geographischen Gegebenheiten einer Gegend
und ihren sinnlichen Wirkungen auf das Wahrnehmende. Landschaft-
liche Physiognomie bezieht sich nicht auf ein rein objektives Gebilde,
sondern vielmehr auf eine wahrgenommene Wirklichkeit, die sich als
sinnlicher Eindruck einer bestimmten Gegend ansehen lésst. In die-
sem Zusammenhang ist es von entscheidender Bedeutung zu bestim-
men, welche geographischen Faktoren fiir die Gesamterscheinung
eines bestimmten Landschaftsraumes ausschlaggebend sind. Bei-
spielsweise vermittelt die tippige Landschaft mit Biumen, Schatten

251

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

und Wasser im Gegensatz zur sengenden Hitze der Wiiste ein kiihles
und angenehmes Gefiihl. Nach Lehmann betrifft Landschaftsphysio-
gnomie nicht den »gegenstandlichen Inhalt«,'048 sondern den »Aus-
druckswert einer Landschaft«.1049

Als die im Erleben erfasste Einheit der geographischen Gege-
benheiten ist landschaftliche Physiognomie im Grunde eine phano-
menale Wirklichkeit, die sowohl die Faktoren des Objektpols als auch
die des Subjektpols umfasst. Einerseits betrifft die Landschaftsphy-
siognomie die natiirlichen Gegebenheiten einer bestimmten Gegend
und ist gebunden an einen objektiv fassbaren Komplex der Natur-
dinge (Baume, Hiigel, Gewdsser, Steine usw.). Es geht also um ein
Landschaftsbild, das aus unverarbeiteten Rohstoffen besteht und dem
Wechsel der Tages- und Jahreszeiten sowie anderen Umweltfaktoren
unterworfen ist.!10°0 Die gegenstandlichen Faktoren (Linien, Flachen,
Konturen, Farben, Grofle, Abstinde usw.) sowie ihre raumliche
Anordnung sind fiir den Ausdruckswert der Landschaft ausschlagge-
bend. Andererseits ist die Landschaftsphysiognomie keine mechani-
sche Zusammensetzung der geographischen Gegebenheiten. Statt-
dessen handelt es sich dabei um eine sinnlich wahrgenommene
Ganzheit der geographischen Gegend, die aus dem Zusammenspiel
der Sinnesorgane entsteht und damit gewissermafien im Zusammen-
hang mit einem geistig-schopferischen Prozess steht. Dabei gruppie-
ren sich verschiedene Sinneselemente (akustisch, taktil, haptisch,
olfaktorisch usw.) um den visuellen Aspekt, der den Kern der Wahr-
nehmung von Landschaft bildet. »Freilich ohne diesen optischen Kern
gibt es keine >Landschaft«.10%1

Die sich auf die Erfahrungsebene beziehende Landschaftsphy-
siognomie ist mit einem bestimmten dsthetischen Wert aufgeladen
und je nach der Struktur des Wahrnehmungsaktes und den inneren
Gemiitszustdnden des erlebenden Subjekts variabel. Insofern ist die
erlebende Landschaft nicht auf quantitative Weise zu untersuchen. Sie
ist nicht mit Mafd und Zahl fassbar. Dies macht die Differenz zum
naturwissenschaftlichen Ansatz aus. Naturwissenschaftlich gesehen
handelt es sich bei der Landschaft vor allem um objektiv Gegebenes
einer bestimmten Gegend (Berge, Felsen, Wiisten, Walder, Steine
usw.). Da die dsthetische Beurteilung von Landschaft, die sich auf die

1048 Lehmann 1986, 145.
1049 Fhd.

1050 Vgl. Ebd., 144.

1051 Ebd., 138.

252

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

physio-psychologische Struktur und den personlichen Geschmack des
Wahrnehmenden stiitzt, als etwas Subjektives erachtet wird, wird von
Seiten der Naturwissenschaften die dsthetische Perspektive der Land-
schaft entweder nicht diskutiert oder wegen ihrer subjektiven Kom-
ponente als unzureichend kritisiert. Als Folge wird ein tiefes Miss-
trauen gegen das dsthetische Gebilde der Landschaft zum Ausdruck
gebracht. Allerdings wird bei dieser Auffassung die Tatsache aufler
Acht gelassen, dass das dsthetische Gebilde dem Erlebnisgehalt ent-
spricht, der nur an einer dufleren Umwelt gewonnen werden kann.
Als der Gesamteindruck von Landschaft stellt die Landschaftsphy-
siognomik gewissermaflen eine Subjektgebundenheit dar. Jedoch ist
das Subjektive nicht im Sinne von Willkiirlichkeit zu verstehen. In der
Tat ist die dsthetische Landschaft als eine sinnlich wahrgenommene
Wirklichkeit immer an objektive Gegebenheiten gebunden.

Bei der Erforschung der Pflanzen- und Landschaftsphysiogno-
mik kommt Humboldts Essay Ideen zu einer Physiognomik der
Gewichse'9%2 eine Vorreiterrolle zu. In diesem Artikel legte die land-
schaftsphysiognomische Untersuchung den Schwerpunkt auf das All-
gemeinwissen liber Wuchsarten von Gewachsen. Dabei wurden 16
Grundarten tropischer Vegetation erortert. Die Vegetation in jeder
geographischen Zone hat ihre eigentiimlichen physiognomischen
Besonderheiten. Die Grofie und Entwicklung der Gewiachse hangen
von klimatischen und geographischen Verhiltnissen ab. Der organi-
sche Aufbau und die struktive Entwicklung der Pflanzen (Graser,
krautartige Gewdachse, Straucher usw.) sind an bestimmte klimatische
und geographische Bedingungen angepasst. In den Tropen und Sub-
tropen zeichnet sich die Biodiversitdt durch eine grofle Vielfalt an
Flora und Fauna aus. In den Tropen sind die Pflanzen mit leuchtend
griinen, grofien und glatten Blattern geziert. Dagegen bedecken die
Pflanzenformen wie Fichten, Kiefern, Linden, Tannen und Eichen die
nordischen Lander. Am nasskalten Polarkreis sind die Oberflichen
meist mit Flechten und Moosen bedeckt. Die Knappheit der Pflanzen
ist ein typisches Merkmal fiir wasserarme Regionen wie bei vielen
afrikanischen Wiistenstaaten. Erst in der Regenzeit sind diese Regio-
nen mit Grésern, Strauchern und sporadischen Bdumen bedeckt.
Dagegen zeichnen sich die kalten, feuchten nordischen Regionen
durch eine tiberwiltigende Pflanzenfiille aus. Sie sind meist von
immergriinen Waldern wie Tannen und Eichen bedeckt.

1052 Humboldt 2007.

253

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Erwidhnenswert ist, dass bei der Untersuchung von Humboldt
neben dem wissenschaftlichen Ansatz auch die phanomenologische
Methode zum Einsatz kam. Durch die Analyse der Charakterziige
widmete sich Humboldt sinnlich-affektiven Eindriicken von verschie-
denen Landschaften gewisse Aufmerksamkeit. Humboldt schrieb:
»Zur Bestimmung dieser Formen, von deren individueller Schonheit,
Verteilung und Gruppierung die Physiognomie der Vegetation eines
Landes abhdngt, muss man nicht (wie in den botanischen Systemen
aus andern Beweggriinden geschieht) auf die kleinsten Theile der
Bliithen und Friichte, sondern nur auf das Riicksicht nehmen, was
durch Masse den Totaleindruck einer Gegend individualisiert.«10>3
Dieses Zitat zeigt, welche Aufgabe eine landschaftsphysiognomische
Forschung erfiillen sollte. Im Grunde handelt es sich um das Erfassen
der Gesamterscheinung einer bestimmten Gegend. Die Elemente und
Ziige der Landschaftsphysiognomie lassen sich als Bestandteile eines
atmospharischen Eindrucks betrachten. Die Physiognomie bezieht
sich dabei nicht blof} auf objektive Kenntnisse von Landschaft, son-
dern vielmehr auch auf gegenwirtige individuelle Erfahrungen, die zu
unterschiedlichen Verstidndnissen von Landschaft fiihren. »Wer fiihlt
sich nicht, um selbst nur an nahe Gegenstinde zu erinnern, anders
gestimmt, in dem dunkeln Schatten der Buchen, oder auf Hiigeln, die
mit einzeln stehenden Tannen bekranzt sind; oder auf der Grasflur,
wo der Wind in dem zitternden Laube der Birken sauselt! Melancho-
lische, ernsterhebende, oder frohliche Bilder rufen diese vaterlandi-
sche Pflanzengestalten in uns hervor. Der Einfluss der physischen
Welt auf die moralische, dies geheimnisvolle Ineinander-Wirken des
Sinnlichen und Auf8ersinnlichen, gebt dem Naturstudium, wenn man
es zu hoheren Gesichtspunkten erhebt, einen eigenen, noch zu wenig
gekannten Reiz.«!9%* Die Physiognomie in Humboldts Kontext unter-
scheidet sich von der in der herkommlichen Geographie. Dabei han-
delt es sich eher um eine atmospharische Erscheinung. Besondere
Achtung wird dem ephemeren Gesamteindruck einzelner Dinge
(Buchen, Hiigel, Tannen, Grasflur, Wind, Laube, Birke) sowie deren
Charakterziigen geschenkt. Die atmospharische Wirkung entsteht
aus der Wechselwirkung zwischen Sinnlich-affektivem (melancho-
lisch, erhaben oder frohlich) und Aufdersinnlichem.

1053 Ebd., 9f.
1054 Ebd., 8f.

254

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

Mit dem Konzept der Landschaftsphysiognomie sind die dufleren
Umweltgegebenheiten mit dem sinnlich-leiblichen Erleben ver-
kntipft. Es sollte daher beachtet werden: Wie interagieren die physio-
gnomischen Faktoren der Landschaft mit dem wahrnehmenden Sub-
jekt? Der durch die elementaren Sinneswahrnehmungen gemeinsam
konstituierte Gesamteindruck der Landschaft ist ein atmosphérisches
Ganzes. Die objektiv Gegebenen (Helligkeit, Temperatur, Luftdruck,
Feuchtigkeit, Duft, Klang usw.) wirken sich auf das erfahrende Subjekt
aus. Daraus ergibt sich ein atmospharischer Raum, dessen Eigenschaft
unbestimmt, richtungslos und allumgreifend ist und in dem wir die
uns umgebenden Dinge mit allen Sinnesorganen erfahren kénnen.
Die Warme der Luft, das Zwitschern der Vogel, das Rauschen des
Baches oder des Wasserfalls machen die Landschaft lebendig. Wenn
wir Temperatur, Feuchtigket, Wind, Luftdruck oder Gertiche wahr-
nehmen, spiiren wir zugleich die Auswirkungen verschiedener Krifte,
die den Gefiihlskomplex zeigen: weich, hart, elastisch, rau, glatt usw.
Dartiber hinaus rufen Licht und Schatten, Pflanzen und Steine, Was-
ser und Wege in uns unterschiedliche Stimmungen (frohlich, ruhig,
melancholisch usw.) hervor. Die Ausstrahlung einer bestimmten
emotionalen Qualitat, die eng mit einem bestimmten Sinnesorgan
verbunden ist, kann andere Wahrnehmungsgehalte beeinflussen. Bei-
spielsweise kann ein angenehmer oder unangenehmer Klang gewis-
sermaflen die erwartete visuelle Wirkung einer Landschaft modifi-
zieren.

4.3. Llinienfiihrungen und Signifikante Form

Im Folgenden wird die Frage erortert: Wie bringen Linienfiihrungen,
die als zentrale Kompositionselemente der chinesischen Malerei gel-
ten, die Wechselwirkung zwischen physiognomischen Gegebenhei-
ten und leiblich-sinnlicher Wahrnehmung zum Ausdruck?

Die chinesische Malerei ist grundsétzlich aus verschiedenen
Linienarten zusammengesetzt und lasst sich daher auch als eine Lini-
enkunst bezeichnen. Realistisch gesehen existieren die darin auftre-
tenden Linien {iberhaupt nicht. Ihre Funktion liegt vorwiegend darin,
innewohnende Charaktere der Gegenstinde aufzuzeigen. In dieser
Hinsicht ist die Natur der Malwerkzeuge — Pinsel, Tusche, Reibstein
und Papier —, die gemeinhin als Wen Fang Si Bao (Vier Schitze des
Studienzimmers, 3= VUER ) bezeichnet werden, von entscheidender

255

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Bedeutung: Der Pinsel, der in einem schmalen, geraden Bambusstiel
steckt, wird aus elastischen, feinen und weichen Tierhaaren herge-
stellt. Seine aufierordentliche Biegsamkeit bietet einen hohen Grad
an Freiheit und Flexibilitit bei den Pinselfithrungen. Das Grundma-
terial der Tusche ist Kiefernruf3. Bei der Verwendung verdiinnt man
die Tusche mit Wasser und reibt sie auf dem Reibstein an, bis unter-
schiedliche Nuancen wunschgemif3 hervorgebracht sind. Das tradi-
tionellerweise handgefertigte Papier wird normalerweise aus Streu
hergestellt. Es ist so reififest, saugfahig und empfindsam, dass die
Details der Pinselspuren méglichst genau und eindeutig erscheinen
konnen. Die oben beschriebenen Werkzeugeigenschaften fiihren
dazu, dass sich eine naturalistische Wiedergabe der Welt schwer ver-
wirklichen ldsst. Hingegen eignen sie sich eher dafiir, auf eine ver-
einfachte und gewissermafien minimalistische Weise die Konturen
und Strukturen der darzustellenden Gegenstande zu skizzieren, um
das Grundlegende jener Objekte hervorzuheben. Nach dem chinesi-
schen Maler Shi Tao (f11i# 1641- ca. 1707) schafft die Verschmelzung
von Pinselstrichen und Tusche eine harmonische Atmosphare, die er
Yin-Yiin (f"&) nannte. »Yin and yiin are not divided; they are har-
monized (nondifferentiated).«19%5 Auf diese Weise riicken flieRende,
geschmeidige Schriftziige, reibungslose Verbindungen und eine
geeignete Ordnung der Pinselstriche in den Vordergrund der Dar-
stellung.

Dabei ldsst sich eine Verwandtschaft zwischen Malerei und Kal-
ligraphie feststellen. Zurtickzufiihren ist dies nicht nur auf die Tatsa-
che, dass Malerei und Kalligraphie die gleichen Werkzeuge verwen-
den, sondern auch und vor allem darauf, dass beide im Wesentlichen
eine Linienkunst sind. Ihr gemeinsames Ziel besteht darin, durch die
rhythmische Pinselfithrung dem Darzustellenden Leben einzuhau-
chen. Traditionellerweise sollten chinesische Schiiler*innen von
Kindheit an Kalligraphie lernen. Kalligraphie stellte von Anfang an
einen wesentlichen Bestandteil der Bildung dar. Im alten China zeugte
eine schone Handschrift von einem hohen Bildungsniveau. Im
Grunde beruht die Praxis des Lernens von Kalligraphie auf Linien-
zeichnung. Die Eigenschaften von Anfang, Mitte und Ende der Linie
zeigen das Temperament und die Disposition der Kalligraph*innen.
Aulffallig ist, dass dabei dynamische poetische Linien Ausdrucksfor-
men von hohem dsthetischem Wert sind. Die Entwicklung der Malerei

1055 Coleman 1971, 154.

256

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

beruht zu einem grofen Teil auf den Errungenschaften der Kalligra-
phie, um eine duflere formale Ahnlichkeit zu tiberschreiten. Haufig
ist zu beobachten, dass die kalligraphischen Striche im Malen der
Kontur und Maserung von Bergen, Felsen oder Baumen eingesetzt
werden.

Durch raffinierte Linienstrukturen besitzt die Malerei ein
Hochstmaf an Freiheit hinsichtlich Flexibilitat, Verdichtung und Abs-
traktion. Als das grundlegendste formale Element der chinesischen
Landschaftsmalerei gilt die Linie als ein hochst wirksames Mittel, das
nicht nur die Qualitat einzelner darzustellender Objekte, sondern
auch die atmosphirische Wirkung des gesamten Bildes bedingt.
Durch vielfaltige asthetisch-technische Techniken widmen sich chi-
nesische Maler*innen dem Ausdruckswert der Linien in einzelnen
Objekten sowie ihrer raiumlichen Anordnung, um die jeweiligen geo-
graphischen Gegebenheiten und den physiognomischen Gesamtein-
druck einer bestimmten Landschaft zum Ausdruck zu bringen. Dafiir
wurde eine Vielzahl von Linienarten entwickelt. Wir befassen uns hier
nur mit der bedeutendsten Form Cun (%, kurze Linien), die vor allem
zur Darstellung der Texturen und Schattierungen der Steine, Felsen,
Biume, Pflanzen und Ahnlichem eingesetzt werden.!0% Eine Grund-
technik dafiir ist, dass man zuerst eine generelle Kontur der Gegen-
stande skizziert und dann mit einem in helle, trockene Tusche
getauchten, schrdg gehaltenen Pinsel zeichnet. Es wird deutlich, dass
sich die Verwendung der kurzen Linien keineswegs auf vorhandene
Sorten beschriankt, sondern sich von Ort zu Ort unterscheidet. So
entstehen immer wieder neue Varianten. Im Malereihandbuch des
Senfkorngartens (Jieziyuan Huazhuan, J~ [ #{2),19%7 das im 17.
Jahrhundert erschien und die Grundlagen der chinesischen Tusche-
malerei zusammenfasste, wurden die wesentlichen Typen von kurzen
Linien fiir Lernende zum Zweck der Nachahmung und Ubung fest-
gehalten. Einige wichtige Beispiele sind folgende:

1056 In diesem Zusammenhang méchte ich mich bei dem chinesischen Maler Xia Peng
(3 15) bedanken. Im Sommersemester 2015 haben wir gemeinsam einen Workshop
zur chinesischen Tuschemalerei im Studiengang der Kunstwissenschaft der Univer-
sitdt Kassel durchgefiihrt. Ich war sehr inspiriert von seiner Praxis und seinen Ansich-
ten liber die Rolle der kurzen Linien in der chinesischen Tuschemalerei.

1057 Der Senfkorngarten (Jie Zi Yuan, +-[%) war der Name einer kleinen Villa in der
chinesischen Stidstadt Nanjing im Besitz des Essayisten und Dramatikers Li Yu (%=
11, 1611—1680), der das Kompilieren des Buches forderte und auch das Vorwort des
ersten Bandes schrieb.

257

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Fir
ten

1058
1059
1060
1061
1062
1063

258

Hanffaser-Linien (Pi Ma Cun, /%) sind, wie der Name schon
verrat, iibereinanderliegende Pinselstriche in verschiedener
Dicke. Die Linienfiihrungen sehen wie Fasern aus, »die nach dem
Zerstiickeln mit dem Messer interessante, fadenahnliche Formen
bilden.«19%8 Sie werden bevorzugt fiir die Darstellung der siid-
chinesischen Hiigellandschaft mit ihrer weichen, feinen Textur
verwendet.1059

Axthieb-Linien (Fu Pi Cun, 758%%) zeichnen sich durch starke,
kraftige Pinselfiihrungen und -wendungen aus, sodass eine Hub-
wirkung auftritt. Diese Technik ist fiir das Zeigen der steilen
Berge oder eckigen Felsen Nordchinas besonders geeignetméo.
Lotusblatt-Linien (Tii 5548%, He Ye Cun) sind von oben nach unten
gekriimmt und breiten sich wie die Adern des Lotusblattes aus.
Diese Linienart wird hauptsachlich zur Darstellung der tiefen
Risse verwendet, die auf hartem Gestein nach natiirlicher Denu-
dation auftreten!9°!.

Linien von losgebundenen Seilen (Jie Suo Cun, RS ) stellen
eine Variante der Hanffaser-Linien dar. Die Pinselstriche sind
dicht und gebogen, kurz und locker wie die losgebundenen Seile,
die sich von oben nach unten ausbreiten. Auf den ersten Blick
scheint diese Linienform einfach und chaotisch zu sein. Jedoch
hat sie ihre eigene Struktur. Beim Zeichnen sollten die Linien auf
der Yin-Seite dicht sein. Die Linien auf der Yang-Seite sind spar-
lich, um die Dreidimensionalitat von Felsen hervorzuheben.
Diese Linienart wird im Allgemeinen zur Beschreibung der
Hiigel und Berge in Siidchina verwendet!062,

Mi-Linien (CK26%%), die sich mit den Regentropfen-Linien ver-
gleichen lassen, wurden vom Kiinstler Mi Fu (CK7fi) ca. im 11.
Jahrhundert entwickelt. Sie bestehen aus waagerechten Punkten
mit unterschiedlichen Nuancen. Damit ldsst sich eine nebelige,

regnerische Atmosphare Stidchinas bildnerisch sehr gut darstel-
lenl063.

den physiognomischen Ausdruck von Hiigel- und Gebirgsgebie-
spielen kurze Linien eine wesentlich gréfiere Rolle. Mithilfe der

Wang; Cai; Young 2002, 118.
Wang 2010, Bd. 1, 123.

Vgl. Ebd., 135.

Vgl. Ebd., 139.

Vgl. Ebd., 177.

Vgl. Ebd., 169.

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

Textur und Struktur erschliefSen die Gesteine ihre eigene Vitalitat und
blithen vollstindig auf. Dadurch kann man den Rhythmus und den
Puls der Natur nachempfinden. In der Regel werden in der klassischen
europdischen Zeichnung kurze Linien - insbesondere fiir die Produk-
tion des Schattens - nach geometrisch erzeugt, um eine wirklichkeits-
getreue Darstellung zu ermdglichen, wie beim Bild Kopf von einem
Middchen (1483) von Leonardo Da Vinci. In diesem Fall besitzt die
einzelne Linie kaum einen eigenstiandigen asthetischen Wert, son-
dern vielmehr eine fast rein Funktionsrolle. Im Gegensatz dazu sind
kurze Linien in der chinesischen Malerei zunachst eine Zusammen-
fassung von naturgegebenen Eigenschaften. Der dsthetische Aus-
druckswert der Linien geht Hand in Hand einher mit den geologisch-
morphologischen Eigenschaften des jeweiligen Landschaftsaufbaus.
In diesem Zusammenhang ist es unerldsslich, die ausgewihlten
Linien in ihrer Qualitdt, je nach zu malendem Gegenstand, zu vari-
ieren. Li Zehou (Z={%)5) bezeichnet diese Linienkunst als signifi-
kante Form.'9%4 Dies erinnert an Clive Bells Konzept der signifikanten
Form, das auf einem universalistisch konzipierten Formalismus
beruht und die angelséchsische Kunstforschung des 20. Jahrhunderts
mafigeblich beeinflusst hat.!9 Bells Theorie konzentrierte sich auf
die modernen bildenden Kiinste, also auf Malerei, Skulptur, Archi-
tektur, Keramik, Bildhauerei und Textilien.!96¢ In diesem Zusam-
menhang wird die signifikante Form als »die wesentliche Eigen-
schaft«1967  eines  Kunstwerks definiert, die sich  auf
»Zusammenstellungen und Verbindungen von Linien und Far-
ben«1%%8 und »Formen und Formverbindungen«!9? bezieht und ein
»asthetisches Gefiihl«1970 hervorrufen kann.

Bells signifikante Form verwirklicht »das kiinstlerische Sehen rei-
ner Formen im Kunstwerk«.!9” Nachahmung in diesem Sinne hat also
nichts mit kiinstlerischer Wiedergabe der Wirklichkeit zu tun. Majet-
schak fiihrt dazu aus: »Denn Kunst hat, wie Bell im Zuge seiner Uber-
legungen wieder und wieder betont, mit Widerspiegelung von Welt

1064 Vel 111992, 52.

1065 Vgl Majetschak 2019, 10, 12.
1066 Vgl. Bell 2019, 29.

1067 Ebd., 33.

1068 Ebd., 34.

1069 Ebd.

1070 Epd.

1071 Majetschak 2019, 15.

259

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

im Werk wenig zu tun. Vielmehr muss es dem Kiinstler darum gehen,
dem, was er sieht und angesichts der gesehenen reinen Formen der
Gegenstiande empfindet, signifikanten Ausdruck zu verleihen. Und zu
diesem Zweck ist die Wirklichkeitsform in der Regel nicht eins zu eins
in der Bildform zu imitieren, sondern das, was flir den Kiinstler an der
gesehenen reinen Form sich zeigte und empfindbar wurde, durch
kiinstlerische Mittel im Werk zur Sichtbarkeit zu bringen.«!972 Jedoch
leugnet Bell nicht den Wert der Nachahmung. Er meint nicht, »dass
naturgetreue Wiedergabe an sich schlecht ist; eine realistische Form
anihrem Platze ist gerade so signifikant wie eine abstrakte. Aber wenn
eine naturgetreue Form Wert hat, so als Form und nicht als Nachah-
mung.«1073

In der chinesischen bildenden Kunst beschrankt sich die signifi-
kante Form nicht auf die dsthetischen Eigenschaften der reinen Form
wie Linien, Farben, Licht und dergleichen. Im Vordergrund steht viel-
mehr die Entdeckung der inneren Entwicklungsmechanismen, die den
Dingen Kraft und Lebendigkeit verleihen. Wie die Arterien des
menschlichen Korpers ist auch die Landschaft von einem Energiefluss
durchdrungen, und so kann ihre Textur als Darstellung eines Lebens-
phanomens betrachtet werden. Auch hier unterscheidet sich diese
Position von der Bells. Fiir Bell bedeutet Vereinfachung »irrelevantes
Detail in signifikante Form zu tiberfithren.«!974 Denn »Kunst ist das
Schaffen von signifikanter Form, und Vereinfachung ist die Befreiung
dessen, was signifikant ist, von dem, was nicht signifikant ist«.107>

Die Linien in der chinesischen Malerei variieren in ihrer Qualitat
je nach dem zu malenden Gegenstand und haben einen eigenstandi-
gen asthetischen Wert, der zwar in der Form liegt, aber als Absorption
und Imitation der wesentlichen Eigenschaften der Gegenstande nicht
vollig mit der reinen Formschonheit identisch ist. Aufgrund dessen
halten chinesische Maler*innen die Verwendung von Messwerkzeu-
gen fiir nicht sinnvoll. Vielmehr legen sie ein grofleres Augenmerk
auf naturgegebene Pinselstriche, die mit originalen Attributen der
Pinsel, des Papiers und der Tusche tibereinstimmen kénnen. Aus ihrer
Sicht ist eine ohne Messinstrumente geschaffene Linie flief}end, frei
bewegend und lebhaft und eignet sich daher daftir, sowohl Vitalitat,

1072 Ebd., 15.
1073 Bell 2019, 38.
1074 Ebd., 113.
1075 Ebd., 128.

260

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

Melodie, Rhythmus und Entwicklungstendenz der Naturdinge als
auch personliche Gefiihle, Emotionen, Gesten und Bewegungen des
Malers oder der Malerin spontan und flexibel aufzuzeigen.!7¢ Des-
halb sind die Linien nicht geometrisch, sondernim Wesentlichen anti-
geometrisch. Dariiber hinaus ist es auch moglich, bei einer ausschlief3-
lich mit einem Pinsel gezeichneten Linie den Malprozess (Anfang,
Mitte, Ende) gleichzeitig zu erfassen.!%”” Ein Beispiel dafiir zeigt das
Bild der Orchidee, das durch eine spezifische Pinselfithrung namens
Orchideenblitterzeichnung geschaffen wird. Die Linie entfaltet sich in
einem grofiziigigen Rhythmus. Offensichtlich befindet sich der erste
Strich an der Wurzel. Die Malrichtung ist von unten nach oben!078.
Dies steht genau im Einklang mit dem Wachstumstrend der Pflanzen.
Dadurch werden dem Bild eine besondere Dynamik, Lebenskraft und
Vitalitat verliehen. Dabei lassen sich nicht nur die Prozesscharaktere
des Wachstums, sondern auch die darin enthaltenen Spuren der Stim-
mungen, Gesten und Handlungen des Kiinstlers oder der Kiinstlerin
erfassen.

Des Weiteren sei angemerkt, dass die Kiinstler*innen in der
Regel ein ausgewogenes Verhiltnis der Bestandteile zueinander
beachten, um eine organische Struktur sowohl zwischen den Teilen
untereinander als auch zwischen den Teilen und dem Ganzen zu bil-
den. Die chinesischen Maler*innen achten im Allgemeinen nicht so
sehr auf eine strikte, stabile Verhaltnismafligkeit der Objekte. Ihr
Fokus liegt tiberwiegend darauf, durch die Betonung der Abfolge der
Pinselstriche einen zeitlichen Zusammenhang ins Bild einzufiihren.
Beim Malen von Pflanzen, Baumen und Blumen geht es nicht darum,
ihre visuell wahrgenommenen Ziige abzumalen, sondern ihre Wachs-
tumslogik zur Darstellung zu bringen. In diesem Fall soll jeder weitere
Strich eine kontinuierliche Fortsetzung des Vorausgehenden sein. Das
Zeichnen eines voll ausgewachsenen Baumes hangt nicht vom Dupli-
zieren und Abmalen seiner Formen ab. Vielmehr orientiert sich alles
daran, ein Maximum an Leben und Bewegung zum Vorschein zu
bringen. Die Reihenfolge des Malens wird wie folgt eingehalten:
Baumstamm, Hauptzweige, weitere kleine Zweige!9”%. Schliellich
konnen die Blatter je nach Art des Baumes hinzugefiigt werden.

1076 Vgl. Gao 2012, 85.

1077 Vgl. Ebd., 79.

1078 Vgl. Wang 2010, Bd. 2, 75.
1079 Vgl. Wang 2010, Bd. 1, 48.

261

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

Dadurch wird ein belebter Organismus erzeugt'%%0. Beim Zeichen
mehrerer Biume sollte man eine Ubereinstimmung der Linienfiih-
rungen (Richtung, Lange, Dichte etc.) und der gesamten Komposition
(wie dem Hervortreten und Zuriicktreten, dem Hoch und Tief) beson-
dere Beachtung schenken!®3!. Jeder Teil folgt dem eigenen Rhythmus
und der eigenen Melodie. Gleichzeitig steht er im Einklang mit allen
anderen Teilen.

Die Verschiedenartigkeit der Landschaftsphysiognomie hangt
daher nicht nur mit der Quantitiat zusammen, sondern vielmehr auch
mit der Komplexitat der organischen Verbindung zwischen Dingen
und zwischen Bestandteilen des Dinges. Dementsprechend sollte bei
der Darstellung von Bergen, Bachen und anderen Naturdingen der
Fokus auf mannigfaltigen Aspekten liegen: hinten und vorne, vertikal
oder horizontal, gruppiert oder verstreut, nah oder fern, intern oder
extern, fein oder rau, klar oder vage. Denn diese Aspekte bilden die
wesentlichen Elemente fiir die Entfaltung der Lebenskraft.

Es wurde darauf hingewiesen, dass die chinesische Malerei von
dem Streben nach exakter Nachahmung der dufieren Form Abstand
nimmt. Chinesische Maler*innen zielen eher darauf, einen atmo-
spharischen Raum im Bild zu schaffen. In diesem Zusammenhang
besteht eine wichtige Aufgabe des Malens darin, die alles Sein durch-
ziehende lebendige Energie sowie eine damit verbundene belebende
Wirkung zu enthiillen und die dynamische Wechselwirkung der ein-
ander gegeniiberstehenden Elemente aufzuzeigen. Das bedeutet
jedoch nicht, dass die Nachahmung im Laufe des Schaffensprozesses
vollig aufgegeben wird. Die Nachahmung bleibt als grundlegender
Schritt zum Fortschritt erhalten. Dazu gehoren zuerst die Nachah-
mung von Malheften und dann die Nachahmungkiinstlerischer Meis-
terwerke. Um ein guter Maler oder eine gute Malerin zu werden, muss
man lange tiben. In dieser Zeit lernen die Maler*innen, ein Gefiihl fiir
das Malen mit der Hand zu entwickeln. Bei der Nachahmung eines
Gegenstandes kann es vorkommen, dass sie diesen durch ihre eigene
bewusste oder unbewusste Gestaltung neu formen oder sogar ver-
formen. Erst daraus ergeben sich die verschiedenen kiinstlerischen
Ausdrucksformen und Stile. Entscheidend ist dabei, dass die subjek-
tive Beteiligung der Maler*innen mit den gemalten Elementen in
Einklang steht und die gegebenen oder urspriinglichen Eigenschaften

1080 Vgl. Ebd., 53.
1081 V| Ebd., 45.

262

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

der Objekte moglichst erhalten bleiben. Ohne entsprechende geogra-
phische Kenntnisse konnen die Charakteristika der Landschaft nicht
genau erfasst und dargestellt werden.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts experimentierten westliche
Kinstler*innen wie Pablo Picasso, Henri Matisse, Amedeo Clemente
Modigliam, Walter Sickert und Duncan Grant unter dem Einfluss
ostasiatischer, insbesondere japanischer Kunst mit der Verwendung
von kalligrafischen Linien in Zeichnungen verschiedener Medien
(Bleistift, Tusche, Aquarell, Pastell usw.). In diesem Zusammenhang
stellt Roger Frys Essay Line as an Expression in Modern Art
(1918/1919) eine theoretische Reflexion tiber die Bedeutung der
Linienin der modernen Zeichnung dar. Nach Fry lassen sich die Linien
der modernen Zeichnung in zwei Arten unterteilen: die kalligraphi-
sche und die strukturelle Linie. Die kalligraphische Linie ist die Auf-
zeichnung einer Geste, die so rein und vollstandig ist, dass wir ihr mit
demselben Vergniigen folgen kénnen wie den Bewegungen eines Tan-
zers oder einer Tanzerin. Mehr als jede andere Qualitdt der Zeichnung
driickt sie das Temperament und die Subjektivitdt einer Idee aus. In
der strukturellen Linie hingegen zeigt sich der Kiinstler oder die
Kiinstlerin mehr oder weniger in der objektiven Verwirklichung der
Form versunken. Dementsprechend kann die lineare Gestaltung min-
destens zwei Arten von asthetischem Vergniigen hervorrufen: das
Vergniigen an der rhythmischen Abfolge, das durch die kalligraphi-
sche Linie hervorgerufen wird, und das Vergniigen, das durch die
Suggestion einer strukturellen Linie an den Geist hervorgerufen
wird.1082

Diereine Linie ist so expressiv, dass ihre Rhythmen unzéhlig sein
konnen. Fry weist daher darauf hin, dass die modernen Entwicklungen
in der Zeichnung neue Impulse gegeben haben, indem sie sowohl eine
freiere und elastischere Auffassung der Kalligraphie als auch eine
logischere Auffassung von der Natur der plastischen Einheit hervor-
gebracht haben.!983 Auf dieser Grundlage identifiziert er die grund-
legenden Merkmale des modernen linearen Designs, die durch zwei
Aspekte gekennzeichnet sind. Erstens erscheint die Linie als eine syn-
thetischere Konstruktion der Form, d.h. als eine dynamischere Ein-
heit. Der Kiinstler oder die Kiinstlerin ist hier nicht einer bestimmten
Naturgegebenheit ausgeliefert, sondern muss in jeder Situation neu

1082 Vgl Fry 1919, 62.
1083 Vgl. Ebd.

263

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Teil 3: Ekstase

bestimmen, was wesentlich und was kontingent ist. Zweitens besitzt
die Linie rhythmische Qualitaten, die freier, subtiler, elastischer und
anpassungsfahiger sind als jeder Rhythmus, den wir seit Jahrhunder-
ten kennen.!9%4 Peng Feng (i #:) kommentiert, dass Frys Unterschei-
dung zwischen kalligraphischer Linie und struktureller Linie auch
eine Unterscheidung zwischen Préasentation und Représentation in
der Malerei darstellt. Die kalligraphische Linie bezieht sich auf die
rhythmische Linie, die die Ausdruckskraft verkorpert, die sowohl der
modernen europdischen Malerei als auch der alten orientalischen
Malerei gemeinsam ist. Als rhythmische Linie hat sie einen astheti-
schen Wert an sich und zielt nicht auf eine exakte Wiedergabe des
Gegenstandes ab. Im Gegensatz dazu 10st sich die strukturierte Linie,
die hdufig in der europdischen realistischen Malerei zu finden ist, in
der detaillierten Nachahmung des Gegenstandes auf, sodass die
Betrachter*innen oft zuerst den dargestellten Gegenstand selbst
wahrnehmen.108>

Fryes Forschung scheint hier jedoch tiber das West-Ost-Modell
hinauszugehen und eine universellere Haltung einzunehmen. Er
argumentiert, dass die Elemente beider Linienarten eigentlich in jeder
Bildkomposition vorhanden sind. Der Unterschied liege im Grad ihrer
Auspragung. Diese Auspragung hiangt auch mit den kiinstlerischen
Interessen und Stilen verschiedener Kulturen zusammen. Im Allge-
meinen bevorzugen britische Maler*innen im Vergleich zu franzési-
schen Maler*innen den kalligraphischen Aspekt, da die britische
Kunsttradition Schonheit und Qualitat hoch schatzt. Auch in der
Moderne widmet die jiingere Generation, wie Edward Wolfe und Nina
Hamnett, der Linie der freien Wahrnehmung weiterhin Aufmerk-
samkeit.!0% In diesem Zusammenhang beschreibt Fry: »They know
too how important it is that this sensibility should remain innocent,
and how fatal to that is the self-conscious control that results from
any idea of technical display. It is perhaps this new attitude which
regards a drawing as the almost unconscious overflow of a vivid aes-
thetic experience rather than as a performance before an imagined
public that accounts for the rapidity with which the artists of the rising

1084 Vgl Fry 1918, 206.
1085 Vgl. Peng 22.
1086 Vgl. Fry 1919, 62, 69.

264

- am 18.01.2028, 00:35:48.


https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Physiognomie und Landschaft

generation have attained to a power of expression by means of line
that was almost unknown in the recent past.«08’

1087 Ebd., 69.

265

- am 18.01.2028, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im 16.01.2026, 00:35:48.



https://doi.org/10.5771/9783495999257-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Ekstase, Alltagswelt und Souveränität der Dinge
	1.2. Souveränität der Dinge im Alltag

	1.1. Heidegger: Ekstase und Historizität des Daseins
	2. Ekstase in der Atmosphären-Ästhetik
	2.1. Kants subjektbasierte Ästhetik
	2.2. Aus-sich-Heraustreten des Dinges

	3. Dao (道), Yin-Yang (陰/陽), Qi (氣)
	3.1. Dao (道)
	3.2. Yin-Yang (陰/陽)
	3.3. Qi (氣)

	4. Physiognomie und Landschaft
	4.1. Physiognomie
	4.2. Physiognomie der Landschaft
	4.3. Linienführungen und Signifikante Form


