EXISTENZIELLER
REPUBLIKANISMUS


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nils Heisterhagen
Existenzieller Republikanismus

Edition Moderne Postmoderne

hitps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gewidmet meiner Mutter Dagmar Heisterhagen (4.2.1963-27.5.2015)

Nils Heisterhagen, geb. 1988, ist Grundsatzreferent der SPD-Landtagsfraktion
Rheinland-Pfalz. Zuvor war er Grundsatzreferent und Redenschreiber der letzten
beiden IG-Metall-Vorsitzenden.

hitps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nirs HEISTERHAGEN

Existenzieller Republikanismus

Ein Pladoyer fiir Freiheit

[transcript]

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:3:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (==


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diese Arbeit basiert auf meiner an der Philosophischen Fakultit I der Humboldt
Universitit zu Berlin eingereichten Dissertation (Urspriinglicher Titel der Arbeit:
Existenzieller Republikanismus. Ein Buch aus Liebe fiir die Freiheit). Demnach wur-
de mein Promotionsverfahren an der Philosophischen Fakultit I der Humboldt Uni-
versitit zu Berlin durchgefithrt und mit der Disputation am 15. Juli 2016 ist die Pro-
motion erfolgt. Der Dekan der Philosophischen Fakultit I war Prof. Michael Seadle,
PhD. Erstgutachter der Dissertation war Prof. Dr. Volker Gerhardt. Zweitgutachter
war Prof. Dr. Julian Nida-Riimelin.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©0e)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-
publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Nils Heisterhagen

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: Francisco Braganca, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4029-8

PDF-ISBN 978-3-8394-4029-2
https://doi.org/10.14361/9783839440292
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

1. Freiheit neu denken | 7

2. Durch Freiheit substanzielle
Freiheit realisieren | 49
2.1 Liebe und amor mundi | 49
2.2 Freiheit bei Hannah Arendt | 59
2.3 Macht bei Hannah Arendt | 64
2.4 Die Beziehung von Macht und Freiheit
bei Hannah Arendt | 677
2.5 Das Vermogen der sozialen Bewegungen | 70

3. Die ldee des existenziellen Republikanismus | 83
4. Uber Liebe und Hoffnung | 101
5. Die Theorie muss zur Praxis werden:
Warum es einen politischen Sokratismus braucht | 157
5.1 Wohin das liebende Verstehen geht:
Von der Natur zur Kultur | 157
5.2  Ein politischer Sokratismus ist gefordert | 161

6. Literaturverzeichnis | 171

7. Danksagung | 177

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Fiir Freiheit braucht es Wahrheit. Stimmt das? Ist Freiheit nicht vielmehr
das Recht, seine eigene Meinung haben zu diirfen und daher auch nicht
gezwungen zu sein, einer vermeintlichen Wahrheit zustimmen zu miis-
sen? Bedeutet Freiheit nicht gerade Freiheit von absoluten Erkenntnissen
und Wahrheiten? Bedeutet Freiheit also vor allem erst einmal die Plurali-
tit der Wahrheiten? Kann Freiheit realisiert sein, wenn es nur eine Wahr-
heit gibt — etwa von der Idee der Gerechtigkeit?

Nun bedeutet ein Recht auf eigene Meinung schliefllich aber noch
nicht, prinzipiell uneinig sein zu mussen. Nur weil es Meinungsfreiheit
gibt, muss man sich — etwa iiber die Idee der Gerechtigkeit — noch nicht
uneinig sein. Man ist schliefllich auch frei, sich zu einigen. Man ist dem-
nach in einer liberalen Demokratie, in der die Meinungsfreiheit geschiitzt
ist, ebenso frei zum Konsens, wie man frei ist, seine politische Meinung
gegen andere politische Meinungen zu positionieren und durchzusetzen.
Kampf und Konsens liegen beide in der Freiheit jedes Einzelnen. So ist
das in der liberalen Demokratie. Vieles kann, nichts muss. Es liegt im-
mer an den Einzelnen, was sie wollen, und schlieflich ist es die Mehrheit
der Stimmen, welche dariiber entscheidet, welche Gesellschaftsvorstel-
lungen, politischen Ordnungsmodelle und welche konkreten politischen
Mafinahmen tonangebend sind. Wie wir also zusammenleben wollen
und sollen, ist stets in der Diskussion — wenn auch nicht immer auf die
gleiche Weise offentlich sichtbar, denn es gibt diskussionsfreudigere
Zeiten der politischen Kommunikation und stummere Zeiten. Und so
wechseln stets Regierungen, politische Anfiihrer, Parteien. Meinungen
indern sich, und mit ihnen dndert sich auch die Politik. All diese Wechsel
sind getrieben von der Pluralitit der Meinungen. Also auch vom Fehlen der
einen Wahrheit. Die Dynamik des Wechsels in der Politik ist somit angetrie-
ben von der Freiheit — so konnte man sagen. Jeder Versuch der Etablierung

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

einer Wahrheit wire hingegen die Stilllegung jenes Wechsels — so konnte
man vermuten.

So ist es jedoch nicht. Einigkeit tiber die Idee der Gerechtigkeit wire kei-
ne Stilllegung von Wechsel und Streit, sondern die Frage, wie man die
als wahr ausgemachte Idee von Gerechtigkeit realisieren kann und soll,
wire wohl weiterhin sehr umstritten. Politik ist nimlich zuweilen sehr
technisch. Es geht um mikropolitische Feinheiten — etwa wie hoch der
Spitzensteuersatz sein soll, wie die Rente berechnet werden soll oder wie
man nun genau das Erbschaftssteuergesetz formuliert.

Diese technische Seite der Politik ist in der heutigen liberalen Demo-
kratie jedoch nicht alles. Es geht auch um Gesellschaftsentwiirfe, Vorstel-
lungen politischer Ordnungen und eben um die Frage des Wesens der Ge-
rechtigkeit. Auch diese theoretischen Fragen sind hoch umstritten. Und all
jener Streit speist sich aus dem Recht zur Meinungsfreiheit und dem Ge-
fithl, frei zu sein: Das hief3e doch, sich selbst bestimmen zu kénnen und
damit nur dem zu folgen, was fiir einen selbst einsichtig sei — auch wenn
es andere fiir verbohrt, irrational und eben uneinsichtig halten mogen.

Diese Selbstbestimmung ist die Grundlage der Freiheit jeder politischen
Tat und letztlich auch die Grundlage des liberalen Rechts, diese Selbst-
bestimmung ohne Furcht vor Unterdriickung und Gewalt ausiiben zu
konnen. Somit schafft das Recht nicht weniger als die Erwartungssicher-
heit, dass man die eigene Selbstbestimmung frei von Willkiir ausiiben
kann. Dieses Recht sichert auch das deutsche Grundgesetz. Ohne Rechts-
sicherheit hitten wir somit auch weniger Freiheit in Deutschland. Und
eben weil das Grundgesetz die Meinungsfreiheit schiitzt, ist zugleich das
Recht erteilt und geschiitzt, seine Meinung auch gegen Widerstinde ver-
treten zu diirfen — ohne von Staatsseiten mit Sanktionen rechnen zu miis-
sen. Der Staat als solcher wird so auch weitestgehend von sehr deutlicher
inhaltlicher Ausrichtung entkernt. Dies ist die Neutralitit des Staates, der
es aus liberaler Sicht bedarf, um garantieren zu kénnen, dass in einem
freien Wettbewerb der politischen Ideen, Gruppen und Parteien stets die
Chance besteht, diese politischen Vorstellungen und Wiinsche auch Kraft
des Gesetzes umzusetzen und somit fiir alle Rechtsadressaten allgemein-
verbindlich giiltig zu machen. So kann es konservative, neoliberale oder
sozialdemokratische Mehrheiten geben. Jede hat ein anderes Programm
und jede das Recht, dieses Programm in Gesetze zu gieflen — wenn sie
nur das parlamentarische Verfahren gemif3 der Verfassung einhilt. Und

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

gerade dieses Recht, nicht an gewisse politische Ewigkeitsklauseln gebun-
den sein zu miissen, sei Freiheit.

Dieser Idee hilt aber noch nicht einmal das deutsche Grundgesetz
stand. Selbst im Grundgesetz gibt es die Ewigkeitsklausel, die verbietet,
dass manche Rechte — eben auch das Recht auf Meinungsfreiheit — kom-
plett abgeschafft werden. Das ist die wehrhafte Demokratie, die den Feinden
der Demokratie zwar erlaubt zu sagen, dass sie die Demokratie hassen, sie
aber bestraft, wenn sie tatsichlich versuchen, die Demokratie — und dabei
vor allem die liberalen Grundrechte — abzuschaffen. Doch diese recht-
liche Bestimmung, dass manche Rechte von Menschen als unantastbar
gelten und somit selbst durch den Willen des Volkes nicht abschaffbar
sein sollen, findet Anklang beim Liberalen — bei vielen Liberalen zumin-
dest. Denn ohne Sicherheit sei die Freiheit letztlich auch nicht viel wert:
Individualrechte sollen gegen den Willen der Mehrheit des Volkes, die
prinzipiell diese Rechte fiir einige Minderheiten auch einschrinken wol-
len kénnte, unbedingt verteidigt werden. Man solle eine Garantie haben,
seine Freiheit auch ausleben zu kénnen; und zwar jeder und nicht nur die
Mehrheit des Volkes. So gilt es — zumindest in der deutschen Offentlich-
keit — mehrheitlich als wahr und gerecht, dass jeder einen Anspruch auf
liberale Grundrechte hat. Freiheit ohne Wahrheit funktioniert also nicht
so recht. Offensichtlich muss immer etwas als unantastbar gelten, damit
man ein Gemeinwesen tiberhaupt einigermaflen ordnen kann.

Doch sagen nun viele Sozialdemokraten, dass zur Sicherheit auch eine
soziale Sicherheit und reale Chancen auf ein gutes Leben gehéren miis-
sen, wenn die Freiheit jedes Einzelnen wirklich real vorhanden sein soll.
Doch viele Liberale — insbesondere neoliberal Denkende — strauben sich
eben gegen jene Forderung. Soziale Biirgerrechte gehorten nicht zu dem,
worauf man sich einigen konne, so etwa libertir denkende Menschen.
SchlieRlich habe jeder die gleiche Chance auf dem Markt reich zu werden,
wenn er nur eine kluge Idee habe. Auch konne sich jeder auf dem Arbeits-
markt durchsetzen, wenn er nur fleifig und geschickt genug sei. Im Sin-
ne der Marktwirtschaft gebe es schliefllich keine Ungleichheit. Jeder habe
die gleiche Chance auf dem Markt erfolgreich zu sein. Freiheit hief3e so,
diese Chance auch ungestért und ungehindert nutzen zu kénnen und zu
diirfen. Freiheit hief3e erst einmal, frei von einem Eingriff des Staates und
anderer Personen in seiner Meinung als auch seinem Eigentum zu sein.

Der Staat solle nur die Aufgabe haben, die liberalen Grundrechte und
die Vertragsfreiheit sowie Eigentumsrechte real zu schiitzen — durch Poli-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Existenzieller Republikanismus

zei und Gerichte. Vielmehr wiirde es auch die eigene Freiheit einschrin-
ken, gar beschneiden, wiirde der Staat sich anmaflen, Teile des eigenen
Eigentums wegzunehmen, um es umzuverteilen. Und deswegen seien
Steuern auch weitestgehend Diebstahl — aufler einem geringen Beitrag
fur die Sicherheitsbehérden und Verwaltungsapparate des Staates. Der
Staat sei so ausschlieflich fiir das Recht und dessen Schutz zustindig,
aber nicht fiir die Herstellung oder Verbesserung von Verteilungsgerech-
tigkeit. Die Primirverteilung tiber die Marktergebnisse sei zu akzeptieren
und die Sekundirverteilung durch progressive Besteuerung ein Akt staat-
licher Willkiir und Bevormundung.

Fuir Libertire ist es somit keineswegs wahr, dass jedem auch soziale
Rechte und deren reale Ausfiillung unbedingt gewihrt werden miissen.
Dieses Recht und vor allem die Pflicht, dieses Recht umzusetzen, sind fiir
sie antastbar. Der Sozialstaat ist fiir sie demnach auch eine Institutionali-
sierung des Unrechts. Wohingegen fiir die meisten Sozialdemokraten der
Sozialstaat die Institutionalisierung der Realisierungschance der sozialen
Rechte eines jeden bedeutet. Fiir die meisten Sozialdemokraten ist somit
der Sozialstaat selbst ein Instrument der Freiheitsschaffung, weil er nicht
nur fiir soziale Sicherheit sorgen kann, sondern auch einen Herkunfts-
ausgleich bei den Lebenschancen vollziehen soll — vor allem, indem er
vergleichbare Bildungschancen garantiert. So streiten Neoliberale und So-
zialdemokraten meist tiber den Sozialstaat als solchen, aber realpolitisch
vor allem um seine Gréfle — denn selbst in eher libertiren Lindern, wie
den USA, gibt es faktisch auch einen solchen Sozialstaat.' Beide politi-
schen Lager nutzen dann aber auch ihre Freiheit, um tiber das Wesen der
Freiheit zu streiten. Denn fiir den einen bedeutet Freiheit schliefllich vor

1 | Dass die europdischen Sozialdemokraten sich in der Ara des »Dritten Weges«
auch rhetorisch und inhaltlich einer neoliberalen Politik angendhert haben, muss
hier allerdings auch erwdhnt werden. Denn es zeigt auf, dass der Streit zwischen
Sozialdemokraten und Neoliberalen keineswegs naturwiichsig ist, sondern viel-
mehr politische Grundausrichtungen offensichtlich auch gewissen Konjunkturen
unterliegen, und so klassisch linke Parteien Programme vertreten kdnnen, die sie
zu anderen Zeiten nicht vertreten wiirden. Ebenso verhdlt es sich mit liberalen
Parteien, die mal nach links und mal nach rechts ausscheren oder konservati-
ven Parteien, die mal eine marktliberale Politik propagieren kdnnen und mal die
eigene Nation wieder von allem duferlich Bedrohlichen abschotten wollen und so
selbst Protektionismus forcieren kdnnen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

allem Freiheit vom Staat, und fiir den anderen gibt es auch Freiheit durch
den Staat.

Gerade aber jene Freiheit durch den Staat miissen aber ja auch die
meisten Neoliberalen anerkennen, sofern es die Sicherung der liberalen
Grundrechte betrifft. Die Freiheit durch den Staat ist also schon — zumin-
dest zum Teil — konsenshaft.

In dieser Arbeit wird es nun darum gehen, zu zeigen, dass auch sozia-
le Rechte und deren Realisierung als konsenswiirdig wahrgenommen werden
miissen. Es geht also letztlich um die Wahrheit iiber die Freiheit. Es geht
um die Realitit der Freiheit und eben nicht nur um ein leeres Verspre-
chen, welches einem die Verfassung geben mag. In der realen Welt gibt es
faktisch unterschiedliche Ausgangsbedingungen. Von neoliberalen Den-
kern werden sie aber oft ignoriert oder als tiberwindbar verklirt. In dieser
Arbeit sollen sie nicht verkldrt werden. Dariiber hinaus soll aber auch das
Ideal des Neoliberalismus selbst, ndmlich, dass man nur auf sich achten
solle und misse und nicht auf die Anderen, widerlegt werden. In dieser
Arbeit wird gezeigt, dass Verantwortung nicht nur fiir sich selbst zu tra-
gen ist, sondern auch fiir andere und dies um Willen der liebenswiirdigen
Einrichtung der Welt. Warum die Welt liebenswiirdig eingerichtet sein
muss und was das real bedeuten kann, darum geht es.

Somit wagt diese Arbeit auch eine Riickkehr zu einer Idee, die als
verloren gilt: Es ist die Vorstellung der einen Wahrheit. Ich glaube, dass es
Wahrheit gibt, aber nicht in einem absoluten oder metaphysischen Sinne,
sondern als etwas, was man mit mehreren Menschen teilen kann.

Ich argumentiere fiir die Riickkehr der Wahrheit als Konsens. Ich glau-
be, dass man die Idee der Gerechtigkeit allgemein anerkennungsfihig
begriinden kann. In dem ich sodann den Versuch einer als allgemein-
giiltig rechtfertigbaren Idee von Gerechtigkeit vollziehe, schaffe ich das
Fundament, aufgrund dessen es die Pflicht sein soll, sich zu dieser Idee
der Gerechtigkeit zu bekennen. Warum diese Pflicht eine Pflicht ist, ist
dabei ebenso zu beweisen. Nur wenn dieser doppelte Beweis gelingt, ist es
gelungen, die Riickkehr der Wahrheit als realisierbar zu behaupten und
dies mit Berechtigung.

Wahrheit muss aus der Freiheit der Einzelnen heraus bekannt werden.
Es ist nicht die Erkenntnis, sondern das Bekenntnis, welches Jemandem
Wahrheit, die allgemein anerkennungsfihig ist, letztlich offenbart. Es geht
somit darum sich auf die Offenbarkeit des Wahren einzulassen. Warum

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

1


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Existenzieller Republikanismus

dieses Wahrheitsverstindnis an Martin Heidegger? anschliet, und wo es
sich von diesem zentral unterscheidet, mochte ich kurz ausfithren.

In der Schrift »Zum Wesen der Wahrheit« von 1930 behandelt Heideg-
ger seinen Wahrheitsbegriff. Zunichst geht er auf den geldufigen Begriff
der Wahrheit ein, um seinen Wahrheitsbegriff dann davon abgrenzen zu
kénnen. Der geldufige Begriff von Wahrheit sei die Korrespondenztheorie
der Wahrheit. »Eine Aussage ist wahr, wenn das, was sie meint und sagt,
uibereinstimmt mit der Sache, woriiber sie aussagt« (Heidegger 1976: 179).
Der geldufige Wahrheitsbegriff konne daher als »veritas est adaequatio rei
et intellectus« (ebenda: 180) gefasst werden. Dies kénne zum Beispiel be-
deuten »Wahrheit ist die Angleichung der Sache an die Erkenntnis« oder
»Wahrheit ist die Angleichung der Erkenntnis an die Sache« (ebenda), wo-
durch Heidegger diesen gelidufigen Wahrheitsbegriff auch mit Richtigkeit
gleichsetzt. Wahrheit versteht Heidegger hingegen als aletheia, das heift
aus dem Altgriechischen tibersetzt: Unverborgenheit. Wahrheit enthiillt
sich in diesem Verstindnis als Freiheit, so Heidegger. Wahrheit miisse
erfahren werden, das heifdt konkret erlebt werden, in dem das Dasein sich
instindig offenhilt fiir das Sein, das heifét sich auf das Seiende einlisst:

»Die Freiheit zum Offenbaren eines Offenen &Rt das jeweilige Seiende das Seiende
sein, das es ist. Freiheit enthillt sich jetzt als das Seinlassen von Seiendem. [...].

2 | Ich mochte an die Philosophie Martin Heideggers nicht undifferenziert an-
schlieRen. GroRRes Unbehagen gegenliber dem Philosophen gab es seit seinem
Engagement fiir den Nationalsozialismus. Seine im Vittorio Klostermann-Verlag
von dem Heidegger-Experten Peter Trawny herausgegebenen »Schwarzen Hefte«
(Heidegger2014a,2014b,2014c und 2015) haben dann fiir viele Kommentatoren
das Fass lberlaufen lassen. Der FAZ-Herausgeber Jirgen Kaube (2014) oder der
Zeit-Journalist Thomas Assheuer (2013 und 2014) haben etwa deutlich markiert,
dass die mediale Schonbehandlung und bewusste Ignoranz von Teilen Heideggers
Denkens nun nicht mehr akzeptabel sind. Zuletzt hatte der Philosoph Micha Brum-
lik (2016) in den »Blattern fiir deutsche und internationale Politik« dann auf die
Berufung von rechten Vordenkern auf Heidegger hingewiesen. Auch wenn Heideg-
ger von linken Denkern weiter genutzt wird (vgl. Heisterhagen 2015 und 2016),
muss ein intellektueller Bezug auf Heidegger stets kritisch sein. Heideggers theo-
retische und praktische Einlassung auf den Nationalsozialismus muss stets préa-
sent und stets reflektiert sein. Unkommentiert und unreflektiert sollte an Heideg-
gernichtangeschlossen werden - vorallem nicht mehr seit den Schwarzen Heften.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Sein-lassen ist das Sicheinlassen auf das Seiende. [...]. Seinlassen [...] bedeutet,
sich einlassen auf das Offene und dessen Offenheit, in die jegliches Seiende her-
einsteht, das jene gleichsam mit sich bringt. [...]. Das Sein-lassen, d.h. die Freiheit
ist in sich aus-setzend, ek-sistent. Das auf das Wesen der Wahrheit hin erblickte
Wesen der Freiheit zeigt sich als Aussetzung in die Entborgenheit des Seienden.
[...]. Die Freiheit ist [...] die Eingelassenheit in die Entbergung des Seienden als
eines solchen. [...]. Die in der Wahrheit als Freiheit gewurzelte Ek-sistenz ist die
Aus-setzung in die Entborgenheit des Seienden als eines solchen« (ebenda: 188f.).

Heidegger meint also, dass es ein Offenes gibt, welches offenbar sein
kann und dass die Freiheit darin liegt, sich offen gegeniiber der Offen-
barkeit des Offenen zu verhalten. Innerhalb dieser Offenheit existiert der
Mensch: »Ek-sistent ist das Dasein insistent« (ebenda: 196).}

Aletheia meint etwas, das sich von der Sache her zeigt, es meint das
Offenbare, und Heidegger meint, dass man sich auf das Offenbare ein-
lassen miisse, um es sich lichten zu sehen. Will man das Offenbare also
entbergen, muss man sich auch auf das Offenbare einlassen.

Heidegger glaubte aber nun daran, dass die Wirklichkeit nicht nor-
mativ stumm ist, die Dinge also sprechen kénnen. Das heifit, die Dinge
offenbaren sich von sich aus und gerade ihre Offenbarung kénne man
lichten, wenn man sich auf die Offenbarung der Dinge einlasse und da-
durch kénne man ihre Selbstanzeige aus dem Verborgenen ins Unver-
borgene bringen, beziehungsweise daran teilnehmen, wie die Dinge sich
selbst offenbaren.* Karen Gloy nennt das Wahrheitsverstindnis, welches

3 | Alle Hervorhebungen in Zitaten in dieser Arbeit sind Hervorhebungen im
Original.

4 | Lasst sich anhand der Schriften Heideggers belegen, dass er tatsachlich glaub-
te, dass die Wirklichkeit nicht normativ stumm sei? Wenn Heidegger von aletheia
sprach, von Unverborgenheit, auf die es sich einzulassen gelte, dann war er der Auf-
fassung, dass die Wahrheit letztlich doch in einer Aufdeckung besteht. Auch wenn er
die alte griechische Substanzmetaphysik verabschiedet hat, die nach dem Sein des
Seienden fragte und die glaubte, dieses Wesen des Seienden aufdecken zu konnen,
dann heifit dies noch nicht, dass die Perspektive eines Hoheren beziehungsweise
Unsichtbaren auch schon verabschiedet ist. Heidegger unterschied zwischen Sein
und Seiendem. Das ist die ontologische Differenz. Aber was soll das Sein sein? Er
wollte doch sagen: Da gibt es mehr als das, was wir hier so tagtaglich vor uns haben
- es gibt mehr als das Seiende. Sein anzudenken, heifit doch, das Sein ist mehr als

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

13


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Existenzieller Republikanismus

hier vorliegt, die ontische Wahrheitstheorie, womit gemeint ist, dass »die
Wahrheit vom Seienden selbst ausgesagt wird und mit dessen Entber-
gung identisch ist« (2004: 78). Und gerade dieses Wahrheitsverstindnis
des Offenbarseins des Seienden, so Gloy weiter,

»verlangt zu seiner Entfaltung ein bestimmtes Verhalten vom Subjekt, bei dem
sich das Subjekt dem Seienden 6ffnet und das Seiende in seinem Ansichsein hin-
nimmt, ihm die Moglichkeit gibt, sich in dem zu offenbaren, was es von sich her
ist. Dieses Verhalten des Subjekts ist Freiheit, und zwar Freiheit im existentiellen
Sinne. Sie ist das Seinlassen des Seienden und das Sich-Einlassen auf dessen
Entborgenheit« (ebenda).

Dieses Wirklichkeits- und Wahrheitsverstindnis Heideggers ist ziemlich
esoterisch. Es verlangt keine Verifikation durch jemand anderen. Hei-
deggers Wahrheitsverstindnis ist demnach sehr subjektiv. Wahrheit kann
man eigentlich nur bei sich haben und im Prinzip ist jenes Wahrheits-
verstindnis auch in jener Hinsicht esoterisch, sodass man nicht umhin-
kommt, Heidegger zu unterstellen, er glaubte an eine »Selbstgewif3heit
der Erleuchtung« (Frede 2003:134). Letztlich, so meine Schlussfolgerung,
unterscheidet sich diese Wahrheitsidee kaum von der protestantischen
Offenbarungslehre, die behauptet, dass der Sinn des Seins subjektiv of-
fenbarungsfihig ist und zwar durch Gottes persénliche Mitteilung. Der
einzige Unterschied zu der Individualoffenbarungsvorstellung des Pro-
testantismus ist, dass Heidegger — obwohl er auch Theologie studiert hat
— seine Idee der Lichtung der Wahrheit des Seins nie mit Gott verbunden
hat. Heidegger zufolge teilt Gott dem Individuum nichts mit.

Dennoch ist es nach Heidegger moglich, die Sprache des Seins verste-
hen zu lernen. Trotz der theologischen Fremdheit seiner Ontologie kann

das Seiende, und es erzahlt uns etwas iiber sich. Es kann sprechen und wir kdnnen
es horen, wenn wir nur lernen zuzuhdren! Wir miissen nur die Sprache des Seins
lernen! Das Sein ist nach Heidegger etwas vom Seienden Differentes und Héheres.
Dieses Denken vom Sein als das Differente vom Seienden und als das Hohere zum
Seienden wird symbolisch in seiner Schrift »Der Feldweg«: »Der Zuspruch des Feld-
weges ist jetzt ganz deutlich. Spricht die Seele? Spricht die Welt? Spricht Gott?
Alles spricht den Verzicht in das Selbe. Der Verzicht nimmt nicht. Der Verzicht gibt.
Er gibt die unerschopfliche Kraft des Einfachen. Der Zuspruch macht heimisch in
einer langen Herkunft« (Heidegger 2006a: 7).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

man ihm jedoch eine gewisse pantheistische Neigung unterstellen, nim-
lich dass alle Dinge letztlich Teil eines groflen ganzen Sinnzusammen-
hangs sind, der sich als dieses Ganze nur subjektiv in der Eingelassen-
heit auf diesen entbergen lieRe. Denn das Ganze kénne nur als Ganzes
enthiillt werden. Und das ist ja der Charakter des Seins: Es ist das Ganze
im Vergleich zum individuellen und einzelnen Seienden. Das Seiende ist
iiberdies das, was ist, das heif3t, das, was real da ist und demnach sichtbar
ist. Das Sein hingegen ist nicht sichtbar. Es ist das grofie Ganze. Und Hei-
degger suchte nach dem Sinn des Seins und demnach nach dem Sinn des
groflen Ganzen. Wahrheit hief} fiir ihn sodann, das zu entbergen, was der
Sinn dieses groflen Ganzen ist. Wahrheit hief} fiir ihn die subjektive Er-
leuchtung des Sinns von Sein. Wahrheit wurde demnach als das Ereignis
der Lichtung des Seins verstanden. Diese Erleuchtung der Wahrheit suchte
Heidegger vor allem in der Natur selbst — was symbolisch wird durch den
»Feldweg« (2006a). Daher kam auch Heideggers Technikkritik: Eben weil
die moderne Technik den Menschen nur davon ablenke, in die Natur zu
gehen und dort die Wahrheit des Seins zu finden. Heidegger war somit
wie jene vorsokratischen Naturphilosophen, die staunten, dass alles ist und
so nach dem Grund und Sinn von all dem suchten, was sie bestaunten.
Indem er sich an die vorsokratischen Naturphilosophen erinnerte und da-
hingehend so war wie sie, wollte er die moderne Seinsvergessenheit dest-
ruieren und das Bewusstsein vom Sein als Sinnzusammenhang von allem
zuriickholen. So holte er die Frage nach dem Sinn des Lebens zuriick in
die Philosophie und damit auch zuriick in das Bewusstsein der Menschen.
Dennoch bleibt die Auffassung Heideggers von der Wahrheit esoterisch.
Dieser esoterischen Vorstellung von Wahrheit méchte ich vehement
widersprechen. Ich bin Naturalist. Ich glaube, dass die Wirklichkeit nor-
mativ stumm ist.> Die Dinge kénnen meines Erachtens nicht sprechen.
Auch wenn sie das kénnten und wir als Menschen das sogar prinzipiell
horen konnten, ist es unerheblich fiir die Wahrheit. Denn worauf es bei
der Wahrheit ankommt, ist, dass sie mitteilbar und intersubjektiv besti-
tigbar ist. Wahrheit kann man nur mit Mehreren haben. Sie ist keine rein
individuelle Erleuchtung, sondern die Wahrheit muss auch intersubjektiv
uberpriifbar sein. Und weil sie das muss, kann es keine absolute Wahr-
heit tiber den Sinn des Seins geben, weil diese fiir den Menschen nicht

5 | Hierverstehe ich den Naturalismus in dhnlicher Weise wie ihn Charles Larmore in
seinem Buch »Vernunft und Subjektivitdt« beschreibt (vgl. dazu Larmore 2012: 36).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

15


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Existenzieller Republikanismus

rational mitteilbar ist. Denn selbst wenn man erleuchtet wire, wire man
nicht in der Lage, die Wahrheit des Seins mitzuteilen. Eine individuell er-
fahrende Wahrheit des Seins ist nicht in Worte tibersetzbar. Die Sprache
des Seins ist in die Sprache zwischen den Menschen nicht tibersetzbar.
Also ist es auch unerheblich, ob es eine absolute Wahrheit des Seins gibt.
Denn man wird sich nie tiber sie verstindigen kénnen. Somit ist die Idee
der Wahrheit lediglich auf den Bereich des Weltlichen beschrinkt. Das
heiflt: Wahrheit kann es in der Ethik und der Politik geben. Denn dartiber
kann man sich verstindigen und einigen.

Obwohl Heidegger nun eine Vorstellung von der Wahrheit hat, der
ich widerspreche, kann man dennoch etwas Zentrales iiber Wahrheit von
ihm lernen.

Wahrheit kann nicht ohne Freiheit gedacht werden und Freiheit nicht
ohne Wahrheit. Freiheit ist uns als Mensch prinzipiell gegeben — auch
wenn nicht immer schon gelebt —, Wahrheit hingegen ist uns immer
aufgegeben. Weil aber die Freiheit auch in unserer Verantwortung liegt,
liegt auch die Wahrheit in unserer Verantwortung. Wir kénnen uns als
Mensch nur konkret selbst auf sie einlassen. Diese Einlassung ist Freiheit
und liegt in unserer Verantwortung; ohne Verantwortung® also auch kei-

6 | Der Begriff und die Idee der Verantwortung sind bei Heidegger jedoch auch kri-
tisch zu hinterfragen. Heidegger spricht von Entschlossenheit und Entwurf, ja, man
spirt einen groflen Ernst in seiner Existenzphilosophie. Heidegger will fundamental
arbeiten. Er will zu den Dingen und sich selbst durchdringen. Heidegger nimmt als
Philosoph eine hohe persdnliche Verantwortung fiir sein Programm auf sich. Man
spiirt diese Verantwortung in dem Umfang des Werks von Heidegger, aber auch
in der analytischen Kleinteiligkeit mit der er vorgeht - vor allem in »Sein und Zeit«
(Heidegger 2006b). Heidegger weif, dass er seinem Programm nur dann den Ernst
verleihen kann, den eine Existenzialontologie braucht, wenn seine Textstruktur und
seine Begriffsarbeit scharf und detailliert sind. Denn Heidegger hat sich nichts we-
nigervorgenommen als den Sinn des Daseins zu kl&ren. Grofer als dieses Programm
geht es kaum. Das notigt dem Philosophen, der sich diesem Programm verschreibt,
und der mit diesem Programm ernst genommen werden will, eine grofe Disziplin in
der eigenen Denkarbeit ab. Auch selbst kann sich der Philosoph mit so einem hohen
Ziel und Anspruch nur dann selbst ernst nehmen, wenn er diese Ernsthaftigkeit in
seiner Arbeit spiegelt. Diese Ernsthaftigkeit in der Arbeit korreliert bei Heidegger
auch mit seinen Schlussfolgerungen aus seiner Daseinsanalyse. Denn das Dasein
muss laut Heidegger Verantwortung fiir seine Existenz iibernehmen. Auch fiir die

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

ne Wahrheit. Ohne unsere je konkrete eigene Einlassung kénnen wir an
der Wahrheit nicht teilhaben und somit liegt ein Aktivititsmoment in der

eigene Lebensfiihrung ist Ernsthaftigkeit gefordert. Nun bleibt Heidegger aber sehr
vage bei der Frage was jene Verantwortung fiir die eigene Existenz eigentlich nun be-
deutet. Wofiir der Mensch konkret Verantwortung zu iibernehmen hat, bleibt offen.
Fiir seinen Weg soll er Verantwortung iibernehmen, bewusst sich entwerfen. Gewiss
das kann man iber die Bedeutung der Verantwortung nach Heidegger sagen. Aber
diese Verantwortung ist - im heideggerischen Sinne - der Mensch sich nur selbst
schuldig. Der Mensch kann nach Heidegger weder von anderen Menschen noch vom
Man zur Verantwortung aufgefordert werden. Denn das Man ist ja eine Verfallsform.
Im Man herrscht nur Gerede. Der Mensch ist nach Heidegger niemand anderem
etwas schuldig. Der Mensch ist nach Heidegger entlastet von Rechtsfertigungsan-
spriichen Anderer. Er ist aber auch entlastet, seine eigenen Urteile in den Augen
der Anderen intersubjektiv zu vertreten. Subjektivitat ist nach Heidegger gewollt,
ja sogar gefordert. Weil sich Heidegger aber dem Anderen, der Offentlichkeit, nicht
gegeniiber verantwortlich sieht, sieht er auch keine Notwendigkeit sich von seinen
eigenen Fehlurteilen distanzieren zu miissen. Denn was die anderen sagen, zahlt ja
nicht. So konnte Heidegger auch all die berechtigten Vorwiirfe ignorieren, die seine
Rolle im Nationalsozialismus zum Thema hatten. Heidegger sah zeitlebens nie einen
Rechtfertigungsdruck fiir seine politischen Fehltritte. Er sah sich nie verantwortet
flir ein »mea culpa«. Er sah diese Verantwortung nicht, weil diese Verantwortlichkeit
vor dem Anderen fiir ihn stets unwichtig war - ja, sogar eine Abkehr von sich selbst
und eine Hinkehr zum Gerede bedeutet hétten. So konnte Heidegger die Verantwor-
tung fiir seine politischen Fehltritte ablehnen - oder zumindest ignorieren. Wenn
politisches Handeln aber mit individueller oder personlicher Verantwortung zu tun
hat, und sogar vielmehr ohne diese gar nicht als etwas Integres und Kohéarentes
aufgefasst werden kann, dann steht Heideggers politische Verantwortung in Frage.
Ja, in diesem Sinne war Heidegger verantwortungslos. Wenn Verantwortung auch
heif3t, sich auch verantworten zu lassen - und das in der Offentlichkeit -, dann ist
das, was in der Offentlichkeit besprochen wird, niemals nur Gerede, sondern stellt
den Rahmen dessen da, innerhalb dessen man sich verorten kann, aber in dem
man auch verantwortet werden kann fiir sein Sprechen und Tun. Die Offentlichkeit
ist das Gericht fiir jeden - auch fiir den Philosophen. Der Philosoph ist der, der die-
se Ansicht zu einer Einsicht geworden ist. Nur dann ist er nicht nur ein politischer
Philosoph, sondern wird auch seiner Verantwortung als Biirger unter Gleichen ge-
recht. Das hatte Heidegger von Sokrates lernen kénnen. Und das hatte ihn auch zum
Republikaner werden lassen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

17


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Existenzieller Republikanismus

Wahrheit. Das heifit man muss, wenn man zur Wahrheit gelangen will,
sie aufdecken, erschlieflen, entbergen.

Entgegen Heidegger bin ich tiberzeugt, dass die Wahrheit zu finden,
eine exoterische Angelegenheit ist. Erstim Dialog kann man Wahrheit be-
stitigen — auch wenn ich zeigen werde, dass es eine individuelle Selbstge-
wissheit durch Erschlossenheit gibt. Und letztlich gibt es Wahrheit auch
einzig und allein nur iiber die Idee der Gerechtigkeit und die Gebote des
Humanismus. Uber den Sinn des Seins werden wir keine intersubjektiv
anerkennungsfihige Wahrheit definieren kénnen. Aber wie unsere Welt
aussehen muss, dartiber kann man Wahrheit finden. In diesem Sinne
kann man davon sprechen, dass es intersubjektive Wahrheit in einem
moralischen und politischen Sinne geben kann, aber nicht in einem meta-
physischen Sinne.

Damit ist der Idee einer allgemeingtiltigen und mitteilbaren absoluten
Wabhrheit, einer Wahrheit von allem, eine Absage erteilt. Selbst wenn es
sie gibt, haben wir keine Moglichkeit, sie verstindig zu machen. Und ob
wir sie tiberhaupt erkennen kénnten, bezweifele ich. Ich glaube nicht dar-
an. Der Mensch hat keinen Zugang zum Sinn von allem. Auch Heidegger
hatte diesen Zugang faktisch nicht — auch wenn er sich ihn gewiinscht
und an ihn geglaubt hat.

Die Idee einer moralischen und politischen gemeinsamen Wahrheit
widerspricht aber auch zutiefst dem heutigen Zeitgeist, der meines Erach-
tens von einem radikalen Pluralismus und Relativismus gekennzeichnet ist.
In der Postmoderne wurde die Idee der gemeinsamen und intersubjektiven
Wahrheit als solche und in jeglicher Hinsicht verabschiedet. An ihre Stelle
sind der Relativismus und der radikale Pluralismus getreten.

Als vorherrschendes und bestimmendes Denken der Zeitepoche neh-
me ich das postmoderne Denken an. Obgleich dieses postmoderne Denken
in der Philosophie heftig umstritten ist, nehme ich es als Ausdruck des-
sen an, wie heute zumeist gedacht wird. Dieser postmoderne Pluralismus
ist das vorldufige Ergebnis der — philosophischen — Geschichte. Nachdem
man gemeinsame Wahrheit nicht fand, auch Heidegger nicht, wurde der
Dissens zum Konsens.

Wir leben so heute in einer Zeit der Uneinigkeit, einer Zeit des An-
archismus der Meinungen. Es herrscht der Relativismus. Keine Meinung
hitte das Recht, die richtige Wahrheit zu beanspruchen. Keine Position
kénne und diirfe eine héhere Legitimitit oder Richtigkeit beanspruchen
als eine andere Position. Relativismus heifdt schlicht: Keine Position ist

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

besser oder richtiger als eine andere. Niemand kénne behaupten, er hitte
mehr Recht als ein anderer.

Die Suche nach der Wahrheit wurde ersetzt durch einen Kampf der
Meinungen um Hegemonie. Gerade weil man nicht mehr daran glaubt,
dass man etwas restlos klar und einsichtig beweisen kann, ist man dazu
iibergegangen, darauf zu hoffen, dass sich im Kampf der Meinungen
letztlich zumindest die Menschenrechte als unantastbar halten. Das ist
der postmoderne Minimalkonsens, zu dem man sich ideell noch hinreiflen
lassen kann — auch wenn praktisch in der westlichen Welt diese Men-
schenrechte teilweise nicht immer unantastbar bleiben.

Und jene praktische Inkonsequenz liegt daran, dass selbst die Men-
schenrechte relativiert werden konnen und vor allem selbst heftig um-
stritten sind, namlich deshalb, weil man dariiber streiten kann, was man
darunter eigentlich alles subsummieren solle und welches Menschen-
recht wichtiger sei als ein anderes. So wurde im Zuge der Ausbreitung
des weltweiten Terrorismus die Sicherheit vieler auch wichtiger als die
Freiheit weniger. Staaten beschlossen zu foltern und verletzten so das
Menschenrecht auf Unversehrtheit — und dies aufgrund des Schutzes vie-
ler. Selbst die Menschenrechte sind so eine Frage der Auslegung gewor-
den — je nach dem, was einem wichtiger ist. So entspann sich vor allem
ein Kampf zwischen den Idealen der Sicherheit und Freiheit, der letztlich
schon in der Moderne selbst angelegt war — schlieflich sind sie seit Tho-
mas Hobbes (1986) direkt miteinander verbunden.”

Dieser Kampf zwischen Sicherheit und Freiheit ist nun zum Charak-
teristikum der Postmoderne geworden. Die eigene Sicherheit wird zu-
meist hoher bewertet als die Freiheit anderer. Die eigene Freiheit wird
zumeist hdher bewertet als die Sicherheit anderer.®? Und jene Subjektivie-

7 | Sicherheit und Freiheit sind eigentlich keine Gegenséatze. Sie werden nur oft
zu Gegenséatzen gemacht. Sicherheit und Freiheit sollte man nicht gegeneinander
ausspielen, sondern man sollte sie vereinen. Man sollte sie gemeinsam wachsen
lassen - aneinander und miteinander.

8 | Man sieht: Prinzipiell kdnnte man auch Freiheit und Sicherheit gegeneinander
tauschen und sagen: Die eigene Sicherheit wird zumeist héherer bewertet als die
Sicherheit anderer. Oder man kann sagen: Die eigene Freiheit wird zumeist héher
bewertet als die Freiheit anderer. Freiheit und Sicherheit sind keine Gegenséatze.
Sie driicken das Gleiche aus, je nachdem wie man es interpretiert. Eine Freiheit
von Willkiir ist zugleich die Sicherheit vor der Willkiir anderer. Eine substanzielle

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

19


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Existenzieller Republikanismus

rung von Wertvorstellungen und Interessen, die damit verbunden ist, ist
nur wirklich letztendlich moglich geworden, weil die Idee der gemeinsa-
men Wahrheit als Letztinstanz der Bewertung verloren ging. Gerade weil
nichts mehr als beweisbar gilt, ist alles legitim geworden: Denn es zihlt
nur noch das, was man selbst will und nicht mehr das, was einem allge-
meinen Willen entsprechen kénnte. Wahrheit wurde radikal subjektiviert.
Der Glaube an die Wahrheit, die intersubjektiven Sinn und Wert hat, ist —
nahezu — verloren gegangen.

Der fundamentale Glaube der Moderne ist in der Postmoderne erodiert;
niamlich, dass man in der Lage ist, rational einsichtig etwas ein fiir alle
Mal als unantastbar zu beweisen und dies vor allem deshalb, weil es in der
Moderne nie gelang, diese Einsichtigkeit zu erreichen. Die Postmoderne
ist daher das Resultat einer Erniichterung und nicht einer fortschrittlichen
Erkenntnis. Nun regiert jedenfalls der Glaube an den strukturell uniiber-
windbaren Dissens die Postmoderne. Die Suche nach der gemeinsamen
Wahrheit wurde aufgegeben — an ihre Stelle trat die Akzeptanz der struk-
turell uniiberwindbaren Uneinigkeit.

Werte werden daher heute — im Sinne des postmodernen Pluralismus
— als inkommensurabel und daher im Widerstreit angesehen, und dieser
Pluralismus wird als wertvoll fiir die Gesellschaft begriffen. Werte wiir-
den grundsitzlich in Sprachspielen erzeugt. Sie kénnten damit gar nicht
im Gesprich sein, sondern miussten sich widerstreiten, da sie eingebettet
seien in Sprachspiele, die als konstitutiv heterogen angenommen werden.
Jedes Sprachspiel (einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe) sei ein
genealogisches. Es sei gewachsen und rechtfertige sich selbst durch sei-
ne Genealogie. Die postmoderne Gesellschaft spreche so mehrere Spra-
chen, mehrere Diskurse stiinden nebeneinander. Da es keine Sprache an
sich gebe, blieben die Diskurse untibersetzbar. Es fehle eine universale
Urteilsregel auf ungleichartige Diskurse. Die Diskurse blieben so inkom-
mensurabel. In keiner Weise sei damit ein Konsens zu erwarten. Kon-
sens, vor allem in der Politik, sei nicht zu erwarten. Mit dieser Haltung

Freiheit durch 6konomische Grundversorgung ist das Gleiche wie soziale Sicher-
heit durch ein Existenzminimum. Der Andere ist stets der, der die Sicherheit oder
Freiheit rauben kann, genauso wie er Freiheit und Sicherheit auch schenken kann.
Der Andere istimmer entweder das Problem oder die Losung. Der Andere ist somit
entweder die Freiheit oder die Unfreiheit. Erist die Bedingung der Méglichkeit von
Konsens oder von Streit.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

wird angestrebt Totalititsdenken und Gesamtlésungen zu tberwinden.
Nach Jean-Francois Lyotard (1987 und 1994) komme es darauf an, das In-
kommensurable zu ertragen und Feingefiihl fiir die Differenzen zu ent-
wickeln. Das Nebeneinanderbestehen dieser Diskurse wird aber vor allem
als Befreiung gefeiert. Man miisse es nur aushalten, dass eine Vielheit
von verschiedensten Perspektiven unauflésbar nebeneinander bestehen.

Was ist das Problem dieses Zeitgeistes?

Dieser postmoderne Pluralismus wichst sich mittlerweile zu einem radi-
kalen Perspektivenegoismus und zu einer radikalen Perspektivenegozentrik
aus und fithrt zu einer Entmiindigung des Anderen. Die eigene Meinung
wird absolut gesetzt. Sie hat Legitimation. Der Andere und sein Denken
spielen keine Rolle. Was der Andere denkt, ist nicht von Belang fiir die
Legitimation des eigenen Denkens. Man braucht dem Anderen noch
nicht mal mehr zuzuhoren. Vor allem das Prinzip der Aligemeinheit wird
damit verabschiedet. Und das bedeutet eben die Absage an die Idee der
gemeinsamen Wahrheit. Der Andere kann sodann sogar zum Feind der
eigenen Wahrheit werden. Aus einer postmodernen Bevormundungsangst
kann auch schnell ein Antagonismus entstehen, weil dem Anderen unter-
stellt werden kann, einem die eigenen Gewissheiten nehmen zu wollen.
Das kann Aggressivitit und Zorn bilden, die sich antagonistisch wenden.
Die Postmoderne legitimiert also nicht nur das Desinteresse am Anderen,
sondern sorgt vielmehr fiir eine Haltung der Distanz zum Anderen, die
dann auch - prinzipiell immer — in eine Haltung des Kampfes gegen den
Anderen umschlagen kann. Und das kann dann selbst fiir eine Erosion
der Toleranz sorgen, und die Toleranz ist es, die die postmodernen Ge-
sellschaften bislang noch einigermaflen zusammenhilt. Schwindet aber
die Toleranz, dann bricht der Antagonismus voll durch — fortgeschrittene
Ansitze dazu sieht man zurzeit vor allem in den USA.

Ich suche nun wieder nach einer allgemein anerkennungsfihigen
Theorie und Praxis von der Gerechtigkeit. Dazu rehabilitiere ich den Be-
griff der Wahrheit, und zwar: Wahrheit als Konsens. Dieser Konsens muss
sich auf das Bekenntnis des Einzelnen stiitzen, beziehungsweise der Ein-
zelne muss sich zu einem allgemein Anerkennungsfihigen bekennen.
Nur so kann er eine Wahrheit als gemeinsame Wahrheit anerkennen. Nur
durch sein Einlassen kann er zulassen, dass er gemeinsame Wahrheit fin-
den kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

21


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Existenzieller Republikanismus

Diese gemeinsame Wahrheit kann nun nicht iiber die Vernunft gefun-
den werden.

Die Vernunft kann nicht, wie Immanuel Kant meinte, dem Willen
gebieten. Der Wille muss sich an einem allgemeinen Willen ausrichten.
Man mag dies vielleicht den internalistischen Aufbruch des Willens zum
allgemeinen Willen nennen. Dass der Wille gut sein kann und er daher gut
sein soll, nennt Kant eine Pflicht, eine Vernunfttat. Die Vernunft muss
einen dazu nétigen, gut zu sein, wenn man es sein kann, so Kant. Ich
denke auch, dass wenn man gut sein kann, auch gut sein soll.’ Diese ge-
sollte Entwicklung muss man aber durch seinen Willen aus sich selbst
anstoflen. Und dass sich der Wille zum allgemeinen Willen entwickeln
kann und muss, kann man nur durch eine Deontologie des Gefiihls zeigen
und nicht durch eine Deontologie der Vernunfi.

In dieser Arbeit soll iiber die konkrete Ausgestaltung der Deontologie
des Gefiihls gesprochen werden, welche die Methode der Metapsychologie
ausdriicken und darstellen soll.

Was wir heute brauchen, ist eine Kehre zu einer Wahrheit, die man
anerkennen kann, aus Denken, Wollen und Urteilen. Darum soll es in
dieser Arbeit gehen.

Nun kann man einer Unterscheidung zwischen Denken, Wollen und
Urteilen auch widersprechen und zwar aus dem Grund, dass der Wille
nichts anderes ist, als sowohl die emotionale Festlegungsressource des-
sen, was wir Menschen durch unsere Vernunft als zu tun festlegen, als
auch die Motivationsressource, das zu tun, wofiir wir uns qua Vernunft
entschieden haben. Demnach wire die Vernunft notwendig anzuneh-
men, weil sie die menschliche Fihigkeit ist, durch die etwas als zu tun
tiberhaupt definiert werden kann. Die Vernunft sei also die Fahigkeit,
durch die wir tiberhaupt Ziele und Zwecke unseres Handelns definieren
kénnen, und der Wille ist dann nichts mehr als die Fihigkeit, das auszu-
fuhren, wofiir man sich qua Vernunft entschieden hat. Mit der Vernunft
treffe man somit die Entscheidungen, wohingegen man sie mit dem Wil-
len schliefflich umsetzen kénne und durch den man sich tiberdies tiber-
haupt bewusstwerden kénne, was man fiir die eigene Einsicht hilt. Den
Willen kénne es daher auch nur tiberhaupt geben, weil wir etwas als fiir
uns zu tun definieren kénnen. Und diese Definitionsleistung werde eben

9 | Was »gut« ist, ist dabei allerdings zu definieren und so zu begriinden, dass es
intersubjektiv liberzeugt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

durch die Vernunft erbracht. Denn die Vernunft sei es, die uns Griinde
geben kann, und nicht der Wille. Der Wille lege somit die eigenen Zie-
le und Zwecke nicht zuerst fest, sondern ermégliche nur die emotionale
Festlegung auf diese und sorge dafir, dass wir sie umsetzen kénnen und
dies dann gegebenenfalls auch tun. So sagt man daher auch, dass der eine
einen starken und der andere einen schwachen Willen haben kann. Der
eine strebt so nach der Umsetzung dessen, was er als Ziele und Zwecke
setzt, und der andere schreckt davor zuriick. Und dies sei dadurch erklir-
bar, dass der Wille eben nicht das sei, was die Ziele und Zwecke festlegt,
sondern das sei, was einen selbst auf diese Zwecke und Ziele festlegen
lasse und sie so in die Tat kommen konnen.

Meines Erachtens muss man so zwischen Vernunft und Wille unter-
scheiden. Das Denken, beziehungsweise die Vernunft ist der Ausgangs-
punkt. Es gibt eine Fihigkeit, die uns etwas festlegen lisst (Denken be-
ziehungsweise Vernunft)!’, es gibt eine Fihigkeit, die es uns {iberpriifen
lasst (Urteilen) und eine Fahigkeit, die uns eine Tat als unsere Tat bewusst
machen lisst und es dann auch tun lassen kann (Willen). Aber nur der
Wille kann etwas letztlich vollziehen. Ohne ihn geht nichts. Jede Hand-
lung muss ich zunichst als die begreifen, die ich selbst vollziehen kann.
Und nur wenn ich dazu den Willen habe, werde ich die Handlung - als
die meine — vollziehen.

Es ist unméglich, dass die Vernunft den Willen beherrschen kann, so
wie sich das Immanuel Kant gewiinscht und erhofft hat. Es ist ganz und
gar unmoglich, dass der Wille sich bestimmen lisst. Er ist nicht kontrol-
lierbar. Die Vernunft ist auch nicht direkt ein Differentes zum Willen,
sondern Vernunft, Wille und Urteilen sind Teile eines Prozesses, bei dem
nun entscheidend ist, dass dieser Prozess auch so ablaufen kann, dass
bei ihm der Teil der Uberpriifung fehlt. Nur wenn Denken, Wollen und

10 | Indem ich hier behaupte, dass die Vernunft ein Vermogen ist, schlieffe ich
an die kantische Tradition der Begriffsverwendung an. Georg W. F. Hegel hingegen
hatte mit der Interpretation, dass Vernunft ein Vermdgen ist, gebrochen. Die Ver-
nunft ist nach Hegel tatig in der Wirklichkeit. Alle Wirklichkeit ist Geist. Der ab-
solute Geist ist die treibende Kraft hinter allem - er ist Philosophie. Hegel hat
ein dynamisches Versténdnis von Vernunft und Wirklichkeit. Die Wirklichkeit ist
in Bewegung und weil das, was verniinftig ist, wirklich ist und was wirklich ist ver-
niinftig, so wie Hegel es in den »Grundlinien der Philosophie des Rechts« schreibt
(vgl. Hegel 2013: 24), ist die Vernunft selbst etwas Bewegtes und in Bewegung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

23


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Existenzieller Republikanismus

Urteilen in eins kommen, als Teil eines Prozesses gedacht und vollzogen
werden, dann ist der Prozess komplett.

Das Urteilen ist dabei von Bedeutung, wie der Wille, den man je selbst
hat, als ein Wille bewusst gemacht werden kann, der seine Berechtigung
hat. Denn Griinde zu finden ist einfach, aber berechtigte Griinde fiir et-
was zu finden nicht. Die Vernunft kann einem alles Mogliche als Ziele
und Zwecke setzen, aber ob sie verallgemeinerbar sind, das kann nur der
Gebrauch der erweiterten Denkungsart™ fiir einen kliren. Nur durch den
Gebrauch der eigenen reflektierenden Urteilskraft kann der Wille zu einem
allgemeinen Willen reifen. Sie ist es, durch die der Wille zum allgemei-
nen Willen gestreckt werden kann. Und erst dann kann das Gewollte im
kantischen Sinne verniinftig sein. Nur wenn der Wille anerkennen kann,
dass die Priifung ergeben hat, dass der Wille berechtigt ist, dann ist der
Wille im kantischen Sinne berechtigt. Der Wille ist es auch, der nur zur
Priiffung motivieren kann. Intersubjektives Urteilen ohne Wollen funk-
tioniert nicht. Und allein durch die Fahigkeit, die man Vernunft nennen
kann, werde ich nicht priifen. Die Vernunft hat also in keiner Weise einen
erhohten Status gegeniiber dem Willen und ist nicht fahig, diesen zu kon-
trollieren.

Dementsprechend sind Vernunft, Wille und die Priifung verschieden,
aber sie sind erstens alle als Teil eines Prozesses zu denken und zweitens
ohne den Willen nichts.

Und wenn die Philosophie und die Geschichte des 19. und 20. Jahr-
hunderts uns etwas gelehrt haben sollten, dann vor allem eines, nimlich,
dass der Wille unausrottbar ist und unwiderruflich die Ressource ist, von
dem alles ausgeht. Der Wille ist die Macht der Welt. Und der Wille zur
Macht, den wir seit der Aufklirung erleben, ist der Wille, den Willen als
Macht der Welt zu finden.

In der Postmoderne ist der Wille als Macht der Welt nun entdeckt.
Was stirker verdeckt wurde, ist das Wesen des Urteilens oder genauer ge-
sagt: die Kraft der Klugheit.”?

11 | Diesen Begriff der erweiterten Denkungsart hat Immanuel Kant in der Kritik
der Urteilskraft (1974) geprégt, ebenso die Idee der reflektierenden Urteilskraft.
12 | Diese Aussage ist natiirlich eine Pauschalisierung. Es gibt Ausnahmen von
dieser Feststellung. Es gibt heute einige - gar eine Menge - Menschen, die in dem
von mir vorgestellten Sinne »klug« sind. Nur bilden sie meines Erachtens nicht die
Mehrheit. Diese Aussage kann als Elitismus kritisiert werden und zudem als nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Das Resultat ist nun: Wir wissen immer weniger, was wir allgemein
wollen sollen. Das ist die postmoderne Orientierungslosigkeit. Die Postmo-
derne ist eine Zeit der Leere. Die weite Verbreitung des Neoliberalismus
als Theorie und Praxis ist dabei zudem das Anzeichen fiir eine Individua-
lisierung, die den Bezug zum groflen Ganzen verloren hat. Die Ordnung
der Welt als Ganzes wurde unwichtig. Was stattdessen wichtig wurde, ist
die Ordnung der eigenen Lebenswelt. Und wie man diesen Ausschnitt
des Lebens blof ordnen und gestalten soll, wird auch zunehmend fiir
viele Personen schwieriger, weil ihnen Orientierung und Struktur fehlt.
Der Welt fehlt so der Sinn und der eigenen Lebenswelt oft die Sinnorien-
tierung. Die Individualisierung stiirzt die Menschheit so langsam in eine
grofle Depression, weil ein allgemeiner Sinn fehlt. Und die Hegemonie
des Neoliberalismus als Theorie und Praxis ist es, die diese Depression
beférdert und beschleunigt. Der Neoliberalismus ist so eine der gréften
Unsinnigkeiten einer Zeit, die selbst unsinnig ist.

Hannah Arendt wollte die Moderne davor retten, in diese Unsinnig-
keit — und damit in die Postmoderne — hineinzugeraten. Sie versuchte
die Klugheitsvergessenheit unserer Welt zu destruieren und die Klugheit zu
erneuern — indem sie Denken, Wollen und Urteilen als Teil eines Prozes-
ses wiederfinden wollte. Damit wollte sie die Moderne letztendlich retten.
Und sie hat uns mit ihrem Werk den Bauplan hinterlassen, wie wir die-
se Rettung vollziehen kénnen. Denn sie wusste durch die Holderlin-Be-
fassung ihres Mentors Martin Heidegger: Wo aber Gefahr ist, wichst das
Rettende auch — wobei man das Rettende selbst hervorbringen muss, denn
das Rettende sind wir selbst.

Finden wir, das heift jeder selbst, zur Klugheit und dem Willen zum
Allgemeinen zurtiick, dann finden wir unsere menschliche Fahigkeit uns
nach einem Allgemeinen zu richten und dieses gemeinsam einzurichten.
Setzen wir auf unseren guten Willen und das Wissen von uns als liebende
Wesen und verbinden dies dann mit unserer Kraft das Wissen auf die
Welt und uns selbst anzuwenden, ndmlich iiber sie und uns im Angesicht
unseres Wissens zu urteilen, dann werden wir etwas schaffen konnen,
was nicht weniger sein wird, als eine neue Epoche zu beginnen, in der die
Welt in groflen Schritten liebenswiirdig eingerichtet wird.

beweisbare Behauptung. Beides ist korrekt. Und doch sollten wir die These der
Klugheitsvergessenheit der Postmoderne ernst nehmen - und dies im Sinne aller.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

25


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Existenzieller Republikanismus

Was wir brauchen ist eine Kehre. Dass diese begriindet ist, soll diese
Arbeit zeigen. Mit dieser Kehre muss vor allem ein neues Erziehungs-
system einhergehen.

Nur eine Gesellschaft, in der das Erziehungssystem in der Lage ist,
das Denken, das Wollen und das Urteilen als Einheit allen zu Erziehen-
den in ihnen hervorkommen zu lassen, wird eine Gesellschaft sein, die
wir ideal nennen konnen. Diese Gesellschaft wird dennoch kein System
der volligen Kontrolle sein. Es wird nicht ein platonisches Panoptikum, in
dem Menschen durch Konventionen und Normen, die eine Schicht von
philosophischen Ubervitern predigt, zu dem gebracht werden, was sie
sollen. Denn nur dann wird der Mensch ideal sein, wenn er aus seinem
eigenen Willen heraus in der Lage ist, das richtige Wissen in sich hervor-
kommen zu lassen und die Welt nach diesem Wissen einzurichten. Tétet
man demnach den Willen ab, tétet man das Ideal des Menschen. Man
hindert ihn daran, selbst aufzusteigen.

Aber diese ideale Welt, in der auch die Menschen ideal geworden sind,
ist weit entfernt. Der richtige Anfang wird sein, das Erziehungssystem
umzubauen. Das wusste schon Platon, darum griindete er die Akademie.
Das wusste Aristoteles, als er Alexander den Grofen und spiter die jun-
gen Erwachsenen Athens unterrichtete. Das wussten die Stoiker. In der
Antike wusste man noch vom Wert der Erziehung fiir das Ideal des Men-
schen und der Welt. Heute scheint Erziehung reduziert auf techne. Man
verspricht sich fiir seine Kinder etwa gute Perspektiven, wenn man sie
auf Privatschulen schickt. Man zwingt die Kinder friih viele Sprachen zu
lernen und ebenso alles frith zu erlernen, was ihnen Wettbewerbsvorteile
auf dem spiteren Arbeitsmarkt schaffen konnte. Erziehung wurde so ein
Instrument der Platzierung im soziodkonomischen Arrangement. Die Er-
ziehung wurde generell instrumentalisiert und damit teilweise stark zur
Magd der Wirtschaft degradiert.

Es ist nicht verkehrt, auch Soft Skills und Kompetenzen zu lehren, die
man fiir das spitere Arbeitsleben brauchen wird. Die Digitalisierung etwa
wird eine neue Art von Informatik- und Technikunterricht in den Schu-
len erfordern. Ohne dieses digitale Wissen werden viele Arbeitnehmer —
und Arbeitgeber — in der Zukunft Schwierigkeiten bekommen.

Jede Erziehung wird Kompetenzen ausbilden miissen. Jede Erziehung
muss auf die Bediirfnisse der sozialen Realitit beziehungsweise ihrer
Zeit eingehen kénnen. Jede Erziehung muss auch Fachkrifte fiir morgen
bilden kénnen. Denn Herausforderungen werden bestehen bleiben.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Aber ohne die richtige Erziehung mit Philosophie und Ethik bis in
das junge Erwachsenenalter wird die Idealisierung der Welt und des
Menschen scheitern. Was wir demnach zunichst brauchen, ist eine Neu-
orientierung in der Erziehung. Ethik und politische Philosophie werden
massiv ausgebaut werden miissen und ein System der Erziehung des
Menschen als liebendes Wesen mit all seinen Schlussfolgerungen ein-
gefithrt werden. Dieses System wird paternalistisch sein miissen. Phi-
losophische Lehrer, die selbst umfassend und lange ausgebildet werden
miissen, werden umfassenden Einfluss auf ihre Schiiler bekommen so-
wie nehmen miissen.

Bei der Erziehung diirfen und sollen zwar weiterhin auch die Eltern
mitwirken. Aber erst ein System, in dem die Philosophen die Kontrolle
iiber die Ethik und den politischen Philosophieunterricht iibernehmen,
wird in der Lage sein, die Welt ideal zu machen — oder zumindest erst ein-
mal ein Gemeinwesen. Denn von einer weltweiten Umsetzung so einer
doch — unter heutigen Gesichtspunkten und Vorstellungen — drastischen
Kehre in der Erziehungspolitik ist noch lange nicht auszugehen. Die Welt
muss sich langsam dorthin entwickeln. Aber dass sie dort hingehen muss,
bleibt auRer Frage. Doch diese Kehre muss vom Volk" selbst eingefordert
werden. Dieses Volk muss die Erziehung fordern. Denn nur der Wille des
Volkes — der von den Einzelwillen getragen werden muss — wird letztlich
eine Zivilreligion schaffen und erhalten, an die man sich individuell hilt,
indem jemand sich zu ihr bekennt, und die dann fiir eine echte Sicherheit
und Freiheit sorgt. Und dieser Wille des Volkes kann zwar auch ohne je-
nes Erziehungssystem entstehen, wird aber niemals ohne dieses erhalten
bleiben. Denn die Erziehung soll vermitteln, wie die richtige Beziehung
zwischen Menschen auszusehen hat. Von der richtigen Beziehung mag
die Mehrheit eines Volkes — zu gewissen Zeiten — auch ohne das richtige
Erziehungssystem die richtige Intuition haben. Aber vollends sicher ist
dieses Wissen von der richtigen Beziehung erst durch das richtige Erzie-
hungssystem. Daher ist eine Umorientierung in der Erziehungspolitik so
wichtig.

13 | Volkistfirmich weniger eine nationale GroRe, sondern einerseits ein Rechts-
begriff und andererseits eine sittliche Grofie. Das Volk ist fiir mich kein mystisches
Subjekt, sondern ein Begriff gemeinschaftlicher Selbstbestimmung. Das Volk ist
fiir mich sowohl der Souveran im rechtlichen Sinne als auch der Souverén im sitt-
lichen Sinne.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

27


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Existenzieller Republikanismus

Die Welt wird erst dann zu einem System der Planbarkeit und damit
wirklich zu einem System der techne, wenn es gelingt, das Denken, das
Wollen und das Urteilen als Gesamtheit und Einheit in der je individuel-
len Einzigartigkeit durch das Erziehungssystem auszubilden und so letzt-
lich eine Zivilreligion zu schaffen, die vorgibt, was ethisch und politisch
als Gerechtigkeitsleitlinie annihernd zu realisieren ist. So ein System
muss erst geschaffen werden und das wird Zeit benétigen.

Hierbei ist eines anzuerkennen:

Die Welt wird sich ohne Frage von den Philosophen {iber das Wis-
sen um das Richtige belehren lassen miissen. Das ist nicht einfach in
einer Zeit, in der die Irrationalitit einer neuen spirituellen Religiositit ihr
Unwesen in der Welt treibt. Die Riickkehr des religiésen und ethnischen
Fundamentalismus wird die gréfite Hiirde fiir die Belehrung der Welt
auf Basis des Wissens von der Liebe sein. Nur wenn es gelingt, dieses
Wissen als Religion, und zwar als Zivilreligion zu implementieren, wird es
gelingen, dass sich diese Religion der Liebe in den Herzen der Menschen
durchsetzt. Der Wille des Volkes ist auch hier entscheidend. Nur das Volk
selbst kann jene Zivilreligion schaffen und erhalten. Aber warum jeder
sich dazu bekennen soll, muss bewiesen und gezeigt werden. Das muss
Aufgabe der philosophischen Lehrer sein. Sie miuissen die Begriindung
und die Erziehung leisten.

Philosophische Fiihrerschaft wird unerlisslich sein fur die richtige Ein-
richtung der normenbildenden Erziehungssysteme. Und philosophische
Fiihrerschaft ist das, was seit Platon der Urgedanke der Philosophie ist:
nimlich die Beherrschung des Gemeinwesens Kraft des richtigen Wis-
sens. Philosophie muss politisch wirklich werden. Das ist der zentrale
platonische Gedanke. Das heifdt: Die Institutionen des Gemeinwesens
miissen durch das richtige Wissen geprigt und geleitet werden.

Somit wird sich Philosophie auch erst in der Praxis verwirklichen.
Darauf werde ich in dieser Arbeit noch mehrfach zuriickkommen. Denn
das Ziel ist immer die Praxis, nie allein die Theorie. Und diese Praxis ist
nicht allein eine Aufgabe einiger Weniger, sondern die Griindung und
der Erhalt der auf dem richtigen Wissen basierenden Institutionen sind
Aufgabe aller Citoyen. Nur durch deren Willen kann so ein System ent-
stehen. Es kann nicht allein von einer Kaste philosophischer Fiihrer eta-
bliert und umgesetzt werden. Die lebendige Macht des Volkes muss stets
hinter diesen Institutionen stehen — um mit Hannah Arendt zu sprechen.
Philosophische Fithrerschaft liegt somit in der Aufgabe und Pflicht jedes

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Citoyens. Sie ist Biirgerpflicht — auch wenn sie angestofien werden muss
von den Lehrern des Biirgerseins. Die Pflicht zur philosophischen Fiih-
rerschaft wird der politische Sokratismus in dieser Arbeit beschreiben und
charakterisieren.

Diese Arbeit stellt zunichst aber vorrangig heraus, warum wir Men-
schen liebende Wesen sind und was daraus folgt. Das ist die genannte
Deontologie des Gefiihls. Sie soll die Grundlage all dessen bilden, was dem
Menschen anerzogen werden muss: nimlich das Wissen von sich als lie-
bendes Wesen — mehr nicht. Erst wenn er dies versteht und in seinem
Willen selbst bejaht und dieses Wissen in der Welt zur Realitit bringt,
dann ist geschafft, was die Erziehung bewirken sollte: die gelebte Freiheit
jedes Einzelnen in seiner Fahigkeit, das zu tun, was sein guter Wille ihm
vorgibt zu tun.

Diese Deontologie des Gefiihls behauptet die Existenz eines ersten Ge-
fiihls, nimlich der Liebe. Sie behauptet, dass jeder Mensch, der geboren
wird, in seiner Entwicklung zunichst dieses Gefiihl erfihrt. Warum dies
so ist, wird auszufiihren sein."

Diese Behauptung der Deontologie des Gefiihls kann vielleicht nicht
empirisch durch entwicklungspsychologische und anthropologische Er-
kenntnisse legitimiert werden. Daher ist sie eine Wissenschaft der Uber-
zeugung und demnach letztlich selbst eine Art von Glaube. Trotzdem will
ich versuchen, diese Deontologie des Gefiihls empirisch zu untermauern.'®

14 | Man kdnnte annehmen, dass das erste Gefiihl des Menschen eigentlich eher
Angst ist, weil er schlielich in etwas geworfen wird, was ihm unbekannt ist und
diesihn &ngstigt. Dem kann ich nicht widersprechen. Préziser misste es demnach
heiflen, dass die Liebe das erste Gefiihl gegeniiber einem Anderem ist, welches
ein Mensch erfahrt. So sind Angst und Liebe die zwei Grundbefindlichkeiten des
Menschen: Angst auf sich selbst bezogen - als Grundbefindlichkeit, die ich je
selbst nur habe, weil ich in das Dasein geworfen wurde, dem das Nichts gegen-
ibersteht, was mich angstigt. Liebe ist sodann stets auf einen anderen bezogen.
Angst ist die Grundbefindlichkeit des Selbst, Liebe die Grundbefindlichkeit des
Zwischen.

15 | Doch diese empirische Untermauerung kann und wird nicht in dieser Arbeit
geschehen. Ich werde aber versuchen, in einer Arbeit iiber die »Philosophie und
Psychologie der Liebe«zu beweisen, dass die Liebe als das erste Gefiihl empirisch
belegt werden kann. In einem Abschnitt iber die Psychologie der Liebe werde ich
zeigen (missen), dass aus entwicklungspsychologischer Perspektive, die Liebe

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

29


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Existenzieller Republikanismus

Die Grundthese dieser Arbeit ist, dass das Gefiihl der Liebe relevant ist
fiir Fragen der politischen Ordnung. Diese These zu veranschaulichen,
ist der Sinn der rationalen Argumentation der Deontologie des Gefiihls.!

als das erste Gefiihl des Menschen zu Recht aufgefasst werden kann. Es geht hier
also um die empirische Untermauerung der Liebe als dem ersten Gefiihl des Men-
schen. Damit soll die in dieser Arbeit ndher ausgefiihrte Methode der Metapsycho-
logie eine empirische Fundierung bekommen.

16 | Mit Deontologie ist ein Sollen verbunden - beziehungsweise soll eine Deon-
tologie ein Sollen begriinden. Bei der Deontologie ist ein Sollen also die Konse-
quenz. Insoweit stellt sich die Frage, inwieweit und inwiefern die Deontologie des
Gefiihls normative Implikationen hat, die als allgemeingiiltig angesehen werden.
Zunachst sehe ich mit der Deontologie nur eine Selbstverpflichtung. Die Pflicht,
die hierdem Sollen entspricht, betrifft zunachst nur das Individuum. Weil das Indi-
viduum aber zugleich das Ideal der besten politischen Ordnung durch sich selbst
reprasentieren soll und damit ein Vorlaufer fiir dieses Ideal sein soll, entsteht so-
mit auch eine Verbindung vom Individuum zum Ganzen. Das Sollen betrifft daher
zundchst das Individuum. Aber indem das Individuum seine Selbstverpflichtung
ernst nimmt, und nach der Aufhebung seines Ideals in einem Bund mit anderen
Individuen strebt, wird das Sollen ja dann stérker und zu einem allgemeinen Phé-
nomen, je grofer dieser Bund wird. Warum aber ein Gefiihl, und hier meine ich
die Grundbefindlichkeit der Liebe, iberhaupt normative Implikationen auch nur
fir das Individuum selbst haben kann, werde ich mit der Metapsychologie zeigen.
Dadurch dass die Deontologie des Gefiihls aber zun&chst nur das Individuum be-
trifft, gibt es auch keinen Widerspruch zwischen einer Deontologie und dem Ge-
fiihl. Denn das Gefiihl wird nicht beansprucht, um im kantischen Sinne eine Pflicht
zu begriinden, die fiir alle verpflichtend ist. Sondern ein Geflihl kann nur das Indi-
viduum selbst bewegen. Aber das Individuum kann wiederum andere Individuen
bewegen. Es kann fiir ein Sollen werben, welches auf der Grundbefindlichkeit der
Liebe beruht. Aber um diese Selbstverpflichtung versténdlich zu machen, braucht
es eine Art Protokoll des eigenen liebenden Verstehens. Dieses Protokoll ist die
Deontologie des Gefiihls. Nur durch dieses Protokoll kann das liebende Verstehen
aber iiberhaupt nachvollziehbar werden. Die Deontologie des Gefiihls ist somit
eine rationale Beschreibung eines emotionalen Verstédndnisprozesses. Die Deon-
tologie soll erméglichen, dass das liebende Verstehen des liebenden Wesens als
rationales Verstandnis anerkannt werden kann und zudem von anderen Menschen
aus rationalem Grund iibernommen werden kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Somit kann diese Arbeit, wie das ganze Projekt, welches ich verfolge,
letztlich als der Versuch des Verstindnisses der Liebe interpretiert wer-
den. Darin sehe ich erneut die grofle Linie zu Hannah Arendt, die gerade
dieses Verstindnis versuchte. Arendt hat die Liebe allerdings als weltlos
angesehen und dem will und muss ich widersprechen; denn die Liebe ist
nicht weltlos. Sie ist in der Welt, weil Menschen in der Welt leben, die sie
vergeben. Liebe ist ein Teil des In-der-Welt-Seins, ein Teil des Miteinan-
der-Seins. Liebe ist durch Weltlichkeit vorstrukturiert. Trotz Unterschie-
den im Verstindnis von der Liebe basieren meine Uberlegungen jedoch
auf dem Fundament der Uberlegungen von Hannah Arendt.

Ich will die Liebe verstehen, ohne behaupten zu wollen, sie verstanden
zu haben. Mein Verstindnis ist mein Entwurf. Mein Entwurf muss ver-
standen werden. Mein Verstindnis kann nur durch Sie, den Leser und
Beobachter, Verstindnis und Legitimation erfahren. Das richtige Wissen,
welches ich in dieser Arbeit mit dem Prinzip der Liebe akzentuiere, ist
daran gebunden, dass es intersubjektive Anerkennung erfihrt. Mein Ver-
stindnis wird erst durch Sie, den Leser, zu etwas Verstandenem. Nur Thr
Zugestindnis zu meinem Verstindnis der Liebe kann mein Verstindnis
erhirten. Daher sind Sie, lieber Leser, aufgefordert zu priifen, ob Sie ein
Zugestiandnis erteilen kénnen. Nur wenn ich Thr Zugestindnis gewinnen
kann, darf ich darauf hoffen, verstanden zu haben. Das ist der Anstand,
den es als Philosoph zu haben gilt. Anstindig ist es somit, die intersub-
jektive Anerkennung ernst zu nehmen. Ein Narzisst wird nie Verstindnis
haben. Nur jemand, der — egal wie egozentrisch er wirken mag — in der
Lage ist, zuzuhoren und sich selbst zu hinterfragen und sich stets zu be-
miihen, fiir seine Argumentation eine intersubjektiv anerkennbare Plau-
sibilitit zu gewinnen, kann und wird jemand sein, dem man bereit ist
zuzugestehen, eine allgemein anerkennungsfihige Position zu vertreten.

Auf diese allgemeingiiltige Anerkennungsfihigkeit richte ich mich
stets aus. Ich will so meinen, als ob es wahr sein kann — und dies aus
guten Griinden. Daraufhin habe ich auch die Deontologie des Gefiihls auf-
geschrieben.

Ziel meiner Arbeit soll es sein, eine Bindung durch die Liebe zu le-
gitimieren. Und Selbstbindung ist der Sinn von Religion, wenn man den
lateinischen Ursprung von Religion (lat. religare) zu Grunde setzt.”” Durch

17 | Selbstverstandlich gibt es das lateinische Wort »religio«, was mit Religion,
Bedenken oder Glaube iibersetzt werden kann. Aber Religion impliziert auch im-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

31


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Existenzieller Republikanismus

Religion bindet man sich. Mit Religion ist damit keineswegs eine trans-
zendente Kategorie verbunden. Mit Gott hat Religion erst einmal nichts
zu tun. Religion bedeutet nichts mehr als die Moglichkeit, sich aus freiem
Willen heraus an etwas zu binden; zu glauben, dass es wahr ist. Und in
diesem Sinne befiirworte ich die Etablierung einer auf dem Prinzip der
Liebe basierenden Zivilreligion. Diese Zivilreligion ist dann nichts weiter
als die Hintergrundgerechtigkeit — um ein Wort von John Rawls (2003) zu
benutzen —, auf die die Institutionen des Staates ausgerichtet werden und
welche durch die lebendige Macht des Volkes geschaffen und erhalten
wird. Diese Hintergrundgerechtigkeit ist politisch. Sie ist zu diskutieren.
Uber sie muss gesprochen werden und zwar nicht nur von einigen Philo-
sophen, sondern in der breiten Offentlichkeit — obwohl die Zivilreligion
zugleich auf Grund einer individuellen Selbstgewissheit bejaht wird.
Philosophie findet auf der Agora statt, beziehungsweise hat dort statt-
zufinden und nicht in der Akademie. Diese sokratische Grundiiberzeu-
gung leitet mich. Philosophie heifdt miteinander ins Gesprich zu kommen
und sich tiber unsere Welt auszutauschen. Philosophie heifit miteinander
zu reden. Philosophie heiflt nicht alleine die Weisheit zu lieben, sondern
gemeinsam. Philosophie heifdt, dass man zusammen klug wird und nicht
nur alleine. Der Einzelne kann nur der sein, der klug wird und klug ist,
aber der Einzelne kann es nie alleine, das heifét, er braucht dazu die Mei-
nung der Anderen. Eine Schwarmintelligenz gibt es aber nicht. Klug kann
immer nur ein Einzelner sein beziehungsweise klug kann immer nur ein
konkreter Biirger sein. Nur durch das, was Immanuel Kant als erweiterte
Denkungsart bezeichnet hat, kann der Biirger seine Position erweitern.
Nur durch die Vergegenwirtigung von mehreren méglichen Standpunk-
ten und durch deren Einbeziehung und mit deren Auseinandersetzung,
kann der Einzelne kluge Urteile fillen. Philosophie betreibt man zwar zu-
meist alleine, aber ohne Besuch ist man dabei nicht, man vergegenwirtigt
sich den Anderen. Philosophie kann man nur betreiben, wenn man an-
erkennt, dass man nicht der Einzige ist, der philosophische Fragen stellt.

mer eine Handlung. Und daher muss auch nach einem Verb als Wortursprung ge-
sucht werden. Hier kann sicher das lateinische Wort »relegere« angefiihrt werden,
was so viel heifit wie »bedenken« oder »iiberdenken«. Aber das Verb »religare«
driickt eben einen wesentlichen Aspekt von Religion als Handlung aus; ndmlich
die gewissenhafte Bindung an eine Uberzeugung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Die hochste und wichtigste philosophische Frage ist die Frage nach
der Gerechtigkeit. Diese Frage kann man letztlich auch nicht nur bei sich
beantworten, sondern man muss dazu in den Dialog treten. Philosophie
betreibt man vor allem zusammen, das heifst, indem man miteinander re-
det. Egal ob geistiger Besuch oder reales Gesprich: Philosophie zu betreiben,
bedeutet im Gesprich zu sein.

Viele Diskussionen in der akademischen Philosophie sind heute oft
auch interessensgeleitet; sie sind so durch einen Kampf um Hegemonie
gekennzeichnet. Es gibt Philosophieschulen, die sich gegeniiber stehen.
Einig ist man sich heute meist nur in sehr kleinem Kreis und grenzt sich
von anderen kleinen Kreisen ab. Vor allem findet Philosophie zunehmend
in Expertenzirkeln statt — eine Folge der Ausdifferenzierung der Wissen-
schaft, aber auch ein Zeichen fiir den Verlust der 6ffentlichen Gesprichs-
kultur als intellektuelle und reflektierte Dialogkultur.

Ich will, dass die Philosophie wieder &ffentlich wird. Der Platz der
Philosophie ist die Agora. Thr Ort ist die Offentlichkeit, sie ist Angele-
genheit der Offentlichkeit. Aber auch nicht jede Fachdisziplin der Philo-
sophie eignet sich fiir die Offentlichkeit. Mit Erkenntnistheorie und der
Philosophie des Geistes kann der Laie nichts anfangen. Offentliche Philo-
sophie macht nur iiber Themen Sinn, bei denen jeder mitreden kann, die
jeder beurteilen kann. Das ist zentralerweise die politische Philosophie.
Daher war in der sokratisch-platonischen Philosophie auch noch die Iden-
titdt von Philosophie und politischer Philosophie gegeben. Philosophie in
diesem Sinne geht um Fragen des Zusammenlebens. Sie betrifft in zent-
raler Hinsicht die Ordnung des Zusammenlebens. Philosophie in diesem
Sinne geht es zentral um politische Fragen. Es geht um die Frage nach
dem besten Gemeinwesen.

In der Philosophie geht es um Wahrheit. Auch wenn ich denke, dass
es die absolute Wahrheit nicht gibt, kann man sich doch iiber einige Struk-
turgesetze der Gerechtigkeit einig sein. Man kann Wahrheit mit anderen
haben, eben eine Wahrheit, die als Ubereinkunft, als Einigkeit, zu denken
ist.

Philosophie kann man nicht professionell betreiben. Philosophie ist
in zentraler Weise eine Orientierung, nimlich die Ausrichtung auf die
gemeinsame Wahrheit und das heifdt eine Ausrichtung auf den Konsens.
Und ein umfassender Konsens, der ist nur in der Offentlichkeit méglich.
Philosophie muss exoterisch sein. Man muss sich an alle wenden. Philo-
sophie ist Ansprache an alle. Philosophie ist dieser 6ffentliche Diskurs.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

33


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Existenzieller Republikanismus

Philosophie ist dieses 6ffentliche Austauschen iiber die Frage, wie wir zu-
sammenleben wollen.

Daher denke ich, dass die groften Philosophen des letzten Jahrhun-
derts auch nicht Ludwig Wittgenstein, Richard Rorty oder Karl Jaspers
hiefRen, sondern, dass Martin Luther King der grofite Philosoph des 20.
Jahrhunderts war. Ich denke, Biirgerrechtler sind heute die eigentlichen
Philosophen beziehungsweise zumindest alle die, die um einen Dialog
mit ihren Mitbiirgern iiber die Frage, wie wir zusammen leben wollen, be-
miiht sind und dies friedfertig tun. Philosophie macht man 6ffentlich zu-
sammen; aber auch nie gegen den Staat, so wie es viele 1968er aber taten.
Ich denke, der March of Washington war die grofite philosophische Bewe-
gung, die es je gab. Bei dieser Zusammenkuntft fiir die soziale Gerechtig-
keit und fiir den Humanismus, da war Philosophie fiir alle sichtbar an-
wesend. Diese Zusammenkunft war Philosophie, diese Zusammenkunft
stellte die zentrale politische Frage: Wie wollen wir zusammenleben? Diese
Frage offentlich zu diskutieren ist Philosophie. Eigentlich ist die Diskus-
sion in der Tagespolitik Philosophie, wire sie nicht durch das durchzogen,
was man strategische Kommunikation'® nennen kann — und die sich auch

18 | Vor allem Jiirgen Habermas (unter anderem 2014) hat diese strategische
Kommunikation oft kritisiert und ihr eine eigentliche, bessere, freiere Kommuni-
kationsidee entgegengestellt. In diesem Sinne kann man - in begrifflicher, doch
nicht inhaltlicher Anlehnung an Heidegger - sagen, dass es eine eigentliche und
uneigentliche Kommunikationsform gibt. Nur ist diese Eigentlichkeit des »richti-
gen Kommunizierens« genau dem gleichen Problem der Eigentlichkeitsidee unter-
worfen, wie bei Heidegger: Wann weifl man, ob man eigentlich lebt? Und wann
weiff man demnach, wann man eigentlich kommuniziert? Die »strategische Kom-
munikation« sollte insgesamt nicht vollends abgewertet werden. Auch der die
Politik beratende Philosoph berat den Politiker in einer gewissen strategischen
Absicht. Er teilt sein Wissen mit dem Zweck seiner Umsetzung mit. Er hat ein Ziel
vor Augen, zu dessen Umsetzung er den Politiker bringen will. Auch macht der Phi-
losoph sich als Politikberater dariiber Gedanken, wie seine Ziele kommunizierbar
sind. Der Philosoph, der glaubt, nie strategisch zu denken, der beliigt sich selbst.
Worauf es vielmehr ankommt, ist, einen exoterischen Moment zu schaffen, indem
man von dieser Strategie abkehrt und sich ganzin den Dialog einldsst - und damit
in die Philosophie. Wenn man es schafft, eine politische Diskussion oder Rede zur
Philosophie selbst zu machen, dann zeigt dieses Ereignis die Macht der Philoso-
phie selbst - ndmlich ihre Freiheit. Uberdies verstehe ich mich auch als Platoniker,

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

nicht immer so einfach vermeiden lisst. Die ehrliche und wahrhaftige
Diskussion dariiber, wie wir zusammenleben wollen, die konsensorientier-
te Kommunikation, die ist Philosophie. Und gerade weil diese Momente
der wahrhaften Diskussion selten sind, ist die Politik zumeist nicht Philo-
sophie. Immer nur dann, wenn sich ein politischer Dialog ereignet oder
eine politische Rede eigenmichtig wird, in dem die Diskutanten oder der
Redner vergessen, dass sie eine Strategie haben oder hatten, nur dann er-
eignet sich Philosophie.”

Philosophie ist Dialog iiber Fragen des Zusammenlebens. Philosophie
betrifft demnach in zentraler Hinsicht nicht das Verhiltnis von allem
Seienden zum Sinn dieses Seienden. Philosophie ist meiner Ansicht nach
als Metaphysik vollig falsch verstanden. Philosophie ist weder Ontologie,
noch Erkenntnistheorie. Philosophie ist eine Sache zwischen Menschen.
Philosophie hat mit dem Verhiltnis der Menschen untereinander zu tun
und sofern sie in einer Polis zusammenleben, hat Philosophie mit dem
Verhiltnis der Biirger untereinander zu tun.

Aber Philosophie hat mit gemeinsamer Wahrheit zu tun. Der heutige
radikale Pluralismus verdeckt aber den eigentlichen Sinn von Philoso-
phie, ndmlich den konsensorientierten Dialog iiber Fragen des Zusam-
menlebens, vollstindig. Der heutige radikale Pluralismus beziehungswei-
se Relativismus widerspricht vollig der sokratisch-platonischen Idee von
der Moglichkeit der Einigkeit in Hinsicht auf die wichtigsten Struktur-
gesetze des gemeinsamen Lebens. Diese Idee der postmodernen liberalen
Demokratie, dass subjektive Interessen vollig normal, gar natiirlich seien,
und dass jeder ein Recht auf die Vertretung dieser subjektiven Interes-
sen habe, halte ich fiir die grofite Verdeckung des Sinns von Philosophie.
Die Idee der radikal-pluralistischen Reprisentativdemokratie: Jeder was er
will und jedem Wollen seine Vertretung, halte ich fiir die demokratieschid-
lichste »demokratietheoretische« Idee, die es je gab. Dieser radikale Plu-
ralismus und Relativismus schadet dem gemeinsamen Leben, weil das

und der Platoniker sollte eigentlich immer nicht nur Philosoph, sondern auch Poli-
tikberater oder sogar Politiker selbst sein.

19 | Deshalb muss man dem Sokratiker auch immer eine gewisse Strategie unter-
stellen. Er hat ja schon immer ein Ziel, zu dem er seine Gesprachspartner brin-
gen will. Das Besondere der Strategie des Sokratikers ist aber gerade die Auflo-
sung aller Strategie. Sein Ziel ist selbst strategiebefreit, aber sein Weg durchaus
strategievoll.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

35


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Existenzieller Republikanismus

gemeinsame Leben fiir alle am besten wahrgenommen wird, wenn man
sich von der Idee der Philosophie, das heifdt von der Orientierung am Kon-
sens, leiten ldsst. Und Konsens ist moglich. Man kann beweisen, worin
die grundlegenden Strukturgesetze der Gerechtigkeit bestehen miissen.
Dies ist Aufgabe der Metapsychologie. Was sie plausibilisiert, das kann aus
und mit guten Griinden anerkannt werden.

Der Sokratismus war schon immer eine Konsenspraxis, die nicht in ers-
ter Linie zum Ziel hatte, dass man doch bitte aufeinander eingehen und
nach dem Konsens suchen solle, wenn man politische Fragen diskutiert,
sondern er war immer schon eine Konsenspraxis, die den Gesprichspart-
ner vor die Wahrheit warf, die immer schon wusste, was als allgemein
anerkennungsfihig zu gelten hat. Das heift, der Sokratismus war und
ist in einer Hinsicht kompromisslos und zwar, was die Strukturgesetze
der Gerechtigkeit angeht. Der Sokratiker hilt sie fiir wahr. Davon weicht
er nicht mehr ab. Da toleriert er keinen anderen Konsens, als den, den
er vorgibt. Das war schon immer die grofite Leistung, aber auch schon
immer die grofite Schwiche des Sokratikers. Denn er wirkte immer sehr
paternalistisch. Er wirkte und wirkt als jemand, der den Anderen seine
Wahrheit aufdriicken will. Sokrates wiirde heute als eine sehr stérende
Person wahrgenommen werden, die sich anmafen wiirde zu wissen was
wahr sei. Aber das ist es gerade: Es gibt Wahres. Einige Strukturgesetze
der Gerechtigkeit konnen als wahr argumentativ bewiesen werden. Was die
soziale Grundstrukiur des Gemeinwesens — um einen Terminus von John
Rawls zu verwenden — angeht, kann man eine Einigung erzielen, die als
wahr gelten kann.

Es kann und muss eine Hintergrundgerechtigkeit geben, wenn die
Philosophie das Gemeinwesen ordnen soll und das soll sie, weil das der
Sinn von Philosophie ist. Der Sinn der Philosophie ist es, das Gemeinwe-
sen zu ordnen, das heiflt ihm sein Wesen (Substanz; in Form der Grund-
struktur; das Unsichtbare in Form von Ubereinkunft und das Sichtbare in
Form der politisch-rechtlichen Festlegung der Verfassung auf die Grund-
struktur) vorzugeben und seine Verfahren der Diskussion zu bestimmen
sowie real zu erhalten (Form; das Sichtbare; die Art und Weise des mit-
einander Umgehens und die reale reflexive Anndherung an die Substanz).
Philosophie formt das gute Gemeinwesen. Philosophie als politische Phi-
losophie ist also einerseits die grofite Aufgabe fiir jeden Einzelnen, um
die Offentlichkeit als Philosophie zu konstituieren, und andererseits hat
die Philosophie die Aufgabe die Offentlichkeit an eine als wahr zu bewei-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

sende Grundstruktur zu binden, das heifdt aufzuzeigen, warum eine be-
stimmte Grundstruktur nicht nur als wahr gelten kann, sondern, warum
ihre Realitit auch erfordert ist. Sie ist erfordert, aufgrund der Wahrheit,
und fiir diese Ausrichtung auf die Wahrheit muss die Philosophie sorgen.

Wir kénnen unterschiedliche Theorien schreiben, dariiber, was Ge-
rechtigkeit sei, wie sich politische Legitimitit verstehen lasse, wir kénnen
Demokratie unterschiedlich auffassen und begriinden; iiber Theorie lisst
sich streiten.

In einer Hinsicht bleibt die elfte Feuerbachthese von Karl Marx richtig.
Es kommt nicht darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern darauf sie
zu verindern. Theorie muss aufrufen zur Praxis der Gerechtigkeit. Aber
in einer Hinsicht muss man diese These auch hinterfragen: Praxis ohne
eine Handlungsanleitung bleibt ndmlich sinnlos. Und eigentlich sah Marx
das genauso. Er wollte ja dem Proletariat eine Theorie als Grundlage an
die Hand geben — und verwirklichte diese Handreichung zusammen mit
Friedrich Engels mit dem »Kommunistischen Manifest«. Ohne Theorie
sah Marx das Proletariat nicht gewappnet und fokussiert genug fiir den
Kampf. Insofern hatte Marx bereits selbst seine 11. Feuerbachthese hin-
terfragt. Ohne Interpretation — also Theorie — fehlt der Kompass fiir die
Praxis. Die Interpretation geht der Verinderung immer voraus. Nichts-
destotrotz liegt ein kluger Gedanke der 11. Feuerbachthese zu Grunde: Es
gilt etwas zu bewirken, und nicht beim Debattieren zu versauern. Nicht
der Debattierclub verindert die Welt, sondern das Gesetz.

Allerdings muss die Theorie der Gerechtigkeit der Praxis der Gerechtig-
keit eben vorausgehen. Denn was soll Gerechtigkeit sein? Was ist eigent-
lich Gerechtigkeit? Man kann nicht fiir die Verwirklichung von »Gerech-
tigkeit« arbeiten, wenn man nicht zuvor geklart hat, worin sie besteht. Die
Priifung muss der Umsetzung immer vorausgehen. Erst muss man also
Theorie betreiben, bevor man Praxis betreiben kann.?

20 | Der deliberative Theoretiker - ebenso der Hegelianer - wiirde dies negieren,
weil er glaubt, dass Theorie und Praxis sich in einem Wechselspiel aneinander
fortentwickeln miissen, das heifit, dass die Theorie durch die Praxis korrigiert und
die Praxis durch die Theorie verbessert werden kann und somit Theorie und Praxis
sténdig voneinander lernen (missen) und standig im flieBenden Austausch mit-
einander stehen (miissen). Der Sokratiker jedoch, als der ich mich verstehe, der
gehtin den Dialog mit einem Wissen, welches er zum Versténdnis bringen will. Das
Problem dieses Sokratikers ist nun, dass er gezwungen ist, Uber allen anderen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

37


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Existenzieller Republikanismus

Marx hatte mit seiner Theorie eine Handlungsanleitung gegeben. Sei-
ne Theorie wollte Schluss machen mit dem philosophischen Geschwafel
und endlich Theorie fiir die Praxis sein. Ohne Theorie geht es also auch
nicht. Die Praxis ist ohne die Theorie leer, selbst wenn die Theorie von
sich behauptet, die letzte Theorie zu sein, die man noch brauche. Marx
hatte das Denken tiber alles Spekulative beenden wollen und die Prob-
leme der Philosophie in diese Welt gelegt, in reale Probleme, in 6kono-
mische Probleme. Indem er Hegel vom Kopf auf die Fiifle stellen wollte,
hat er darauf hingewiesen, dass man nun aufhéren solle mit dem Ge-
streite dariiber, was man ohnehin nicht entscheiden kénne und das end-
lich entscheiden solle, was man entscheiden kénne und das sei, wie wir

zu stehen, eben tatséchlich alles besser zu wissen. Er kann eigentlich nicht der
deliberative Geist sein, der noch {iberzeugt werden kann, weil er derjenige ist, der
die Anderen iiberzeugt. Das Problem der Uberheblichkeit und der Besserwisse-
rei stellt sich dem Sokratiker daher. Aber ich glaube, was den Sokratiker vor dem
deliberativen Theoretiker auszeichnet, ist, dass er deliberiert, in Hinsicht auf die
Verwirklichung des Konsenses, und diese Verwirklichung des Konsenses ist ein-
facher, wenn man sich dessen bewusst ist, was den Konsens darstellen soll, was
also die Wahrheit ist, auf die man sich aus guten Griinden einigen kann. Der Sok-
ratiker deliberiert auch, nur mit dem Unterschied, dass er schon weif3, was das Er-
gebnis sein soll. Erist nicht mehr unvoreingenommen, er war es schon, ndmlich als
er nach der Wahrheit suchte. Und ja, bis zu der Erkenntnis dessen, was er als die
Idee der Gerechtigkeit ausmachte, war er ein deliberativer Typ. Er hat es erortert
im Dialog. Der Sokratiker war ein deliberativer Theoretiker und Praktiker. Aber als
er die Idee der Gerechtigkeit gefunden hat, stieg er dariiber hinaus. Er kann nun
nicht mehr ein deliberativer Praktiker sein, sondern nur noch ein deliberierender
Wissender. Er teilt nun nur noch mit, in Absicht zu iberzeugen. Er kann nicht mehr
iber die ldee der Gerechtigkeit belehrt werden, aufier die Idee der Gerechtig-
keit ist noch widerspriichlich. Das heifit, der Sokratiker scheitert solange an sich
selbst, solange die Idee der Gerechtigkeit, die er kundgibt, noch ausdifferenziert,
noch genauer gefasst, noch widerspruchsfreier gemacht werden muss. Erst wenn
es ihm gelungen ist, die perfekte Theorie zu présentieren, das heifit eine Idee der
Gerechtigkeit, fiir die die Macht der intersubjektiven Gerechtfertigkeit spricht,
dann darf er sich Sokratiker nennen. Bis dahin ist er zwar seinem Anspruch nach
Sokratiker, muss sich aber noch auf die guten Gegenargumente einlassen. Sprich,
solange die Idee der Gerechtigkeit, die ich in dieser Schrift ausmache, noch Fra-
gen offenlasst, habe ich ein deliberierender Praktiker zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

zusammen leben. In gewisser aristotelischer Absicht ging es Marx um
den Vorrang der Praxis vor der Theorie, dem Handeln vor dem Denken.
So konnte noch Hannah Arendt sagen, dass die Philosophie mit Marx
an ihr Ende gekommen sei, nimlich deshalb, weil mit Marx die Philo-
sophie als Geschift des Denkens zum Ende gekommen sei. Marx wollte
die Philosophie zu einem Geschift des Handelns machen, zu etwas, das
einem Griinde gibt, zu tun, was zu tun nétig sei. Seine Philosophie wollte
eine begriindete Motivationshilfe sein und zwar fiir all die unterdriickten,
geschundenen, leidenden Massen des 19. Jahrhunderts. Er wollte sie zum
Aufstand aufrufen, er wollte, dass sie sich erheben und endlich die Welt
zu etwas machen, was das praktisch einzuldsen gedachte, wovon die Phi-
losophen vor ihm immer nur redeten. Man sollte endlich aufhéren nur zu
reden, man sollte endlich aufhéren sich die Welt im Salon nur schén oder
hisslich zu reden. Wen interessiere es schon, was ein Gelehrter zu sagen
habe, bei all dieser realen Ungerechtigkeit in dieser Welt.

Und in der Tat: Die Massen verstanden Marx’ Aufruf. In der Tat: Sie
erhoben sich. In GrofSbritannien, im deutschen Kaiserreich, in Russland.
Sie schickten sich an — mit der marxistischen Theorie im Kopf —, die Welt
von der realen Ungerechtigkeit zu befreien und erzeugten zunichst nur
neue Ungerechtigkeiten. Die Befreier in einigen Lindern, wie in Russ-
land, wurden zu neuen Tyrannen. Die richtige Intuition endete in Ge-
walt, Chaos und Unterdriickung. Man versuchte alte Unterdriickung mit
neuer Unterdriickung zu 16sen. Ein Weg, der mit dem Zusammenbruch
der Sowijetunion scheiterte. Und seither sprach man von der Dominanz
der Freiheit, die aber ihre Zeit brauche. Man sollte sich dem {iberlassen,
wie der Markt alles regele, man sollte aufhéren, Gerechtigkeit herstellen
zu wollen, man sollte sich schlicht der Geschichte {iberlassen und darauf
warten, wie der Markt in ihr, alle eines Tages zum Gliick fithre und jedem
seine Chance gebe. Man sollte sich passiv dem hingeben und einfach nur
Geduld haben, weil der Markt dem eigenen Wissen ohnehin tiberlegen
sei. Irgendwann werde es schon so weit sein, dass auch der marxistische
Traum von einer gerechten Welt Realitit werden wiirde. Eines Tages da
werde es so weit sein, aber dazu miisse man Geduld haben und den Markt
alles regeln lassen. Durch eine 30-jihrige Entwicklung ist dies eines Tages
zu einem leeren Versprechen geworden. Der Scheck, den man allen aus-
stellte, ist bei zunehmend mehr Leuten ungedeckt. Die Freiheit des Mark-
tes machte einige freier (gab ihnen mehr Moglichkeiten und mehr Wohl-
stand), machte viele aber auch unfreier. Die Freiheit des Marktes befreite

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

39


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Existenzieller Republikanismus

diese Welt nicht von all den Ungerechtigkeiten. Und das Argument von
den Verteidigern des Marktes ist stets: Habt Geduld, der Markt hat vielen
schon Freiheit und Wohlstand geschenkt, er wird auch noch mehr Freiheit und
Wohlstand schenken. Am Ende wird der Markt fiir alle Gerechtigkeit schaffen.
Doch nach dieser 30-jihrigen Entwicklung muss man doch fragen: Wann
soll das Ende sein? Denn in Sicht ist es nicht. Eher ist es wieder aus der
Sicht geriickt. Die Globalisierung hat zu einer enormen intra- und inter-
staatlichen Ungleichheit gefiihrt.

Anfang des Jahres 2015 sagte die Hilfsorganisation Oxfam voraus,
dass im Jahr 2016 das reichste Prozent der Weltbevolkerung mehr als 50
Prozent des weltweiten Wohlstands besitzen wird (vgl. dazu Oxfam 2o015).

Nach einer neuen Studie von Oxfam Anfang 2016 (vgl. dazu Oxfam
20106) ist dies schon ein Jahr frither der Fall. Laut der neuen Studie be-
sitzen nun auch die 62 reichsten Menschen der Welt genauso viel wie die
irmere Hilfte der Weltbevolkerung (3,6 Milliarden Menschen). Die Ge-
schwindigkeit der zunehmend ungleichen Verteilung ist somit rasant.”

Neben dieser zunehmend ungleichen Verteilung des Vermégens be-
obachtet man auch eine starke Privilegierung aufgrund der Herkunft.
Wie eine Studie des Deutschen Instituts fiir Wirtschaftsforschung (DIW
2013) zeigt, werden 40 Prozent der Ungleichheit im individuellen Arbeits-
einkommen in Deutschland durch den Familienhintergrund erklirt. Beim
Bildungserfolg liegt der Erklidrungsbeitrag der Herkunft immer noch bei
iiber 50 Prozent. Und in Deutschland gibt es im Vergleich zu anderen
Lindern noch einen stirkeren Sozialstaat. Je geringer der Sozial- und
Bildungsetat aber noch ist, desto hoher fillt letztlich dann noch die Pri-
vilegierung aus. Eine zunehmende Privilegierung bei Einkommen, Ver-
méogen und Chancen ist empirisch kaum zu widerlegen.

21 | In ihrer Neuauflage der Studie im Januar 2017 bestatigt Oxfam den Wert,
dass das reichste Prozent der Weltbevdlkerung mehr als die Halfte des globalen
Vermégens besitzt und damit auch mehr als die restlichen 99 Prozent der Welt-
bevélkerung zusammengenommen. Aufgrund einer neuen Datengrundlage stellt
Oxfam flir 2016 nun auch heraus, dass die acht reichsten Menschen zusammen so
viel besitzen wie die &rmere Hélfte der Weltbevdlkerung. Da die Datengrundlage
sich aber geandert hat, ist die Studie nicht eins zu eins mit der Vorjahresstudie
vergleichbar (vgl. Oxfam 2017).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Diese grofRe soziale Spaltung betrifft vor allem die Entwicklungs- und
Schwellenlinder, aber auch die meisten alten Industrienationen, sowie
die Verhiltnisse zwischen den einzelnen Lindern.*

Aber Empirie ist noch nicht Theorie. Die Theorie ist nicht gebunden
an empirische Fakten. Normativitit ist nicht abhdngig von Statistik.

Was haben all diese Entwicklungen also mit Theorie zu tun?

Man kann iiber die Gerechtigkeit in dieser Welt normativ streiten,
man kann empirische Daten anfiihren, von denen man behauptet, dass
sie die eigene Position stiitzen und doch muss man eines konstatieren:
Auf die Gerechtigkeit warten wir noch lange, wenn wir uns weiter passiv

22 | Einerseits kann man annehmen, dass die soziale Spaltung - wenn man nicht
gegensteuert - weiterwdchst, andererseits kann man annehmen, dass durch die
Digitalisierung es auch eine zunehmende Entlastung des Menschen von kdrper-
licher harter Arbeit geben wird, wodurch irgendwann eine arbeitsunabhéngige
Grundversorgung (bedingungsloses Grundeinkommen) notwendig wird, weil es
gar nicht mehr so viele Jobs gibt, die in der Gesellschaft von Menschen ausgeiibt
werden miissten. So wéren zwar die grofiten Probleme der Armut durch die von
auBen angestofiene Weiterentwicklung der Technik quasi automatisch beseitigt,
allerdings ist weder der Weg dahin als armutsfrei zu kennzeichnen, noch wiirde in
dieser Situation, in der die technische Entwicklung als Sachzwang eine politische
Streitfrage gel6st hat, die soziale Spaltung notwendigerweise aufgehoben sein.
Sich auf einen geschichtlichen Automatismus zu verlassen, bedeutet stets die
Gestaltung der Welt als politisches Gefiige aus der Hand zu lassen. Ja, es kann
so kommen - und vieles spricht dafiir, dass es kommen wird -, dass zumindest
die grobsten Probleme der Armut quasi automatisch durch die Weiterentwicklung
der Technik aufgelost werden kdnnten. Und dazu bediirfte es daher wirklich nur
Geduld. Wenn man sich auf diese Argumentation allerdings zuriicklehnen wiirde,
bedeutet das auch, dass man die heutigen Armutsprobleme fiir nebenséchlich
erkldrt und sich damit entschuldigt, dass man eben solange warten misse, wie
die technische Entwicklung einen Sachzwang zur Neuordnung der Armutsfrage for-
ciert. Zudem ist die soziale Spaltung zu jedem Zeitpunkt potenziell ein Problem.
Der gesellschaftliche Zusammenhalt und die damit verbundene soziale Balance
miissen stets in den Augen der Gegenwart betrachtet werden. Das gebietet fiir
heute eine neue Aktivitatin der Neustrukturierung der Ordnung des globalisierten
Kapitalismus, sowie in der Zukunft - wo die Armut besiegt sein kdnnte - bedeutet
es die Aufmerksamkeit die dort je gegebene Lage der Verteilungsgerechtigkeit an
Chancen und Gitern neu zu bewerten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

41


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Existenzieller Republikanismus

verhalten.” Gerechtigkeit gibt es nicht im Plural. Es gibt nur eine Idee
von Gerechtigkeit und folgt man dieser, kann man jene empirischen Ent-
wicklungen nicht gutheiflen.

Es bestehen Griinde fiir Aktivitit, fiir biirgerliches Aufbegehren. Wir
sollten wieder anfangen im groflen Stil zu protestieren, so wie in den
1960er Jahren. Diesmal miissen wir fiir die Gerechtigkeit protestieren.
Dieser Protest, der zu einer besseren Welt fithren soll, soll aber nicht ein-
fach gegen etwas sein. Er soll insbesondere nicht gegen die Regierung
sein, so wie Protest sich meist geriert. Der Protest der 1968er war hin-
gegen vor allem ein Protest gegen die Regierung und gegen den Staat. Die
1968er wollten eine auflerparlamentarische Opposition sein.

Der Protest, den ich meine, soll nicht gegen die Regierung oder den
Staat sein, sondern fiir eine Welt, die man auch lieben kann. Parlamenta-
rier der Regierungsfraktionen sind zu diesem Protest genauso aufgerufen
wie die Parlamentarier der Oppositionsfraktionen sowie alle Biirger. Der
Protest, den ich meine, richtet sich gegen die Sachzwanglogik in der Poli-
tik, er richtet sich gegen die Wirtschaftsliberalisierung des Parlamentes
von auflen, nimlich durch die Finanzmairkte. Er richtet sich gegen die
Pleonexie und gegen die Gestaltungslosigkeit und Visionslosigkeit von
Politik. Dieser Protest soll ein Protest vom Volkssouverin fiir den Volks-
souverdn sein. Er soll deutlich machen, dass die Biirger, das Recht und die
Moglichkeit haben, das Gemeinwesen so zu gestalten, dass wir es auch lie-
ben konnen. So wie wir als Biirger dieser Welt das Recht, die Moglichkeit
und die Pflicht haben, die Welt so einzurichten, dass wir sie auch lieben
kénnen. Es geht bei diesem Protest nicht um eine Entscheidung zwischen
Protest und Gestaltung, sondern dieser Protest will und soll die eigent-
liche Gestaltung des Gemeinwesens zuriickgewinnen, namlich durch die
Biirger selbst. Die Finanzmirkte und die Profiteure des Neoliberalismus
sollen nicht mehr bestimmen kénnen, welchen Gang die Demokratien
dieser Welt einzuschlagen haben. Der Einfluss der Profiteure des Neolibe-
ralismus ist nur deswegen so stark, weil sich die Biirger uneins geworden

23 | Von dem, was ich hier an Ungerechtigkeit voraussetze, muss ich aber bewei-
sen, dass es auch ungerechtist. Ich begehe quasi hiernach Sokrates einen Fehler,
indem ich schon von Ungerechtigkeiten rede, ohne schon gezeigt zu haben, was
Gerechtigkeit beziehungsweise Ungerechtigkeit eigentlich ist. Fiir den Sokratiker
ware diese Methodik falsch, weil ich, bevor ich etwas gezeigt habe, schon von der
Richtigkeit des noch zu Zeigenden ausgehe.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

sind, welche Welt sie eigentlich wollen. Die Finanzelite nutzt nur dieses
Machtvakuum und fiillt es mit ihrer Macht — die aber letztlich keine ist.?*

Insofern kann man von einem asymmetrischen Einfluss der Finanz-
elite auf die Politik sprechen, der wiederum ein Defizit der momentanen
liberalen Demokratie anzeigt. Dieses Defizit des privilegierten politischen
Einflusses der Finanzelite ist so ein weiteres wesentliches Kennzeichen
des Neoliberalismus und ist mit dem Begriff der Postdemokratisierung
umschrieben® — als partielle Ausnahme kann die Schweiz gelten, sofern
diese als liberale Demokratie gefasst wird. Es mangelt an einer vergleich-
baren Kraft der Mitbestimmung. Die Biirger haben nicht mehr alle den
gleichen Einfluss. Und die Wahl bestimmter Parteien in die Regierungs-
verantwortung muss noch nicht bedeuten, dass diese Parteien ihre Wahl-
versprechen iiberhaupt realisieren kénnen.

Aber stimmt dieses Bild von der mangelnden Macht der demokrati-
schen Krifte?

24 | Mein Pladoyerfiireinen Protest fiir progressiven Wandel unterstellt allerdings
nicht, dass esin den letzten Jahrzehnten nur bergab ging. In Deutschland zum Bei-
spiel ist nicht alles schlecht, aber vieles auch noch nicht wirklich gut. In Deutsch-
land, das unter den entwickelten Industrienationen sogar im Vergleich besser bei
Arbeitsmarkt- und Wirtschaftsentwicklung dasteht, kdnnte somit liberhaupt kein
mehrheitliches Versténdnis dafiir da sein, am status quo etwas zu dndern. So héat-
ten vielleicht die Spanier oder Griechen oder Biirger in Schwellenldandern Grund,
sich zu erheben und ihren Willen auszudriicken, dass die Globalisierung neu ge-
ordnet werden miisse, aber die Deutschen, so kénnte man leicht sagen, die htten
gar keinen Grund sich zu beschweren, denn schliefllich wiirde es doch 6konomisch
ziemlich gut laufen in Deutschland. Und in der Tat kann man in Deutschland zur-
zeit einen gewissen Konservatismus beobachten, durch den die Bereitschaft - vor
allem bei Globalisierungsgewinnern - sich {iber die 6konomischen Verhéltnisse zu
emporen, doch relativ gering ist. In meinem Pladoyer fiir einen gestaltenden Wan-
del und der 6ffentlichen Anzeige dafiir, dass wir ihn brauchen (zum Beispiel iiber
Protest), ist allerdings ein Urteil liber die Welt als politisches Gefiige als solches
geduRert. Diese Welt im Gesamten als politisches Gefiige kann ich nicht mit gu-
ten Griinden lieben. Das zu @ndern, dufert sich in meiner Entschlossenheit (siehe
dazu unten).

25 | Siehe zum Begriff der Postdemokratie vor allem Colin Crouch (2008) und
(2011).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

43


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Existenzieller Republikanismus

In vielen europiischen Lindern gibt es etwa einen Mindestlohn.
Dieser wurde aber von den Regierenden beschlossen. Von den Mirkten
ferngesteuert, kénnen die Parlamente und Regierungen dann eigentlich
nicht sein, mag man hier vermuten, und in der Tat sind Parlamente und
Regierungen noch nicht ginzlich zur Magd der Okonomie geworden. Das
widerlegt dennoch nicht die These, dass die Globalisierung zu enormen
Ungleichheiten und Privilegien gefithrt hat. Empirisch gesehen ist zu
konstatieren: Es ist eine Welt entstanden, in der die einen viel arbeiten
und sehr abhingig sind und die anderen davon profitieren. Manchmal
nimmt dies sogar Ziige der Lohnsklaverei an. Und das ist einfach nicht
in Ordnung, und ja, das kann und muss man so deutlich sagen. Der
Lohnsklave kann nicht im Ernst die Welt als liebenswiirdig eingerichtet
empfinden. Er wird sie vielmehr als massiv ungerecht empfinden, und da
tauscht ihn sein Eindruck nicht. Keine Kommunikationsstrategie kann
dies hinweg reden. Es geht in unserer Welt immer noch sehr ungerecht
zu und ich glaube man kann das 4dndern, und ja, man muss es dndern.

Ich glaube, dass die liberalen Demokratien und das kapitalistische
Wirtschaftssystem sich dndern miissen, wenn eine Welt entstehen soll,
die man auch lieben kann.

Kapitalismuskritik ist allerdings auch keine Innovation. Daher sei es
wissenschaftlich, so sagt man, wenn man in der Lage sei, konkrete Vor-
schlige zu machen, wie der Kapitalismus sich dndern kénne. Ich habe da-
fur keinen Masterplan, ich glaube auch nicht, dass es den gibt. Ich denke,
dass sich die Biirger dandern miissen. Denn die Biirger dieser Welt richten
die Welt ein. Die Biirger sind die Schopfer der Ordnung des Zusammen-
lebens. Und sie miissen meiner Ansicht nach ihre Logik des Egoismus ab-
mildern. Sie miissen ihre Einstellung dndern. Sie miissen Leute werden,
die in einer Welt leben wollen, die man auch lieben kann. Warum sie das
kénnen und sollen, mdchte ich in dieser Arbeit mit der Methode der Meta-
psychologie zeigen.

Und wenn die Biirger (in grofler Zahl) den Willen ausdriicken, dass
man zusammen in einer Welt leben will, die man auch lieben kann, dann
werden die Regierungen dies nicht ignorieren kénnen. Die Regierungen
sollen dann auf die sich erhebenden Biirger, die nach einer liebenswiirdigen
Welt streben, horen.

Dieser Protest fiir eine liebenswiirdige Welt, fiir den ich plidiere, soll
gestalten. Er hat die Macht, die Volksvertreter daran zu erinnern, wen sie
vertreten, in wessen Namen sie sprechen. Was die internationale Politik

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

und die nationalstaatlichen Parlamente dann konkret machen sollen, um
die Welt besser zu machen, dies will ich nicht ginzlich vordiktieren, weil
ich glaube, dass man sich auch hier {iber die richtigen Mafinahmen ver-
stindigen muss. Einzige Ausnahme ist jedoch die richtige Einrichtung
des Erziehungssystems. Dass der Anteil des Ethik- und Philosophieunter-
richts immens ausgebaut werden muss und neue Institutionen geschaf-
fen werden miissen, in die jeder Jugendliche auch nach Schulabschluss
bis zu einem gewissen Alter in den Philosophieunterricht muss, gilt als
gesetzt. Das muss passieren, wenn die Institutionalisierung eines biirg-
erbildendenden Erziehungssystems gelingen soll. Angeregt werden kann
diese Griindung so eines pidagogischen Institutionengefiiges aber nur
durch den Willen des Volkssouverdns. Er muss dies wollen.

Ein Protest nur um die Zuriickerlangung der Gestaltungsmacht er-
gibt auch generell keinen Sinn, weil im Gestalten schon immer das, was
gestaltet werden soll, mitgegeben ist. Ohne den theoretischen Motiva-
tionsfaden weifl man nicht, warum man fiir welche soziale Gerechtigkeit
sein soll. Diesen Leitfaden sollen die Metapsychologie und der politische
Sokratismus darlegen. Aber gleichsam haben die Metapsychologie und
der politische Sokratismus die Aufgabe nicht nur Griinde darzulegen,
sondern auch dazu aufzurufen, sich fiir die Realitit der sozialen Gerech-
tigkeit einzusetzen, die sie vorgeben.

Dieses Argumentationsprogramm hat nichts anderes im Sinn, als zu
erweisen, dass es eine Idee der Gerechtigkeit gibt, die verallgemeinerbar
ist, und der man gedanklich zustimmen sollte. Der Metapsychologie und
dem politischen Sokratismus im Besonderen geht es nicht um klare Ge-
rechtigkeitsprinzipien, wie sie etwa ein John Rawls gewinnen konnte. Es
geht einfach nur um eine Haltung gegeniiber den Mitmenschen und der
gemeinsamen Welt. Was aus dieser Haltung alles konkret folgt, ist relativ
offen — obgleich ich selber im Bewusstsein dieser Haltung, Vorstellungen
von den Konsequenzen habe, die aber diskutierbar sind und sein sollen.

Es geht darum, dass man sich tiber die Idee der Gerechtigkeit einig
wird.

Das wird kein leichter Prozess, doch sollte man ihn beginnen, weil,
wenn die Biirger sich von der Idee der Gerechtigkeit leiten lassen, die
Steuerung des Zusammenlebens nicht nur besser funktioniert, sondern
uiberhaupt erst inklusiv und einheitlich funktioniert. Dies mag ein Libe-
raler kritisieren, weil er generell Steuerung fiir einen Mythos hilt. Er mag
argumentieren, dass die Steuerung des Zusammenlebens durch Maxi-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

45


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Existenzieller Republikanismus

men des Marktes immer noch am besten funktioniert, wenn auch nicht
ideal. Idealismus kénne man sich nicht leisten. Utopien blieben eben Uto-
pien. Man solle nicht zu viel vom Zusammenleben erwarten. Der Liberale
glaubt nimlich zumeist an das Bése.?® Der heutige Liberale ist zumeist
eher misstrauisch. Er unterstellt dem Anderen zunichst meist erst ein-
mal nicht, dass man von diesem per se nur Gutes zu erwarten habe. Weil
fur den Liberalen heute zumeist sein eigenes Wohl iiber dem Wohl der
Anderen steht, hat er sich schon bewusst gemacht, dass er im Zweifel kei-
ne Nichstenliebe zu erwarten hat. Der Liberale sieht die Laster des Men-
schen und verurteilt diese nicht. Fiir ihn ist auch Egoismus zumeist eine
gute Sache. Weil er das aber glaubt, muss er die Konsequenz zumindest
denken, dass der Andere selbst den Humanismus opfern konnte — und
das aus egoistischen Motiven. Egoismus erzeugt eher Misstrauen als Ver-
trauen. Doch der Liberale schreckt zumeist davor zuriick, den Menschen
aus dieser Zwickmiihle befreien zu wollen. Denn er kann dem Menschen
nur schwer unterstellen, dass er viel besser werden kann als er ihn real
im Durchschnitt erlebt. Egal, wie gut die Erziehung sei, der Mensch be-
halte seine Laster und seine Verfithrbarkeit. Das ist ein Ausdruck von
Realismus — die Schwichen des Menschen anzuerkennen und damit zu
rechnen. Aber dieser Realismus verhindert es zumeist, dass der Liberale
ein Idealist wird, der an eine platonisch hervorragend organisierte Welt
glaubt.

Der durchschnittliche Liberale glaubt also daran, dass man den Men-
schen nicht idealer machen solle als er ist und es doch heute schon ganz
gut funktioniere. Die Welt sei doch besser geworden und man miisse sich
in Geduld tiben, dann werde sie noch besser. Die meisten Biirger seien
doch heute ganz ordentliche Typen. Das sei doch schon mal ein Erfolg,
man sollte diesen fragilen Erfolg nicht durch utopische Vorstellungen ris-
kieren. Die Totalitarismen der Vergangenheit hitten gezeigt, dass grofRer
Steuerungswille nur Unheil bringe. Und so Unrecht hat jener Liberale
nicht. Man kann nicht alles so planen, dass es reibungslos funktioniert.
Das Uhrenwerk lauft nicht endlos ohne Fehler. Aber Steuerung muss

26 | Dass es einige Liberale gibt, die diese Vorstellung nicht haben, so wie John
Locke (1977) einst, der - im Gegensatz zu Thomas Hobbes (1986) - eine gute
Meinung von den natiirlichen Eigenschaften des Menschen hatte, soll hier aller-
dings nicht verschwiegen werden. Der Liberale kann sowohl ein anthropologischer
Optimist wie anthropologischer Pessimist sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

nicht heiflen, dass die gesellschaftliche Realitit von einigen Wenigen ge-
plant wird und alle anderen zu funktionieren haben.

Die Weisheit der Masse,” die dadurch entspringt, dass jeder einen
Vorschlag zur Lésung eines Problems machen darf, wird meines Erach-
tens nicht mehr abzuschaffen sein. Die Liberalitit des Denkens wird man
nicht mehr auflésen, weil sie selbst ein Problemlésungsmechanismus
ist. Die Pluralitit wird bleiben. Aber ich bin der Uberzeugung, dass sich
die Pluralitit in der Frage nach der Gerechtigkeit auflésen lisst, weil ich
glaube, dass man sich auf eine Idee der Gerechtigkeit verstindigen kann.
Die Idee der Gerechtigkeit ist dem Konsens zuginglich. Und ich verstehe
Gerechtigkeit im klassischen Sinne »als Handlungsmotivation und damit
Verinderungsressource gesellschaftlicher Strukturen« (Minkler/Llan-
que 1999: 17). Die Idee der Gerechtigkeit ist dafiir da, die Welt nach ihr
zu formen. Sie sucht einen umfassenden Konsens tiber sich selbst. Und
solange die Idee der Gerechtigkeit nicht verwirklicht ist, ist sie zu verwirk-
lichen. Daher bleibt sie solange der Motivationsfaden, bis sie verwirklicht
ist. Der Sinn der Philosophie ist nach Platon und Heidegger, dass man
sie verwirklicht, und Leo Strauss und Karl Marx sagten, dass dies nicht
nur eine politische Dimension bedeutet, sondern, dass dies eine politische
Mission bedeutet. Daher geht es in der Theorie und der Praxis der Politik
um das beste Gemeinwesen. Die Theorie der Politik und die Praxis der
Politik sind in dieser Deutung eigentlich ein und dasselbe, und weil sie
eigentlich identisch sind, miissen Theorie und Praxis zusammen vollzo-
gen werden — beziehungsweise erst die Theorie und dann die Praxis. Das
ist das platonische Erbe und dieser platonische Gedanke sucht den all-
umfassenden Konsens.

In einer Welt, in der jeder versucht, ein anstindiger Biirger zu sein
und sich auf den Konsens ausrichtet, wird man auch Probleme besser 16-
sen kénnen — das meint der Funktionalititsgewinn durch Inklusion und
Einigkeit. Wenn man sich einig dariiber ist, was man einander schuldet,

27 | Mit der Weisheit der Masse ist hier keine Schwarmintelligenz gemeint - die
ich zuvor kritisierte. Fiir mich kann eine Masse an sich keine Klugheit haben. Wenn
jedoch ein freier Raum der Meinungen und Ideen gegeben ist, in dem jeder einen
Vorschlag machen darf, dann ist dieser Raum selbst ein Problemlésungsmecha-
nismus. Das meine ich, wenn ich von der Weisheit der Masse spreche. Diese Weis-
heit der Masse wird jedoch nur durch die Versammlung der Einzelweisheiten er-
zeugt. Die Weisheit der Masse ist ein Forum, keine Substanz.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

47


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Existenzieller Republikanismus

kann man darauf eine Welt bauen, die man auch aus guten Griinden lie-
ben kann. Vielleicht kann nicht jeder ein anstindiger, den Konsens su-
chender Biirger werden, vielleicht wird man mit dem Aufbau einer Ge-
sellschaft von Citoyen scheitern, aber die Moglichkeit ist da, und sie ist
da durch Erziehung. Sie kann gelingen, wenn man sie versucht. Und sie
zu versuchen, ist einen Versuch wert. Warum nicht hoffen? Warum nicht
hoffen, dass unser Zusammenleben (noch) besser werden kann? Warum
nicht? Die Hoffnung stirbt zuletzt und zwar weil das gute Leben immer
noch fehlt. Das Zusammenleben kann eben noch besser werden. Und das
hat zentralerweise etwas mit der richtigen Einrichtung des Erziehungs-
systems zu tun, einer gewissen konomischen Grundversorgung und der
Verteilung der Verwirklichungschancen.?®

Im nun folgenden Abschnitt geht es um die Beziehung der Liebe zur
Liebe zur Welt, sowie um eine politische Legitimationstheorie, die deutlich
machen soll, dass die Biirger als Souverin, die bleiben, die {iber den Gang
der Demokratie zu entscheiden haben und den Gang auch entscheiden
kénnen. Es wird auch darum gehen, warum das Existenzielle sowie Indi-
viduelle und der Republikanismus kein Widerspruch sind.

28 | Der Begriff der Verwirklichungschancen kann neben dem Begriff der Fahig-
keiten als deutsche Ubersetzung von capabilities gelten. Capability ist der zent-
rale Begriff in Amartya Sens politischer Philosophie (1992 und 2000), auch bei
Martha Nussbaum ist er zentral (2002).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle
Freiheit realisieren

2.1 LIEBE UND AMOR MUNDI

Eine Welt, in der die Biirger sich nach einem Konsens aus rationalen
Griinden richten, ist wiinschenswert, das heifdt, eine Welt, in der man
sich nach allgemeinen Griinden richtet, wird eine bessere Welt sein. Sie
wire harmonischer als die heutige Welt. Wenn man am Konsens orien-
tiert ist, dann lebt es sich harmonischer. Reibungen und Streitigkeiten
wiirden auch in einer realen Konsensdemokratie nicht ausbleiben, aber
sie wiirden nicht mehr die Tagespolitik in dem starken Mafle bestimmen,
wie dies heute der Fall ist. Eine deliberative Republik, eine echte Konsens-
demokratie, wire aller Wahrscheinlichkeit nach ein recht harmonisches
Gebilde. Wahrscheinlich wiren die Biirger gliicklicher, sofern es ihnen
6konomisch nicht furchtbar schlecht geht. Eine Konsensdemokratie muss
sich also auch der sozialen Frage stellen.

Die Konsensdemokratie wird aber vor allem erméglicht und erhalten
durch die konsensorientierten Demokraten. Ohne gute Demokraten kei-
ne gute Demokratie, ohne gute Republikaner keine gute Republik. Dieser
Satz gilt auch fiir das Ideal der Konsensdemokratie. Ohne eine Ausrich-
tung jedes Einzelnen auf den Konsens (oder zumindest so gut wie jedes
Einzelnen) wird die Konsensdemokratie nie Realitit werden. Demokratie
oder Republik wichst in den Képfen der Biirger heran und wird dadurch
stabil. Republik wird durch das demokratische Verhalten der Biirger er-
halten. Also ohne republikanische Gesinnung und republikanisches 6f-
fentliches Handeln kann die Republik nicht iiberleben. Ohne das Zutun
der Biirger ist der Republik ein schlechtes Dasein prophezeit. Ohne den
Willen jedes Einzelnen, die Republik zu leben, lebt die Republik schlecht.
Sie lebt nur gut, wenn es Republikaner in ihr gibt, die wollen, dass es

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Existenzieller Republikanismus

ihr gut geht. Der Rechtsstaat hilt eine antidemokratische Gesinnung der
Mehrheit nur kurzfristig auf — wie im Fall der Weimarer Republik.

Ich denke aber nun, dass diese Ausrichtung nach einem rationalen
Konsens durch keine kognitive Einsicht erfolgen kann, sondern, dass
dem ein emotionales Verstehen vorausgehen muss. Die Vernunft kann
mir nicht erzihlen, dass ich mich nach allgemeinen Griinden ausrich-
ten muss, weil es die Vernunft als Leitinstanz so nicht gibt. Es muss also
mein Wille selbst sein, der sich zum allgemeinen Willen strecken muss,
der sich an verallgemeinerbaren Griinden ausrichten muss. Ich muss die
Konsensdemokratie wollen. Mein Gefithl muss mir keine andere Wahl
lassen, als dass ich die Konsensdemokratie will. Ich muss emotional ver-
stehen, dass es richtig ist, in einer sozialen Konsensdemokratie zu leben.
Und welches Gefiihl ist besser geeignet als die Liebe, um ein emotionales
Verstehen zu bewirken? Das heifdt, man muss zeigen, welche Rolle die Lie-
be in einem Verstehensprozess hat und was aus dem Gefiihl folgen muss.
Ich setze die heideggerische Methode der Hermeneutik des Daseins an, um
zu zeigen, was aus der Grundbefindlichkeit der Liebe folgen muss.!

1 | Warum diese Deontologie des Gefiihls zugleich jedoch die erweiterte Denkungsart
als Voraussetzung der Klugheit erachtet und damit zu einem existenziellen Rationalis-
mus wachst, ist, dass ohne die Leistung der gedanklichen Uberpriifung - seit Kant
nennen wir diese die erweiterte Denkungsart, die die Grundlage der reflektierenden
Urteilskraftist - man das Wissen von sich als liebendes Wesen nicht offenbaren kann.
Mit anderen Worten: Die Deontologie des Gefiihls ist nicht nur selbst eine Praxis der
Anwendung der reflektierenden Urteilskraft, sondern zugleich kann die Erkenntnis von
der Notwendigkeit des Bekenntnisses ein liebendes Wesen zu sein, nur selbst rational
gewonnen werden. Mithin ist eine Reflexion (iber die Bedeutung der Grundbefindlich-
keit der Liebe notwendig. Es ist zwar das Erlebnis der Grundbefindlichkeit, welches
dem Individuum den Horizont seiner Erkenntnisméglichkeit von sich als liebendes We-
sen aufschlieit, aber es ist die kognitive Féhigkeit diese Erkenntnis zu Uberpriifen und
verallgemeinern zu kdnnen, die letztlich erst das Individuum das Bekenntnis von sich
als liebendes Wesen beschlielen lassen kann. Somit erméglicht das Gefiihl der Liebe
zwar das Versténdnis, aber nur durch die reflektierende Urteilskraft ist die Mdglichkeit
gegeben, dieses Verstandnis allgemeingiiltig zu machen. Die Hermeneutik des Da-
seins, so wie ich sie verstehe, ist somit keineswegs frei von dem Kognitiven. Ohne das
Kognitive gibt es keine verallgemeinerungsfahige Beschlussféhigkeit. Mithin bedeutet
die Grundbefindlichkeit der Liebe auf sich bewusst wirken zu lassen, die Erschlossen-
heitvon sich als liebendes Wesen, wohingegen die Erkenntnis der Anerkennung dieser

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Ein Lexikonartikel fasst die »Hermeneutik des Daseins« Martin Hei-
deggers folgendermaflen zusammen:

Erschlossenheit als wahr, nur durch die kognitive Fahigkeit der reflektierenden Urteils-
kraft geleistet werden kann. Wiederum ist sodann die Entschlossenheit diese Erkennt-
nis von der Notwendigkeit des Bekenntnisses zu sich als liebendes Wesen in das reale
Bekenntnis umzusetzen, ein Akt des Willens. Somit ist die reflektierende Urteilskraft
ein Teil des Prozesses die Erschlossenheit von der Liebe in die reale Umsetzung zu
bringen. Somit kann die Dentologie des Gefiihls nur ein existenzieller Rationalismus
sein, weil nur so die Maglichkeit der Wahrheitsbeanspruchung legitim werden kann.
Denn fehlt die Uberpriifung, ist jeder Prozess des BeschlieRens intersubjektiv leer.
Das kantische Element, dass man ohne die erweiterte Denkungsart zu gebrauchen,
keine allgemeinverbindlichen Urteile treffen kann, bleibt somit bestehen. Kant hatte
da Recht, dass man fiir jede berechtigte Rechtfertigung die intersubjektive Uberpriif-
barkeit braucht. Allerdings gibt es emotionales Verstehen. Und diese Erschlossenheit
wiederum kann nur durch Grundbefindlichkeiten erzeugt werden. Das ist subjektive
ErschlieBung. Wissen kann man auch nur subjektiv anwenden. Aber wahr kann es erst
durch die intersubjektive Uberpriifbarkeit und Bestétigung werden. Richtiges Wissen
ist daher des Gebrauchs der erweiterten Denkungsart bediirftig. Diese erweiterte
Denkungsart ist dem gesunden Menschen im Potenzial gegeben. Er hat diese Fahig-
keit - geistig behinderte Menschen haben diese F&higkeit nicht. Daher kdnnen geistig
behinderte Menschen auch kein richtiges Wissen umsetzen. Was sie aber sehr wohl
konnen, ist die subjektive ErschlieBung von sich als liebendes Wesen - aber ob sie
dieses Gefiihl zum Leitfaden ihres Handelns machen konnen, héngt sehrvon dem Aus-
maf und der Form ihrer geistigen Behinderung ab. Der weitere mégliche Einwand,
dass ein schizophrener Mensch nicht in der Lage ist, seine Erschlossenheit umzuset-
zen, kann insofern widerlegt werden, wenn man annimmt, dass die Schizophrenie ein
Ergebnis der Lebenserfahrungen des betreffenden Menschen ist und keine biologi-
sche Urséchlichkeit hat. Sofern diese aber biologischer Ursachlichkeit ist, besteht fiir
das Argumentationsprogramm der Deontologie des Gefiihls das Problem, wie man so
durchgehend fiir alle Menschen behaupten kann, dass sie sich zu einem existenziell
rationalen Menschen entfalten konnen und dies durch Anwendung der Erschlossen-
heit von sich als liebendes Wesen. Wenn Menschen nicht in der Lage sind, ihre re-
flektierende Urteilskraft in Hinsicht auf die Verallgemeinerbarkeit ihres beabsichtig-
ten Handelns anzuwenden, dann besteht auch fiir das Argumentationsprogramm der
Deontologie des Geflihls der biologische Bias, der jedem Rationalismus beziehungs-
weise jedem kognitiven Programm gemacht werden muss.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

51


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Existenzieller Republikanismus

»Existenz wird als »Verstehen« und »Sich-Entwerfen auf die Méglichkeit seiner
selbstc interpretiert, sodass »Verstehen« die Weise des Existierens selbst cha-
rakterisiert. Die Tatsache des schon durch eigene innere Erfahrung vorhandenen
Wissens von dem, was Gegenstand des Verstehens werden soll, bezeichnet er als
hermeneutischen Zirkel« (Kriiger et al. 2002: 173).

Ubertragen auf die Frage nach dem Gefiihl der Liebe fiir das Verstehen,
bedeutet dies:

Das Wissen von sich als liebendes Wesen ist schon vorhanden. Es geht
daher um die Frage, wie es bewusst werden kann und da behaupte ich,
dass jemand verstehen kann, dass er ein liebendes Wesen ist, wenn er
sich seiner Liebe bewusst macht, die immer schon da ist.? Aktive Einlas-
sung und Reflexion auf die Grundbefindlichkeit der Liebe? ist nétig, um
die ErschliefRung von sich als liebendes Wesen zu vollziehen.

2 | Diese Bewusstmachung wird zumeist durch die Liebe zu einer anderen Person
ermoglicht - etwa wenn man sich in jemand anderen verliebt. Dies wird meist auf
den dann zukiinftigen Lebenspartner/in bezogen. Es kann sich aber genauso gut
auf das neu geborene Kind oder einen anderen Menschen beziehen.

3 | Ich behaupte, dass es zwei Grundbefindlichkeiten im Leben des Menschen gibt:
die Angst und die Liebe. Sie sind grundlegend strukturierende Emotionen, die jeder
Mensch hat, weil er ein Mensch ist: und zwar Angst in seiner existenziellen Dimen-
sion als Angst vor dem Tod (Angst vor dem Nichts), welche konstitutiv unterschieden
istzu Zukunftsangsten, 8konomischen Angsten etc., die Martin Heidegger als Furcht
bezeichnete. Liebe ist zudem auch in ihrer existenziellen Dimension gemeint, ndm-
lich in ihrer Bezogenheit auf einen anderen als da-sein-sollend. Durch die Formu-
lierung »da-sein-sollend« ergibt sich eine Verbindung zu dem Martin Heidegger und
Hannah Arendt - und wahrscheinlich durch die Lektiire von Augustinus herkommen-
den - gemeinsamen Begriff von Liebe, ndmlich: »amo: volo ut sis«, was so viel heifit
wie »ich liebe dich, heifitich will, dafd du bist« oder »ich liebe dich, heifitich will, da
du seiest, was du bist«. Bei Heidegger hatte dieser Liebesbegriff meines Erachtens
einen Zusammenhang mit der Idee der Eigentlichkeit. War es bei Heidegger eigent-
lich die Angst, die die emotionale Kraft dafiir ist, einen Raum des Méglichen zu
erschliefen und sodann seine Geworfenheit in den Entwurf entschlossen bewusst
zu leben, so kann man Heideggers Liebesidee als das verstehen, was dem Anderen,
der eben nichtich selbst bin, einen Raum der inneren Freiheit aufschliefit, so wie die
Angst ihn mir selbst aufschlieen kann. Tatjana Noemi Tommel hat in ihrer Studie
iber den Liebesbegriff bei Heidegger und Arendt (2013) einen Begriff der Liebe bei

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Heidegger ausgemacht, der diese Interpretation meines Erachtens nahelegt. Tom-
mel identifiziert folgenden zentralen Liebesbegriff bei Heidegger, den Heidegger in
einer Ehrenrede fiir Ludwig von Ficker (vgl. Flatscher 2004: 136f.) niedergelegt hat
(siehe dazu Tommel 2013: 120): Liebe ist das Sein-lassen in einem tieferen Sinn,
demgeméanB es das Wesen hervorruft. Diese Idee der Liebe kann meines Erachtens
als Befreiung des Anderen zu sich selbst gelesen werden, und zwar als Befreiung
des Anderen in den Modus der Eigentlichkeit. Arendts Interpretation des amo: volo
ut sis ist davon unterschieden. Fiir Arendt identifiziert Tommel einen Liebesbegriff,
den Arendt in der Reihe »Vom Leben des Geistes« (vgl. dazu Arendt 2014: 338) nie-
derlegte (siehe Tommel 2013: 333): Man kann etwas oder jemanden nicht stérker
bejahen, als indem man ihn liebt, nédmlich ihm sagt: ich will, daf8 du bist - amo:
volo ut sis. In dieser Deutung der Liebe bei Arendt duBert sich meines Erachtens der
Unterschied der Praxisbewertung zwischen Heidegger und Arendt. Den aristoteli-
schen Unterschied zwischen Theorie und Praxis heranziehend, hatte sich Heidegger
stets mehr fir die Theorie entschieden und Arendt stets mehr fiir die Praxis. So war
Arendts Liebe immer stets angewandter als die von Heidegger. Tommel weist selbst
auf diesen Unterschied hin. Hatte Heidegger etwa das amo: volo ut sis mit »ich
will, daf du seiest«, so hatte Arendt mit »ich will, daf8 du bist« Uibersetzt (vgl. dazu
ebenda). So bejaht nach Arendt »die Liebe die Existenz des anderen, nicht etwa
sein noch nicht realisiertes Wesen, das doch immer auf dem Bildnis beruht, das
sich der Liebende vom Geliebten macht« (ebenda). Wahrend Heidegger, so kdnnte
man folgern, die Liebe moglicherweise auch als Entwicklungsmaglichkeit fir den
Anderen betrachtet hat, um in den Modus der Eigentlichkeit einzutreten - und erst
dann der Andere wirklich liebenswiirdig sei -, so ist bei Arendt der Andere schon
aufgrund seiner puren Existenz liebenswert - was zugleich eine Rechtfertigung des
Menschenrechts des Anderen auf da-sein und damit auf Unversehrtheit bedeutet.
Arendt kann so zu einer Praxis der Menschenliebe gelangen, die einen selbst ver-
pflichtet von Gewalt (iber den Anderen abzusehen. Heidegger kann dies nicht, weil
seine Liebe in gewisser Weise nicht auf den realen Menschen, sondern nur auf sein
Potenzial fokussiert. Ganz lberspitzt kdnnte man sagen: Heidegger hielt nur den
Ubermenschen fiir liebenswert, Arendt hingegen schon den nackten, also einfach
den existierenden Menschen. Arendt liebte das pure Sein des Anderen, Heidegger
nur die Mdglichkeit des Anderen aufzusteigen zu einer neuen Weise der Existenz.
Interpretiert man das so, dann heifit das: Heidegger kann nur - aus seiner Sicht -
seinesgleichen, ndmlich diejenigen im Modus der Eigentlichkeit lieben. So konnte
er wohl Hannah Arendt lieben, weil er ihr zutraute, in den Modus der Eigentlichkeit
vorgedrungen zu sein, aber er konnte keineswegs durchschnittliche Menschen lie-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

53


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Existenzieller Republikanismus

Es geht mir sodann um die existenzielle Stimmung, in der man sich
dann befindet, wenn man sich als liebendes Wesen verstanden hat. Ge-
rade diese fithrt dazu, sich nach einem guten Leben zu sehnen und sie
fuhrt dazu, sich die Verantwortung fiir die Entstehung einer liebenswiir-
digen Welt einzugestehen. Im klaren Bewusstsein von sich als liebendes
Wesen erfolgt in einem Modus der Zuwendung ein Ruf des Gewissens, dass
man in den Entwurf geworfen ist, die Welt als etwas Liebenswiirdiges zu
gestalten. Bei Heidegger ist es die Angst, die dazu fiihrt, sich je selbst zu
erschlieflen, dass man in den Entwurf geworfen ist, und es ist der Ruf des
Gewissens, der die Entschlossenheit beférdert, diesen Entwurf auf sich
zu nehmen. Dieser Entwurf ist bei Heidegger auf das Individuum und
dessen Entfaltung fokussiert. Das verstehende Entwerfen der Liebe fiithrt
fur das Individuum aber gerade zu einer entschlossenen Aktivitit des
politischen Entwurfs, um das Ganze als liebenswiirdig zu ordnen — und
ist somit nicht mehr allein auf das Individuum bezogen. Es geht nicht
mehr nur um einen selbst, sondern vielmehr nun auch um das Gemein-
same. Der Ruf des Gewissens wird dann also politisch — wohingegen er bei
Heidegger* stets unpolitisch war.>

ben. Und auch gerade deswegen wollte er der Fiihrer der deutschen Universitaten
werden, um durch Erziehung mehr Menschen in den Modus der Eigentlichkeit anzu-
stofRen - die dann auch liebenswiirdig sind.

4 | Ich will Heidegger nicht als Gewdhrsmann zur Legitimation meiner Idee von
einem politischen Ruf des Gewissens anfiihren, sondern vielmehr in Abgrenzung
zur urspriinglichen Deutung Heideggers des Rufs des Gewissens eine noch mog-
liche andere Deutung des Rufs des Gewissens gewinnen. Ich will in Abgrenzung
zu Heidegger, aber auch im Bewusstsein seiner Existenzphilosophie zu einer Neu-
interpretation einer Existenzphilosophie kommen, die aus sich heraus sich zu
einer politischen Philosophie entwickeln kann.

5 | Der existenzielle Republikanismus ist ein Resultat einer Selbsterkenntnis.
Er resultiert aus einer Erfahrung, aber auch einem Bekenntnis. Er ist kein Ver-
such, eine Theorie fiir eine diffus gewonnene sozialdemokratische Haltung zu
finden und diese damit ex post zu legitimieren. Vielmehr ist mein »Existenzieller
Republikanismus« ein Resultat meiner vorgéngig innerlich stattgefundenen Er-
schlieBung, dass die vorfindbare Welt nicht mit guten Griinden fiir liebenswiirdig
erachtet werden kann. Mithin ist der Existenzielle Republikanismus ein Resultat
meiner eigenen Reflexion {iber die Begriindbarkeit der vorfindlichen politischen
Ordnung dieser Welt. Ich selbst im Sog der Hegemonie des Neoliberalismus be-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

findlich und diese Hegemonie zundchst selbst unkritisch reproduzierend, habe
mich ldutern lassen, und zwar durch die Erschlossenheit der Konsequenzen der
Liebe. Der Ruf meines Gewissens ereilte mich, und lie mich zugleich entschlie-
Ren, eine Begriindung der richtigen politischen Ordnung vorzulegen zu versuchen.
Was ich in der Reflexion meiner Erschlossenheit fand, war nicht nur der Eindruck
einer politischen Ordnungsidee, sondern vielmehr die Erkenntnis meiner selbst
als liebendes Wesen. Erst durch diese Erkenntnis fiihlte ich mich nun zuallererst
in der Lage, iber unsere Welt in einem intersubjektivierbaren Sinne zu urteilen.
Das, was ich nicht suchte, aber fand, ndmlich die Erkenntnis meiner selbst als
liebendes Wesen, ist iberhaupt die Grundlage aufgrund dessen ich iberhaupt
glaube, behaupten zu diirfen, was ich fiir wahr und unwahr halte. Diese Grund-
lage wandte ich erst sodann auf meine Beurteilung dieser Welt an. Ich war kein
Sozialdemokrat, der nach der Begriindung der Sozialdemokratie suchte. Ich war
ein Neoliberaler, der gelautert wurde durch den Ruf seines Gewissens. Mein Urteil
liber unsere Welt als politisches Gefiige, welches ich dann auf Grundlage meines
Verstandnisses als liebendes Wesen vollzog, fiel sodann zwar nicht katastrophal,
aber doch schlecht aus. Ich kann diese Welt, obwohl ich sie in dem Sinne ihrer
Existenz liebe, nicht als politisches Geflige lieben. Mir fehlen die Griinde dafiir.
Daraus erwuchs meine Entschlossenheit nach einer Welt zu streben, die besser
ist als die vorfindliche und fiir die Richtung meines Strebens ein Begriindungspro-
gramm vorzulegen. Denn dass die »ideale politische Ordnung« nicht lediglich ein
subjektiver Wille sein darf, sondern vielmehr auf Grundlage eines deontologisch
gewonnenen Begriindungsprogramms der eigene Wille sich zu den durch das Be-
grindungsprogramm gewonnenen Prinzipien bekennen muss, steht fiir mich fest.
Wahrheit kann nur gefunden werden durch Anerkennung qua Begriindung, aber
immer nur vollzogen werden durch Bekenntnis zum Anerkannten. Wahrheit gibt es
nur Uber Reflexion, aber nur durch den Willen kann sie real werden. Im Sinne des
Positivismus muss die Wahrheit gesetzt werden. Es geht um das Wachsen einer
Zivilreligion auf Grundlage des Wissens im Modus des liebenden Wesens. Die Zi-
vilreligion ist ein Naturrecht qua Anerkennung und Bekenntnis. Zivilreligion ist ein
Anagramm fiir ein sdkulares Naturrecht, ein Naturrecht, welches ohne die Natur
auskommt. Das Problem mit dem Naturrecht ist stets gewesen, dass der eine dies
und der andere jenes als natiirlich ausmacht. Und die Annahme »etwas sei von
Natur aus so beschaffen« kann man nicht widerlegen. Diese Annahme ermdglicht
eine Immunisierung gegen alles und jeden. Die S&kularisierung des Naturrechts
hilft zu verstehen, dass mehr maglich ist, als nur das als gerecht anzunehmen,
was rein subjektiv einfach gesetzt wurde. Denn durch Anerkennung und Bekennt-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

55


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Existenzieller Republikanismus

Insofern behaupte ich, dass die Grundbefindlichkeit der Liebe auch
als politische Emotion wirken kann und muss. Diese Bedeutung der Liebe
fur die Gerechtigkeit hat zuletzt prominent auch die Philosophin Martha
Nussbaum hervorgehoben (Nussbaum 2014). Sie hat zudem dieses Ver-
stindnis von der Liebe und ihrer Bedeutung als politische Emotion auch
konkret an Personen festgemacht, die dieses Verstindnis exemplarisch
anzeigten — wie Martin Luther King oder Abraham Lincoln.

Diese Form des exemplarischen Denkens ist beispielgebend fiir eine
politische Philosophie, die Emotionen ernst nimmt. Meines Erachtens ist
ein emotionales Verstdndnis nur als Erschlossenheit moéglich, und nur je
durch einen selbst kann aus dieser Erschlossenheit eine Entschlossenheit
zum politischen Entwurf werden. Aus diesem kann dann eine Zivilreli-
gion erwachsen, wenn sich denn nur genug Personen entschliefen, ihr in
Liebe gewonnenes Verstindnis in ihrem Handeln zu duflern und anderen
als Vorbild eines redlichen Menschen zu dienen und den Anderen an-
zuzeigen, welche politische Ordnung des Ganzen selbst Ausdruck jenes
Verstidndnisses sein muss. Das Verstandene kann somit nur exemplarisch
durch ein Individuum angezeigt werden. Denn die Erschliefung ist je
meine und so sind es auch die Entschlossenheit und ihr Entwurf. Liebe
ist eine individuelle Erfahrung und die politische Verwirklichung ihres
Verstindnisses ist ebenso Ausdruck eines individuellen Entwurfs.

Liebe ist aber die Grundlage der Méglichkeit der Entschlossenheit,
mit Anderen gemeinsame Sache zu machen und nach einer politischen
Ordnung zu streben, die selbst als liebenswiirdig gelten darf — und das
aus guten Griinden. Liebe muss dabei nicht definiert werden. Thre Erfah-

nis kann man etwas als wahr annehmen ohne von der Natiirlichkeit dieses Wahren
ausgehen zu missen. Und gerade die These des Menschen als liebendes Wesen
geht iiberdas Setzen hinaus ohne zum Essenzialismus zu werden. Das ist eine Mit-
telstufe zwischen Positivismus und Uberpositivismus. Durch das Bekenntnis gerét
der Konsens iiber das, was wahr und gerecht genannt werden kann, in Greifweite.
Nur durch Bekenntnis zu dem, was als allgemein anerkennungsfahig begriindet
werden kann, kann der Konsens iiber das allgemein Anerkennungsfahige entste-
hen. Letztlich bleibt der Positivismus richtig. Der Rechtsphilosoph und Politiker
Gustav Radbruch (2002, 2003a, 2003b) hatte sich schon in diesem Konflikt zwi-
schen Positivismus und Uberpositivismus versucht, und da muss man ansetzen:
eben in dem Versuch zu zeigen, dass allein das Bekenntnis das Medium zur Reali-
tat des Wahren ist und nicht die Erkenntnis.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

rung ist je individuell und doch zugleich real wirksam. Nur in Reflexion
auf die eigene Erschlossenheit kann sodann die Anerkennung reifen,
dass die Erschlossenheit es verdient, in der Welt realpolitisch umgesetzt
zu werden. Der Subjektivismus dieser Erschlossenheit ist nicht von der
Hand zu weisen. Die intersubjektive Anerkennung dieser individuellen
Erschlossenheit ist aber moglich. Denn die Reflexion auf die eigene Er-
schlossenheit ist immer schon gegeben — man muss nur Gebrauch von
ihr machen. Das verstehende Wissen des verstehenden Entwerfens auf-
grund der Liebe ist jedem immer schon méglich.

In diesem Sinne geht es mir bei dieser Argumentation um ein Ethos,
das exemplarisch durch einen selbst angezeigt und vollzogen werden
muss. Hier verkniipfe ich diese Argumentation mit der von Immanuel
Kants ethischer Grundiiberlegung. Kant meinte, dass wenn man gut sein
kann, auch gut sein soll. Mir geht es nun darum, eben dies zu zeigen, aber
ohne den Kognitivismus Kants, sondern vielmehr durch ein emotionales
Verstehen. Mir geht es darum, Kants Grundiberlegung durch eine Deon-
tologie des Gefiihls zu plausibilisieren.

Das heifdt einerseits geht es mir um Ethik, also um eine Haltung
gegeniiber den Mitmenschen.

Andererseits geht es mir sodann aber um die Frage nach dem besten
Staat. Hier folge ich Platon, fiir den es in der politischen Philosophie um
die Frage nach der Gerechtigkeit und die Frage nach dem besten Staat,
durch den die Gerechtigkeit Realitit werden kénne, ging. Ich folge also
dem platonischen Weg, der sagt: Zeige was Gerechtigkeit ist, zeige, was der
beste Staat ist, durch den die Gerechtigkeit Realitit werden kann und schaffe
dann den besten Staat. Es ging Platon um eine Theorie, die Realitit werden
solle und seitdem geht es jedem Platoniker um eben diese Realisierung
des Theoretischen.

Meine zentrale Idee ist also: Der Mensch kann seine angeprigte Na-
tur als liebendes Wesen zu seinem Selbstverstindnis machen und daraus
einen Habitus, eine Haltung begriinden. Und diese Haltung hat sodann
eine Konsequenz fiir sein moralisches und politisches Handeln. Ethos in
einem doppeltem Sinne ist die Konsequenz: Ethos mit moralischer und
politischer Bedeutung. Und dieser Ethos braucht den Pathos, wenn man
ihn verbreiten will — und genau diese Pflicht zur Verbreitung nimmt das
liebende Wesen auf sich.

Wenn ich also will, dass es in der Welt tatsichlich fairer und anstindi-
ger zu geht — und das aufgrund meiner Haltung —, dann muss ich versu-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

57


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Existenzieller Republikanismus

chen, die grofe Mehrheit der Biirger davon zu {iberzeugen, dass Griinde
bestehen nicht nur zu einander gut zu sein, sondern auch die Staaten
oder einen Weltstaat so einzurichten, dass man davon sprechen kann,
dass es in der Welt fair zu geht. Das heifdt, ich muss versuchen, von der
Moglichkeit und Machbarkeit des guten Lebens zu iiberzeugen. Ich muss
versuchen, eine Hoffnung auf eine gute Welt als berechtigt erscheinen
zu lassen. Ich muss versuchen, der Hoffnung auf eine gute Welt ihren
utopischen Charakter zu nehmen und die Machbarkeit einer guten Welt
aufzuweisen und vor allem den Charakter dieses Guten definieren.

Die zentrale Frage der politischen Philosophie ist fiir Platon die Frage
nach dem besten Staat. Im 20. Jahrhundert hat vor allem Leo Strauss diese
Frage aufgenommen und sie zur zentralen Frage der politischen Philoso-
phie erklirt. In »What is Political Philosophy« (1957) schreibt er: »Classi-
cal political philosophy is guided by the question of the best regime« (1957:
363). Er negiert, dass ein Staat in seiner Struktur auf Verinderungen der
Gesellschaft reagieren muss. Er nimmt dementgegen an, dass die Frage
»Was ist der beste Staat?« eindeutig und jahrhundertetibergreifend beant-
wortet werden kann. Er nimmt an, dass der beste Staat eine bestimmte
Form hat, einen bestimmten Aufbau, der ihn zum besten Staat macht.
Es gibt nun einen Grund, warum viele der Schiiler von Leo Strauss keine
Professoren wurden, sondern fiir die US-Regierung arbeiteten. Denn von
Lehrstiihlen aus kann man den Staat nicht zum besten Staat verdndern
— man kann zwar als Professor in der Offentlichkeit wirken und so auf
die offentlichen Meinung Einfluss nehmen, aber nur Parlament und Re-
gierung haben letztlich die Méglichkeit etwas institutionell ankommen zu
lassen, beziehungsweise zu realisieren.

Ich bin nun der Meinung: Aus der Zivilgesellschaft kann der Druck
auf die Regierungen mit rechtlich-legitimierter Macht kommen, sodass
diese Gesetze aufgrund des Drucks aus der Zivilgesellschaft verabschie-
den miissen. Die Paradebeispiele so eines Drucks waren die afroameri-
kanische Biirgerrechtsbewegung — aber auch die 68er-Bewegung, mit Ein-
schrainkungen.

Es muss nun wieder so ein Ruck durch die Welt gehen, wenn die Welt
humaner und sozial gerechter werden soll. Es muss eine soziale Bewe-
gung geben, die Grofiteile der westlichen Biirger mitreifit und die idealer-
weise zu einer Etablierung einer Zivilreligion fiihrt, bei der das Bekennt-
nis zu ihr nicht frei steht, sondern das Bekenntnis zu ihr vielmehr als
Pflicht begriffen wird. Diese Zivilreligion soll sodann eine Art Hinter-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

grundgerechtigkeit bilden, welcher kein Volksvertreter und kein Biirger
zu widerhandeln kann. Sie soll die Gebote des Humanismus umfassen,
wie etwa wohlgesinnt gegentiber einander zu sein, und auch bestimm-
te Strukturgesetze der Gerechtigkeit umfassen, die darauf ausgerichtet
sind, dass jeder Biirger gute Griinde hat, die Welt als liebenswiirdig an-
zuerkennen.

Nun stellt sich die Frage, wie so eine Massenbewegung in der Welt
entsteht.

Irgendjemand muss dazu immer einen Anfang setzen, und ich den-
ke, es muss ein emphatischer Anfang sein, der aber dennoch auf guten
Griinden fufit. Vielleicht wiirde mein Anfang ungehort bleiben, aber je
mehr es tun, desto weniger wiirde irgendein Anfang nicht mehr ungehort
bleiben. Die Medien wiirden es aufnehmen, und idealerweise ginge eine
Stimmung um die Welt, in der nun viele sagen: Ja, es ist Zeit, sich fiir eine
gute Welt einzusetzen. Vielleicht ist das nicht sehr wahrscheinlich, aber ich
denke, dass es moglich ist, und das Wissen um die Moglichkeit reicht mir,
um Hoffnung zu haben.

Und warum kann der Mensch tiberhaupt die Welt liebenswiirdig ein-
richten? Es liegt in seiner Freiheit und seiner Macht, die er mit anderen
zusammen hat. Das ist eindriicklich gezeigt bei Hannah Arendt. Und
wann ist Macht legitim? Auch darauf muss eine Antwort gefunden wer-
den.

2.2 FREIHEIT BEI HANNAH ARENDT

Um sich Arendts Freiheitsverstindnis zu nihern, bedarf es zunichst
einer Darstellung dessen, was Arendt mit dem Begriff des Handelns aus
der Trias Arbeiten, Herstellen, Handeln meint. Mit der Arbeit sind Tétig-
keiten bezeichnet, die dazu dienen den »biologischen Prozefl des mensch-
lichen Kérpers« fortdauern zu lassen, und daher ist die Grundbedingung
des Arbeitens »das Leben selbst« (Arendt 2008: 16). Es geht hier um das
Uberleben. Das Herstellen hingegen erzeugt Dinge, die bestindig sind
(etwa einen Tisch). Der Herstellende betrachtet daher die Dinge auch als
niitzlich, weil Tische und Stithle gebraucht werden konnen, anstatt nur
verbraucht zu werden. Der Mensch ist nach Arendt in dieser Dingwelt,
die durch das Herstellen geschaffen wird, zu Hause, und somit ist die
Grundbedingung der Titigkeit des Herstellens die Weltlichkeit; »ndm-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

59


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Existenzieller Republikanismus

lich die Angewiesenheit menschlicher Existenz auf Gegenstindlichkeit
und Objektivitit« (ebenda). Die dritte Grundtitigkeit, das Handeln, ist fiir
Arendt die entscheidende Titigkeit. Obgleich alle Tatigkeiten durch die
Tatsache bedingt sind, dass die Menschen zusammenleben, ist nur das
Handeln »nicht einmal vorstellbar auflerhalb der Menschengesellschaft«
(ebenda: 33). Nur das Handeln »ist direkt auf eine Mitwelt bezogen, denn
nur das Handeln findet zwischen Menschenc statt (Bonacker 2009: 183),
das heifdt handeln »kann man nur in Gegenwart anderer Subjekte« (Be-
cker1998:169). Die Grundbedingung, die der Tatigkeit des Handelns ent-
spricht, »ist das Faktum der Pluralitit, ndmlich die Tatsache, daf nicht
ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt be-
volkern« (Arendt 2008: 17). Daher ist das Handeln eng mit Sprechen und
Kommunikation verkniipft. »Sprechen ist immer auch schon Handeln«
(Grossmann 2008: 51). Handeln ereignet sich iiberdies immer im Raum
des Offentlichen (vgl. ebendaf.).

Freiheit, so Arendt, konne durch dieses 6ffentliche Handeln realisiert
werden. Denn »solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind« (Arendt 1958:
675). Bei Arendt wird aber auch negative Freiheit mitgedacht. Arendt fasst
Freiheit demnach auch — wie in der liberalen Tradition — als Recht auf
Schutz gegen die Gewalt des Staates und die Gewalt der Mitmenschen
auf. Im Unterschied zur liberalen Tradition wird die negative Freiheit je-
doch als Basis dafiir gedacht, dass man tiberhaupt in einem politischen
Raum durch sein 6ffentliches Handeln erscheinen kann: »Ohne einen
politischen garantierten 6ffentlichen Bereich hat Freiheit in der Welt kei-
nen Ort, an dem sie erscheinen kénnte« (ebenda: 670f.).° Die negative
Freiheit wird folglich nicht als Freiheit von Politik, sondern gerade als

6 | Die Sichtweise, dass nur im politischen Raum Freiheit gewdhrleistet werden
kann und dieser daher geschiitzt werden muss, damit freies gemeinsames Han-
deln moglich ist, ist eine Schlussfolgerung Arendts aus der Beschaftigung mit der
antiken Polis (vgl. Krauter 2009: 41). Denn in Arendts Sichtweise wurde der Raum
der Polis im Gegensatz zum Qikos als Reich der Freiheit gedacht. Dabei sei Gleich-
heit als das eigentliche Wesen von Freiheit angesehen worden: »Freisein hieR, frei
zu sein von der allen Herrschaftsverhdltnissen innewohnenden Ungleichheit, sich
in einem Raum zu bewegen, in dem es weder Herrschen noch Beherrschtwerden
gab« (Arendt 2008: 43). In der Polis - gedacht als ein gemeinsamer 6ffentlicher
Handlungsraum - sich zu bewegen, hief} daher bereits frei zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Freiheit zur Politik verstanden. Sie stellt eine Garantie dar, sich frei bewe-
gen zu kénnen, um so unbefangen die Méglichkeit wahrnehmen zu kén-
nen im 6ffentlichen Raum durch Handeln und Sprechen zu erscheinen.
Es braucht diesen Erscheinungsraum, wo Menschen durch ihr Handeln
ihre personale Einzigartigkeit enthiillen konnen und es braucht andere
Menschen:

»Urspriinglich erfahre ich Freiheit und Unfreiheit im Verkehr mit anderen und nicht
im Verkehr mit mir selbst. Frei sein kbnnen Menschen nur in Bezug aufeinander,
also nurim Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was
Freiheit positiv ist und daf sie mehr ist als ein Nichtgezwungen-werden« (ebenda:
670).

Somit wird zwar Freiheit erst durch das tatsichliche Handeln realisiert,
das Handeln ist aber erleichtert durch eine gewisse Meinungs- und Be-
wegungsfreiheit — in dem Sinne frei handeln zu kénnen. Freiheit ist bei
Arendt damit auf zwei Weisen konnotiert: Handeln in Freiheit und reali-
sierte Freiheit durch gemeinsames Handeln. Wenn man noch die Freiheit
der beziehungsweise zur Spontanitit hinzunimmt, dann ist Freiheit sogar
auf drei Weisen konnotiert. Wobei die Freiheit der Spontanitit aber pri-
politisch ist, sie ist immer latent, denn selbst der Totalitarismus kann sie
nicht abschaffen. Handeln in Freiheit meint die Rahmenbedingungen fir
die Realisierung der Freiheit, welche fiir Arendt vor allem darauf hinaus-
laufen, eine Republik zu institutionalisieren, die das Recht garantieren
kann im Recht zu leben. Es ist das, was man als Demokratie-Theoretiker
von einer politischen Ordnung verlangen kann. Denn die politische Ord-
nung als solche in ithrem Polity-Charakter (also in ihrer institutionellen
Verfasstheit) ist der zentrale Kern jedes normativen Modells von politi-
scher Ordnung. Durch das Pliddoyer fiir die Republik hat Arendt somit
schon einer demokratischen Ordnung den Vorzug vor einer anderen
politischen Ordnung gegeben. Je nach normativem Modell entwickeln
Denker {iiber eine Theorie der politischen Ordnung hinaus auch Gerech-
tigkeitsideen, die flir die Policy-Dimension von Politik gewisse Vorstruk-
turierungen versuchen zu rechtfertigen — und so die Neutralitit des Staa-
tes tendenziell aufheben und dieser politischen Ordnung vielmehr eine
inhaltliche Grundausrichtung verordnen sollen. Die Politics-Dimension
ist jedoch nur selten Teil von normativen Modellen — und mehr Gegen-
stand politischer Analyse, mithin mehr auf die Realpolitik als auf einen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

61


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Existenzieller Republikanismus

idealen Staat bezogen.” Was Arendt normativ also von einer politischen
Ordnung prinzipiell verlangen kann, ist der Gehalt der Polity-, Politics-,
und Policy-Dimension von Politik. Was darunter nicht fillt, ist das Ver-
halten der Biirger in dieser politischen Ordnung gegeniiber einander und
gegeniiber den sie reprisentierenden politischen Institutionen.?

Freiheit durch Handeln zu realisieren, muss so folglich als Appell an
die Biirger selbst gerichtet sein, in einer freien politischen Ordnung von
ihrem Recht auf freie Meinung und politische Titigkeit auch Gebrauch
zu machen. Es scheint aber nicht angebracht, streng zwischen den negati-
ven Freiheiten und der Realisierung der Freiheit durch Handeln zu trennen.
Die negativen Freiheiten sind gerade dazu da, die Freiheit zum Gliick
des Offentlichen zu erméglichen, welches sich einstellt, wenn man an
offentlichen Angelegenheiten interessiert titig ist, also im 6ffentlichen
Raum handelt und dadurch Freiheit realisiert. Nach Arendt ist der Mut
zur offentlichen Tugend aber immer schon mdéglich. Im Gegensatz zu
Kants Republikanismus benétigt ihr zufolge also die buirgerliche Tugend
die freiheitliche-republikanische Ordnung nicht. Die biirgerliche Tugend
kann in einer solchen Ordnung nur freier und besser ausgelebt werden.
In einer Republik kann man einfach besser Republikaner sein. Arendts
Republikaner braucht keine Republik, um Republikaner zu sein, er ist es,
wenn er denn will. Niemand kann ihm den Mund verbieten, keine Ord-
nung kann ihn daran hindern, Republikaner zu sein. Nach Arendt kann
selbst der Totalitarismus das Faktum der Natalitit nicht abschaffen.’ Die
Natalitdt ist die Eigenschaft »mit der wir uns in die Welt einbringen oder
einschalten« (Benhabib 1987: 528). Diese Eigenschaft ist die Freiheit zum
spontanen Neuanfang, welcher von keiner Ordnung verhindert werden
konnte. Diese existenzphilosophische Einsicht Arendts kann man mit
der Theorie des Politikwissenschaftlers Dolf Sternberger erkliren. Stern-

7 | Der deliberativen Demokratietheorie ist es zu verdanken, dass sie diese Poli-
tikdimension auch normativ betrachtet, denn auch diese muss normativ betrach-
tet werden.

8 | Man kénnte das Verhalten der Blrger zwar auch unter die Politics-Dimension
fassen. Allerdings bezieht sich diese Dimension eher nicht auf die Zivilgesell-
schaft, sondern mehr auf das Verhalten der Politikprofis und die Prozesse, die
formell und informell zwischen politischen Institutionen und in diesen ablaufen.
9 | Bestes Beispiel sind dafiir, meiner Meinung nach, die Geschwister Scholl: Sie
haben den Mut zur 6ffentlichen Tugend in ihren Aktionen bewiesen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

berger (1967) kritisiert den Begriff des Charakters, vorwiegend das, was
er als biirgerlichen Charakter beschreibt. Politik, so nach Ansicht des
Charakterstarken, verderbe den Charakter, wodurch man sich lieber von
der Politik fernhalten solle. Und das hilt Sternberger fiir eine fatale An-
sicht, weil man sich gerade politisch betitigen solle. Dass Sternberger den
Begrift des Charakters kritisiert, ist insoweit richtig, als dass Charakter
immer einem Subjekt anhaftet. Das Biirgersein ist jedoch intersubjektiv.
Der Charakter ist hier dennoch wichtig, es ist nicht direkt ein Charakter,
sondern eine Haltung des Biirgers.

Arendts Einsicht ist nun, dass ich mich zum Biirger wihlen kann.
Man kann also sehr wohl eine Art moralischer und politischer Selfmade-
man sein. Es ist meine Entscheidung, ein Biirger sein zu wollen. Ich kann
mir die Haltung des Biirgers geben. Das ist die existenzphilosophische
Einsicht, die Arendt mit den republikanischen Gedanken verwoben hat.
Die Phrase von Theodor Mommsen, die Sternbergers politische Auffas-
sung charakterisiert; »Ich wiinschte ein Biirger zu sein«, bedeutet dann
existenzphilosophisch gewendet, dass ich auch in einer Autokratie oder
einem Kaiserreich ein Biirger sein kann, wobei ich in einer Republik dies
nun gesichert sein kann. Mommsen hitte es sich nicht wiinschen miis-
sen, ein Biirger zu sein, er hitte ein Biirger sein kénnen. Nur eben nicht
im rechtlichen Sinne. Und seinem Habitus nach war er ja auch ein Biir-
ger. Und als auf der Strafle protestierender Sozialdemokrat hitte er sich
auch als Republikaner verwirklicht.

Nach Arendt muss die Republik also deswegen institutionalisiert sein,
weil der Biirger dort in seiner Haltung frei ist, durch diese das Gliick des
Offentlichen zu realisieren. Deswegen kann Arendt den Republikaner
eigentlich nicht ohne freiheitlich-republikanische Ordnung denken, ob-
wohl sie es dennoch tut. Das Argument fir (liberale) Freiheitsrechte be-
ziehungsweise fiir das Recht, welches mit der Befugnis zum Zwingen

10 | Zum Rechtsbegriff bei Arendt siehe auch Volk (2010). Er meint, nach Arendt
seilegitimesRechtein Ermdglichungsbegriff; es»6ffneteinen Erméglichungsraum,
in dem sich uber rechtlich garantierte Verfahren ein politisches Miteinander-
Handeln auf der Grundlage der Urteilskraft realisieren kann« (Volk 2010: 22). Da-
nach sei zwar ein Anfang tiberall méglich, aber von einem freiheitlichen Anfang
kdnne man nur dort sprechen, wo die Spielregeln des Miteinander-Handelns ein-
gehalten wiirden (vgl. ebenda: 279). Da das Handeln das Faktum der Pluralitat
als Grundbedingung hat, kdnne »eine dauerhafte und stabile Ordnung nur auf der

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

63


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Existenzieller Republikanismus

verbunden ist und dadurch die Freiheitsrechte garantieren kann, ist also
pragmatischer Natur. Die durch eine Verfassung verbrieften und durch
die Exekutive geschiitzten Freiheitsrechte dienen Arendt nur als Garan-
tie fur die freie Entfaltung der biirgerlichen Tugend, wobei ohne die Tu-
gend des Mutes die Freiheit nicht ausgetibt werden kann. Durch den Mut
sind wir tiberhaupt nur in der Lage, einen neuen Anfang auch wirklich
zu setzen und eben das Beginnen von etwas Neuem im gemeinsamen
offentlichen Handeln, das ist Freiheit. Das Recht, Rechte zu haben, ist
zwar essenziell fiir Arendt, aber doch nur deswegen, weil die eigentliche
Freiheit in der politischen Tat selbst liegt — und diese Freiheit des Han-
delns solle eben geschiitzt werden und zwar durch eine republikanische
Ordnung. Eine freie demokratische Ordnung gibt der Freiheit Ordnung,
mehr nicht. Aber das ist auch schon viel — wie Arendt selbst erlebte.

2.3 MaAcHT BEI HANNAH ARENDT

Hannah Arendt gibt zwei Definitionen von Macht.
In »Vita activa« heifdt es:

»Machtist, was den 6ffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungsraum zwi-
schen Handelnden und Sprechenden {iberhauptins Dasein ruft und am Dasein er-
halt. [...] Macht aber besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen,
wenn sie zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zer-
streuen« (Arendt 2008: 252).

In »Macht und Gewalt« wird Macht folgendermafien spezifiziert:

»Macht entspricht der menschlichen Fahigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu
tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschliefen und im Einvernehmen mit
ihnen zu handeln. Uber Macht verfligt niemals ein Einzelner; sie istim Besitz einer
Gruppe und bleibt nur solange existent, als die Gruppe zusammenhalt« (Arendt
2009: 45).

Anerkennung der Pluralitat griinden«, mithin kénne eine »dauerhafte und stabile
Ordnung [...] nur eine freiheitliche sein« (ebenda: 283).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Ausgehend von diesen beiden Definitionen kann man nun die Bedeu-
tung ihrer Machtvorstellung herausarbeiten. Leo Joseph Penta sieht vier
Hauptmomente des Machtbegriffs (vgl. 1985: 48): Macht als Potenziali-
tat, als Relationalitit, als Stifter und Erhalter sowie als Geschichtskraft."
Macht sei immer zunichst ein Machtpotenzial (vgl. Arendt 2008: 252).
Das zweite Moment ist Macht als Relationalitit. Oben wurde in der ersten
Definition zitiert, dass Macht zwischen den Menschen entstehe. Der Be-
griff des Zwischen ist fiir Arendts Machtkonzeption nun von besonderer
Bedeutung. Penta fiihrt dazu aus:

»Macht wendet keiner an, noch besitzt jemand ein Monopol dariiber, sondern sie
existiert, sofern sie aktualisiert wird, nur zwischen Menschen in deren Relation.
Demnach ist Macht sozusagen ihrem Wesen nach ein Gruppenphdanomen, das al-
lein zwischen den Mitgliedern dieser Gruppe existiert« (Penta 1985: 51).

Drittens hat Macht eine Stiftungs- und Erhaltungsfunktion. Die Macht-
stiftungsfunktion bedeutet Folgendes:

»Mit jedem Handeln entsteht [...] ein Erscheinungsraum, in dem sich Handelnde
aufeinander beziehen. [...]. Damit der 6ffentliche Raum die einzelnen Handlungen
iiberdauert, muf3 er institutionalisiert werden. Dies geschieht Arendt zufolge erst
durch die gemeinsame Griindung eines 6ffentlichen Raumes, mithin eines politi-
schen Gemeinwesens« (Bonacker 2009: 186).

Das Handeln hat mithin Machtstiftungsqualitit:

»Mit der vorpolitischen Féhigkeit zu handeln, also Neues zu beginnen, korrespon-
diert hier die F&higkeit, gemeinsam eine politische Gemeinschaft erst zu grinden.
Diese Fahigkeit zur gemeinsamen Griindung politischer Institutionen bezeichnet
Hannah Arendt als Macht« (ebenda).

Macht beziehungsweise gemeinsames Handeln ruft den potenziellen
Erscheinungsraum also tiberhaupt erst ins Dasein. Hierbei geht es also

11 | Wobei ich hier auf die Erlduterung der Macht als Geschichtskraft gerne ver-
zichten mochte.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

65


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Existenzieller Republikanismus

um den Griindungsakt eines Gemeinwesens.'? Macht schafft mithin den
Raum beziehungsweise Ort des Politischen, wo Menschen gemeinsam
sicher handeln kénnen, und durch die Verfassung wird es erméglicht,
dass man sich durch Recht diesen Raum dauerhaft gegenseitig garantie-
ren kann.

Von dieser Stiftungsfunktion muss nun aber die Erhaltungsfunktion
unterschieden werden. Denn hierbei geht es darum, dass durch Macht
der Erscheinungsraum auch am Leben erhalten wird:

»Was den Institutionen und Gesetzen eines Landes Macht verleiht, ist die Unter-
stiitzung des Volkes, die wiederum nur die Fortsetzung jenes urspriinglichen Kon-
senses ist, welcher Institutionen und Gesetze ins Leben gerufen hat. [...] Alle poli-
tischen Institutionen sind Manifestationen und Materialisationen von Macht; sie
erstarren und verfallen, sobald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter
ihnen steht und sie stiitzt. Dies ist, was Madison meinte, wenn er sagte, dafd alle
Regierungen letztlich auf»Meinung« beruhen« (Arendt 2009: 42).

Macht ist somit auch als Ermichtigung zu denken:

»Denn wenn »wir von jemand sagen, er-habe die Macht., heifit das in Wirklichkeit,
dafd ervon einer bestimmten Anzahl von Menschen erméchtigtist, in ihrem Namen
zu handeln. In dem Augenblick, in dem die Gruppe, die den Machthaber erméch-
tigte und ihm ihre Macht verlieh, auseinandergeht, vergeht auch »seine Macht«
(ebenda: 45).

Die lebendige Macht des Volkes muss in einer rechtsstaatlichen Demo-
kratie also auch hinter dem Recht stehen, welches die Freiheitsrechte ga-
rantieren soll und durch Macht gestiftet wurde.

Arendts Machtbegriff ist im Gegensatz zum lebensweltlichen Ge-
brauch des Wortes Macht ein Phinomen der Vielen. Macht ist keine Sache
eines Einzelnen, sondern immer nur in Besitz einer Gruppe. Aktualisiert
ist die Macht aber vor allem dann, wenn Menschen in der Rede iiber ihre

12 | In diesem Zusammenhang ist die Rolle des Versprechens bedeutend, wel-
che Arendt als Heilmittel gegen die Unabsehbarkeit des Handelns ansieht. Es geht
dabei in diesem Zusammenhang darum, dass Arendt dadurch einen Begriff hat,
der anzeigen kann, dass Menschen sich gegenseitig versichern kdnnen, auch zu-
kiinftig zusammen zu handeln.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Handlungen Auskunft geben, sich tiberdies mit anderen in der Rede ab-
stimmen (vgl. Rese 2008: 119). Das macht das politische Handeln aus, da
sich die Menschen dann so zueinander verhalten, »daf sie die anderen
jeweils als sich selbst Zwecke setzende Lebewesen respektieren« (eben-
da: 120). Handeln in Arendts Sinne ist also nicht von ihrem Machtbegriff
zu trennen. Macht ist gemeinsames Handeln. Oder mit anderen Worten:
Macht ist da, wenn Menschen im Raum des Politischen gemeinsam han-
deln. Macht wird intransitiv verstanden: als Macht, die in sich selbst, in
der Gesellschaft erzeugt und aufrechterhalten wird (vgl. Gohler 2004:
258). Die intransitive Macht ist kein Nullsummenspiel, denn hierbei geht
es nicht

»um die Unterordnung des Willens unter einen fremden Willen innerhalb einer
Gemeinschaft, sondern um diese Gemeinschaft selbst, die Bedingung ihrer Mog-
lichkeit, ihre Konstituierung. Wenn hier von »Macht« zu sprechen ist, so ist Macht
selbstbeziiglich, im Sinne von »Mé&chtigkeitc oder »Selbstmachtigkeit« einer sozia-
len Einheit« (GOhler 1997: 41).

2.4 Die BEZIEHUNG VON MACHT UND FREIHEIT
BEI HANNAH ARENDT

Um die Beziehung der beiden Begriffe bei Arendt zu erldutern, muss zu-
nichst kurz die Kritik von Arendt an der Gleichsetzung von Freiheit und
Souverdnitit dargelegt werden. Sie schreibt:

»Wie die Souverénitat des Einzelnen ist letztlich auch die Souveranitét einer Grup-
pe oder eines politischen Korpers immer nur ein Schein [...]. Wo Menschen, sei es
als Einzelne, sei es in organisierten Gruppen, souverdn sein wollen, missen sie
die Freiheit abschaffen. Wollen sie aber frei sein, so miissen sie auf Souverénitat
gerade verzichten« (Arendt 1958: 683).

Souverdnitit und Politik schliefen sich in diesem Verstindnis aus (vgl.
Meyer 2o011: 28).

Arendt meint, dass der Mensch a-politisch sei und dass Politik zwi-
schen den Menschen oder in dem Zwischen der Menschen entstehe, also
auflerhalb des Menschen — womit sie sich gegen Aristoteles stellt. Sie
kritisiert in Zusammenhang mit der Kritik der Souverinitit die philo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

67


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Existenzieller Republikanismus

sophische Freiheit, die Willensfreiheit, und macht dagegen die politische
Freiheit stark. Denn die »philosophische Freiheit, die Willensfreiheit, ist
nur fiir Menschen von Bedeutung, die als einsame Individuen auflerhalb
politischer Gemeinschaften leben« (Arendt 2014: 425). Freiheit wird bei
Arendt mit Kénnen verbunden und nicht — zuallererst — mit Wollen. Da-
durch wird die oben erwihnte Bewegungsfreiheit — und damit letztlich die
Institutionalisierung der Republik — bedeutend:

»Die Bewegungsfreiheit, die Macht, sich ungehindert von Krankheit oder einem
Herrn zu bewegen, war urspriinglich die grundlegendste Freiheit, die Vorausset-
zung aller anderen. Die politische Freiheit unterscheidet sich also von der phi-
losophischen Freiheit dadurch, dafd sie eindeutig eine Sache des Ich-kann und
nicht des Ich-will ist. Da sie dem Biirger und nicht dem Menschen {iberhaupt zu-
kommt, kann sie sich nur in Gemeinschaften zeigen [...]. Mit anderen Worten, die
politische Freiheit ist nur méglich in der Sphére der menschlichen Pluralitat [...].
Das Handeln, in dem stets ein Wir mit der Verdnderung unserer gemeinsamen
Welt beschéftigt ist, steht im schérfsten denkbaren Gegensatz zu dem einsamen
Geschéft des Denkens, das sich in einem Zwiegesprach des Menschen mit sich
selbst vollzieht« (ebenda: 426f.).

Arendts Gegenkonzept zur Willens- beziehungsweise Wahlfreiheit ist die
Freiheit des Miteinanderhandelns, und diese ist mit der Eigenschaft der
Natalitit verbunden, die das Anfangenkdnnen zur Freiheit beziehungs-
weise Moglichkeit des Menschen erklirt, welche ihm aufgrund seines
Menschseins zukommt.” Arendts Begriff der Freiheit ist daher mit der

13 | Indem Arendt die Willensfreiheit kritisiert, kritisiert sie nicht den Willen,
etwas in Gang zu setzen. Sie kritisiert, dass die Philosophen bislang zu viel Be-
deutung auf die Wahlfreiheit des Menschen gelegt hatten, etwas tun zu kénnen.
Diese theoretische Willensfreiheit war fiir Arendt so lange nichts wert, wie kei-
ne politische Freiheit fiir jeden vorhanden war, seine Meinung frei zu duern und
sich 6ffentlich zu bekennen. Die Philosophen hatten demnach oft aus dem Blick
gelassen, dass Repression und Unterdriickung die Feinde der Freiheit waren. Ob
die Menschen in einer Atmosphére der politischen Unfreiheit so theoretisch einen
freien Willen haben, sei daher zwar nicht unwichtig, aber doch nebenséchlich,
denn selbst wenn sie theoretisch einen freien Willen hatten, wéaren sie in poli-
tischer Unfreiheit doch nicht geschiitzt in der Lage ihre Freiheit in die Welt zu
bringen, indem sie einen freiheitlichen Neuanfang begehen. Insofern verstehe ich

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

Fihigkeit, etwas Neues in Bewegung setzen zu konnen verbunden, an-
statt nur — wie bei der Willens- beziehungsweise Wahlfreiheit — zwischen
bereits Vorgegebenem zu wihlen. Handeln ist immer auf eine Mitwelt
bezogen, es ist immer ein Miteinanderhandeln. Erst wenn die Menschen
zusammenhandeln und damit den Erscheinungsraum am Dasein erhal-
ten, also ihre Macht des gemeinsamen Handelns nutzen, realisieren sie
Freiheit und diese Freiheit ist nach Arendt der Sinn von Politik:

»Der Sinn von Politik ist ebendiese Freiheit, in einer mit anderen geteilten Welt
sprechendes, handelndes und urteilendes Weltwesen, sprich politisches Wesen,
sein zu kdnnen« (Breier 2001: 81).

Freiheit wird hier nicht benutzt, um etwas zu erreichen, sondern sie wird
aufgrund ihrer selbst vollzogen. Freiheit ist, wenn man mutig im 6ffent-
lichen Raum durch sein Sprechen und Handeln seine Authentizitit zu
Gehor bringt." Diese Realisierung der Freiheit ist jedoch nur durch das
gemeinsame Handeln moglich, was auf die Macht als Zwischen verweist.
Wenn man nun einen Unterschied zwischen Macht und Freiheit bei

Arendt nicht als Gegnerin des inneren Menschen, sondern als Gegnerin der Unter-
driicker der politischen Freiheit. Arendts Verstédndnis vom Willen ernst zu nehmen,
bedeutet nicht die Rolle des Willens fiir die Entscheidungsfindung und die Taten
des Menschen als irrelevant zu begreifen. Im Gegenteil: Nur wer einen freien Willen
hat, sich diesen bewusst macht, nach diesem handelt und in einer politischen
Ordnung der Freiheit lebt, der erlebt und lebt die Verwirklichung der Freiheit. Der
Philosoph mag sich zuweilen aus der Welt des Politischen herausziehen und in die
kontemplative Welt zurlickziehen, aber durch sein einsames Geschaft des Philo-
sophierens ist er nach Arendt noch lange nicht aus der Verantwortung fiir sein Ge-
meinwesen als real freiheitliches Gemeinwesen entbunden. Denn wo ein Anfang
keine Biihne, keine Offentlichkeit, finden kann, da ist der Anfang nicht befreit.
Der Philosoph muss es so auch auf sich nehmen, fiir die freiheitliche politische
Ordnung einzustehen. Denn nichtin der Theorie wird die Welt gestaltet, sondern in
der Praxis. Und dass die Welt in Freiheit gestaltet konnen werden muss, ist eines
der wichtigsten politischen Gebote Giberhaupt.

14 | Mein Ziel ist es, die philosophische Freiheit und die politische Freiheit wieder
einander ndher zu bringen - im Bewusstsein dessen, dass man einen deutlichen
Unterschied zwischen diesen beiden Freiheiten sehen muss.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

69


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Existenzieller Republikanismus

Arendt treffen wollte, kénnte man sagen: Macht ist gemeinsames Han-
deln (selbst), und Freiheit wird durch gemeinsames Handeln realisiert.

Was kann dieses Machtverstindnis in Fragen der politischen Legiti-
mation lehren?

Eine Untersuchung der Sozialen Bewegungen soll im Folgenden zei-
gen: Sie bestitigen die Fragwiirdigkeit der Theorie des politischen bezie-
hungsweise staatstheoretischen Liberalismus®™ dadurch, dass durch sie
angezeigt werden kann, dass die Legitimation zur Herrschaft iiber die
Legalitit der Ausiibung von Herrschaft hinausgeht.!®

2.5 DAs VERMOGEN DER SOZIALEN BEWEGUNGEN

Die Neuen Sozialen Bewegungen werden, wie die transnationale Zivilge-
sellschaft und NGOs, angesichts der postdemokratischen Verhiltnisse oft
sehr gelobt und gepriesen, wobei {ibersehen werde, dass deren Einfluss-
moglichkeiten auch beschrinkt sind, so Dirk Jérke (vgl. 2010: 23).
Weiterhin wird bei Sozialen Bewegungen — und Demonstrationen —
oft auch die demokratische Legitimation angezweifelt, was vor allem aus

15 | Regiert wird in der liberalen Demokratie durch Volksvertreter fiir das Volk,
und legitim ist nur, was die Parlamentsmehrheit beschliefit. Die Legitimitat ge-
winnt die liberale Demokratie dieser Ansicht nach einerseits durch den Rechts-
staat, also vor allem durch die Transparenz des Rechtssystems und dessen Neut-
ralitat, sowie dadurch, dass sich die Parlamentarier an die legislativen Verfahren
halten und dadurch, dass die Opposition die politischen Machtverhaltnisse an-
erkennt, das heilt anerkennt, dass von der Parlamentsmehrheit (Regierung) ge-
setztes Recht nicht nur legal, sondern auch formal legitim ist - auch wenn die
Opposition meist die materielle Legitimitat der Beschliisse der Regierung in Zwei-
fel zieht und manchmal auch versucht, die parlamentarische Logik auszuhebeln,
indem sie sich an das Verfassungsgericht wendet. Die Verfassungsgerichtsbar-
keit sollte es der Logik der parlamentarischen Demokratie nach eigentlich nicht
geben, denn in einem parlamentarischen System ist ein Verfassungsgericht ein
Fremdkérper, ein Dazugesetztes, aber nicht origindr Dazugehdériges, anders ist
dies im présidentiellen System - wie in den USA.

16 | Legitimitat soll dem Ideal des Rechtsstaatsprinzips und der Tradition des
Rechtspositivismus nach, aufgrund der Verrechtlichung der dufieren Freiheit, auf
Legalitat eingeschrankt sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

der Minderheitsproblematik entspringt. Auf diese Problematik wird unten
eingegangen.

In diesem Abschnitt soll jedoch zentral nicht danach gefragt werden,
was die Neuen Sozialen Bewegungen nicht kénnen, sondern, was sie in
Bezug zur demokratischen Legitimitit darstellen. Dazu wird zunichst
an Max Webers Machttheorie angekniipft, welche den Vorwurf erzeugen
kénnte, dass soziale Bewegungen die Legitimitit der Herrschaftsinhaber
in Frage stellen.

Macht bei Weber ist definiert als »Chance, innerhalb einer sozialen
Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen,
gleichviel worauf diese Chance beruht« (Weber 1964: 38). Nach Weber
ist die Macht aber durch die Soziologie kaum zu fassen, denn alle »denk-
baren Qualititen eines Menschen und alle denkbaren Konstellationen
kénnen jemand in die Lage versetzen, seinen Willen in einer gegebenen
Situation durchzusetzen« (ebenda). Daher beschreibt Weber Macht als
»soziologisch amorph« (ebenda). Weber hilt daher den Begriff der Herr-
schaft fiir priziser. Herrschaft definiert er als »Chance, fiir einen Be-
fehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden«
(ebenda). Denn Herrschaft »kann nur die Chance bedeuten: fiir einen
Befehl Fligsamkeit zu finden« (ebenda). »Ein bestimmtes Minimum an
Gehorchenwollen, also: Interesse (dufserem oder innerem) am Gehorchen,
gehort zu jedem echten Herrschaftsverhiltnis« (ebenda: 157). Dies mar-
kiert den Gegensatz zu Macht. Herrschaft kann mit Motiven der Fligsam-
keit rechnen. Mit Webers Herrschaftssoziologie kann man die Begriffe
Herrschaft und Macht klar differenzieren. In einer gewaltteiligen Demo-
kratie beispielsweise ist eine Partei, wenn sie die Wahl gewinnt, nicht an
der Macht, sondern an der Herrschaft und hat transitive Macht. Transitive
Macht bezeichnet die Macht, die den eigenen Willen auf andere iibertrigt
und auf diese Weise Einfluss nimmt (vgl. Gohler 2004: 257f.). Das Grund-
muster der transitiven Macht ist die Unterordnung des Willens unter
den Willen eines Anderen, daher ist transitive Macht stets ein Nullsum-
menspiel (vgl. Gohler 1997: 40f.). Die Partei/Fraktion (beziehungsweise
Koalitionsregierung) ist fiir eine bestimmte verfassungsmifig gesetzte
Zeit zur Herrschaft legitimiert, sie hat innerhalb der Institutionen die
Moglichkeit verbindlich und legitim Recht zu setzen. Macht kann sie nur
durch das Gesetz ausiiben. Ihre transitive Macht besteht in der Schaffung
von Gesetzen. Herrschaft ist somit das, wozu sie nach der Verfassung auf
Zeit legitimiert ist. Transitive Macht ist das, wortiber sie aufgrund dieser

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

71


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Existenzieller Republikanismus

Legitimation beziehungsweise Ermichtigung verfiigt. Sie ist legitimiert,
Macht auszuiiben, das ist Herrschaft und sie kann diese Herrschaft gegen
den Willen anderer ausiiben.

Weber ging es jedoch nicht um eine rechtsphilosophische Ausleuch-
tung der Begriffe, sondern vielmehr um die soziologische Klirung der
Asymmetrie von Herrscher und Beherrschten. Daher betrachtet er vor al-
lem die »Beziehung zwischen den Herrschenden und ihrem Legitimitits-
anspruch und den Beherrschten und ihrem Legitimititsglauben« (Miiller
2007: 129). Herrschaft ist dann stabil, wenn der Legitimititsglaube aus-
geprigt ist und die Beherrschten subjektiv von der RechtsmifRigkeit der
Herrschaft iiberzeugt sind (vgl. Berthold 1997: 350). »In diesem Verstind-
nis ist Herrschaft Macht mit Legitimation, da sie die Zustimmung der
Betroffenen zur Herrschaft voraussetzt« (Imbusch 1998: 22). Herrschaft
wird als ein Sonderfall von Macht, aber gleichsam auch als ihr Gegenpol
verstanden, was einen Widerspruch markiert, dessen Auflésung Weber
nicht fiir moéglich hilt (vgl. Neuenhaus 1998: 77). Nach Weber kann der
Staat jederzeit legitim physischen Zwang ausiiben. Herrschaft beruht
aber vor allem auf dem Glauben in ihre Rechtmifligkeit, welche durch
Legende von den Herrschern immer wieder betont wird.

Das Gehorchenwollen des Beherrschten, sein Glaube an die Rechtmi-
Rigkeit der Herrschaft, trigt nach Weber lingerfristig zur Stabilitit der
Herrschaft bei. So kann man folgern: Das Ausmaf des Gehorchenwollens
entscheidet tiber den Grad der Stabilitit einer Herrschaftsordnung. So-
ziale Bewegungen stellen in dieser Sichtweise gerade die Legitimitit der
Herrschaftsinhaber in Frage, sie entziehen sich dem Gehorsam. Wenn
das Ausmafl des Gehorchenwollens iiber die Stabilitit der Herrschaft ent-
scheidet, destabilisieren soziale Bewegungen die Herrschaft. Oder mit
anderen Worten: Soziale Bewegungen entziehen den Herrschaftsinha-
bern die Legitimation.

Die sozialen Bewegungen sind nun aber kein Storfaktor im politischen
System, sondern ihre Macht liegt in der Ermdchtigungserinnerung an die
politische Delegierung. Thre Macht liegt in der Anzeige, dass Herrschaft
Macht mit Legitimation ist. Indem soziale Bewegungen den Gehorsam
den Herrschaftsinhabern gegentiber verweigern und ihre Legitimitit in
Frage stellen, legen sie den Herrschaftsinhabern die Legitimationsbezie-
hung der Herrschaft durch Macht dar. Indem (soziale) Bewegungen die
Regierung (beziehungsweise Parlamentsmehrheit) daran erinnern, dass
sie lediglich ermichtigt ist, zeigen sie dieser, dass ihre Herrschaft nur

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

dann legitim ist, wenn sie fihig ist, die Mehrheitsinteressen im Sinne des
Wohls aller zu vertreten. Soziale Bewegungen kénnen also durchaus ein
Indiz fur die Reprédsentanten (der Regierungskoalition) sein, dass an ihre
Legitimation zur Herrschaft nicht mehr geglaubt wird.

In der Postdemokratie hat sich die Macht aller gewihlten Reprisentan-
ten verringert. Die Macht der Reprisentanten kann mit Bezug auf Webers
Machttheorie als transitive Macht bezeichnet werden. Wenn die Logik
der Reprisentativdemokratie davon geprigt ist, den Anderen — in Form
der parlamentarischen Minderheit — seinem Willen unterzuordnen, mit-
hin transitive Macht auszuiiben, dann kann der empirisch zunehmend
feststellbare Einfluss des Finanzkapitalismus beziehungsweise der ¢ko-
nomischen Eliten auf die Politik, auch als transitive Macht interpretiert
werden. Die transitive Macht der Reprisentanten verringert sich dadurch.
Sie kénnen den eigenen Willen gegen die Ubermacht der wirtschaftli-
chen Eliten nicht oder nur marginal durchsetzen. Dadurch wird die Logik
der Reprisentativdemokratie ausgehebelt. Das reprisentativdemokrati-
sche Nullsummenspiel, in dem bisher lediglich Teile des Parlaments als
Verlierer die Oppositionsbianke besetzen mussten, wird zu einem Null-
summenspiel, aus dem das ganze Parlament als Verlierer hervorgeht, weil
dieses sich der Ubermacht der wirtschaftlichen Eliten beugen muss.

Soziale Bewegungen kénnen hingegen dem Druck der 6konomischen
Eliten entgegengehen und besitzen eine Macht, die in der Ermdichtigungs-
erinnerung an die politische Delegierung liegt. Thr Adressat ist die Poli-
tik, nicht die 6konomischen Eliten. Weiterhin sind die Medien als Teil
des politischen Systems stets mit angesprochen, da sie die Symbolik der
Bewegung promoten sollen. Der Biirger, der nicht Teil der sozialen Be-
wegung ist, wird indirekt angesprochen. Die Ermichtigungserinnerung
ist auch stets eine Selbstansprache des Volkes als Souverin an sich selbst
durch ein Teil des Volkes.” Die Ermichtigungserinnerung hat als Ziel-

17 | Da der Begriff der Ermachtigungserinnerung nicht ohne die Machttheorie von
Arendt gedacht werden kann, muss der mégliche Einwand abgemildert werden,
dass Arendt sowohl dem Begriff »Volkssouverén« beziehungsweise dem Begriff
der Souverénitat im Aligemeinen eher kritisch gegeniiber steht (siehe oben und
Meyer 2011), als auch eher zur Machtteilung beziehungsweise Souverénitatstei-
lung, wie es im présidentiellen System institutionalisiert ist, neigt. Aus Arendts
Machttheorie folgt aber durchaus, dass faktisch jederzeit die Verfassung neu ge-
schaffen werden kann. Der Unterschied zur klassischen Volkssouveranitatstheo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

73


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Existenzieller Republikanismus

objekt aber stets die Reprisentanten als Trager der Ermdchtigung im Vi-
sier. Eine soziale Bewegung erinnert die Reprisentanten daran, dass sie
nur ermdchtigt sind. Eine soziale Bewegung ibt durch die Macht, die sich
realisiert, wenn sie sich im 6ffentlichen Raum sichtbar macht, eine sym-
bolische Macht'® aus, beziehungsweise einen symbolischen Zwang, der die
Reprisentanten daran erinnert, dass sie Ordnungskraft in den Hinden
halten. Der symbolische Zwang besteht in der Ermichtigungserinne-
rung. Oder mit anderen Worten: Die Macht, die sich realisiert, wenn eine
Gruppe von Biirgern im offentlichen Raum gemeinsam handelt, erzeugt

rie liegt dar, dass Arendt bezweifeln wiirde, dass es einen Souverdn gibt, der vor
jeder Verfassung da ist, welcher dann die Volkssouveranitat besitzen kdnnte und
daher ein permanentes Recht auf Verfassungsgebung beziehungsweise Revolu-
tion besteht. Doch gleichsam wird eine verfassungsgebende Macht bei Arendt
skizziert. Obgleich die Macht zwar immer potenziell und damit immer méglich ist,
weil man sich zusammenschlieBen und etwas Neues beginnen kann, gibt es eine
verfassungsgebende Macht erst dann, wenn Macht im tatsachlichen gemeinsa-
men Handeln aktualisiert wird, also etwa durch eine Prdsenz von Menschen bezie-
hungsweise faktische Versammlung - etwa auf dem Tahrir-Platz in Kairo, wahrend
des arabischen Friihlings - eine revolutiondre Macht erzeugt wird. Also bei Arendt
kénnte man anstatt von dem Volkssouveran (lateinisch etwa: gens omnipotens)
von der Macht der Leute (potestas gentium) reden. Gens, gentis, kann im Singular
mit Nation oder Volk iibersetzt werden, im Plural jedoch lediglich mit Leute. Daher
wére aus dem Singular ein Volkssouverén ableitbar, und der Plural wiirde auf das
Zwischen den Menschen, in dem Macht nach Arendt entsteht, verweisen. Daher
ist mit dem Begriff der Volkssouveranitat hier auch nicht impliziert, dass es solch
einen Volkssouveran gibt, sondern lediglich, dass die Macht der Leute, wenn sie
aktualisiert wird, revolutiondre Macht erzeugen kann. Eine Ermdachtigungserin-
nerung stellt dabei heraus, dass ein Herrschaftssystem dann keine Legitimation
mehr hat, also nicht mehr erméchtigt ist, wenn die lebendige Macht des Volkes
und damitist bei Arendt gemeint; die lebendige Macht der Leute, nicht mehr hinter
den Institutionen steht.

18 | Symbolische Macht kann vor allem in medialen Diskursen wirken. Heraus-
ragendes Beispiel ist die Kehrtwende der Bundeskanzlerin Angela Merkel in der
Atompolitik nach der Havarie des Atomkraftwerks in Fukushima. Diese Wende
wurde vor allem durch grofen dffentlichen Protest forciert, der medial transpor-
tiert und erweitert wurde.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

eine symbolische Macht, die die Reprisentanten dazu auffordert, ihre
Durchsetzungsmacht im Sinne Webers zu nutzen.

Das Volk wird nicht regiert, sondern es ist der Regent. Die »Idee der
Einheit und Unteilbarkeit der Volkssouverdnitit bezeichnet nichts ande-
res als den >Staat« in den Hianden des >Volkes« (Maus 2011: 43). Es liegt in
der Freiheit, beziehungsweise Fihigkeit zur Natalitit der Biirger, zusam-
men michtig zu sein. Nach Arendt haben diejenigen, die zusammen im
offentlichen Raum agieren aber nicht den Staat in ihren Hinden, sondern
nur Macht. Arendt hat — in der Terminologie von Ingeborg Maus (2011)
— lediglich den Bereich nichtinstitutionalisierter Volkssouverinitit be-
trachtet. Maus hingegen versucht mit Kant gerade eine Entkopplung der
beiden Komponenten von Volkssouverinitit (rechtlich institutionalisierte
und nichtinstitutionalisierte) als Fehldeutung auszuweisen. Mit Arendt
kann man aber darauf hinweisen, dass auch die Ausiitbung von nichtins-
titutionalisierter Volkssouverinitit bereits eine Ausiibung von Macht ist
und der Macht eben nicht vorausgeht. Mithin macht Arendt deutlich, dass
es nicht nur rechtlich institutionalisierte (transitive) Macht gibt.

Die transitive Machtaustibung ist zwar nur dann legitim, wenn sie

im verrechtlichten Rahmen stattfindet.”

Legitimitit ist jedoch — sozio-
logisch betrachtet — nicht auf Legalitit zu reduzieren, weil etwa soziale
Bewegungen die Legitimation zur Herrschaft in Zweifel ziehen kénnen.
Mithin geht das Verstindnis der sozialen Bewegungen von Legitimation
iiber ein formales Verstindnis von Legitimation hinaus. Thr Verstindnis
von Legitimation ist immer materiell geprigt. Das entbindet sie jedoch
noch nicht davon, die eigene (intransitive und symbolische) Macht durch
gesetztes Recht zu legitimieren. Hier findet sich wieder der Anschluss an
Kant als Theoretiker der Volkssouverinitit, nach der das Volk der Gesetz-
geber ist. Daher sollte es auch das Anliegen jeder Biirgerinitiative sein,

auf den Gesetzgeber — in seiner doppelten Konnotation als Volk und Par-

19 | Immanuel Kant ist einer der ersten, die Legitimitat auf Legalitat reduzieren.
Das macht ihn zu einem Rechtspositivisten, obgleich ich als Blirger nach Kant die
Befugnis habe, »keinen duferen Gesetzen zu gehorchen, als zu denen ich meine
Beistimmung habe geben kdnnen« (Kant 2008: 160 Anm.). Das angeborene Recht
auf Freiheit muss nach Kant durch die birgerliche Verfassung gesichert werden,
aberdie Trennung zwischen Moral und Recht ist strikt. Gesetze sind nach ihm dann
legitim, wenn sie durch Verfahren entstanden sind, an denen alle Reglungsbetrof-
fenen auf gleiche Weise teilhaftig gewesen sind.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

75


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Existenzieller Republikanismus

lament — zu wirken, anstatt lediglich auf Beschliisse zu reagieren, indem
man sich an die Gerichte wendet. Eine soziale Bewegung sollte demnach
danach streben, die eigene intransitive und symbolische Macht in recht-
lich legitimierte transitive Macht umzuformen.?’ Nun kann auch die Min-
derheitsproblematik aufgelost werden. Bei der Minderheitsproblematik
geht es um die Frage, wann eine Gruppe grof genug ist, um authentisch
die materielle Legitimitit der Herrschaftsinhaber in Frage zu stellen. Es
wire willkiirlich, wollte man eine Zahl dafiir festsetzen. Es spricht aber
vieles dafiir, dass eine kleine Initiative, die sich etwa gegen die Errich-
tung eines Pumpspeicherwerks in ihrer Region einsetzt, die materielle
Legitimitit der Herrschaftsinhaber der obersten Regierung nicht in Frage
stellen kann — sondern allenfalls nur die lokalen Herrschaftstriger hin-
terfragt. Es ist also zu er6rtern, wann eine Biirgerbewegung zu einer An-
zeige dafiir wird, dass die Legitimitit der obersten Herrschaftsinhaber
durch eine Biirgerbewegung klar in Frage gestellt wird. Das Problem der
Minderheitsproblematik kann nur so betrachtet werden, als ob jede Pro-
testgruppe die Legitimitit der Herrschaftsinhaber in Frage stellt. Die Er-

20 | Dies entspricht der kritischen Haltung gegeniiber der Sichtweise des zivilen
Ungehorsams nach Ingeborg Maus. Maus (2011: 22-28) kritisiert, dass der Pro-
test der neuen basisdemokratischen Bewegungen gegen die selbstreferentielle
Verselbstandigung politischer Entscheidungsprozesse nicht als Auslibung von
Volkssouveranitat verstanden wird, sondern in das Gewand des Widerstands-
rechts oder des birgerlichen Ungehorsams gekleidet ist. Widerstand respektive
Ungehorsam setzten ein lediglich reaktives Verhalten von Rechtsadressaten auf
vorgefertigte rechtliche und politische Entscheidungen voraus. Vor allem kritisiert
sie aber, dass die Praxis vieler Protestbewegungen darauf hinaus 14uft, durch
symbolische RegelverstdRe eine gerichtliche Klarung der Rechtslage zu bewirken.
Biirgerlicher Ungehorsam wiirde sich so darin erschopfen, einen Rechtsweg einzu-
leiten. Dies kdnne als Renaissance des (mittelalterlichen) Widerstandsrechts ge-
lesen werden. Diese Vorstellung der Souverénitat des Rechts widerspreche aber
der ldee der Volkssouveranitat, welche nicht aus dem geltenden Recht abgeleitet
werden kann. Volkssouverénitdt gehe der Rechtsordnung vielmehr voraus und be-
griinde diese erst. Wenn sich die Protestbewegungen also vor allem solcher Ak-
tionsformen bedienen, die im Ergebnis die herrschende justizstaatliche Entwick-
lung bestatigen, werde die Idee verabschiedet, dass nur demokratisch gesetztes
Recht legitim sei. Der wesentliche Aspekt der Volkssouverdanitat sei heute daher
durch die Verfassungsgerichtsbarkeit usurpiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

michtigungserinnerung ist durch jede Protestgruppe gegeben, erzeugt
aber erst dann ernstzunehmende Macht, wenn sie weiter anwichst. Erst
mit der Aggregation von korperlicher Prasenz bei einer Protestgruppe
gewinnt sie eine Wahrnehmung, die so viel symbolische Macht erzeu-
gen kann, dass die Legitimitit der Herrschaftsinhaber in Frage gestellt
zu sein scheint. Masse macht in diesem Sinne Macht, ndmlich symboli-
sche Macht, die wiederum eine Anzeige fiir den Status der Legitimitit der
Herrschaftsinhaber ist. Protestieren 10.000 Pegida-Anhinger in Dresden
oder 20.000 Netzaktivisten in Berlin, hat das nicht den gleichen Effekt,
als wenn eine Million Biirger vor dem Parlament stiinden, um fiir eine
echte Bildungsrepublik zu demonstrieren.

Eine hohe symbolische Macht einer sozialen Bewegung entbindet die-
se aber nicht davon, ihr Anliegen in Gesetze, die vom Gesetzgeber be-
schlossen werden miissen, zu iiberfithren.?!

Die (erfolgreiche) Nutzung von transitiver Macht kann den materiel-
len Legitimationsglauben der Beherrschten verfestigen.?? Sofern aber der
Wille von den Herrschaftsinhabern nicht durchgesetzt werden kann be-
ziehungsweise die Willensdurchsetzung erschwert ist, etwa durch den
Druck der neoliberalen Eliten, wie in der Postdemokratie, besteht die
Funktion der sozialen Biirgerbewegungen hauptsichlich darin, die Re-
prisentanten des Staates daran zu erinnern, dass sie die Macht haben,
ihren Willen auch durchzusetzen. In diesem Sinne ermutigen soziale Be-
wegungen die Reprisentanten dazu, zu handeln und sich nicht einer Ar-
gumentation der Alternativlosigkeit zu tiberlassen. Die Biirgerbewegung
fragt danach, wie wir leben wollen und ermutigt die Reprisentanten
ebenfalls Alternativen zu Sachzwingen zu erdrtern und zu beschliefRen.
Soziale Bewegungen stirken somit die Inputdimension des demokrati-
schen Prozesses. Und wenn diese Inputdimension in der Postdemokratie

21 | Gerade weil das Volk nicht an die Verfassung gebunden ist, sollten Verfas-
sungsanderungen im Gegensatz zu normalen Gesetzen jedoch durch Volksent-
scheide beschlossen werden, um deren Legitimation zu gewahrleisten.

22 | Nicht nur weil durch erfolgreichen Output Legitimation geschaffen werden
kann, sondern weil ein Regime auch symbolische Macht erzeugen kann, also durch
rhetorische Wiederholung des Erfolges den Glauben an seine Legitimation befor-
dern kann. Symbolische Macht wirkt also sowohl durch Biirgerbewegungen auf die
Herrschaftsinhaber, als auch von den Herrschaftsinhabern auf die Beherrschten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

77


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Existenzieller Republikanismus

tendenziell irrelevant fiir die Outputdimension zu sein scheint, dann ist
die Wiederherstellung der Inputdimension demokratierelevant.

Berticksichtigt man die Rolle von sozialen Bewegungen in der Frage
nach einer der Republik angemessenen Legitimationstheorie, dann muss
man konstatieren, dass die Offentlichkeit die Legitimitit der Regierung
stets reflektiert und bewertet und dass ein grofler Einspruch aus der Zi-
vilgesellschaft die Legitimation der Regierung beziehungsweise Parla-
mentsmehrheit in Frage stellt, auch wenn sie legal gesehen fiir die Legis-
laturperiode, fiir die sie gewdhlt ist, legitimiert ist. Mit Max Weber miisste
man jedoch auch sagen, dass ein politisches System vorstellbar ist, in dem
die Beherrschten einen hohen Legitimititsglauben haben, auch wenn ei-
nige unter ihnen einen privilegierteren Zugang zur transitiven Macht
haben. Dieses politische System konnte allerdings keine rechtsstaatliche
Demokratie sein, weil dort das Versprechen gilt, dass jeder den gleichen
Zugang zur transitiven Macht haben muss.

Wenn also die Legitimitit der Regierung nicht nur von ihrer Legalitit
und ihrem politischen Regierungsauftrag (durch den Gewinn der letzten
Wahl) abhingt, sondern auch von der je konkreten Meinung oder Stim-
mung in der Offentlichkeit gegeniiber der Regierung, dann muss man
der Zivilgesellschaft Aufmerksamkeit schenken.

Der Wille des Volkes muss geachtet werden. Zwar konnen die Volks-
vertreter ihn nur vertreten und ihn deswegen auch nie direkt kennen.
Sie miissen ihn interpretieren, auslegen, um ihn dann festzulegen. Aber
daher miussen sie auf die Zivilgesellschaft achten. Daher miissen sie auf
die Stimmung im Lande achten, daher diirfen sie nicht einfach tun, was
sie fiir richtig halten.?® Die alte konservative Idee von Edmund Burke und
anderen, dass der Volksvertreter vertritt, was er fiir richtig halt, ist eine
falsche Idee. Der Volksvertreter muss sich stets am Willen des Volkes

23 | Aber sie diirfen Stimmungen im Land auch kritisieren. Wenn ein Theoretiker
glaubt, dass die Mehrheit des Volkes in dem einen oder anderen Punkt falsch liegt,
dann muss er das sagen. Er muss dann darauf wirken, die Stimmung zu veran-
dern. DerTheoretiker muss aber seine Kritik an intersubjektiver Rechtfertigbarkeit
und Plausibilitdt ausrichten. Kurzum: Er ist dem reflexiven Rechtfertigungsgebot
unterlegen, das besagt, dass nur das beim Anderen Zustimmung finden kann, was
intersubjektiv rechtfertigbar ist. Seine Kritik sollte daher mehr oder weniger an
eine Idee vom Gemeinwohl gebunden sein. Seine Kritik sollte keine Exklusion be-
treiben, sondern auf Inklusion zielen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

orientieren. Daher muss er immer auch im Austausch mit den Reprisen-
tierten stehen. Er muss sich stets um einen guten Eindruck des Willens
des Volkes kiimmern. Parteien haben in einer liberalen Demokratie zwar
einen Sinn, aber nach der Idee der Volksouverinitit haben sie keinen
Sinn. Wenn die Volkssouverinitit indirekt vertreten wird (reprisentati-
ve Demokratie), dann muss sich der Volksvertreter um die bestmégliche
Interpretation des Volkswillens bemiihen. Demnach missten auch alle
Volksvertreter diesen Willen stets dhnlich interpretieren, dhnlich ausle-
gen und dann auch konsensorientiert so festsetzen, wie sie ihn alle ge-
meinsam auslegen. Folgt man der Idee der Volkssouverinitit, bedeutet
dies direkt eine Konsensdemokratie. Denn der Souveridn hat immer einen
Willen. Er kann nicht keinen Willen haben. Volksvertreter diirfen dem-
nach nicht fiir das Volk regieren, sondern miissen das Volk durch den
Volkswillen regieren — und zwar den Volkswillen, der nicht den Willen
aller, sondern das Gemeinwohl widerspiegelt.*

Die Idee der radikal-pluralistischen Parteiendemokratie: Jeder wie er will
und jedem Wollen eine Vertretung, ist eine Idee, die der Idee der Volkssou-
verdnitit vollig widerspricht. Mit einem konzentrierten Parteiensystem,
also mit grofen Volksparteien und sonst kleiner Ausdifferenzierung,
kann man der Idee der Volkssouverdnitit noch niherkommen, als mit
einem sehr fragmentierten Parteiensystem. Man kann eine Abstufung
hinsichtlich der besten Art und Weise der Reprisentation des Volkswil-
lens treffen:

24 | Das Gemeinwohl muss dabei den Test der Verallgemeinerung bestehen, ob
dieses der liebenswirdigen Einrichtung des Gemeinwesens entsprechen kann.
Hier kdnnte man - wie schon bei Rousseau oft kritisiert - eine Bevormundungs-
gefahr sehen. Der Republikanismus kdnne ins Autoritdre umschlagen - wenn es
nicht der Wille aus den Einzelwillen, sondern der gemeinsame Wille sein solle,
der entscheidend sei. Wenn es nicht die rechnerische Mehrheit, sondern ein
nebuldses inhaltliches Gebilde sei, welches das Gemeinwohl ausdriicke, dann
bestiinde die Gefahr der Erméchtigung einiger Weniger tiber alle. Allerdings kann
es meines Erachtens nur einen Konsens iber die /dee der Gerechtigkeit geben -
welcher dann in der Zivilreligion verwirklicht ist. Somit wiirden die Volksvertreter
zwar in Hinsicht der Macht der intersubjektiven Gerechtfertigkeit den Willen des
Volkes ahnlich interpretieren. Das wiirde aber noch nicht den politischen Streit
aufheben.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

79


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Existenzieller Republikanismus

Konsensdemokratie als direkte Demokratie. Direkter Dialog der Biir-
ger (Jean-Jacques Rousseaus Staatsmodell).

Konsensdemokratie als indirekte Demokratie. Alle Volksvertreter ver-
suchen auf vergleichbare Weise den Willen des Volkes zu interpre-
tieren. Sie richten sich an der Hintergrundgerechtigkeit des Gemein-
wesens aus. Ihr politischer Streit ist nicht grundsitzlich, sondern nur
technisch — also in Fragen der richtigen politischen Mafinahmen. Sie
streben alle nach der Realisierung des gleichen politischen Ordnungs-
modells. Aber in threm Streben setzen sie unterschiedliche Akzente.
Konsensdemokratie als indirekte Demokratie, in der es wenige Par-
teien gibt, die als Volksparteien versuchen, alle Biirger zu reprisen-
tieren. Idealfall war das 2 1/2 Fraktionensystem der Bundesrepublik
(SPD, CDU/CSU, FDP). Mithin ist eine grofitmogliche Parlaments-
mehrheit besser als eine geringe Parlamentsmehrheit. Das lduft aber
faktisch nicht direkt auf eine Grofse Koalition hinaus, sondern eine
grofle absolute Mehrheit einer Partei ist ebenso gut, wie eine grofe
Parlamentsmehrheit von SPD und FDP beispielsweise.
Mehrheitsdemokratie als indirekte Demokratie. Die Zwei-Parteien-
systeme, vor allem die USA, sind zwar der Idee nach auch Systeme,
in denen die zwei groflen Parteien als Volksparteien versuchen, alle
Biirger zu vertreten. Aber sie ermdglichen aufgrund des realen ideo-
logischen Konfliktes, der zwischen ihnen herrscht, keine Konsensde-
mokratie. Der clash of ideas ist in der Praxis zu grof3, als dass die Volks-
vertreter tatsichlich daran interessiert sind, alle Biirger zu vertreten.
Daher ist das US-amerikanische politische System auch ein stark plu-
ralistisches, und das obgleich es kein fragmentiertes Parteiensystem
hat, in dem jeder nach seinem Willen eine Vertretung findet.

Die pluralistischen Parteiendemokratien mit Verhiltniswahlrecht
und geringer Mandatshiirde (die Fiinf-Prozent-Hiirde in Deutschland
verhindert dementgegen etwa gerade eine groflere Ausdifferenzie-
rung des Parteiensystems, obwohl auch die Fragmentierung im deut-
schen Parteiensystem zunimmt). Das Musterbeispiel so einer plura-
listischen und fragmentierten Parteiendemokratie war die Weimarer
Republik und ist heute Italien.

Nimmt man an, dass das Modell von Rousseau aufgrund der Grofle der
Nationalstaaten nicht realisierbar ist, dann bleiben als bestmdogliche
Demokratien 2. und 3. Nimmt man an, dass 2. in einem liberalen Ge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren

meinwesen unwahrscheinlich ist, weil dort unterschiedlichste Interes-
sensgruppen bestehen, dann ist 3. in einer realen Demokratie noch die
bestmdgliche Demokratie. Aber es ist auch zu konstatieren, dass 2. die
bestmdgliche indirekte Demokratie ist. An diesem Ideal muss sich jede
reale reprisentative Demokratie messen lassen. Entscheidend ist, was der
Volkssouverdn will, und nicht der Wille der einzelnen Interessensgrup-
pen. Und wo es sogar unter den Interessensgruppen Ungleichgewichte
beim Einfluss gibt, da kann noch weniger davon gesprochen werden, dass
die Politik einen Konsens aller erfiillt.

Doch was will das Volk? Was sollen die Reprasentanten antizipieren,
wenn doch ein starker Pluralismus herrscht und sich kaum Konsens aus
der Zivilgesellschaft andeutet? Schliefflich kommt hinzu, dass selbst,
wenn alle die gleiche Idee von Gerechtigkeit verfolgten, sie doch streiten
wiirden, wie man diese verwirklichen solle. Selbst wenn das Volk wiisste,
was es will, und die Volksvertreter sich dariiber einig wiren, wie man
diesen Willen auszudriicken habe, gibe es also noch Diskussionsbedarf
dariiber, wie der Wille umgesetzt werden solle. Was bringt es also, darauf
zu hoffen, dass die Zivilgesellschaft, wiirde sie doch nur mehr gehort,
alles zum Besseren wenden wiirde?

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

81


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen
Republikanismus

Hoffnungen auf die Zivilgesellschaft zu setzen, ist nichts Neues. Es gab
eine breite und hoffnungsvolle Debatte iiber die Potenziale der Zivil-
gesellschaft, und diese Hoffnungen auf die Zivilgesellschaft sind auch
teilweise schon wieder verflogen, aber bei einigen auch noch stets aktu-
ell. Colin Crouch schreibt in einem 2011 veréffentlichten Buch von einer
»engagierten, kampflustigen, vielstimmigen Zivilgesellschaft, die die
Nutzniefler des neoliberalen Arrangements mit ihren Forderungen unter
Druck setzt und ihre Verfehlungen anprangert« (2011: 14). Er pladiert also
fur das »Eingreifen« (ebenda) eben dieser Zivilgesellschaft und richtet
sich mit seinem Buch vor allem an diese Zivilgesellschaft, um zu diesem
Eingreifen anzuregen. Der vielleicht neue Gedanke, zu dem ich anregen
will, ist, dass sich die Zivilgesellschaft Gedanken machen soll, wie ein
gerecht eingerichtetes Zusammenleben eigentlich aussehen sollte. Es
geht darum, den vielstimmigen Chor an verschiedenen Vorstellungen zu
einen. In der Zivilgesellschaft muss die Frage beantwortet werden, wie
wir eigentlich zusammen leben wollen und eine grofe Mehrheit muss sich
fiir eine bestimmte — aus guten Griinden allgemein anerkennungsfihige
— Gerechtigkeitsvorstellung finden. Die Zivilgesellschaft muss sich fra-
gen, welche Welt man aus guten Griinden wollen kann. Dartiber muss
debattiert werden, aber so, dass sich die grofle Mehrheit dariiber auch
einigen will. Auf welche Welt kann man aus guten Griinden hoffen? Um
diese Frage sollte es gehen. Was ist eigentlich soziale Gerechtigkeit? Es
gibt viele Meinungen dazu. Aber nicht alle kénnen richtig sein. Die Frage
nach sozialer Gerechtigkeit verlangt nach einer Debatte, die man in Hin-
sicht auf ihre verallgemeinerbare Einigung fithren muss. Eine pluralisti-
sche Zivilgesellschaft, die zwar aktiv, aber zerstritten ist, hilft der sozialen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Existenzieller Republikanismus

Gerechtigkeit nicht. Auch ein platter Moralismus, der sich aus sich selbst
nihrt, bringt nichts, sondern nur eine einigende Debatte. Die Debatte
muss mit guten Griinden gefithrt werden. Gefiihle sollen nur mit guten
Griinden einhergehen. Aber Gefiihle sollen auch zugelassen werden. Hu-
maner und sozial gerechter soll die Welt werden, weil man gute Griinde
daftir hat. Humaner und sozial gerechter wird die Welt aber nur, wenn
das Gefiihl der Einzelnen danach begehrt.

Die Frage nach dem Wie der Umsetzung der als konsenshaft ausge-
machten Idee der Gerechtigkeit wiirde zwar bleiben. Worauf es aber an-
kommt, ist, dass man sich tiber das Was und Wohin einig wird. Es geht
darum, eine gemeinsame Haltung dariiber zu finden, wie die Welt einge-
richtet sein soll. Und das ist eine Praxis. Diesen Dialog muss man fithren.

Nattirlich ist es eine ehrenwerte Aufgabe, die soziale Welt zu analysie-
ren, aber wenn man beginnt normativ zu werten, dann muss man sich
eingestehen, dass man eigentlich auch méchte, dass die Welt real so wird,
wie man sie sich wiinscht. Wenn man eine andere Welt will als diese,
muss man ein Zeichen setzen. Hoffnung ist die Méglichkeit, mit der man
ein Zeichen setzen kann. Wer hofft, darf sich aber auch auf der Hoffnung
nicht ausruhen, er muss vielmehr aktiv zu ihr stehen. Von Gerechtigkeit
zu reden ist redlich, aber der Hoffende muss aktiv werden, will er ein-
stimmig mit sich und seiner Hoffnung leben. Wenn der Hoffende ehrlich
zu sich selbst ist, muss er nach der Realisation seiner Hoffnung trachten.

In diesem Abschnitt 3 geht es um die Grundlegung einer politischen
Philosophie der Hoffnung und der Partizipation, die als Ausdruck eines
existenziellen Republikanismus zu verstehen ist, der nach einer Einheit von
individueller und kollektiver Selbstbestimmung strebt.

Der darauffolgende Abschnitt 4 handelt sodann auch — aber nicht nur
- von meiner ganz konkret eigenen Hoffnung auf eine Welt, die man aus
guten Griinden als fair betrachten kann — nur wenn die Hoffnung wirk-
lich die eigene ist und mit Pathos engagiert selbst gelebt wird, ist der exis-
tenzielle Republikanismus vollzogen. Denn nur dann ist der existenzielle
Republikanismus vollzogen, wenn er nicht nur Theorie, sondern auch
Praxis ist.

Ich biete in diesem vierten Abschnitt eine Vorstellung von Gerechtig-
keit, von der ich denke, dass sie aus guten Griinden fiir jeden plausibel
werden kann. Ich glaube, ein Recht zu haben, mich bekennen zu diirfen
und dafiir Griinde zu nennen. Und ich glaube auch, dass man um das
Bekennen nicht herum kommt. Die Wahrheit, im Sinne der Korrespon-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

denztheorie der Wahrheit, gibt es nicht. Und idealerweise einigen wir,
die Biirger, uns darauf, was wir fiir gerecht halten (wir bekennen uns ge-
wissermaflen dann alle gleich beziehungsweise zum Selben). Natiirlich
bin ich mir dariiber bewusst, dass so eine Einigung extrem schwierig ist.
Schaut man gerade in die USA, sieht man eine starke politische Irratio-
nalitit. Natiirlich sind beispielsweise die radikalen Tea-Party-Anhinger,
Trump-Anhinger und die ,Alt-Right-Aktivisten“ schwer zu tiberzeugen.
Aber irgendwo ist immer ein Anfang, irgendwo muss man mit der Ver-
sohnung, mit dem Konsens anfangen (wenn man dies denn will). Das mag
ein langer Prozess sein, aber ich glaube, den muss man beginnen. Ohne
Anfang kann nichts entstehen.

Es geht in diesem Abschnitt 3 nun aber zunichst um eine Erneuerung
der Freiheitsidee durch den Republikanismus. Es geht um die Theorie des
existenziellen Republikanismus. Der Liberalismus kann sich nur dann ver-
wirklichen, wenn er aufgegeben und die Idee der Freiheit im republikani-
schen Rahmen verwirklicht wird. Das bedeutet, dass es entscheidend ist,
nicht bei dem Fokus auf den Einzelnen verhaftet zu bleiben.

Erst wenn man beginnt, vom Ganzen aus individueller Perspektive
betrachtet zum Ganzen hin zu denken, wird es moglich, die Freiheit jedes
Einzelnen zu verwirklichen. Der Ruf des Gewissens kann nur das Indi-
viduum ereilen, aber sein Ziel muss es sein, sodann das Ganze der Welt
in den Blick zu nehmen und nicht nur seine Lebenswelt. Es geht darum,
dass das Individuum nicht nur sein Schicksal, sondern das Schicksal der
Welt als Ganzes in die Hand nimmt. Er muss sich zutrauen, die Welt nach
seinem Wissen von der Liebe zu ordnen.

Die Grundidee des Liberalismus, nimlich vom Einzelnen aus zu den-
ken und bei diesem verhaftet zu bleiben, ist daher falsch, aber nicht die
Idee der Freiheit selbst. Sofern nur einige Wenige die volle Freiheit er-
langen, ist Freiheit als Ideal verfehlt, weil jedes Ideal nur dann einen Sinn
macht, wenn es allgemein wird. Es geht darum, zwar vom Individuum
auszugehen, aber nicht bei ihm zu bleiben. Es geht darum, als Individu-
um iiber die Liebenswiirdigkeit des Ganzen zu richten. Das Individuum
muss der Richter der Welt werden und nicht nur seiner selbst. Das Indivi-
duum muss zugleich der Ankliger sein, sofern das zu Beurteilende nicht
als liebenswert beurteilt werden kann. In der Freiheit des Individuums
liegt seine Macht, die Welt nach seiner Vorstellung zu ordnen — die richti-
ge politische Ordnung wird dem Individuum dabei im Modus des lieben-
den Verstehens offenbart. Diese individuelle Offenbarung — gewiss nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

85


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Existenzieller Republikanismus

ungleich des Protestantismus — bedeutet eine Mission. Freiheit auszuiiben
in seinem tiefsten Sinne bedeutet sein Wissen von der Liebe anzuwenden.
Freisein bedeutet im tiefsten Sinne, sich als liebendes Wesen gefunden
zu haben. Der Philosoph ist dabei der, der zu dieser Wahrheit kommt,
weil er der ist, der zu seiner Freiheit gefunden hat. In seinem Bekenntnis
dringt seine Freiheit in die Welt. Aber aus dieser Welt und in dieser Welt
hat er seine Freiheit gefunden. Nur da konnte sie ihm offenbar werden.
Die Offenbarkeit der Freiheit ist stets immer schon offen. Der Zugang des
Menschen zu seiner Freiheit steht ihm schon immer offen.

Die Freiheit des Menschen ist in der Méglichkeit immer schon da. Dieses
Da-sein der Freiheit wird in der Offenbarung von sich als liebendes Wesen
bewusst. Diese innere Freiheit muss durch das Bekenntnis in die Welt
getragen werden. Die Mission ist die Befreiung anderer. Philosophie ist
nichts anderes als Liebe. Politik nichts anderes als die Anwendung der
Philosophie. Damit ist Politik nichts anderes als die Anwendung des lie-
benden Verstehens als Freiheit und vice versa die Anwendung der Freiheit
durch den Entwurf des liebenden Verstehens — Politik ist hier in ihrem
Ideal als Realisierung der Idee der Gerechtigkeit verstanden. Diese dufle-
re Freisetzung der inneren Freiheit muss in einem realpolitischen Sinne
zugleich die Substanzialisierung der Freiheit aller zur Folge haben. Aus
der inneren Freiheit muss der politische Entwurf folgen, die Welt in dem
Sinne zu befreien, dass in ihr ein jedes Individuum zunichst in einem
sozio-okonomischen Sinne frei wird (so etwa gute Bildung und eine 6ko-
nomische Grundsicherung hat) und damit verbunden ein System der Er-
ziehung etabliert wird, welches die innere Selbstbefreiung als liebendes
Wesen zur Folge hat. Da diese Befreiung je selbst vollzogen und je selbst
verstanden werden muss, begibt sich die Erziehung mit dieser Aufgabe
an den duflersten Rand ihrer Macht. Die Aufgabe der Erziehung lautet
damit: Die Befreiung jedes Einzelnen durch sich selbst.

Ist das Aufklirung?

Es ist die Aufklirung eines jeden durch sein immer schon vorhandenes
Verstindnis von sich als solcher, der frei zu sein hat und der zu lieben
hat. Diese Aufklirung ist Freiheit. Aber diese Aufklirung ist kein Aus-
druck eines Liberalismus. Der Liberalismus ist am Ende, aber nicht die
Aufklirung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

Die Idee der Realisierung der Freiheit fiir alle ist noch nicht am Ende,
aber der Liberalismus als Theorie meines Erachtens schon. Wenn Libe-
ralisierung eine Praxis der Befreiung ist, dann ist der Liberalismus nicht
am Ende, aber als Theorie ist er es.

Erst der Republikanismus ist in der Lage, die liberale Idee zu voll-
enden. Denn der Republikanismus denkt vom Ganzen her, womit ge-
meint ist, dass er in der Lage ist, die Idee der Freiheit als Ideal zu verste-
hen, was wirklich ein Jeder real besitzen muss, wenn die Freiheit Realitit
sein soll. Somit wird auch klar, dass vom Ganzen her zu denken letztlich
auch heifdt, zur substanziellen Freiheit des Individuums hinzuarbeiten.

Damit kann man auch sagen, dass die liberale Idee vom Einzelnen
aus fiir den Einzelnen zu denken, fiir die Idee der Freiheit verfehlt ist.
Nur wenn man umgekehrt vom Ganzen aus zur Freiheit des Einzelnen
hinarbeitet, kann sich die Idee der Freiheit in ihrer Realitit erfiillen. Die
Theorie des Liberalismus ist iiberholt und sozial kontraproduktiv. Aber
die Praxis eines Sozialliberalismus fiir alle durch alle, den ich in dieser
Arbeit als freiheitlichen Sozialrepublikanismus definiere und den ich als
Ideal einer neuen freiheitlich-sozialdemokratischen Praxis empfehlen
will, ist nicht iiberholt und nicht sozial kontraproduktiv.

Ich grenze mich also von einem politischen Liberalismus ab, der dazu
neigt, auf das Individuum fokussiert zu bleiben. Denn die Idee des Li-
beralismus vom Einzelnen her zu denken, bedeutet zumeist auch beim
Einzelnen zu verbleiben. Wenn fiir den Liberalen Freiheit fiir ihn selbst
realisiert ist, dann reicht ihm das zumeist. Er verliert sodann das Inte-
resse an der Verwirklichung der Freiheit auch fiir andere. Zwar spricht
man dem Sozialliberalismus auch diesen Befreiungsgedanken von ande-
ren zu. Wenn man diesen Sozialliberalismus aber wirklich ernst meint,
dann muss man auch anerkennen, dass dieser als freiheitlicher Sozialre-
publikanismus viel eher ausgedriickt ist. Denn die Idee hinter diesem Be-
freiungsdenken ist ja die Ordnung des Ganzen als fiir die Befreiung jedes
Einzelnen geeignet.

Durch diese Haltung gegen einen politischen Liberalismus ist aber
nicht verbunden, dass Individuum als Ausgangspunkt zu verabschieden.
Das Individuum ist in der Tat der »Ausgangspunkt allen menschlichen
Geschehens« wie der Philosoph Volker Gerhardt es in seinem Buch »Par-
tizipation. Das Prinzip der Politik« (2007) ausgedriickt hat. Die »Indivi-
duen handeln aus sich selbst. Dabei setzen sie bei sich und ihresgleichen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

Ly


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Existenzieller Republikanismus

einen eigenen Willen voraus, und sie unterstellen, dass es der Wille ist,
der ihr Tun veranlasst« (2007: 20).

Durch diese Bemerkung wird deutlich, dass ohne den Willen der Ein-
zelnen das Ganze nie verindert werden kann, weil die Individuen das
Ganze ausmachen. Das Ganze besteht nicht unabhingig von den Indivi-
duen, sondern wird von den Individuen geschaffen. Die Individuen blei-
ben die Herren des politischen Laufs der Dinge. Das Ganze wird sich nie
iiber sie ermichtigen, sondern sie werden stets zusammen die Macht tiber
das Ganze haben. Die Selbstbestimmung kann man dem Individuum nicht
nehmen, weil das Individuum diese Selbstbestimmtheit schon immer hat
und dies deshalb, weil das Individuum schon immer einen Willen hat.
Und so wird auch klar, dass der, der keinen Konsens will, keinen will,
weil er eben keinen will. Wenn man einig werden soll iiber die Gestaltung
des Ganzen, und ich meine, dass das Ganze gemif der Idee der sozialen
Demokratie ausgestaltet sein muss, wenn man das Ganze gerecht nennen
will, dann braucht es eben den Willen zu dieser Sozialdemokratie. Man
muss sie wollen, weil man anerkannt hat und sich dazu bekannt hat, dass
nur eine soziale Demokratie gerecht genannt werden kann. Und eine so-
ziale Demokratie kann nur dann wirklich werden, wenn die Einzelnen
gewillt sind, durch ihre Partizipation den Willen zu duflern, dass sie ver-
wirklicht werden soll.

So kann man auch davon sprechen, dass das Prinzip der Politik, das
Prinzip der Partizipation ist, so wie es Volker Gerhardt tut. Denn alleine
werden die Individuen nie die soziale Demokratie verwirklichen kénnen,
sondern nur gemeinsam. Nur zusammen erreichen sie mehr als alleine.

Die Schwierigkeit der Verwirklichung der sozialen Demokratie liegt
nun in der realistischen Erkenntnis, dass Wettkampf in der Politik nicht
in Abrede zu stellen ist. Heute wollen die einen dies, die anderen das. Poli-
tik ist mit anderen Worten umkimpft. Zumindest diesen empirischen
Befund sollte man anerkennen. Obwohl man sich davor hiiten sollte, die-
sen Befund fiir uniiberwindbar zu erkliren und daraus normativ noch zu
fordern, dass Politik nun einmal der Kampf um die Macht sei, die eigenen
Interessen auch gegen Widerstand durchzusetzen, wie es vor allem Max
Weber getan hat. Realismus bedeutet noch nicht, dass man vor diesem
kapitulieren muss.

Einen realistischen Befund muss man fiir heute so annehmen, aber
dieser muss eben nicht fiir ewig gelten. Denn wenn der Wille uniiber-
windbar ist, dann ist auch der Wille zum Konsens stets moglich. Nur weil

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

heute die Politik mit Widerstinden zu tun hat, muss dies nicht ewig so
bleiben. Der Konsens, zumindest iiber die Idee der Gerechtigkeit, kann
eines Tages entstehen, aber — und das ist meine Uberzeugung — nur,
wenn das Individuum aus sich selbst heraus sich wie seinesgleichen zu
der gleichen Idee von Gerechtigkeit bekennt. Denn den Willen des Einzel-
nen kann niemand umgehen. Der Einzelne bleibt stets selbstbestimmt.

Doch warum soll diese Selbstbestimmung nicht dazu fiihren, dass
man sich tiber die Idee der Gerechtigkeit einigt?

Und dies ist in der Tat dann eine idealistische Position.

Und wenn die Politik letztlich »immer nur im Dienst der Individuen«
steht (Gerhardt 2007: 32) und trotz nétigen Realismus, die Hoffnung la-
tent da ist, dass »das Menschenrecht [...] zum Weltrecht« wird (ebenda:
57) —und man dieses Menschenrecht substanziell im Sinne eines sozialen
Weltbiirgerrechts versteht — dann besteht in der Tat die Mdglichkeit, dass
eines Tages Widerstinde iiberwunden werden kénnen, zugunsten der Ei-
nigkeit tiber die Idee der Gerechtigkeit.

Und gerade diese Hoffnung auf die Einigkeit iiber die Idee der Gerech-
tigkeit will ich in dieser Arbeit ausdriicken. Ich will, dass die Hoffnung
aus ihrer Latenz herauskommt und sichtbar wird. Und sichtbar wird sie
nur, wenn Menschen sie 6ffentlich ausdriicken. Ich bin gleichsam der
Meinung, dass fiir die wahre Idee der Gerechtigkeit die Macht der inter-
subjektiven Gerechtigfertigkeit gelten muss. Darunter stelle ich mir in An-
lehnung an Jiirgen Habermas etwas vor, was Habermas den zwanglosen
Zwang des besseren Arguments' genannt hat. Nur ergibt sich meines Er-
achtens dieser Zwang nicht wie bei Habermas aus der idealen Sprech-
situation, durch die die Voraussetzungen fiir eine kognitive Wahrheitsfin-
dung als Konsens realisiert sind und so ein auf Konsens zielender Dialog
jenen zwanglosen Zwang erzeugen kann, sondern vielmehr ergibt sich
dieser Zwang als Freiheit aus dem Bekenntnis zu der in Reflexion auf sein
liebendes Wesen gefundenen Wahrheit. Meines Erachtens muss dieser
zwanglose Zwang nicht mehr durch duflere Gegebenheiten strukturell
bedingt sein beziehungsweise strukturell vorbereitet sein — wie durch die
ideale Sprechsituation —, sondern dieser zwanglose Zwang ist schon im-
mer da. Er muss nur aufgefunden werden, und in der Offentlichkeit muss
daraufhin ein reflexives Gleichgewicht als Hintergrundgerechtigkeit zu der

1 | Der »zwanglose Zwang des besseren Arguments« ist eine bei Habermas viel-
fach benutzte Formel. Siehe unter anderem dazu: Habermas 2014: 52f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

89


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Existenzieller Republikanismus

Wahrheit dieses Urzustandes gebildet werden.? Es geht sodann also in der
Offentlichkeit um die Rationalisierung der emotional enthiillien Wahrheit
von der Freiheit. Die Rationalisierung ist somit die Hiille fiir das emotional
enthiillte Wahre. Sie gibt der Wahrheit ihren Rahmen, um institutionell
anzukommen. Die Zivilreligion — als Hintergrundgerechtigkeit gedacht —
ist es, die diese Rationalisierung durch die Institutionen befiirwortet und
starkt. Die Zivilreligion ist das Bewusstsein von der Wahrheit iiber die
Freiheit. Sie enthilt das Wissen tiber die Zuginglichkeit des Wissens von
der Wahrheit iiber die Freiheit. In der Bejahung der Zivilreligion ist dieses
Wissen wahrgeworden. Das Bekenntnis er6ffnet so auch den Raum fiir
die Verwirklichung der Wahrheit — und zwar im 6ffentlichen Dialog, den
die Zivilreligion zur Wahrheit dringt. Da Bekenntnis in der Freiheit des
Menschen liegt, ist die Freiheit also zugleich auch wahrheitsschaffend.
Die Wahrheit liegt damit im Willen der Einzelnen. Die Zivilreligion bildet
den Kitt der Einzelwillen. Sie ist das Biindnis der freien Menschen zur
Freiheit aller. In ihr dufSert sich die Erkenntnis der Individuen von der
Wahrheit tiber die Freiheit in Form ihres Bekenntnisses. Dieser Bund der
Bekennenden bildet das Fundament der Institutionalisierung der einen
wahren Gerechtigkeitsidee. Und diese Institutionalisierung ist eine Ratio-
nalisierung, denn sie findet durch Begriindung statt. Durch Begriindung
wird sie michtig, obwohl sie zugleich auf der Macht der Zivilreligion
grindet und von dieser abhingt. So entsteht die Macht der intersubjektiven
Gerechifertigkeit, deren Ursprung der Wille ist. Diese Zivilreligion, so wie
sie hier gedacht ist, gibt es so noch nicht. Sie muss aber so Realitit werden
und kann es, sofern der Wille zu diesem Bund entsteht — und dies auf-
grund der Anerkennung der Wahrheit dieses Bundes.

Die Wahrheit von der Freiheit gilt nur fir die Idee der Gerechtigkeit und
sonst fiir nichts. Wenn diese durch die Anerkennbarkeit dastehende Macht
nicht vorherrscht, dann ist die vorgeschlagene Idee der Gerechtigkeit nicht
wahr, sondern lediglich eine Position unter vielen. Nur wenn diese Macht
der Gerechifertigkeit der Idee der Gerechtigkeit offensichtlich ist, weil das
Begriindungsprogramm der Deontologie des Gefiihls einen zwanglosen Zwang
der besten Argumentation darstellt, und sich diese Argumentation mit der
Gewissheit der eigenen Erschlossenheit auf Grund der Einsicht in die Wahr-
heit des Rufs des eigenen Gewissens verbindet, nur dann ist die durch

2 | Hierverwende ich bewusst Begrifflichkeiten, die in John Rawls’ Werk mehrfach
auftauchen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

individuelle Erschlossenheit erfahrende und durch die Deontologie be-
grindete Idee der Gerechtigkeit wahr. Aber sodann ist die Entschlossenheit
impliziert, die eigene Freiheit zu nutzen und die Wahrheit aus der eigenen
Freiheit umzusetzen. Das muss vom Individuum ausgehen.

Die Idee des existenziellen Republikanismus versucht gerade zu zeigen,
was Individuen tun miissen, um die Welt liebenswiirdig einzurichten.
Dabei ist der existenzielle Republikanismus vor die Herausforderung ge-
stellt, zwei Prinzipien zu vereinen, die oft als unvereinbar gelten. Denn
wenn man an das Individuum und seine existenzielle Eigenheit und Ent-
scheidungsfihigkeit denkt, denkt man zumeist nicht an den Republika-
nismus, der vielmehr oft mit der Vorstellung eines methodologischen
Holismus und einem Essenzialismus verbunden ist, also mit der Idee,
dass es Uberindividuelles gibt, nach dem sich jedes Individuum entweder
aufgrund seiner Natur richtet oder qua Vernunft zu richten hat. Zumin-
dest ist mit dem Republikanismus aber oft die Idee verbunden, dass die
Gemeinschaft mehr — oder zumindest genau so viel — wert ist wie das
Individuum. Dieser tendenzielle Vorrang der Gemeinschaft vor dem In-
dividuum steht in gewissem Widerspruch zu der Idee der Allmacht des
Individuums und so war es immer der Liberalismus — der auch gegen
republikanische Ideen — versuchte, die Rechte des Individuums vor der
Gemeinschaft zu verteidigen. So entwickelte sich der Theoriestreit zwi-
schen Liberalismus und Republikanismus — und es war stets die Rolle, die
dem Individuum zugesprochen wird, welche zumeist dartiber entschied,
ob jemand liberal zu nennen sei oder nicht.

Der Republikanismus ist daher nicht dafiir bekannt, dem Individuum
sein uneingeschrinktes Recht auf den eigenen Willen zuzusprechen. Der
Republikanismus hat in der Geschichte seiner Theorie dem Individuum
oft diesen Willen sogar vielmehr abgesprochen. Der Republikanismus
war damit oft auch anfillig, in Totalitarismen umzuschlagen. Diese Ten-
denz findet sich nicht nur in den Vorstellungen Jean-Jacques Rousseaus
(1981a) wieder, sondern jede politische Vorstellung, die auf die Verwirk-
lichung eines groflen Ganzen und einer Idee von politischer Ordnung
und Gerechtigkeit hinarbeitet, muss notwendig dazu neigen, ihr wider-
sprechende Ideen zu verneinen. Diese Negation ist in der Geschichte oft
umgeschlagen.

Die Idee des existenziellen Republikanismus versucht nun die Macht
des Individuums, sich in seiner Freiheit selbst zu bestimmen und den-
noch zugleich die kollektive Dimension in den Blick zu nehmen, zu ver-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

g1


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Existenzieller Republikanismus

einen. Der Einzelne und das Ganze sollen zur Einheit finden. Diese Idee
meint der existenzielle Republikanismus.

Wie ist es moglich, dass der Republikanismus existenziell werden kann?

Der existenzielle Republikaner ist in seiner Selbstreflexion auf die Gemein-
schaft ausgerichtet. Er ist nicht von Natur aus darauf ausgerichtet, son-
dern durch seine individuelle Selbsterkenntnis als liebendes Wesen. Und
weil diese Selbsterkenntnis eigentlich — nur — ein Selbstbekenntnis ist, ist
seine Ausrichtung auf die Gemeinschaft eben seine Wahl. Existenziell
heiflt beim Republikaner dann: durch die eigene Entscheidung auf die
Gemeinschaft bezogen. Und weil diese Entscheidung nun einmal getrof-
fen werden muss, kann der Republikanismus somit fiir jemanden exis-
tenziell werden — er ist es eben nicht immer schon von Natur aus. Daraus
ergibt sich: Der Republikanismus wird dann existenziell, wenn jemand
sich zum Republikaner bestimmt — eben die Wahl trifft, dass dies sein
Selbstverstindnis zu sein hat. Diese Selbstbestimmung wiederum liegt in
der Wahlfreiheit des Individuums — nichts versperrt ihm diesen Weg. Zu
jeder Zeit ist diese Wahl mdoglich. Die Entscheidung liegt vollig in der
Hand des Individuums.

Und diese individuelle Entscheidung ist iberhaupt zentral nicht nur
fur die Praxis der Republik, sondern auch fir die Theorie des Republikanis-
mus.

Warum?

Republikaner sind anders als Liberale.* Republikaner erfiillen den Sinn
der Verfassungsform Republikanismus erst durch ihr Handeln. Der Libera-
le kann sich auf eine Hiitte im Wald zuriickziehen, und der Liberalismus
funktioniert als Verfassungsform in der Theorie immer noch ideal. Denn

3 | Ich negiere nicht, dass es Vorstellungen vom Liberalismus gibt, wo republi-
kanische und liberale Vorstellungen sich vermischen. Doch zu Unterscheidungs-
zwecken wird hier eine deutliche Differenz zwischen der Demokratietheorie eines
Republikanismus und eines Liberalismus angenommen. Kurzum: Beide Demokra-
tiemodelle werden typisiert und dichotomisiert. Das kann verzerren, aber kann
auch fiireine Klarheit der Differenz dienen. Und diese Klarheit der Differenzist hier
durch die Dichotomisierung anvisiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

ob der Einzelne wihlt oder nicht, ob er sich in Parteien engagiert oder
nicht, ob er in Biirgerinitiativen aktiv ist oder nicht, hat erst einmal keinen
direkten Effekt fiir die Legitimation des Liberalismus als Demokratietheo-
rie. Der Liberalismus hat dann praktisch schon ein Problem, wenn wirk-
lich kaum noch einer wihlen geht. Theoretisch aber geht es ihm ja nicht
um individuelle Partizipation: Der Liberalismus fordert dazu nicht auf, er
glaubt auch nicht, dass die Legitimitit einer freiheitlichen Ordnung davon
abhingt. Der Republikanismus hingegen glaubt schon, dass die republika-
nische politische Ordnung davon abhingt, wie sehr die Individuen diese
Verfassungsform durch sich selbst reprisentieren. Die Partizipation der
Einzelnen legitimiert und erhilt die republikanische Ordnung.

Hier besteht also eine klare Differenz: Der Republikanismus glaubt,
dass die politische Ordnungsvorstellung des Republikanismus letztlich
nur durch den Einzelnen selbst prdsentiert und reprisentiert werden kann,
wihrend der Liberalismus glaubt, dass der Einzelne entlastet ist, die poli-
tische Ordnungsvorstellung des Liberalismus zu reprisentieren, solange
der Rechtsstaat durch seine judikativen und exekutiven Arme fiir die Ga-
rantie individueller Freiheiten sorgt — insbesondere der durch eine libera-
le Verfassung verbrieften liberalen Grundrechte.

Man konnte es zuspitzen: Im Liberalismus sorgt das System — der
Rechtsstaat — fiir die Umsetzung der Wirklichkeit des Liberalismus. Im
Republikanismus sorgt hingegen der Einzelne dafiir, dass die politische
Ordnung republikanisch ist. Denn im Republikanismus gilt: Ohne Repu-
blikaner steht es um die Republik schlecht. Die Republik kann nur von
den Biirgern getragen sein und zwar dadurch, dass sie sich als Biirger
begreifen und als solche politisches Engagement ausiiben. Republikaner
bilden den Sinn ihrer Verfassungsform erst in ihrem tatsichlichen politi-
schen Handeln ab.

In dieser Perspektive erscheint der Republikanismus sogar noch
mehr auf das Individuum bezogen als der Liberalismus. Oder anders ge-
sagt: Der Republikanismus muss verwirklicht werden und zwar durch
das Individuum, durch den Republikaner selbst, wohingegen der Li-
beralismus vom Einzelnen nicht verwirklicht werden muss, weil es im
demokratietheoretischen Liberalismus um die Freiheit geht, das tun zu
kénnen, was einem selbst einsichtig erscheint. Es geht im Liberalismus
darum, eigene Entscheidungen nach eigener Rison treffen und vollzie-
hen zu diirfen und das mit Rechtssicherheit. Es geht um die Abwesenheit
von Handlungsverboten. Nur dort gibt es Verbote, wo sie einem anderen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

93


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Existenzieller Republikanismus

schaden. So gibt es etwa ein Gewaltverbot. Wer dagegen verstoft, muss
mit Sanktionen rechnen. Das ist seit Thomas Hobbes liberal. Ohne die
Sanktionsmacht des Staates geht es dann doch nicht. Der Liberalismus
ist aber grundsitzlich und prinzipiell ein Rahmen, innerhalb dessen die
Menschen nach eigenen Entscheidungen ihre eigenen Linien ziehen kén-
nen —ja, sogar sollen.

Der Liberalismus schafft Moglichkeiten des Tuns, aber eben keine Ver-
pflichtungen. Der Republikanismus hingegen zielt auf eine Selbstverpflich-
tung beim Individuum. Ludwig Wittgenstein und Martin Heidegger, die
lieber sehr viel Zeit in einer abgelegenen Hiitte in der freien Natur ver-
bringen — eher weit entfernt von anderen Menschen —, kénnen so keine
Republikaner sein, wenn sie zu oft fern ab des gemeinschaftlichen und
offentlichen Lebens agieren. Liberale hingegen konnten sie sein — auch
wenn sie es nicht sein miissen. Der Liberalismus braucht die engagierten
Biirger nicht — in der Theorie. Ob man sich fiir Politik interessiert, an der
Debatte teilnimmt, oder ob man Einsiedler ist, ist nicht von Belang fiir die
Theorie des Liberalismus.

Was ist mit der Praxis der liberalen Demokratie? Funktioniert der Li-
beralismus ohne Demokraten?

Meines Erachtens lisst sich hier die These plausibilisieren, dass der
Liberalismus nicht ohne den Republikanismus funktioniert. Genauer
heift das, dass er nicht ohne die Republikaner funktioniert. Nur wenn
die Buirger auch partizipieren, wird die Demokratie funktionieren. Und
weil der Republikaner es ist, der aus eigenem Antrieb partizipiert, ist er
der, den auch eine liberale Demokratie nétig hat.

Entscheidend fiir die Theorie des Liberalismus ist nun: Die Theorie
und die Praxis kénnen im Liberalismus keine Einheit bilden. Im Repub-
likanismus hingegen konnen sie eine Einheit bilden und zwar durch das
Individuum, denn der Republikaner reprisentiert diese Einheit und zwar
durch seine Partizipation. Er gibt der Verfassungsform des Republikanis-
mus durch sein Handeln erst einen Sinn. Ohne sein Handeln wire sie
sinnlos.

Nun muss es nicht bei den Antipoden Republikanismus und Libera-
lismus bleiben. Sie kénnen auch eine Einheit bilden. Rekapitulieren wir:
Wer Rechtssicherheit dafiir will, was man selber will, also die eigenen
freien Entscheidungen abgesichert haben will, der ist ein Liberaler. Denn
nur der Liberalismus sichert die Rechte zu, das tun zu diirfen, wozu man
einen Willen haben kann. Der Republikaner ist wiederum der, der sich

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

einmischt in die 6ffentlichen Fragen, der teilnimmt und teilhat an der
Gemeinschaftlichkeit. Er ist der, der seine Selbstbestimmung immer im
Kontext der Mitbestimmung betrachtet.

Wer so ein Liberaler ist und dennoch zugleich so ein Republikaner,
der sich erst in der politischen Partizipation vollzieht, der ist ein freiheit-
licher Republikaner. Und das ist vor allem in Hannah Arendts Denken
reprisentiert, und so kann ihr Republikanismus zu Recht als »freiheit-
licher Republikanismus« (Bonacker 2009) charakterisiert werden. Denn
in diesem freiheitlichen Republikanismus finden Liberalismus und Re-
publikanismus zusammen — in gewisser Weise auch Hannah Arendts
eigene Erfahrungen in den USA und Europa.

Der existenzielle freiheitliche Republikaner ist nun nicht nur ein sol-
cher, der diese Einheit verstanden hat. Er schickt sich auch selbst aktiv
dazu, den Sinn des Republikanismus selbst darzustellen. Sein Habitus als
Citoyen kehrt in die Welt ein und zwar durch eigene Entscheidung — der
Habitus wird einerseits durch eigene Entscheidung geschaffen und ande-
rerseits durch eigene Entscheidung vollzogen.

Gerade diese individuelle Entscheidung, durch die man sich selbst
zum Republikaner bestimmt, ist bei Hannah Arendt ein zentraler Leit-
gedanke. So kommt die Existenzphilosophin zu ihrer politischen Philo-
sophie. Nichts anderes als eine republikanische Existenzphilosophie ist es,
die Hannah Arendt als Grund fiir ihr reales politisches Handeln diente.

Die Idee eines existenziellen Republikanismus ist somit nichts voll-
kommen Neues. Hannah Arendt hat mit ihrem existenzphilosophischen
Fundament, welches sie bei ihren Mentoren Martin Heidegger und Karl
Jaspers gewann, bereits versucht, die individuelle Komponente mit einer
gemeinschaftlichen Komponente zu verbinden. Thre Theorie ist somit
schon die eines existenziellen Republikanismus gewesen.

Doch hat ihre Theorie eine vorrangig demokratietheoretische Aus-
richtung gehabt. Der gerechtigkeitstheoretische Anschluss fehlte ihr.
Diese Gerechtigkeitstheorie versuche ich in dieser Arbeit nachzuholen,
beziehungsweise zu erginzen.

Der existenzielle Republikaner ist in meiner Deutung so auch mehr
als die Reprisentation einer Einheit aus Liberalismus und Republikanis-
mus. Er ist nicht nur Republikaner, sondern auch Sozialrepublikaner. Er
will eine bestimmte politische Ordnung. Eine Ordnung, die auf Solidari-
tat baut und die Solidaritit zur Leitorientierung der politischen Institutio-
nen macht. Er will eine Leitkultur der Solidaritdt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

95


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Existenzieller Republikanismus

Die Motivation des Sozialrepublikaners dazu kommt aber letztlich aus
der Natur, die er als seine Natur anerkannt hat: Und zwar die Natur des
liebenden Wesens. So geht sein Gang von der Natur zur Kultur. Er zielt auf
eine Kultur der substanziellen Freiheit, eine Zivilreligion der substanziel-
len Freiheit fiir alle. Er zielt auf die Verwirklichung einer solidarischen
politischen Ordnung. Nur so eine politische Ordnung ist fiir ihn liebens-
wiirdig, die solidarisch ist. Und solidarisch kann sie nur sein, wenn sie so
gestaltet ist, dass ein jeder sie als liebenswiirdig anerkennen kann, und
dies mit guten Griinden.

Aber wie wird diese liebenswiirdige politische Ordnung Wirklichkeit?
Wie kommt man vom Ideal zur Realitit? Worin liegen die Méglichkeit und
das Vermogen des existenziellen Republikaners seinen Beitrag zur Ent-
stehung dieser Ordnung leisten zu konnen? Was schligt die Briicke zwi-
schen dem Einzelnen und der Méglichkeit, die Gemeinschaft auf die Lie-
benswiirdigkeit der gemeinsamen politischen Ordnung zu orientieren?

Meine Antwort ist eine doppelte: Es ist die Hoffnung und es ist die Par-
tizipation des Individuums. Aber da die Hoffnung an sich keine Wirkung
hat, sondern nur dann, wenn die Hoffnung zur politischen Handlung
transformiert wird, sind Partizipation und Hoffnung in der Partizipation
letztlich genau dann dasselbe, wenn die Partizipation unter dem Ziel der
Verwirklichung der Leitkultur der Solidaritit steht. Die Partizipation ist
also das, was die Briicke zwischen dem Einzelnen und der Gemeinschaft
schligt, aber es ist die Hoffnung, die die Liebe zur Welt (amor mundi)
konkret politisch werden lisst. Ohne die Hoffnung hitte die Partizipation
nicht das Ziel der liebenswiirdigen politischen Ordnung. Ohne die Hoff-
nung wire die Partizipation blind und leer.

Hoffnung ist also letztlich das, was zwischen dem Ideal des Individu-
ums eine Briicke zur Realitit dieses Ideals schligt. Denn in einem Bund
der Hoffenden kann die Hoffnung durch die im Bund aufgehobene Ein-
heit zur Grundmotivation fiir die Umsetzung des Ideals werden, wo das
Ideal nun nicht mehr allein das eines Individuums ist, sondern durch den
Bund zu etwas Verbindendem wird. Und das Verbindende kann sodann
die Macht entwickeln, als Aufruf an alle anderen Mitbiirger zu wirken.
Die Hoffnung kann so zur Macht werden und soll es auch dem Bestreben
des Hoffenden nach. Und die Hoffnung wird dann zur Macht, wenn sie
sich in politischen Engagement duflert. Wird der Aufruf also als politi-
sche Handlung vollzogen und sichtbar gemacht — und bleibt die Hoff-
nung somit nicht still und unbekannt im Individuum -, dann wird der

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

Aufruf zur Macht. Denn Macht gibt es nur da, wo sie 6ffentlich ist, wo
das Individuum mit seinen Vorstellungen nach auflen geht, sie mitteilt,
fur sie einsteht und wirbt. Hoffnung zieht das Individuum somit auch
aus einer immer méglichen Isolation. Der Hoffende ist schon auf die Of-
fentlichkeit gerichtet. Die res publica — die 6ffentliche Sache — das ist das,
worauf seine Hoffnung zielen kann. Und weil die res publica zugleich die
Sache des Volkes ist, ist das Ziel des Hoffenden das Volk selbst, also alle
seine Mitbiirger. Seine Mitbiirger spricht er mit seiner Hoffnung an. Und
diese Ansprache sucht Macht, sofern die Hoffnung als politischer Akt be-
gangen wird. Ja, diese Ansprache ist schon Macht, weil die Macht schon
in jedem politischen Anfang wichst. Gewiss wird die Macht mehr, wenn
der Bund der Hoffenden sich vergréflert. Aber ohne den Beginn gibt es
weder Macht, noch kann sie grofer werden. Hoffnung ist so Machtbeginn.
Aber zugleich kann sie auch zu einer Machtvergréferung fiihren, wenn die
Hoffnung durch mehr und mehr Menschen geteilt wird.

Hoffnung sucht also Macht und zwar durch Ansprache an den Ande-
ren. Hoffnung duflert man demnach gegeniiber anderen, oder man hofft
nicht. Hoffnung braucht den Anderen und spricht den Anderen an. Hoff-
nung weifs schon von der Intersubjektivitit. Hoffnung macht also auch
Hoffnung — und zwar dem Anderen. Politische Hoffnung zumindest re-
det man sich nicht selbst ein, sondern sie will wirken — auf den Anderen.
Politische Hoffnung sucht so stets die politische Macht.

Gerade dieser Aufruf ist aber zugleich ein Anruf an das Verstind-
nis eines jeden von sich als liebendes Wesen, was auf eine solidarische
politische Ordnung zielen sollte. Hoffnung wirkt zwar auf den Anderen
und soll es, gerade das ist der Sinn der Hoffnung. Aber in der Hoffnung
wird gleichsam exemplarisch das Verstindnis von sich als liebendes We-
sen reflexiv hervorgeholt und eben zugleich dem Anderen angezeigt. In
der Hoffnung findet das liebende Wesen sich einerseits selbst bestitigt,
andererseits bringt das liebende Wesen durch seine Hoffnung das lieben-
de Verstehen zum Verstindnis fiir den Anderen. Hoffnung ist eine exem-
plarische Anzeige — fiir sich selbst und den Anderen. Hoffnung rekurriert
auf das Verstindnis des liebenden Wesens und macht dieses Verstindnis
zu gleich publik. Dieses Publik-Machen ist aber nur durch den Entwurf
moglich, der auf dem Verstindnis beruht.

Hoffnung baut also auf das Verstindnis des liebenden Wesens und sei-
nen Entwurf. Hoffnung baut auf die Solidaritit als die Grundeinstellung,
die im Verstindnis des liebenden Wesens aufgehoben ist und in seinem

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

97


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Existenzieller Republikanismus

Entwurf entiuflert wird. Hoffnung gibt der Liebe und der Solidaritit
einen Ausdruck. Hoffnung lisst die Liebe und die Solidaritit in die Welt
einkehren.

Hoffnung ist die Schliisselressource — oder sagen wir das Schliisselge-
fiihl -, welches das Individuum mit der Méglichkeit verbindet, das grofie
Ganze selbst liebenswiirdig einzurichten und gleichsam seine Mitmen-
schen dafiir mitzunehmen. Hoffnung verbindet das Wissen von sich als
liebendes Wesen, mit der Moglichkeit der politischen Umsetzbarkeit die-
ses Wissens. Das Prinzip Hoffnung ist die politische Erscheinungsform
des Prinzips der Liebe, welches, wie im Folgenden zu zeigen sein wird,
das Fundament des Menschen als fithlendes Wesen ist und zugleich das
Fundament einer ideal eingerichteten Welt sein kann und soll. Die Liebe
—und Solidaritit — ist das Fundament und die Hoffnung das Bekenntnis
zu diesem, sofern es noch nicht verwirklicht ist. Hoffnung versucht somit
das Prinzip der Liebe zu verwirklichen.

Die Hoffnung ist also die Motivationsressource, die nicht nur das Wis-
sen, welches sich aus der Metapsychologie ergibt, umsetzen kann und
will, sondern sie ist auch die Macht, die dieses Wissen in der Bekenntnis
bejaht und somit gleichsam bestitigt. In der Hoffnung wird somit dem
Wissen vom Prinzip der Liebe auch ihre Wahrheit verliehen, indem man
sich dazu bekennt, dass die eigene Hoffnung richtig ist und dies bereits in
der Tat der Hoffnung. Wer auf die liebenswiirdige Einrichtung der Welt
hofft, der liebt und weil er liebt, hofft er auf die Wirklichkeit der Liebe.
Hoffnung bestitigt somit den Grund der Richtigkeit des Wissens von
dem Prinzip der Liebe. In der Hoffnung ist das Wissen um die Wahrheit
des Prinzips der Liebe anerkannt. Zugleich ist die Hoffnung ein Bekennt-
nis zur Wahrheit des Prinzips der Liebe.

Ohne Hoffnung auf die Einigkeit im Bekenntnis wird es die Realitit
der Gerechtigkeit also auch nie geben. Ohne den Wunsch nach der Ver-
wirklichung des Gerechten, wird es diese Verwirklichung nicht geben.
Das Wissen um die richtige Idee der Gerechtigkeit darzulegen und mit-
hin Gerechtigkeitstheorie zu betreiben, ist daher allein nutzlos. Es be-
darf der Hoffnung auf die Verwirklichung des Wissens. Erst in der An-
erkennung und das heifdt, erst im Bekenntnis zu diesem Wissen, wird dieses
Wissen wahr. Und somit werden das Wissen um die richtige politische
Ordnung und Idee der Gerechtigkeit auch erst in der Hoffnung auf ihre
Verwirklichung wirklich wahr. Und weil Politik bislang umkampft ist,
wird somit dieses Wissen erst im Streit fiir seine Verwirklichung wahr.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Idee des existenziellen Republikanismus

Das ist das eigentlich Neue, was uns Karl Marx lehren wollte: Erst
wenn wir dafiir eintreten, was wir fiir richtig halten, halten wir es auch
fur richtig.* Gewiss gibt es verschiedene Vorstellungen davon, was ge-
recht sei und warum wie die politische Ordnung ausgestaltet sein miisse.
Und demnach kann noch nicht jede politische Tat bereits verlangen, sich
auf ein richtiges Wissen zu beziehen. Das richtige Wissen ist in der Tat
nicht plural. Das richtige Wissen muss man daher immer noch erst be-
griinden. Aber letztlich gewinnt auch das richtige Wissen erst seine Macht
und seine Wahrheit durch das Bekenntnis zu diesem Wissen und damit
auch erst durch die Verwirklichung in und durch die politische Hand-
lung. Dieser Fokus auf das Handeln ist somit letztlich bedeutend fiir das
Wissen selbst. Im Handeln wird erst die Wahrheit vollzogen und damit
auch schlussendlich wirklich wahr.

Wir brauchen also Hoffnung! Denn durch die Hoffnung werden wir
motiviert, politisch das Richtige zu tun.

In diesem Sinne mochte ich zur Hoffnung aufrufen! Zur Hoffnung
auf eine Welt, in der man sich tiber die Idee der Gerechtigkeit einig ist.

4 | Schon Kant hatte Marx hierfiir in der »Kritik der Urteilskraft« (1974) den Bo-
den mit der dritten Maxime bereitet. Denn es gelte »jederzeit mit sich selbst ein-
stimmig zu denken«, womit meines Erachtens zugleich gemeint war »jederzeit das
Handeln einstimmig zu seinem Denken zu vollziehen«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

99


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Wenn Menschen zusammenkommen, auf Demonstrationen fiir Frieden
und Gerechtigkeit, in Biirgerinitiativen, in Gesprachsrunden, um die Ge-
rechtigkeit fiir die Welt zu bejahen, wenn sie zusammenkommen, weil
sie das Leben gut nennen wollen, wenn sie zusammenkommen, um
in der und in die Welt hinauszurufen, wie anstindig und gut es wire,
wenn man in einer Welt leben konnte, die liebenswiirdig eingerichtet
wire, dann kommen sie zusammen aufgrund des guten Willens ihrer
Herzen, den sie fiir ein Gesetz halten. Die Gesetze des Herzens, die sie
zusammentreiben, werden in solchen Momenten, wo sich Menschen als
Biirger fiir die Humanitit, fiir die Gerechtigkeit, fiir eine liebenswerte
Welt einsetzen, offenbar. Die Offenbarkeit des Guten ist in ihren Herzen
aufgehoben und offenbart sich in ihrer Zusammenkunft. In diesen Mo-
menten wird sich jeder, der an der Zusammenkunft teilnimmt, seines
guten Willens bewusst. Er ibernimmt Verantwortung fiir seine Welt.
Die, die zusammenkommen, um das Gute in der Welt zu duflern, haben
Gerechtigkeitssinn, haben Hoffnung auf eine gute Welt. Sie nutzen ihre
Freiheit und ihre Macht, um Hoffnung zu bringen. Sie handeln im Sinne
der Welt, sie handeln fiir die Welt, weil sie sie lieben. Ihr Handeln ist wie
eine zweite Geburt, sie geben kund, dass sie die Welt lieben, so wie sie
andere Menschen lieben. Wenn sie zusammenkommen, wird der Sinn
ihrer Zusammenkunft als ihre zweite Geburt eindeutig. Nachdem sie
durch ihre leibliche Geburt in die Welt gekommen sind, treten sie nun in
Erscheinung als solche, die die Welt lieben. Was sie tun, tun sie, weil sie
lieben. Was sie wollen, wenn sie zusammenkommen, um die Hoffnung
auf eine gute Welt zu duflern, ist die gute Welt. Es ist die gerechte Ein-
richtung der Welt. Durch ihre Teilnahme an der Verkiindung des Willens
zur gerechten Einrichtung der Welt zeigen sie an, dass sie bereit sind,
ihre Verantwortung fiir die Welt zu bejahen und die Welt so einzurichten,

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Existenzieller Republikanismus

dass man sie auch aus guten Griinden lieben kann. Das heifit, sie erhe-
ben sich offentlich, um deutlich zu machen, dass man die Welt aus guten
Griinden lieben konnen sollte. Sie erheben sich, weil diese Liebe zur Welt
aus guten Griinden bisher nicht moglich ist. Aber weil sie die Welt als
liebenswiirdig anerkennen wollen, geben sie kund, dass man sie doch so
einrichten solle, dass man sie als liebenswiirdig anerkennen kann und
dies aus guten Griinden.!

Unsere Liebe zur Welt, die aus unserer Liebe zu anderen Menschen
emporsteigt und uns verpflichtet die Welt so einzurichten, dass wir sie
auch lieben konnen, ist es, die uns einsehen lisst, dass es eine Pflicht
von uns ist, gut zu sein.? Die Liebe ist es, die uns die verallgemeinerbaren

1 | Diesen Ausfiihrungen kdnnte entgegengehalten werden, dass es Demonstra-
tionen gibt, die sich in ihren Forderungen diametral widersprechen. Man kénnte
anfiihren, dass die Neo-Nationalsozialisten, wenn sie durch eine Stadt ziehen, in
keiner Weise an einem Guten interessiert sind. Man kénnte aber auch sagen, dass
die Tea-Party-Bewegung den Sinn einer Demonstration fiir Gerechtigkeit vollig
verfehle, weil es ihnen nicht um alle gehe, sondern eben nur um das, was sie je
konkret besitzen, sie wiirden also nicht fiir Gerechtigkeit fir alle, sondern nur fiir
Gerechtigkeit fiir sich demonstrieren. Mit anderen Worten: Die Unterschiedlich-
keit der Begehren, die man haben kann, wenn man 6ffentlich demonstriert, wiirde
die These widerlegen, dass es bei jeder Demonstration um etwas intersubjektiv
Anerkennungsféhiges gehe beziehungsweise um das Gute. Und ja, diese Art von
Demonstrationen widerlegen diese These. Nicht bei jeder Demonstration geht es
um eine liebenswiirdige Welt. Die Demonstrationen der Neo-Nationalsozialisten
und der Tea-Party-Bewegung sind keine Demonstrationen fiir eine liebenswiirdig
eingerichtete Welt. Sondern nur die Demonstrationen, in denen man zusammen-
kommt, um das Leben gut nennen zu kdnnen und in denen man auf intersubjek-
tiv Anerkennungsfahiges zielt, sind Demonstrationen fiir das Gute. Dies sind die
eigentlichen Demonstrationen fiir eine liebenswiirdige Welt. Und das Leben kann
man nicht auf diverse Art und Weise gut nennen, sondern es gibt ein verallgemei-
nerbares Verstandnis vom guten Leben (siehe dazu unten).

2 | Insofern ich davon spreche, dass es eine Pflicht des Menschen ist, die Welt
so einzurichten, dass man sie auch lieben kann, und dies aus guten Griinden, und
diese Pflicht besteht, weil der Mensch ein liebendes Wesen ist und er dies verste-
hen kann, behaupte ich auch, dass der einzelne Mensch durch sich selbst ein Bei-
spiel fiir die Gerechtigkeit zu geben hat. Friedrich Nietzsche meinte, dass das Ziel
der Menschheit in ihren hochsten Exemplaren liege (vgl. Nietzsche 2005: 171).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Griinde gibt, die uns veranlassen missen, in einer Welt leben zu wollen,
die wir fair und gut nennen kénnen. Das erste Gefiihl, welches ein Mensch

In Anlehnung an Nietzsche kann ich sagen, dass der Mensch durch sich selbst
ein Beispiel fiir die Menschheit geben muss, und das meint, er muss bedacht
sein, gut zu sein und er kann nur gut sein, wenn er das »Gute« auch fiir seine Mit-
menschen will. In diesem Sinne weist der »Existenzielle Republikanismus« starke
Gemeinsamkeiten zu Volker Gerhardts »Existentiellem Liberalismus« (2009) und
seiner Methode des exemplarischen Denkens auf. Was der existenzielle Repub-
likanismus sagt, ist: Das, was im Leben zahlt, das ist das gute Leben, welches
auch stets politisch ist. Und weil das Leben auch gut sein soll, muss die Welt so
eingerichtet werden, dass man sie auch lieben kann. Die sozio-G6konomischen Ver-
héltnisse sind zurzeit aber so nicht gerecht, wenn etwa wie die Hilfsorganisation
Oxfam (2016, und siehe oben) errechnet hat, dass die 62 reichsten Personen im
Jahr 2015 so viel Vermodgen besaBen wie die armsten 3,6 Milliarden Personen.
Diese Ungleichheit ware nicht so schlimm, wenn sie nicht bedeuten wiirde, dass
es vielen Menschen an zu Vielem fehlt. Doch leider ist die Ungleichheit heute
mit der Tatsache verbunden, dass viele Menschen nicht genug zum guten Leben
haben. Zudem ist die Verteilungsungerechtigkeit an Chancen grof. Sie ist nicht
mehr legitimierbar. Existenziell rational zu sein heifit diese Verhéltnisse &ndern
zu mussen, weil eben nicht jeder das gute Leben hat. Es gibt keine Freiheit ohne
soziale Sicherheit und faire Verwirklichungschancen. Ein Projekt eines existenziel-
len Rationalismus ist ein Projekt der Universalitat, ist ein Produkt der Anerken-
nung des Wesens der Gerechtigkeit und der Bekenntnis zu ihr. Dieser existenzielle
Rationalismus, von dem ich mit dem Existenziellen Republikanismus spreche, ist
aber gleichsam ein existenzieller Emotionalismus. Er ist gerade die Rationalisie-
rung von Gefiihlen, eben eine Deontologie des Gefiihls und keine Deontologie der
Vernunft. Dieser existenzielle Rationalismus geht zwar von Martin Heidegger und
Hannah Arendt aus, aber ist kein zwingendes Projekt der Moderne. Die Pflicht die
Welt so einzurichten, dass man sie auch lieben kann, ist ebenso ein sokratisches
Projekt gewesen. Der existenzielle Rationalismus ist ein Projekt derer, die Verant-
wortung fiir ihre Welt tragen wollen, die nichts weiter wollen, als die Realitat des
guten Lebens. Der ideale Mensch spiegelt die Idee der Gerechtigkeit in seinem
Handeln und wenn sein Verhalten mit der Einrichtung des Gemeinwesens zur De-
ckung kommt, ist das beste Gemeinwesen realisiert. Die Aufgabe des Menschen
ist es also, sich und die Welt ideal zu machen. Und ideal ist die Welt, wenn die Ge-
rechtigkeit Realitat geworden ist. Worin die Gerechtigkeit besteht, wird in dieser
Arbeit sodann beantwortet werden miissen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

103


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Existenzieller Republikanismus

hat, ist das Gefiihl der Liebe. Denn wenn Eltern wollen, dass ihr Baby
uiberlebt, miissen sie es fiittern, es waschen. Sie miissen Fiirsorge fiir es
betreiben. Das Baby versteht diese Fiirsorge unbewusst in seiner Liebe zu
den Eltern. Gerade der Akt der Fiirsorge erzeugt das erste Gefiihl: die Lie-
be. Es ist die prinzipielle Angewiesenheit auf die Tat eines Anderen, wel-
che sich in der Fiirsorge fiir ein Kleinkind beziehungsweise Baby duflert,
das heifdt, das Baby/Kleinkind versteht unbewusst eben diese Gabe des
Anderen (der Eltern). Dass jemand fiir mich Fiirsorge betrieben hat, damit
ich leben kann und dass ich den Anderen brauchte, um zu tiberleben und
dass diese Tat der Hingabe an mich, dazu fithren muss, dass ich nicht nur
meine Eltern, sondern jeden anderen als ebenso liebendes Wesen verste-
hen kann, so wie ich mich als liebendes Wesen verstehen kann, das kann
mir bewusstwerden, wenn ich mich im Erwachsenenalter in jemanden
verliebe. Das heifdt, das Gefiihl der Fiirsorge kann dann bewusstwerden,
wenn man sich als Erwachsener in einen anderen Menschen verliebt.’ Die
Liebe zu einem anderen Menschen macht dann bewusst, dass man als
Mensch genuin von der Fiirsorge eines anderen abhdingig war. Man kann
sich nun als liebendes Wesen begreifen und wenn ich mich als liebendes
Wesen begreife, muss ich mir eingestehen, dass ich gut zu einem anderen
sein kann und dies dann auch zu allen anderen sein muss. Ein liebendes
Wesen muss jedes andere liebende Wesen so ansehen, als ob es die gelieb-
te Person sei. Ich befinde mich als liebendes Wesen sodann in einem Modus
der Zuwendung. Ich bin jedem in diesem Modus in Wohlgesinntheit zu-
geeignet, das heifdt, dass ich jedem wohlgesinnt zugeeignet zu sein habe,
das ergibt sich durch meine Erfahrung der Hingabe zu mir durch einen
Anderen, nimlich in der Fursorge durch einen Anderen. Dass ich wohl-
gesinnt gegeniiber jedem zu sein habe, wird mir dann bewusst, wenn ich
mich durch die Liebe zu einem Anderen im Erwachsenenalter als lieben-
des Wesen verstehen kann. In meiner Hingabe an den Anderen wird mir
die Gabe bewusst, aufgrund dessen ich tiberhaupt da bin. Wohlgesinnt
hat man also zu sein, weil man es sein kann und verstehen kann, dass
man es zu sein hat. Daher ist die Wohlgesinntheit gegeniiber jedem ein
Gebot, dass von jedem einzuhalten ist, auch dann, wenn er sich noch
nicht als liebendes Wesen verstanden hat. Denn er hat die Moglichkeit
dazu, sich als ein solches Wesen zu verstehen. Die Moglichkeit gut zu

3 | Mit dem anderen Menschen muss kein Erwachsener impliziert sein, sondern
es kann auch das neu geborene Kind sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

sein, entscheidet somit bereits iiber die Pflicht, es zu sein. Wer gut sein
kann, soll auch gut sein. Wer gut sein kann, das heifdt, in einem Modus
der Zuwendung zum Verstindnis kommen kann, dass er gut zu sein hat,
muss demnach gut sein, weil ihm dies méglich ist. Die Moglichkeit des
Verstindnisses von sich als gutes Wesen muss schon dazu motivieren,
es zu sein, beziehungsweise zu werden. Man mag sagen: Nicht zu allem,
was maglich ist, besteht eine Pflicht. Man wiirde ja auch nicht sagen: Wenn
du jemandem Gewalt antun kannst, sollst du es auch tun. Aber die Moglich-
keit des Verstindnisses von sich als gutes Wesen kann in einem Modus
der Zuwendung verstanden werden, der keine andere Einsicht bereithilt
als: Es ist meine Pflicht, wohlgesinnt gegeniiber jedem zu sein. Im Modus der
Zuwendung ist die richtige Gesinnung vorentschieden, nimlich gut zu
sein. Eine schlechte Gesinnung ist dann schlechterdings unrealisierbar.
Wer im Modus der Zuwendung lebt, kann keinen schlechten Willen mehr
entwickeln. Der Wille ist dann gut, und man weif3, dass er gut zu sein hat.
Man versteht, dass eine Pflicht besteht, einen guten Willen zu haben, so-
fern ein guter Wille moglich ist. Das heifst man kann nur sagen: Ich habe
gut zu sein, weil ich verstanden habe, dass ich gut zu sein habe. Ich habe eine
Pflicht zur Wohlgesinntheit gegeniiber jedem.

In einem Modus der Zuwendung kann sich der Liebende, der sich als
liebendes Wesen verstanden hat, noch seiner Zuwendung zur Welt gewiss
werden. Es erfolgt ein Ruf des Gewissens, fiir die Welt Sorge zu tragen.
Welt ist ein Relationszusammenhang der Menschen. Die soziale Welt
(mundus) ist nicht der Ort, auf dem wir leben, denn dies ist die Erde (orbis
terrarum). Die soziale Welt umfasst das Gesellschaftsleben der Menschen
und das In-der-Welt-sein, also die Grundverfassung des Daseins (uns
steht keine Welt gegentiber, sondern wir sind schon immer in der Welt).

Verantwortung fiir die Welt zu iibernehmen, heifit nichts anderes als
Verantwortung fiir andere Menschen zu iibernehmen, auch fiir Men-
schen, mit denen man persénlich nicht bekannt ist. Zu verstehen, dass
man liebt, heiflt zu verstehen, dass man jeden Menschen zu lieben hat,
und zwar in der Form der Wohlgesinntheit. Denn Wohlgesinntheit ist
Freundschaft unter Unbekannten. Wohlgesinntheit ist keine Form der
Nichstenliebe, sondern eine Fernstenliebe, eine Liebe zu Unbekann-
ten, eine Liebe zu jedem. Es geht um Freundschaft im Sinne der Wohl-
gesinntheit, dementsprechend um Freundschaft in ihrer geringsten und
rudimentirsten Form. In der Wohlgesinntheit ist der Wille gegeben, dass
jeder die Welt lieben kann. Die Fernstenliebe, das heifit die Wohlgesinnt-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

105


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Existenzieller Republikanismus

heit, ist aus dem Grund geboten, weil auch der Nichste (in Gestalt des
Fernsten) Grund haben muss, die Welt als liebenswiirdig anzusehen.
In der Wohlgesinntheit vollzieht sich das Wissen um die Notwendigkeit
einer Welt, in der jeder diese lieben kann. Im Modus der Zuwendung ist
das Wissen um die Verantwortung fiir eine Welt gegeben, die jeder lieben
kann. Die Fuirsorge, die man selbst im Privaten erlebt hat, entwickelt sich
nun zur Fiirsorgepflicht fiir die Welt. Die Welt ist Objekt unserer Fiirsorge.
Sie bedarf unserer Flirsorge. Wenn wir erkennen, dass wir die Welt ge-
nauso zu lieben haben wie unsere Kinder, fiir die wir freiwillig hingebend
fur sorgen, dann missen wir dafiir sorgen, dass die Welt unsere Fiirsorge
erhilt. Die Sorge um die Welt ist das Gefiihl, in dem sich unsere Liebe zur
Welt duflert. Die Sorge darf somit keine passive Sorge sein, sondern muss
eine aktive Sorge sein. Sorge verpflichtet zum Handeln.

Die Methode dieser Argumentation will ich Metapsychologie nennen.
Die Metapsychologie ist ein Mittelweg zwischen Naturalismus und Meta-
physik. Die Metaphysik ist die Lehre der letzten Ursachen. Die Metapsy-
chologie ist hingegen die Lehre vom ersten Gefiihl, nimlich der Liebe.*

4 | Mit der Methode der Metapsychologie will ich zeigen, dass der Mensch ein lie-
bendes Wesen ist und daher gut zu sein hat. Der Begriff der Metapsychologie soll
ausdriicken, dass es sich um eine philosophische Position handelt, die das empi-
risch Beweisbare iibersteigen kann. Dennoch werde ich mich an anderer Stelle im
Zuge einer ausfiihrlichen Darstellung der Metapsychologie mit entwicklungspsy-
chologischen und sozialpsychologischen Erkenntnissen auseinandersetzen und
prifen, ob eine Plausibilisierung mit empirischen Ergebnissen mdglich ist. Die
Metapsychologie ist als Philosophie daher transdisziplinar orientiert, weifs aber
darum, dass die Empirie nicht hinreichend sein kdnnte, um die These des Men-
schen als liebendes Wesen zu beweisen. Die Metapsychologie enthalt Glaubens-
elemente, ist aber keine Ziviltheologie, weil sie ein Interesse hat, die Erfahrungs-
wissenschaft zur Plausibilisierung ihrer Behauptungen heranzuziehen. Das erste
Geflihl der Liebe soll mit erfahrungswissenschaftlichen Mitteln versucht werden
zu beweisen. Metapsychologie soll heien, dass es ein erstes Gefiihl gibt, unab-
hangig davon, ob man es mit Mitteln der Erfahrungswissenschaft schaffen kann,
dies zu beweisen. In letzter Zeit hat sich auch die Disziplin der Philosophie und der
Sozialwissenschaft der Untersuchung der Geflihle angenommen (z.B. Hartmann
2010, Déring 2009, sowie der Exzellenzcluster »Languages of Emotion« an der
Freien Universitat Berlin, fiir die politische Theorie ist Heidenreich/Schaal 2012
beispielgebend). Eine relevante Frage in Bezug zur Metapsychologie, die ich in

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Das Problem bei der Metapsychologie liegt in der Frage, ob sie, dhn-
lich der christlichen Verwendung des Begriffs der Liebe, den Begriff nicht
eschatologisch tibertreibt. Das Problem der Metapsychologie liegt in ihrer
moglichen Tendenz zu einem Zustand abzuheben, der behauptet, dass
es das Recht nicht mehr bedarf, weil doch eigentlich alle im Grunde gut
seien und dies nur erkennen miissten. Solch eine Position, dass ein Ge-
meinwesen von wahren Christen noch nicht mal einen Staat brauchen
wird, ist der Traum aller wahren Christen. Die Existenz von modernen
Grundrechten und einer sie schiitzenden Exekutive sind jedoch nétig,
weil man nie ausschlieffen kann, dass es nicht doch Bestrebungen von
einigen Wenigen geben wird, sich tiber die unveriuferlichen Rechte an-
derer zu erheben. Rousseau meinte etwa (vgl. Rousseau 1981a), dass ein
Volk von »wahren Christenc, die einen Staat nicht mehr fiir nétig halten,
von niedertrichtigen Menschen leicht beherrscht werden konnte, weil die
»wahren Christen« sich gegen die gegeniiber ihnen schlecht gesinnten
Menschen nicht wehren konnten, weil das ihr Glaube verbietet. Ohne
Rechtsstaat, so die Folgerung, funktioniert kein Gemeinwesen. Die Meta-
psychologie zielt daher auf eine republikanische Zivilreligion, die zusdgtzlich
zum modernen Recht eine Etablierung einer Zivilreligion fordert.

Rousseau hofft auf einen Staat, in dem die Biirger von sich aus gut
sind (vgl. ebenda). Hier gerit Rousseau mit der Kritik, die er an den »wah-
ren Christen« gedufert hat, scheinbar in Widerspruch.

einem »Paket« mit dem politischen Sokratismus behaupte (also der Angewiesen-
heit auf diesen), lautet: Inwiefern ist die Metapsychologie selbst sokratisch? Eine
weitldufige Interpretation der platonischen Philosophie ist: Sokrates geht es gar
nicht um ein Wissen, sondern um Verstandnis, und daher bedeuten die Aporien in
den Friihdialogen etwa liberhaupt keinen Fehler, weil es Sokrates letztlich um das
Versténdnis der Sache geht und nicht um irgendein Wissen, welches dann in Form
einer Definition kristallisiert werden muss. Wenn es Sokrates um das Verstandnis
geht, bedeutet dies aber zugleich das Verstandnis des Guten selbst. Der Meta-
psychologie geht es auch um Verstdndnis und nicht um ein Wissen. Aber dieses
Versténdnis ist zugleich ein Wissen. Und Versténdnis gibt es letztlich nur im Ent-
wurf, wodurch Wissen erstzur Handlung werden muss, um offenbar zu werden. Erst
inder Handlung wird das Wissen deutlich. Insofern brauchen die Metapsychologie
(beziehungsweise die Deontologie des Geflihls) und der politische Sokratismus
einander.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

107


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Existenzieller Republikanismus

Rousseau wirkt auf viele romantisch. Sein Republikanismus wurde oft als
diffus, wild und idealistisch beschrieben. Das wurde ihm oft auch vor-
geworfen und man sah in Rousseau den Theoretiker und Legitimierer
real werdender — und gewordener — wilder und diffuser Republikanismen,
die dann in Autoritarismen abglitten. Aus wildem Republikanismus kann
wilder Autoritarismus entstehen. Das ist der Vorwurf. Oder mit heutigem
Blick und historischer Erfahrung gesprochen, lautet dieser Vorwurf: Aus
wildem Republikanismus in der Weimarer Republik konnte ein Fiihrer,
und seine Propaganda, eine autoritire Bewegung formen, die die repub-
likanische Einheit auf die Identitit zwischen dem Fiihrerwillen und dem
Volkswillen reduzierte. Aus wildem Republikanismus konnte auch Donald
Trump als Prisident entstehen, wo dieser wilde Republikanismus erneut
einen Fithrer — diesmal Trump — zum Sprachrohr des Volkswillens er-
klart. Das ist der Vorwurf an den Rousseauismus, das er, wenn man ihn
nur genug zuspitzt, eine — meist rechte — autoritire Idee und Praxis legiti-
miert. Aus dem Volkswillen wird dann der Wille eines Einzelnen — beides
soll nun zur Deckung kommen. Aus dem Volkswillen wird der Wille des
Fiihrers — beides soll nun identisch sein. Und laut dem radikalen Rous-
seauismus soll es keinen Schutzwall mehr fir die Einzelnen geben. Der
Fithrer bekommt, laut des autoritiren Rousseauismus, alle Befugnisse fiir
alles. Der Fiithrer bekommt ein Recht auf Alles. Die Unterwerfung unter
den Fithrer soll dann auch den Einzelnen frei machen. Individualrech-
te zihlen nichts mehr. Unterwerfung wird in dieser radikalen Form des
Rousseauismus zur Tugend. Hoher Legitimititsglauben an den Fuhrer wird
zur Auszeichnung biirgerlicher Moral. Symbolische Verbriiderung — man
denke nur an den Hitlergrufl — wird zur Pflicht des Citoyens, denn nur so
kénne man die republikanische Einheit stirken. Das Individuum soll sich
auflésen und aufheben in einer neuen Freiheit als Diener des Fiihrers. So
entsteht der Fiihrerstaat — legitimiert durch einen radikalen Rousseauis-
mus. Der Rechtsstaat spielt dann keine Rolle mehr.

Es ist aber ein Irrtum, dass Rousseau so derart rechisstaatsblind ist.
Rousseau war kein Carl Schmitt. Denn das Gemeinwesen Rousseaus
sieht auch das allgemeine Recht vor. Gesetze haben enorme Bedeutung.
Gesetze schaffen Freiheit. Ein Einzelner — auch nicht der Fiihrer — hat
kein Recht auf Alles. Das Gemeinwesen braucht allgemeine Gesetze, die
Willkiir entgegenstehen. Zwar ist der Volonté générale eine Idee, die auch
die Idee des Zwangs zur Freiheit beinhaltet, aber Willkiir soll damit nicht
legitimiert werden. Gewiss kann ein radikaler Rousseauismus den Zwang

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

zur Freiheit willkiirlich auslegen, aber Rousseau selbst ging es doch wirk-
lich nicht um Willkiir. Die Menschen brauchen einen Staat. Auch wenn
sie laut Rousseau einen ganz neuen, noch zu schaffenden Staat brauchen.
Denn die Menschen brauchen einen guten Staat. Das ist der Platonismus
Rousseaus. Das ist der Idealismus Rousseaus — ihm geht es um den Ideal-
staat. Aber Rousseau ist auch Realist. Darum kritisiert er die »wahren
Christen«.

Der Staat der »wahren Christen« ist nimlich keiner. Sie wollen ja gar
keinen Staat mehr. Sie halten ihn fiir unnétig. Das Zusammenleben wiir-
de den »wahren Christen« nach ganz ohne Recht nur durch die Tugend,
beziehungsweise durch die Sittsamkeit seiner Biirger funktionieren. Dies
hilt Rousseau fiir nicht realistisch, weil niedertrichtige Menschen so die
Moglichkeit hitten, die guten Menschen nach Lust und Laune zu beherr-
schen. Rousseaus Tugendrepublik ist auch ein Rechtsstaat — zumindest
definitiv in den praktischen Schriften Korsika und Polen (1981b und 1981c)
—, nur mit der Erweiterung, dass diesem Rechtsstaat nicht die alleinige Si-
cherungsfunktion der Stabilitit des Staates zugeschrieben wird, sondern,
dass die Tugend der Biirger dazu kommen muss. Nach dem praktischen
Rousseau wiirde ein liberaler Rechtsstaat zwar funktionieren, aber eher
schlecht als recht. Er wiirde die grébsten egoistischen Machtkampfe zwar
einigermaflen mildern, aber ein gutes Gemeinwesen wire ein liberaler
Rechtsstaat nicht, sondern dies ist nur eine Tugendrepublik. Das Recht
allein reicht fiir eine gute Republik nicht. Den Tugendromantiker Rous-
seau gab es. Aber den Realisten Rousseau, den gab es auch. Wobei der
Tugendermunterer und Tugenderzieher iiberwog. Denn eine Gemeinschaft
ist nach Rousseau erst dann fest und stark verbunden, wenn der Wille des
Einzelnen in einem allgemeinen Willen aufgehoben ist. Und das ist auch
richtig so.

Meine Freiheit mit einem hohen Maf von Erwartungssicherheit aus-
leben zu kénnen, ist eben noch nicht genug. Denn es kann immer noch
einige geben, die sich nicht um die Einhaltung der Gesetze scheren. Es
kann immer einige geben, die sich tiber Regeln und Verbote hinwegset-
zen, weil sie glauben, dass dies zu ihrem Vorteil ist, oder einfach, weil
sie nicht einsehen, dass sich an die Gesetze zu halten, auch gut fiir sie
selbst ist. Erst eine Tugendrepublik, in der — so gut wie — jeder die Gebote
des Humanismus aufgesaugt hat, sie selber lebt und nicht nur seine Sicher-
heit von den Instanzen des Staates erwartet, wird durch den allgemeinen
Willen, nach dem — so gut wie — jeder in der Tugendrepublik lebt, ein

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

109


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Existenzieller Republikanismus

guter Staat sein, weil dort die Menschenrechte durch die Menschenliebe der
Staatsbiirger zusdtzlich verwirklicht werden. Die Grundsdtze des Staates,
hier vorrangig die Menschenrechte, zu bejahen, sie gewissermaflen geistig
nochmal zu unterschreiben, macht die Gemeinschaft noch sicherer — ein
gelebter Verfassungspatriotismus macht die Gemeinschaft noch sicherer.
In diesem Sinne geht es um eine Zivilreligion, die zugleich eine Art Hin-
tergrundgerechtigkeit des Staates bildet. Diese Zivilreligion ist nur zu eta-
blieren, sofern man ein Bekenntnis zu ihr ablegt und darauf hofft, dass sie
Realitit werde — gewiss diese Zivilreligion erstreckt sich nicht nur auf die
Menschenrechte, sondern auch auf soziale Biirgerrechte.

Man kann so auf eine Welt ohne weitgehend ausgeiibtes (aber dennoch
vorhandenes) Strafrecht hoffen, also auf eine Welt, in der das Recht nur
noch die Funktion hat, private Konflikte zu 16sen, die Verfahren der Ge-
setzgebung zu beschreiben und die Art und Weise der Umsetzung der
Gesetze zu definieren.’ Die Liebe zur Welt sorgt dann fiir die Einigkeit
tiber die Wohlgesinntheit zu jedem und bestimmte Strukturgesetze der
Gerechtigkeit.

Die Liebe zu unserer Welt ist es, die mich auf eine Welt hoffen lisst, in
der ein Jeder seine Liebe zur Welt verstanden hat. Hoffnung ist das Ein-
zige, was der Mensch hat, um die Motivation dazu zu entwickeln, die Welt
zu verbessern. Hoffnung kann zwar nicht die Welt verbessern, das kann
nur die politische Tat, nur die politische Macht, aber Hoffnung ist anste-
ckend. Einer 6ffentlichen Meinung, die von einem starken Gerechtigkeits-
pathos und Gerechtigkeitsethos getragen wird, kann keine Regierung aus
dem Weg gehen. Einer Zivilgesellschaft, die weif}, was sozial gerecht ist,
kann man nicht zuwiderhandeln. Und daher ist es meine Pflicht als Biir-
ger mich zu eben jener Einrichtung der Welt zu bekennen, zu der ich
gute Griinde habe. Wenn ich in einer bestimmt strukturierten sozialen

5 | Mit anderen Worten: Das Strafrecht soll nur noch dann zur Anwendung kom-
men, wenn es durch ungliickliche Unfélle oder durch Fahrldassigkeiten zu einer
Verletzung eines Menschen kommt, wo die eindeutige Schuld festgestellt werden
kann. Aberin Hinsicht auf die Intentionalitat, also das bewusste Verbrechen, so ist
die Hoffnung, wird das Strafrecht nicht mehr gebraucht, weil der Mensch von sich
aus gut sein will, also gewaltlos ist, nicht stiehlt, nicht beleidigt oder diskriminiert,
nicht betriigt oder ergaunert. Da das Strafrecht auch in der Tugendrepublik noch
vorhanden sein wird, kann es jederzeit aber noch zur Anwendung kommen, wenn
doch jemand aus seiner Intention heraus bewusst ein Verbrechen begeht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Welt leben will, dann muss ich dazu meine Hoffnung duflern. Und diese
Hoffnung habe ich ganz konkret selbst:

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, die fair genannt werden kann.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der die Menschen sich wohlgesinnt be-
gegnen, in der man sich besser vertraut und weniger bekdmpft.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der es keine Gewalt mehr gibt.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der jedes Kind, egal ob schwarz oder
weifd, Moslem oder Christ, Jude oder Atheist, egal wo es herkommt, anndhernd
vergleichbare Chancen hat, etwas aus seinem Leben zu machen.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der jedes Kind faire Chancen auf gute
Bildung hat.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der niemand bevorzugt wird, weil seine
Familie schon reich oder einflussreich ist, sondern, dass nur Klugheit, Geschick,
Mut und der Zufall dariiber entscheiden, ob jemand 6konomisch besser als je-
mand anderes dasteht.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, die vereinigt ist unter einem allgemeinen
Willen, der nichts anderes befiehlt als:

Der Mensch ist nicht nur frei geboren, sondern er soll auch Chancen haben, frei
zu sein.

Ich habe eine Hoffnung auf eine Welt, in der es keine Not und kein Elend mehr gibt.
Eine Welt, in der niemand mehr hungern muss. Niemand mehr einen Mangel an
gesundheitlicher Versorgung erleiden muss.

Ich habe Hoffnung, dass die Menschen in ihren Herzen zu der Idee der Gerechtig-
keit aufschlieRen und sie als Biirger {iber sich beschliefien.

Ich habe Hoffnung, dass sich die Menschen erheben werden, fiir das Gute, fiir das
Wahre.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

11


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

n2

Existenzieller Republikanismus

Das ist meine Hoffnung. Meine ganz eigene Hoffnung als Individuum, als Mensch,
als Birger.

Meine Hoffnung handelt von der (als wahr anerkennbaren) Meinung, auf der diese
Hoffnung fult. Sie ist verwurzelt in der Idee, dass jedem eine substanzielle Frei-
heit zusteht.

Unser Zusammenleben heute auf diesem Planeten ist nicht so herrlich,
wie es vielen von uns Biirgern aus den reichen Industrielindern vor-
kommt. Noch nicht mal in unseren Wohlstandgesellschaften, in denen
wir uns recht frei bewegen und handeln kénnen, zur Schule gehen kon-
nen und wo es uns 6konomisch im Verhiltnis zu anderen Teilen dieser
Welt nicht gerade schlecht geht, ist die vollige Freiheit erreicht. Frei ist
der Mensch nur, wenn er sicher sein kann, dass andere Menschen ihm
nicht schaden wollen. Auch in unseren Wohlstandsgesellschaften gibt es
noch Betrug, Diebstahl, Gewalt und unverschuldete 6konomische Zwin-
ge. Doch frei ist der Mensch erst, wenn es weder Diebe noch Gewalttiter
gibt. Frei ist er erst, wenn das Sibelrasseln zwischen den Staaten und
zwischen den Menschen aufgehért hat. Erst wenn alle die Sicherheit ihrer
Korper und die Sicherheit der Fairness haben werden, kénnen wir davon
sprechen, dass der Mensch frei ist. Erst wenn es in dieser Welt friedlich
und fair zu geht, wird der Mensch in dieser Briiderlichkeit frei und gleich
sein, so dass nicht nur gilt:

»We hold these truths to be self-evident, that all men are created equal«®
sondern zugleich:

Wir halten das Recht des Menschen auf Leben, Rechtssicherheit und dem Streben
nach Glick fiir einen allgemeinen Willen, den jeder Mensch aus Griinden seiner

Liebe zu dieser Welt nur bejahen kann.

Und dartiiber hinaus:

6 | In der US-amerikanischen Unabhéangigkeitserklarung ist dieser Satz der zen-
trale Satz.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Wir sind davon iiberzeugt, dass das Recht soziale Rechte zu haben, nicht nur ein
gut gemeinter Ausspruch freiheitsliebender Einzelner sei, sondern tatsachlich je-
dem Menschen klar und einsichtig sein kann, sodass er diese Freiheit zu wéhlen
hat.

Aus der erkannten und anerkannten Liebe zur Welt folgt notwendig die
Pflicht, sie auch liebenswiirdig einzurichten.

Man kann jedoch weder sich noch die Welt zum Gliick zwingen. Al-
les, was man tut, ist einen Beitrag zu leisten und zu hoffen, dass er sich
auszahlt.

Das ist schon immer die Idee der Zivilisation gewesen. Zivilisation war
nie das Gegenteil von der Natur, sondern nur ihre technisch, moralisch
und politisch faire Nutzbarmachung. Natur kann man auch als mensch-
liche Natur verstehen, also als Wesen des Menschen, als das liebende We-
sen, welches der Mensch immer schon ist, sofern ein anderer Mensch fiir
ihn sorgte. Damit soll nicht gesagt sein, dass der Mensch als liebendes
Wesen geboren wird, sondern er wird es dadurch, dass andere Menschen
(etwa seine Eltern) fiir ihn gesorgt haben und er deshalb iiberleben konn-
te, bis er in der Lage war sich selbst zu versorgen. Also den Menschen ein
liebendes Wesen zu nennen, ist keine essentialistische These, aber sei-
ne Natur ist die des liebenden Wesens und zwar, weil andere Menschen
fur ihn gesorgt haben. Die Natur des Menschen als liebendes Wesen ist
nicht seine angeborene Natur, sondern seine anerlebte, seine geprigte Na-
tur, und sie kann sein Selbstverstindnis sein, sofern er anerkennt, dass
er ein liebendes Wesen ist. Man ist ein liebendes Wesen, weil man Fiir-
sorge erlebt hat, nicht weil man mit Liebe geboren wird. Liebe ist kein
transzendentes Gefiihl, er6ffnet keinen Raum zu einem Transzenden-
ten, Mystischen oder sonst Ubersinnlichen, sondern Liebe ist sinnlich,
Liebe ist weltlich. Liebe gibt es nur, weil es andere Menschen gibt. Und
die Zivilisation war auch immer schon eine Humanisierung, ein Prozess
des Zum-Verstindnis-Kommens des Guten im Menschen. Zivilisation kann
man also auch als den Prozess des Verstehens von sich als gutes Wesen
auffassen. Man kann sie als Prozess auffassen, in dem die Menschheit
zum Verstindnis kommt, dass es richtig ist, zueinander friedfertig und
fair zu sein. Und sofern die Menschheit dies begreift, muss es von vielen
Individuen begriffen worden sein. Denn die Menschheit gibt es nicht. Es
gibt nur Menschen, die zusammenleben und die Menschheit bilden. Die
Menschheit ist eine Idee, keine Entitit. Die Menschheit, das Menschen-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

13


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Existenzieller Republikanismus

geschlecht, gibt es nur als iibergeordnete regulative Idee fiir Wiinschens-
wertes im Leben. Die Menschheit war immer schon eher ein geschichtsphi-
losophischer Begriff. Die Menschheit ist ein Begriff fiir die Anspriiche ans
Leben und fiir die Pflichten und Hoffnungen im Leben. Nur Menschen
kénnen humaner und gerechter werden, die Menschheit kann es nicht.
Und als Biirger miissen sich die Menschen dann als jene humanen und
gerechten Personen betitigen. Denn in politischen Ordnungen gibt es
keine Menschen, dort gibt es nur Biirger. Biirger sind Staatenbewohner,
Menschen, die in einem Staat leben. Die Menschheit wird nur humaner
und gerechter, wenn die Menschen dies werden, heift also: Die Mensch-
heit wird nur dann gerechter, wenn die Biirger dieser Welt gerechter und
humaner werden.

Heute ist die technische Zivilisation zum allgemeinen Willen gewor-
den. Die moralisch und politisch faire Zivilisation hat es noch zu werden.’

Die Gebote des Humanismus sowie grundlegende Strukturgesetze der
sozialen Gerechtigkeit sind in der Idee der sozialen Demokratie aufgehoben.
Ein wirklicher sozialer Demokrat ist daher nicht nur ein guter Biirger
seines Staates, sondern auch ein guter Mitmensch, der die Wiirde seiner
Mitmenschen achtet — auch die soziale Wiirde. Er erkennt die Freiheit der
Anderen an. Seine Freiheit wird erst zu seiner Freiheit durch die Einigkeit
unter einem allgemeinen Willen zu leben, der durch Liebe vorgegeben ist.

Das liebende Verstehen ist in der Idee von der vollen Freiheit prisent.
Es ist kein Prinzip, das sich in der Geschichte verwirklicht. Das lieben-
de Verstehen setzt sich in der Haltung des Biirgers um, der dieses dann
verwirklicht. Sein Habitus kehrt so in die Welt ein. So wird Zivilisation

7 | Der Begriff Zivilisation leitet sich etymologisch vom lateinischen civis her,
was der Ausdruck fiir Birger war. Mit Zivilisation war im weiten Sinne eine Er-
richtung einer Stadt mit einer staatlichen Ordnung gemeint. Es meint nicht nur
den Ubergang von verstreuten Familienbanden zu einem Polisleben, sondern vor
allem auch ein Sich-Ausrichten an allgemeinen Normen, ein Sich-Ausrichten an
Gesetzen und Verordnungen. Es meint also ein geregeltes Leben, ein Leben, in
dem man sich an Vorgaben hélt, in dem man als Biirger in einer Ordnung lebt, die
man bejaht. Zivilisation ist also im zentralen Sinne der Prozess des Ubergangs
des Menschen zum Biirger. Der Biirger im republikanischen Sinne ist sodann der,
der fahig ist, sich nach allgemein Einsehbarem zu richten. Der Biirger richtet sich
nach dem Gemeinwohl und gerade dieser Prozess der zunehmenden Orientierung
am gemeinsamen - fiir alle guten - Leben kann auch Zivilisation genannt werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

moglich. So wird das liebende Verstehen zu einer Geschichte und macht
damit Geschichte.

Wo stehen wir heute mit der sozialen Gerechtigkeit?

Unsere Welt ist nicht mehr die, die sie noch vor der Finanzkrise war. Es hat
sich etwas verdndert. Wir sind sensibel geworden fiir Ungerechtigkeit, fiir
fehlende moralische Integritit. Die Neoliberalisierung der letzten dreiflig
Jahre, die lange als so verheiffungsvoll galt, ist fragwiirdig geworden. Im-
manuel Kant wiirde in diesen Verinderungen, die uns umgeben, sicher-
lich ein Geschichtszeichen sehen. Ein Geschichtszeichen ist nichts weniger
als der Wegweiser, zu dem die gesellschaftliche Entwicklung zu dringen
gewillt ist. Das Geschichtszeichen kann die Moralitit und Gerechtigkeit
in der Welt im Niedergang befindlich erkennen oder im Gegenteil in ihr
als sichtbar werdend behaupten. Geschichtszeichen sind subjektive Ein-
schitzungen der sozialen und politischen Lage der eigenen Zeit mit Blick
auf das Mdgliche. Doch sie sind der Intersubjektivitit zuginglich. Man
bewertet zwar ein Ereignis selbst als ein Zeichen, das heift, man setzt das
Zeichenhafte am Ereignis, aber grofie Ereignisse sind den meisten Men-
schen bekannt. Es gibt wohl kaum einen Menschen in den globalisierten
Staaten dieser Welt, der noch nicht von der Finanzkrise gehort hat. Die
Bedeutung dieser Ereignisse seit 2008 ist subjektiv gesetzt, sie unterliegt
der Interpretation, aber der Interpretationskampf um die Bedeutung dieser
Finanzkrise ist ein Zeichen dafiir, dass diese Krise ein Ereignis war, das
eine Zisur und einen Wendepunkt bedeutete. Das Ereignis wurde somit
durch den Interpretationskampf grof3, der um es tobte, und damit wurde
dieses Ereignis geschichtlich relevant. Das Zeichenhafte an diesen Ereig-
nissen seit 2008 zeichnete es als historisch relevant aus. Die Geschichte,
die von diesem Ereignis erzdhlt wird, wird somit Geschichte. Geschichte
entsteht durch Geschichten. Und das Zeichenhafte an diesen Ereignissen
seit 2008 zeichnet diese Ereignisse als etwas aus, wovon eine Geschichte
erzihlt werden miisse. Und wenn tiber ein Ereignis von vielen Leuten
eine Geschichte erzihlt wird, dann ist das ein Zeichen fiir die historische
Bedeutung dieses Ereignisses.

Geschichte geschieht nicht iiber uns hinweg. Geschichtszeichen for-
dern zum Handeln auf. Sehen wir Rassismus, Religionskimpfe, Armut
und Perspektivlosigkeit im Geschichtszeichen herannahen, erfordert dies
unseren Widerstand. Wer sich gegen Ungerechtigkeiten nicht wehrt, der

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

15


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Existenzieller Republikanismus

hat schon verloren — um in Anlehnung an Bertolt Brecht zu sprechen. Es
ist Sokrates, der sich verteidigte und in das Unrecht einwilligte, das ihm die
Ankliger antaten. Er trank den Kelch und sagte sich: Solange ich mich ver-
teidigen darf, ist mein Platz in diesem Gemeinwesen der Richtige. Solange
ich meinen Prozess kriege, herrscht noch nicht das Unrecht. Heute haben
wir andere, héhere MafSstibe fiir die Gerechtigkeit bei Gericht. Wir kénnen
in Berufung gehen, wenn man uns linkt, und wir haben kaum noch un-
gerechte Ankliger, die aufgrund von Hass, aufgrund von Rassismus, auf-
grund von Willkiir anklagen. Heute sind die Ankldger gerechter geworden.
Aber die Gerechtigkeit bei Gericht macht noch nicht die Gerechtigkeit der
Tugend aus. Was die Gerechtigkeit der Tugend aber enthilt, das ist der Wille
zur Rechifertigung, der Wille durch seine Argumente Recht zu bekommen.
Es ist die Klugheit, die uns Sokrates lehrte; er lehrte uns, dass wir sie ehren
sollen, wie die Gerechtigkeit als solche. Er lehrte uns, dass Argumente nur
so gut sind, wie sie verallgemeinerbar sind, wie sie auf das Gerechte, das
Gute zielen, wie sie einen allgemeinen Willen reprisentieren kénnen.

Das Gute entsteht sodann aber erst, wenn wir es im Dialog definieren
und dann umsetzen und danach handeln. Richtiges Wissen fiithrt zu rich-
tigem Handeln, meinte er. Dass diese ewige Botschaft zwar ihre Blessuren
bekommen hat, aber doch in ihrem Kern etwas Plausibles enthilt, finden
wir nur, wenn wir uns auf seine Botschaft einlassen, wenn wir in Offen-
heit fiir das Allgemeine in den Dialog treten. Man muss diese Botschaft
zwar heute anders denken als noch damals, aber die Idee bleibt richtig,
dass ein Sich-Gewisssein auch handlungsleitende Funktion hat.

Heute tut man jedoch so, als sei die eigene Meinung nichts anderes
als eine subjektive Ansicht, die zwar durchaus mit Argumenten unterstiitzt
wird, aber doch letztlich eine v6llig eigene Stellungnahme sei. Jedes Urteil,
so wird gedacht, sei ein subjektives Urteil, welches man ganz fiir sich, un-
abhingig von allen anderen gebildet habe, und Recht habe es unabhingig
von allen zu bilden. Mithin sei die subjektive Ansicht legitim, egal was der
Andere sage, da er fiir den eigenen Beurteilungsprozess tiberhaupt keine
Rolle spiele. Die Form dieses subjektivistischen Asthetizismus ist:

1. Ich finde, dass ...
Zum Beispiel:

Ich finde die Bildungspolitik der Regierung falsch.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Oder Ich finde die Bildungspolitik der Regierung richtig.

Oder Ich finde, dein Verhalten letzte Woche bei dem Treffen moralisch falsch. Mir
gefiel das nicht.

Oder Ich finde, die Politiker und Journalisten stecken alle unter einer Decke und
werden ferngesteuert.

Oder Ich finde, Politiker und Journalisten ligen standig.

Oder Ich finde, Auslénder verdienen weder Asyl noch Geld vom deutschen Staat.

Oder Ich finde, alle Pegida- und AfD-Anhénger sind rassistisch.

Oder Ich finde, Besteuerung ist Diebstahl.

Oder Ich finde, wir sollten die Reichen extrem hoch besteuern.

Oder Ich finde, eine PKW-Maut ist Blédsinn.

Oder Ich finde, eine PKW-Maut ist véllig sinnvoll.

Oder Ich finde, der Markt korrigiert sich selbst. Der Staat sollte sich raushalten.

Oder Ich finde, der Markt fiihrt keineswegs zu fairer Verteilung von Giitern und
Chancen. Ohne den Staat gibt es keine Gerechtigkeit.

Oder Ich finde, gerecht ist, wenn jeder genug hat.

Oder Ich finde, gerecht ist, wenn jeder seiner Natur nach lebt.

Oder Ich finde, dass gerecht ist, was der Markt ergibt.

Oder Ich finde, wer sich am Markt nicht durchgesetzt hat und obdachlos ist und
hungert, ist selbst schuld an seinem Schicksal.

Oder Ich finde, dass der Staat die Produktion und die Produktionsmittel kontrol-
lieren muss, damit es Gerechtigkeit geben kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

17


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ud

Existenzieller Republikanismus

Oder Ich finde, gerecht ist, wenn jeder nach seinen Bediirfnissen leben kann.

Oder Ich finde, ich brauche mich nicht dafiir zu rechtfertigen, was ich fir richtig
halte.

Entweder folgt noch die Nennung der Griinde fiir das Befinden:
2. Ich finde dies, weil so und so.

Oder es verbleibt bei der Kundgabe des Befindens.

Das Merkmal des subjektivistischen Asthetizismus ist jedoch gerade,
dass die Nennung von Griinden nicht notwendig ist, um die Legitimitit
seines Urteils zu behaupten. Denn Satz 1 wird akzeptiert. Man braucht
heute keine Griinde, beziehungsweise Argumente fiir seine Position zu
nennen, wenn man nicht will. Man kann heute sagen: Lasst mich doch
alle in Ruhe! Ich habe meine Meinung, und die geht dich nichts an! und auch
Deine Meinung interessiert mich nicht. Und viele Menschen wiirden gegen
diese Einstellung nichts sagen: Denn sie halten sie fiir normal und legitim.

Doch in dieser Absage an die Rechtfertigung liegt gerade das Problem.
Wer nur empfindet, wer ohne die intersubjektive Uberpriifung seiner
Griinde urteilt, der urteilt nicht. Er urteilt vielmehr nur interessensbezo-
gen und subjektiv. Er urteilt mit anderen Worten nicht in Bezug auf eine
Verallgemeinerbarkeit durch gute Griinde. Er sucht nicht danach, was als
allgemein durch gute Griinde anerkannt werden kann. Er will vielmehr
demonstrativ subjektiv bleiben und sieht darin kein Problem. Denn der,
der ihm widerspricht, wird somit automatisch der Gegner, und so weif
der subjektive Meiner, wovon er sich abgrenzt, und zuweilen wird der Geg-
ner dann der Feind, den man bekdmpfen miisse, weil er eben nicht die
gleiche Meinung habe, wie man selbst. Wahrheit kann nur einer haben, so
glaubt der subjektive Meiner, und diese Wahrheit kann der Andere eben
nicht haben — aufler er ist mit ihm gleicher Meinung. Der subjektive Mei-
ner kann zwar auch die Toleranz anfithren, dem Anderen seine Wahrheit
lassen zu wollen und so auf eine Feindbildung verzichten, aber diese post-
moderne Toleranzethik indert nichts an der Uberzeugung des subjektiven
Meiners, der Wahrheit in diesem Fall zwar im Plural akzeptieren kann,
sie aber doch fiir subjektiv einzigartig empfindet. Wahrheit gibt es nicht
im Konsens, so die Position. Wahrheit gibt es aus dieser Sicht also der-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

gestalt im Plural, dass jeder sein eigenes Wahrheitsrecht habe. Wahrheit
gibt es also immer nur fiir sich.

Nun sollte man diese Position iberwinden. Wahrheit gibt es zwar der-
gestalt im Plural, dass mehrere Personen sie teilen kénnen (haben kén-
nen), aber Wahrheit gibt es dergestalt nicht im Plural, dass es verschie-
dene Ideen tiber die Gerechtigkeit gibt, die alle an sich wahr sein kénnen.
Wahrheit sollte so verstanden werden, dass es sie an und fiir sich gibt, aber
nur im Konsens — und zwar im Konsens iiber den Humanismus und die
Idee der Gerechtigkeit. Absolut gibt es die Wahrheit nicht an sich. Sondern
Wahrheit wird erst im iibereinstimmenden Bekenntnis zur Wahrheit.

Wenn es also um eine Uberwindung des rein subjektiven Meinens geht,
dann geht es dabei vor allem darum, sich iiber die grundlegende Frage
der Gerechtigkeit einig zu werden. Einzelne Fragen der Tagespolitik — wie
beispielsweise die PKW-Maut — werden umstritten bleiben. Selbst in einer
idealen Sprechsituation wiirde man iiber solche politischen Mafinahmen
noch uneinig sein. Denn sie lassen sich kaum allgemeinverbindlich be-
griinden. Die Konsequenz und die Einigung kénnten dann zwar sein, die
PKW-Maut nicht einzufithren. Dennoch wird es immer solche politischen
Diskussionen tiber bestimmte Mafnahmen geben, fiir die man Griinde
finden kann, die dafiir und die dagegen sprechen. Mehr Konsenswille wire
zwar auch hier wiinschenswert, aber wichtiger ist der Konsenswille zu-
nichst bei dem Willen sich uiber die Idee der Gerechtigkeit einig zu sein.

Und fiir die Frage einer liebenswiirdig eingerichteten Welt sind sol-
che Diskussionen wie die tiber die PKW-Maut tiberdies relativ unwichtig.
Zwar hat jede politische Entscheidung etwas damit zu tun, wie man die
Welt einrichtet, aber so gibt es doch Politikfelder, wie die Steuer-, Abga-
ben- Sozial- und Bildungspolitik, die maf3geblich dartiber entscheiden,
wie die Welt eingerichtet ist. Generell ist von Bedeutung, dass das sub-
jektive Meinen nicht verallgemeinert werden darf. Es darf nicht auf alles
angewandt werden.

Warum muss der Meiner seinen Subjektivismus auch tiberwinden?
Warum ist das Allgemeine sowohl méglich als auch nétig aufzusuchen?
Das allgemein Anerkennungsfihige liegt in der Wahrheit tiber die Frei-
heit, die je individuell im Entwurf des liebenden Verstehens vollzogen
ist. Doch dieser Entwurf bedarf der Uberpriifbarkeit. Die Pflicht dieses
Entwurfs bedarf der Verallgemeinerbarkeit und der Verallgemeinerung.

Immanuel Kant weist uns darauf hin, dass sich nach dem Allgemei-
nen zu richten, richtig und gutist, ja, Pflicht des Menschen als Biirger ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

19


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Existenzieller Republikanismus

Er sagt uns auch, wodurch der Mensch fihig ist, dies zu tun. Der Mensch
sei fihig reflektierend zu urteilen, das heiflt zum Besonderen das Allge-
meine aufzufinden. Diese reflektierende Urteilskraft sei moglich, weil der
Mensch eine kognitive Fihigkeit besitze: die »erweiterte Denkungsart«.

Die »erweiterte Denkungsart« ist nach Kant die Fihigkeit des Men-
schen »jederzeit an der Stelle eines anderen zu denken«.® Die erweiterte
Denkungsart zeigt sich, wenn man sich:

»ber die subjektiven Privatbedingungen des Urteils, wozwischen so viele ande-
re wie eingeklammert sind, wegsetzen, und aus einem allgemeinen Standpunkte
(den er dadurch nur bestimmen kann, dafi er sich in den Standpunkt anderer ver-
setzt) Uiber sein eigenes Urteil reflektiert« (Kant 1974: 227).

Es geht also um die Perspektivenberiicksichtigung des Anderen. Man kann
die Standpunkte der Anderen in seiner Urteilsbildung mitdenken. Die
Einbildungskraft des Menschen gewihrleistet das Vermoégen sich in
Andere hineinversetzen zu kénnen. Wenn sich der Mensch an die Stelle
eines anderen versetzt, negiert er seine Meinung nicht. Er entmiindigt ihn
nicht. Der Mensch besucht den Anderen geistig nur deshalb, weil er auf
der Suche ist, er will das Allgemeine aufsuchen:

»Reflektieren bedeutet wesentlich ein Aufsuchen, ein Unterwegssein zum Allge-
meinen und ist als solches nie ganz abgeschlossen, denn das oberste Allgemeine
ist auf keiner Stufe der Verallgemeinerung je erreicht« (Tiffany 2002: 168).

Nur weil wir reflektiert urteilen kénnen, heiflt es noch nicht, dass wir es
auch tun. Nach Kant besteht jedoch die Pflicht dazu, sich nach dem Allge-
meinen auszurichten. Doch kann man als jemand, der sich auf einen all-
gemeinen Willen aus guten Griinden hin ausrichtet, schnell zur Erniich-
terung kommen, da es so viele gibt, die darauf nicht ausgerichtet sind. Vor
allem heute, da viele sich berechtigt fithlen, aufgrund ihrer Empfindun-

8 | Das Vermdgen, das es moglich macht, sich an die Stelle eines anderen zu ver-
setzen wird Einbildungskraft genannt (vgl. Arendt 1998: 60). Kritisches Denken
ist zwar ein einsames Geschéft, findet aber nicht isoliert von allen anderen statt,
durch die Einbildungskraft macht es die Anderen gegenwartig (vgl. ebenda). Kant
benennt die reflektierende Urteilskraft auch noch als das Beurteilungsvermdgen
(vgl. Kant 1974: 24).

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

gen und subjektiven Privatinteressen zu urteilen, kann man leicht ver-
zweifeln an dem Versuch, doch nur eine allgemeine Position zu vertreten.
Man muss sich fragen: Warum nehme ich es eigentlich auf mich, mich
detailliert zu informieren, warum nehme ich es auf mich, mein Urteil an
das eines Anderen zu halten, warum nehme ich es auf mich, mein Urteil
zu erweitern, wenn ich doch so allein mit diesem Willen zu sein scheine?

Sokrates lehrt nun denjenigen, der an dem Allgemeinen interessiert
ist, dass man es von denen, die dem Rechtfertigungswilligen ein verallge-
meinerungsfihiges Urteil verweigern, eben ein solches aktiv einfordern
miisse. Sokrates lehrt uns eine Stechfliege zu sein.

Sokrates lehrt uns, den Mut zu haben, uns einerseits klug zu machen,
andererseits uns dafiir einzusetzen, dass der Andere im Dialog sich auch
auf das Allgemeine einlisst. Sokrates hatte es mit verbohrten Sophisten
und iiberheblichen Jugendlichen zu tun, mit Leuten, die dachten, dass sie
im Recht seien und niemand sie widerlegen konne. Er zeigte ihnen aber
auf, dass sie falsch lagen. Er nahm ihnen ihre vermeintliche Gewissheit
und zeigte ihnen, dass die Richtigkeit in der intersubjektiven Anerkennung
liegt. Er zeigte ihnen, dass ein Urteil nur dann iiberhaupt als wahr an-
erkannt werden kénne, wenn die Griinde, die fiir es sprechen, allgemein
teilbar sind. Das Wissen dieser Allgemeingiiltigkeit ist nun im Entwurf
des liebenden Verstehens als Freiheit realisiert. Doch den Mut, diesen
Entwurf von Anderen einzufordern, lehrt der Sokratismus. Missionie-
rung zum Bekenntnis qua Uberzeugung ist die Aufgabe des Sokratikers.
Missionierung qua des zwanglosen Zwangs des besseren Arguments ist seine
Pflicht. Der Sokratiker lehrt das Wissen vom Prinzip der Liebe. Er teilt
als liebendes Wesen seine Erfahrung mit. Seine Begriindung zielt auf die
zweite Geburt des Anderen als liebendes Wesen — er will den Anderen
entfalten. Dafiir muss man die kognitive Fahigkeit der erweiterten Den-
kungsart unterstellen und zugleich deutlich machen, dass diese Fihig-
keit nur das Medium der kognitiven Erschliefung der bereits vorgingig
gemachten emotionalen Erschlossenheit des Prinzips der Liebe ist. Die
erweiterte Denkungsart ist die Priifinstanz der emotionalen Erschlossen-
heit. Die emotionale Erschlossenheit muss sich begriinden lassen. Dies
war die Aufgabe der Deontologie des Gefiihls. Die Deontologie legt das
entwerfende Verstindnis frei. Der verstehende Entwurf wird durch die
Deontologie begriindet. Die Deontologie erméglicht so die Rationalisie-
rung der emotionalen Erschlossenheit. Durch die Rationalisierung wird die
emotionale Erschlossenheit intersubjektiv verallgemeinerbar.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

121


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Existenzieller Republikanismus

Das Wissen um die Moglichkeit der Anerkennung eines Allgemei-
nen und dessen Wahrmachung im anderen zu gebiren, das war Sokrates
Anliegen. Er machte sich damit nicht beliebt. Er verstand sich selbst als
Stechfliege, als einer, dessen Aufgabe es ist, dafiir zu sorgen, dass sich alle
nach einem allgemeinen Willen richten. Sein Mut, sich unbeliebt zu ma-
chen fir die Allgemeinheit, ist nur zu bewundern. Sein Mut, sich gegen
den Relativismus der Meinungen zu stellen und seine Mitbiirger aufzu-
fordern, dass sie nicht im Angesicht ihrer privaten Interessen, sondern
mit Ziel auf das Gemeinwohl urteilen sollten, ist der Mut, den wir alle von
ihm lernen kénnen. Wir kénnen ihn als Vorbild ansehen, was es heifit, zu
versuchen, besonnen, klug, mutig und gerecht zu handeln. Die Klugheit
ragt dabei heraus.

Zwar kann es meines Erachtens eine allgemeine Definition von Klug-
heit geben; nimlich, dass Klugheit eine Tugend ist, in der der Mensch von
seiner erweiterten Denkungsart Gebrauch macht. Klugheit ist aber vor
allem eine Praxis. Sie zeichnet sich durch den Gebrauch aus. Sie lisst sich
auch in der Ausiibung bei anderen beobachten. Klugheit kann Vorbilder
haben; exemplarische Beispiele. Aristoteles (2008) sah das etwa so. Dem
Existenzialismus kann man es auch nahe legen. Denn das Individuum
muss sich im Existenzialismus schlieflich im Entwurf beweisen. Seinen
Ursprung hat so eine Sichtweise aber im Sokratismus. Oder vielmehr: So-
krates selbst war das Vorbild. Das machte Schule. An Sokrates kann man
sich orientieren. Man kann durch ihn und an ihm lernen.

Es gab in der Geschichte immer wieder Personen, an die wir uns heu-
te gerne erinnern, weil sie den Mut und die Klugheit bewiesen, auch als
es schwieriger war. Wir rithmen heute zu Recht die Widerstandskamp-
fer gegen die Nationalsozialisten oder gegen die Stalinisten, wir rithmen
heute zu Recht Gustav Stresemann oder Woodrow Wilson fiir ihr Engage-
ment fir eine vers6hnende Auflenpolitik in einer Zeit hetzerischer Stim-
mung, wir rithmen heute zu Recht Nelson Mandela, weil er bereit war,
Unrecht zu verzeihen, damit eine Nation entstehen konnte. Wir rithmen
heute zu Recht Cicero fiir seinen Kampf fiir die romische Republik. Wir
rithmen heute zu Recht Thomas Jefferson, George Washington, Benja-
min Franklin, Alexander Hamilton und James Madison fiir ihre Tugend,
in kluger und besonnener Beratung eine Nation zu griinden, die ihren
Biirgern Freiheit versprach. Wir rithmen heute zu Recht Abraham Lin-
coln fiir seinen Einsatz fiir die Gleichheit unter den Menschen, wir riih-
men ihn zu Recht fiir den Einsatz fiir Einheit und seinen Kampf gegen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Spaltung. Wir rithmen heute zu Recht Martin Luther King fiir seinen
Aufschrei nach echter Freiheit, wir rithmen ihn zu Recht fiir seinen Ein-
satz fiir wiirdevolle Gleichbehandlung.

Thr Leben zeigt uns deutlich an, was wir als liebende Wesen fiir unse-
re Welt tun koénnen. Thr Leben ist ein Exempel der Liebe. Exemplarisch
haben sie das liebende Verstehen uns angezeigt.

Man muss aber auch nicht zu einem republikanischen Helden werden.
Vorbilder sind immer etwas radikaler. Nicht jeder muss ein Biirgerrecht-
ler werden. Es reicht, wenn man grundsitzlich sich als existenzieller So-
zialrepublikaner versteht und versucht als ein solcher aktiv zu sein.

Wenn alle ihr liebendes Verstehen einem Test der Verallgemeinerbar-
keit unterziehen, dann wird es auch keine Helden mehr geben, zu denen
wir aufgrund ihrer Klugheit hinaufschauen. Es wird dann nur noch gute
Biirger geben, die auf allgemein anerkennungsfihige Griinde hin aus-
gerichtet sind. Eine echte Republik verlangt nicht nach Helden. Eine ech-
te Republik braucht keine Personen, zu denen man aufschauen will, sie
braucht keine Vorbilder, weil jeder Biirger sich am Gemeinwohl orientiert
und sich im Bund mit seinen Mitbiirgern begreift und sich auf diesen
Bund hin ausrichtet, das heiflt, diesen Bund als Quelle des guten Zusam-
menlebens begreift.

Diese Substanzialitit des guten Lebens hat aber vor allem auch so-
zialpolitische Bedeutung. Und die Verwirklichung dieser Substanz ist ein
sozialdemokratisches Projekt.

Das Recht auf Freiheit heifdt den Wert der Freiheit zur Anerkennung zu
bringen, das heifét, dass jede Person auch annihernd gleiche Chancen
haben soll und zudem ein 6konomisches Fundament, welches ihn vor Ar-
mut schiitzt. Gleichheit heifit nicht nur Gleichheit als Mensch, nicht nur
Gleichheit vor dem Gesetz als Biirger. Es heifst auch anzuerkennen, dass
man tatsichlich real frei sein muss, um davon zu sprechen, dass man frei
ist. Wenn die Gleichheit immer versprach, dass wir gleiche Rechte als
Mensch und als Biirger haben, dann erfiillen sich diese Rechte erstin der
Verwirklichung durch reale Freiheit.

Die Frage, welcher sozio-6konomische Status denn ausreichend Frei-
heit verbiirgt, ist schnell gestellt. Man kann die Grenze dessen, was an
monetiren Ressourcen verdient ist, immer weiter verschieben, bis zu dem
Punkt, wo alle egalitarisiert sind. Das ist aber nicht das Prinzip einer ka-
pitalistischen Ordnung. Eine kapitalistische Ordnung rechtfertigt 6kono-
mische Ungleichheit. Die Frage ist hier nicht die Frage einer fast totalen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

123


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Existenzieller Republikanismus

Gleichheit wie im Sozialismus, sondern sie ist eine Frage des MaRes, es ist
eine Frage des gerechten Verhiltnisses, es ist aber auch entgegen dieser
relationalen Perspektive eine Frage nach dem, was man mindestens hat.
Wir kénnen nicht einfach davon ausgehen, dass eine Gesellschaft gerecht
eingerichtet ist, wenn alle ein bestimmtes menschenwiirdiges ckonomi-
sches und bildungstechnisches Minimum erhalten, aber ein gréflerer
kleinerer Teil der Gesellschaft im UbermaR lebt. Wir kénnen aber auch
nicht davon ausgehen, dass es einer Gesellschaft gut tut, wenn Menschen
immer noch mehr haben wollen, wenn sie sich bei jedem 6konomischen
Status ungerecht behandelt fiihlen. Wir miissen ein Maf finden, dass wir
gerecht nennen kénnen. Wir miissen dafiir sorgen, dass wir uns in der
Mitte annihern. Es entspricht einem allgemeinen Willen, wenn die Rei-
chen etwas von ihrem Geld geben, damit die Armen Chancen erhalten. Es
entspricht einem allgemeinen Willen, dass man von denen, die mehr als
genug haben, einfordern kann, dass sie Geld an den Staat geben, damit
auch Kinder in den Schulen geférdert werden konnen und gute Chancen
erhalten, denen das bildungsbiirgerliche Umfeld und die monetiren Res-
sourcen fehlen (etwa fiir Nachhilfe), um sich gut zu bilden. Nicht alles
kann man durch Geld 16sen. Man wird von vielen Kindern auch mehr
Willen und mehr Lernbereitschaft erwarten miissen. Man wird von vie-
len Erwachsenen auch mehr Willen einfordern miissen, damit sie sich
nicht in ihre empfundene Perspektivlosigkeit ergeben, sondern, dass sie
Engagement zeigen. Aber man muss ihnen auch helfen, den schwieri-
gen Gang zu einem selbstverantwortlichen und ckonomisch gesicherten
Leben zu gehen. Der Staat als Sozialstaat sollte immer da sein. Er soll
auffangen, aufrichten, befihigen, die Menschen vorwdrts bringen. Er soll
fordern und fordern. Er soll vor allem aber absichern. Soziale Sicherheit ist
eine Grundlage von substanzieller Freiheit.

Ich argumentiere in dieser Arbeit, dass zwar soziale Ungleichheit
als solche vertretbar ist, aber ich weise darauf hin, dass jeder eine Pflicht
hat, die Welt so einzurichten, dass jeder sie lieben kann. Das bedeutet
fur mich auch, dass der, der hat, auch die Pflicht hat, etwas abzugeben,
um der gerechten Einrichtung der Welt willen. Es geht mir darum, dass
progressive Besteuerung deswegen vollzogen werden soll, weil damit eine
Verteilungsgerechtigkeit an Chancen erméglicht werden kann und jeder
eine 6konomisch ausreichende Grundversorgung erhilt.

Diese Verteilungsgerechtigkeit erfordert also die monetire Verantwor-
tung derer, die mehr als genug haben — ihre materielle Anerkennung.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Aufgabe der politischen Philosophie ist zu zeigen, weshalb etwas sein
soll. Das heift auch, wie die Welt aussehen soll. Ich glaube, sie sollte so
aussehen, dass man sie auch lieben kann. Was das bedeutet, entwickele
ich in dieser Arbeit. Und Verteilungsgerechtigkeit ist dabei wichtig.

In der politischen Philosophie geht es um drei Fragen, die ich teils be-
reits versucht habe, zu beantworten. Ich méchte das bisher Gesagte noch
einmal in Hinsicht auf diese drei Fragen zusammenfassen und konkreti-
sieren. Die drei Fragen lauten:

Was ist der Mensch? Was ist Gerechtigkeit? Was ist das gute Leben?

Alle metaphysischen oder ontologischen Fragen, wie Was ist das Sein? Gibt
es einen Sinn von Sein? Und konnen wir diesen Sinn erkennen?, sind meines
Erachtens nicht zu beantworten. Alle Fragen metaphysischer Art kénnen
nicht beantwortet werden, denn wir sind Biirger dieser Welt. Die Wirk-
lichkeit ist normativ stumm. Die Naturwissenschaft kann durch Methode
Naturgesetze entdecken, aber ein Wesen des Seienden beziehungsweise
ein Sein des Seienden, so wie es die Substanzmetaphysik der klassischen
Antike versprach, kann nicht ausgemacht werden.

Die drei genannten Fragen sind jedoch Fragen der Anerkennung. Sie
sind Fragen, die der Mensch mittels seiner Moglichkeit verallgemeiner-
bare Urteile zu fillen, beantworten kann. Diese Antwort ist nicht eine
Frage von Erkenntnis, sondern von Anerkennung, das heifdt, dass man
eine Antwort auf diese Fragen aus guten Griinden anerkennen kann.

Was ist der Mensch?

Warum muss man, wenn man politische Philosophie betreibt, die Frage
nach dem Was des Menschen beantworten?

So recht habe ich dafiir noch keine stringente Begriindung, aber ich
denke, dass man politische Philosophie ohne Anthropologie nicht betrei-
ben kann. Woran konnte es liegen, dass man die Frage nach dem Was des
Menschen nicht ignorieren kann?

- Sowohl die meisten liberalen Ansitze als auch die meisten republika-
nischen Ansitze geben auf die Frage nach dem Wesen des Menschen
eine Antwort. So neigen die meisten Liberalen dazu, im Sinne des
methodologischen Individualismus, das Wesen des Menschen in einem

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

125


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Existenzieller Republikanismus

nutzenorientierten Wesen zu sehen, welches auf sich und sein Wohl
schaut und nicht auf das Gemeinwohl. Die meisten Republikaner und
Kommunitarier hingegen gehen vom methodologischen Holismus aus.
Sie sehen in dem Menschen ein geselliges Wesen, ein Wesen, welches
auf die Gemeinschaft hin ausgerichtet ist, welches tugendhaft agieren
kann und sein Wohl dem Wohl des Ganzen unterordnen kann. Die Li-
beralen verlangen, auch und vor allem aufgrund ihres Menschenbildes,
meist nur Bewegungsfreiheit und Wahlfreiheit, die fiir alle Menschen
inklusiv sind, die sich auf dem Territorium bewegen, in dem diese libe-
ralen Grundrechte durch eine liberale Verfassung geschiitzt sind. Die
Kommunitarier verlangen von dem Gemeinwesen, dem sie angehdéren,
weitgehende politische Partizipationsrechte, um auf das Gemeinwohl
selbst Einfluss nehmen zu kénnen. Nicht jeder, der sich in diesem Ge-
meinwesen aufhilt, hat einen Anspruch auf diese Rechte. Diese Rech-
te sind nur dem Biirger dieses Staates vorbehalten. Nicht alle liberalen
oder republikanischen Ansitze geben dem Menschen einen anderen
Namen — zum Beispiel animal rationale —, aber sie legen sein Wesen
fest und glauben daran, dass es sich so verhilt wie sie glauben.

- Fur die klassische antike politische Philosophie (Platon, Aristoteles)
war immer vorausgesetzt, dass der Mensch ein animal rationale sei.

« Die Frage steht im Raum, ob poststrukturalistische Ansitze, die den Tod
des Subjekts postulieren, politische Philosophie ohne Anthropologie
betreiben kénnen. Meines Erachtens bleiben diese Poststrukturalis-
ten von Martin Heideggers Begriff Daseins abhingig. Fiir sie ist der
Mensch Dasein, das heifdt, er hat kein vorgegebenes Wesen. Aber den-
noch ist der Begriff Dasein eine Definition des Menschen. Den Men-
schen Dasein zu nennen, ist Anthropologie.’

9 | Die Poststrukturalisten sprechen von der diskursiven Konstruktion der Identi-
tat. Man bewege sich in einem Feld sozialer Konstruktion. Die eigene Wahrneh-
mung sei eingebettet in Kategorien und Strukturen, die sozial konstruiert wiirden
- die eigene Identitdt werde konstituiert durch Exklusions- und Inklusionsprozesse.
Man lasse sich von diskursiven Praktiken formen. Mit Judith Butlers Begriff der Per-
formativitat |&sst sich dies verdeutlichen. Er meint »die standig wiederholende und
zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkung erzeugt, die er benennt« (But-
ler 1997: 22). Das Subjekt untersteht Diskursen, die das Subjekt zu dem macht,
was es ist. Michel Foucault (2004) nennt Macht das, was auf einen wirkt, und
was kunstwiichsig da ist, wenn Menschen in Gesellschaft zusammenleben. Macht

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Jede politische Philosophie kommt um die Frage nach dem Was des Men-
schen nicht herum, und je nachdem, wie man den Menschen definiert,
hat das Konsequenzen fiir das eigene Denken. Man kénnte jede politische
Philosophie durchgehen, egal ob existenzialistisch oder essentialistisch
motiviert, tiberall wiirde man eine Vorstellung vom Menschen finden,
nimlich deswegen, weil man Philosophie nicht betreiben kann, ohne An-
thropologie zu betreiben. Philosophie ist tiberhaupt sinnlos, wenn man
die Frage nach dem Menschen auslisst. Der Mensch kann nur im Ange-
sicht seines Menschseins philosophieren, das heifdt aber auch, dass der
Mensch dabei auch sein Menschsein reflektieren muss.

Ich mochte im Folgenden eine antiessentialistische oder existenzialisti-
sche Antwort auf die Frage nach dem Was des Menschen geben, das heifit,
ich behaupte weder mit dieser Position Recht zu haben, noch kann ich sie
beweisen.!’

konstituiert das Subjekt. Die in Diskursen wirkende Macht konstituiert nicht nur die
Identitat des Subjektes, sondern durch die Macht werden Handlungsoptionen erst
geschaffen, in der Art, was fiir ein Subjekt iberhaupt denkbar und in zweiter Instanz
entscheidbar erscheint.

10 | Indem ich einen antiessentialistischen Begriff vom Menschen entwickle, mdchte
ich Theorie ohne Voraussetzungen betreiben. Doch kann man Theorie ohne Voraus-
setzungen betreiben? Es gilt als wissenschaftlich, dass man Voraussetzungen macht
und die dann gut begriindet. Als wissenschaftlich gilt also die gut begriindete Vor-
aussetzung. Das Problem ist weiterhin, dass meine These des antiessentialistischen
Verstandnisses vom Menschen wiederum als eine Voraussetzung begriffen werden
kann, und die kann der Essentialist auch einfach bestreiten. Mit anderen Worten: Der
Vorwurf kann lauten: Ich kdnnte keine Theorie ohne Voraussetzungen betreiben, weil
dies eben nicht mdglich sei, eben weil man nicht um Voraussetzungen herum kom-
me. Die sokratische/platonische Philosophie kann als Beispiel dafiir gelesen werden
auf Voraussetzungen zu verzichten und nicht nur auf Voraussetzungen, sondern auch
auf Theoriemotive, also auf das, was man beweisen will, ndmlich weil man im sok-
ratischen Philosophieren alles zugunsten des Fragens aufgibt. Man will nicht etwas
beweisen, sondern zuallererst herausfinden, was die Sache ist, iber die man disku-
tiert. So eine Art von Sokratismus will ich nicht betreiben. Ich will aber auch nichts
voraussetzen, was ich nicht beweisen kann. Ich will herausfinden, was der Mensch
ist, was Gerechtigkeit ist, was das gute Leben ist, indem ich kein Menschenbild setze,
aus dem sich entweder ein Egoismus oder ein Gemeinschaftssinn ergibt, indem ich
mich bei der Frage nach der Gerechtigkeit nur an das halte, was die Metapsychologie

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

127


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Existenzieller Republikanismus

Was ist der Mensch?

Der Mensch ist ein kluges Tier mit der Moglichkeit ein interagierender
Existent zu sein."! Menschen als gesellschaftliche Wesen entstehen (exis-
tere) im Umgang mit anderen Hervortretenden (existere), denn sie sind,

ergibt und indem ich die Ergebnisse der Frage nach der Gerechtigkeit fiir das gute
Leben nur unter dem Gesichtspunkt auf das gute Leben projiziere, was sich durch die
Metapsychologie plausibel machen [&sst. Platon hat die Frage nach der Gerechtig-
keit methodisch anders vollzogen (vielleicht war er der Einzige, der voraussetzungslos
Philosophie betrieben hat, und ich kann es nicht). Er hat Sokrates in einer konstruier-
ten Gesprachssituation mit anderen liber die Gerechtigkeit diskutieren lassen. Und
was das Gesprach ergeben sollte, das war nur Sokrates bewusst und sonst keinem.
Aber man kann auch fragen: Kann man nicht auch das, was Sokrates wissen konnte,
transparent machen? Ich will das Konstruktive vorschalten, bevor ich Sokrates in das
Gespréch schicke. Im urspriinglichen Sokratismus gab es nédmlich eine Asymmetrie
der Gesprachspartner. Sokrates wusste schon, was gerecht ist, und wollte es dann nur
seinen Gesprachspartnern offenbar machen, indem er alles gepriift hat. Es ist ja nicht
wirklich so gewesen, dass Sokrates das, was er als Gerechtigkeit ausmacht, erst im
Dialog entwickelte. Er wusste dies ja schon. Und auch in den platonischen Friihdialo-
gen, die in der Aporie enden, endet Sokrates ja nichtin der Aporie, sondern nur seine
Gesprachspartner. Und ich will nun gerade das Wissen, das Sokrates offenbart ist,
bewusst machen. Namlich durch die Metapsychologie. Man soll also auch noch ge-
wissermafien Sokrates iiberpriifen kdnnen - also auch den politischen Sokratismus.
Diesem Transparenzgedanken ist die Metapsychologie gewidmet. Ich mochte aber
auch ausdriicklich betonen, dass dieses Wissen, was die Metapsychologie versucht
zu plausibilisieren, vorrangig nur auf die Frage nach der Gerechtigkeit - und dem,
was als das gute Leben gelten kann - anwendbar ist. Doch nenne ich meinen Ansatz
»existenziellen Republikanismus« und bekenne mich sodann auch ausdricklich zum
Republikanismus. Aber ich sage nicht, dass der Mensch ein bestimmtes Wesen hat
- wie zum Beispiel, dass er auf die Gemeinschaft hin ausgerichtet ist -, sondern ich
meine, dass er nur im Potenzial ein Republikaner ist.

11 | Wohingegen Tiere auf Reizeinfllisse reagierende Existenden sind. Ich ndhere
mich hier mit dem »d« anstatt »t« dem Gerundivum existendi, -um, -0 an, um den
deterministischen Faktor bei Tieren im Gegensatz zu Menschen herauszuheben.
Gerundivum: Liber legendus: Das zu lesende Buch: als Verbal-Adjektiv beschreibt
es eine Tatigkeit, die sich auf einen Gegenstand bezieht, mit dem die Tatigkeit ver-
schmolzen ist und kann eine Notwendigkeit ausdriicken.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

wie Aristoteles sagt zur Sprache begabte Wesen. Der Mensch wird zwar
als Tier-Mensch mit bestimmten Anlagen zum Menschsein geboren, zum
Menschen wird er jedoch erst durch seine Kommunikation durch Spra-
che und bewusste Handlung.!? Der Mensch wiirde wie ein Tier leben,
wenn er seine Sprache nicht entwickelt, wenn er vereinzelt lebt.!* Durch
die Moglichkeit zur Sprache und zur Klugheit ist er ein kluges Tier. Er

12 | Dass der Mensch ein Tier ist, zeigt die Zellbiologie und Molekularmedizin auf
eindrucksvolle Weise. Einem Team von Zellbiologen der Oregon Health & Science
University (vgl. Bahnsen/Spiewak 2013) ist es mittlerweile sogar gelungen, ein
Menschenleben aus einer befruchteten Eizelle bis zum Embryo zu erzeugen. Die-
ser Embryo kdnnte sodann in die Gebarmutter einer Frau eingesetzt werden und
ein Klon ausgetragen werden. Man versteht heute viele Prozesse im Kdrper. Man
kann Medikamente entwickeln, die bisher als kaum heilbar geltende Krankheiten
heilen, man wird wohl als bald neue Organe aus embryonalen Stammzellen oder
induzierten pluripotenten Stammzellen oder eben geklonten Stammzellen wie auf
dem FlieRband erzeugen kdnnen. Dass der Mensch ein Tier und biologisch ver-
stehbarist, ist zumindest weitestgehend bewiesen - ob man das Gehirn des Men-
schen mit dem menschlichen Gehirn verstehen kann, kann als unwahrscheinlich
gelten. Aber der Mensch ist eben nicht nur ein Tier. Er ist nicht nur dieser biologi-
sche Korper. Offensichtlich kann der Mensch mehr als alle anderen uns Menschen
bekannten Lebewesen. Er kann reden, er kann denken, er kann frei aus eigenen
Deliberationen zu eigenen Entscheidungen kommen. Er ist also nicht nur ein kor-
perliches Wesen, sondern auch ein geistiges Wesen. Aber als dieses geistige We-
sen ist er nicht mit einer ominésen logischen Ordnung des Kosmos verbunden.
Diese substanzmetaphysische Sicht kann man zwar nie véllig ausschliefen, aber
sieistdoch mehrals unwahrscheinlich. Ich denke, dass es diese logische Ordnung
des Kosmos nicht gibt, an der der Mensch teilhaben kdnnte beziehungsweise die
er erkennen konnte.

13 | Vom Begriff Mensch ist der Begriff Person zu unterscheiden. Nicht der
Mensch ist der, der sich zu dem macht, was er ist. Die Person macht sich zu dem,
was sie ist und wird zu dieser gemacht. Ich als »Person« mache mich zu dem, was
ich bin. Ich bin mein eigener charakterlicher Selfmademan. Ich bin der, zu dem
ich mich mache und als der ich angesehen werde. Zu dem »wer ich bin« mache
ich mich nicht als Mensch, sondern als Person und werde zu dieser gemacht und
zwardurch andere Personen. Der Mensch istdennoch der, der die Moglichkeit hat,
zur Person zu werden. Er hat die Moglichkeit sich zu vergesellschaften. Gerade
diesen Umgang vollziehen zu kénnen und zu vollziehen, macht ihn als Mensch aus

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

129


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Existenzieller Republikanismus

ist kein rein geistiges Wesen, aber auch kein rein triebhaftes Wesen. Er
ist ein sinnliches Wesen mit der Mdglichkeit, sich auch durch seinen
Geist zu definieren. Wenn der Essentialist Aristoteles nun sagt, dass
der Mensch auf die Gemeinschaft hin angelegt ist, dann heifdt das exis-
tenziell (das heifit im Sinne der Existenzphilosophie) ausgedriickt: Ein
Existent begreift seine Interaktion und beschlief3t, dass dies das Wesen
seiner Existenz sei. Der Beschlussakt ist die Freiheit zur Gemeinschaft.
Dadurch, dass der Mensch in Gemeinschaft lebt, seine Sprache benutzt,
hat er schon gewihlt. In Gemeinschaft zu leben setzt eine stillschwei-
gende Zustimmung voraus, dass Gemeinschaft etwas Gutes ist. Indem
er anerkennt, dass in Gemeinschaft zu leben, eine Wahl vorausging, be-
greift er die Gemeinschaft als gut. Er begreift sich nun als ein interagie-
render Existent. Der Mensch ist als Gesellschaftswesen sodann nicht das,
wozu er sich macht, sondern, wozu er sich durch seine Interaktion macht.
Durch seine Interaktion, durch sein Sprechen und Handeln, gibt er kund,
wer er als Person ist. Als Gemeinschaftswesen wird der Mensch zur Per-
son, und auf der gesellschaftlichen Bithne gibt er kund, wer er als diese
konkrete Person ist. Was der Mensch ist, ist durch sein Sein als kluges Tier
bestimmt. Wer er ist, wer er als Person ist, gibt er durch seine Interaktion
kund. Er kann es aber nur bekanntgeben, wenn er die Méglichkeit zu die-
ser Interaktion hat. Der Mensch ist ein kluges Tier, aber der Moglichkeit
nach ist er ein interagierender Existent. Der Mensch ist kein dialogisches
Wesen, aber ein Wesen mit der Méglichkeit, ein dialogisches Wesen zu
sein. Weil er in Gemeinschaft lebt, Sprache entwickelt hat, hat er bereits
entschieden, dass er ein dialogisches Wesen, ein interagierender Existent
ist (eigentlich: sein will). Sodann gibt es noch die Méoglichkeit, sich als
dieses dialogische Wesen, dieser interagierende Existent anzuerkennen.
Also sofern der Mensch in Gesellschaft lebt und seine Sprache benutzt,
ist er ein interagierender Existent. Lebt er vereinzelt und ohne Kommu-
nikation, ist er nur ein agierender Existent. Er ist dann nicht das Seien-
de, das redet, wie Heidegger einmal den Menschen auffasste. Er ist dann
nur Seiendes, was ist. Aber die allermeisten Menschen leben als inter-
agierende Existenten. Der Mensch ist also zwar seinem Wesen nach kein
interagierender Existent, aber verhilt sich zumeist als ein solcher. Wenn
man den Begriff Wesen nicht als Essenz, sondern als Selbstverstindnis

und erst durch diesen Umgang wird er zu dem, was er als Mensch ist, ndmlich ein
interagierender Existent.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

auffasst, dann ist das Wesen des Menschen zumeist der interagierende
Existent. Das Selbstverstindnis des Menschen geht dahin zu reden, zu
interagieren. Daher ist der Mensch zumeist ein interagierender Existent;
das entspricht zumeist seinem Wesen und zwar immer dann, wenn inter-
agierende Existenten anwesend sind. Wenn zwei Menschen zusammen-
sitzen, kénnen sie sich nicht fiir den Rest ihres Lebens anschweigen. Die
Anwesenheit des Anderen zwingt zum Reden. Die Anwesenheit des An-
deren zwingt dazu, seine Sprache zu benutzen, zwingt dazu zu interagie-
ren. Die Interaktion ist ein Zwang, wenn mehrere Menschen zusammen
sind. Man mag sagen, dass man, wenn man alleine im Urwald lebte, auch
mit einem Tier reden kann, aber das wire nur dann der Fall, das heifdt, der
Mensch wiirde es nur dann tun, wenn er gelernt hitte zu reden, das heifit,
wenn er mit anderen Menschen schon einmal geredet hitte, wenn er die
Sprache entwickelt hitte. Wiirde man ein Kind im Urwald aussetzen, was
noch nicht sprechen kann, es wiirde nicht von selbst anfangen zu spre-
chen und daher auch nicht mit dem Tier reden. Zur Sprache und zum
Reden braucht man andere Menschen, andere interagierende Existenten.
Zum Reden braucht man Antwort. Nur ein anderer interagierender Exis-
tent kann eine Antwort geben. Nur interagierende Existenten kénnen sich
austauschen. Nur sie kénnen reden.

Inwiefern ist der Mensch ein liebendes Wesen
und inwieweit ist er es immer schon?

Ein liebendes Wesen ist der Mensch nicht immer schon. Nicht schon
dann, wenn er geboren wird, sondern er wird erst dazu, wenn er nach
seiner Geburt umsorgt und am Leben gehalten wird. Er ist es also im-
mer schon nach der Geburt, immer schon, sofern er von Menschen um-
sorgt wurde. Kein Mensch wiirde ohne einen anderen tiberleben. Kein
Kind wiirde tiberleben, wiirde es nicht Menschen geben, die ihm Essen
geben. Nehme man an, in ferner Zukunft, vielleicht etwa so dhnlich wie
in Aldous Huxleys Roman Schéne neue Welt (2004), ist die Geburt me-
chanisch geregelt, die Menschen entstehen in Reagenzglisern in einer
Geburtsfabrik und werden nach der Geburt von Maschinen gefiittert und
umsorgt (also fabrikmifig und durch Maschinen aufgezogen), bis sie
selbst alles konnen. Wiirde dann der Mensch noch zu einem liebenden
Wesen werden? Nein, er wiirde es nicht, und daher ist die These iiber
den Menschen als liebendes Wesen auch eine antiessentialistische These.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

131


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Existenzieller Republikanismus

Der Mensch ist immer schon ein liebendes Wesen, wenn er umsorgt wur-
de und zwar von anderen Menschen. Man kann sich durchaus eine Ge-
sellschaft denken, in der dieses Umsorgen nicht mehr durch Menschen
geschieht. Sofern sie aber durch Menschen geschieht, ist der Mensch
immer schon ein liebendes Wesen, und immer schon heifdt hier, immer
schon nach der Geburt. Der Mensch wird nicht als liebendes Wesen ge-
boren, aber wird zu diesem liebenden Wesen, sofern er von Menschen
aufgezogen wird. Kiimmerte sich ein Mensch um einen anderen Men-
schen, dann kann der, um den sich gekiimmert wurde, kein schlechter
Mensch mehr werden. Das muss er anerkennen. Diese Dankbarkeit fiir
seine Existenz muss er durch Friedfertigkeit zurtickzahlen. Wie wir wis-
sen, passiert dies heute nicht bei jedem. Es gibt tiberall Kriminalitit. Das
liegt meines Erachtens aber nicht daran, dass es das radikal Bose gibt, ein
Krimineller also bése geboren wird. Das Bdse ist nicht nattirlich, so wie
das Gute dem Menschen nicht angeboren ist. Das Bdse ist banal, wie die
spite Hannah Arendt (2011) bemerkte, als sie Adolf Eichmann zu bewer-
ten hatte und in ihm so iiberhaupt kein Monster erblicken konnte, son-
dern vielmehr einen unscheinbaren Biirokraten. Es ist dieses Nicht-Nach-
denken tiber die moralische Qualitit der eigenen Taten oder zumindest
das Ignorieren des Gewissens, das das Bose ausmacht. Der bose Mensch
denkt nicht empathisch und verallgemeinerungsgiiltig, er handelt ein-
fach. Gerade seine schlechte Handlung macht ihn zum Bésen und die
Handlung ist schlecht, weil sie uniiberlegt ist, weil er verfehlte, seine
Urteilskraft richtig zu benutzen. Er macht von seiner Fihigkeit nachzu-
denken, zu reflektieren, nicht richtig Gebrauch. Er befragt sein Gewissen
nicht richtig. Auch wenn der deutsche Wehrmachtssoldat griibelte und
zweifelte und dann trotzdem den Befehlen folgte oder zumindest alles
Unrecht unwidersprochen geschehen lief%, dann ist aus ihm ein Bdser
geworden. Aber er war es nicht immer schon, sondern nur im Potenzial.
Erst durch seine Handlung gegen das Gewissen, beziehungsweise ohne
richtige Folgerung aus dem eigenen Zweifel, oder vielleicht sogar auch
manchmal ohne Befragung des Gewissens wird er bése. Ohne Gewissen
wird niemand geboren — auch wenn das manch ein Neurowissenschaftler
vielleicht bestreiten wiirde. Das Potenzial zum Guten steckt in Jedem. Der
bose Mensch befragt sein Gewissen nur nicht oder wagt nicht, die richti-
gen Schlussfolgerungen zu ziehen, eben weil er zum Beispiel befiirchtet,
dass dies fiir ihn negative Konsequenzen hat — wie der Wehrmachtssoldat,
der Furcht vor den Konsequenzen der Befehlsverweigerung hat. Der Bose

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

ist somit vor allem auch ein Feigling, einer, dem der Mut fehlt. Er denkt
nicht richtig iiber seine Handlungen nach, weder tiber die Konsequenzen
des Handelns, noch tiber die Regeln oder Gebote, die sein Handeln nach
intersubjektiven Kriterien gemessen erfiillen miisste. Es gibt gar keine bo-
sen Menschen von Natur aus. Bése wird man und zwar durch béses Tun.
Jeder konnte ein anstindiger Mensch sein, wiirde er nur nachdenken und
reflektieren, iiber das, was er tut und tun soll und sich dabei zumindest
von den Geboten des Humanismus leiten lisst. Wer einfach handelt, wer
einfach tut, weil es ihm so befohlen wurde, oder weil er sich nichts bei sei-
nen Handlungen denkt, der wird zum schlechten Menschen. Aber bése
ist er keineswegs. Selbst der Gangster, der sich einen grausamen Plan
ausgedacht hat, und ihn detailliert ausfiihrt, der hat nicht richtig nachge-
dacht. Er hat falsch reflektiert. Die bose Intention gibt es nicht, sie ist ein
Resultat falscher Uberlegungen.

Boése ist man also nicht, man wird es allerhéchstens. Man wird von
seiner Impulsivitit, von Leidenschaften angetrieben oder befolgt nur Be-
fehle, aber die bése Intention, die gibt es nicht, und sie gibt es deswegen
nicht, weil heute wahrscheinlich jeder Mensch von anderen Menschen
aufgezogen wurde. Der Mensch ist also ein liebendes Wesen, und man
sollte sich als dieses liebende Wesen anerkennen. Denn dann versichert
man sich selbst seiner Gutheit und wird nicht mehr gewalttitig handeln.
Was aus dieser Uberlegung iiber das liebende Wesen aber auch folgt:
Die Familie ist die Keimzelle des Guten. Verfillt die Familie als Kern-
punkt der Fiirsorge und nimmt man den Eltern ihre Kinder weg und
lisst sie von Maschinen umsorgen oder verbietet man gar die Zeugung
und Schwangerschaft auf natiirlichem Wege, dann werden die Menschen
schlechter werden. Vielleicht mag es wie in Aldous Huxleys Roman gelin-
gen, durch Eugenik, also durch Manipulation der genetischen Struktur
und auch durch nachfolgende mentale Indoktrinierung in den Aufzucht-
fabriken, den Menschen gefiigig zu machen und ihn so zu machen, wie
man ihn haben will. Aber ich denke, sofern der Mensch nicht mehr von
anderen Menschen aufgezogen wird, wird er sehr viel schlechter werden,
eben weil ihm das Gefiihl der Liebe fehlt. Die Familie, so der Schluss,
ist die zentralste Quelle des Guten, das heiflt der Ort dessen Geburt. In
der Familie wird das Gute konstituiert. Die Eltern sorgen dafiir, dass das
Kind iiberlebt und durch diese Fiirsorge wird das Kind zum liebenden
Wesen. In der Fiirsorge wird der Mensch als liebendes Wesen geboren.
Man sollte sich dessen bewusst machen, um sich als dieses liebende We-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

133


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Existenzieller Republikanismus

sen anzuerkennen und aller Gewalt zu entsagen. Fiirsorge ist die Quelle
des Guten und jeder Kriminelle sollte sich einmal fragen: Wem verdanke
ich eigentlich mein Leben? Die Antwort: Meiner Mutter, meinem Vater,
meinen Grofleltern — oder im Fall von Waisen der Ordensschwester oder
der Betreuerin. Fiir den Kriminellen muss sodann klar sein: Ich verdanke
mein Leben einem anderen Menschen, daher ist es mir nicht erlaubt einen
anderen Menschen zu schidigen, eben weil ich einem anderen Menschen mein
Leben verdanke. Diese Dankbarkeit fiir das eigene Leben muss man durch
Gewaltlosigkeit zuriickzahlen. Es gibt auch viele Erfahrungsberichte, wo-
nach Kriminelle zahme und anstindige Menschen wurden, als ihr Kind
geboren wurde. Thnen wurde schlagartig klar: Meine Pflicht liegt in der
Fiirsorge. Ich kann keinem anderen Menschen Schaden zufiigen, weil ich als
Mensch fiir einen anderen Menschen verantwortlich bin. Ich als Mensch muss
einem anderen Menschen (meinem Kind) Fiirsorge leisten, ich muss fiir es da
sein. Diese Kriminellen erlebten also, was es heifdt zu lieben, sie erleb-
ten das Leben als Geschenk (in diesem Fall das Leben ihres Kindes). Sie
wurden schlagartig dankbar fiir das Geschenk des Lebens. Sie merkten,
dass es nicht erlaubt ist, jemand anders zu schidigen, weil das Leben das
grofite Geschenk ist, das es gibt. Das Leben ist eine Gabe, und als ihr Kind
geboren wurde, da merkten sie, dass es ihre Aufgabe ist, dieses Leben (das
Leben ihres Kindes) zu erhalten, und fortan konnten sie so auch keine
anderen Menschen mehr schidigen, eben weil sie merkten, dass sie das
Leben ehren mussten, eben weil sie begannen von der Existenz eines an-
deren Menschen beriihrt zu werden. Man muss es einfach verstehen, was
es heifdt, das Leben zu ehren. Und man versteht dies nur in der Liebe. Und
diese Liebe zu einem anderen Menschen muss einen nétigen, ein guter
Mensch zu werden und die Welt als liebenswiirdig eingerichtet zu wissen.
Aus der Erkenntnis, dass man gut zu sein habe, muss die Anerkennung
der Verantwortung fiir die gemeinsame Welt folgen. Diese Anerkennung
der Gebotenheit der liebenswiirdigen Einrichtung der Welt ist offenbart
in der Liebe. Die Liebe ist eine Offenbarung, und sie ist die einzige Offen-
barung, die es gibt. Sie ist eine weltliche, eine diesseitige Offenbarung.
Und Hoffnung ist das, was aus der Erkenntnis der Liebe und dem Be-
kenntnis dazu ein liebendes Wesen zu sein, folgen muss. Man muss auf
eine Welt hoffen, die man aus guten Griinden lieben kann. Man hat, so-
fern man sich als liebendes Wesen anerkannt hat, keine andere Wahl,
als sich um die liebenswiirdige Einrichtung der Welt zu bemiihen. Diese
Anerkennung steht einem zwar im existenzphilosophischen Sinne frei

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

(es ist schlieRlich moglich, anderen Menschen Gewalt anzutun und sich
dafiir zu entscheiden), aber sofern man sich zu einem liebenden Wesen
bekannt hat, kann man nicht mehr gewalttitig sein. Aus dem existenz-
philosophischen Ich stehe hier und will nicht anders wird ein selbstgesetz-
tes, selbstauferlegtes, selbstbestimmtes Ich stehe hier und kann nicht an-
ders, oder Ich stehe hier und will nichts anderes als gut sein und gut leben. Das
ist die Freiheit eines liebenden Wesens. Sie liegt in der Selbstfestlegung
des Guten, in der Selbstbindung an das Gute. Das Gute ist nicht gegeben.
Das liebende Wesen gibt es sich selbst auf. Und ich glaube, dass es in allen
groflen Weltreligionen genau um diese Selbstbindung an das Gute geht.
In den Weltreligionen wird es allerdings metaphysisch beziehungsweise
transzendent erklirt. Es wird erklirt mit Gott oder den Géttern. Der Bund
mit Gott verbiirge und ermégliche Freiheit und das Gute: Das ist ein zen-
traler Gedanke im Christentum beispielsweise.

Martin Luther sprach von der Freiheit eines Christenmenschen (vgl. Lu-
ther 2011). Durch die Reformation wurde Freiheit zu einer starken Idee.
Noch war diese Freiheit aber lange sehr stark von Gott abhingig, zumin-
dest aber mit ihm verbunden. Aber Freiheit stand nun im Bewusstsein der
Menschen und der Gesellschaft. Freiheit war jetzt eine Kategorie.

Daraus entstand dann Stiick fiir Stiick die protestantische Ethik; man
miisse demiitig, bescheiden, hart arbeitend im Bund mit Gott sein Leben
fuhren. Man miisse stets daran denken, dass da oben jemand sei, der
einem iiber die Schulter schaue, die eigenen Handlungen beobachte und
man miisse, wenn man ins Himmelreich kommen wolle, ein beschei-
denes und anstindiges Leben fithren. So richtig frei war der Christen-
mensch lange nicht. Der freie Wille war lange noch nicht wirklich frei.
Aber auch das dnderte sich allmihlich.

Das Bewusstsein etwa entstand, dass es einem frei stehe, sich fiir oder
gegen das Bése zu entscheiden. Eigene Entscheidungen sind nach dieser
Perspektive moglich und die Intentionalitit wurde Stuick fiir Stiick zum
Leitprinzip des Handelns, nicht nur fiir den entstehenden Rechtsstaat
und das staatliche Strafrecht, sondern auch fiir die Handlungen als Wirt-
schaftssubjekte.

Die Freiheit eines Christenmenschen bestand also bald nach den gro-
en Umbriichen der Reformation darin, einen freien Willen zu haben
und sich fur das Gute entscheiden zu kénnen und zu sollen und dies
eben weil man nur so in ein Himmelreich gelangen kénne, eben weil
man unter stindiger Beobachtung eines Gottes stehe, der gewissermaflen

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

135


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

eine Strichliste der guten und schlechten Taten anlege, wodurch man als
Mensch gezwungen sei, anstindig und bescheiden ein einfaches Leben
zu fiithren. Man sah sich aber eben auch als den Christen, der selbst in
der Lage sei, sich fiir das Gute und gegen das Bdse zu entscheiden. Aber
dennoch fiigte man sich dem Guten. Man unterwarf sich selbst seiner Vor-
stellung vom Guten. Die Freiheit des Christenmenschen liegt in einer
Selbstbindung an das Gute.

Davon ist die Freiheit des Menschen als liebendes Wesen nicht grofs ver-
schieden. Die Freiheit des Menschen als liebendes Wesen ist nur nicht
metaphysisch, nicht essentialistisch oder transzendent begriindet. Die
Freiheit des Menschen als liebendes Wesen ist eine Freiheit, die in der
Hand des Menschen liegt. Das heifdt, ich setze dafiir den freien Willen vo-
raus. Der Mensch hat einen freien Willen und er kann sich entscheiden,
sich als dieses liebende Wesen anzuerkennen und sich an dem Guten
auszurichten. Er kann, wenn er will. Und wenn er es will, dann kann er
nicht mehr anders. Eine Wahl fiir das Gute ist endgiiltig. Die Intention
ist gut. Der Mensch hat dann einen guten Willen. Der gute Mensch ist
natiirlich nicht davor geschiitzt aus Fahrlissigkeit etwa eine Straftat zu
begehen. Es kann beispielsweise eine Situation entstehen, in der der gute
Mensch, weil er seine Frau zur Geburt ins Krankenhaus fahrt, das Tem-
polimit v6llig {iberschreitet und dadurch einen Unfall verursacht, bei dem
Menschen sterben. Trotzdem war dies nie seine Absicht. Er wollte diesen
Unfall nicht. Unfille kénnen passieren. Davor schiitzt einen kein guter
Wille des Anderen. Der gute Wille kann nicht verhindern, dass in Unfil-
len Menschen sterben. Aber der gute Wille verhindert, dass man aus der
eigenen Intention Gewalt einem anderen Menschen antut. Der gute Wille
kann nur die eigene Intention an das Gute binden, aber fiir eine Welt ohne
Unfille kann der gute Wille nicht sorgen. Die Kontingenz ist unvorher-
sehbar. Zufille gehoren zum Leben, das kann man nicht auflésen. Der
gute Wille bindet den Menschen in seinem Wollen an das Gute, er sorgt
dafiir, dass man das Gute will. Ein Leben ohne Angst, ein Leben mit Kon-
trolle der Unabsehbarkeit gibt es nicht. Aber ein Leben ohne intentionale
Kriminalitit ist moglich. Ein Leben im Bund mit anderen Menschen ist
moglich. Und ist dieser Bund mit den anderen Menschen nicht genau
das, was die Weltreligionen eigentlich schon immer wollten? Zwar spra-
chen sie diesen Bund reprisentierend von einem Bund mit Gott, durch
welchen ein Bund untereinander méglich werde. Aber meinten und mei-
nen sie nicht eigentlich immer den Bund untereinander? War und ist ihre

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Liebe zu Gott nicht eigentlich eine Hoffnung auf eine Liebe zu einander?
Sind Gotteshiuser nicht immer schon Menschenhiuser gewesen? Ist es
nicht die Liebe zu den Mitmenschen, die schon immer die eigentliche Lie-
be war, um die es in den Weltreligionen ging? War die Liebe zu Gott nicht
immer schon lediglich nur ein Medium? Wollte man nicht eigentlich
schon immer ein Paradies auf Erden? Wollte man nicht eigentlich schon
immer im Hier und Jetzt gut leben und nicht erst nach dem Tod? War die
Hoffnung auf ein diesseitiges Gliick nicht immer schon viel gréfer als die
Hoffnung auf ein jenseitiges Gliick? War Gliick nicht immer schon Gliick
in dieser Welt? War die Hoffnung auf ein gutes Leben im Jenseits nicht
immer schon eine falsche Hoffnung? Das heifdt, gab es diese Hoffnung
uiberhaupt nur deswegen, weil es in dieser Welt, im Diesseits, fiir viele
kein gutes Leben gab? Gab es diese Hoffnung auf ein besseres Leben im
Jenseits nicht gerade deshalb, weil es einigen Menschen im Vergleich zu
anderen viel schlechter ging? War diese Hoffnung auf ein besseres Leben
im Jenseits nicht immer schon ein sozio-ckonomisches Problem? Und
wird nicht gerade eine faire Einrichtung der Welt alle Biirger zu Biirgern
dieser Welt machen und zwar nicht nur im rechtlichen, sondern vor al-
lem im emotionalen Sinne? Braucht der Frieden nicht eigentlich nur das
Selbstverstandnis der Biirger als Weltbiirger mit Anspruch auf Menschen-
rechte und soziale Biirgerrechte? Ist der Frieden nicht eigentlich nur mog-
lich, wenn es einen sozialen Frieden gibt, wenn die Welt so eingerichtet
ist, dass man sie auch lieben kann und das aus guten Griinden? Ja und
Nein. Man kann auch gut sein, wenn man arm ist. Man muss sich nur
als liebendes Wesen anerkennen, dann kann man zumindest nicht mehr
gewalttitig sein, das ist einem dann schlechterdings unmoglich. Aber
Kriminalitit ist auch ein Bildungsarmuts- und Armutsproblem. Auf die
schiefe Bahn gerdt man auch durch die Umstinde, durch die sozio-6kono-
mischen Bedingungen, in denen man aufwichst. In manchen Stadtvier-
teln (etwa in Blocks in der Pariser Vorstadt) wichst Kriminalitit stirker
als in den Villenvierteln der Stadt. Die Herkunft spielt eine Rolle. Kinder
passen sich zunichst und zumeist den sozialen Umstinden an. Kinder
passen sich ihrer Lebenswelt an. Der Ubergang zur Kriminalitit ist in
den Pariser Vororten leichter als in den Villenvierteln. Das ist empirisch
beweisbar. Das kann man nicht verleugnen. Das muss man beheben.
Aber es gilt auch, und das zu Recht, dass jede Straftat auf eine indi-
viduelle Intention zurtickgefithrt werden muss. Jeder ist fiir seine Taten
selbst verantwortlich, und sofern er sich als jenes liebende Wesen an-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

137


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

erkennt, dann ist es ihm schlechterdings unmdglich, bose Intentionen
zu haben.

Fiir den Frieden braucht es aber sowohl einen sozialen Frieden als
auch das Bekenntnis zu den Geboten des Humanismus. Ohne substan-
zielle Freiheit fiir jeden wird es weiter Armutskriminalitit geben.

Ich méchte hier noch einmal die Gebote des Humanismus zusammen-
fassen, bevor es um die Idee der Gerechtigkeit gehen soll. Dieses huma-
nistische Bekenntnis muss aus der Deontologie des Gefiihls folgen:

1. Tue niemandem Gewalt an!

2. Wenn du ohne dein Leben zu riskieren verhindern kannst, dass je-
mandem Gewalt angetan wird, dann tue es!

3. Wolle dem Anderen nichts Schlechtes und nicht nur deinem Nichs-
ten. Sei also wohlgesinnt!

4. Verteidige dich nur dann mit Gewalt, wenn nur so die Moglichkeit be-
steht, deine Unversehrtheit oder die eines Anderen zu sichern!

Die zweite zentrale Frage in der Philosophie ist die Frage nach der Ge-
rechtigkeit. Wiederum mochte ich eine antiessenzialistische oder existen-
zialistische Antwort geben. Hier geht es nun noch einmal darum, fiir
die Schaffung der sozialen Biirgerrechte, die genauso legitim ist, wie die
Sicherung der Menschenrechte, die passende Idee der Gerechtigkeit aus-
zumachen. Bisher wurde viel von der Idee der Gerechtigkeit gesprochen.
Nun muss sie definiert werden.

Was ist Gerechtigkeit?

Gerechtigkeit entsteht und besteht einerseits, wenn alle Menschen — die
es kognitiv kénnen — die Tugend der Gerechtigkeit entwickeln, das heifdt
klug, mutig und miRig sind und handeln und andererseits ist soziale Ge-
rechtigkeit ermoglicht, wenn diejenigen, die mehr als genug haben, etwas
von ihrer materiellen Habe abgeben, sofern es einige gibt, die weniger als
genug haben. Nur so kann die Wahrheit von der Freiheit wirklich werden.
Darum geht es: die Verwirklichung der substanziellen Freiheit. Der Gerechte
hat eine solidarische Grundhaltung und strebt nach einer politischen Ord-
nung, die diese Solidaritit reprisentiert. Der Gerechte strebt nach einer
Leitkultur der Solidaritit, und will diese Leitkultur institutionalisieren. Sie
soll das Fundament des Staates bilden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Man muss akzeptieren, dass man klug urteilen und handeln kann,
schlieRlich hat man die erweiterte Denkungsart. Diese reflektierende
Urteilskraft ist natiirlich bei allen normal konstituierten Menschen (Men-
schen mit geistiger Behinderung haben diese Urteilskraft nicht oder zu-
mindest nicht in gleicher Weise, sie miissen daher unter dem Schutz der
Klugen stehen). Aber was ist klug, oder worauf richtet sich die Klugheit?
Sie richtet sich auf eine liebenswiirdig eingerichtete Welt, beziehungswei-
se man sollte anerkennen, dass sich die politische und ethische Klugheit
darauf auszurichten hat. Wenn man die Welt so einrichten kann, dass
man sie auch aus guten Griinden lieben kann, dann ist es die Klugheit,
wodurch man dies einsehen kann und die Klugheit ist es auch, die einen
dazu befihigt es zu tun. Denn die Klugheit ist auch in der Lage die Mittel
und Wege zu erdrtern, die dem Zweck der fairen Welt dienen, das heift,
die Klugheit ist auch instrumentell, die Klugheit kann auch die Mittel fiir
die Zwecke erértern. Aber es ist auch die Klugheit, die einsehen kann,
dass der Zweck der fairen Welt richtig ist. Oder mit anderen Worten: Die
Klugheit ist es, die im kognitivistischen Sinne das erste Gefiihl der Liebe
zum Verstindnis bringen kann und daher der Biirger mit Klugheit sich
durch seine Klugheit bewusstmachen kann, dass man die Welt so einzu-
richten hat, dass man sie aus guten Griinden lieben kann. Die Klugheit
bewertet die Welt und fragt: Ist die Welt so eingerichtet, dass man sie aus gu-
ten Griinden lieben kann und zwar so, dass jeder sie aus guten Griinden lieben
kann? Klugheit ist einerseits etwas, was man haben kann, man kann klug
sein, nimlich dann, wenn man von seiner erweiterten Denkungsart Ge-
brauch macht. Aber Klugheit ist auch eine Tugend, nimlich dann, wenn
man von seiner erweiterten Denkungsart Gebrauch macht. Am phroni-
mos (am Klugen) kann man beobachten, was es heifit, von seiner erweiter-
ten Denkungsart Gebrauch zu machen. Der Kluge kann nur als Kluger
gelten, wenn er sich mit guten Griinden rechtfertigt. Er sucht den Dialog.

So sagt man aber heute auch — aufgrund des relativistischen Zeitgeis-
tes —, dass keine Position mehr Recht auf Wahrheit hat als eine andere.
Also ein liberaler Philosoph, ein sozialdemokratischer Philosoph und ein
konservativer Philosoph treffen sich als kluge Personen zum Dialog, nen-
nen fiir ihre Position Griinde und bleiben bei ihren Positionen, weil sie
denken, gute Griinde dafiir zu haben, wie sie denken. In vielen Fragen ist
dieser Pluralismus gerechtfertigt und richtig, aber nicht bei allen Fragen.
Vor allem nicht bei Fragen iiber grundlegende Strukturgesetze der sozia-
len Gerechtigkeit. Wenn man iiber soziale Gerechtigkeit redet, dann gilt

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

139


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Existenzieller Republikanismus

es fiir mich als bewiesen, dass es wahr ist, dass soziale Gerechtigkeit da-
durch erméglicht wird, dass diejenigen etwas von ihrer materiellen Habe
abgeben, die mehr als genug haben, sofern es Leute gibt, die weniger
als genug haben. Die Angleichung im egalitaristischen Sinne zwischen
denen, die mehr als genug haben, und denen, die weniger als genug ha-
ben, ist zwar nicht aufgrund der Erreichung der absoluten Gleichheit ge-
boten, aber der egalitaristische Blick ist geboten, weil nur so einsichtig
wird, dass die Relation zwischen den Personen nicht aus dem Blick ge-
raten darf. Eine Welt ist durchaus als sozial gerecht zu bewerten, in der
es faire Mindestlohne, faire Sozialhilfe-Minima, faire Bildungschancen
und eine faire Gesundheitsversorgung gibt. Das ist im weiten Sinne auch
kohirent mit einem sozialdemokratischen Non-Egalitarismus, das heifdt
einer Position die Gleichheit nicht zum zentralen Wert und Ziel der Ge-
rechtigkeit macht. Aber die Relation darf dabei nicht aus dem Blick fallen.
Kann jeder die Welt aus guten Griinden lieben, wenn er zwar genug zum
guten Leben hat, es andere aber iberproportional viel leichter haben als
er? Also kann man die Welt aus guten Griinden lieben, wenn jeder genug
hat, aber manche sehr viel mehr als genug haben? Nach der bisherigen
Argumentationsweise muss ich sagen: Ja, das geht. Wenn soziale Gerech-
tigkeit darin besteht und dadurch erméglicht wird, dass diejenigen, die
mebhr als genug haben, etwas von ihrer materiellen Habe abgeben, sofern
es einige gibt, die weniger als genug haben, dann macht der letzte Halb-
satz diese Position zu einer non-egalitaristischen Position. Man kann ja
immer noch mehr als genug haben, auch wenn man etwas von seiner
materiellen Habe abgibt, damit jeder genug hat. Der Egalitarismus folgt
daraus nicht. Ich bin dennoch der Meinung, dass der Egalitarismus die
richtige Perspektive ist, eben weil er die Relation in den Blick nimmt.
Der Gedanke lisst zu, dass es einigen Leuten sozio-ckonomisch besser
geht als anderen Leuten. Aber der Gedanke lisst meiner Meinung nach
keine grofen Differenzen zu. Superreiche sind in dieser Position nicht
legitim. Aber wie kann man im Kapitalismus verhindern, dass Leute aus
Gliick, Talent, Fleif} und Innovationsstirke sehr reich werden? Man kann
es nicht. Ein kapitalistisches System ist nach oben immer offen und soll
es auch sein. Der Staat hat keine Handhabe, zu sagen, dass Personen ab
einem gewissen Einkommen, sagen wir zwei Millionen Euro, alles dar-
iiber zu 100 Prozent versteuern miissen. Auch eine Vermoégensabgabe,
sagen wir ab zehn Millionen Euro, die darauf zielt, dass man alles was
dartiber liegt, direkt an den Staat zu geben hat, widerspricht der Logik des

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Kapitalismus. Solche radikalen Steuermodelle, wie sie etwa von sehr lin-
ken Parteien vertreten werden, haben im Kapitalismus keinen Sinn, und
der Gedanke der liebenswiirdigen Einrichtung der Welt setzt ja gerade
auch zentral auf die Einsicht eines jeden, dass es geboten ist, die Welt so
einzurichten, dass man sie auch lieben kann. Der Superreiche muss in
dieser Perspektive etwas von seiner Habe selbst abgeben, er muss es spen-
den. Und da ist die Initiative von Bill Gates und Warren Buffet, die Hilfte
des eigenen Vermogens zu spenden genau der richtige Weg. Um es aber
deutlich zu machen: Der Gedanke der liebenswiirdigen Einrichtung der
Welt erfordert hohere Spitzensteuersitze und hohere Vermogensabgaben
(beziehungsweise tiberhaupt welche) als heute.

Aus dem Gedanken folgt, dass etwa die Spitzensteuersitze deutlich er-
hoht werden miissen™, auch wenn dies keine direkte Ableitung ist, sondern
eher ein Positivititsakt im Bewusstsein, dass man die Pflicht hat, die Welt
liebenswiirdig einzurichten — und man sich realistisch bewusst ist, dass
heute die allermeisten Leute erst einmal nicht freiwillig mehr von ihrem
Geld abzugeben bereit sind. Die Reduktion der sozialen Ungleichheit ist
aber kein Selbstzweck. Es braucht zwar auch eine monetire Umverteilung,
die jedem 6konomische Sicherheit bietet — in Form von Arbeitslosenversi-
cherungen oder Grundsicherungen etwa —, aber was ebenso wichtig ist, ist
ein Egalitarismus der Chancen. Wenn die, die mehr als genug haben, etwas
abgeben sollen an die, die weniger als genug haben, dann meint das nicht
nur, dass die, die zu wenig haben — weil sie etwa hungern miissen oder
obdachlos sind — genug bekommen miissen, indem man ihnen Essen und
Unterkunft gibt, sondern man ihnen, weil sie auch meist weniger als ge-
nug Chancen auf ein gutes Leben haben, mehr Chancen gerade auf dieses

14 | Die Spitzensteuersatze sollten nur die wirklichen Oberschichtseinkommen
betreffen. Wenn der Spitzensteuersatz schon bei weniger als dem Doppelten
des Durchschnittseinkommens féllig wird, ist es eigentlich auch kein Spitzen-
steuersatz mehr. Eine sozialdemokratische Politik sollte daher diejenigen héher
besteuern, die deutlich mehr als genug haben. Die sogenannte Reichensteuer in
Deutschland von 45 Prozent auf 50 Prozent zu erhéhen und ab einem zu versteu-
ernden Einkommen von 100.000 Euro gelten zu lassen, wdre eine sozialdemokra-
tische Politik, die diejenigen, die eindeutig mehr als genug haben, in die soziale
und finanzielle Verantwortung fiir das Gemeinwesen nimmt. Vor allem gilt es aber
generell Kapital starker zu besteuern - Erbschaftssteuer, Finanztransaktions-
steuer etc.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

141


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Existenzieller Republikanismus

gute Leben erdffnet. Bei progressiver Besteuerung soll es immer auch und
vor allem darum gehen, Herkunfisausgleich zu betreiben. Jedem sollen faire
Verwirklichungschancen geboten werden.

Steuer- und Abgabenpolitik soll also Zwecken dienen und nicht des-
wegen betrieben werden, um soziale Ungleichheit an sich zu reduzieren.
Eine Erhchung der Besteuerung von hohen Arbeitseinkommen und von
Kapitaleinkommen beispielsweise soll nicht das zentrale Ziel selbst sein,
sondern Mittel fiir die Erreichung bestimmter Ziele. Im Ergebnis jedoch
wiirde diese progressive Steuer- und Abgabenpolitik zu einer Reduktion
sozialer Ungleichheit fithren, und dies ist dann begriifenswert. Besteue-
rung hoher Arbeitseinkommen und Kapitaleinkommen soll also nicht
vollzogen werden, um die Reichen einfach drmer zu machen, sondern sie
soll Zwecken dienen, wie der Erhéhung von Chancengerechtigkeit und
sozialer Absicherung bei Arbeitslosigkeit. Soziale Ungleichheit als solche
ist kein Problem, sie sollte nur ein Maf3 haben, und sie sollte nicht mit
Privilegien verbunden sein. Nur durch gute Leistung sollte jemand gut
verdienen und nicht, weil er auf besseren Schulen war und die richtigen
Leute kennt. Zwar ist dieses Durchsetzen durch Leistung auch schwer zu
operationalisieren, weil man sich immer dadurch rechtfertigen kann,
man hitte den guten Job durch Leistung erhalten — was ja auch die offi-
zielle neoliberale Rhetorik ist. Doch braucht es eine Praxis, in der jedem
Kind die fairen Chancen erméglicht werden, sich selbst zu entfalten, in
der sich Arbeit fiir jeden auch lohnt und wo jeder mit Fug und Recht be-
haupten kann, es gebe eine gute soziale Mobilitit. Dafiir braucht es nicht
nur eine Kulturverinderung, sondern auch eine neue Politik — eine Poli-
tik der Befihigung, der Absicherung und der guten Arbeit. Sozial ist nicht
schon das, was einfach nur Arbeit schafft, sondern was Menschen gute
Arbeit schafft, sie gegen ckonomische Not absichert und was sie fordert.
Befiihigung und Absicherung, das ist beides freiheitsrelevant.

Das Motto der — deutschen — Einkommenssteuerpolitik sollte daher sein:
untere und mittlere Einkommen entlasten, obere Einkommen angemessen be-
lasten. Und zwar, um einerseits die Leistungsgerechtigkeit fiir die unteren
und mittleren Einkommensbezieher zu erthéhen — mehr Netto vom Brut-
to — und andererseits starken Schultern die monetire Verantwortung fiir
ein gerechteres Gemeinwesen abzufordern — um dadurch zum Beispiel
mehr Ressourcen zur Finanzierung des Sozialstaates zur Verfiigung zu
haben. Die Erbschaftssteuer muss zudem neu tiberdacht werden — und
nicht nur marginal angepasst werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Diese MaRnahmen stehen in Zusammenhang einer Agenda 2030, die
vorsieht, Deutschland bis 2030 zu einem der fairsten Gemeinwesen der
Welt zu machen. Ich schlage eine dhnlich gelagerte Agenda auch allen
europidischen Staaten vor, so dass bis 2050 alle europiischen Linder sich
auch in ihrer jeweiligen Wohlstandsverteilung angeglichen haben, so dass
aufgrund gemeinsamer Grundstrukturen ein Bund der europiischen
Nationalstaaten um das Jahr 2050 zu einem europdischen Staat moglich
wird — dieses vereinigte Europa ist auch nur als kontinentales Kerneuropa
denkbar. Europa kann so schrittweise zu dem gerechtesten Gemeinwesen
der Welt werden und ein Vorbild fiir dhnlich gelagerte kontinentale Zu-
sammenschliisse bilden, aus denen Stiick fiir Stiick ab dem Jahr 2100 ein
Weltstaat erwachsen konnte. Dieser Weltstaat soll nur ein sehr rudimen-
tires Gebilde sein, mit wenigen Kompetenzen. Die Vereinigten Staaten
der Welt wird es nicht in Form wie der USA geben, die immer noch einen
starken Bund haben.

Die Gliedstaaten sollten aber Souveranititsverzichte zulassen, wozu
zentral die Aufgabe eines eigenen Militirs gehort. Die Sicherheits- und
Verteidigungspolitik sollte vergemeinschaftet werden und der Hoheit des
neu zu schaffenden Bundes zugesprochen werden. Auflenpolitik als Si-
cherheitspolitik soll Stiick fiir Stiick abgeschafft werden. Die Gliedstaaten
sollen sich noch in der Auflenwirtschaftspolitik und in einer Weltsozial-
politik betitigen, aber sofern ein Bund geschlossen wurde, wird keine
Verteidigungspolitik mehr nétig sein.

Auf dem Weg zu diesem Weltstaat sollte auch eine globale Vermdagens-
steuer eingefiihrt werden, sofern es keine Tendenzen gibt, dass eine neue
Spendenbereitschaft von Vermégenden einsetzt. Dadurch kénnen und
sollen die Mittel fiir eine Weltsozialpolitik gewonnen werden — ebenso
wird dafiir eine weltweite Finanztransaktionssteuer notwendig sein. Der
Weltstaat muss auch ein Sozialstaat sein. Ohne diese Verteilung wird es
keine Akzeptanz fiir ihn geben.

Ziel der Verwirklichung der Idee der Gerechtigkeit ist das gute Leben.

Aber was ist das gute Leben?
Das gute Leben besteht, wenn die Welt liebenswiirdig eingerichtet ist, das
heifit, fair eingerichtet ist, und die Menschen als Biirger einander wohl-

gesinnt begegnen. Das Recht auf Leben und substanzielle Freiheit muss
real verfiigbar sein, das heifst, Menschen als Biirger miissen Gewalt ent-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

143


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Existenzieller Republikanismus

sagen, und es muss faire Chancen fir jeden und eine Verhdiltnismdifigkeit in
der konomischen Verteilung geben, wenn das Leben gut genannt werden
soll. Das gute Leben ist keine Garantie dafiir, dass man gliicklich oder
zufrieden mit seinem sozio-ckonomischen Status ist. Das gute Leben ist
keine individuelle Kategorie, es ist die Seinsweise einer fair eingerichteten
Welt. In Analogie zur Staatseinrichtung heifit dies: Die Welt muss nach
guten Grundsitzen eingerichtet sein. Es muss ein reflexives Gleichgewicht
zwischen der Idee der Gerechtigkeit und der sozialen Realitit herrschen.
Die Idee der Gerechtigkeit muss annidhernd Realitit sein.

Das gute Leben miindet aus einem existenziellen Republikanismus und
vollzieht sich in einem Sozialrepublikanismus.

Die Idee des Sozialrepublikanismus liegt in der Betonung der Einrich-
tungsmoglichkeit der sozialen Welt nach Gerechtigkeitsiiberlegungen
durch das Volk selbst. Entgegen eines Sozialliberalismus, der sich auf
die Umsetzung durch Volksvertreter fokussiert, also ein Projekt einiger
Fraktions- und Parteimitglieder ist, ist der Sozialrepublikanismus auf die
Motivation des Souverins selbst fokussiert. Der Sozialrepublikanismus
meint, dass die Gerechtigkeit nur durch das Volk — durch dessen Druck auf
die Volksvertreter — anwachsen kann. Der Sozialrepublikanismus will auf
den einzelnen Biirger wirken, er will ihn umwenden und die Gebotenheit
der Chancengleichheit und materiellen Grundversorgung aufzeigen. Der
Sozialrepublikanismus ist von der integralen Kraft des Citoyens tiberzeugt,
die es ihm ermoglicht, einen gemeinsamen Lebenszusammenhang her-
zustellen. Der richtige Lebenszusammenhang kann im Gewissen als Ge-
botenheit der Einrichtung der Welt als liebenswiirdig gewiss werden. Der
Sozialrepublikanismus zielt auf eine Rebellion der Herzen zugunsten der
Einsicht der Gebotenheit einer gerechten Einrichtung der Welt. Die ge-
rechte Einrichtung der Welt wird zum Gebot eines Jeden und ist nicht nur
eine Uberzeugung einiger Gesinnungstiter, denen andere Gesinnungs-
titer gegeniiberstehen. Sozialrepublikaner sind anthropologische Optimis-
ten, weil sie hoffen, dass die allermeisten durch Aufklirung in die Lage
kommen kénnen, einen guten Willen auszubilden, der sie zu der Ver-
antwortungsiibernahme fiir die gerechte Einrichtung der Welt motiviert.
Die Sozialrepublikaner wiren in den Augen der (Sozial- oder Konserva-
tiv-)Liberalen paternalistisch oder bevormundend, weil sie Schulbildung
die Aufgabe von ethischer und gezielter politischer Bildung zugestehen.
Sozialrepublikaner sehen es als geboten an, Schiiler zu aufgeklirten, ge-
rechten Biirgern zu erziehen. Sie haben von vorneherein ein bestimmtes

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

Bild vom Resultat der Erziehung im Sinn, welches in den Augen der Li-
beralen zu Bevormundung fithren kann. Als Mittel zur Erreichung ihres
Bildes vom Biirger sehen die Sozialrepublikaner vor allem eine intensive
philosophische und politische Bildung an.

Der Sozialrepublikaner pladiert fiir eine chancenerméglichende Bil-
dungspolitik und eine angemessene Verteilung der ckonomischen Be-
sitzverhiltnisse. Ich bin ein solcher. Ich halte eine Bildungspolitik fiir
gerecht, die darauf achtet, dass jeder, unabhingig von dem sozio-6kono-
mischen Status seiner Eltern, die Chance erhilt, gute Bildung zu erlan-
gen und zu einem aufgeklirten, miindigen und selbstverantwortlichen
Biirger zu reifen, der auch faire Aufstiegschancen haben soll, wenn seine
Intelligenz nicht geringer ist, als die eines Kindes mit anderer Herkunft.
Dartiber hinaus soll niemand weniger als genug haben, wenn es andere
gibt, die mehr als genug haben. Ziel der Gerechtigkeit ist die Verwirkli-
chung der Wahrheit tiber die Freiheit.

Ich will jedoch nicht sagen, dass jeder Mensch eine substanzielle Frei-
heit verdient, weil er ein Mensch ist, denn das ist ein Axiom, das heifdt,
ein nicht beweisbarer Glaubenssatz. Ich mochte dementgegen allgemein
anerkennungsfihige Griinde fiir meine Position nennen.

Die Liebe zur Welt verlangt nach einer gerechten Freiheit, da die Welt
auch liebenswiirdig eingerichtet sein muss. Mit anderen Worten: Die Welt
zu lieben, heiflt noch nicht, dass Griinde bestehen, dass man sie auch
als liebenswiirdig erachtet. Die Liebe ist erst dann vollendet, wenn sie im
Bewusstsein vollzogen wird, dass das Objekt der Liebe meine Liebe auch
verdient. Die Welt demnach so einzurichten, dass man sie auch lieben
kann, vollendet somit die Liebe zur Welt aufgrund der Moglichkeit, dass
Griinde existieren, die einen veranlassen, die Welt als eine solche anzuse-
hen, die fiir jeden aus guten Griinden anerkennungsfihig ist. Das heifit,
dass jeder die Welt als gerecht auffassen kann und dies aus guten Griin-
den. Und sofern die Moglichkeit besteht, die Welt gerecht einzurichten,
gibt es auch die Pflicht, sie gerecht einzurichten. Die Pflicht, die Welt
so einzurichten, dass man sie auch lieben kann, besteht aufgrund des
moglichen Willens, die Welt aus allgemein teilbaren Griinden als gerecht
anerkennen zu kénnen. Dieser allgemeine Wille ist jedoch einem Jeden
vorgegeben, das heifit es besteht eine Pflicht zu ihm, sofern er moglich ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

145


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

Die Problematik des Guten

Vom Guten zu sprechen unterliegt einer Problematik. Sie dufRert sich in der
Gegenposition zu der sokratisch/platonischen Position. Philosophie wird
nach Platon/Sokrates betrieben in Hinsicht auf das Wahre und Gute. Dem
Versuch der Ermittlung des Guten ist der Dialog gewidmet beziehungs-
weise die Suche nach dem Guten wird im Dialog abgebildet und der Dialog
ist zugleich der Grund und die Moglichkeit des guten Lebens. Dagegen
steht eine Position, die man vielleicht als die liberale Position bezeichnen
kann. Sie sagt: Das Guite ist subjektiv interpretierbar. Das Gute gibt es also
gar nicht. Das Gute lisst sich nicht verallgemeinern, beziehungsweise de-
finieren. Sprich: Jeder soll fiir sich selbst festlegen, was das gute Leben fiir
ihn ist. Das Gute gibt es also nicht an sich, sondern nur fiir sich. Das Gute
unterliegt der Interpretation, und es gibt keine Kriterien, anhand derer
wir entscheiden konnen, was gut ist und was nicht. Daher miisse das gute
Leben plural verstanden werden. Fiir jeden konne es etwas anderes be-
deuten und dies soll es bedeuten konnen. Es sei nicht gerechtfertigt, eine
allgemeine Position des Guten vorzugeben, weil man nicht beweisen kén-
ne, was das Gute sei. Manche Liberale glauben, dass es das Gute nicht gibt
und manche meinen, dass, auch wenn es das Gute geben mag, wir keine
Moglichkeit haben, dies zu erkennen. Die Schlussfolgerung ist jedes Mal
die Gleiche: Man muss tolerieren, wenn Personen eine unterschiedliche
Vorstellung vom Guten haben, und meist wird auch geschlussfolgert, dass
es gerechtfertigt ist, eine unterschiedliche Position des Guten zu haben.
So ist die Haltung, die zumeist in Bezug zum Guten eingenommen wird.

Doch kann man von einem guten Leben sprechen. Mit anderen Wor-
ten: Das Gute mag sich nicht allgemein anerkennungsfihig begriinden
lassen, aber eine allgemein anerkennungsfihige Position vom guten Le-
ben schon. Vom Guten zu sprechen, etwa in der Art: Man wolle sich fiir das
Gute einsetzen, ist sodann nur eine Intuition, die dazu antreibt, sich nach
einer Welt auszurichten, die man auch lieben kann und das aus guten
Griinden.

Die Welt, die man aus guten Griinden lieben kann, muss bestimmte
Bedingungen erfiillen. Die Diskussion dieser Bedingungen ist dann der
konstruktivistische Versuch der positiven Bestimmung der notwendigen Be-
dingungen eines guten Lebens. Die Diskussion geht sodann nicht um
das Wesen des Guten, sondern um einsehbare Kriterien anhand derer
man sagen kann, welches Leben besser ist. Das gute Leben muss man also

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

nicht in einer absoluten Weise versuchen auszumachen, sondern in einer
komparativen beziehungsweise relationalen Weise. Das geschieht, indem
man Kriterien diskutiert, deren Erfiillung ein gutes Leben garantieren
und zwar in Hinsicht auf das, was aus allgemein anerkennungsfihigen
Griinden einsehbar ist.

Warum ist die Rede von dem Guten — auch wenn man es nicht hin-
linglich beziehungsweise restlos positiv bestimmen kann, sondern das
Gute immer Ziel allen Beratschlagens bleibt — trotzdem sinnvoll?

Das Gute ist Ausdruck einer Sehnsucht. Weil es Ausdruck einer Sehn-
sucht ist, ist das Gute Ausdruck eines Begehrens, weil das Gute Ausdruck
eines Begehrens ist, ist die Rede von dem Guten Ausdruck eines Mangels.
Weil das Gute Ausdruck fiir das Begehren nach dem Guten ist, dient das
Gute als emotionale Vergewisserung dessen, dass das Gute noch fehlt. Es
dient somit der Bewusstmachung des Wissens, dass etwas fehlt. Indem
man sich vergewissert, dass das Gute noch fehlt, ist man willens nach
dem Guten zu streben und es zu verwirklichen. Die Erfullung der Kri-
terien des guten Lebens verwirklicht das Gute nicht. Aber innerhalb der
Suche nach dem, was gut ist, lisst sich etwas ausschlieflen. Es ldsst sich
zeigen, was nicht gut ist. Die Behebung dessen, was als nicht gut gelten
muss — und das aus allgemein anerkennungsfihigen Griinden — macht
das Leben nicht gut, aber besser. Insoweit denke ich, dass das gute Leben
auch lediglich als das bessere Leben aufgefasst werden sollte. Insofern ich
aber vom guten Leben spreche, gebe ich kund, dass es mir um die Ausrich-
tung auf das Gute und Wahre geht. Mit anderen Worten: Die Ausrichtung
auf das Gute und Wahre motiviert mich, das gemeinsame Leben besser
machen zu wollen. Ich definiere das Leben als gut, auf das man sich eini-
gen kann und das mit allgemein anerkennungsfihigen Griinden. Somit
ist fiir mich das Gute letztlich das, was konsenshaft ist. Im Konsens liegt
meines Erachtens somit das, was man gut nennen kann. Dieser Konsens
kann aber nicht den Status des Absoluten einfordern, so wie es in der pla-
tonischen Philosophie gedacht ist. Dennoch bleibt auch diese platonische
Suche nach einem, was in keiner Weise mehr widerlegt werden kann, die
Grundlage fiir die Motivation immer besser zu werden und auch stets
das gemeinsame Leben besser zu machen. Sofern Kriterien des guten Le-
bens, die man ausmacht, jedoch erfiillt sind, ist das Leben unter dem Ge-
sichtspunkt dessen, was allgemein anerkennungsfihig ist, gut.

Wenn die Kriterien des guten Lebens, die man ausmacht, erfiillt sind,
dann mag man nun behaupten, dass weil dieses gute Leben noch nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

147


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

absolut bewiesen ist (und es wohl auch nicht absolut bewiesen werden
kann), es nur lediglich das ist, was man fiir gut hilt. Und eine Meinung
sei nur eine Meinung und daher auch nicht absolut richtig. Das, was ich
als das gute Leben bezeichne, ist in der Tat nur eine Meinung. Aber eine
gute Meinung, so wie ich denke. Das, was man als gutes Leben behauptet,
muss sich aufgrund der eigenen antiessentialistischen Argumentations-
struktur ergeben. Das Konsenshafte, auf das die Argumentationsstruktur
zielt, kann keine Absolutheit verlangen, sondern muss aus sich selbst das
ergeben, wofiir es plidiert. Letztendlich ist das, was ich das gute Leben
nenne, also des Bekenntnisses bediirftig. Es geht in der Bekenntnis um
die Anerkennung einer Meinung als verallgemeinerbar. Es geht demnach
auch in der Bekenntnis um die Anerkennung einer Meinung als gut, das
heifit als argumentativ einsehbar und der Realisierung wiirdig. Die Wiir-
digkeit der zwar nicht absolut wahren, aber doch guten Meinung, ent-
scheidet sich iiber das Bekenntnis. Somit ist das Bekenntnis das Medium
der Anerkennung einer Meinung als gut und fordert dazu auf, sich fiir die
Realisierung der als guten Meinung anerkannten Position einzusetzen.
Die Position (das Gesetzte) braucht somit die Anerkennung ihrer Wiirdig-
keit, um aufgrund des Bekenntnisses die Position umzusetzen. Gesetze
in diesem Sinne entstehen dadurch, dass man die Wiirdigkeit ihres Sinn-
gehaltes anerkennt und zwar durch das Bekenntnis, dass die Anerken-
nung gute Griinde hatte. Die Realisierung eines Gesetzten rekurriert so-
mit auf das Bekenntnis dessen, dass das allgemein Anerkennungsfihige
seine Realisierung verdient. Die Legitimation und die Gebotenheit des
Gesetzten sind somit riickgekoppelt an das allgemein Anerkennungsfihi-
ge und dieses allgemein Anerkennungsfihige, welches sich argumentativ
erschlieflen lassen muss, bedarf zu seiner Realisierung des Bekenntnis-
ses. Das Bekenntnis 16st die Unméglichkeit der Erkenntnis eines Absolu-
ten auf und gibt einer Meinung ihre Richtigkeit und wertet sie zu einer
guten, einer wahren Meinung auf.

Hat man also anerkannt und sich dazu bekannt, dass die Welt so ein-
gerichtet werden muss, dass man sie auch lieben kann, hat man dariiber
hinaus anerkannt und sich dazu bekannt, dass soziale Gerechtigkeit darin
besteht, dass substanzielle Freiheit annihernd zu verwirklichen ist, und
hat man anerkannt und sich dazu bekannt, dass die richtige Einrichtung
des Erziehungssystems das zentralste Mittel zum bestem Gemeinwesen
ist, in dem sich — so gut wie — jeder nach der Wahrheit der sozialen Grund-
struktur ausrichtet, indem er die 6ffentliche Hintergrundgerechtigkeit

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

anerkannt und sich dazu bekannt hat, dann muss man sich beispiels-
weise realpolitisch um die richtige Einrichtung des Erziehungssystems
beziehungsweise der offentlichen Bildungseinrichtungen bemiihen. Die
Theorie muss sodann in Praxis umschlagen. Die richtige Theorie der Ge-
rechtigkeit ist die richtige Praxis der Gerechtigkeit. Das wahre gute Leben
ist die Realitit des als wahr anerkannten guten Lebens.

Die Theorie muss sich also in der Praxis verwirklichen. Ideale Theorie
macht ohne ihre Umsetzung in die Praxis keinen Sinn. Der Sinn der nor-
mativen Theorie liegt in der Praxis.

Das war der Gedanke Platons, als er nach Syrakus ging, um den dor-
tigen Herrscher zum Philosophenherrscher zu formen. Das war ebenso
der Gedanke von Karl Marx, als er seine Theorie schrieb. Auch war das
der Gedanke von Leo Strauss, als er anfing seinen Schiilern von der Not-
wendigkeit zu erzdhlen das theoretisch Erschlossene in die Praxis um-
zusetzen und daher auch nach politischer Macht zu greifen, weil eben
nur durch politische Macht sich etwas verdndern lisst, eben weil man
das Gesollte setzen muss und der beste Staat benétige eben die, die ihn
umsetzen und eben nicht nur die, die iiber ihn reden. Wenn Theorie zur
Praxis werden muss, dann muss der, der republikanisch denkt, auch Re-
publikaner werden, und dann geht es in der Tat darum zu sagen »Emport
euch« oder »Engagiert euch« (Hessel 2o0u1a und 2011b), sofern man dafiir
gute Griinde hat. Dann muss man in die Tat umsetzen, was man fir ver-
allgemeinerbar hilt. Fiir den Republikaner ist die Theorie nichts ohne
ihre Realisierung. Fiir den Republikaner ist alle Theorie iiberhaupt nur
sinnvoll aufgrund der guten Praxis. Und fiir den Sozialrepublikaner ist
dann die Realisierung einer Welt, die man auch aus guten Griinden lieben
kann, nicht nur eine nette theoretische Idee, die er in den Forschungsdis-
kurs einwirft, sondern fiir den Sozialrepublikaner ist es Pflicht, so eine
Welt auch tatsichlich verwirklichen zu versuchen. Der Sozialrepublika-
ner wiirde nicht authentisch sein, wiirde er nur Theorie betreiben, wiirde
er nur Fachbiicher schreiben. Der Republikaner ist jemand, der handelt.
Er kann handeln, wenn er fiir die Zeitung schreibt (wenn er sich also an
alle wendet und nicht nur an die scientific community), wenn er in Biirger-
initiativen aktiv ist, bei Demonstrationen fiir die richtige Sache aktiv ist,
oder selbst parteipolitisch aktiv ist. Eigentlich ist der Republikaner eher
kein Wissenschaftler (zumindest selten). Denn der Republikaner lebt in
der Verwirklichung seines Habitus. Der Sozialrepublikaner lebt somit im

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

149


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Existenzieller Republikanismus

Bewusstsein der Notwendigkeit seine Uberzeugungen auch verwirklicht
zu sehen, und diese Verwirklichung strebt er aktiv an.

Aber der Republikaner lebt auch nicht ohne Theorie. Er lebt als Repu-
blikaner im Bewusstsein, dass er einer zu sein hat. Der Republikaner ist
seine Theorie und das nur durch seine Praxis als Republikaner. Dieses
eher sokratische Verstindnis vom Republikaner bedeutet, dass der Republi-
kaner nur durch sein republikanisches Denken zum Republikaner wird,
aber nur in seiner Praxis als Republikaner sich als dieser verwirklicht.
Der Sozialrepublikaner, der sich bewusstgemacht hat, dass jeder die Welt
lieben kénnen muss und das aus guten Griinden, muss sodann die Wirk-
lichkeit der liebenswiirdigen Welt anstreben. Sein Streben kann nur Er-
folg haben, wenn er fiir einen Sozialstaat kimpft, der fiir den Einzelnen
auch da ist. Der Staat ist fiir den Sozialrepublikaner nicht etwas, was stért,
nicht etwas, was hinderlich ist, sondern der Staat ist Erméglichungsinst-
rument fiir ein substanziell gleiches Freiheitsfundament, das der Sozial-
republikaner gerade anstrebt. Daher setzt sich der Sozialrepublikaner fir
eine bessere Sozialstaatlichkeit ein. Er beginnt dabei mit der Forderung
nach einem fairen Bildungssystem.

In einer fairen Bildungspolitik liegt der Anfang zu einer gerechten
Einrichtung der Welt. In einer entsprechenden progressiven Besteuerung
liegt die Moglichkeit, diesen ersten Schritt zu erméglichen. Die Bildungs-
politik muss erméglichen, dass Biirger tiberhaupt faire Chancen haben
kénnen. Um dies aber zu ermdglichen, bedarf es einer massiven Auswei-
tung des Bildungsetats, die bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung anderer
monetirer Ausgabenverpflichtungen des Staates nur moglich ist, wenn
auch Kapital und hohe Einkommen angemessen besteuert werden. Vier,
funf oder sechs Prozent vom Bruttoinlandsprodukt fiir Bildung auszu-
geben, ist zu wenig. Es braucht um die zw6lf Prozent (Ausgaben fiir For-
schung mit eingerechnet). Bildungserfolg rekurriert auf vier Faktoren:

1. Kleinen Klassen: 10-15 Schiiler pro Kurs oder Klasse.

2. Ganztagsschulen (inklusive eigener Mensa).

3. Kompetenten Lehrern, die fachlich wie pidagogisch bestens ausgebil-
det sind und entsprechend entlohnt werden. Wenn Bildung gelingen
soll, dann darf der Volkssouverdn von den Lehrern einiges erwarten:
Er darf erwarten, dass sie fihig genug und willig genug sind, jedes
Kind zu férdern. Der Lehrerberuf ist ein anstrengender Beruf, aber
das sind andere Berufe auch. Dementsprechend darf von den Lehrern

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

erwartet werden, dass sie sich kooperativ zeigen, was ihre Arbeitszeit
angeht. Aber der Volkssouverin muss die Lehrer entsprechend entloh-
nen und ihren Berufsstand wiirdigen. Bildung gelingt nur, wenn Leh-
rer gefoérdert und gefordert werden, so wie sie geehrt werden durch die
Erwachsenen von heute, dafiir, dass sie die Erwachsenen von morgen
auf ihrem schwierigen Weg zum Erwachsenen begleiten und fordern.
Eine Bildungsrepublik entsteht daher erst, wenn der Lehrerberuf zwar
ein sehr zeitintensiver, aber ein in der Gesellschaft geschitzter Beruf
ist, der sowohl gut bezahlt wird, also auch begehrt ist. Lehrer sein
zu diirfen, muss eine Wiirde sein, so wie es in manchen skandinavi-
schen Landern heute schon der Fall ist. Als Lehrer braucht man starke
und kluge Charaktere, denen man den Lehrerberuf attraktiv machen
muss. Diesen Charakteren muss man Leidenschaft fiir ihren Beruf,
das heif’t auch zeitintensives Arbeiten nicht abverlangen, sie werden
es von sich aus wollen. Die Politik muss diesen Charakteren helfen,
dass diese Lust auf pidagogisches Engagement haben.

Gemeinsamer Unterricht: Es sollte gemeinsamen Unterricht bis zur
sechsten Klasse geben. Bisher ist diese Strukturreform jedoch weitest-
gehend ausgeblieben, weil sie zumeist am Widerstand von Teilen der
Elternschaft gescheitert ist. Die Idee der Bestenauslese, die von Tei-
len der Elternschaft fiir ihre eigenen Kinder in Anspruch genommen
wird, verhindert, dass sich gemeinsamer Unterricht als pidagogisches
Prinzip durchsetzt. Die Furcht von Teilen der Elternschaft liegt in Be-
zug auf den gemeinsamen Unterricht auch darin, dass das Gymna-
sium abgeschafft werden konnte und keine Differenzierung zwischen
- so wie gemeint wird — begabten und weniger begabten Kindern dann
mehr moglich wire. Ich méchte nun folgendes Modell vorschlagen:
Die Grundschule wird auf sechs Schuljahre verlingert. Danach gibt
es nur noch zwei weiterfithrende Schulen. Einmal das Gymnasium
und einmal eine Gesamtschule, die man Oberschule, Sekundar-
schule oder Gymnasium II nennen kann. Auf dem Gymnasium soll
Elitenférderung betrieben werden. Die neue Gesamtschule wird mit
einer Oberstufe ausgestattet, sodass auch auf dieser weiterfithrenden
Schule die Moglichkeit besteht, das Abitur zu machen. Es soll keine
weiterfithrende Schule geben, auf der man nicht das Abitur machen
kann. Da man keinen Schulwechsel zum Erwerb des Abiturs mehr
vollziehen muss, wird der Anreiz auch fiir weniger motivierte Schiiler
da sein, es mit dem Abitur zu versuchen. Die Lehrerausbildung muss

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

151


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Existenzieller Republikanismus

gemif dieser Idee aber reformiert werden. Alle Lehrer der weiterfiih-
renden Schulen miissen eine Ausbildung fiir die Sekundarstufe II
machen. Da dies eine Zeitlang braucht, miissen fiir die Zwischenzeit
Kooperationen von Gymnasien und Gesamtschulen eingerichtet wer-
den, damit eine Einrichtung einer Oberstufe an jeder Gesamtschule
moglich ist.

Auflerdem wird es eine Art Bundesagentur fiir politische und ethische Bil-
dung geben miissen, die Seminare zu Politik und Ethik anbietet, an denen
jeder Bundesbiirger bis zu seinem 25. Lebensjahr dreimal jahrlich je zwei
Tage teilnehmen soll. Hier soll eine individuelle Betreuung und Erzie-
hung auch nach dem Abschluss der Schule erméglicht werden. Sie dient
dazu, im Reifeprozess des Erwachsenwerdens weiterhin eingreifen zu
kénnen. Erlebnisse und Erfahrungen der jungen Menschen sollen hier
auch von diesen selbst reflektiert werden und so der junge Mensch ange-
halten werden, tiber sich und die Welt nachzudenken. Diese Erziehungs-
idee folgt dem klassisch-griechischen Ideal der Erziehung. Es braucht
niamlich nicht nur Primdrerziehung, sondern auch Sekunddrerziehung.
Dieses Erziehungssystem wird essenziell sein fiir die Entwicklung eines
Gemeinwesens, in dem die Menschen sich an die Gebote des Humanis-
mus und die Strukturgesetze der Gerechtigkeit halten.

Eine liebenswiirdige Welt bekommen wir nicht einfach so. Sie ent-
steht nicht, wihrend wir auf sie warten. Meine Hoffnung verstummt zu-
dem, wenn sie alleine bleibt. Hoffnung wird nur relevant, wenn man sie
gemeinsam hat.

Diejenigen, die die Welt lieben, und wollen, dass sie auch liebenswiir-
dig eingerichtet ist, miissen sich bemiihen, die Gebote des Humanismus
und rudimentire Gerechtigkeitsprinzipien in jedem reifen zu lassen. Die
Mittel dazu sind Erziehung und die Entstehung einer auf die Bejahung
dieser Gebote des Humanismus und die Prinzipien der Gerechtigkeit zie-
lenden Zivilreligion sowie der Mut der Biirger, auf eine gerechte Einrich-
tung von Institutionen zu wirken. Eine faire Welt muss erst noch von uns
geschaffen werden. Sie zunichst zu wollen, ist dazu der Anfang. Diese
auch erst einmal iiberhaupt zu wollen, das heifdt aus tiefstem Herzen in so
einer Welt leben zu wollen, dazu muss man sein Herz zunichst ausrich-
ten. Im Herzen der Biirger beginnt der Weg zu einer guten Welt. Die Ver-
wirklichung des guten Lebens vollzieht sich durch den Willen der Biirger,

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

ihre Urteile einem Test der Verallgemeinerbarkeit zu unterziehen und der
Pflicht, nach dem Ergebnis der Verallgemeinerung zu leben.

Zu dieser Verwirklichung werden wir Briiderlichkeit brauchen. Aus der
Briiderlichkeit erwichst die Haltung, Freiheit nicht nur fiir sich, sondern
auch fiir andere zu fordern. In der Briiderlichkeit beginnt die Freiheit des
guten Zusammenlebens, aber in der substanziellen Freiheit eines jeden, also
in gerechter Freiheit, wird die Freiheit erst substanziell gleichwertig.”

15 | Solidaritat oder Briiderlichkeit darf aber nicht naiv sein. Der Solidaritatswil-
lige ist ausnutzbar, wenn er allzu naiv dem Anderen alles abnimmt, was dieser
behauptet. Heute herrschtleider eine Kultur der Unehrlichkeit vor. Viele versuchen
das Beste fiir sich herauszuholen. Die Liige ist salonfahig geworden, sofern sie
einem niitzlich ist. Man darf als Optimist die Realitat nicht idealisieren, sondern
es kommt darauf an, die Realitdt idealer zu machen. Solidaritét ist eine Gabe,
aber diese Gabe muss Griinde haben. Man schenkt auch zumeist nur Personen et-
was, von denen man glaubt, dass sie es verdient haben oder brauchen. Das heifit:
Solidaritat muss denen gegeben werden, die sie brauchen. Wer sie braucht und
verdient, bedarf also auch der Priifung beziehungsweise des Eindrucks, dass der
Bedirftige eine ehrliche und kohédrente Geschichte seiner Bediirftigkeit erzahit.
Solidaritat soll nicht einfach verschenkt werden und zwar, weil sie eine Gabe ist,
die Griinde haben muss. Das heifit, bei der Solidaritat muss die Selbststandigkeit
vorausgesetzt werden. Die Selbststandigkeit bedeutet das Pflichtbewusstsein,
sein 6konomisches Wohl zunédchst selber sicherstellen zu wollen. Solidaritat ist
- und das ist hervorzuheben - eine Gabe, die nur ein Biirger einem anderen geben
kann. Von Solidaritdt im Zusammenhang mit dem Sozialstaat zu reden, welche
dieser selbst gebe, ist unsinnig, weil der Staat nur zur Verwirklichung von gerech-
ter Freiheit eine Moglichkeit hat. Solidaritat besteht zundchst im Willen des Biir-
gers, dass es allen Biirgern gut geht. Die Organisation des Sozialstaates hat aber
nicht die Solidaritat zum Ziel, sondern substanzielle Freiheit. Die Solidaritat ist
das, was den Sozialstaat stiitzt. Das heifit durch Solidaritadt wird der Sozialstaat
von Politikern liberhaupt betrieben. Da, wo die Solidaritdt schwindet, so wie in
den USA, aber auch in manchen européischen Landern, da wird der Sozialstaat
reduziert. Austeritatspolitik, die auch am Sozialstaat zu sparen versucht, ist also
nur mdglich, wenn die Solidaritat der Biirger schwindet, sie also eine liberal-kon-
servative Kiirzungspolitik zulassen beziehungsweise tolerieren. Zurzeit erleben wir
in der Politik eher so etwas wie eine konservative Wende, in der etliche soziale
Gruppen nach Stabilitét in der Politik und Sicherheit durch die Politik suchen.
Paradoxerweise missen die Biirger selbstin ihrem eigenen Leben viel Wandel und

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

153


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Existenzieller Republikanismus

Der Biirger muss nun seinen Mut in der Welt zum Ausdruck bringen.
Oder in den Worten Johann Wolfgang Goethes, die er in Wilhelm Meis-
ters Wanderjahren formuliert:

»Es ist nicht genug, zu wissen, man mufl auch anwenden; es ist nicht genug, zu
wollen, man mufl auch tun« (Goethe 1982: 508).

Dies heifdt, dass erst das gute Handeln auch die gute Welt ermoglicht.

Wir sind frei, unsere Welt fairer einzurichten. Wir sind frei, freier zu
werden. Worin das gute Leben bestehen soll, wurde dargelegt. Diese Idee
des guten Lebens ist gedacht als Empfehlung fiir den Konsens, das heift
ich meine, dass man sich darauf einigen kann und zwar im 6ffentlichen
Dialog. Der Vollzug des guten Lebens ist der Sinn des Lebens iiberhaupt.
Der Sinn des Lebens liegt im guten Leben, und das Leben in einer Sozial-
demokratie wire gut. In einer realen Sozialdemokratie wire das gute Le-
ben wirklich. Aber heute ist das Leben unter einem neoliberalen Regime
eingezwungen. Sozialdemokratisierung bedeutet also auch eine Befreiung,
nimlich eine Befreiung zur Gerechtigkeit, zu einer realen Sozialdemo-
kratie, in der das Leben gut genannt werden kann.

Willy Brandt hat einmal davon gesprochen, dass man mehr Demo-
kratie wagen wolle und solle, womit er unter anderem meinte, dass man
mit diesem autoritiren Staat aufhéren miisse, gegen den ja zuvor auch

Flexibilitdt hinnehmen und begriien dies teilweise sogar. Heute scheint es so, als
wiirde sich nur noch das eigene Leben drehen lassen, aber welchen Gang das Ge-
meinwesen geht, darauf glauben viele ohnehin keinen Einfluss mehr zu haben. Da-
her wiinschen sie sich 6konomische und politische Stabilitat, die ihnen vor allem
die konservativen Parteien versprechen. Austeritatspolitik ist die entsprechende
finanzpolitische Grundhaltung. Das Resultat dieser konservativen Wende ist, dass
die Gewinner der Globalisierung (was durchaus mehr sind, als nur ein paar Eli-
ten) ihren status quo abzusichern versuchen zuungunsten der Unterprivilegierten.
Wenn die Austeritatspolitik (mit entsprechendem Abbau des Sozialstaates) fort-
gesetzt wird, dann bedeutet dies, dass die Durchlassigkeit der Gesellschaft deut-
lich sinken wird. Die soziale Mobilitat ist etwa in Deutschland heute schon sehr
gering. Bildungserfolg und individuelles Arbeitseinkommen hangen heute schon
sehr stark von der sozialen Herkunft ab (siehe dazu DIW 2013). Dieser Trend wird
sich verstarken, wenn die Gewinner der Globalisierung weiter ihre Solidaritat ab-
bauen und zunehmend egoistischer werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Uber Liebe und Hoffnung

im Jahr 1968 die Jugendlichen aufbegehrten. Er formulierte mit diesem
Gedanken zudem das vor, was zum Mauerfall dann Wir sind das Volk
hief. Heute herrscht eine freie Gesellschaft vor. Der Staat unterdriickt
Niemanden mehr physisch. Aber es ist Zeit anzuerkennen, dass die libe-
ralen Demokratien (und auch die anderen Teile der Welt) noch lange nicht
gerecht geworden sind. Sie miissen noch zu sozialen Demokratien werden
und sich idealerweise als teilsouverine Gliedstaaten in einen minimalen
Weltstaat einordnen. Diese Einordnung wird sich nicht schnell vollzie-
hen konnen, weil sich die Staaten nach wie vor in einem Wettbewerb um
Hegemonie befinden. Diesen Wettbewerb, der sich in naher Zukunft im
Zuge des Wettbewerbes um die digitale Vorherrschaft noch verstirken
kénnte, muss man nun aber langsam international so einrahmen, dass
es Ausgleichsmechanismen zwischen den Lindern gibt — also eine Welt-
sozialpolitik. Ohne sie wird es zudem auch keine Bereitschaft der Staaten
geben, den Sinn und Zweck einer Verstirkung von supranationaler In-
stitutionalisierung zuzustimmen und sich internationalen Vorschriften
und Abmachungen zu fiigen und sie umzusetzen.

Doch wie kann dieser Gedanke, dass es Zeit und Pflicht ist, die Welt
langsam aber stetig liebenswiirdig einzurichten, jemandem zu einer Ge-
wissheit, zu einer Richtigkeit, zu einer Uberzeugung werden, der bisher
eine vollig andere Position hat? Diese Umwendung, diese Umkehrung
zum Allgemeinen muss der politische Sokratismus leisten.

Nun ist zunichst festzuhalten:

Aus der Liebe zur Welt folgt eine Pflicht, sie so einzurichten, dass
man sie auch aus guten Griinden lieben kann.'® Aus Liebe zur Welt miis-
sen wir der Welt eine sozialrepublikanische Ordnung geben. Und aus der
Liebe zur Welt muss demnach die Verantwortung erwachsen, die Welt
auch liebenswiirdig einzurichten und das geht nur mit einer sozialrepu-
blikanischen Ordnung. Amor Mundi bedeutet daher die Verantwortung,
diese Liebe auf ein liebenswiirdiges Objekt richten zu kénnen, denn nur
dann ist die Liebe zur Welt auch verdient und findet ihre Bestitigung.
Amor Mundi bedeutet daher auch Verantwortung nicht nur fiir sich zu

16 | Es gibt philosophische Wahrheiten und zwar als ethische Wahrheiten (Ge-
bote des Humanismus) und politische Wahrheiten (Sozialrepublikanismus). Was
die Metapsychologie zeigt und der politische Sokratismus in die Praxis tragen will,
kann als wahr gelten und zwar als eine Wahrheit im Sinne einer antiessentialisti-
schen Konsenstheorie und -praxis.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

155


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

tragen, sondern fiir die Welt, das Ganze. Und diese Verantwortung ist je
individuell zu leisten — und soll sich in einer gemeinsamen Zivilreligion
vereinen. Amor Mundi bedeutet daher letztlich das Wissen um die Erfor-
dernis der richtigen Einrichtung der Welt. Und zugleich ist dieses richti-
ge Wissen offenbarungsfihig in der Liebe selbst. Nur in der Liebe kann
man das richtige Wissen finden, nur da lisst sich die Wahrheit finden —
auch wenn man selbst der bleibt, der finden muss. Daher braucht es auch
einen individuellen Aufstieg in der Liebe zum richtigen Wissen. Dieser
individuelle Aufstieg muss dann dazu fithren, das Ganze in den Blick zu
nehmen und nach dessen Liebenswiirdigkeit zu begehren. Und wenn die
Welt — oder ihre Linder — eine sozialrepublikanische Ordnung hat, dann
liebt man mit und durch gute Griinde. Die Liebe kann daher letztlich nur
durch die richtige Institutionalisierung vollendet werden.”

Das soll der politische Sokratismus nun plausibel machen, indem er
den Gang der Theorie in die Praxis begriindet. Nur durch diesen Gang in
die Praxis kann der existenzielle Republikanismus vollendet werden. Nur
wenn die Theorie und die Praxis zu einer Einheit kommen, nur dann ist
der existenzielle Republikaner als ein solcher aktiv. Nur seine politische
Aktivitit entscheidet am Ende dariiber wie ernst ihm seine Theorie ist.
Ein existenzieller Republikaner kann er nur dann wirklich sein, wenn er
seine Hoffnung eben in politische Handlung transformiert. Diese damit
verbundene Einheit von Theorie und Praxis ist Ausdruck eines politischen
Sokratismus. Nur wenn dieser ernst genommen wird, besteht die Chance
als ein existenzieller Republikaner wirken zu kénnen — und als solcher
verstanden zu werden.

Darum geht es also darum, einen politischen Sokratismus als nach-
driickliche Handlungsanleitung anzunehmen, um dem eigenen Anspruch
als existenzieller Republikaner gerecht werden zu kénnen.

17 | Ich mochte hier allerdings das Wort »Ehe« fiir diese Institutionalisierung der
Liebe ausdriicklich vermeiden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden:
Warum es einen politischen
Sokratismus braucht

5.1 WOoHIN DAS LIEBENDE VERSTEHEN GEHT:
VoN DER NATUR zuR KULTUR

Ich betrachte den Menschen als liebendes Wesen. Die Natur des Men-
schen besteht darin, ein Wesen zu sein, das nicht nur liebesfihig ist,
sondern vielmehr zu lieben hat. Ich verstehe diese These vom Menschen
als liebendes Wesen nicht als essentialistisch. Ich glaube nicht, dass die
Natur des Menschen in irgendeinem metaphysischen Sinne, die eines lie-
benden Wesens ist."! Der Mensch wird nicht als liebendes Wesen geboren,
sondern er wird es dadurch, dass ein anderer Mensch fur ihn sorgte, so-
dass er als Baby und Kleinkind iiberleben konnte. Wenn die Mutter das
Kind fiittert, dann schenkt sie dem Kind sein Wesen als liebendes Wesen.
Dieses Wissen von sich selbst als liebendes Wesen ist aber einem selbst
nicht immer schon offensichtlich, nicht immer schon offenbart, nicht im-
mer schon bewusst. Dieses Wissen kann sich einem aber offenbaren, es
kann sich einem lichten. Und diese Offenbarung ist moglich durch die
Liebe zu einem anderen Menschen im Erwachsenenalter. Diese Liebe holt
dann reflexiv hervor, was man durch sein Uberleben, seine reine Existenz
schon zu sein hat, nimlich ein liebendes Wesen.

1 | Der Begriff der Natur ist fir mich aber auch weiterhin zentral. Nur ist damit
eben nicht gemeint, dass der Mensch von Natur aus ein liebendes Wesen ist, son-
dern ihm diese Natur als liebendes Wesen vielmehr angeprégt wird. Der Mensch
wird eben nicht als liebendes Wesen geboren, aber das bedeutet eben noch nicht,
dass er keine Natur haben kann.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

Exemplarisch hat der Mensch sodann die Aufgabe zu tibernehmen,
das Wissen von sich als liebendes Wesen in seiner politischen Selbstbestim-
mung zu verwirklichen. Der Mensch als liebendes Wesen hat eine Kultur
der Freiheit zu schaffen, die auf dem Wissen beruht, welches ihm durch
seine Liebe gelichtet wurde. Er hat etwa dafiir zu streiten, dass Gewalt
verschwindet, Ausbeutung verhindert wird, niemand an Hunger sterben
muss, und Verwirklichungschancen fiir jeden fair strukturiert sind. Die-
sen Streit muss er gegen Widerstand aufnehmen.

Dieses Streben nach einer solchen Sozialordnung hat er also exempla-
risch auf sich zu nehmen. Er hat so zu einem Republikaner zu werden,
der seine Existenz in den Dienst der Verwirklichung einer politischen
Ordnung stellt, die als liebenswiirdig anerkannt werden kann.

Der Republikaner, der nach dieser politischen Ordnung der Liebe
und der Freiheit strebt, gibt idealerweise durch sein Streben ein Beispiel
fur andere, die ihrerseits exemplarisch voran gehen konnen. Werden aus
einem viele, entsteht ein Bund der freien Menschen, die eine Zivilreligion
schaffen, die ihr Wissen aufhebt und institutionalisiert.

Man konnte von einer Leitkultur der Sozialdemokratie oder von einer
Leitkultur der Liebe als Solidaritit sprechen. Darum bemiiht sich der So-
zialrepublikaner durch sein eigenes politisches Engagement. In seinem
Entwurf und seinem Aufruf an die Anderen hat er sein Wissen von sich
als liebendes Wesen letztlich selbst erst verstanden. Sein Entwurf ist sein
Verstindnis. In der politischen Debatte kann sich der Mensch als lieben-
des Wesen somit tiberhaupt erst verwirklichen. Dort muss er handelnd
aktiv sein, um seine Natur zu duflern. Er kann durch politische Partizi-
pation er selbst sein. Seine Natur als liebendes Wesen fithrt ihn zu einer
Kultur der Selbstbestimmung im Kontext der Mitbestimmung. Diese Na-
tur hat der Mensch aber erstens nicht immer schon, und zweitens kann
er nur durch seine Selbstbestimmung seine Natur letztlich vollziehen.
So finden Natur und Politik ihre Einheit in dem exemplarisch vollzogenen
politischen Entwurf von sich als liebendes Wesen. Der Entwurf zielt auf
die politische Ordnung der Welt als liebenswiirdig. Die Verwirklichung
dieser Ordnung wird vom liebenden Wesen im Modus der Zuwendung
als Pflicht anerkannt.

Nun darf gefragt werden:

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

Was ist aber iiberhaupt der rationale Grund dafiir, dass eine
sozialrepublikanische Ordnung gerecht ist und anzustreben ist?

Der rationale Grund fir die Gerechtfertigkeit dieser politischen Ordnung
wird durch die Deontologie des Gefiihls reprisentiert. Es kann aber keine
Begriindung fiir diese Ordnung in dem Sinne geben, dass die rationalen
Griinde fiir diese politische Ordnung schlagend sind. Eine Argumenta-
tion, so wie sie John Rawls (2003) vorgelegt hat, und die dem rationalen
Egoisten durch ein geschicktes Gedankenexperiment quasi signalisiert,
dass er aus rational-egoistischem Grund gar nicht anders kann als einer
politischen Ordnung zuzustimmen, die Gerechtigkeit als Fairness ent-
wickelt und realisiert, kann der Weg von der Natur des liebenden Wesens
zu einer liebenswiirdigen Kultur nicht darstellen. Das Individuum bleibt
zuletzt auf seine Liebe zur Welt (amor mundi) zuriickverwiesen. Die so-
lidarische Grundeinstellung, die das Individuum im Prozess seines sich
selbst Verstehens als liebendes Wesen entwickelt, kann das liebende We-
sen einem libertir denkenden Rational-Egoisten nicht rein rational plau-
sibel machen. Aber die emotionale Gewissheit, den eigenen Ethos, kann
das liebende Wesen durch eine Deontologie veranschaulichen und damit
die rationale Anniherung und intersubjektive Offnung an sein eigenes
Verstindnis bewirken. Das liebende Wesen kann darlegen, warum ein
Bekenntnis zu eben diesem Selbstverstindnis rational vollzogen werden
kann. Das symbolisiert die Deontologie des Gefiihls. Ohne diese Deonto-
logie wire die eigene Uberzeugung nicht abgesichert. Sie wire vielmehr
willkiirlich. Durch die Deontologie ist es aber moglich, den Weg zu sich
selbst als liebendes Wesen nachzuzeichnen und dadurch auch nachgang-
bar zu machen.? So kann man auch eine Pflicht zu einem Engagement fiir

2 | Die Deontologie des Gefiihls begriindet somit eigentlich eine humanistische
und solidarische Grundhaltung nicht direkt durch die Liebe selbst, sondern sieht
die selbstbewusste Liebe eher als Instanz der Klarheit des Gewissens, welcher
Ethos richtig ist. Die rationale Begriindung fiir diesen Ethos aber, die kann gar
nicht durch die Liebe selbst erfolgen. Wir kénnen mit der Liebe nicht rational
operieren, wie Karl Jaspers richtig sagt (vgl. 1974: 157). Zugleich stimmt es aber
auch, dass die Liebe keine Instanz iiber sich hat (vgl. ebenda). Jaspers hat aber
Unrecht, wenn er schreibt, dass wir uns nicht auf die Liebe berufen diirfen, wenn
wir ein Verhalten, ein Handeln, ein Beurteilen in seinem Recht begriinden wollen
(vgl. ebenda: 156). Denn die Liebe bleibt der Ursprung, auf den der humanistische

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

159


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Existenzieller Republikanismus

die liebenswiirdige Welt fordern. Diese Pflicht ist aber nicht rein rational,
sondern entspringt aus einer emotionalen Erschlossenheit und erweitert
sich durch die Deontologie des Gefiihls zu einer rational veranschaulich-
ten Erschlossenheit, wodurch die Pflicht, die das liebende Wesen selbst
als Pflicht begreift, plausibel und vertretbar — in einem rationalen Sinn
- wird.

Aber die Deontologie, die nur eine Theorie ist, ist nun nicht das, was
ausreicht, um den Entwurf von sich als liebendes Wesen vollends zu
plausibilisieren. Das liebende Wesen will aus seiner angeprigten, selbst er-
kannten und selbst gewdhlten Natur eine Kultur machen. Dafiir macht das
liebende Wesen exemplarisch einen Anfang und hofft, dass sein Entwurf
ein Beispiel fiir andere sein wird. Es hofft letztlich auf einen Bund der lie-
benden Wesen, durch den eine gemeinsame Kultur erst realistisch wird.
Seine Kultur soll nicht exemplarisch bleiben. Es strebt danach, sie in einer
Zivilreligion aufzuheben, die diese Kultur erst zu etwas Gemeinsamen
und Intersubjektiven macht. Seine Kultur soll somit nicht die eines Sub-
jektes bleiben, sondern soll ein Bund werden. Dieser Bund ist das Ziel.
Der Weg von der Natur zur Kultur soll in so einem Bund miinden. Diese
intersubjektiv geteilte Kultur ist also das Ziel. Diese Kultur zu schaffen,
ist Ziel des politischen Handelns des liebenden Wesens.?

und sozialrepublikanische Ethos zuriickgeht. Die Liebe bleibt die Basis auf der ein
moralisches Gesetz und eine politische Hintergrundgerechtigkeit sich aufbauen
lassen.

3 | Gerade weil das Ziel ein Bund der freien Menschen ist, indem der Habitus der
Einzelnen zusammenkommt und in einer Zivilreligion eine institutionelle Dimen-
sion erlangt, die dann auf reale politische Institutionen iibertragen werden kann
und soll, ist klar, dass die Rolle der Institutionen in meinem »Existenziellen Repu-
blikanismus«nicht gering geschatzt wird, sondern im Gegenteil sehrzentral ist. In-
soweit ist mein »Existenzieller Republikanismus« auch ein institutionenorientier-
ter Republikanismus, auch wenn das Individuum weiterhin in jeder Hinsicht zentral
ist. So durchbricht der »Existenzielle Republikanismus« die Dichotomie zwischen
einem neorémischen, institutionenorientierten Republikanismus und einem Biir-
gerhumanismus beziehungsweise birgerorientiertem Republikanismus (vgl. zu
dieser Unterscheidung Hélzing 2014: 34). Wenn es der neoromische Republika-
nismus ist, der auf die negative Freiheit als Unabhéngigkeit (Skinner 1998) oder
Nicht-Beherrschung (Pettit 1997) zielt, und der Blirgerhumanismus auf die Selbst-
Beherrschung durch die eigene Partizipation, um dadurch eine positive Freiheit zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

Aber wie wird diese Kultur, die er anstrebt méglich? Welcher Einstel-
lung bedarf es, um auch gegen Widerstand fiir die Etablierung einer so-
zialrepublikanischen Ordnung erfolgreich zu iiberzeugen, die identisch
ist mit der liebenswiirdigen Ordnung?

Hier ist Sokrates das Vorbild. Ein politischer Sokratismus ist die Kon-
sequenz aus dem Selbstverstindnis des existenziellen Sozialrepublikaners.

5.2 EIN POLITISCHER SOKRATISMUS IST GEFORDERT

Es geht nicht nur darum eine Theorie zu entwickeln, sondern es geht auch
darum die Theorie anzuwenden. Es geht um die Praxis mit der Theorie.

Wie gelingt diese neue Einheit von Theorie und Praxis?

Meines Erachtens kann sie mit einer Riickkehr und zugleich einer Er-
neuerung der sokratischen Idee gelingen. Die Riickkehr und die Erneue-
rung des sokratischen Denken- und Handelns ist wiederum selbst eine
Erneuerung der Philosophie in Theorie und Praxis. Und genau diese Er-
neuerung habe ich im Sinn.

Ich denke, wir sind an einem Punkt in der Geschichte angekommen,
wo eine Erneuerung unserer Kultur nur durch eine Riickkehr zur sokrati-
schen Philosophie gelingen kann. Wir erleben eine dhnliche Situation wie

realisieren, dann liegt es zwar nahe - und das nicht nur wegen meinem durchgan-
gigen Bezug auf Hannah Arendt - meinen Ansatz als einen biirgerhumanistischen
Ansatz zu beschreiben. Und in der Tat geht es mir um die positive Freiheit. Ich
denke die Partizipation des Citoyens zwar auch als Tugend, aber doch vielmehr als
Pflicht - und zwar als eine Selbstverpflichtung. Diese Selbstverpflichtung soll sich
aber eben auch aufheben in einer Zivilreligion. Ziel ist eine Institutionalisierung.
Seine eigene Freiheit kann der existenzielle Republikaner nur dann verwirklichen,
wenn er seine Erkenntnis als liebendes Wesens dergestalt ernst nimmt, dass er
die politische Mission ernst nimmt, die aus seinem Habitus entspringt, den erin
der Anerkennung von sich als liebendes Wesen gewonnen hat. Es geht daher fiir
den existenziellen Republikaner nicht mehr lediglich um Partizipation iberhaupt,
sondern seine Partizipation hat schon ein eindeutiges Ziel. Aber indem das Ziel
eindeutig und stets vor Augen ist, ist die Partizipation eben auf Institutionalisie-
rung orientiert. Und genau dieser Weg von der Natur zur Kultur symbolisiert, dass
die Dichotomie zwischen institutionenorientiertem und biirgerorientiertem Repu-
blikanismus bei dem »Existenziellen Republikanimus« nicht passt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

161


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Existenzieller Republikanismus

schon Sokrates: Wir erleben einen massiven Relativismus. Durch diesen
fithlen viele Menschen sich bestirkt, sich nicht mehr fiir ihre Positionen
und Meinungen rechtfertigen zu miissen. Sie vertreten zudem oft ledig-
lich das, was ihnen selbst niitzt.

Sie konnen einfach sagen: Ich habe meine Position, und die geht dich
nichts an. Jeder kénne schliefllich seine eigene Wahrheit haben, und man
miisse ja nicht mehr miteinander tiber Politik sprechen, wenn jeder legi-
timer Weise seine eigene Wahrheit haben konne.

Dieser Relativismus zersetzt unsere Gesellschaften. Die Differenzen
werden immer grofler. Die Spaltung wird immer klarer. Das Gesprich
zwischen verschiedenen Milieus findet teilweise gar nicht mehr statt.

Wozu soll man auch noch miteinander diskutieren, wenn man ohne-
hin davon ausgeht, dass jeder berechtigt ist zu denken, was er denken will
und sich dafiir auch nicht rechtfertigen muss, wenn er das nicht will?

Wie geht man etwa mit jemandem um, der vorgibt, sich nicht mehr
fur Politik zu interessieren und das fur legitim hilt? Oder wie geht man
mit jemandem um, der sich nur fiir sich selbst interessiert?

Wie kann man also zum Beispiel jemandem doch dazu bringen, sich
auf einen Dialog einzulassen, obwohl er extrem eingemauert in seinen
politischen Positionen ist und sich auch nicht verantwortlich fiihlt, diese
zu hinterfragen?

Mit anderen Worten: Wie soll man zum Beispiel blof} einem egois-
tisch fokussierten und libertir denkenden Menschen dazu bringen, seine
Positionen einmal zu hinterfragen und sich im Dialog kritischen Posi-
tionen zu stellen, obwohl dieser selbstbewusst glaubt, ohnehin nicht zu
irren? Wie soll man so einen verbohrten Egoisten fiir ein Engagement fiir
die Realisierung einer politischen Ordnung gewinnen, die als solidarisch
und zugleich auf Grund dieser Solidaritit als liebenswiirdig anerkannt
werden kann?

Hier braucht es den existenziellen Republikaner, einen Sokrates, der
sich dem ignoranten, egoistischen und an Rechtfertigung nicht interes-
sierten Menschen mit groffem Mut stellt und ihn versucht doch zu {iber-
zeugen. Sokrates ldsst nicht nach. Er will die Umwendung des Anderen.
Der existenzielle Republikaner muss mit seiner als liebendes Wesen of-
fenbarten Motivation und durch die Deontologie des Gefiihls rational ver-
anschaulichten Motivation in den realen politischen Streit eintreten. Es
gilt: Bei der Theorie darf er nicht stehen bleiben, seine Pflicht ist die reale
Umsetzung der Theorie.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

Der Philosoph muss dazu die breite Offentlichkeit aufsuchen, sich mit
realen —nicht an Philosophie interessierten — Personen auch auseinander-
setzen, mit ihnen debattieren, sie dazu bringen sich zu rechtfertigen und
die eigenen Positionen mit Argumenten zu verteidigen.

Es geht im Zweifel auch um reale Debatten mit Menschen, die gar
kein Interesse an einem Dialog mit Argumenten haben, sondern die Pa-
rolen duflern, die beschimpfen und in ihrem Weltbild wie eingemauert
erscheinen.

Der Sokratiker muss auch diesen Leuten begegnen und seinen Mut
dafiir aufbringen, sie nicht nur in das Gesprich zu bringen, sondern sie
auch im Gesprich umzuwenden. Genauso muss der Sokratiker beispiels-
weise einem libertir denkenden Menschen, der sich dagegen wehrt, hin-
terfragt zu werden, entgegentreten und ihn doch versuchen ins Gesprich
zu bringen. Diese Idee des »Ins-Gesprich-Bringen« ist die Konsequenz
des existenziellen Sozialrepublikanismus.

Wer als Philosoph wirklich etwas verindern will, muss seine Stimme
erheben, in Medien, auf Demonstrationen, in Online- und Offline-Initia-
tiven, in Parteien, und er muss mit Menschen debattieren, die Kant weder
gelesen haben, noch ihn kennen.

Das Forum ist also der Ort fiir den Philosophen.* Dort kann der Philo-
soph am besten wirken, wenn er Politiker ist. Als dieser Politiker muss

4 | Hier wird auch meine leichte Bevorzugung von Sokrates vor Platon deutlich,
die daraus entspringt, dass der Sokratiker versucht auf das Individuum zu zielen
- und zwar im Gesprach -, wahrend Platon mehr auf den Rahmen zielt, in dem das
Individuum zu dem geformt werden kann, was fiir es gut ist. Der Sokratiker - im
Gegensatz zum Platoniker - stellt die individuelle Lebensfiihrung in das Zentrum
seines Wirkens. Fiir diese individuelle Lebensfiihrung versucht er einerseits selbst
ein Vorbild zu sein und andererseits versucht er dem Anderen im Gesprach gerade
zu der Selbsterkenntnis zu verhelfen, dass es diese individuelle Lebensfiihrung
ist, die fiir die politische Philosophie und das gute Leben in der Polis zentral ist.
Ohne dieses Bewusstsein der Bedeutung der individuellen Lebensfiihrung fiir das
Leben ist das gute Leben nicht zu erreichen - weder fiir den Einzelnen, noch fiir
die Polis als Ganze. Platon hingegen achtet weniger auf den Einzelnen, sondern
vielmehr auf das Ganze. Sein Elitismus ist dann nur ein Element dieser Herab-
schatzung der Bedeutung des Einzelnen. Zwar ist die Rolle der Erziehung und der
padagogischen Institutionen fiir das Gelingen des guten Lebens in der Polis bei
ihm deutlicher als bei Sokrates, und das libernehme ich von Platon. Aber zentral

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

er im Wahlkreis am Wahlkampfstand auf dem Wochenmarkt mit der
Person diskutieren, die ihm dort unverhohlen sagt, dass Fliichtlinge fiir
ihn keine richtigen Menschen seien. Hier muss er eingreifen und auf
die Person wirken. Er darf nicht zulassen, dass die Person bei so einer
Einstellung bleibt. Das ist die Verantwortung des Philosophen. Und die-
se Verantwortung ist eine politische Verantwortung. Denn der Philosoph
muss stets das Ideal dessen zu Grunde legen, wie die Welt ideal eingerich-
tet wire. Und die Welt ist nur dann ideal eingerichtet, wenn es keine Men-
schen mehr gibt, die anderen Menschen ihr Menschenrecht absprechen.
Das ist eines der Gebote des Humanismus, die Grundlage einer idealen
politischen Ordnung sind. Zu diesen Geboten des Humanismus kommt
eine Leitkultur der Solidaritdt hinzu, sodass die ideale politische Ordnung
sowohl eine moralische als auch sozialstaatliche Basis hat. Ist diese Basis
nicht verwirklicht, steht die ideale politische Ordnung noch aus.

Existenzieller Republikaner ist jemand, der aber eben nicht nur eine
normative Position dazu entwickelt, wie die politische Ordnung der Welt
auszusehen hat, sondern der aktiv fiir sie eintritt und fiir diese wirbt,
sodass sie Realitit wird. Der existenzielle Republikaner will somit seine
Theorie zur Praxis machen: Er will sie verwirklichen. Dafiir steht er ex-
emplarisch und geht er exemplarisch voran. Nur dann kann er ein Bei-
spiel fiir die Idee des existenziellen Republikaners sein, wenn er es selbst
ist. Nur dann, wenn er selbst den Weg in die Praxis geht, kann er anzei-
gen, worum es dem existenziellen Republikaner zu gehen hat.

Es geht also letztlich darum, selber darauf hinzuwirken, dass die
moralische und sozialstaatliche Basis der idealen politischen Ordnung
als Zivilreligion der Freiheit institutionalisiert wird. Das ist das Ziel fur
den existenziellen Republikaner. Sein politisches Handeln ist da nicht
zweckbefreit, nicht diffus, nicht freistehend, nicht pragmatisch willkiir-
lich, nicht plural offen, sondern hat ein klares Ziel. Man darf davon spre-
chen, dass er von einer Eschatologie geprigt ist. Und diese Eschatologie
ist individuell und universal zugleich. Universal ist sie, in dem sie auf die
Verwirklichung — im Sinne einer Vollendung — einer idealen politischen
Ordnung zielt. Individuell ist sie, weil der existenzielle Republikaner indi-
viduell die Verantwortung zur Verwirklichung dieser idealen politischen
Ordnung auf sich nimmt. Und sie ist dadurch zudem individuell, dass

fiir meine Bevorzugung des Sokratismus sind dann doch die Wertschatzung des
Individuums und die Betonung seiner eigenen Entfaltungsmaoglichkeiten.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

durch die ideale politische Ordnung garantiert werden soll, dass sich ein
jeder an der moralischen und sozialstaatlichen Basis der idealen politischen
Ordnung ausrichtet. Mithin ist der existenzielle Republikaner ein Vorldu-
fer des Ideals. Der existenzielle Republikaner zeigt durch sein politisches
Handeln das Ideal an, bevor es in der idealen politischen Ordnung Stan-
dard geworden ist.

Der existenzielle Republikaner begeht aber nicht den Fehler, den man
bei einer Erlésungshoffnung — wie sie eine Eschatologie zumeist ist — oft
macht. Denn er ist Realist, obwohl er Idealist ist. Er tut nicht so, dass der
Weg zur Verwirklichung der idealen politischen Ordnung einfach ist. Er
rechnet vielmehr damit, dass der Fortschritt keine Gerade ist. Er ist be-
scheiden genug, auch einen kleinen Fortschritt als Fortschritt anerken-
nen zu kénnen. Es muss nicht immer der grofRe Wurf sein. Er opfert aber
seine Vision und sein Ideal von der politischen Ordnung nicht einem op-
portunistischen Pragmatismus.

Der existenzielle Republikaner ist ein Optimist, der nicht sofort die
Umsetzung seines Ideals erwartet. Er wirbt bestindig und kontinuierlich
fur sein Ideal. Und er ist nicht nur optimistisch, dass eine Anniherung
an sein Ideal kontinuierlich und bestindig gelingt, sondern er kommt
mit dieser Evolution — sofern sie ihm als von ihm selbst mit gestaltbar er-
scheint — gut zu Recht. Er braucht keine Revolution sofort.

Die einzige Revolution, die er will, hat er schon an sich und fiir sich
vollzogen. Das ist die sokratische Revolution des Denkens und Handelns.
Nur er selbst war das Ziel seiner Revolution. Er hat sich als existenziel-
ler Republikaner selbst gewihlt. Er hat den existenziellen Republikanis-
mus zu seinem Selbstverstindnis gemacht. Das war seine Revolution an
sich und fiir sich. Dadurch, dass er exemplarisch vorangeht, hat er somit
seine Revolution schon zu Ende gebracht. Seine Revolution war somit
lediglich eine individuelle Revolution. Diese Umwilzung war somit eine
existenzielle Umwilzung. Sie war ein Akt individueller Selbstgewissheit
und individueller Charakterbildung. Seine Existenzphilosophie ist somit
in einer neuen Haltung und einem neuen Selbstverstindnis gemiindet. Die
Miindung in den existenziellen Republikanismus, das ist das Produkt einer
individuellen Entscheidung auf Grundlage der Anerkennung von sich
als liebendes Wesen. Somit ist auch klar, dass zunichst der existenzielle
Republikanismus lediglich Auswirkungen auf das Individuum selbst hat
—auch wenn diese Auswirkung zugleich vom gleichen Individuum ausge-
gangen ist. Erst nachdem der existenzielle Sozialrepublikaner ein solcher

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Existenzieller Republikanismus

geworden ist, beginnt Theorie und Praxis eine Einheit zu bilden, wodurch
nun die Grundlage fiir das reale politische Engagement gelegt ist.

Dabei erwartet der existenzielle Sozialrepublikaner nicht, dass sofort
die Welt nach seinem Bilde entsteht. Er macht zunichst lediglich einen
Anfang fiir sein Ideal und wirbt kontinuierlich fiir den existenziellen So-
zialrepublikanismus. Er strebt danach, den existenziellen Sozialrepubli-
kanismus in einer Zivilreligion der Freiheit aufzuheben. Er strebt somit
danach den existenziellen Sozialrepublikanismus zu einer realen Macht
zu bringen. Und diese Macht kann nur dadurch gelingen, dass die Zahl
der existenziellen Sozialrepublikaner wichst. Oder anders gesagt: Sie
kann nur dadurch gelingen, dass ein Bund der Hoffenden entsteht, die
sich einig wissen im Ziel der Verwirklichung der Zivilreligion der Frei-
heit. Somit macht der existenzielle Sozialrepublikaner einen Anfang und
hofft, dass sein Vorbild und sein Vorldufertum Schule macht. Warum sein
Selbstverstindnis, seine Haltung und seine Grundeinstellung intersub-
jektiv verallgemeinerbar sind, ist durch die Deontologie des Gefiihls plau-
sibel gemacht worden. Mit der Deontologie des Gefiihls hat er sich ver-
standlich gemacht. Nun strebt er nach der Vermehrung und Verbreitung
seines Selbstverstindnisses, seiner Haltung und seiner Grundeinstel-
lung. Dabei erwartet er keine sofortige Verwirklichung. Der existenzielle
Republikaner ist also nicht per se vom Zustand der Welt immer schon
enttduscht. Er ist nicht grundsitzlich unzufrieden, sodass nur noch eine
Revolution ihm zu seiner eigenen Erlésung verhelfen kann. Das Ganze
muss ihn nicht befreien, sondern er nimmt sich zur Pflicht, das Ganze zu
einer Einheit mit sich selbst zu bringen. Er ist es, der es auf sich nimmt
zu befreien. Er will sein Ideal Realitit werden lassen. Dafiir kann er es
wertschitzen, wenn es mit dem Ideal teilweise und zeitweise nur langsam
vorangeht — auch wenn er lieber will, dass es schneller geht.

Der existenzielle Republikaner redet die Welt nicht grundsitzlich
schlecht, wenn es viele positive Aspekte gibt. Er betont vielmehr auch
die kleinen Fortschritte. Er ist somit weder ein Kulturpessimist, noch ein
weltfremder Idealist. Er sucht in seinem Handeln somit auch die richtige
Mitte, zwischen Uibersteigerten Ehrgeiz fur sein Ideal und der Niichtern-
heit, die aus seiner Weltoffenheit und seinem Realismus entspringt. Er
ist also ambitioniert genug, nicht in einen kulturpessimistischen Realis-
mus zu verfallen, und gleichsam ist er demiitig genug, die Reichweite
und die Wirksambkeit seines Pathos” nicht iiber zu bewerten. Er steht mit
beiden Beinen auf dem Boden und streckt doch — wie Platon auf dem

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

berithmten Gemilde von Raffael — den Finger Richtung Himmel. Er hat
ein Ideal, und daran hilt er fest. Der existenzielle Sozialrepublikaner ist
insoweit konservativ, als dass er von diesem Ideal nicht abkehrt. Sein Ziel
bleibt sein Ziel — auch wenn er in der Wahl der Mittel zum Erreichen des
Ziels durchaus auch pragmatisch sein kann. Er ist offen genug sich auf
Verinderungen in der Gesellschaft einzulassen und konservativ genug,
um stets sein Ideal zum Mafistab seines Handelns zu machen. Vor allem
aber resigniert er nicht. Er richtet sich nicht aus Pessimismus oder gar
aus Uberzeugung in einer privaten Wohlstandsatmosphire ein. Er bleibt
auf sein Ziel ausgerichtet. Dafiir ist er stets exemplarisch aktiv. Er streitet
dafiir, wirbt dafiir und das auch beziehungsweise vor allem gegen Wider-
stand. Das ist es auch, was ihn zum Sokratiker macht. Er ist Realist genug
anzuerkennen, dass sein Ideal nicht sofort von jedem geteilt wird und
die Verwirklichung des Ideals somit nicht ohne Streit, nicht ohne Ausei-
nandersetzung gelingen kann. Darum ist er ebenso darauf ausgerichtet,
sich an jeden zu wenden, um von seinem Ideal zu tiberzeugen. Darum ist
er ganz konkret politisch aktiv: Und das ist er, in dem er in der Zeitung
schreibt, auf Demonstrationen mitgeht, sich in einer Partei engagiert. Er
ist einfach jemand, der grundsitzlich mit allen bereit ist zu streiten.

Und der existenzielle Republikaner, so wie ich ihn denke, der hat eben
eine klare normative Idee davon, wie die Welt politisch geordnet sein soll.
Dafiir setzt er sich im Streit ein. Darum geht er ganz aktiv in den Streit
mit Menschen, die eine ganz andere Auffassung davon haben, was die
ideale politische Ordnung ist, oder mit Menschen, die glauben, sich der
normativen Debatte dariiber, was eine ideale politische Ordnung ist, ent-
ziehen zu koénnen.

Worin die ideale politische Ordnung aber besteht, habe ich beschrie-
ben: Sie ist eine sozialrepublikanische Ordnung. Solidaritit als eine Ent-
duerung des Willens zu einer liebenswiirdigen Welt ist der Kern fiir die
Schaffung, aber auch den Erhalt dieser sozialrepublikanischen Ordnung.

Der politische Sokratismus, vielmehr der politische Sokratiker, soll die-
sen realen Einsatz fur die Verwirklichung dieser sozialrepublikanischen
Ordnung symbolisieren. Sokrates ist ein Symbol fiir einen echten, geleb-
ten, ernstgemeinten, realpolitischen Einsatz. Der Sokratiker meint es
ernst — der Sokratiker ist kein liberaler Relativist, der sich mit allem ar-
rangieren kann, solange es einen Rechtsstaat gibt. Der Sokratiker toleriert
nicht alles. Der Sokratiker beschénigt nicht, ignoriert nicht, sieht nicht
weg. Er ist unangenehm, er nervt zuweilen und ist stets listig. Aber all

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Existenzieller Republikanismus

das macht seine Ernsthaftigkeit aus. Seine Ernsthaftigkeit ist das Symbol
fiir sein existenzielles Engagement. Seine Ernsthaftigkeit ist Ausdruck sei-
ner als personliche Verantwortung wahrgenommenen Verpflichtung die
Welt liebenswiirdig einzurichten. Und weil diese Ernsthaftigkeit an den
Mitbtirger gerichtet werden muss, um das Ziel des eigenen existenziel-
len Engagements iiberhaupt erreichen zu konnen, ist dieses existenzielle
Engagement zugleich republikanisch. Republikanisch meint damit: den
Versuch zu wagen, eine Menge von Biirgern hinter die eigene Sache zu
bringen — und mit ihnen dann gemeinsame Sache zu machen. Nur wenn
man diesen demokratischen Akt der Uberzeugungsarbeit wagt, kann
man erwarten, dass sich andere Menschen aus eigenem Entschluss, aus
eigener Uberzeugtheit, ebenso zur Ubernahme der persénlichen Verant-
wortung fiir die Realisierung einer sozialrepublikanischen — und zugleich
liebenswiirdigen — politischen Ordnung selbst verpflichten. Nur wenn man
die Wirkung auf den Anderen sucht, kann man auch bewirken. Zwar
bleibt der Entschluss des Anderen ein existenzieller und individueller
Akt, den man fiir den Anderen eben gerade nicht vollziehen kann, aber
es ist doch der Versuch den Anderen zu diesem individuellen Akt anzu-
regen, der die Wirkung erzielen kann, dass der Andere sich letztlich zu
seiner Ausrichtung auf die sozialrepublikanische Ordnung entschliefit.
Nur wer das »Wagnis der Offentlichkeit« (Jaspers 1974: 129) eingeht, hat
somit die Chance Wirkung zu erzielen.

Der sokratische Ernst ist somit der doppelte Ausdruck des existenziellen
und republikanischen Engagements fiir eine ideale politische Ordnung. So-
krates ist das Vorbild fiir einen existenziellen Republikaner. Denn Sokrates
wagt es auf seine Mitbiirger dergestalt zu wirken, dass sie ihre Pflicht fiir
das Gute und Wahre anerkennen und sich dazu bekennen. Er versucht auf
sie so zu wirken, dass sie es zu ihrer eigenen — existenziellen — Aufgabe
machen, sich um die Annidherung an das Gute und Wahre zu bemiihen.
Dieses Bewirken einer inneren Neuausrichtung auf eine ideale politische
Ordnung ist Anspruch einer sokratischen Philosophie, die immer zugleich
eine politische Praxis bereits ist, ja sogar nur als eine Praxis funktioniert.
Der Sokratiker versucht gewissermaflen, den Ruf des Gewissens zur Reali-
sierung einer liebenswiirdigen Ordnung anzuregen, und zwar dergestalt,
dass er versucht dem Anderen sein liebendes Verstehen zu entlocken, zu
entbergen. Der Sokratiker zielt somit auf die Offenbarung des Anderen
als liebendes Wesen — diese Entbergung sucht er im realen Dialog, eben
im sokratischen Dialog. Sein Ziel ist im Dialog den Anderen davon zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Die Theorie muss zur Praxis werden

iiberzeugen, dass er ein liebendes Wesen ist und als dieses Wesen die
Pflicht hat, die Welt als liebenswiirdig einzurichten. Was die Deontologie
des Gefiihls zeigt, dazu will der Sokratiker iiberzeugen. Die Deontologie
des Gefiihls ist also die Basis auf dessen Grundlage der Sokratiker iiber-
zeugen will. Aber es braucht diesen sokratischen Ernst, um den realen Ein-
satz fiir das Wissen zu wagen, was die Deontologie gezeigt hat.

Gerade wegen seiner Ernsthaftigkeit, seiner Geradlinigkeit, seiner
Konsequenz und seinem nicht gespielten, sondern aufrechten Pathos
ist Sokrates somit nun auch das richtige Vorbild fir eine Erneuerung der
Philosophie, eine Erneuerung der politischen Debattenkultur, eine Er-
neuerung des Zeitgeistes. Sokrates ist die Antwort auf die Postmoderne.
Der politische Sokratismus ist die Antwort auf den radikalen Pluralismus
und Relativismus. Der politische Sokratismus ist das, was Holderlin als die
Rettung vor der Gefahr ansehen wiirde. Der politische Sokratismus kann
einen neuen Konsens schaffen, in dem er uns auf eine Leitkultur des Huma-
nismus und der Solidaritdt fokussiert. Es geht um einen neuen Grundwerte-
konsens. Und den kann nur ein politischer Sokratismus bewirken.

Sokrates geht es um Wahrheit. Modern und nicht mehr metaphysisch
geprigt bedeutet das: Wahrheit als Konsens. Ein Konsens aus Willen. Ein
Konsens aus der emotionalen und rationalen Gewissheit der Solidaritit als
der richtigen Grundeinstellung. Dem Sokratiker, so wie ich ihn denke, geht
um den Konsens iiber das liebende Verstehen: Vielmehr will der Sokrati-
ker das liebende Verstehen zum Konsens machen. Dazu muss er sich an
den Anderen richten. Denn »Wahrheit beginnt zu zweien« (Jaspers 2010:
95). Die Solidaritit ist noch nicht, sofern sie nicht mitgeteilt, nicht fiir sie
geworben, sie nicht in die Welt gebracht wurde. Und nur durch Kommu-
nikation kann sie in die Welt gebracht werden. »Was sich nicht in Kom-
munikation verwirklicht, ist noch nicht« (ebenda). Zugleich ist mit der
Hinwendung zum anderen vom existenziellen Republikaner verstanden
worden, dass »ohne existentielle Kommunikation« »alle Liebe fragwiirdig« ist
(Jaspers 1973: 72). Denn die Liebe muss sich in der Kommunikation be-
wihren (vgl. ebenda). Der politische Sokratiker verpflichtet sich zu dieser
existenziellen Kommunikation. Er ist aber auch bereit, diese Kommuni-
kation als das zu verstehen, was Karl Jaspers »liebender Kampf« nennt
(vgl. ebenda: 65). Somit versteht der existenzielle Republikaner die kimp-
fende Liebe im Sinne von Jaspers als etwas, was in Frage stellt, was schwer
macht und was fordert (vgl. ebenda). Der existenzielle Republikaner be-
geht somit letztlich liebende Kommunikation. Und zwar in dem Sinne,

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Existenzieller Republikanismus

dass er den Anderen herausfordert, mit einem selbst zu einem Konsens
uiber das liebende Verstehen zu kommen.

Ziel des politischen Sokratikers bleibt nimlich die Uberzeugung fiir
die Leitkultur des Humanismus und der Solidaritit. Er zielt, gegen die Hege-
monie des Neoliberalismus auf eine Etablierung einer neuen politischen
Ordnung. Er will eine reale Verinderung — ganz im Sinne der 11. Feuer-
bachthese von Karl Marx.

Sein Habitus kehrt in die Welt ein. Das ist sein Weg, welcher seinen
Entwurf letztlich erst plausibel macht. Sein Beispiel soll aber Schule ma-
chen. Das ist auch der Sinn seines exemplarischen Entwurfs.

Hat er keine andere Wahl als den Gang in die Praxis? Hat der Sokrati-
ker als liebendes Wesen keine Chance gegen seine Natur zu sein? Zwingt
ihn seine Natur?

Nun, der Sokratiker hatte eine Wahl: In dieser Wahl hat er sich zum
liebenden Wesen, zum existenziellen Republikaner entschieden. Er hat es
anerkannt, dass dies sein Selbstverstindnis ist. Er kann dieses Selbstver-
stindnis nun zwar noch ablegen, aber er will es eben nicht mehr, weil er
sich dazu bekannt hat, dass dies sein Weg ist. Er muss kein existenzieller
Republikaner sein, aber er will eben einer sein. Seine Wahl hat er getrof-
fen. Er hat seinen Weg definiert. Warum sollte er sich also untreu werden?
Warum sollte er inkonsequent werden?

Fur ihn vollzieht sich seine Selbstbestimmung gerade durch die Aus-
ibung seines Selbstverstindnisses. Er ist im Reinen mit sich, wenn er sich
treu bleibt. Daher bleibt er auf dem Weg: Dem Weg von der Natur zur
Kultur.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Literaturverzeichnis

Arendt, Hannah (1958): Freiheit und Politik. Ein Vortrag, in: Die neue
Rundschau, 69/4, S. 670-694.

Arendt, Hannah (1998): Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philo-
sophie, Miinchen.

Arendt, Hannah (2008): Vita activa. Oder vom titigen Leben, Miinchen.

Arendt, Hannah (2009): Macht und Gewalt, Miinchen.

Arendt, Hannah (2011): Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Ba-
nalitit des Bésen, Miinchen.

Arendt, Hannah (2014): Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wol-
len, Miinchen.

Aristoteles (2008): Nikomachische Ethik, Hamburg.

Assheuer, Thomas (2013): »Er spricht vom Rasseprinzip«, in: Die Zeit,
Nr.1/2014, verfligbar auf Zeit Online unter URL: www.zeit.de/2014/01/
heidegger-antisemitismus-nachlass-schwarze-hefte, letzter Zugriff:
09.05.2016.

Assheuer, Thomas (2014): Das vergiftete Erbe, in: Die Zeit, Nr.12/2014,
verfiigbar auf Zeit Online unter URL: www.zeit.de/2014/12/heidegger-
schwarze-hefte-veroeffentlicht, letzter Zugriff: 09.05.2016.

Bahnsen, Ulrich/Spiewak, Martin (2013): Kopie aus dem Labor, Die Zeit,
Nr. 21, online verfiigbar auf Zeit Online unter URL: http://www.zeit.
de/2013/21/klonen-mensch-durchbruch, letzter Zugriff: 23.03.2017.

Becker, Michael (1998): Die Eigensinnigkeit des Politischen. Hannah
Arendt tiber Macht und Herrschaft, in: Imbusch, Peter (Hrsg): Macht
und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Konzeptionen und Theo-
rien, Opladen, S. 167-181.

Benhabib, Seyla (1987): Urteilskraft und die moralischen Grundlagen der
Politik im Werk Hannah Arendts, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, 41:4, S. 521-547.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Existenzieller Republikanismus

Berthold, Lutz (1997): Transitive Macht, intransitive Macht und ihre Ver-
bindung. Hermann Hellers Begriff der Organisation, in: Géhler, Ger-
hard u.a.: Institution — Macht — Reprisentation. Wofiir politische Ins-
titutionen stehen und wie sie wirken, Baden-Baden, S. 349-359.

Bonacker, Thorsten (2009): Die politische Theorie des freiheitlichen Re-
publikanismus. Hannah Arendt, in: Brodocz, André/Schaal, Gary S.
(Hg.): Politische Theorien der Gegenwart (Band 1), Opladen & Far-
mington Hills, S. 177-215.

Breier, Karl-Heinz (2001): Hannah Arendt zur Einfithrung, Hamburg.

Brumlik, Micha (2016): Das alte Denken der neuen Rechten. Mit Heideg-
ger und Evola gegen die offene Gesellschaft, in: Blitter fiir deutsche
und internationale Politik, 3/2016, S. 81-92.

Butler, Judith (1997): Kérper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des
Geschlechts, Frankfurt a.M.

Crouch, Colin (2008): Postdemokratie, Bonn.

Crouch, Colin (2011): Das befremdliche Uberleben des Neoliberalismus.
Postdemokratie II, Berlin.

DIW (2013): DIW Wochenbericht, 4, verfiigbar unter URL: www.diw.de/
documents/publikationen/73/diw_o1.c.414563.de/13-4.pdf, letzter Zu-
griff: 27.01.2015.

Déring, Sabine A. (2009) (Hg.): Philosophie der Gefiihle, Frankfurt a.M.

Flatscher, Matthias (2004) (Hg.): Martin Heidegger/Ludwig von Ficker.
Briefwechsel 1952-1967, Stuttgart.

Foucault, Michel (2004): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gou-
vernementalitat II, Frankfurt a.M.

Frede, Dorothea (2003): Stichwort: Wahrheit. Vom aufdeckenden Erschlie-
Ren zur Offenheit der Lichtung, in: Thom3, Dieter (Hg.): Heidegger-
Handbuch. Leben-Werk-Wirkung, Stuttgart/Weimar, S. 127-134.

Gerhardt, Volker (2007): Partizipation. Das Prinzip der Politik, Miinchen.

Gerhardt, Volker (2009): Existentieller Liberalismus. Beitridge zur Politi-
schen Philosophie und zum politischen Zeitgeschehen (Hg. von Héc-
tor Wittwer), Berlin.

Gloy, Karen (2004): Wahrheitstheorien. Eine Einfithrung, Tiibingen.

Goethe, Johann Wolfgang (1982): Wilhelm Meisters Wanderjahre, Stutt-
gart.

Gohler, Gerhard (1997): Der Zusammenhang von Institutionen, Macht
und Reprisentation, in: ders.u.a.: Institution — Macht — Reprisenta-

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Literaturverzeichnis

tion. Wofiir politische Institutionen stehen und wie sie wirken, Baden-
Baden, S. 11-62.

Gohler, Gerhard (2004): Macht, in: Gohler, Gerhard/Iser, Mattias/Kerner,
Ina (Hg.): Politische Theorie. 22 umkampfte Begriffe zur Einfiihrung,
Wiesbaden, S. 244-261.

Grossmann, Andreas (2008): Macht als Urphidnomen des Politischen.
Uberlegungen im Anschluss an Hannah Arendt, in: Krause, Ralf/Rél-
li, Marc (Hg.): Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philo-
sophie, Bielefeld, S. 49-62.

Habermas, Jiirgen (2014): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 1
Handlungsrationalitit und gesellschaftliche Rationalisierung, Frank-
furt a.M.

Hartmann, Martin (2010): Gefithle. Wie die Wissenschaften sie erkliren,
Frankfurt a.M./New York.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (2013): Grundlinien der Philosophie des
Rechts, Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin (1976): Vom Wesen der Wahrheit, in: ders: Wegmar-
ken, Frankfurt a.M., S. 177-202.

Heidegger, Martin (2006a): Der Feldweg, Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin (2006b): Sein und Zeit, Tiibingen.

Heidegger, Martin (2014a): Uberlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-
1938), hg. von Peter Trawny, Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin (2014b): Uberlegungen VII-XI (Schwarze Hefte
1938/39), hg. von Peter Trawny, Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin (2014¢): Uberlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-
1941), hg. von Peter Trawny, Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin (2015): Anmerkungen I-V (Schwarze Hefte 1942-1948),
hg. von Peter Trawny, Frankfurt a.M.

Heidenreich, Felix/Schaal, Gary S. (2012): Politische Theorie und Emotio-
nen, Baden-Baden.

Heisterhagen, Nils (2015): Heidegger, der Liberalismus und die Sozial-
demokratie, in: Carta, verfiigbar unter URL: www.carta.info/79020/
heidegger-der-liberalismus-und-die-sozialdemokratie/, letzter Zugrift:
09.05.2016.

Heisterhagen, Nils (2016): Heidegger und die Linken, in: The European
— Das Debattenmagazin, verfiigbar unter URL: www.theeuropean.de/
nils-heisterhagen--2/10872-der-philosoph-martin-heidegger-und-sei
ne-exegeten, letzter Zugriff: 09.05.2016.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

173


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Existenzieller Republikanismus

Hessel, Stéphane (2011a): Emp0ért euch, Berlin.

Hessel, Stéphane (2011b): Engagiert euch, Berlin.

Hobbes, Thomas (1986): Leviathan, Leipzig.

Holzing, Philipp (2014): Republikanismus. Geschichte und Theorie,
Stuttgart.

Huxley, Aldous (2004): Schéne neue Welt. Ein Roman der Zukunft,
Frankfurt a.M.

Imbusch, Peter (1998): Macht und Herrschaft in der Diskussion, in: ders.
(Hrsg): Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaftliche Konzeptionen
und Theorien, Opladen, S. 9-26.

Jaspers, Karl (1973): Philosophie II. Existenzerhellung, Berlin/Heidel-
berg/New York.

Jaspers, Karl (1974): Kleine Schule des philosophischen Denkens, Miin-
chen.

Jaspers, Karl (2010): Einfithrung in die Philosophie. Zwolf Radiovortrige,
Miinchen.

Jorke, Dirk (2010): Was kommt nach der Postdemokratie?, in: Vorginge,
2, S.17-25.

Kant, Immanuel (1974): Kritik der Urteilskraft, Frankfurt a.M.

Kant, Immanuel (2008): Zum ewigen Frieden, in: Zum ewigen Frieden
und andere Schriften, Frankfurt a.M., S. 152-205.

Kaube, Jiirgen (2014): Die Endschlacht der planetarischen Verbrecherban-
den, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 13.03.2014, verfiighar auf
Faz.net unter URL: www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/martin-
heideggers-schwarze-hefte-beweisen-den-antisemitismus-des-philo
sophen-12844017.html?printPaged Article=true#pagelndex_2, letzter
Zugriff: 09.05.2016.

Kriuter, Katrin (2009): Der Machtbegriff bei Hannah Arendt, Marburg.

Kriiger, Heike et.al. (2002): Schiilerduden Philosophie, Mannheim.

Larmore, Charles (2012): Vernunft und Subjektivitit, Frankfurt am Main.

Lyotard, Jean-Francois (1994): Das postmoderne Wissen. Ein Bericht,
Wien.

Lyotard, Jean-Francois (1987): Der Widerstreit, Miinchen.

Locke, John (1977): Zwei Abhandlungen tiber die Regierung, herausge-
geben und eingeleitet von Walter Euchner, Frankfurt am Main.

Luther, Martin (2011): Von der Freiheit eines Christenmenschen. Studien-
ausgabe, Stuttgart.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Literaturverzeichnis

Maus, Ingeborg (2011): Uber Volkssouverinitit. Elemente einer Demokra-
tietheorie, Frankfurt a.M.

Meyer, Katrin (2011): Kritik der Postdemokratie. Ranciére und Arendt tiber
die Paradoxien von Macht und Gleichheit, in: Leviathan, 39, S. 21-38.

Miller, Hans-Peter (2007): Max Weber, Koln/Weimar/Wien.

Miinkler, Herfried/Llanque, Marcus (1999): Die Frage nach der Gerech-
tigkeit in der Geschichte des politischen Denkens, in: dies. (Hg.): Kon-
zeptionen der Gerechtigkeit. Kulturvergleich — Ideengeschichte — Mo-
derne Debatte, Baden-Baden, S. 9-19.

Neuenhaus, Petra (1998): Max Weber. Amorphe Macht und Herrschafts-
gehiuse, in: Imbusch, Peter (Hrsg): Macht und Herrschaft. Sozialwis-
senschaftliche Konzeptionen und Theorien, Opladen, S. 77-93.

Nietzsche, Friedrich (2005): Unzeitgemifie Betrachtungen, in: ders: Ge-
sammelte Werke, Bindlach, S. 113-184.

Nussbaum, Martha (2002): Aristotelische Sozialdemokratie: Die Vertei-
digung universaler Werte in einer pluralistischen Welt, in: Nida-Rui-
melin, Julian/Thierse, Wolfgang (Hg.): Fiir eine aristotelische Sozial-
demokratie, Essen, S. 17-40.

Nussbaum, Martha C. (2014): Politische Emotionen. Warum Liebe fiir Ge-
rechtigkeit wichtig ist, Berlin.

Oxfam (2015): Wealth: Having it all and wanting more, verfiigbar unter
URL: www.oxfam.de/sites/www.oxfam.de/files/ib-wealth-having-all-
wanting-more-19o115-embargo-en.pdf, letzter Zugriff: 21.06.2016.

Oxfam (2016): An Economy for the 1 %, verfiigbar unter URL: https://
www.oxfam.org/sites/www.oxfam.org/files/file_attachments/bp2io-
economy-one-percent-tax-havens-180116-en_o.pdf, letzter Zugriff:
21.06.2016.

Oxfam (2017): An Economy for the 99 %, verfiigbar unter URL: https://
www.oxfam.de/system/files/sperrfrist_20170116-0101_economy-99-
percent_report.pdf, letzter Zugriff: 16.01.2017.

Penta, Leo Joseph (1985): Macht und Kommunikation. Eine Studie zum
Machtbegriff Hannah Arendts, Dissertation, Berlin.

Pettit, Philip (1997): Republicanism. A Theory of Freedom and Govern-
ment. Oxford.

Radbruch, Gustav (2002): Der Relativismus in der Rechtsphilosophie, in:
Horn, Christoph/Scarano, Nico (Hg.): Philosophie der Gerechtigkeit.
Texte von der Antike bis zur Gegenwart, Frankfurt a.M., S. 299-304.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

175


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

Radbruch, Gustav (2003a): Rechtsphilosophie, in: Dreier, Ralf/Paulson,
Stanley L. (Hg.): Gustav Radbruch Rechtsphilosophie. Studienausga-
be, Heidelberg, S. 1-192.

Radbruch, Gustav (2003b): Gesetzliches Unrecht und tibergesetzliches
Recht, in: Dreier, Ralf/Paulson, Stanley L. (Hg.): Gustav Radbruch
Rechtsphilosophie. Studienausgabe, Heidelberg, S. 211-219.

Rawls, John (2003): Gerechtigkeit als Fairnef2. Ein Neuentwurf, Frankfurt
a.M.

Rese, Friederike (2008): Macht, Gewalt und 6ffentlicher Raum bei Han-
nah Arendt, in: Grunenberg, Antonia/Meints, Waltraud/Bruns, Oli-
ver/Harckensee, Christine (Hrsg): Perspektiven politischen Denkens.
Zum 100. Geburtstag von Hannah Arendt, Frankfurt a.M., S. 109-131.

Rousseau, Jean Jacques (1981a): Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsit-
ze des Staatsrechts, in: ders: Sozialphilosophie und Politische Schrif-
ten, Miinchen, S. 269-391.

Rousseau, Jean Jacques (1981b): Entwurf einer Verfassung fir Korsika, in:
ders: Sozialphilosophie und Politische Schriften, Miinchen, S. 509-
501.

Rousseau, Jean Jacques (1981c): Betrachtungen iiber die Regierung Polens
und tiber deren vorgeschlagene Reform, in: ders: Sozialphilosophie
und Politische Schriften, Miinchen, S. 565-655.

Sen, Amartya (1992): Inequality Re-examined, Oxford.

Sen, Amartya (2000): Okonomie fiir den Menschen. Wege zu Gerechtig-
keit und Solidaritit in der Marktwirtschaft, Miinchen.

Skinner, Quentin (1998): Liberty before Liberalism, Cambridge.

Sternberger, Dolf (1967): >Ich wiinschte ein Biirger zu sein<. Neun Ver-
suche {iber den Staat, Frankfurt a.M.

Strauss, Leo (1957): What is Political Philosophy, in: The Journal of Poli-
tics, 3, S. 343-368.

Tiffany, Monika Katharina (2002): Der Begriff des sensus communis in
Kants Kritik der Urteilskraft. Historische und systematische Analyse,
Zirich.

Tommel, Tatjana Noemi (2013): Wille und Passion. Der Liebesbegriff bei
Heidegger und Arendt, Berlin.

Volk, Christian (2010): Die Ordnung der Freiheit. Recht und Politik im
Denken Hannah Arendts, Baden-Baden.

Weber, Max (1964): Wirtschaft und Gesellschaft (Erster Halbband), Ti-
bingen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

Danksagungen haben einen zwiespiltigen Charakter. Denn auf der einen
Seite gibt es sehr viele Menschen, denen der Autor zu Dank verpflichtet
ist, aber auf der anderen Seite kann er es kaum {iiberblicken, wer, wann,
wie, mit welcher Bemerkung und Tat Einfluss auf sein Werk genommen
hat. Im Grunde ist er allen zu Dank verpflichtet, denen er je begegnet
ist. Eine Auswahl derer zu treffen, denen er gesondert Dank schuldet, ist
daher nicht nur sehr willkiirlich, sondern reduziert den Kreis derer, die
wirklich Einfluss nahmen, vielleicht doch auf unberechtigte Weise.

Nichtsdestotrotz gibt es Menschen, denen ich gesondert Dank schul-
de. Ohne sie wiire das vorliegende Buch so nicht entstanden.

An erster Stelle ist hier mein Doktorvater, Volker Gerhardt, zu nennen.
Volker Gerhardt ist der gelassenste Mensch, der mir je begegnet ist. Mit
dieser Ruhe und Gelassenheit hat er die Arbeit eines jungen, zwar freien
Geistes, aber doch zuweilen unruhigen Geistes wie mir betreut.

Besonders dankbar bin ich, dass er die Betreuung meiner Arbeit iiber-
nommen hat, obgleich er selbst nicht fiir einen existenziellen Republika-
nismus, sondern vielmehr fiir einen existentiellen Liberalismus plidiert. Es
freut mich aber, dass wir uns trotz unterschiedlicher Ansitze in der Idee
des »exemplarischen Beispiels« treffen, welcher der Mensch zu sein hat.
Wenn das Ziel der Menschheit in ihren hochsten Exemplaren liegt, wie
Friedrich Nietzsche meinte, dann ist es in der Tat das Individuum, wel-
ches aufgefordert ist, selbst das Ideal in der Praxis zu werden, wovon man
in der Theorie nur schreiben kann. Volker Gerhardt ist dies als »existen-
tieller Liberaler« gelungen. Seine Gelassenheit entspringt gewiss nicht
nur aus seinem tiefgriindigen Werk iiber den »Sinn des Sinns«, in dem er
iber Sinnvertrauen und das Géttliche schreibt. Denn auch der Liberale,
zumindest dann, wenn er sich selbst versteht, ist ein gelassener Mensch.
So ein Mensch ist Gerhardt auch. Und es verwundert kaum, dass gerade

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

viele Liberale — man denke nur an Friedrich August von Hayek und Lud-
wig von Mises — ein sehr hohes Alter erreichten. Man mag nicht so weit
gehen, dass das Geheimnis eines langen Lebens in einer liberalen Hal-
tung begriindet ist, aber an Volker Gerhardt kann man doch als ein »ex-
emplarisches Beispiel« zumindest beobachten, wie man so leben kann,
dass man mit sich im Reinen ist. So kann man gewiss ein gelassenes
Leben fiihren.

Gerhardt ist fiir mich auch in vielerlei Hinsicht einer der grofiten Phi-
losophen dieses Landes. Und wenn man weniger Platon, sondern mehr
Sokrates glaubt, dann ist es nicht allein die Theorie, die begriindet, wie
sehr jemand diese anerkennende Beschreibung verdient, sondern es ist
seine Lebensfiihrung, sein alltdgliches Handeln. Es ist die Praxis. Es geht
nicht nur um ein exemplarisches Denken, sondern vielmehr auch um ein
exemplarisches Handeln. Der Mensch muss konsequent sein. Kantisch aus-
gedriickt: Das, was man aus Vernunft will, muss man auch umsetzen,
man muss es leben, man muss danach leben. Existenziell ausgedriickt:
Das, was man als vorbildhaft kennzeichnet, muss man auch als Vorbild
selbst einhalten. Sokratisch ausgedriickt: Haltung und Handlung diirfen
sich nicht widersprechen, sondern sollten sich vielmehr verbinden. Hal-
tung muss sich in der Handlung ausdriicken und dort sich vollenden.
Volker Gerhardt hat diese Elemente des Kantianismus, Existenzialismus
und Sokratismus auf seine Weise verwirklicht und zwar durch sich selbst.
Und darauf kommt es an. Volker Gerhardt hat es in meinen Augen so zu
einem Vorbild geschafft.

Vor allem seine Gelassenheit werde ich mir zum Vorbild nehmen. Viel-
leicht ist es mir als »Existenzieller Republikaner« schwieriger diese zu er-
reichen. Denn da ist etwas, was mich treibt. Ich will eine bessere Welt und
ich spiire die persénliche Verantwortung dafiir. In vielerlei Hinsicht stimmt
das, was Alexander von Humboldt in seinen jungen Jahren tiber sich selbst
geschrieben hat, auch fiir mich. In einem Brief an Wilhelm Gabriel Wege-
ner schrieb er am 23. September 1790: »Es ist ein Treiben in mir, dass ich
oft denke, ich verliere mein bisschen Verstand. Und doch ist dies Treiben
notwendig, um rastlos nach guten Zwecken hinzuwirken.« Der existen-
zielle Republikaner, der ich bin, kann nicht anders, er will nicht anders,
als nach guten Zwecken hinzuwirken. Daher nimmt er das »Wagnis der
Offentlichkeit« (Karl Jaspers) an, und nutzt seine republikanische Freiheit,
um etwas zu bewirken. Seine Liebe zur Welt treibt ihn dazu an. Wenn ich

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

es durch mein Tun schaffe, fiir diesen existenziellen Republikaner im sok-
ratischen Sinne selbst ein Vorbild zu sein, dann wire ich froh.

Mein zweiter besonderer Dank gilt Professor Wolfgang Schroeder. Er
hat diese Arbeit nicht betreut, aber doch auch méglich gemacht. Als frii-
herer Leiter der Grundsatzabteilung der IG Metall, in dessen Funktion
ich mit ihm zusammenarbeiten durfte, hat er mich in vielerlei Hinsicht
gefordert und mir die Moglichkeit geschaffen, an dieser Dissertation zu
arbeiten. Besonderer Dank gilt ihm auch deshalb, weil er meine Arbeits-
zeit voritbergehend reduzierte, als meine Mutter an Krebs starb. Ohne
diese Reduktion hitte ich vermutlich weder diese Arbeit wie vorgesehen
beendet, noch hitte ich die Kraft schopfen kénnen, um engagiert weiter
an neuen Projekten zu arbeiten. Thm bin ich daher zu tiefem Dank ver-
pflichtet.

Ich méchte mich auch bei Julian Nida-Riimelin dafiir bedanken, dass
er das Zweitgutachten iibernommen hat und bei der Disputation der
Arbeit wertvolle Hinweise gegeben hat. Dass meine Arbeit etwa eine Be-
kenntnisschrift ist, dariiber hatte ich zuvor nie nachgedacht. Aber genau
das ist sie und sollte es werden. Es geht in meiner Arbeit um ein Bekennt-
nis zum »Existenziellen Republikanismus«. Es geht darum, wozu sich
ein »existenzieller Republikaner« verpflichtet fithlt und warum. Und
es geht darum wie jemand ein solcher werden kann. Ohne Bekenntnis
jedenfalls, kann er nicht zum »existenziellen Republikaner« werden.

Besonderen Dank mochte ich auch an Barbara Zehnpfennig und ihr
Doktorandenseminar richten, an dem ich einst einmal teilnahm. Dort
verstand ich zu allererst, welcher Sokratiker ich eigentlich zu sein habe.
Das hat mich bestirkt einen politischen Sokratismus zu verfolgen.

Danken méochte ich auch Professor Gary Schaal und Matthias Lem-
ke, die mich fiir einen Vortrag iiber meine damals noch nicht komplett
ausgearbeitete Idee tiber einen »Existenziellen Republikanismus« nach
Hamburg eingeladen haben. Dort habe ich hinsichtlich des Realismus
meiner Theorie wichtige Hinweise bekommen.

Ich mochte auch Professor Vittorio Hdsle danken. In seinem Seminar
itber Hegel, an dem ich in Heidelberg teilnahm, — zuvor hatte ich mich
auch nicht besonders mit Hegel beschiftigt —, sind mir noch stirker die
Beziige zu Nietzsche klar geworden, die mein existenzieller Republika-
nismus aufweist. Mit anderen Worten: Ich habe mich nach dem Seminar
noch mehr auf die Idee des »exemplarischen Beispiels« fokussiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

179


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Existenzieller Republikanismus

Danken will ich auch Professor Rainer Schmalz-Bruns. Er war zwar
kein Hinweisgeber oder Leser der Arbeit, aber als ich Student der Poli-
tikwissenschaft in Hannover und studentischer Mitarbeiter an seinem
Lehrstuhl war, hat er mich zu einem richtigen Zeitpunkt zurecht gertickt.
Ich hatte mich ein wenig in einer diffusen Idee verloren, einer radikalen
Idee dazu. Ich hatte eine Idee, aber noch nicht die Kompetenz, sie aus-
zudriicken. Meine Arbeit war ein langer Prozess, sowohl des »Zu-sich-
selbst-Findens« als auch des Lernprozesses, dass ich gar nichts so radikal
anders machen muss, um etwas Neues zu schaffen, wie ich es zuvor lange
dachte.

Damit hingt auch zusammen, dass in einer ersten Version meiner
Dissertation — auf der diese Arbeit basiert — das Schlusskapitel noch aus
zwei fiktiven sokratischen Dialogen bestand. Ich war lange der Meinung,
dass man nur das Neue schaffen kann, wenn man in der Methode und
in der Form auch neue Wege geht — und wenn es in diesem Fall alte Wege
sind. Gewiss, ich gehe immer noch neue Wege in Methode und Ansatz
— die Metapsychologie zeigt es an. Ich merkte aber bald, dass ein Prin-
zip einer radikalen »schépferischen Zerstérung« (Joseph Schumpeter)
— nur um der Neuheit wegen — fiir die Theorie nicht in jeder Hinsicht
taugt. Und den Leser wahrscheinlich auch nur verwirrt zuriicklisst. Viel-
leicht liegt wirklich etwas Spannendes darin, wieder sokratische Dialoge
zu schreiben, um damit etwas mitzuteilen. Fiir meine Arbeit und meine
These passte es allerdings so nicht. Ich brauchte lange, um dies zu verste-
hen. Meine Arbeit sucht einen neuen Weg, aber nicht mehr einen radikal
neuen Weg. Erneuerung muss keine Revolution sein, aber neu sollte sie
schon sein. Erneuerung muss aufbauen auf Altem. In gewisser hegelscher
Sicht soll Theorie nach Synthese streben; verbinden, zusammenfiihren,
aufheben. Dazu muss sie — meines Erachtens — durch eine Dialektik der
Erneuerung hindurch. Die Erneuerung kommt aus keiner Ruhe, aus kei-
ner Kontinuitit, aus keiner Gewohnheit. Da braucht es immer erst eine
Distanzierung, eine Abkehrbewegung. Auf eine gewisse Weise braucht es
eine Negation. Die Negation aber nicht an sich und auch nicht nur fiir sie
selbst. Negation nicht aus Trotz und nicht aus Prinzip. Aber Negation aus
Drang zu Neuem. Negation als Schritt nach vorn. Negation immer mit
Blick auf eine neue Einheit. Negation immer mit Blick auf die Synthese.
Fortschrittist das Ziel. Fortschritt kann man nicht herbeikritisieren. Aber
Fortschritt kann nicht entstehen, wenn man das Bestehende einfach nur
gut findet. Denn dann fehlt eine Motivation fiir die Erneuerung. Ohne

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

eschatologischen Antrieb hat man die Erneuerung bereits aufgegeben. Und
Fortschritt ist eben solange nétig, wie es fiir die Gerechtigkeit noch etwas
zu tun gibt. Das ,goldene Zeitalter“ bleibt die Verheiflung, bleibt das Ziel.
Da miissen wir hin. Und die Theorie muss dafiir ihren Anteil leisten.
Professor Dirk Jérke mochte ich danken, dass ich Teil seines wunder-
baren Kolloquiums sein kann. Dort habe ich zuletzt nicht diese Arbeit
vorgestellt, sondern zwei kurze Texte. Die anschliefende Diskussion hat
mir aber noch einige Anregungen fiir die Finalisierung meiner Arbeit
geboten. Vor allem eine Einsicht ist mir noch einmal stirker gekommen:
Dieses Buch hier, ist ein Buch gegen die Postmoderne. Es ist ein Versuch,
die Moderne zu retten. Vielmehr: Es ist eine Anstiftung, die Moderne zu
retten. Mehr als eine Anstiftung kann ich nicht leisten. Ich bin ein Prak-
tiker. Aber ja, ich bin auch Theoretiker. Als dieser hoffe ich, dass andere
Theoretiker sich von mir anstiften lassen, und noch weitere Biicher schrei-
ben, mit denen wir die Moderne in der Theorie retten kénnen. Gewiss,
die Praktiker miissen diese Rettung dann vollenden. Und dieser Rettung
geht voraus, dass die Gefahr erkannt wird. Die Gefahr ist die Postmoder-
ne. Die Postmoderne, die auf eine diffuse Weise real geworden ist, muss
iiberwunden werden. Sie ist nicht das Ende der (Philosophie-)Geschichte.
Sie darf nicht das Ende sein. Es muss weiter gehen. Der Relativismus
darf nicht das Ende sein. Denn das wire auch das Ende der Philosophie.
Darum geht es um eine Apologie der Moderne, eine Apologie der Wahrheit
als Konsens und eine Apologie der Philosophie als Leitfunktion fiir die Ge-
sellschaft. Die Postmoderne war und ist nicht die Heilsbotschaft. Sie be-
friedet nicht. Wir miissen uns gegen die Postmoderne wenden. Wir miis-
sen uns gegen den Relativismus wenden. Wir miissen aufhéren, einen
radikalen Pluralismus als scheinbar einzig wahren Wert einer liberalen
Demokratie — gegen die Rechtspopulisten — zu verteidigen. Wir miissen
auch mit der Vielfaltseuphorie und dem nahezu ausufernden Differenzfeti-
schismus und Toleranzfetischismus aufhoren. Differenzen sind nicht grof-
artig. Differenzen miissen wir nicht stindig abfeiern. Unterschiede nicht
stindig hervorheben. Und vor allem nicht stindig zum Anderssein auf-
rufen. Ja, gerade postmoderne Gesellschaften brauchen Toleranz. Das ist
der Kitt, der sie zusammenhilt. Die Toleranz ist das Schmiermittel oder
Getriebedl einer vielfiltigen Gesellschaft. Und wer zum Anderssein auf-
ruft, wer Differenzen bejubelt, der muss sie eben auch aushalten kén-
nen. Die Toleranz — und das Plidoyer fiir sie — ist fiir die postmoderne
Gesellschaft konsequent. Ohne sie funktioniert die Postmoderne nicht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.

181


https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Existenzieller Republikanismus

Aber es geht einfach nicht um Toleranz. Es geht um Wahrheit. Es geht um
Konsens. Es geht nicht darum, uns gegenseitig unsere eigenen subjektiven
Wahrheiten zu dulden und zu ertragen, sondern es geht um Ubereinkunft
und Einigung. Wir miissen miteinander in einen liebenden Kampf um die
gemeinsame Wahrheit. Wir miissen uns miteinander auseinandersetzen,
miteinander reden, dabei friedlich und redlich bleiben, und gemeinsam
nach dem Konsens ringen. Denn wo nur noch Desinteresse fiireinander
ist, da ist bald oft auch viel Hime und Verachtung. Irgendwann kann man
nur noch tibereinander sprechen und nicht mehr miteinander. In so eine
Situation sind wir mit der Postmoderne bereits sehr stark geraten. Wenn
wir aber nun dagegen nicht aufbegehren und wenn wir sogar noch die
letzten Rudimente der Moderne verschwinden lassen, dann wird das nicht
gut gehen. Nicht fiir uns selbst, nicht fiir die Demokratie. Es liegt an uns,
ob wir uns aufeinander einlassen, es liegt an uns, ob wir das Gesprich
suchen. Wir haben eine Wahl. Und ich plidiere dafiir, eine Wahl fiir die
republikanische Freiheit zu treffen. Lasst uns partizipieren! Lasst uns de-
battieren! Lasst uns die Liebe zur Welt beweisen! Wir sollten nach einer
liebenswiirdigen Welt streben — alle und zwar gemeinsam!

Friedrich Nietzsche meinte, dass das Ziel der Menschheit in seinen
héchsten Exemplaren liege. Ich halte den existenziellen Republikaner fiir
jemanden, der gewillt ist, das beste Beispiel eines Citoyens, das beste Ex-
emplar eines guten Staatsbiirgers und Staatsfreundes zu werden. Und
der existenzielle Republikaner, der predigt eben nicht einfach Toleranz,
sondern er geht auf den Anderen zu. Er will vielmehr offen sein fiir den
Konsens. Er will den Konsens sogar bewirken. Er argumentiert auf den
Konsens hin.

Und dieser existenzielle Republikaner ist fiir mich zu gleich immer
auch ein Sozialrepublikaner. Er strebt nach einer idealen politischen
Ordnung - einer sozial-republikanischen Ordnung. Er hat somit ein kla-
res Ziel. Er debattiert gerade nicht nur nach Lust und Laune. Er richtet
sich auch nicht nach dem Populiren oder nach Umfragen aus. Er ist kein
prinzipienloser Pragmatiker, auch kein treuloser Opportunist. Vielmehr
hat er eine Vision, ein Ideal, eine konkrete Utopie einer guten Ordnung im
Kopf. Er strebt nach dem Besten. Er bleibt im besten platonischen Sinne
jemand, der die politische Wirklichkeit nicht idealisiert, sondern sie viel-
mehr ideal machen will. Ja, er ist ein Triumer. Sein Ziel ist es, von seinem
Traum anzustecken. Er wiinscht sich Besseres fiir die Welt. Oder um es in
Anlehnung an Ernst Bloch zu sagen: Der Sozialrepublikaner ist von einer

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Danksagung

Philosophie des Noch-Nicht getrieben. Ja, getrieben. Er kann, will und er
wird nicht locker lassen. Er wird immer sein Bestes fiir eine bessere Welt
tun.

Mein Dank gilt auch noch so vielen anderen, die an der Entstehung
dieser Arbeit Anteil hatten — insbesondere durch Korrektur, Lektiire und
allgemeine Tipps. Zu nennen wiren: Burkard Ruppert, Christoph Buett-
cher, Deliah Bolesta, Philip Dingeldey, Ellen Schneider, Wolfgang Heuer,
Sven Altenburger. Auflerdem danke ich den Lektoren und Programmma-
nagern beim transcript-Verlag, hier insbesondere Michael Volkmer und
Jennifer Niediek. Danken mdochte ich auch der SPD-Fraktion im Landtag
Rheinland-Pfalz, bei der ich mich als »existenzieller Republikaner« ganz
praktisch vollziehen kann.

Besonderer Dank gilt auflerdem meinem Vater, Bernd Heisterhagen.
Und Maike Kurowski gilt mein grofler Dank fiir ihre Unterstiitzung.

Nils Heisterhagen, Ende Mdrz 2017 in Mainz

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Les Convivialistes

Das konvivialistische Manifest

Fiir eine neue Kunst des Zusammenlebens
(herausgegeben von Frank Adloff und Claus Leggewie in
Zusammenarbeit mit dem Kite Hamburger Kolleg / Centre
for Global Cooperation Research Duisburg, tibersetzt aus dem
Franzosischen von Eva Moldenhauer)

2014, 80 S., kart., 7,99 € (DE), ISBN 978-3-8376-2898-2
als Open-Access-Publikation kostenlos erhiltlich
E-Book: ISBN 978-3-8394-2898-6

EPUB: ISBN 978-3-7328-2898-2

Jiirgen Manemann
Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Européer in den Krieg?

2015, 136 S., kart., 14,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3324-5

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fur eine neue Kunst der Aufmerksambkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart., 22,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3175-3

E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie

Jiirgen Manemann
Kritik des Anthropozins
Pladoyer fiir eine neue Humandkologie

2014, 144 S., kart., 16,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-2773-2

E-Book: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-2773-6
EPUB: 14,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-2773-2

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie
(aus dem Franzésischen tibersetzt

von Lilian Peter, mit einem Nachwort
von Thomas Bedorf und Kurt Réttgers)

Juli 2016, 160 S., kart., 24,99 € (DE),
ISBN 978-3-8376-3244-6
E-Book: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung

in weltbiirgerlicher Verantwortung

Mai 2016, 456 S., kart., 19,99 € (DE),

ISBN 978-3-8376-3477-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839440292 - am 14.02.2026, 09:39:56.



https://doi.org/10.14361/9783839440292
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Freiheit neu denken
	2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren
	2.1 Liebe und amor mundi
	2.2 Freiheit bei Hannah Arendt
	2.3 Macht bei Hannah Arendt
	2.4 Die Beziehung von Macht und Freiheit bei Hannah Arendt
	2.5 Das Vermögen der sozialen Bewegungen

	3. Die Idee des existenziellen Republikanismus
	4. Über Liebe und Hoffnung
	5. Die Theorie muss zur Praxis werden: Warum es einen politischen Sokratismus braucht
	5.1 Wohin das liebende Verstehen geht: Von der Natur zur Kultur
	5.2 Ein politischer Sokratismus ist gefordert

	6. Literaturverzeichnis
	7. Danksagung
	Cover
	Inhalt
	1. Freiheit neu denken
	2. Durch Freiheit substanzielle Freiheit realisieren
	2.1 Liebe und amor mundi
	2.2 Freiheit bei Hannah Arendt
	2.3 Macht bei Hannah Arendt
	2.4 Die Beziehung von Macht und Freiheit bei Hannah Arendt
	2.5 Das Vermögen der sozialen Bewegungen

	3. Die Idee des existenziellen Republikanismus
	4. Über Liebe und Hoffnung
	5. Die Theorie muss zur Praxis werden: Warum es einen politischen Sokratismus braucht
	5.1 Wohin das liebende Verstehen geht: Von der Natur zur Kultur
	5.2 Ein politischer Sokratismus ist gefordert

	6. Literaturverzeichnis
	7. Danksagung

