68

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

Dieser von Tocqueville beschriebene Zentralstaat, in dem die Individuen
schwach und dieser selbst stark ist und den Biirgern die Verantwortung fiir sich
selbst ein Stiick weit abnimmt, wiirde in heutiger Sprache dem entsprechen,
was wir Wohlfahrtsstaat nennen (vgl. Campagna 2001: 15). Der Zentralstaat ist fitr
Tocqueville demnach eine Bedrohung, weil er sich zum »despotischen Wohlfahrts-
staat« entwickeln konne (vgl. ebd.: 161). Um die Freiheit sei es in diesem Staat dann
nicht gut bestellt. Ein solches Staatsverstindnis gleiche der »idée que 'esprit d'une
nation est une espéce de pate que I'Etat a le droit de pétrir suivant une certaine vue
unique et uniforme dont il est seul juge« (OC I1, 2: 418).>* Ein Staat, der aktiv fiir eine
Form von materiellem Ausgleich und fiir eine Form von Armenfiirsorge eintritt, ist
laut Tocqueville eine Gefahr fiir die Freiheit. Insofern ist es keine Uberraschung,
dass seinen Schilderungen zufolge besonders die »unteren Klassen« Englands
nach Zentralisierung streben und die aristokratisch geprigten Ortsverwaltungen
bekimpfen, wohingegen die englische Aristokratie sich dieser Entwicklung nach
Kriften zu widersetzen versucht (vgl. DA: 795). Tocqueville richtet sich damit gegen
den Zentralstaat, gerade weil dieser im demokratischen Zeitalter die Grundlage
sozialistischer Vorstellungen bildet.

7 Intermediare Institutionen

Von der Zentralisierung infolge der franzdsischen Revolution von 1789 betroffen wa-
ren in erster Linie die sogenannten »Zwischengewaltenc, die auch als »intermedia-
re Institutionen« bezeichnet werden (vgl. Bluhm 2004: 41f.). Fiir Tocqueville spielen
sie als politische Institutionen eine zentrale Rolle. Sie sollen unter anderem die Lii-
cke fiillen, die der Verlust der Bande hinterlassen hat, die die aristokratische Gesell-
schaft zusammengehalten hitten. Doch was ist unter intermediiren Institutionen
zu verstehen? Der Begriff geht auf Montesquieu zuriick, der damit die Organisati-
on der Herrschaft im monarchischen Staat beschreibt. Dieser sei auf eine Form der
Vermittlung der Herrschaft vom Monarchen zu der Bevélkerung angewiesen:

»Die erwdhnten Grundgesetze — das Fundament der Staatsfithrung in der Monar-
chie —setzen notwendigerweise vermittelnde Kanale voraus, durch die die Macht
flieRt: Denn wenn es in einem Staat nur den vom Augenblick und der Laune be-
stimmten Willen eines Einzelnen gibt, kann nichts feststehend sein: Und infol-
gedessen gibt es dann auch kein Grundgesetz. Die natiirlichste untergeordnete
Cewalt zwischen Volk und Fithrung ist die des Adels.« (Montesquieu 1950: 89)

34  DiesesStaatsverstindnis sei, wie Tocqueville an dieser Stelle anmerkt, einer der grofRten Feh-
ler der franzdsischen Revolution von 1789 gewesen. Eine dhnliche Formulierung findet sich
in dem Bild, was er in Uber die Demokratie in Amerika von einer neuen Despotie unter demo-
kratischen Vorzeichen zeichnet (vgl. DA: 815).

am 13.02.20286, 01:57:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

Neben dem Adel war fiir Montesquieu aber auch die Geistlichkeit und die Verwal-
tung der Stidte eine solche Zwischengewalt, die die Funktion der politischen Mi-
Rigung und Vermittlung erfilllten (vgl. Rolin 2003: 271). Seit der Aufklirung wird
der Begriff der intermediiren Institution oder der Zwischengewalt daher mit dem
Stindestaat verbunden (vgl. Eberl/Erbentraut 2022: 13f.). Heute werden unter dem
Begriff der intermediiren Institutionen jene Einrichtungen verstanden, deren Auf-
gabe die Interessenvermittlung zwischen Staat und Gesellschaft ist. Dazu kénnen
klassisch Parteien, Gewerkschaften, Verbinde, aber auch die Prinzipien des Fodera-
lismus, der familiiren Verwandtschaft sowie alle moglichen Formen von Assoziatio-
nen, Korporationen, Sektionen und dezentralen Kérperschaften zihlen (vgl. ebd.:
25).

Tocquevilles Auseinandersetzung mit intermediiren Institutionen schliefit
zwar an die Auffassung Montesquieus an (vgl. Herb/Hidalgo 2005: 76), die in-
termediiren Gewalten des ancien régime sind fir ihn aber fir immer verloren. In
Abweichung zu anderen liberal-konservativen Theoretikern will er nicht die al-
ten intermediiren Gewalten wiederherstellen, sondern zeigen, dass das Konzept
anpassungsfihig ist und es somit auch spezifisch demokratische intermediire
Institutionen geben kénne.* Die feudale Ordnung habe dafiir gesorgt, dass die
Menschen durch Beruf, Besitz oder Geburt festgelegt seien, sodass sie »sich alle
als Kinder der gleichen Familie betrachten, [und] eine dauernde und titige Zu-
neigung zueinander« (DA: 653) empfinden. So hitten Leibeigene sich zu Hingabe
an den Herrn verpflichtet gefithlt, wohingegen dieser stets bereit gewesen sei, das
Leben seiner Leibeigenen gegen duflere Gefahren »unter eigener Lebensgefahr zu
verteidigen« (DA: 654). Die sozialen Bande des Feudalismus sind also im lokalen
Zusammenleben der Menschen zu finden. Thren Niedergang gilt es fir Tocqueville
in den demokratischen Gesellschaften zu kompensieren. Anderenfalls droht der
demokratische Despotismus einer Zentralverwaltung.

»Die Menschen brauchen aber viel Verstand, Wissen und Kénnen, um unter den
gleichen Umstanden mittelbare Gewalten zu schaffen und zu erhalten und ange-
sichts der Unabhingigkeit und Schwiche der einzelnen Biirger freie Vereinigun-
gen zu bilden, die imstande sind, ohne Zerstérung der Ordnung gegen die Tyran-
nei zu kimpfen [..]« (DA: 795).

Anders als im Feudalismus miissten in demokratischen Gesellschaften die inter-
mediiren Institutionen also erst von den Menschen erschaffen werden. Villa un-
terscheidet hierbei mit Blick auf Tocqueville zwischen den Gemeindeinstitutionen

35 Indiesem Sinne unterscheidet Tocqueville die neuen intermediiren Gewalten (pouvoirs oder
puissances intermédiaires) der modernen Demokratie auch begrifflich von denen des ancien
régime, den corps intermédiaires (vgl. Auderset 2021: 311).

am 13.02.20286, 01:57:03. op

69


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

als permanent associations, den Parteien als political associations und den Vereinen als
civil associations (vgl. Villa 2006: 224f.). Tocqueville gehe es weniger um die Unter-
scheidung zwischen einer politischen und einer zivilen Gesellschaft oder zwischen
politischen und zivilen Organisationen: Vielmehr stehe die Unterscheidung von lo-
kalen und zentralen Organisationen im Mittelpunkt. Dazu gehorten fiir ihn Stadt-
versammlungen, eine freie Presse, die Trennung von Staat und Kirche, eine f3dera-
le Regierungsstruktur, politische Vereinigungen sowie nicht-politische Vereinigun-
gen (vgl. ebd.: 219). Ich méchte hier drei intermediire Institutionen genauer in den
Blick nehmen, weil sie eine zentrale Rolle bei Tocquevilles Abfederung der Demokra-
tisierung spielen: die politischen und zivilgesellschaftlichen Vereinigungen (Vereine
und Parteien) und sowie die lokalen Institutionen der Selbstregierung.

7.1 Vereine und Parteien

Wenn zurecht betont wird, dass Tocqueville die Bedeutung der Zivilgesellschaft
gegeniiber den politischen Institutionen der Kategorie »Staatsorgane« hervorhebrt,
folgt daraus nicht, dass die Zivilgesellschaft »unpolitisch« sei. Das Gegenteil ist
der Fall: Bei Tocquevilles Vorstellung von Zivilgesellschaft nehmen politische In-
stitutionen eine zentrale Funktion ein. Die Zivilgesellschaft kann als Sphire jener
intermedidren politischen Organisationen betrachtet werden, in der die fiir die
Demokratie so wichtigen Sitten geprigt und kultiviert werden (vgl. Villa 2006:
224). Die Griindung von Vereinen erfolge etwa in den USA aus der Erfahrung, dass
man sich auf keine hohere staatliche Macht verlassen kénne, wenn man »gegen
die Ubel und Hemmnisse des Lebens« ankimpfen wolle: Ob es sich um religiése,
sittliche, gewerbliche oder politische Zwecke handele — in den USA beobachtet
Tocqueville eine Neigung zur Bildung von Vereinen (vgl. DA: 216f.), denen er eine
positive Wirkung auf das politische Leben zuspricht, insbesondere als Schutz vor
der »Tyrannei der Mehrheit«. Neben der Neigung, zur Losung tiglicher Probleme
des Zusammenlebens nicht etwa eine zentrale staatliche Instanz anzurufen, son-
dern sich zu organisieren und die Probleme kollektiv selbstindig zu lésen, ist die
politische Organisation von Minderheiten fiir Tocqueville besonders wichtig. Sollte
die jeweilige sich in Besitz der staatlichen Macht befindliche Mehrheit die unterle-
gene Minderheit zu tyrannisieren beabsichtigen, sei diese durch die Organisation
als Kollektiv nicht so wehrlos gegen die staatliche Macht wie die Individuen. In
der verfassungsrechtlichen Garantie der Vereinsfreiheit der USA sieht Tocqueville
daher eine »notwendige Sicherheit gegen die Tyrannei« (DA: 220).

Mit dieser Freiheit sind explizit auch politische Parteien gemeint, die Tocque-
ville als letzte Stufe der Bildung politischer Vereinigungen bezeichnet — die Mog-
lichkeit der freien Bildung politischer Vereinigungen wird von ihm aus dem allge-

am 13.02.20286, 01:57:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

meinen Recht zur Vereinsgriindung abgeleitet.? Bei dieser ersten Stufe der Vereins-
grindung sammele sich eine gewisse Anzahl von Biirgern, die dhnliche Anschau-
ungen vertreten, um diese in der Gesellschaft zur »Geltung zu bringen« (DA: 217).
Nachdem sich die Mitglieder kennengelernt und ein klares Ziel sowie einen Plan zu
dessen Erreichung formuliert haben, komme die zweite Stufe zum Tragen: die Ver-
sammlungsfreiheit. Diese gebe der Vereinigung die Moglichkeit, sich an beliebigen
Stellen des Landes niederzulassen und ihren Einfluss zu verbreitern (vgl. DA: 218).
Schliefilich erreiche die Vereinigung die dritte Stufe der politischen Partei, sobald
sie Wahlversammlungen abhielten, um Delegierte zu ernennen, die die Gesamt-
heit der Mitglieder in einer zentralen Versammlung reprisentiere. Tocqueville un-
terscheidet also nicht grundsitzlich zwischen »zivilen« und »politischen« Vereini-
gungen (vgl. Villa 2006: 231ff.). Vielmehr sind diese in ihrer Entwicklung notwendig
verzahnt und kénnen nicht klar unterschieden werden.

Der politische Wert der Vereinigungen zum Schutz gegen die »Tyrannei der
Mehrheit« kommt bei ihm gerade dann zur Geltung, wenn sie sich als politische
Parteien konstituieren. Die Partei bilde dabei »eine Art Volk im Volke fiir sich, eine
Regierung innerhalb der Regierung« (DA: 218). Als solche sei die politische Partei
einer Minderheit in der Lage, das »Durchregieren« der regierenden Mehrheit effek-
tiver zu erschweren als die einzelnen Biirger ohne eine solche Institutionalisierung
gemeinsamer Interessen. Die nicht an der Regierung befindliche Partei wiirde
somit versuchen, »die moralische Herrschaft der Mehrheit zu schwichen« und
tiber 6ffentliche Kritik an der Regierungspartei schliefilich deren Wahler »zu sich
heriiberzuziehen und alsdann in ihrem Namen tiber die Macht zu verfiigen« (DA:
222). Fiir Tocqueville, der sich an sein franzésisches Publikum richtet,?” ist dabei
entscheidend, dass die amerikanischen Vereinigungen »in ihrem Ziel friedlich
und in ihren Mitteln gesetzlich« (DA: 222) agieren witrden, worin sie sich von den
franzosischen Pendants unterschieden (vgl. DA: 222f.).

Im Hinblick auf die USA ist fiir Tocqueville jedoch nicht Partei gleich Partei,
stattdessen unterscheidet er zwischen »groflen« und »kleinen« Parteien. Damit ist
nicht die Anzahl der Mitglieder oder der Stimmen, die sie bei Wahlen fiir sich ent-
scheiden kénnen, gemeint. GroRe und kleine Parteien unterschieden sich vielmehr
nach ihrem inhaltlichen Programm, weshalb »GrofRe« hier als qualitativer Wert im
Sinne Tocquevilles zu verstehen ist. »Grofien« Parteien sei es um die Vorherrschaft
von Ideen gegangen, von denen ihre jeweiligen Vertreter iiberzeugt gewesen seien.
Als Beispiele nennt Tocqueville die foderalistische und die republikanische Partei

36 Zu diesem Zusammenhang gehort fiir Tocqueville auch, dass ein blihendes Leben biirger-
licher Vereine nicht innerhalb einer Gesellschaft zu erwarten ist, in der politische Vereine
verboten sind (vgl. DA: 607f.).

37  Aufden politischen Kontext in Frankreich in den 1830er Jahren, wo ein Verbot von Vereinen
im Raume stand, verweist Goldhammer (2009).

am 13.02.20286, 01:57:03. op

n


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

zur Zeit der Erlangung der amerikanischen Unabhingigkeit, deren Konkurrenz sich
aus ihren unterschiedlichen Vorstellungen zur Einrichtung eines Staatswesens er-
gab. Thnen seien »im Allgemeinen edlere Ziige eigen, groRherzigere Leidenschaften,
ein offeneres und kithneres Gebaren als den anderen« (DA: 199). In den demokrati-
schen USA seien nun aber die »grof3en« Fragen lingst den »kleinen« gewichen und
mit ihnen auch der spezifische Parteitypus. Bei den »kleinen« Parteien sei der priva-
te Eigennutz das entscheidende Motiv des Zusammenschlusses und ihre Mittel »er-
barmlich wie das Ziel selbst, das sie sich stecken« (DA: 200). Sie seien mehr an mate-
riellen als an ideellen Werten interessiert und wiirden auf ein politisches »Glaubens-
bekenntnis« ginzlich verzichten (vgl. DA: 199f.). In einer Demokratie wie den USA
sind es fiir Tocqueville dementsprechend die kleinen Parteien, die die Uberhand ge-
winnen. Seine aristokratische Grundhaltung kann er bei seinem Lamentieren iiber
den Verlust der »GrofRe« der Parteien und ihrer Gesinnungen nicht verbergen (vgl.
Jorke 2011: 227). So bleibt auch seine Haltung zu Parteien im Allgemeinen ambiva-
lent: »Die Parteien sind ein den freien Regierungen eigentiimliches Ubel« (DA: 199).

Wihrend seine Betrachtungen zu den Parteien in Uber die Demokratie in Amerika
trotz der Bevorzugung »grofler« Parteien einen eher beschreibenden Charakter auf-
weisen, greift Tocqueville in seiner Funktion als Politiker vor der Nationalversamm-
lung im Vorjahr der Revolution von 1848 auf diese Uberlegungen zuriick, um seine
politischen Uberzeugungen zu untermauern. Hier iibertrigt er die Unterscheidung
grofler und kleiner Parteien zunichst auf die Zeit der Restauration. Dort habe es
wahrhaft »grofRe« Parteien gegeben, namentlich die des Mittelstands und die der
Aristokratie. Nun aber, so formuliert es Tocqueville mit einem gewissen Bedauern,
hitten die »Gesetze die Ausiibung aller politischen Rechte auf eine einzige Klasse
beschriankt« (Tocqueville 1967: 231): die Mittelklasse. Aufgrund der Homogenitit des
so abgesteckten politischen Spektrums habe es keine grofien Parteien mehr geben
konnen, nachdem die Revolution von 1830 der Aristokratie ihre politischen Vorrech-
te und damit ihren Status als »grofRe Partei« entrissen habe (vgl. ebd. 231). Tocque-
villes Festhalten an aristokratischen Elementen in der Politik wird hier erneut un-
ter Beweis gestellt. Innerhalb dieser unproduktiven, politisch leblosen Konstellation
deute sich jedoch ein neuer Konflikt »grofier Parteien« an. Die Grundidee, um die
sich diese Parteien mit ihren jeweiligen Positionen bilden, sei das Eigentumsrecht
(vgl. Jorke 2017b: 90).

An diesem Beispiel zeigt sich, dass Tocquevilles Unterstiitzung »grof3er Partei-
en« nicht in erster Linie von ihrer quantitativen Zusammensetzung, sondern vom
Inhalt der Idee abhingt, die sie jeweils vertreten. Wihrend die Mittelklasse als Klas-
se der Eigentiimer die Partei der Verteidiger des Privateigentums bilden, wiirden
nimlich nun die »unteren Klassen« anstatt der Aristokratie als neuer Gegenspie-
ler auf den Plan treten und um ihre Ablehnung des Privateigentums als integrie-
rende Idee eine neue »grofRe Partei« bilden (vgl. Tocqueville 1967: 232f.): »Das gro-
e Schlachtfeld wird das Eigentum sein; und die politischen Hauptfragen werden

am 13.02.20286, 01:57:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

sich um die mehr oder weniger tiefgreifenden Abinderungen des Eigentumsrechts
drehen.« (ebd.: 233) Politisch folgert Tocqueville, der eine Eskalation um die Fra-
ge des Eigentums um jeden Preis verhindern will, den »unteren Klassen« so weit
Zugestindnisse zu machen, dass ihre Lage sie nicht mehr an dem Sinn und Zweck
des Privateigentums zweifeln lisst: Um die Bildung einer »grof3en Partei« noch zu
verhindern, fordert er eine schrittweise Einbeziehung der »unteren Klassen«in das
Wahlrecht sowie Mafinahmen seitens der Regierung zur Linderung ihres Leids —
beides mit dem Ziel, »die unteren Klassen in geordneter und friedlicher Weise an
seinen Angelegenheiten [des 6ffentlichen Lebens] zu interessieren« (ebd.: 234). Toc-
queville ist zu dem Zeitpunkt dieser Rede (1847) davon iiberzeugt, dass dem unauf-
haltsamen politischen Aufstieg der Demokratie und damit auch der zunehmenden
Prisenz der »unteren Klassen« in der Politik nicht mehr durch deren Ausschluss
beizukommen war. Die genannten Zugestindnisse allein versprechen fiir ihn je-
doch noch keine »geordnete« Politik. Neben den bereits vorgestellten institutionel-
len Mafinahmen zur Sicherstellung einer »gemifigten« Einfithrung der Demokra-
tie spielt auch eine weitere intermediire Institution dabei eine zentrale Rolle: die
Beteiligung der Biirger an der lokalen Selbstregierung.

1.2 Lokale politische Institutionen

Als Tocqueville Anfang der 1830er Jahre die USA bereiste, beeindruckte ihn insbe-
sondere die Art und Weise, wie dort auf lokaler Ebene regiert wurde. Neu fiir ihn
war dabeivor allem die Tatsache, dass die Einwohner der jeweiligen Gemeinden ihre
Angelegenheiten weitgehend selbst regelten — ein derart hoher Grad an Partizipati-
on war fiir ihn auf der lokalen Ebene in Frankreich, zumindest zu seinen Lebzeiten,
nicht bekannt. Im Mittelalter, so berichtet Tocqueville in Der Alte Staat und die Revolu-
tion, habe es zwar in einer weitgehend vom Gutsherrn unabhingigen Gemeinde in
den Dérfern ein noch verhiltnismiRig hohes Maf} an Selbstverwaltung und Parti-
zipation gegeben: Dérfer und Stidte hitten sich selbst nahezu »demokratisch« ver-
waltet (vgl. ASR: 61).*® Die aktive »demokratische Selbstregierung«, wie Tocqueville
sie nun in Amerika (wieder-)entdeckt, ermogliche dagegen in seinen Augen, »dass
die Menschen nicht nur >Verwaltete« bleiben, sondern zu >Biirgern< werden« (DA:
75). Folglich stehen hier bei der Auseinandersetzung mit den lokalen politischen In-
stitutionen zwei Aspekte im Mittelpunkt: das Ausmafd und die Effektivitit der Par-
tizipation sowie der erzieherische Aspekt, der aus den Menschen Biirger forme.
Uber die Gemeindeordnung in den USA berichtet Tocqueville, dass die Einwoh-
ner injahrlichen Wahlen sogenannte »select-men« aus ihrer Mitte bestimmen. Die-
se seien einerseits fiir die Erfiillung bestimmter Pflichten seitens des Staates zu-

38  Auch wenn im Absolutismus bis zur Revolution von 1789 der Schein derselben erhalten ge-
blieben sei, habe es in dieser Zeit keine effektive Partizipation mehr gegeben (vgl. ASR: 63).

am 13.02.20286, 01:57:03. op

13


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

stindig, andererseits aber auch dafiir, den »Volkswillen« zu vollziehen, der in allen
anderen Angelegenheiten fiir die Politik der Gemeinde ausschlaggebend sei. Sie fol-
gen Tocqueville zufolge dabei einer Form von imperativem Mandat: Entweder fith-
ren sie bereits vorher von der Gemeinschaft festgelegte Vorhaben aus oder miissen
sich, sobald sie »irgendeine Anderung in der festgesetzten Ordnung einfithren oder
ein neues Vorhaben aufgreifen, [...] an die Quelle ihrer Macht wenden« (DA: 70). Erst
nachdem die gesamte Wihlerschaft bei einer Versammlung nicht nur das Vorhaben
selbst, sondern auch die konkreten Schritte zu dessen Ausfithrung abgesegnet hat,
kann es Tocquevilles Schilderung zufolge umgesetzt werden (ebd.). Die »townships«
sind in Uber die Demokratie in Amerika somit zentral fiir Partizipation in den USA, weil
die Biirger nirgendwo sonst ihre Macht auf direktere Weise ausiiben (vgl. Schneck
1989: 650). Das gewiinschte Ausmafd an aktiver breiter Partizipation ist fir Tocque-
ville bei den lokalen Institutionen am héchsten.

Die Griinde, aus denen Tocqueville sich fiir den Rest seines Lebens fiir eine Auf-
wertung und Demokratisierung lokaler politischer Institutionen einsetzte, zielten
jedoch nichtin erster Linie auf die Selbstregierung als Selbstzweck oder Mittel zu ei-
ner rationaleren oder effizienteren Regierung. Vielmehr erfilllte diese Sonderform
intermediirer Institutionen fiir ihn den Zweck, wie ein »Puffer« als vermittelnde
und mifligende Instanz zwischen einzelnen Biirgern bzw. Interessengruppen und
der Regierung des Staates zu wirken. Lokale politische Institutionen fungieren nach
Auffassung Tocquevilles als intermediire Institutionen im klassischen Sinne und
bilden neben anderen Institutionen die Bande, die eine postaristokratische Gesell-
schaft zusammenbhalten sollen. Es geht Tocqueville nicht um die Selbstregierung als
Ermdchtigung der Biirger, ihr Schicksal gemeinsam in die eigene Hand zu nehmen.*
Vielmehr geht es ihm darum, den sozialen Frieden und Gemeinschaftssinn zu stif-
ten, den intermediire Institutionen versprechen. Ausgerechnet bei der politischen
Institution, bei der das Ausmaf} der Partizipationsmdglichkeiten und der mit ihr
verbundene politische Einfluss am grofiten scheint, ist das Ziel fir Tocqueville ein
anderes. Selbst in Europa, so stellt er in Uber die Demokratie in Amerika fest, stimmten
alle »darin tiberein, daf} der Gemeindegeist eine wichtige Stufe der Ordnung und
der 6ffentlichen Ruhe bildet« (DA: 75). Dieses Bediirfnis nach Ordnung und Ruhe, so
habe ich oben gezeigt, entwickelt Tocqueville aus der Sorge um das Privateigentum,
das als letzte verbliebene Siule der aristokratischen Gesellschaft den Siegeszug der
Demokratie iiberlebt hat.

Ihm imponiert dementsprechend besonders, »mit welcher Kunst die amerika-
nische Gemeinde darauf ausgeht, die Macht gleichsam zu zersplittern, um auf diese

39  Schneck zufolge geht daher auch die kommunitaristische Deutung Tocquevilles fehl: Unter
anderem bei seinen Betrachtungen zur kommunalen Regierung werde deutlich, dass Toc-
queville sie nicht als »befreiend« wahrnimmt, sondern in Schnecks Worten als »wonderfully
repressive« (Schneck 1992: 296).

am 13.02.20286, 01:57:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

Weise viele Leute am 6ffentlichen Leben teilnehmen zu lassen« (DA: 76, Herv.i.0.).*°
Ziel dabei ist vor dem Hintergrund der drohenden Gefahr einer michtigen Zentral-
regierung, dieser moglichst viele Kompetenzen zugunsten lokaler Korperschaften
zu entziehen (vgl. Auderset 2021: 312). Entscheidend ist fir Tocqueville dabei, den
»iiblichen Nachteile[n] grofier Menschenanhiufungen« (DA: 184) entgegenzuwir-
ken, die sich in einer »grofien Republik« wie den USA zwangsliufig ergeben wiirden.
Die unkontrollierte Herrschaft der »Massen«ist dabei das dystopische Bild, das Toc-
queville als stindige Gefahr fir demokratische Gesellschaften wie die USA entwirft
(vgl. Schneck 1989: 648). Die Stirke der Gemeindeinstitutionen wie auch der fode-
ralen Verfassung ist fiir ihn ein entscheidendes Mittel, diese Gefahr einzudimmen:
»Die Gemeindebehorden und die Grafschaftsverwaltungen bilden also verborgene
Klippen, die die Flut des Volkswillens aufhalten oder zerteilen.« (DA: 303) Mit ande-
ren Worten: Wenn sich die Leidenschaften der Menschen immer zuerst an kleinere
Gemeinwesen wenden, ist der politische und soziale Frienden der gesamten Nation
weniger gefihrdet:

»Da nicht alles zwangslaufig einem grofRen Mittelpunkt zustrebt, gibt es weder
riesige Hauptstddte noch unermefiliche Reichtiimer, weder groRe Not noch plotz-
liche Revolutionen. Die politischen Leidenschaften, statt sich einem Flammentep-
pich gleich tber das ganze Land auszubreiten, prallen an den besonderen Inter-
essen und Leidenschaften jedes Staates ab.« (DA: 184)

Mit der Dezentralisierung soll also die Bildung einer gefihrlichen, der Bundesregie-
rung und ihren Gesetzen kritisch gegeniiberstehenden »Masse« verhindert werden
(vgl. Schneck 1989: 652). Stidte und Dérfer versprechen dabei laut Schneck unter al-
len staatlichen Institutionen die Einhegung des »monster of ambiguous mass rule«
(ebd.: 650) am besten garantieren zu kdnnen.

Allein die Aufsplitterung der nationalen Machtsphire durch starke Gemeindein-
stitutionen ist dabei fiir Tocqueville jedoch nicht ausreichend. Viel wichtiger noch
ist der zweite Grund fiir sein Lob der lokalen politischen Institutionen, der in ih-
rer erzieherischen Bedeutung liege. In Uber die Demokratie in Amerika bringt er dies
pragnant auf den Punkt: »Die Gemeindeeinrichtungen sind fir die Freiheit, was
die Volksschulen fir die Wissenschaften sind; sie machen sie dem Volke zuging-
lich« (DA: 68). Erst sie machen aus den »verwalteten« Einwohnern »Biirger« (DA:

40 Vor diesem Hintergrund ist Tocqueville auch ein Befiirworter des Foderalismus nach ame-
rikanischem Vorbild (vgl. zu Tocquevilles Haltung zum Féderalismus Krause 2017b: 295ff.).
Die eigentliche Starke der Regierung der USA liege nicht in der Hauptstadt Washington D.C.,
sondern in den jeweiligen Provinzregierungen (vgl. DA: 161). Gleichwohl solle die Zentralre-
gierung ebenfalls direkt auf die Biirger einwirken kénnen und zur Durchsetzung von Geset-
zen nicht auf die Provinzregierungen als Zwischeninstanz angewiesen sein, wie er in seinem
Bericht iiber die Demokratie in der Schweiz ausfihrt (vgl. Tocqueville 2006b: 173ff.).

am 13.02.20286, 01:57:03. op

75


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

75). Einerseits z3hlt dazu das Erlernen der praktischen Fihigkeiten zur Selbstre-
gierung, wie Tocqueville es in den Notizen zu seiner Amerikareise auf den Punkt
bringt: »Each man learns to think and to act for himself without counting on the sup-
port of any outside power« (Tocqueville 1960: 45). Bei der »Erziehung zum Biirger«
handelt es sich jedoch zugleich um eine Disziplinierung.*' Die mifligende Wirkung
lokaler politischer Institutionen auf die leidenschaftlich vorgetragenen Forderun-
gen der Menschen gegeniiber der Zentralregierung soll von ihnen internalisiert wer-
den und damit in die »habits of the heart« Eingang finden (vgl. Schneck 1992: 292f.).

Dass es ihm bei der politischen Partizipation in den Gemeinden nicht in erster
Linie um die Ausiibung von Volkssouverinitit geht, zeigt die Bedeutung, die Toc-
queville der Zentralregierung in diesem Zusammenhang zuschreibt. Ihr falle eben-
falls eine disziplinierende Aufgabe zu, denn auch der mifigenden Wirkung der lo-
kalen Selbstregierung sei letztendlich nicht zu trauen. Die Zentralregierung solle
den Lokalregierungen der Gemeinden deshalb von oben Disziplin lehren, ohne die
diese kleinen Korperschaften mit ihrer umfassenden Erméglichung von Partizipa-
tion selbst »tyrannische« Tendenzen entwickeln wiirden (vgl. Schneck 1989: 652f.).#*
Dieser Aspekt schrinket die Effektivitit der lokalen Partizipation noch weiter ein.
Es handelt sich bei Tocquevilles in den lokalen politischen Institutionen zur An-
wendung kommenden Erziehungskonzept damit um ein zutiefst konservatives Ele-
ment, das »im Sinne einer die Gesellschaft stabilisierenden politischen Ordnung«
(Hereth 2004: 56) fungiert. Diesem konservativen Grundgedanken entspricht Toc-
quevilles Skepsis gegeniiber dem Vorhaben, die »Bildung des Volkes iiber eine ge-
wisse Stufe emporzuheben« (DA: 226). Umso wichtiger ist es fiir ihn, dass es noch
weitere politische Institutionen der »Bildung« im Sinne der Disziplinierung gibt.
Die zentrale Rolle spielen dabei die juristischen Institutionen und insbesondere die
Geschworenengerichte (vgl. Blattler 1995: 57f.).

8 Politische Institutionen der Rechtsprechung

Bereits bei der Frage nach der Ausbildung und Zusammensetzung der Parlaments-
abgeordneten habe ich deutlich gemacht, wie sehr Tocqueville fir das demokrati-
sche Zeitalter auf die Figur des Rechtsgelehrten setzt, die seiner Auffassung nach in
der Demokratie »die erste Rolle spielen« (DA: 304) sollte. Durch ihre Ausbildung und

41 Dass die von Tocqueville beschriebenen Gemeinden Neuenglands die Menschen zu den am
sozialen Frieden interessierten Biirgern erziehen konnten, lag nicht zuletzt am puritanischen
Geist, der diese durchzog (vgl. Schneck 1989: 650, ausfiihrlich dazu Allen 1998).

42 Eine entscheidende Rolle bei dieser Disziplinierung spielt fiir Tocqueville auch die Religion,
die hier nicht naher betrachtet werden kann, da sie nicht als »politische« Institution zu be-
greifen ist. Fiir eine vertiefende Auseinandersetzung mit der Rolle von Religion fiir die de-
mokratische Politik bei Tocqueville siehe Kahan (2015: 68—93) und Hidalgo (2006: 305-364).

am 13.02.20286, 01:57:03. op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

