
68 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

Dieser von Tocqueville beschriebene Zentralstaat, in dem die Individuen 
schwach und dieser selbst stark ist und den Bürgern die Verantwortung für sich 
selbst ein Stück weit abnimmt, würde in heutiger Sprache dem entsprechen, 
was wir Wohlfahrtsstaat nennen (vgl. Campagna 2001: 15). Der Zentralstaat ist für 
Tocqueville demnach eine Bedrohung, weil er sich zum »despotischen Wohlfahrts
staat« entwickeln könne (vgl. ebd.: 161). Um die Freiheit sei es in diesem Staat dann 
nicht gut bestellt. Ein solches Staatsverständnis gleiche der »idée que l’esprit d’une 
nation est une espèce de pâte que l’État a le droit de pétrir suivant une certaine vue 
unique et uniforme dont il est seul juge« (OC II, 2: 418).34 Ein Staat, der aktiv für eine 
Form von materiellem Ausgleich und für eine Form von Armenfürsorge eintritt, ist 
laut Tocqueville eine Gefahr für die Freiheit. Insofern ist es keine Überraschung, 
dass seinen Schilderungen zufolge besonders die »unteren Klassen« Englands 
nach Zentralisierung streben und die aristokratisch geprägten Ortsverwaltungen 
bekämpfen, wohingegen die englische Aristokratie sich dieser Entwicklung nach 
Kräften zu widersetzen versucht (vgl. DA: 795). Tocqueville richtet sich damit gegen 
den Zentralstaat, gerade weil dieser im demokratischen Zeitalter die Grundlage 
sozialistischer Vorstellungen bildet. 

7 Intermediäre Institutionen 

Von der Zentralisierung infolge der französischen Revolution von 1789 betroffen wa
ren in erster Linie die sogenannten »Zwischengewalten«, die auch als »intermediä
re Institutionen« bezeichnet werden (vgl. Bluhm 2004: 41f.). Für Tocqueville spielen 
sie als politische Institutionen eine zentrale Rolle. Sie sollen unter anderem die Lü
cke füllen, die der Verlust der Bande hinterlassen hat, die die aristokratische Gesell
schaft zusammengehalten hätten. Doch was ist unter intermediären Institutionen 
zu verstehen? Der Begriff geht auf Montesquieu zurück, der damit die Organisati
on der Herrschaft im monarchischen Staat beschreibt. Dieser sei auf eine Form der 
Vermittlung der Herrschaft vom Monarchen zu der Bevölkerung angewiesen: 

»Die erwähnten Grundgesetze – das Fundament der Staatsführung in der Monar

chie – setzen notwendigerweise vermittelnde Kanäle voraus, durch die die Macht 
fließt: Denn wenn es in einem Staat nur den vom Augenblick und der Laune be
stimmten Willen eines Einzelnen gibt, kann nichts feststehend sein: Und infol
gedessen gibt es dann auch kein Grundgesetz. Die natürlichste untergeordnete 
Gewalt zwischen Volk und Führung ist die des Adels.« (Montesquieu 1950: 89) 

34 Dieses Staatsverständnis sei, wie Tocqueville an dieser Stelle anmerkt, einer der größten Feh
ler der französischen Revolution von 1789 gewesen. Eine ähnliche Formulierung findet sich 
in dem Bild, was er in Über die Demokratie in Amerika von einer neuen Despotie unter demo

kratischen Vorzeichen zeichnet (vgl. DA: 815). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 69 

Neben dem Adel war für Montesquieu aber auch die Geistlichkeit und die Verwal
tung der Städte eine solche Zwischengewalt, die die Funktion der politischen Mä
ßigung und Vermittlung erfüllten (vgl. Rolin 2003: 271). Seit der Aufklärung wird 
der Begriff der intermediären Institution oder der Zwischengewalt daher mit dem 
Ständestaat verbunden (vgl. Eberl/Erbentraut 2022: 13f.). Heute werden unter dem 
Begriff der intermediären Institutionen jene Einrichtungen verstanden, deren Auf
gabe die Interessenvermittlung zwischen Staat und Gesellschaft ist. Dazu können 
klassisch Parteien, Gewerkschaften, Verbände, aber auch die Prinzipien des Födera
lismus, der familiären Verwandtschaft sowie alle möglichen Formen von Assoziatio
nen, Korporationen, Sektionen und dezentralen Körperschaften zählen (vgl. ebd.: 
25). 

Tocquevilles Auseinandersetzung mit intermediären Institutionen schließt 
zwar an die Auffassung Montesquieus an (vgl. Herb/Hidalgo 2005: 76), die in
termediären Gewalten des ancien régime sind für ihn aber für immer verloren. In 
Abweichung zu anderen liberal-konservativen Theoretikern will er nicht die al
ten intermediären Gewalten wiederherstellen, sondern zeigen, dass das Konzept 
anpassungsfähig ist und es somit auch spezifisch demokratische intermediäre 
Institutionen geben könne.35 Die feudale Ordnung habe dafür gesorgt, dass die 
Menschen durch Beruf, Besitz oder Geburt festgelegt seien, sodass sie »sich alle 
als Kinder der gleichen Familie betrachten, [und] eine dauernde und tätige Zu
neigung zueinander« (DA: 653) empfänden. So hätten Leibeigene sich zu Hingabe 
an den Herrn verpflichtet gefühlt, wohingegen dieser stets bereit gewesen sei, das 
Leben seiner Leibeigenen gegen äußere Gefahren »unter eigener Lebensgefahr zu 
verteidigen« (DA: 654). Die sozialen Bande des Feudalismus sind also im lokalen 
Zusammenleben der Menschen zu finden. Ihren Niedergang gilt es für Tocqueville 
in den demokratischen Gesellschaften zu kompensieren. Anderenfalls droht der 
demokratische Despotismus einer Zentralverwaltung. 

»Die Menschen brauchen aber viel Verstand, Wissen und Können, um unter den 
gleichen Umständen mittelbare Gewalten zu schaffen und zu erhalten und ange
sichts der Unabhängigkeit und Schwäche der einzelnen Bürger freie Vereinigun
gen zu bilden, die imstande sind, ohne Zerstörung der Ordnung gegen die Tyran
nei zu kämpfen […]« (DA: 795). 

Anders als im Feudalismus müssten in demokratischen Gesellschaften die inter
mediären Institutionen also erst von den Menschen erschaffen werden. Villa un
terscheidet hierbei mit Blick auf Tocqueville zwischen den Gemeindeinstitutionen 

35 In diesem Sinne unterscheidet Tocqueville die neuen intermediären Gewalten (pouvoirs oder 
puissances intermédiaires) der modernen Demokratie auch begrifflich von denen des ancien 
régime, den corps intermédiaires (vgl. Auderset 2021: 311). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

als permanent associations, den Parteien als political associations und den Vereinen als 
civil associations (vgl. Villa 2006: 224f.). Tocqueville gehe es weniger um die Unter
scheidung zwischen einer politischen und einer zivilen Gesellschaft oder zwischen 
politischen und zivilen Organisationen: Vielmehr stehe die Unterscheidung von lo
kalen und zentralen Organisationen im Mittelpunkt. Dazu gehörten für ihn Stadt
versammlungen, eine freie Presse, die Trennung von Staat und Kirche, eine födera
le Regierungsstruktur, politische Vereinigungen sowie nicht-politische Vereinigun
gen (vgl. ebd.: 219). Ich möchte hier drei intermediäre Institutionen genauer in den 
Blick nehmen, weil sie eine zentrale Rolle bei Tocquevilles Abfederung der Demokra
tisierung spielen: die politischen und zivilgesellschaftlichen Vereinigungen (Vereine 
und Parteien) und sowie die lokalen Institutionen der Selbstregierung. 

7.1 Vereine und Parteien 

Wenn zurecht betont wird, dass Tocqueville die Bedeutung der Zivilgesellschaft 
gegenüber den politischen Institutionen der Kategorie »Staatsorgane« hervorhebt, 
folgt daraus nicht, dass die Zivilgesellschaft »unpolitisch« sei. Das Gegenteil ist 
der Fall: Bei Tocquevilles Vorstellung von Zivilgesellschaft nehmen politische In
stitutionen eine zentrale Funktion ein. Die Zivilgesellschaft kann als Sphäre jener 
intermediären politischen Organisationen betrachtet werden, in der die für die 
Demokratie so wichtigen Sitten geprägt und kultiviert werden (vgl. Villa 2006: 
224). Die Gründung von Vereinen erfolge etwa in den USA aus der Erfahrung, dass 
man sich auf keine höhere staatliche Macht verlassen könne, wenn man »gegen 
die Übel und Hemmnisse des Lebens« ankämpfen wolle: Ob es sich um religiöse, 
sittliche, gewerbliche oder politische Zwecke handele – in den USA beobachtet 
Tocqueville eine Neigung zur Bildung von Vereinen (vgl. DA: 216f.), denen er eine 
positive Wirkung auf das politische Leben zuspricht, insbesondere als Schutz vor 
der »Tyrannei der Mehrheit«. Neben der Neigung, zur Lösung täglicher Probleme 
des Zusammenlebens nicht etwa eine zentrale staatliche Instanz anzurufen, son
dern sich zu organisieren und die Probleme kollektiv selbständig zu lösen, ist die 
politische Organisation von Minderheiten für Tocqueville besonders wichtig. Sollte 
die jeweilige sich in Besitz der staatlichen Macht befindliche Mehrheit die unterle
gene Minderheit zu tyrannisieren beabsichtigen, sei diese durch die Organisation 
als Kollektiv nicht so wehrlos gegen die staatliche Macht wie die Individuen. In 
der verfassungsrechtlichen Garantie der Vereinsfreiheit der USA sieht Tocqueville 
daher eine »notwendige Sicherheit gegen die Tyrannei« (DA: 220). 

Mit dieser Freiheit sind explizit auch politische Parteien gemeint, die Tocque
ville als letzte Stufe der Bildung politischer Vereinigungen bezeichnet – die Mög
lichkeit der freien Bildung politischer Vereinigungen wird von ihm aus dem allge

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 71 

meinen Recht zur Vereinsgründung abgeleitet.36 Bei dieser ersten Stufe der Vereins
gründung sammele sich eine gewisse Anzahl von Bürgern, die ähnliche Anschau
ungen vertreten, um diese in der Gesellschaft zur »Geltung zu bringen« (DA: 217). 
Nachdem sich die Mitglieder kennengelernt und ein klares Ziel sowie einen Plan zu 
dessen Erreichung formuliert haben, komme die zweite Stufe zum Tragen: die Ver
sammlungsfreiheit. Diese gebe der Vereinigung die Möglichkeit, sich an beliebigen 
Stellen des Landes niederzulassen und ihren Einfluss zu verbreitern (vgl. DA: 218). 
Schließlich erreiche die Vereinigung die dritte Stufe der politischen Partei, sobald 
sie Wahlversammlungen abhielten, um Delegierte zu ernennen, die die Gesamt
heit der Mitglieder in einer zentralen Versammlung repräsentiere. Tocqueville un
terscheidet also nicht grundsätzlich zwischen »zivilen« und »politischen« Vereini
gungen (vgl. Villa 2006: 231ff.). Vielmehr sind diese in ihrer Entwicklung notwendig 
verzahnt und können nicht klar unterschieden werden. 

Der politische Wert der Vereinigungen zum Schutz gegen die »Tyrannei der 
Mehrheit« kommt bei ihm gerade dann zur Geltung, wenn sie sich als politische 
Parteien konstituieren. Die Partei bilde dabei »eine Art Volk im Volke für sich, eine 
Regierung innerhalb der Regierung« (DA: 218). Als solche sei die politische Partei 
einer Minderheit in der Lage, das »Durchregieren« der regierenden Mehrheit effek
tiver zu erschweren als die einzelnen Bürger ohne eine solche Institutionalisierung 
gemeinsamer Interessen. Die nicht an der Regierung befindliche Partei würde 
somit versuchen, »die moralische Herrschaft der Mehrheit zu schwächen« und 
über öffentliche Kritik an der Regierungspartei schließlich deren Wähler »zu sich 
herüberzuziehen und alsdann in ihrem Namen über die Macht zu verfügen« (DA: 
222). Für Tocqueville, der sich an sein französisches Publikum richtet,37 ist dabei 
entscheidend, dass die amerikanischen Vereinigungen »in ihrem Ziel friedlich 
und in ihren Mitteln gesetzlich« (DA: 222) agieren würden, worin sie sich von den 
französischen Pendants unterschieden (vgl. DA: 222f.). 

Im Hinblick auf die USA ist für Tocqueville jedoch nicht Partei gleich Partei, 
stattdessen unterscheidet er zwischen »großen« und »kleinen« Parteien. Damit ist 
nicht die Anzahl der Mitglieder oder der Stimmen, die sie bei Wahlen für sich ent
scheiden können, gemeint. Große und kleine Parteien unterschieden sich vielmehr 
nach ihrem inhaltlichen Programm, weshalb »Größe« hier als qualitativer Wert im 
Sinne Tocquevilles zu verstehen ist. »Großen« Parteien sei es um die Vorherrschaft 
von Ideen gegangen, von denen ihre jeweiligen Vertreter überzeugt gewesen seien. 
Als Beispiele nennt Tocqueville die föderalistische und die republikanische Partei 

36 Zu diesem Zusammenhang gehört für Tocqueville auch, dass ein blühendes Leben bürger
licher Vereine nicht innerhalb einer Gesellschaft zu erwarten ist, in der politische Vereine 
verboten sind (vgl. DA: 607f.). 

37 Auf den politischen Kontext in Frankreich in den 1830er Jahren, wo ein Verbot von Vereinen 
im Raume stand, verweist Goldhammer (2009). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

zur Zeit der Erlangung der amerikanischen Unabhängigkeit, deren Konkurrenz sich 
aus ihren unterschiedlichen Vorstellungen zur Einrichtung eines Staatswesens er
gab. Ihnen seien »im Allgemeinen edlere Züge eigen, großherzigere Leidenschaften, 
ein offeneres und kühneres Gebaren als den anderen« (DA: 199). In den demokrati
schen USA seien nun aber die »großen« Fragen längst den »kleinen« gewichen und 
mit ihnen auch der spezifische Parteitypus. Bei den »kleinen« Parteien sei der priva
te Eigennutz das entscheidende Motiv des Zusammenschlusses und ihre Mittel »er
bärmlich wie das Ziel selbst, das sie sich stecken« (DA: 200). Sie seien mehr an mate
riellen als an ideellen Werten interessiert und würden auf ein politisches »Glaubens
bekenntnis« gänzlich verzichten (vgl. DA: 199f.). In einer Demokratie wie den USA 
sind es für Tocqueville dementsprechend die kleinen Parteien, die die Überhand ge
winnen. Seine aristokratische Grundhaltung kann er bei seinem Lamentieren über 
den Verlust der »Größe« der Parteien und ihrer Gesinnungen nicht verbergen (vgl. 
Jörke 2011: 227). So bleibt auch seine Haltung zu Parteien im Allgemeinen ambiva
lent: »Die Parteien sind ein den freien Regierungen eigentümliches Übel« (DA: 199). 

Während seine Betrachtungen zu den Parteien in Über die Demokratie in Amerika 
trotz der Bevorzugung »großer« Parteien einen eher beschreibenden Charakter auf
weisen, greift Tocqueville in seiner Funktion als Politiker vor der Nationalversamm
lung im Vorjahr der Revolution von 1848 auf diese Überlegungen zurück, um seine 
politischen Überzeugungen zu untermauern. Hier überträgt er die Unterscheidung 
großer und kleiner Parteien zunächst auf die Zeit der Restauration. Dort habe es 
wahrhaft »große« Parteien gegeben, namentlich die des Mittelstands und die der 
Aristokratie. Nun aber, so formuliert es Tocqueville mit einem gewissen Bedauern, 
hätten die »Gesetze die Ausübung aller politischen Rechte auf eine einzige Klasse 
beschränkt« (Tocqueville 1967: 231): die Mittelklasse. Aufgrund der Homogenität des 
so abgesteckten politischen Spektrums habe es keine großen Parteien mehr geben 
können, nachdem die Revolution von 1830 der Aristokratie ihre politischen Vorrech
te und damit ihren Status als »große Partei« entrissen habe (vgl. ebd. 231). Tocque
villes Festhalten an aristokratischen Elementen in der Politik wird hier erneut un
ter Beweis gestellt. Innerhalb dieser unproduktiven, politisch leblosen Konstellation 
deute sich jedoch ein neuer Konflikt »großer Parteien« an. Die Grundidee, um die 
sich diese Parteien mit ihren jeweiligen Positionen bilden, sei das Eigentumsrecht 
(vgl. Jörke 2017b: 90). 

An diesem Beispiel zeigt sich, dass Tocquevilles Unterstützung »großer Partei
en« nicht in erster Linie von ihrer quantitativen Zusammensetzung, sondern vom 
Inhalt der Idee abhängt, die sie jeweils vertreten. Während die Mittelklasse als Klas
se der Eigentümer die Partei der Verteidiger des Privateigentums bilden, würden 
nämlich nun die »unteren Klassen« anstatt der Aristokratie als neuer Gegenspie
ler auf den Plan treten und um ihre Ablehnung des Privateigentums als integrie
rende Idee eine neue »große Partei« bilden (vgl. Tocqueville 1967: 232f.): »Das gro
ße Schlachtfeld wird das Eigentum sein; und die politischen Hauptfragen werden 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 73 

sich um die mehr oder weniger tiefgreifenden Abänderungen des Eigentumsrechts 
drehen.« (ebd.: 233) Politisch folgert Tocqueville, der eine Eskalation um die Fra
ge des Eigentums um jeden Preis verhindern will, den »unteren Klassen« so weit 
Zugeständnisse zu machen, dass ihre Lage sie nicht mehr an dem Sinn und Zweck 
des Privateigentums zweifeln lässt: Um die Bildung einer »großen Partei« noch zu 
verhindern, fordert er eine schrittweise Einbeziehung der »unteren Klassen« in das 
Wahlrecht sowie Maßnahmen seitens der Regierung zur Linderung ihres Leids – 
beides mit dem Ziel, »die unteren Klassen in geordneter und friedlicher Weise an 
seinen Angelegenheiten [des öffentlichen Lebens] zu interessieren« (ebd.: 234). Toc
queville ist zu dem Zeitpunkt dieser Rede (1847) davon überzeugt, dass dem unauf
haltsamen politischen Aufstieg der Demokratie und damit auch der zunehmenden 
Präsenz der »unteren Klassen« in der Politik nicht mehr durch deren Ausschluss 
beizukommen war. Die genannten Zugeständnisse allein versprechen für ihn je
doch noch keine »geordnete« Politik. Neben den bereits vorgestellten institutionel
len Maßnahmen zur Sicherstellung einer »gemäßigten« Einführung der Demokra
tie spielt auch eine weitere intermediäre Institution dabei eine zentrale Rolle: die 
Beteiligung der Bürger an der lokalen Selbstregierung. 

7.2 Lokale politische Institutionen 

Als Tocqueville Anfang der 1830er Jahre die USA bereiste, beeindruckte ihn insbe
sondere die Art und Weise, wie dort auf lokaler Ebene regiert wurde. Neu für ihn 
war dabei vor allem die Tatsache, dass die Einwohner der jeweiligen Gemeinden ihre 
Angelegenheiten weitgehend selbst regelten – ein derart hoher Grad an Partizipati
on war für ihn auf der lokalen Ebene in Frankreich, zumindest zu seinen Lebzeiten, 
nicht bekannt. Im Mittelalter, so berichtet Tocqueville in Der Alte Staat und die Revolu
tion, habe es zwar in einer weitgehend vom Gutsherrn unabhängigen Gemeinde in 
den Dörfern ein noch verhältnismäßig hohes Maß an Selbstverwaltung und Parti
zipation gegeben: Dörfer und Städte hätten sich selbst nahezu »demokratisch« ver
waltet (vgl. ASR: 61).38 Die aktive »demokratische Selbstregierung«, wie Tocqueville 
sie nun in Amerika (wieder-)entdeckt, ermögliche dagegen in seinen Augen, »dass 
die Menschen nicht nur ›Verwaltete‹ bleiben, sondern zu ›Bürgern‹ werden« (DA: 
75). Folglich stehen hier bei der Auseinandersetzung mit den lokalen politischen In
stitutionen zwei Aspekte im Mittelpunkt: das Ausmaß und die Effektivität der Par
tizipation sowie der erzieherische Aspekt, der aus den Menschen Bürger forme. 

Über die Gemeindeordnung in den USA berichtet Tocqueville, dass die Einwoh
ner in jährlichen Wahlen sogenannte »select-men« aus ihrer Mitte bestimmen. Die
se seien einerseits für die Erfüllung bestimmter Pflichten seitens des Staates zu

38 Auch wenn im Absolutismus bis zur Revolution von 1789 der Schein derselben erhalten ge
blieben sei, habe es in dieser Zeit keine effektive Partizipation mehr gegeben (vgl. ASR: 63). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

ständig, andererseits aber auch dafür, den »Volkswillen« zu vollziehen, der in allen 
anderen Angelegenheiten für die Politik der Gemeinde ausschlaggebend sei. Sie fol
gen Tocqueville zufolge dabei einer Form von imperativem Mandat: Entweder füh
ren sie bereits vorher von der Gemeinschaft festgelegte Vorhaben aus oder müssen 
sich, sobald sie »irgendeine Änderung in der festgesetzten Ordnung einführen oder 
ein neues Vorhaben aufgreifen, […] an die Quelle ihrer Macht wenden« (DA: 70). Erst 
nachdem die gesamte Wählerschaft bei einer Versammlung nicht nur das Vorhaben 
selbst, sondern auch die konkreten Schritte zu dessen Ausführung abgesegnet hat, 
kann es Tocquevilles Schilderung zufolge umgesetzt werden (ebd.). Die »townships« 
sind in Über die Demokratie in Amerika somit zentral für Partizipation in den USA, weil 
die Bürger nirgendwo sonst ihre Macht auf direktere Weise ausüben (vgl. Schneck 
1989: 650). Das gewünschte Ausmaß an aktiver breiter Partizipation ist für Tocque
ville bei den lokalen Institutionen am höchsten. 

Die Gründe, aus denen Tocqueville sich für den Rest seines Lebens für eine Auf
wertung und Demokratisierung lokaler politischer Institutionen einsetzte, zielten 
jedoch nicht in erster Linie auf die Selbstregierung als Selbstzweck oder Mittel zu ei
ner rationaleren oder effizienteren Regierung. Vielmehr erfüllte diese Sonderform 
intermediärer Institutionen für ihn den Zweck, wie ein »Puffer« als vermittelnde 
und mäßigende Instanz zwischen einzelnen Bürgern bzw. Interessengruppen und 
der Regierung des Staates zu wirken. Lokale politische Institutionen fungieren nach 
Auffassung Tocquevilles als intermediäre Institutionen im klassischen Sinne und 
bilden neben anderen Institutionen die Bande, die eine postaristokratische Gesell
schaft zusammenhalten sollen. Es geht Tocqueville nicht um die Selbstregierung als 
Ermächtigung der Bürger, ihr Schicksal gemeinsam in die eigene Hand zu nehmen.39 
Vielmehr geht es ihm darum, den sozialen Frieden und Gemeinschaftssinn zu stif
ten, den intermediäre Institutionen versprechen. Ausgerechnet bei der politischen 
Institution, bei der das Ausmaß der Partizipationsmöglichkeiten und der mit ihr 
verbundene politische Einfluss am größten scheint, ist das Ziel für Tocqueville ein 
anderes. Selbst in Europa, so stellt er in Über die Demokratie in Amerika fest, stimmten 
alle »darin überein, daß der Gemeindegeist eine wichtige Stufe der Ordnung und 
der öffentlichen Ruhe bildet« (DA: 75). Dieses Bedürfnis nach Ordnung und Ruhe, so 
habe ich oben gezeigt, entwickelt Tocqueville aus der Sorge um das Privateigentum, 
das als letzte verbliebene Säule der aristokratischen Gesellschaft den Siegeszug der 
Demokratie überlebt hat. 

Ihm imponiert dementsprechend besonders, »mit welcher Kunst die amerika
nische Gemeinde darauf ausgeht, die Macht gleichsam zu zersplittern, um auf diese 

39 Schneck zufolge geht daher auch die kommunitaristische Deutung Tocquevilles fehl: Unter 
anderem bei seinen Betrachtungen zur kommunalen Regierung werde deutlich, dass Toc
queville sie nicht als »befreiend« wahrnimmt, sondern in Schnecks Worten als »wonderfully 
repressive« (Schneck 1992: 296). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 75 

Weise viele Leute am öffentlichen Leben teilnehmen zu lassen« (DA: 76, Herv.i.O.).40 
Ziel dabei ist vor dem Hintergrund der drohenden Gefahr einer mächtigen Zentral
regierung, dieser möglichst viele Kompetenzen zugunsten lokaler Körperschaften 
zu entziehen (vgl. Auderset 2021: 312). Entscheidend ist für Tocqueville dabei, den 
»üblichen Nachteile[n] großer Menschenanhäufungen« (DA: 184) entgegenzuwir
ken, die sich in einer »großen Republik« wie den USA zwangsläufig ergeben würden. 
Die unkontrollierte Herrschaft der »Massen« ist dabei das dystopische Bild, das Toc
queville als ständige Gefahr für demokratische Gesellschaften wie die USA entwirft 
(vgl. Schneck 1989: 648). Die Stärke der Gemeindeinstitutionen wie auch der föde
ralen Verfassung ist für ihn ein entscheidendes Mittel, diese Gefahr einzudämmen: 
»Die Gemeindebehörden und die Grafschaftsverwaltungen bilden also verborgene 
Klippen, die die Flut des Volkswillens aufhalten oder zerteilen.« (DA: 303) Mit ande
ren Worten: Wenn sich die Leidenschaften der Menschen immer zuerst an kleinere 
Gemeinwesen wenden, ist der politische und soziale Frienden der gesamten Nation 
weniger gefährdet: 

»Da nicht alles zwangsläufig einem großen Mittelpunkt zustrebt, gibt es weder 
riesige Hauptstädte noch unermeßliche Reichtümer, weder große Not noch plötz
liche Revolutionen. Die politischen Leidenschaften, statt sich einem Flammentep

pich gleich über das ganze Land auszubreiten, prallen an den besonderen Inter
essen und Leidenschaften jedes Staates ab.« (DA: 184) 

Mit der Dezentralisierung soll also die Bildung einer gefährlichen, der Bundesregie
rung und ihren Gesetzen kritisch gegenüberstehenden »Masse« verhindert werden 
(vgl. Schneck 1989: 652). Städte und Dörfer versprechen dabei laut Schneck unter al
len staatlichen Institutionen die Einhegung des »monster of ambiguous mass rule« 
(ebd.: 650) am besten garantieren zu können. 

Allein die Aufsplitterung der nationalen Machtsphäre durch starke Gemeindein
stitutionen ist dabei für Tocqueville jedoch nicht ausreichend. Viel wichtiger noch 
ist der zweite Grund für sein Lob der lokalen politischen Institutionen, der in ih
rer erzieherischen Bedeutung liege. In Über die Demokratie in Amerika bringt er dies 
prägnant auf den Punkt: »Die Gemeindeeinrichtungen sind für die Freiheit, was 
die Volksschulen für die Wissenschaften sind; sie machen sie dem Volke zugäng
lich« (DA: 68). Erst sie machen aus den »verwalteten« Einwohnern »Bürger« (DA: 

40 Vor diesem Hintergrund ist Tocqueville auch ein Befürworter des Föderalismus nach ame

rikanischem Vorbild (vgl. zu Tocquevilles Haltung zum Föderalismus Krause 2017b: 295ff.). 
Die eigentliche Stärke der Regierung der USA liege nicht in der Hauptstadt Washington D.C., 
sondern in den jeweiligen Provinzregierungen (vgl. DA: 161). Gleichwohl solle die Zentralre
gierung ebenfalls direkt auf die Bürger einwirken können und zur Durchsetzung von Geset
zen nicht auf die Provinzregierungen als Zwischeninstanz angewiesen sein, wie er in seinem 
Bericht über die Demokratie in der Schweiz ausführt (vgl. Tocqueville 2006b: 173ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

75). Einerseits zählt dazu das Erlernen der praktischen Fähigkeiten zur Selbstre
gierung, wie Tocqueville es in den Notizen zu seiner Amerikareise auf den Punkt 
bringt: »Each man learns to think and to act for himself without counting on the sup
port of any outside power« (Tocqueville 1960: 45). Bei der »Erziehung zum Bürger« 
handelt es sich jedoch zugleich um eine Disziplinierung.41 Die mäßigende Wirkung 
lokaler politischer Institutionen auf die leidenschaftlich vorgetragenen Forderun
gen der Menschen gegenüber der Zentralregierung soll von ihnen internalisiert wer
den und damit in die »habits of the heart« Eingang finden (vgl. Schneck 1992: 292f.). 

Dass es ihm bei der politischen Partizipation in den Gemeinden nicht in erster 
Linie um die Ausübung von Volkssouveränität geht, zeigt die Bedeutung, die Toc
queville der Zentralregierung in diesem Zusammenhang zuschreibt. Ihr falle eben
falls eine disziplinierende Aufgabe zu, denn auch der mäßigenden Wirkung der lo
kalen Selbstregierung sei letztendlich nicht zu trauen. Die Zentralregierung solle 
den Lokalregierungen der Gemeinden deshalb von oben Disziplin lehren, ohne die 
diese kleinen Körperschaften mit ihrer umfassenden Ermöglichung von Partizipa
tion selbst »tyrannische« Tendenzen entwickeln würden (vgl. Schneck 1989: 652f.).42 
Dieser Aspekt schränkt die Effektivität der lokalen Partizipation noch weiter ein. 
Es handelt sich bei Tocquevilles in den lokalen politischen Institutionen zur An
wendung kommenden Erziehungskonzept damit um ein zutiefst konservatives Ele
ment, das »im Sinne einer die Gesellschaft stabilisierenden politischen Ordnung« 
(Hereth 2004: 56) fungiert. Diesem konservativen Grundgedanken entspricht Toc
quevilles Skepsis gegenüber dem Vorhaben, die »Bildung des Volkes über eine ge
wisse Stufe emporzuheben« (DA: 226). Umso wichtiger ist es für ihn, dass es noch 
weitere politische Institutionen der »Bildung« im Sinne der Disziplinierung gibt. 
Die zentrale Rolle spielen dabei die juristischen Institutionen und insbesondere die 
Geschworenengerichte (vgl. Blättler 1995: 57f.). 

8 Politische Institutionen der Rechtsprechung 

Bereits bei der Frage nach der Ausbildung und Zusammensetzung der Parlaments
abgeordneten habe ich deutlich gemacht, wie sehr Tocqueville für das demokrati
sche Zeitalter auf die Figur des Rechtsgelehrten setzt, die seiner Auffassung nach in 
der Demokratie »die erste Rolle spielen« (DA: 304) sollte. Durch ihre Ausbildung und 

41 Dass die von Tocqueville beschriebenen Gemeinden Neuenglands die Menschen zu den am 
sozialen Frieden interessierten Bürgern erziehen konnten, lag nicht zuletzt am puritanischen 
Geist, der diese durchzog (vgl. Schneck 1989: 650, ausführlich dazu Allen 1998). 

42 Eine entscheidende Rolle bei dieser Disziplinierung spielt für Tocqueville auch die Religion, 
die hier nicht näher betrachtet werden kann, da sie nicht als »politische« Institution zu be
greifen ist. Für eine vertiefende Auseinandersetzung mit der Rolle von Religion für die de
mokratische Politik bei Tocqueville siehe Kahan (2015: 68–93) und Hidalgo (2006: 305–364). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013 - am 13.02.2026, 01:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

