
 

III. Zur weltanschauungsanalytischen 

Hermeneutik von 

Jenseitsreisenliteratur in der Moderne 
 

 

 

Indem Jenseitsreisen das Motiv eines übergeordneten Standpunktes und überschau-

enden Blickes auf die Ordnung oder Un-Ordnung des Kosmos in ihrer Zeit verarbei-

ten, wie eben resümiert, zeigen sie einen Gesamtblick auf die Welt und damit die 

Weltanschauung zum eines des Protagonisten, der – bezogen auf die im IV. Kapitel 

gewählten Beispiele – in der Moderne lebt, zum anderen des Autors, der seine Figu-

ren nicht in einer modernen Welt platzieren muss, um dennoch auf diese und deren 

Probleme verweisen zu können.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

1 Verstehenshorizont von Welt und Selbst:  

Der Begriff der Weltanschauung 

 

 

 

Der zweite Analyseschritt, der an die literarischen Jenseitsreisenbeispiele im IV. Ka-

pitel angelegt wird, betrachtet daher die Weltanschauung, die diesen zugrunde liegt. 

Hierzu wird in diesem Kapitel eine Hermeneutik entwickelt, die ich „weltanschau-

ungsanalytisch“ nenne. Das Wort weltanschauungsanalytisch ist ungewohnt und da-

her erklärungsbedürftig. So wird zunächst auf den Begriff Weltanschauung einzuge-

hen sein. 

 

 

1.1 DAS BEDEUTUNGSFELD  

DES WELTANSCHAUUNGSBEGRIFFS 

 

Der Terminus Weltanschauung steht im Wortfeld von Begriffen wie Welt, Weltsicht 

und Weltbild, wobei gerade die letzteren beiden oft mit dem Begriff der Welt-

anschauung gleichgesetzt werden. 

Der Begriff Welt allein ist bereits ein komplexer Begriff, dessen Bedeutungs-

aspekte unterschiedliche Fragerichtungen eröffnen. So kann Welt mit dem Begriff 

des Kosmos verbunden werden und nach einer normativen Ordnung fragen oder Welt 

kann als Weltlichkeit bzw. als Horizontphänomen beispielsweise im Sinne der Phä-

nomenologie verstanden werden. Der moderne Weltbegriff ist meist durch eine 

Dopplung charakterisiert: „einerseits kann dieser zur Kennzeichnung spezifischer 

Gegebenheits- und Erfahrungsformen pluralisiert werden (als Arbeitswelt, Nachwelt 

[…]), andererseits bleibt Welt als umfassender, aber unabschließbarer Gesamthori-

zont, als Horizont der Horizonte, vorausgesetzt.“
1
  

Der Begriff Weltbild wird oft mit Weltanschauung gleichgesetzt. Die beiden Be-

griffe lassen sich allerdings funktional hinsichtlich des Erkenntnis- und Orientie-

rungsanspruchs des Weltanschauungsbegriffs unterscheiden.
2
 Weltbild ist dann der 

                                                             

1 Stock et al. 2003, 541. 

2 Vgl. Stock et al. 2003, 537. An dieser Stelle wird mit der folgenden Unterscheidung zwar 

bereits ein Teil der an späterer Stelle folgenden Definition des Weltanschauungsbegriffs 

vorweggenommen. Diese Differenzierung ist allerdings elementar, um den Begriff „einzu-

kreisen“ und den „Gesprächsgegenstand“ des Kapitels zu klären. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„sachlicher“ beschreibende „Weltbezug, in dem die Welt oder wesentliche Bestand-

teile gegenständlich beschrieben und zusammenhängend erklärt werden, der aber da-

von absehen kann, daß dieser Gegenstand zugleich ‚meine Welt‘, d.h. mit Sinn (oder 

auch mit Sinnlosigkeit) verknüpfte Welt ist.“
3
 Weltbilder sind damit „Weltmodelle“

4
, 

die durch die jeweilige Wahrnehmungsperspektive variabel sind und im Gegensatz 

zur Weltanschauung weniger deuten, werten und Sinn geben.
5
 In der engen Bezie-

hung der beiden mehrdeutigen Begriffe zeigt sich bereits, dass Wahrnehmen und 

Deuten im Grunde immer ineins gehen. „Die funktionale Unterscheidung von ‚Welt-

bild‘ und ‚Weltanschauung‘ ist von besonderem theologischen Wert, weil sie Le-

benswelt und Denken als irreduzible Polarität auffaßt.“
6
 

 

Bevor nun der Begriff Weltanschauung in seiner hier zu nutzenden Bedeutung defi-

niert wird, soll er kurz in seiner Breite dargestellt werden bzw. geklärt werden, was 

hier eben nicht gemeint ist. Ein zweites Begriffsverständnis ergibt sich nämlich aus 

der Rezeption des Begriffs vor allem im 19. Jahrhundert, die dem Begriff „eine durch 

Vieldeutigkeit begünstigte fatale Karriere“ verschafft, welche eher „ein Begriffs-

schicksal als eine Begriffsgeschichte“
7
 darstellt. 

 

Der Ursprung des Begriffs der Weltanschauung 

 

Offenbar als erster nutzt Immanuel Kant, eher beiläufig und nicht im Bewusstsein, 

ein neues Begriffskompositum zu bilden, in seiner KRITIK DER URTEILSKRAFT (1790) 

das Wort Weltanschauung.
8
 Welt gilt ihm hier als das Insgesamt der durch Anschau-

ung verbürgten Erkenntnisgegenstände, kann allerdings im Grunde niemals ganz er-

fasst werden, da die Einheit der Welt nur als regulative Idee im unabschließbaren 

Prozess empirischer Erkenntnis einzelner Gegenstände wirkt.
9
 Kant führt den Begriff 

im Kontext seiner Idee einer neben der theoretischen Naturerkenntnis stehenden Art 

der Naturbetrachtung, die subjektiv deutet, ein, die er das „Mathematisch-Erhabene“ 

nennt.
10

 Bereits bei dieser ersten Begriffsverwendung eröffnen sich also zwei Bedeu-

tungsfelder: „Weltanschauung kann folglich sowohl theoretische Erfassung von Welt 

                                                             

3 Stock et al. 2003, 606. 

4 Stock et al. 2003, 606. Walter Sparn, der Autor des Kapitels WELTBILD im TRE-Artikel 

Welt/Weltanschauung/Weltbild setzt diesen Begriff ein, um sich vom Sprachgebrauch 

Heideggers abzugrenzen. 

5 Vgl. Stock et al. 2003, 606: Es lassen sich hier im Sinne von Weltbild vs. Weltanschauung 

auch Weltmodell vs. Lebens- und Weltansicht oder im Englischen world picture vs. outlook 

of life und world view gegenüberstellen. 

6 Stock et al. 2003, 606. 

7 Blumenberg, Hans (31986): Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt a.M. Suhrkamp. 9f. Zit. 

nach Stock et al. 2003, 544. 

8 Vgl. Stock et al. 2003, 544. 

9 Vgl. Stock et al. 2003, 545. 

10 Stock et al. 2003, 545. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zur weltanschauungsanalytischen Hermeneutik von JRL in der Moderne | 105 

unter dem Gesichtspunkt ihrer Einheit […] wie auch individuelle, stets perspektivi-

sche Deutung […] meinen.“
11

 

Erstere Begriffsdimension ist eine der Begriffsbedeutungen, die hier gerade nicht 

gemeint sein sollen und von der hier verwendeten Definition abgegrenzt werden sol-

len. 

 

Abgrenzung von anderen Begriffsdimensionen 

 

Abgegrenzt werden soll die hier betrachtete Begriffsbedeutung von einem kognitivis-

tischen und szientistischen Begriffsverständnis
12

 sowie von Gleichsetzungen mit 

Ideologie oder Religion. 

Im Sinne einer umfassenden Welterkenntnis, in der Weltanschauung das ist, 

„‚was übrig bleibt‘, wenn alle individuellen Bestimmtheiten getilgt werden“
13

, wird 

der Weltanschauungsbegriff im Deutschen Idealismus gebraucht. So wird Weltan-

schauung beispielsweise bei Schleiermacher zum „Inbegriff menschlichen Weltwis-

sens“
14

. Die Nähe zwischen Weltanschauung und Wissensbegriff setzt sich im Be-

griff der „wissenschaftlichen Weltanschauung“
15

 fort, der im Unterschied zum hier 

vorgeschlagenen Verständnis einen Objektivitätsanspruch einschließt. So wird mit-

tels des Begriffs der wissenschaftlichen Weltanschauung das rationalistisch-kogniti-

vistische Begriffsverständnis des eigenen weltanschaulichen Standpunktes „als for-

mal in sich logisch schlüssiges und material-inhaltlich in sich abgerundetes Sys-

tem“
16

 noch heute transportiert. 

Die Begriffsbedeutung changierte allerdings eigentlich bereits im 19. Jahrhundert 

im Zusammenhang mit der Sprachphilosophie. Anders als sein Bruder Alexander, 

der Weltanschauung noch im Sinne einer objektiven Kosmostheorie als das „Insge-

samt dessen, was der Entfaltung einer umfassenden Weltbeschreibung dient, die das 

                                                             

11 Stock et al. 2003, 545. 

12 Hauser beschreibt diese rationalistische Engführung des Begriffs im Gegensatz zum von 

ihm vorgeschlagenen und auch hier genutzten Weltanschauungsverständnis. Er illustriert 

anhand eines Beispiels aber auch, dass Weltanschauung aufgrund ihres Charakters als 

„immer nur ansatzweise begriffliche Verstehensbemühung“ Spannungen enthalten und 

auch aushalten kann. Vgl. Hauser 2004, 38ff.  

13 Stock et al. 2003, 546, bezieht sich hier auf die Auffassung F.W.J. Schellings in SYSTEM 

DES TRANSZENDENTALEN IDEALISMUS. 

14 Stock et al. 2003, 546.  

15 Hauser definiert wissenschaftliche Weltanschauung als „eine spezifische Interpretation des 

als standpunktunabhängig vermeinten Wissenschaftlichen Weltbildes. […] Sie ist oft von 

dem Bewusstsein begleitet, die einzig wahre Interpretation des Wissenschaftlichen Welt-

bildes einer Zeit zu sein und ebenso durch den Hang geprägt, ihre Erklärungskraft als An-

satzpunkt für die Lösung vieler/aller menschlichen Lebensprobleme anzusehen“ (Hauser 

2009, 28). Siehe hierzu das Kapitel zu Wissenschaftlichem Weltbild und Wissenschaftli-

cher Weltanschauung, deren Definition noch mehr als die hier zitierten Elemente umfasst, 

in Hauser 2009, 20-29. 

16 Hauser 2004, 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Ganze der Naturzusammenhänge im Blick hat“
17

 versteht, rückt Wilhelm von Hum-

boldt die Perspektivität von Weltsichten und ihren Zusammenhang mit Sprachbil-

dung in den Fokus, sodass sich die Auffassung durchsetzt, jedes Individuum präge 

seine eigene Weltanschauung.
18

 

Eine tatsächliche Entfremdung des Begriffs geschieht zudem, wenn Weltan-

schauung mit Gesinnung oder Ideologie gleichgesetzt wird. Im Sinne einer solchen 

Semantik wird der Begriff vor allem im Nationalsozialismus und Marxismus-Leni-

nismus gebraucht. So geht gerade auch die Theologie, die die Totalität des derart ge-

nutzten Begriffs kritisiert, im Anschluss an diese Phasen „inflationären Gebrauchs“
19

 

meist reserviert mit dem Terminus um. Es gibt aber auch solche Positionen systema-

tischer Theologie, die den Begriff im Sinne einer Gleichsetzung von Glaubens- und 

Weltanschauungslehre weiter nutzen. Nicht nur in diesem Zusammenhang kommt es 

zu einer Identifikation von Religion als Weltanschauung und damit zu einer weiteren 

Begriffsdimension. Auch Max Weber spricht von „Weltanschauungsparteien“, so 

wie sich beispielsweise dann auch die freireligiöse Bewegung (ab 1859 BUND FREI-

RELIGIÖSER GEMEINDEN DEUTSCHLANDS BfGD), aber auch die Arbeiterbewegung im 

Kaiserreich, der FREIDENKERBUND (1881) und die VEGETARIERBEWEGUNG als Welt-

anschauungsbewegungen verstanden.
20

 „Weltanschauung wird zum Inbegriff von 

Überzeugungen, praktischen Einstellungen und Lebensorientierungen.“
21

 Der deu-

tende und handlungsleitende Charakter dieses Verständnisses kommt zwar dem vor-

geschlagenen Begriff näher, er umfasst aber weit mehr als den gruppenbildenden 

Zweck einer „inneren Einheit durch äußere Abgrenzung“
22

. 

Eben solche Instrumentalisierungen sollen ebenso wenig wie das Begriffsver-

ständnis von Weltanschauung als theoretische Erfassung der Welt, das nicht nur im 

18. Jahrhundert, sondern als Wissenschaftliche Weltanschauung auch heute besteht, 

hier eine größere Rolle spielen. Es wird auch nicht eine bestimmte Definition aus der 

Philosophiegeschichte ausgewählt. Weil diese aber den Begriff ursprünglich prägte, 

soll hier ein kurzer Ausblick darauf gegeben werden, bevor eine Definition von 

Weltanschauung besprochen wird, die dem Zweck dieser Arbeit dienlich ist. 

 

Ausblick auf den philosophischen Begriffsgebrauch 

 

Auf eine breite begriffsgeschichtliche Betrachtung soll hier verzichtet werden. Eine 

solche findet sich ausführlich in der Dissertation von Helmut Günter Meier.
23

 Kurz 

sei nur auf den philosophischen Ursprungsgebrauch des Begriffes verwiesen: Er bil-

det sich vor allem im Zusammenhang mit der Philosophie des Deutschen Idealismus 

heraus. Das Wort Weltanschauung besteht somit als philosophischer Terminus und 

                                                             

17 Meier 1967, 166. Zit. nach Hauser 2009, 23. 

18 Vgl. Stock et al. 2003, 547. 

19 Stock et al. 2003, 553. 

20 Vgl. das Kapitel III.2 Kirchengeschichtlich (Neuzeit) des Artikels Stock et al. 2003, das die 

Begriffsgeschichte von Weltanschauung in der Neuzeit darlegt. 

21 Stock et al. 2003, 547. 

22 Stock et al. 2003, 547. 

23 Vgl. Meier 1967. Zur Ausbildung des Begriffs siehe insbesondere Kapitel III, 65ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zur weltanschauungsanalytischen Hermeneutik von JRL in der Moderne | 107 

seine Begriffsbestimmung durch den Deutschen Idealismus wirkt jahrzehntelang 

nach.
24

 Dass der Begriff von dort aus in die Sprache der Wissenschaft und schließlich 

der Alltagssprache vordringt, ist oben durch die Vielfalt der Begriffsverwendung be-

reits gezeigt worden. „‚Weltanschauung‘ kommt so einige Zeit lang aus dem Blick-

feld der Philosophie, kehrt dann wieder zurück, allerdings nicht mehr als Terminus in 

der philosophischen Nomenklatur, sondern als Ersatzbegriff für Philosophie und Me-

taphysik. […] Er hat den Charakter der Mehrdimensionalität im Verlaufe der Subjek-

tivierung und Ideologisierung eingebüsst.“
25

 Kritisch sieht Meier in dieser geschicht-

lichen Entwicklung Weltanschauung „zum Leerbegriff abgesunken“
26

. So werde Phi-

losophie als Weltanschauung subjektiviert. Der Vorgang der Abdankung der Philo-

sophie als Vernunftwissenschaft zugunsten der Weltanschauung als der rein subjekti-

ven Schau von Welt und Leben erreiche ihren Höhepunkt in der zweiten Hälfte des 

19. Jahrhunderts durch die an dem Exaktheitsideal der Naturwissenschaften ausge-

richteten Reduzierung auf die Erfahrungswelt.
27

 Konfrontiert mit dem „Sturz der 

Vernunft“ entwickele sich die Weltanschauungsphilosophie „in dem offengebliebe-

nen Terrain zwischen der auf die Erkenntnis der Erfahrungswelt in der Natur und Ge-

schichte bezogenen exakten Wissenschaftlichkeit und der Fülle individueller Welt-

sicht, die in den ausser- [sic] und pseudowissenschaftlichen Weltanschauungen ihre 

Gestalt findet.“
28

 Die Theorien der Weltanschauungsphilosophien finden sich eben-

falls zusammengefasst bei Meier
29

, sie sollen hier nicht ausgeführt werden – es sei 

nur auf einige Namen ihrer Vertreter wie Riehl, Rickert, Husserl, Dilthey und Jaspers 

hingewiesen. Meier würdigt die Weltanschauungsphilosophie in ihrer Funktion, einer 

Rückkehr der Vernunft den Boden zu bereiten, beschreibt aber auch, dass ihre Be-

deutung im Status des Übergangs hin zu einer neuen, selbstreflektierten Philosophie 

als vernünftige Weltwissenschaft besteht.
30

  

Der Weltanschauungsbegriff ist folglich zwar ein eindeutig philosophischer Ter-

minus, hat aber eben nicht nur in anderen Bereichen eine Vielfalt an Bedeutungsdi-

mensionen entfaltet, sondern sich auch innerhalb der philosophischen Verwendung 

gewandelt. Diese Begriffsoffenheit und Vielfalt an Bedeutungsnuancen macht es nö-

tig, bei der Anwendung des Begriffs dessen Verständnis klar zu definieren und ein-

zugrenzen, auch wenn dabei andere Bedeutungsdimensionen, die durchaus auch ihre 

Begründung und einen Nutzen haben, ausgeblendet werden. 

Für die Verwendung in dieser Arbeit ist ein Begriffsverständnis funktional, das 

von religionsphilosophischen Denkfiguren ausgeht, da solche eine Herangehensweise 

an das oben beschriebene philosophisch-theologische Problem der Moderne bieten, 

das sich – wie wir sehen werden – auch in der Weltanschauung der Menschen wie-

derfindet. 

 

                                                             

24 Vgl. Meier 1967, 223. 

25 Meier 1967, 223. 

26 Meier 1967, 224. 

27 Vgl. Meier 1967, 255-258. 

28 Meier 1967, 260. 

29 Vgl. Meier 1967, 255ff. 

30 Vgl. Meier 1967, 261 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

1.2 WELTANSCHAUUNG ALS VON INDIVIDUELLEN 

ERLEBNISSEN BESTIMMTER VERSTEHENSHORIZONT 

VON WELT UND SELBST 

 

Eine Definition, die diese Anforderungen an einen Weltanschauungsbegriff erfüllt, 

ist die von Linus Hauser im ersten Band seiner KRITIK DER NEOMYTHISCHEN VERNUNFT 

erarbeitete. Im Folgenden wird seine Definition zunächst zitiert und dann die einzel-

nen Bestandteile erläutert, wobei neben Hausers eigenen Darlegungen auch andere 

Autoren, die sich mit denselben Denkfiguren beschäftigt haben, zur Erläuterung her-

angezogen werden. 

 

„Die Weltanschauung eines Menschen ist sein nie ganz bewusst gestalteter und 

auch nie ganz in sich schlüssiger, also prinzipiell spannungsreicher Verstehensho-

rizont von Wirklichkeit, der durch eine je-individuelle Aneignung von Tradition in 

persönlichen Erfahrungen das Verhalten eines Menschen ausrichtet. In diesem 

Verstehenshorizont liegt sein Selbst- und Weltverständnis als ineins Feststellung 

von Endlichkeit und Streben nach der Aufhebung von Endlichkeit. […] 

Die Weltanschauung ist die Versammlung aller menschlichen Erlebnisweisen, die 

sich auf das Verstehen von Welt und Selbst auswirken.“ 
31

 

 

Anthropologische Voraussetzung zur Entstehung von 

Weltanschauung: Der endliche Mensch entwirft sich 

 

Die eben zitierte Definition soll nicht ihrer Reihenfolge nach erläutert werden, son-

dern vielmehr werden die folgenden Kapitel die wichtigsten Bestandteile so heraus-

greifen, dass ihr Sinnzusammenhang deutlich wird. Aus diesem Grund wird zunächst 

ein Element herausgegriffen, das in der Mitte der Definition steht: Das Endlichkeits-

bewusstsein des Menschen und seine Geneigtheit, nicht endlich zu sein:  

 

[…] In diesem Verstehenshorizont liegt sein Selbst- und Weltverständnis als in-

eins Feststellung von Endlichkeit und Streben nach der Aufhebung von Endlich-

keit. […] 

 

Indem der Mensch sich als Tatsache in der Welt versteht, deren Endlichkeit er immer 

wieder erlebt und anerkennen muss, weiß er sich zugleich als endlich und in einem 

bestimmten Bedingungsrahmen lebend. In diesem muss er sich orientieren und ent-

werfen.
32

 In dem Moment aber, in dem der entwerfend-tatsächliche Mensch um seine 

Endlichkeit weiß, übergreift er in seinem Denken diese Endlichkeit. Er überschreitet 

sie, indem er sich in seiner Wirklichkeit relativiert und sein eigenes Selbst- und 

Weltverständnis als nur eine mögliche Gestaltung versteht:  

                                                             

31 Hauser 2004, 37. 

32 Vgl. Hauser 2004, 31. Auf dieses Kapitel beziehe ich mich im folgenden Abschnitt, außer 

anders angegeben, immer wieder, weshalb nicht nach jedem paraphrasierten oder resümier-

ten Textabschnitt eine eigene Fußnote gesetzt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zur weltanschauungsanalytischen Hermeneutik von JRL in der Moderne | 109 

„Der Verweisungszusammenhang zwischen Erfahren und Denken eröffnet nämlich zusammen 

mit dem Wissen der radikalen Endlichkeit ein Transzendieren der Endlichkeit […] In diesem 

Begreifen [unserer Selbst als radikal endlich, A. B.] sind wir, was wir sind, und wissen es: wir 

sind das Ganze, das aufgespannte Verhältnis von Begreifendem, Begriffenem und Begreifen 

oder Denken.“
33

 

 

Das Selbstbild, das der Mensch sich dabei nun im Bewusstsein, nur eine Möglichkeit 

zu wählen, macht, ist nicht Feststellung einer gegebenen Tatsache, sondern eben nur 

ein Entwurf hin auf die Zukunft, da der Mensch weiß, dass er „nie sein Leben im Le-

ben vollenden kann“
34

. Erst der Tod stellt den Abschluss unablässig fortschreitender, 

kontinuierlicher Zeitbewegung dar, weshalb der Mensch eben immer noch Lebens-

zeit vor sich hat. 

„Weil der Mensch sich als umgriffen von unabgeschlossener Zeitbewegung ver-

steht, übergreift er diese also auch zugleich.“
35

 In jedem gegenwärtigen Vollzug weiß 

er um unzählbar viele vergangene und zukünftige Lebensvollzüge. Gegenwart 

menschlichen Lebens sei der ausgezeichnete Zeitmodus, in dem sich die Tatsache 

‚Mensch‘ aus ihrer Vergangenheit auf ihre Zukunft hin entwerfe, so Hauser mit Be-

zug auf Schrödters Heidegger-Rezeption.
36

 

 

Nicht hintergehbare Bedingungen der Möglichkeit einer 

Weltanschauung
37

: Gemeinschaft, Standpunkt, Erfahrung und Kultur 

 

Zu einem weiteren Element der oben zitierten Definition von Hauser: 

 

[…] Verstehenshorizont von Wirklichkeit, der durch eine je-individuelle An-

eignung von Tradition in persönlichen Erfahrungen das Verhalten eines Men-

schen ausrichtet. […]  

 

Die eben beschriebene Ineinsheit des Menschen von Entwurf und Tatsache in der 

Welt heißt über den Begriff Welt, dass die individuelle Weltanschauung eines Men-

                                                             

33 Schrödter 1987, 191, 197. Hervorheb. i. O. Zu diesem Verweisungscharakter und dem Be-

griff „Transzendieren“ siehe auch das komplette Kapitel 8.2.1 Erfahren und Denken – „si-

tuieren“ und „transzendieren“ 193ff. 

34 Hauser 2004, 31. Hervorheb. i. O. 

35 Hauser 2004, 31. Hervorheb. i. O. 

36 Vgl. Hauser 1983, 29. 

37 Diesen ersten Teil der Überschrift übernehme ich als Satzteil aus Hauser 1983, 37, der hier 

eigentlich konkret danach fragt, wie es möglich sei, dass die Ansätze von Rahner, Bloch 

und Sartre bzw. allgemein unterschiedliche Ansätze zu einer unterschiedlichen Interpreta-

tion des transzendentalen Absoluten hinsichtlich einer Metaphysik des transzendenten Ab-

soluten kommen. Er beantwortet dies mittels der Weltanschauung – nicht konkret der Le-

bensgeschichte und der Erfahrungen des Autoren, sondern den Grundbestimmtheiten des 

Menschseins und eben den nicht hintergehbaren Bedingungen der Möglichkeit einer Welt-

anschauung. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

schen sich im Kontext von Mitsubjekten und der Menschheitsgeschichte ausbildet.
38

 

Ohne den Bezug auf Mitmenschen bleibt Individualität inhaltslos, so stellt es Hegel 

dar: „Wenn ich Ich sage, so meine ich mich als diese bestimmte Person. In der Tat 

sage ich dadurch nichts Besonderes von mir aus. Ich ist auch jeder andere, und indem 

ich mich als Ich bezeichne, so meine ich zwar mich, diesen Einzelnen, spreche ich 

jedoch zugleich ein vollkommen Allgemeines aus.“
39

 Ohne die transzendentale Vor-

aussetzung der Gemeinschaft und die wechselseitige Anerkennung von ‚Mit-Men-

schen‘ kann der Mensch sich nicht als Mensch, als ein sich seiner Freiheit und Würde 

bewusstes Ich
40

 identifizieren, sondern wäre nur ein Wesen unter ‚Mit-Gegenstän-

den‘. Der Mensch kann sich nur als Teil der Menschheit verstehen, weil er von sich 

als Individuum innerhalb dieser Gattung weiß.
41

  

Dieses Wissen über seine Gattung (und damit ein Selbst- und Weltverständnis) 

entsteht durch deren Äußerungen, im Folgenden unter dem Begriff Kultur beschrie-

ben, und seine individuelle Standpunktnahme zu diesen Äußerungen. Bevor der Be-

griff der Kultur beschrieben wird, soll zunächst der Terminus Standpunkt näher ge-

klärt werden. 

„Zunächst einmal ist mein Standpunkt der ‚leibliche Standpunkt des ‚Ich bin hier‘ 

von dem aus ich mich räumlich in meiner Welt bewege und orientiere.“
42

 Dem ent-

spricht ein bestimmter Blickwinkel auf die Gegenstände in der Welt und damit eine 

individuelle Perspektive. 

Macht man sich dies bewusst und versucht dann einen Gegenstand von unter-

schiedlichen Perspektiven zu betrachten, so gerät man „in eine Geschichte von 

Standpunkten, in denen sich die Erfahrung dessen, was mich interessiert, ‚verdich-

tet‘“
43

, sodass sich der eigene Standpunkt einer Objektivität nähert
44

. Neben einem 

                                                             

38 Vgl. Hauser 1983, 37. 

39 Hegel, G.W.F. (1970): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. Frankfurt 1970 

(Werke in zwanzig Bänden, 8), 82. Zit. nach: Hauser 1983, 37. 

40 Einen Denkanstoß, um den Aspekt des Selbstverständnisses als Teil der Weltanschauung 

zu verstehen, kann ein Blick auf das soziologische Konzept der Identität geben. Auf An-

knüpfungspunkte soll hier lediglich verwiesen werden. So beschreibt auch die Identitäts-

theorie der Soziologie beispielsweise den Stellenwert zwischenmenschlicher Beziehungen 

zur Identitätsbildung: „Unverkennbar hängt unsere Identität ganz wesentlich von der Inter-

aktion mit Anderen ab. Nach Mead ist sie sogar unbedingte Voraussetzung, für Gaffman 

und Strauss ist sie darüber hinaus aber auch der Rahmen, in dem personale Identität vorge-

spielt, eingeschränkt oder gar beschädigt wird. Das Individuum lebt nun mal in der Gesell-

schaft, ihren Erwartungen kann es nicht entgehen, wie es umgekehrt ohne ihre Reaktionen 

nicht leben kann.“ (Abels 2010, 256). 

41 Vgl. Hauser 2004, 32. 

42 Hauser 1983, 38. Hauser bezieht sich hier auf Kaulbach, Friedrich (1968): Philosophie der 

Beschreibung. Köln: Böhlau, 466. 

43 Hauser 1983, 38f. 

44 Ich möchte hier vorsichtiger nur von einem Annähern an Objektivität sprechen, da es selten 

möglich ist, dem Anspruch, alle anderen Standpunkte einzunehmen, gerecht zu werden und 

so eben auch die Entscheidung, welche Standpunkte eingenommen werden ebenso subjek-

tiv bleibt, wie die Wertung dieser anderen Standpunkte. Der Begriff objektiv hat aber na-

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zur weltanschauungsanalytischen Hermeneutik von JRL in der Moderne | 111 

solch räumlichen Perspektivwechsel ist auch der Standpunkt eines einzelnen Men-

schen im Laufe der Zeit zu betrachten: „Ich kann in der Gegenwart meines jetzigen 

Standpunktes zurückblicken zu vergangenen und mich entwerfen im Hinblick auf 

zukünftige Standpunkte.“
45

 

In die angestrebte Objektivität oder Gegenstandsbezogenheit im Sinne von Wahr-

heit, geht eben die eigene Lebensgeschichte, das heißt Reflexions-, Sozialisations- 

und genetisch bedingte Prozesse, ein.
46

 So ist beispielsweise auch die Objektivität der 

Wissenschaft durch die Reflexion ihrer Zielsetzung, die aus „je-meine[em] Bedürfnis 

nach Verbindlichkeit und Wahrheit im intersubjektiven Zusammenhang“
47

 resultiert, 

eng mit je-meinem Standpunkt verknüpft. 

Im Zusammenhang mit dem je-eigenen Standpunkt spielen aber auch die Mit-

menschen eine Rolle, denn „[d]as: ‚Ich hier‘ spiegelt auch immer den Standpunkt je-

des möglichen ‚Anderen dort‘, der seinerseits ein ‚Ich hier‘ behauptet.“
48

 So ist ein 

Austausch über die jeweiligen Standpunkte zur Beurteilung der Triftigkeit des 

je-meinen Standpunktes, also eine „Horizontverschmelzung“
49

 nötig. Ein Verstehens-

horizont kann somit nur im Austausch mit den Mitmenschen und situationsbezogen 

in der Geschichte der Menschheit durch verstehenskonstitutive Erfahrungen entste-

hen.
50

 

„Es ergibt sich somit ein dialektisches Verhältnis zwischen Standpunkt und Kul-

tur.“
51

 Die je-meinen Erfahrungen und mein daraus gebildeter Standpunkt kann die 

Kultur beeinflussen. Wechselseitig wird der je-meine Standpunkt eben durch die Er-

fahrungen der Menschheitsgeschichte und damit der Kultur geprägt. Was mir die 

Vergangenheit der Menschheit an Erfahrungen bereitstellt, sind somit Perspektiven 

für die Lösung von Aufgaben hinsichtlich der zukünftigen Gestaltungen meiner End-

lichkeit.
52

 Da Erfahrungen des Menschen mit sich immer eine Erfahrung der Funda-

mentalität seiner Endlichkeit und deren Erstreckung auf alle Lebensdimensionen 

sind, sind Überlieferungen der Menschheitserfahrungen auch Ausdruck von Endlich-

keitswissen und des Fragens nach der rechten Gestaltung der Endlichkeit.
53

 

So lässt sich der Begriff der Kultur einbringen, wenn man als das „transzendenta-

le Prinzip der Reflexion von Kultur“
54

 festhält: Kultur ist das System überlieferter 

Möglichkeiten zur Gestaltung der Endlichkeit des Menschen im Kontext des mensch-

                                                                  

türlich in der Bedeutung von ‚nicht subjektiv‘ seine Berechtigung, wohingegen die Bedeu-

tungsseite von sachlich, wertfrei kaum zu realisieren ist. 

45 Hauser 1983, 39. Hervorheb. i. O. 

46 Vgl. Hauser 1983, 39. 

47 Hauser 1983, 39. 

48 Kaulbach 1968, 467. Zit. nach: Hauser 1983, 39. 

49 Gadamer 1972, 290. Zit. nach: Hauser 1983, 39. 

50 Vgl. Hauser 1983, 39. 

51 Hauser 2004, 33. 

52 Vgl. Hauser 2004, 35. 

53 Vgl. Hauser 2004, 36. 

54 Hauser 1983, 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

lichen Strebens nach vollendeter Selbstgestaltung.
55

 Zu diesen Überlieferungen be-

zieht der Mensch seinen je-eigenen Standpunkt. „Kann ich mich in meinem Stand in 

der Welt erst selbst identifizieren durch die mir überlieferten Aufgaben und Lösun-

gen, denen ich mich gegenüber befinde, so gilt dies umgekehrt auch, daß Aufgaben 

erst zu Aufgaben werden, wenn sie Aufgaben für eine Person sind.“
56

 Die Begriffe 

‚Kultur‘ und ‚Standpunkt‘ sind damit dialektisch innerhalb des Weltanschauungsbe-

griffes.  

In weltanschaulichen Phänomenen findet man ergo eine biografische und eine so-

ziale Struktur. Sowohl individuelle Erfahrungen und Standpunktnahme, die wieder-

um in einem wechselseitigen Verhältnis zu Kultur und damit den überlieferten 

Menschheitserfahrungen steht, als auch ein Austausch mit der gegenwärtigen Um-

welt und der durch Menschheitserfahrungen in der Vergangenheit ausgebildeten Kul-

tur sind somit nicht hintergehbare Bedingungen der Möglichkeit einer Weltanschau-

ung.  

 

Bewusstes Ergreifen der Weltanschauung als Lebensorientierung 

 

Inwiefern die Ausbildung der je-meinen Weltanschauung durch bewusste Stand-

punktnahme geschieht, wird anhand der Erläuterung eines weiteren Elements der De-

finition von Hauser deutlich: 

 

Die Weltanschauung eines Menschen ist sein nie ganz bewusst gestalteter und 

auch nie ganz in sich schlüssiger, also prinzipiell spannungsreicher Verstehens-

horizont von Wirklichkeit […]. Die Weltanschauung ist die Versammlung aller 

menschlichen Erlebnisweisen, die sich auf das Verstehen von Welt und Selbst 

auswirken. 

 

In dem Moment, in dem ein Mensch Erfahrungen macht, bringt er diese Einzelerfah-

rungen in Zusammenhang mit bereits erworbenem Wissen und Erfahrungen.
57

 Schil-

lebeeckx spricht von der Integration in einen Interpretationsrahmen, der aus der ku-

mulativen, persönlichen und kollektiven Erfahrung, der Erfahrungstradition besteht:  

 

„Das Ganze der schon gemachten Erfahrungen wird zu einem Interpretationsrahmen oder ‚Er-

fahrungshorizont‘, innerhalb dessen wir neue Erfahrungen interpretieren. Zugleich aber wird 

durch neue Einzelerfahrungen dieser vorgegebene Interpretationsrahmen der Kritik ausgesetzt 

und korrigiert oder das schon Erfahrende in einem neuen Zusammenhang gesehen.“
58

 

 

                                                             

55 Vgl. Hauser 2004, 36. In THEOLOGIE UND KULTUR nennt Hauser dieses Streben nach voll-

endeter Selbstgestaltung Heilsstreben und führt den Entwurf des Menschen nach Vollen-

dung in „Ewigkeit“, „Reich“ und „An-und-für-sich“ weiter aus. Vgl. hierzu Hauser 1983, 

40. 

56 Hauser 1983, 40f. 

57 Vgl. Schillebeeckx 1986, 80. 

58 Schillebeeckx 1986, 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Zur weltanschauungsanalytischen Hermeneutik von JRL in der Moderne | 113 

Oben habe ich mit Hausers Terminologie von einem Verstehenshorizont, der durch 

Standpunkt und Kultur bestimmt ist, gesprochen. 

Eine Integration einer solchen Erfahrung in den Verstehenshorizont geschieht bei 

jedem Erleben unthematisch und damit zunächst unreflektiert. Ebenso bildet sich der 

Verstehenshorizont und damit die Weltanschauung zunächst vorreflexiv aus, wenn 

soziale und biografische Erfahrungen unbewusst kumuliert werden und immer neue 

Erlebnisse in ein dabei entstehendes Bild
59

 integriert werden. 

Gerade bei einer Erfahrung, die sich nicht problemlos in den Verstehenshorizont 

integrieren lässt, bei der ich mir über meinen Standpunkt erst klar werden muss, oder 

diesen argumentativ gegen andere abgrenzen oder verteidigen muss, gibt es Anlässe, 

meine Weltanschauung zu reflektieren. Auch bei Erfahrungen, die sich in meinen 

Verstehenshorizont integrieren lassen, bei denen ich merke, dass ich auf einen sol-

chen zurückgreifen kann, mache ich mir meine Weltanschauung bewusst. So ist mei-

ne Weltanschauung dann „eine bewusst ergriffene, verantwortete Lebensorientie-

rung“
60

 und wirkt sich auch auf mein Handeln aus. Bewusst ist dem nach seiner Le-

bensorientierung handelnden Menschen dabei allerdings auch, dass eine solch freie 

Wahl der Orientierung nach z.B. bewusst ergriffenen christlichen Werten nie ganz 

gelingen kann. So gibt es über die Gesichtspunkte von selbst ergriffenen Maximen 

und Werten hinaus noch weitere, „welche, die eigene Weltanschauung mitbestimmen 

– etwa die der psychischen oder schichtenmäßigen Verstrickungen in außengeleitete 

Zwänge“
61

. 

Eine Form des Freiraums für das Denken, in dem sich unbewusst eine neue welt-

anschauliche Sicht herausbilden kann, welche im Anschluss wiederum bewusst als 

Verstehenshorizont ergriffen werden kann, ist das „Längere Gedankenspiel“
62

. Sol-

che ausgestalteten Tagträume, die Charles Sander Peirce „Musement“ nennt, starten, 

ausgehend von beispielsweise einem konjunktivischen „Was wäre wenn…?“-Denken 

nach enttäuschenden Erlebnissen, als subjektive Realität, als Scheinwelt, die die all-

täglich-objektive Welt überlagert. Eine solche Art der Schmerzverlagerung kann 

nicht nur auf ein Individuum bezogen werden. Längere Gedankenspiele können auch 

als kollektive Ausdrucksform einer epochalen metaphysischen Orientierungsnot gel-

ten – Beispiele für solche Extremfälle, in denen Medienfantasien zur Bildungen kul-

tischer Gruppen führen, liefert Hausers Erörterung der Religionsförmigen Neomy-

then. So kann die Ausarbeitung eines Musements dazu führen, dass daraus eine wis-

senschaftliche Hypothese wird oder eine metaphysische Theorie Gestalt annimmt.
63

 

Letztendlich, nach einer gewissen kulturellen Inkubationszeit, während der sich das 

kollektive Musement von einer zunächst unbewussten Ebene hin zu einer für die 

Weltanschauung von Menschen Bedeutung erhaltenden Zukunftsperspektive auszei-

                                                             

59 Das dabei entstehende Bild ist eben auch von unbewussten Vorgängen, wie beispielsweise 

dem Einbringen von Archetypen (C.G. Jung) bestimmt, die unbewusst das Denken struktu-

rieren. 

60 Hauser 2004, 40. 

61 Hauser 2004, 40. 

62 Hauser 2004, 40. 

63 Vgl. Hauser 2004, 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

tigt, kann ein solches kollektives Längeres Gedankenspiel damit also zu einer neuen, 

verantwortlich ergreifbaren Weltanschauung führen.
64

  

 

Gerade in diesem Zusammenhang von Bewusstem und Unbewusstem der Weltan-

schauung – der Begriffsentwicklung ab dem 19. Jahrhunderts einerseits hin zu einem 

weltanschaulich-reflektierten Umgang mit dem Weltbild, der oben angesprochenen 

wissenschaftlichen Weltanschauung, und andererseits des nie ganz bewussten Ver-

stehenshorizont, einem dunklen Ahnen des Ganzen der Welt – werden literarische 

Jenseitsreisen interessant. Gerade zwischen diesem auseinanderklaffenden Reflektie-

ren und Ahnen des Weltganzen vermittelt die Jenseitsreisen-Literatur: Einerseits ist 

die Weltanschauung in der gezeigten Welt, das Bild der Erzählwelt, sehr bewusst ge-

staltet. Andererseits geschieht diese Gestaltung mit den Mitteln der Kunst, die über 

wissenschaftlich-rationales hinausgeht, und eben auf Basis des nie ganz bewusst ge-

stalteten Verstehenshorizont von Wirklichkeit des Autors, dessen Standpunkt und 

Kultur durch die spezifische Situation der Moderne bestimmt sind. Auf diesen As-

pekt der Artikulation von Weltanschauung in literarischen Jenseitsreisen geht das 

folgende Kapitel genauer ein. 

                                                             

64 Vgl. Hauser 2004, 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007 - am 14.02.2026, 15:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

