9 Die Frauenmission im Vergleich

Die Unterschiede zwischen den beiden Missionsgebieten beziiglich der (Aus-)Bildung
von Madchen sind offensichtlich. Wieso aber kam es zu solchen Unterschieden und wel-
che Rolle spielte dabei die Frauenmission? Die Missionsschwestern auf Sumatra waren
von der Missionsleitung nicht nur beauftragt Madchen und Frauen zu sammeln, sollte
ihnen neben ihrer anderen Arbeit noch Zeit bleiben, wie das in der Herero Mission der
Fall war, sondern sie waren aufgefordert Batakmidchen und -frauen zu Gehilfinnen
auszubilden.' Diesem Auftrag folgten die Missionsschwestern schon deshalb, weil sie
mit steigendem Interesse an Schulbildung auf einheimische Lehrerinnen angewiesen
waren.? Indem sie Midchen fiir ihre Mitarbeit bezahlten, verinderten sie die Attrakti-
vitit der Midchenbildung, weil sie damit berufliche Perspektiven eréffneten und einen
alternativen Beitrag zur Familienskonomie méglich machten.? Diesen Zusammenhang
hatten die Missionsschwestern offensichtlich schnell durchschaut, denn sie bezahlten
die ersten Midchen auch aus eigener Tasche. Die Middchen konnten nun durch ihren
Gehalt die Familie unterstiitzen. Damit verschob sich ihre Bedeutung innerhalb der
Familie.

Die unterschiedliche Entwicklung der Frauenmission in den beiden Missionsge-
bieten war die Folge vielerlei Faktoren, die die Entwicklung beeinflussten: Zunichst
ist hier die unterschiedliche Ausgangslage in beiden Missionsgebieten zu erwihnen.
Schon die Haltung der jeweils stationierten Missionare gegeniiber Missionsschwestern
und die Dringlichkeit eine Frauenmission aufzubauen war sehr unterschiedlich. Wih-
rend die Missionare auf Sumatra sehr frith nach Missionsschwestern fragten, erschwer-
ten in Namibia stationierte Missionare zunichst den Missionsschwestern die Mitar-
beit. Wihrend es den Missionsschwestern auf Sumatra gelang, die »Geschwisterpflege«

1 Auflerdem gelang es den Missionsschwestern auf Sumatra, sich nicht hauptberuflich fir die Pfle-
ge von Missionsangehdrigen einspannen zu lassen, wie das zahlreichen Missionsschwestern in
Stidwestafrika passierte.

2 Innerhalb von 10 Jahren hatte sich die Anzahl der Schiilerinnen vervielfacht.

3 Die hollandische Kolonialregierung machte bei ihren Subsidien keinen Unterschied, ob es sich
um einen Lehrer oder eine Lehrerin handelte. Vgl. Lisette Niemann. Schreiben an den Inspektor,
Laguboti 28.8.1905, RMG 2.073 Niemann, Lisette.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Gender und christliche Mission

weitgehend an speziell dafiir ausgesandte Schwestern abzugeben, waren die Missions-
schwestern in Namibia sehr viel mit der Pflege der Missionsgeschwister beschiftigt und
wurden damit immer wieder aus ihrer Arbeit unter den Frauen gerissen.* AufRerdem
waren Missionsschwestern in Namibia zwar in der Bildungsarbeit titig, allerdings rich-
tete sich diese nicht ausschliefSlich an Miadchen, sondern an beide Geschlechter. Diese
Unterschiede hatte unverkennbar Auswirkungen auf die Entwicklung und den Ausbau
der jeweiligen Frauenmission. Auf Sumatra konnte sich eine vielfiltige Schwesternar-
beit mit den drei Hauptzentren Pearadja, Laguboti und Balige entwickeln. Sie hatte
ihren Schwerpunkt auf der Mission und Bildung von Frauen und Midchen. In Namibia
waren die Schwestern auf verschiedenen Stationen verteilt und itberwiegend in der Ge-
meindearbeit beschiftigt. Eine spezielle Middchenschulbildung war nicht gefragt und
entsprechend auch kein Bedarf an einheimischen Lehrerinnen. Die Missionsschwes-
tern mussten sich in Namibia zunichst ihre Freiriume erkimpfen, damit sie gezielt
und lingerfristig unter Frauen arbeiten konnten. Entscheidenden Einfluss auf die je-
weilige Entwicklung nahm allerdings auch die Haltung der jeweiligen Kolonialverwal-
tung: Wihrend sich die deutsche Kolonialverwaltung lediglich dafiir interessierte, dass
Deutsch in den Elementarschulen unterrichtet und Jungen und Midchen in europii-
schen geschlechterspezifischen Handfertigkeiten geschult wurden, férderte die hollin-
dische Kolonialregierung héhere (Aus-)Bildungsmoglichkeiten als Teil ihrer »Colonial
Ethnical Policy«, die um 1900 verabschiedet wurde und auf die Entstehung einer inter-
essierten hollindisch gebildeten einheimischen Elite zielte.” Sie subventionierte nicht
nur diverse Ausbildungen fiir Midchen, sondern forderten auch die Einhaltung be-
stimmter Standards, so dass simtliche Ausbildungen mit einem staatlich anerkannten
Examen abschlossen und damit die Arbeitsméglichkeiten der Ausgebildeten nicht nur
auf missionseigene Betriebe einschrinkten. Die grofiziigigen Subventionen der hollin-
dischen Kolonialregierung gab der Mission folglich mehr Gestaltungsraum, wenn diese
auch an bestimmte Forderungen gebunden waren. Es kann von einer Zusammenarbeit
zwischen Kolonialregierung und Mission im weitesten Sinne gesprochen werden, wenn
dies auch nicht heift, dass es keine Differenzen gab und die Mission vorbehaltlos unter-
stittzt wurde. Es kam auch hier zu Konflikten und gegensitzlichen Standpunkten. Und
doch profitierte die Mission vor allem durch die finanziellen Subventionen in ihrer Ar-
beit und im Ausbau missionarischer Einrichtungen. Von einer solchen Finanzierungs-
hilfe durch die Kolonialregierung konnten die Missionare und Missionsschwestern in
Namibia nur triumen. Erschwerend fiir die Arbeit in Namibia Arbeit kam der wachsen-
de Rassismus hinzu, der die Mission immer wieder in die Lage brachte, sich zwischen
den lokalen Christ*innen, als deren Anwalt sie sich sahen, und den deutschen Siedlern,
mit denen sie zumindest die Nationalitit teilten und deren Wohlwollen sie sich immer
wieder abzusichern bemiiht waren, zu positionieren. Hinzu kam, dass sich auch unter
den Missionar*innen zunehmend rassistische Gedanken bemerkbar machten. Schlief3-
lich war es aber auch die konservative Einstellung der Missionar*innen selbst, die den
Ausbau der Ausbildungsmdéglichkeiten fiir Frauen in Namibia verhinderte, denn die

4 Zu den Folgen fiir die Arbeit der Missionsschwestern vgl. Rempfer 2015.
5 Vgl. u.a. Locher-Scholten 2011, S. 40.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Die Frauenmission im Vergleich

Befihigung der Frauen als selbstindige, wirtschaftlich unabhingige Personen, wurde
nicht als Ziel der Mission gesehen.

Entscheidenden Einfluss auf die Frauenmission nahmen aber vor allem auch lokale
Midchen und Frauen, denn die Voraussetzung fiir den Erfolg der Frauenmission war,
dass Frauen freiwillig kamen, und das taten sie, solange die Mission fiir sie interessant
blieb. Dies war allerdings nicht immer der Fall. Wie hilflos die Missionsschwestern wa-
ren, zeigt sich bspw. in einem Briefvon Lina Stahlhut, indem sie frustriert nach Barmen
schrieb: »die Hereromadchen sind am wenigsten zuginglich; Ich lasse sie jetzt mal ei-
ne Zeit links liegen u[nd] muss seufzen u[nd] flehen, dass mir Gott das Rechte giebt
zu tun.«® Auch wenn Lina Stahlhut hier die »Zuginglichkeit« der Frauen kritisiert, ver-
weist dies doch vor allem darauf, dass es ihr nicht gelang, fir Frauen und Midchen
interessante Angebote zu entwickeln bzw. die Mddchen und Frauen wihlerisch bei den
missionarischen Angeboten waren. Auch aus Sumatra berichteten Schwestern davon,
dass Madchen der Mission den Riicken kehrten und bspw. wieder zuriick in ihre Dorfer
gingen, wenn »sie Heimweh hatten«” oder sich verheirateten. Also auch hier nutzten
Midchen und Frauen eigenstindig, selbstbewusst und selbstbestimmt missionarische
Angebote.

So war es vor allem die lokale Nachfrage nach europiischen Handarbeitstechniken,
die die Griindung und den Ausbau von sogenannten Nihschulen auf Sumatra und in
Namibia beforderte. Die Bildungseuphorie der Batak fithrte dazu, dass die RMG, auch
gegen internen Widerstand, hohere Bildungseinrichtungen fir Miadchen eroffnete. Ba-
takfrauen forderten mit der Ausbildung als Geburtshelferin nach einer beruflichen Aus-
bildung, die sie befihigte fiir ihren Unterhalt zu sorgen und ihnen damit einen Aus-
stieg aus dem traditionellen Leben bot. Auch die Hereromidchen, die sich weigerten
christliche Moralvorstellungen zu tibernehmen, nahmen Einfluss auf die Entwicklung
der Frauenmission. Wenn dies auch bedeutete, dass dieser Ausbildungsweg wieder ge-
strichen wurde. Auf Sumatra wie auch in Namibia nahmen Midchen und Frauen die
Moglichkeiten wahr, die sich ihnen durch die Mission 6ffneten. Viele arbeiteten in Mis-
sionarshaushalten und missionseigenen Einrichtungen.®

Noch deutlicher zeigt sich die agency der Frauen im Umgang mit den erworbenen
Fihigkeiten. Denn, ob die Ausbildungsformen nun mit Examen abschlossen oder nicht,
Midchen und Frauen sammelten europiisches Wissen und Kenntnisse mit deren Hil-
fe sie sich aktiv in die Kolonialgesellschaft einbringen konnten. Sie nahmen Elemente
westlicher Bildung auf und wandten diese im eigenen Interesse an. Allzu oft auch, wie
dies nicht von den Missionaren und Missionsschwestern vorgesehen war. Sie nutzten
Wissen und Handfertigkeiten dazu, um wirtschaftlich voranzukommen. Und sie for-
derten diese Weitergabe aktiv ein. So wurde es Frauen méglich unabhingig und mobil
zu werden. Damit entwickelten Frauen mithilfe der (Aus-)bildungen durch die RMG

6 Lina Stahlhut. Arbeitsbericht, Tsumeb, 0.D. [Konzept fiir Arbeitsbericht April, bis Dezember 1930,
Bl. 53b, RMG 1.742 Stahlhut, Lina geb. Rohde.

7 Rienecker 1905, S. 68.

8 In Namibia stellte die Mission bspw. nach dem Deutsch-Namibischen Krieg fiinf »glaubige, treue,
christliche Hererofrauen« im neugegriindeten Waisenhaus ein. N.N. Ein Besuch im Augustineum
in Okahandja. In: BARM 1908, S. 60.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e

337


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Gender und christliche Mission

alternative Lebensmodelle, die zum Teil weit iiber die von der Mission angestrebten
Rolle als gute Miitter und »gesitteten Hausfrauen« im christlich-europdischen Sinne
hinausgingen: Auf Sumatra trug die Mission mit der Ausbildung zur Lehrerin, Kran-
kenschwester, Hebamme, Bibelfrau und Weberin Anfang 20. Jahrhundert dazu bei, dass
Frauen eine bezahlte Arbeit auerhalb der Familiendkonomie nachgehen konnten. Da-
mit schufen sie entscheidende Voraussetzungen dafiir, dass auch Frauen mehr Einfluss
auf ihr Leben nehmen konnten und ein selbstbestimmtes und eigenfinanziertes Le-
ben wihlen konnten. Frauen waren offensichtlich interessiert daran, diese Kenntnisse
und Moglichkeiten zu ergreifen. Die Ausbildung zur Lehrerin, Krankenschwester oder
Hebamme befihigte Frauen zu einer gewissen Unabhingigkeit. Sie zogen fiir die Arbeit
in die Stidte und suchten ihre eigenen Partner.® Dabei nahmen Midchen und Frauen
nicht notwendigerweise den christlichen Glauben an. Vielmehr eréffnete die Mission
ihnen zahlreiche Moglichkeiten an Fortschritt und damit auch an Modernitit teilzu-
haben. Die kreative und glaubensunabhingige Aneignung fortschrittlicher Ideen zeigt
sich auch beispielhaft am »Heidenmadchen,«*® das besonders eifrig Kinder im Dorf
versammelte und diese unterrichtete und damit zur Ausbreitung von Bildung nicht
aber notwendigerweise vom christlichen Glauben beitrug. Auch war es die Mission oder
vielmehr die Missionsschwestern, die durch ihr eigenes Leben ein neues alternatives
Lebensmodell vorlebten: das der unverheirateten Frau. Insbesondere fiir Witwen, die
nach dem Tod des Ehemannes nicht mehr heiraten wollten, schuf dies eine bisher unbe-
kannte Alternative, die gern ergriffen wurde und sich in Namibia wie auch auf Sumatra
etablierte.™ All dies belegt einen kreativen und selbstbestimmten Umgang mit den an-
gebotenen Handlungsoptionen. Frauen nutzten ganz gezielt die kulturellen Angebote
der Mission, die ihnen niitzlich erschienen, wihrend die Missionsschwestern bemiiht
waren, ihnen auch noch den Glauben aufzudringen.'® Andererseits darf nicht verges-
sen werden, dass auch das von der Mission propagierte Bild der Mutter und Ehefrau
attraktiv war und sich Herero- und Batakfrauen durchaus damit identifizieren konn-
ten, gerade weil Mutterschaft in beiden Gesellschaften einen solch hohen Stellenwert
hatte.

Wihrend die Frauenmission besonders in der Hereromission wegen der Einfith-
rung geschlechterspezifischer Arbeitsteilung und der Propagierung weiblicher Unter-
ordnung durchaus kritisch gesehen werden muss,” darf nicht iibersehen werden, dass

9 Adam 1994.

10  Thorav. Wedel-Jarlsberg. Schreiben an den Inspektor, Laguboti 4.12.1899, RMG 2.073 von Wedel-
Jarlsberg, Thora.

1 Eine derersten Batakfrauen, die sich fiir das Leben einer unverheirateten Frau entschieden war die
Bibelfrau Damaris, die gemeinsam mit Pandita K. Sirait die Bibelschule 1945 wieder er6ffnete. N.N.
Bericht tiber Bibelfrauen in der Batakkirche, 0.]., RMG 2.923 Bibelschule fiir Frauen in Laguboti.

12 Den selbstbestimmten Umgang mit der Mission betont auch Christoph Marx. Marx 2008, S.1988.

13 Mitte der1980er Jahre setzten sich feministische Wissenschaftlerinnen mit der Position von Frau-
en als»Mit-Taterinnen«auseinander. Missionarsfrauen und Missionsschwestern gerieten dabei in
den Blick als weifie, europédische Frauen, »die aktiv am Prozess der Herrschafts- und Gewaltaus-
ibung in den ehemaligen Kolonien beteiligt waren.« Roller 2000, S.302. Dies Auffassung stand
der Sichtweise entgegen, die in den Missionarinnen vornehmlich unterdriickte Opfer patriarcha-
lischer Missionsgesellschaften sah. Haas 1994; Kagi 1995.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Die Frauenmission im Vergleich

sich Frauen und Madchen in Namibia gerade durch die, zumindest nach europiischer
Vorstellung, typisch weiblichen Kenntnisse seit Ende 19. Jahrhunderts neue Verdienst-
moglichkeiten als Haushaltshilfen und Niherinnen er6ffneten. Auch war die Ausbil-
dung im missionarischen Haushalt angesehen und machte Madchen zu begehrten Ehe-
frauen nicht nur fiir Lehrer und Evangelisten, sondern auch fiir politisch einflussreiche
Ovahona.' Allein wegen den Kontakten und den Beziehungen mit und zu Missionars-
familien, aber auch zu europiischen Hindlern, die diese »Erziehung« mit sich brachte,
war die Anstellung in einem europdischen Haushalt fiir Madchen interessant und be-
gehrt. Josephat Riarua soll Salomo fiir seine Tochter Alwine, die zehn Jahre im Haus der
Familie Irle gelebt hatte, zur »gewchnlichen Verlobungsgabe«™> noch zehn Kithe mehr
gegeben haben. Viele der Middchen, die in Missionshaushalten lebten, kamen aus poli-
tisch einflussreichen Familien oder aber wurden in solche verheiratet, wie bspw. auch
Josephine Kriiger, die Frau von John Kriiger, ein Ovahona in der Nihe von Gaub.'® Auf
diese Weise konnten auch sie in gewisser Weise bereits in der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts an den sozio-kulturellen Umwilzungen dieser Zeit teilhaben."”
Wiahrend also die traditionell weiblichen Arbeitsbereiche, wie bspw. die Landwirt-
schaft, Suche und der Anbau von Feldgemiise durch die explizite Schulung von Mdnnern
in diesem Bereich, entzogen wurden, suchten sich Frauen durch die Einforderung der
Weitergabe europiisch-weiblicher Handfertigkeiten neue Nischen. Die Nihschulen der
Mission nur als Stitten der »Hausfrauisierung«*® zu sehen, greift folglich zu kurz und
verhindert den Blick auf die aktive Rolle der Frauen im Umgang mit den dort erlernten
Kenntnissen. Beriicksichtigt werden muss zudem bei der Diskussion iiber die Weiter-
gabe von Handfertigkeiten und Nidhschulen der Zweck der Weitergabe, der sich iiber die
Jahrzehnte stark verandert hatte. So galten in Deutschland Mitte des 19. Jahrhunderts
Handfertigkeiten als eine weibliche Kunst und wurden wertgeschitzt. Mit selbstge-
fertigten Bindern, Hiubchen oder Geldborsen, driickten Familienmitglieder ihre Zu-
neigung zueinander aus. Allerdings verlor diese Handfertigkeit und damit auch der
Handarbeitsunterricht um die Jahrhundertwendet sein Ansehen weitgehend. Nun galt
er vielmehr als Vorbereitung fiir spitere Aufgaben als Dienstboten und fiir die Erwerbs-
arbeit. Dies galt fiir Deutschland wie auch fiir die Missionsgebiete. In diesem Kontext
denunzierten Frauen im Zuge des Kampfes fiir gleiche Bildungsschliisse den Handar-
beitsunterricht als Methode, die Madchen von ernsthafter intellektueller Arbeit abzu-
halten und sie auf die »dienende« Rolle in der Familie festzulegen.' In der Diskussion

14 Johannlrle. Die zivilisatorische Arbeit der rheinischen Mission in Deutsch Stidwest-Afrika. In: AMZ
1903, S.122. Hedwig Irle berichtete davon, dass das Madchen Wilhelmine, das bei ihnen lebte, sich
mit dem »GroRmann Eliphas«, dem Sohn des Ovahona Kukuri, verheiratete. Irle 1911, S. 102f, 1909,
S. 76ff.

15 Irle1906b, S.106.

16 Josephine Kriiger arbeitete nach ihrer Heirat als Lehrerin und »die Zahl der Schulkinder mehrte
sichunter der Leitung der trefflichen HauptlingsfrauJosephine und stieg von 20 bis 50 Schiiler[*in-
nen]«. Irle 1906a, S. 324.

17 Diesen Aspekt betont auch Kathleen Sheldon im Kontext der katholischen Mission in Mozambi-
que. Sheldon 1998, S. 595.

18 Akakpo-Numado 2005, S. 233.

19 Vgl hierzuJacobi 2013, S. 225.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e

339


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Gender und christliche Mission

tiber die »Mit-Taterschaft« weifler Frauen als Akteurinnen im Prozess der Herrschafts-
und Gewaltausiibung in den ehemaligen Kolonien, wurde auch die Arbeit von Missio-
narsfrauen und Missionsschwestern hinterfragt. Die feministische Forschung hat in
diesem Kontext auf die gravierenden Auswirkungen der Frauenmission fiir Frauen in
Afrika in sozialer und 6konomischer Hinsicht verwiesen, die sie als Folge des von der
Mission propagierten Prinzips der weiblichen Unterordnung gedeutet hat und damit
eine Diskussion iitber die Auswirkungen der Frauenmission angestofRen.2® Allerdings
hat die Diskussion vor allem auch dazu beigetragen eine angenommene Opferrolle der
einheimischen Frauen zu zementieren. Handlungsmoglichkeiten wurden den Frauen
abgesprochen und der Mission eine gewisse Allmacht zugestanden, die diese nicht in
allen Belangen hatte.

Auch wenn die Missionsschwestern als gesamte Gruppe nicht gerade als Frauen-
rechtlerinnen bezeichnet werden kénnen, gab es doch einige, die mit den Ideen der
Frauenrechtsbewegung sympathisierten.?! Einigen lag durchaus die Verbesserung der
wirtschaftlichen Lage der Frauen am Herzen, wie bspw. Auguste Temming auf Suma-
tra, die gerade deshalb eine Industrieschule fiir Frauen einrichten wollte oder Elfrie-
de Harder, die vor allem Witwen mit ihrer Bibelschule eine neue Existenz schuf. Von
den Missionsschwestern gut geheifien wurden allerdings nur solche (héhere) Ausbil-
dungen, bei denen ein christlicher Einfluss gewihrleistet war, wie ich am Beispiel der
Lehrerinnen gezeigt habe. Es musste garantiert sein, dass Frauen »wahre Christinnen«
waren, ansonsten wurde das weibliche Streben nach Unabhingigkeit, hoherer Ausbil-
dung abgelehnt. Wihrend also die einen Missionsschwestern vor allem bestrebt waren
einheimische Frauen zu guten Ehefrauen und Miittern zu erziehen, schufen andere
durchaus Méglichkeiten fir Frauen sich beruflich zu qualifizieren, um ein unabhingi-
geres Leben zu fithren. Wahrend manche Frauen sich gerade aufgrund des christlichen
Glaubens von der Mission angezogen fiihlten, waren es fir andere Frauen die weltlichen
Vorteile, die sie an der Mission interessierten.

Obwohl die Frauenmission ihre Existenz mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit
»christlicher Miitter«** und Ehefrauen begriindete, hatte ihre Arbeit auch einen eman-
zipierenden Einfluss auf Frauen und brachte vorherrschende wie auch von der Mission
propagierte Gendervorstellungen zum Wanken. Mit ihrer Arbeit forderten Schwestern
tiglich die patriarchale Missionshierarchie heraus. Ihre eigenstindige und selbstbe-
wusste Lebensweise, zeigte einheimischen Madchen und Frauen, dass es neben Ehe
und Familie noch alternative Lebensmodelle gab. Die Schwestern aber lebten nicht nur
ein ganz anderes Leben, als sie in ihren Erziehungshiusern propagierten, sondern sie
waren durchaus auch daran interessiert, dass Midchen linger unverheiratet blieben
und sie im Ausbau der Frauenmission zu unterstiitzen oder auch verheiratet noch im
Dienst der Mission blieben.?? Sie motivierten Middchen und Frauen eine Ausbildung als

20 Engelhardt1993; Mamozai 1989; Prodolliet 1987; Kigi 1995; Konrad 2000; Haas 1994.

21 Dies wird diskutiert in Kapitel I1.

22 Anna Alfs. Berechtigung u[nd] Aussicht der Schwesternarbeit in den Bataklanden. 1916, in: RMG
2.902 Schwesternkonferenzen.

23 Bspw. DMR 1909, S. 7.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

9 Die Frauenmission im Vergleich

Lehrerin, Krankenschwester, Hebamme und spiter auch Bibelfrau zu machen. Schwes-
tern auf Sumatra bedauerten, wenn wieder mal eine Gehilfin sich verheiratete und als
Mitarbeiterin verloren ging.>* Lisette Niemann berichtete stolz davon, wenn die Mid-
chen Heiratsanfragen ablehnten. Darin zeigt sich das Paradox der Frauenmission: Fiir
ihren Ausbau und damit den Erfolg war sie angewiesen auf einheimische Frauen, die
ihnen als Lehrerinnen, Bibelfrauen und Krankenschwestern zur Seite standen und da-
mit eine alternative Lebensform lebten und nicht nur jene als Ehefrau und Mutter. Das
Christentum und dabei vor allem auch die Frauenmission selbst hat Mddchen und Frau-
en also auch gezeigt, dass die Frau nicht nur fir die Ehe bestimmt sein muss und auch
nicht nur in der Ehe ihre Erfilllung finden kann. Sie hat gezeigt, dass »die Frau [...]
nicht primir Geschlechtswesen [ist], sondern Schépfung Gottes zu Seiner Ehre, und
Gott kann sie auch auferhalb der Ehe zu Seiner Ehre gebrauchen.«** Rita Smith-Kipp
spricht daher bei der Frauenmission, und das wird durch die vorliegende Untersuchung
bestitigt, von einem gegenseitigen Emanzipieren.26

Die Folgen der Frauenmission wirken bis heute in beiden Gesellschaften. Denn ge-
rade auch christliche Frauen kritisierten und kritisieren den Diskurs iiber das Verhilt-
nis der Geschlechter und die Rolle der Frauen in der Gesellschaft und setzen sich aktiv
fiir die Gleichberechtigung ein.?” Fiir Julia Sarumpaét-Hutabarat waren es gerade Mis-
sionarsfrauen und Missionsschwestern, die sich der indonesischen Frau angenommen
haben. »Sie hatten ihnen das Wort Gottes gesagt, sie lesen gelehrt, [...] und vor allem
ihnen geholfen, das Leben einer Frau zu leben, die durch Christus erlost ist.«*® Sie
selber setzte sich in den 1950er Jahren mit der christlichen Frauenorganisation PWKI
fiir Reformen der Adat, betreffs der ungleichen Stellung von Mann und Frau, ein.?’
Auch Magdalena Shamena betonte die Bedeutung der Mission fiir die Entwicklung der
Frauenrechte in Namibia insofern, weil es gerade die Kirche gewesen sei, die Frauen
motiviert habe am offentlichen Leben teilzunehmen. Nach ihr habe die Mission die
moralischen Werte und das Selbstbewusstsein der Frauen verbessert. Dies sei bspw. in
Namibia, so fithrt sie weiter aus, die Voraussetzung fiir eine gleichberechtigte Partner-
schaft im Befreiungskampf der SWAPO gewesen.>°

24  Clara Zenker. Schreiben an die Missionsleitung, 5.12.1915, RMG 2.102 Zenker, Clara.
25  Lumbantobing 1961, S.79.

26  Smith Kipp 1998.

27 Vgl. hierzu u.a. Sarumpaét-Hutabarat 1955/1956, 1966; Purba 2011.

28  Sarumpaét-Hutabarat 1966, S.196.

29  Vgl. hierzu Martyn 200s5.

30 Cooper1997, S. 478.

- am 15.02,2026, 02:26:3! /el e

341


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m 15.02.2026, 02:26:3!


https://doi.org/10.14361/9783839462140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

