
135

3 Traum

Die Psychoanalyse ist die Wissenschaft vom Unbewussten. Sie erforscht 
die verdrängten Tiefen der menschlichen Seele. Ihr Begründer, Sigmund 
Freud, sah als sein Hauptwerk Die Traumdeutung (1900) an; das um-
fangreiche, mehrfach überarbeitete Buch galt ihm auch Jahre später noch 
als wichtigstes Gründungsdokument seiner neuen Wissenschaft.1 In ihr 
entwickelt Freud jenes weitreichende – und weithin bekannte – Ver-
ständnis des Unbewussten und der Verdrängung, das fortan zum Kern-
gehalt der Psychoanalyse, ihrem »Schibboleth« (Freud 1923b: 283), wer-
den sollte. 

Weniger bekannt ist die Tatsache, dass die Traumdeutung auch ein 
»Bildkonzept avant la lettre« (Schmuckli 2006: 12) enthält – eine Auf-
fassung vom Unbewussten als Bildersprache, als Denken im Medium 
von Bildern. Denn der Traum, wie Freud ihn beschreibt, ist dem We-
sen nach eine Bilderwelt; in diesem Sinne ist die Psychoanalyse auch 
eine Wissenschaft der Bilder. »Vielleicht lag das Wesentliche der Freud-
schen Leistung in der Entdeckung des imaginären Elements der Psyche«, 
schreibt Castoriadis in Gesellschaft als imaginäre Institution (1975: 468) 
nicht ohne Grund. Die unbewussten psychischen Vorgänge, für welche 
die Psychoanalyse sich interessiert, sind Vorgänge des Imaginären, also 
der bildschöpfenden Kraft im Menschen.

Im Ausgang von der Traumdeutung, aber auch darüber hinaus, werde 
ich im dritten Teil meiner Ausführungen die im Freud’schen Werk ent-
haltenen, aber noch wenig beleuchteten Ansätze zu einer psychoanaly-
tischen Bildtheorie rekonstruieren und um weiterführende Überlegun-
gen ergänzen. Der entscheidende Schritt ist hierbei die Übertragung der 
Freud’schen Bildtheorie des Traums auf das Phänomen der äußeren Bil-
der der Gesellschaft: In ihren öffentlich zirkulierenden Bildern, so werde 
ich zeigen, träumen Gesellschaften auf ähnliche Weise von sich, wie In-
dividuen von sich träumen. Die Bilder, so lässt sich diese Übertragung in 
einer prägnanten Analogie zuspitzen, die zugleich die Hauptthese meines 
Buches formuliert, sind die kollektiven Träume der Gesellschaft. 

Das erste Kapitel ist dem nächtlichen Traum als anderem Schau-
platz gewidmet (3.1). Der erste Abschnitt führt in Freuds Theorie des 
Traums als unbewusster Bildersprache und Wunscherfüllung ein (3.1.1), 
der zweite in seine Analyse der »Traumarbeit«, also der psychischen 

1	  	So wichtig war ihm das Werk, dass er es beim Erscheinen im November 
1899 sogar um zwei Monate auf das Jahr 1900 vordatierte, um seine Stel-
lung als Aufbruchsschrift ins 20. Jahrhundert anzuzeigen (vgl. die editori-
sche Einleitung in Freud 1900: 13). Zur wechselvollen Editionsgeschichte 
des Buches siehe auch Grubrich-Simitis (1999) und Marinelli/Mayer (2002).

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

Transformation der Bilder (3.1.2). Im dritten Abschnitt wird der von 
Freud analysierte ›Wolfstraum‹ des sogenannten ›Wolfsmannes‹ betrach-
tet, der einige (namentlich realistische bzw. traumatische) Aspekte des 
Traums zu Tage fördert, die Freud in der Traumdeutung noch nicht be-
rücksichtigt hatte (3.1.3). Der Fall des Wolfsmannes ist auch darum von 
besonderem Interesse, weil er sich malerisch betätigte und seinen Traum 
tatsächlich in äußere Bilder verwandelte. 

Von der Kunstproduktion des Wolfsmannes führt der Weg zu einer 
psychoanalytischen Theorie der Kunst als Kollektivierung der Träume 
(3.2). Dieses Kapitel ist zugleich als eine Fortsetzung und als eine Ver-
tiefung des oben entwickelten Modells der Imaginationskollektivierung 
(vgl. 2.2.3) angelegt. Der erste Abschnitt widmet sich der sozialen Di-
mension der Kunst als einer ›Einladung zum gemeinsamen Tagtraum‹, 
die als intersubjektives ›Resonanzgeschehen‹ zwischen Künstler, Kunst-
werk und Publikum begriffen wird (3.2.1). Der zweite Abschnitt be-
leuchtet die formalen Aspekte der Kunst, die für dieses Resonanzgesche-
hen und damit für die erfolgreiche Kollektivierung der Träume sowie 
für ihre gesellschaftliche Funktion als ›psychosoziales Arrangement‹ eine 
entscheidende Rolle spielen (3.2.2). 

Das dritte Kapitel schließlich erweitert den Betrachtungshorizont 
noch einmal, indem es nicht nur die Kunst, sondern auch die Gesell-
schaft als ganze auf ihre unbewussten Dimensionen hin untersucht (3.3). 
Als Zentralbegriff in diesem Zusammenhang wird im ersten Abschnitt 
das Konzept des ›gesellschaftlichen Unbewussten‹ im Anschluss an Er-
ich Fromm, Georges Devereux, Mario Erdheim und andere Autoren ein-
geführt (3.3.1). Der zweite Abschnitt widmet sich der systematischen 
Verortung der Bilder in dieser psychoanalytischen Auffassung von Ge-
sellschaft, insbesondere ihren Funktionen als öffentliche Bühne für die 
gefahrlose Wiederkehr des Verdrängten sowie als kollektive Wunscher-
füllung bzw. als ›imaginäre Lösung‹ (3.3.2). 

3.1 Am Schauplatz der Träume 

3.1.1 Der Schlaf der Vernunft: Freuds Traumdeutung	

»Die Wachenden haben eine einzige und gemeinsame Welt, doch im
Schlummer wendet sich jeder von dieser ab in seine eigene«, heißt es in
einem Fragment Heraklits (Diels/Kranz 1922: § 89), des vorsokratischen
Denkers der Gegensätze und Widersprüche. Darin steckt gleichermaßen
eine Phänomenologie der lebensweltlichen Erfahrung des Gegensatzes
von Tag und Nacht, Wachen und Schlafen, als auch die metaphorische
Übertragung dieses vertrauten Gegensatzpaares zur Veranschaulichung

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

eines anderen, weniger konkreten Gegensatzes: desjenigen von Gesell-
schaft und Individuum. Im nächtlichen Traum wird das Auseinandertre-
ten von kollektiver und privater Wirklichkeit sinnfällig. Die Wachenden 
bewohnen »eine einzige und gemeinsame Welt«, im Schlaf aber lebt je-
der in seiner eigenen, privaten Szenerie.2

Auch Freud denkt seine Theorie des Traums von diesem Gegensatz 
aus.3 In einer zentralen Formulierung seiner Traumdeutung schreibt er, 
dass der »Schauplatz der Träume ein anderer ist als der des wachen Vor-
stellungslebens« (Freud 1900: 72).4 Der Traum entführt uns in eine an-
dere Welt, die sich radikal vom gesellschaftlich geteilten Wachleben un-
terscheidet. Er ist das Subjektive schlechthin, weil er uns auf maximal 
individuelle Weise mit den im Wachleben verdrängten und unbewuss-
ten Abgründen unseres Innersten konfrontiert; um die Gesetze der Kul-
tur scheint er sich nicht zu kümmern. Der Traum ist die Antikultur im 
Subjekt; er ist der Ort, an dem sich das Andere der Kultur im Inneren 
des Einzelnen artikuliert. Nacht für Nacht sind wir Wanderer zwischen 
den Welten, wenn wir einschlafen und wieder aufwachen und dabei die 
Grenze passieren, die das dunkle Reich des Unbewussten von jenem des 
Bewusstseins trennt.

Die Traumdeutung ist zuallererst eine phänomenologische Erkun-
dung dieser psychischen Realität des Traums als eigener »Existenzform« 
(ebd.: 587). Ihr Material sind Freuds eigene Träume, aber auch die sei-
ner Patienten. Würde man die Traumdeutung andererseits aber nur als 

2	  	Vgl. zu diesem Gedanken auch Schütz/Luckmann (2003: 68) über die ›Sub-
sinnwelt‹ des Traums: »Bezüglich der Sozialität ist zu sagen, daß der Zu-
stand des Träumens […] wesentlich einsam ist. Wir können nicht zusammen 
träumen.«

3	  	Zur »Nachtseite des Seelenlebens« bei Freud vgl. Bronfen (2008: 121–138); 
zur Traumdeutung auch ebd.: 201–218. Allgemein zu Freuds Traumtheo-
rie siehe die Darstellungen bei Erikson (1954), Kemper (1955), Brenner 
(1955: 174–196), Altman (1975), Meltzer (1984a), Ferguson (1996: 59–89), 
Mertens (1999: 13–66), Gehring (2008: 144–199) sowie die Sammelbän-
de von Deserno (1999) und Hau/Leuschner/Deserno (2002). Eine interes-
sante politische Lektüre der Traumdeutung findet sich bei Hessing (2000); 
kulturtheoretische Lesarten bieten Ricœur (1965) und Türcke (2008). Zu 
den ideengeschichtlichen Vorläufern Freuds in der Traumforschung des 19. 
Jahrhunderts vgl. die Studie von Goldmann (2003) sowie Lütkehaus (1989). 
Speziell zu den bildlichen Aspekten des Traums vgl. Pontalis (1972), Gondek 
(2000), Brumetz/Ruhs (2000) und Schmuckli (2006); allgemein zur Rolle 
der Bilder in der Psychoanalyse vgl. Castel (1965), Hevers (2002), Tisseron 
(2005), Leuzinger-Bohleber (2005) und Gehrig (2009).

4	  	Die durch Freud bekannt gewordene Formulierung geht ursprünglich auf 
Theodor Fechner (1860: 520) zurück; Freud zitiert sie lediglich. Siehe hier-
zu auch oben, S. 62, Anm. 59.

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

Phänomenologie des Traums lesen, so wäre kaum nachvollziehbar, war-
um Freud sie geradezu als Gründungstext der Psychoanalyse überhaupt 
ansah. Was er am Beispiel des Traums entdeckte, reicht vielmehr weit über 
das Traumphänomen als solches hinaus. Es war das Reich des Unbewuss-
ten überhaupt, das sich Freud am Beispiel des Traums eröffnete. Auch die 
neurotischen Symptome, die Fehlleistungen des Alltags, die Mythen und 
Märchen, der Witz und die Kunst bewohnen dieses Reich. Und doch ist 
der Traum mehr als nur ein Beispiel neben anderen für das Wirken des 
Unbewussten. Er ist sein Inbegriff, sein Paradigma, seine reinste Verkör-
perung. Im Traum ist das Unbewusste sozusagen ganz bei sich selbst. 

Freuds zentrale Definition des Traums überrascht zuerst durch die 
starke Betonung seines bildhaften Charakters: Er beschreibt ihn als 
»Umsetzung von Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916–1917: 182, 
vgl. 1900: 511 f.). Zwar arbeitet der Traum gelegentlich »auch mit Ge-
hörsbildern und in geringerem Maße mit den Eindrücken der anderen 
Sinne« (Freud 1900: 73).5 Das zentrale Moment macht jedoch das »Her-
vortreten von Bildern« (ebd.: 73) aus. Der Traum, so haben spätere Au-
toren diese Beschreibung weiterentwickelt, ist eine visuelle Szene, die auf 
einer Art innerer Bühne, einem »dream screen« (Lewin 1946, 1953) bzw. 
einer »Traumleinwand« (Pontalis 1972: 34) aufgeführt wird. Die For-
mulierung vom »Schauplatz« ist demnach wörtlich zu verstehen: Das 
Traumgeschehen vollzieht sich im Medium einer Bildersprache, die ihre 
Gegenstände »anschaulich« vor das innere Auge des Subjekts ›hinmalt‹.

»Der Traumphantasie fehlt die Begriffssprache; was sie sagen will, muß 
sie anschaulich hinmalen, und da der Begriff hier nicht schwächend ein-
wirkt, malt sie es in Fülle, Kraft und Größe der Anschauungsform hin.« 
(Freud 1900: 105)

Der Traum stellt dar, wie ein Maler es tut; oder besser noch: wie die 
bewegten Bilder im Kino es tun, die mit dem Traum so oft verglichen 
wurden.6 Fast lässt sich der Traum darum als eine Art nächtliches Kino 

5	  	Tatsächlich wird in circa zwei von drei Träumen im Erwachsenenalter auch 
sprachlich interagiert (vgl. Strauch 2002: 84 f.); diese Tatsache widerspricht 
jedoch nicht einer inhaltlichen Dominanz des Visuellen im Traum, die sich 
empirisch bestätigen lässt (vgl. Rechtschaffen/Buchignani 1992). Zum – 
überaus seltenen – Phänomen der »bildlosen Träume« vgl. aber auch Fi-
scher-Kern (2004).

6	  	Erste Formulierungen der Film-als-Traum-Analogie finden sich bereits zu 
Anfang des 20. Jahrhunderts (z. B. Lukács 1913: 114); später nimmt sie 
v. a. in psychoanalytischen Filmtheorien eine prominente Rolle ein (vgl. die 
Überblicksdarstellungen von Zeul 1994, Hediger 2004 und Brütsch 2009). 
Idealtypisch kommt sie in vier – zum Teil eng miteinander verwobenen – 
Ausprägungen vor: erstens als allgemeine, ›anthropologische‹ Beschreibung 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

beschreiben – mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir beim Traum 
in der Regel nicht wissen, dass wir nur träumen, sondern ihn als Hal-
luzination erleben: »Der Träumende weiß nicht, daß er träumt, wäh-
rend der Filmbetrachter weiß, daß er im Kino ist.« (Metz 1977: 79; vgl. 
1975: 1004)

Freud postuliert ein eigenes psychisches System, das für das nächtli-
che Spektakel auf der Traumleinwand verantwortlich ist: den sogenann-
ten »Primärvorgang« im Unterschied zum »Sekundärvorgang« (Freud 
1900: 571) bzw. (so die häufig gebrauchte Rückübersetzung aus dem 
Englischen) den ›Primärprozess‹ im Unterschied zum ›Sekundärprozess‹ 
(vgl. Laplanche/Pontalis 1967: 396). Der Sekundärprozess entspricht im 
Großen und Ganzen den Operationen des Wachbewusstseins; er ist rati-
onal organisiert, gehorcht den logischen Gesetzen der Vernunft und ar-
beitet mit kausalen und temporalen Verknüpfungen. Den Primärprozess 
beschreibt Freud dagegen als vor-rationale, »primitive Denktätigkeit« 
(Freud 1900: 539). Er bildet den ältesten, wilden »Kern« (ebd.: 572) der 
Psyche. Seine Bezeichnung trägt er, weil er sowohl gattungs- als auch in-
dividualgeschichtlich primär ist und am Anfang steht, während sich der 
Sekundärprozess »erst allmählich im Laufe des Lebens« (ebd.) ausbildet 
und den Primärprozess überlagert, ohne ihn je ganz abzulösen.

Die geistigen Operationen des Primärprozesses folgen dem Gesetz 
der »Assoziationsverkettung« (ebd.: 507, vgl. 504–509). Freud hatte 
solche Verkettungen in der Vor- und Frühphase der Psychoanalyse an-
hand der Wortassoziationen von Patienten erstmals kennengelernt.7 Die 

des Zusammenhangs von Film und Phantasie, Imagination, Fiktion etc. (vgl. 
Morin 1956); zweitens im Zuge eines phänomenologischen, an Freud ge-
schulten Vergleichs von Film und Traum auf der Ebene der Bilder und ihrer 
Darstellungsweisen (vgl. Montani/Pietranera 1938, Lebovici 1949, Kunt-
zel 1975); drittens, zum Teil ebenfalls an Freud sowie an Lewins »dream 
screen« (1946, 1953) orientiert, auf der Ebene des Kino-Erlebnisses und der 
Kino-Apparatur (vgl. Kracauer 1960: 215–233, Metz 1975, Eberwein 1984, 
Koch 2002, Zeul 2003), insbesondere im Kontext der ›Apparatus-Theorie‹ 
der 1970er Jahre, welche die ideologischen Effekte und das ›Blick-Regime‹ 
des Films betont (vgl. Baudry 1970, 1975; dazu Winkler 1992); und vier-
tens im funktionalen Sinne, wonach der Film eine bestimmte Funktion in 
der Psyche des Zuschauers übernimmt und dadurch etwas über diesen Zu-
schauer bzw. die Gesellschaft aussagt (vgl. Musatti 1950, Wolfenstein/Leites 
1950: 11–16, Bronfen 1999: 41–47, Diken/Laustsen 2007: 1–17 sowie G. 
Schneider 2008: 23 f.). Mein eigener Gebrauch der Bild-als-Traum-Analo-
gie umschließt im Grundsatz alle vier genannten Bedeutungsfacetten, wird 
aber v. a. im Hinblick auf den zweiten und vierten Aspekt ausbuchstabiert.

7	  	Zum Konzept der Assoziationsverkettungen, das neben Aristoteles (De me-
moria) u. a. auf die psychologischen Untersuchungen von Hermann Ebbing-
haus (1885: 123–169) und Wilhelm Wundt (1896: 262–291) sowie auf Carl 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Verbindungen des Primärprozesses kümmern sich nicht um logische Zu-
sammenhänge, sie ›schließen kurz‹, was auf irgendeine Weise zueinander 
in Beziehung steht und sich gegeneinander austauschen lässt. Der Pri-
märprozess »springt von einem Gedanken oder Bild zum anderen und 
läßt rationale Überlegungen außer acht; er gleicht mehr einem Energie-
fluß als dem Denken« (Altman 1975: 20). Dank seiner »größeren Be-
weglichkeit« (Freud 1915a: 145) ist das assoziative Denken des Pri-
märprozesses durchlässiger für die Inhalte des Unbewussten, weshalb 
Freud diese Denkform in Gestalt des ›freien Assoziierens‹ schon früh 
zur »Grundregel« (Freud 1912: 167, vgl. 1900: 121) der psychoanaly-
tischen Kur erhoben hatte.

Während sich das freie Assoziieren bereits im Medium der Sprache 
vollzieht, also auf einem vergleichsweise entwickelten psychischen Ni-
veau, erscheint der Primärprozess im Traum in seiner ›primären‹, ontoge-
netisch früheren Gestalt. Der Traum ist eine »Regression« (Freud 1900: 
510–524), eine »Rückkehr in die primitive Bildsprache« (Türcke 2008: 
53). Auch inhaltlich zeigt er diesen regressiven Zug ins Archaische mit 
seiner charakteristischen »Vorliebe für das Ungemessene, Übertriebene, 
Ungeheuerliche« (Freud 1900: 105), für bizarre, scheinbar absurde Ge-
schehnisse und Konstellationen, für triebhafte Sexualität und offene Ag-
gression. Andererseits ist das wilde Denken des Traums doch nicht der-
art wild, dass es aufhörte, intelligibel und deutbar zu sein. Der Traum 
ist »ein sinnvolles psychisches Gebilde« (ebd.: 29), beginnt Freud seine 
Argumentation der Traumdeutung und wendet sich damit gegen die sei-
nerzeit herrschenden physiologischen Theorien, die den Traum als sinn-
loses Abfallprodukt der Psyche gedeutet hatten.8 Freud stellt ihnen eine 

Gustav Jungs Assoziationsstudien (vgl. 1906) zurückgeht, vgl. Freud (1916–
1917: 122–126). Eine eigene allgemeine (›metapsychologische‹) Theorie der 
Assoziationsverkettungen hat Freud nicht entwickelt; vgl. aber die frühen 
– noch ›vor-psychoanalytischen‹ – Ausführungen zu den Aphasien (Freud 
1891: 74 ff.). 

8	  	Die Auffassung vom Traum als sinnlosem Gebilde ist auch nach Freud noch 
häufig anzutreffen, am einflussreichsten bei Hobson/McCarley (1977), die 
den Traum als nächtliche Verarbeitung zufälliger Erregungssequenzen bzw. 
»noisy signals« (ebd.: 1347) aus dem Hirnstamm durch höhere Hirnregio-
nen interpretieren. Diese rein physiologische Erklärung allerdings auch in-
nerhalb der Neurowissenschaften inzwischen stark umstritten (vgl. Solms 
1999; Wiegand/von Spreti/Förstl 2006: 25–33; zur Hobson-Solms-Debat-
te auch Fiss 2002), während im Gegenzug gerade die psychoanalytische 
Traumtheorie eine unerwartete Renaissance erfährt. So resümiert der Neu-
rowissenschaftler Mark Solms (1999: 85), dass die »jüngsten Forschungs-
beiträge der Neurowissenschaften in den wesentlichen Zügen mit der von 
Freud in seiner Traumdeutung entworfenen Theorie durchaus vereinbar 
[sind]. Mehr noch: Die Freudsche Konzeption der träumenden Psyche ist 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

»psychologische Technik« gegenüber, »welche gestattet, Träume zu deu-
ten« (ebd.). Hinter den scheinbar sinnlosen Inhalten des Traums ver-
birgt sich, so Freud, eine sinnvolle Ausdruckssprache des Unbewussten. 

Einen Traum als derartige Ausdruckssprache zu entschlüsseln und sei-
nen Sinngehalt zu verstehen, heißt für Freud, ihn zu übersetzen, wie 
man einen Text übersetzt. Das wiederum bedeutet, einen ersten Text in 
einen zweiten, neuen Text zu verwandeln. So setzt der Akt der Traum-
deutung zuallererst mit einer fundamentalen Verdoppelung des Traums 
ein: Wenn der Traum definitionsgemäß eine ›Umsetzung von Gedanken 
in visuelle Bilder‹ ist, dann existiert er notwendig zweifach – einmal als 
»Original« (ebd.: 280), das andere Mal in »Übersetzung« (ebd.). Dar-
um gilt es, zwischen dem »manifesten Trauminhalt« einerseits und dem 
»latente[n] Trauminhalt« oder »Traumgedanken« andererseits zu unter-
scheiden (ebd.). Der manifeste Trauminhalt ist der tatsächlich geträumte 
Traum im Sinne der »uns meist fragmentarisch scheinenden Erinnerung, 
die sich nach dem Erwachen an ihn einstellt« (Freud 1905a: 149 f.). Der 
latente Traum hingegen ist die interpretativ zu erschließende Bedeutung 
›hinter‹ dem Traum. Latenter und manifester Traum verhalten sich zuei-
nander wie »zwei Darstellungen desselben Inhaltes«, von denen die eine 
auf die andere verweist und sie enthält: 

»Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstel-
lungen desselben Inhaltes in zwei verschiedenen Sprachen, oder besser 
gesagt, der Trauminhalt erscheint uns als eine Übertragung der Traum-
gedanken in eine andere Ausdrucksweise, deren Zeichen und Fügungs-
gesetze wir durch die Vergleichung von Original und Übersetzung ken-
nenlernen sollen.« (Freud 1900: 280)

Latente Traumgedanken und manifester Trauminhalt verhalten sich zu-
einander nicht nur wie »Original und Übersetzung«, sondern mehr noch 
wie Klartext und Rätselsprache. Die Traumgedanken sind verschlüsselt, 
eben darum heißen sie ›latent‹; sie verstecken sich unter der sichtba-
ren Oberfläche des Traums und seiner »Bilderschrift« (ebd.). So gleicht 
der Traum für Freud einem »Bilderrätsel (Rebus)« (ebd.), wie man es 
aus Zeitungen und Illustrierten kennt. Er ist eine Aufforderung zur Ent-
schlüsselung, zur Freilegung seines latenten, verborgenen Sinns.

in manchen Aspekten in derart schlüssiger Übereinstimmung mit dem erst 
heute zur Verfügung stehenden Datenmaterial, daß ich persönlich sogar der 
Meinung bin, wir wären gut beraten, Freuds Modell als Orientierungsrah-
men für die nächste Phase unserer neurowissenschaftlichen Untersuchun-
gen zu nutzen.« Für eine ähnliche Einschätzung vgl. Shevrin/Eiser (2003) 
und Hau (2008: 238–259), etwas zurückhaltender aber auch Werner/Lan-
genmayer (2005: 167–170).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

Was also verbirgt sich an latentem Sinn hinter den rätselhaften Bil-
dern des Traums? Hinter jedem Traum, so lautet die Generalthese der 
Traumdeutung, verbirgt sich eine »Wunscherfüllung« (ebd.: 141–150). 
Der Traum erfüllt Wünsche, insbesondere solche des Unbewussten. 
Was Freud unter einem ›Wunsch‹ dabei genau versteht, erläutert er am 
Grundmodell des kleinen Säuglings an der Mutterbrust, der ihm zu-
gleich als Grundmodell der Phantasieproduktion überhaupt dient.9 Am 
Ursprung allen Wünschens und Phantasierens steht demnach das Hun-
gergefühl des kleinen Säuglings: »Das hungrige Kind wird hilflos schrei-
en oder zappeln« (ebd.: 539), zeichnet Freud die erste Szene seiner Ge-
nealogie des Wunsches und der Phantasie. In der zweiten Szene betritt 
eine mütterliche Brust den Schauplatz. Denn gegen das Schreien und 
Zappeln kann nur die Außenwelt Abhilfe schaffen, wenn »auf irgend-
einem Wege, beim Kind durch fremde Hilfeleistung, die Erfahrung des 
Befriedigungserlebnisses gemacht wird« (ebd.). Im Befriedigungserlebnis 
wird der Hungerreiz aufgehoben, gleichzeitig aber auch eine bleibende 
Erfahrung gemacht, die sich im Inneren des Kindes einprägt. Mit dem 
»Erscheinen einer gewissen Wahrnehmung« (ebd.) wandert das Befrie-
digungserlebnis in den psychischen Haushalt ein; ein »Erinnerungsbild« 
(ebd.) entsteht. Wann immer die Versagungen der Außenwelt es erfor-
dern, kann der Säugling dieses verinnerlichte Befriedigungserlebnis von 
nun an als Phantasiebild wieder aufrufen:

»Ein wesentlicher Bestandteil dieses Erlebnisses ist das Erscheinen einer 
gewissen Wahrnehmung (der Nahrung im Beispiel), deren Erinnerungs-
bild von jetzt an mit der Gedächtnisspur der Bedürfniserregung asso-
ziiert bleibt. Sobald dies Bedürfnis ein nächstesmal auftritt, wird sich, 
dank der hergestellten Verknüpfung, eine psychische Regung ergeben, 
welche das Erinnerungsbild jener Wahrnehmung wieder besetzen und 
die Wahrnehmung selbst wieder hervorrufen, also eigentlich die Situa-
tion der ersten Befriedigung wiederherstellen will. Eine solche Regung 
ist das, was wir einen Wunsch heißen; das Wiedererscheinen der Wahr-
nehmung ist die Wunscherfüllung« (ebd.).

Die dritte und entscheidende Szene in Freuds Genealogie des Phanta-
sierens besteht also darin, dass aus dem Erinnerungsbild ein Wunsch-
bild wird, das mit Hilfe der menschlichen Einbildungskraft zum 

9	  	Zum Säugling als Grundmodell der Phantasieproduktion bei Freud vgl. Ra-
paport (1960: 25); eine umfassende Darstellung der verschiedenen Konzep-
tionen von Phantasie bei Freud und anderen psychoanalytischen Autoren 
bieten Bohleber et al. (2016), die v. a. die jeweiligen Beziehungen zwischen 
Phantasie und Realität in diesen Konzeptionen herausarbeiten. Zur psycho-
analytischen Theorie der Phantasie vgl. zudem Isaacs (1948), Sandler (1976) 
und Torok (1997). 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

»Wiedererscheinen« gebracht werden kann. Das Bild löst sich von der 
aktuellen Wahrnehmung ab und wird zu einem imaginären Bild im Sin-
ne einer mehr oder weniger frei verfügbaren Einbildung, die ersatzweise 
für die Abwesenheit des realen Objekts einspringt.

Auch der Traum ist ein solches ›Wiedererscheinen‹ von Bildern im 
nächtlichen Imaginären des Subjekts. So spricht vieles dafür, dass Freud 
sich den Traum nicht nur als Bildersprache vorstellt, sondern dass er auch 
die ›latenten Traumgedanken‹, die sich in dieser Bildersprache ausdrü-
cken, nach dem Modell des Säuglings als ›Bildgedanken‹ begreift. Völlig 
eindeutig wird er in diesem Punkt freilich nicht: Gerade die an anderer 
Stelle formulierte Definition des Traums als ›Umsetzung von Gedanken 
in visuelle Bilder‹ legt ja nahe, dass die ›Gedanken‹ des Unbewussten 
nicht von vornherein bildlich verfasst sind, sondern in Bilder erst ›um-
gesetzt‹ werden müssen. Die umgekehrte Schlussfolgerung, das Unbe-
wusste sei »strukturiert wie eine Sprache«, mit der Jacques Lacan (1964: 
26) die Psychoanalyse im Geiste des Strukturalismus und der Linguis-
tik umgedeutet hatte, geht gleichwohl wiederum an Freuds Auffassun-
gen vorbei.10 Sie widerspricht zudem der Empirie des Traumphänomens, 
sind doch zumindest einige – und nicht die wenigsten – Traumwünsche 
ganz zweifellos bildhaften Ursprungs. Sexualträume etwa lassen sich für 
gewöhnlich nicht als der ins Bild verwandelte Ausdruck eines sprachli-
chen Gedankens deuten, sondern zeigen die gewünschte Sache selbst in 
ihrer ganz und gar sinnlichen, triebhaften, vor-sprachlichen Dimension.11

Nicht nur im Sexualtraum lässt sich die Wunscherfüllungsfunktion 
des Traums vergleichsweise direkt beobachten. Auch in Kinderträumen 
kommt der Wunsch zumeist ganz ohne Verrätselung aus. Die kindlichen 
Wunschträume von Schokolade und Eiscreme »geben keine Rätsel zu lö-
sen« (Freud 1900: 145), manifester und latenter Trauminhalt sind dort 
deckungsgleich. Komplizierter wird die Erkenntnis der Traumgedanken 

10	 	Zur Kritik an Lacans »overly linguistifying tendency«, die ihn nicht zuletzt 
mit Jürgen Habermas verbinde, vgl. Whitebook (1995: 181), der – entge-
gen Lacans Selbsteinschätzung als ›Rückkehr zu Freud‹ – den Gegensatz zu 
Freud hervorhebt: »For Freud, the unconscious is imagistically structured, 
and the ego is mediated by language; for Lacan, it is just the opposite: the 
›unconscious is structured like a language,‹ and the ego is an imaginary en-
tity.« (Ebd.: 181 f.) Allgemein zu Lacans Weiterentwicklung der Psycho-
analyse vgl. die Einführungen von Weber (1978), Widmer (1990) und Ruhs 
(2010); letzterer auch mit bild- und filmtheoretischen Überlegungen.

11	 	Vgl. zu dieser Lesart u. a. die folgende Passage der Traumdeutung, in der 
Freud (1900: 519) das »sinnliche Bild« als das ursprüngliche »Rohmateri-
al« der »Traumgedanken« beschreibt: »Wir heißen es Regression, wenn sich 
im Traum die Vorstellung in das sinnliche Bild rückverwandelt, aus dem sie 
irgendeinmal hervorgegangen ist. [...] Das Gefüge der Traumgedanken wird 
bei der Regression in sein Rohmaterial aufgelöst.«

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

hingegen, sobald verdrängte Wünsche ins Spiel kommen. Wo immer sol-
che verdrängten Wünsche zum Thema des Traums werden, immer da 
müssen die Wünsche sich verkleiden, entstellen und verrätseln. 

Der Grund für diese Entstellungen und Verrätselungen liegt im Me-
chanismus der Verdrängung und des Unbewussten begründet. In der 
Traumdeutung entwickelt Freud zum ersten Mal sein ›topisches Mo-
dell‹ der Psyche, an dem er bis über die programmatisch zentralen ›me-
tapsychologischen‹ Schriften des Jahres 1915 hinaus festhält.12 Auch spä-
ter, nach der Einführung eines zweiten, alternativen Modells mit den 
Instanzen ›Es‹, ›Ich‹ und ›Über-Ich‹ (vgl. Freud 1923), bleiben die zen
tralen Ideen und Begriffe des topischen Modells unangetastet.13 Es lässt 
sich als eine Art Landkarte verstehen, die das psychische Geschehen 
entlang einer »topischen Differenz« (Emmerich 2007: 62) in verschie-
dene Bereiche unterteilt: Bewusstsein, Vorbewusstes und Unbewusstes 
(vgl. Freud 1900: 510–588). Zum Bewusstsein zählt Freud die aktuellen 
Wahrnehmungen der Außenwelt (vgl. ebd.: 514), aber auch alle ande-
ren bewussten Denkvorgänge. Zum Vorbewussten rechnet er »Erinne-
rungsspur[en]« (ebd.) sowie »alles, was implizit in der seelischen Akti-
vität vorhanden ist, ohne deshalb als Objekt des Bewußtseins betrachtet 
zu werden« (Laplanche/Pontalis 1967: 614).14 Dabei ist das Vorbewusste 
nicht mit dem Unbewussten zu verwechseln, wie Freud es versteht: Vor-
bewusste Inhalte werden zwar aktuell nicht bewusst erlebt, sind grund-
sätzlich aber »bewusstseinsfähig« (Freud 1915a: 132).

Als unbewusst im engeren Sinne bezeichnet Freud schließlich all jene 
Inhalte, gegen deren Bewusstwerdung psychische »Widerstände« (Freud 
1915b: 107) existieren, die also aktiv aus dem bewussten Denkvorgang 

12	 	Zu diesen metapsychologischen Schriften zählen »Das Unbewusste« 
(1915a), »Die Verdrängung« (1915b), die »Metapsychologische Ergänzung 
zur Traumlehre« (1915c), »Trauer und Melancholie« (1915d) sowie »Triebe 
und Triebschicksale« (1915e). Unter dem Begriff ›Metapsychologie‹ versteht 
Freud die zusammenfassende Gesamtschau psychologischer Einzelaspekte 
(vgl. Freud 1915a: 140).

13	 	 In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse 
versucht Freud sogar, die beiden Modelle in ein gemeinsames Schaubild zu 
integrieren (1933: 515; ähnlich 1938: 79–86). Zum systematischen Verhält-
nis der beiden Modelle vgl. Brenner (1955: 50–76) sowie die editorische No-
tiz in Freud (1923: 275–281).

14	 	Vgl. in diesem Zusammenhang das soziologische Konzept des »tacit know-
ledge« bzw. des ›impliziten Wissens‹ bei Michael Polanyi (1966) sowie die 
verwandte Konzeption des »sens pratique« bei Pierre Bourdieu (1980); dazu 
auch Bourdieus Begriff des »kulturell Unbewußte[n]« (Bourdieu 1970: 115–
124), bei dem es sich gemäß der Freud’schen Terminologie gerade nicht um 
Unbewusstes, sondern um Vorbewusstes handelt. Zu den gleichwohl zahl-
reichen Bezugnahmen Bourdieus auf die Psychoanalyse vgl. King (2014).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

ausgeschlossen bzw. verdrängt werden. Dazu zählen vor allem von in-
nen her sich aufdrängende, kulturell und individuell ›verpönte‹ Triebre-
gungen erotischer oder aggressiver Natur. Später, im Zuge seiner ›realis-
tischen Wende‹ in Jenseits des Lustprinzips (1920), erweitert Freud das 
Reich des Unbewussten aber auch um traumatische Außenwelteindrü-
cke, die verdrängt werden müssen, weil sie die psychische Stabilität und 
Integrität des Subjekts gefährden (vgl. 3.2.3). In beiden Fällen heißt Ver-
drängung, dass der verdrängte Gedanke bzw. die verdrängte Vorstellung 
zwar in der Psyche existiert und ›gedacht‹ wird, dabei aber »dem Blick 
des Bewußtseins […] entzogen« (Freud 1916–17: 293) bleibt. Insofern 
lässt sich der Verdrängungsvorgang als »Sperrung« (Freud 1915a: 153) 
oder »Abhaltung vom Bewußtsein« (ebd.: 138) verstehen.

Durch die Verdrängung ›gesperrt‹, wandert die unerwünschte Regung 
schließlich ins Unbewusste ab, wo sie »unwirksam« (Freud 1915b: 107) 
wird. Freud vergleicht den Verdrängungsvorgang mit der politischen 
»Zensur« (1900: 507) von Staaten, die auf ähnliche Weise operiert, in-
dem sie unerwünschte Inhalte aus der Öffentlichkeit verbannt und da-
durch unwirksam macht. Andererseits heißt verdrängen jedoch nicht 
›vergessen‹ oder ›verschwinden‹, ganz so wie ja auch die politische Zen-
sur das Zensierte nicht einfach zum Verschwinden bringt, sondern nur 
dessen öffentliche Artikulation unterbindet. Die verdrängte Triebregung 
arbeitet im Inneren der Psyche weiter, zum Teil sogar »noch ungestörter 
und reichhaltiger […], wenn sie durch die Verdrängung dem bewußten 
Einfluß entzogen ist. Sie wuchert dann sozusagen im Dunkeln« (ebd.: 
110), führt Freud die Grundidee seines Verdrängungskonzepts aus. Das 
Unbewusste, so die psychoanalytische Pointe, ist kein totes Archiv, kein 
passiver Speicher für abgeschobene, gewissermaßen ›abgestorbene‹ Vor-
stellungsinhalte, sondern ein lebendiger Teil der Psyche mit eigenen Dy-
namiken und Mechanismen. Ergänzend zur topischen Unterscheidung 
entwickelt Freud darum eine »dynamische Auffassung der seelischen 
Vorgänge« (Freud 1915a: 132), die das Unbewusste als innerpsychischen 
Ort der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen Kräften und wider-
streitenden Strebungen auffasst.15

Zur Dynamik des Unbewussten zählt auch dessen aus Sicht der Psy-
choanalyse wichtigste Eigenschaft: die Tendenz zur »Wiederkehr des 
Verdrängten« (Freud 1915b: 115, vgl. 1900: 473, 586). Keine Verdrän-
gung gelingt jemals vollständig; auf die eine oder andere Art drängen 
die unterdrückten Inhalte an die Oberfläche zurück. Das Unbewusste 
»sträubt sich« gegen das »Schicksal« der Verdrängung und »schafft sich 

15	 	Zum systematischen Verhältnis der verschiedenen Denkmodelle, die Freud 
im Laufe seines Werkes als einander ergänzende ›Gesichtspunkte‹ entwirft, 
vgl. Rapaport (1960); in prägnanter Zusammenfassung auch Kuhns (1982: 
193).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

auf Wegen, über die das Ich keine Macht hat, eine Ersatzvertretung« 
(Freud 1924b: 334) wie etwa im neurotischen Symptom oder in der ver-
räterischen Fehlleistung.16 Die »Ersatzbildung« (Freud 1915b: 114) ist 
ein Kompromiss zwischen Verdrängung und Wiederkehr: Das Verdräng-
te darf einerseits wiederkehren, andererseits aber nicht direkt, sondern 
nur indirekt – durch symbolischen bzw. imaginären Ausdruck. Auch der 
Traum ist in diesem Sinne ein Medium der Wiederkehr des Verdrängten 
– und sogar ein besonders privilegiertes Medium, da in der Bewusstseins-
ferne des Schlafs die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt ist, wes-
halb das Unbewusste sich im Traum unbeobachteter, ungebremster und 
freier ausdrücken kann als im Wachzustand (vgl. Freud 1900: 473, 503, 
541). Darin liegt der tiefere Grund, warum Freud dem Traum so große 
Aufmerksamkeit widmet: Er ist, wie es in einer der bekanntesten For-
mulierungen der Traumdeutung heißt, der Königsweg, die »Via regia zur 
Kenntnis des Unbewußten im Seelenleben« (ebd.: 577).

Deutlicher noch als an jeder anderen Form der psychischen Ersatzbil-
dung zeigen sich am Traum zudem die Bedingungen und Funktionswei-
sen dieser Ersatzbildungen. Der Traum, so Freud, verwandelt die ver-
drängten Inhalte, er transformiert sie in andere Bilder. Man könnte auch 
sagen, er wird schöpferisch, um die im Schlaf zwar abgeminderte, aber 
noch immer nicht gänzlich unwirksame psychische Zensur zu umgehen 
und den »Traumzensor« (ebd.: 485) zu überlisten. Das Mittel zu dieser 
Zensurumgehung ist die »Entstellung« (ebd.: 158) oder »Traumentstel-
lung« (ebd.: 151–176). Ihr allein ist es zu verdanken, dass die Bilder des 
Traums auf den ersten Blick so oft wie sinnlose Abfallprodukte der Psy-
che erscheinen. In Wirklichkeit nämlich verhüllen die Traumbilder ihren 
Sinngehalt lediglich. Wie der »politische Schriftsteller, der den Machtha-
bern unbequeme Wahrheiten zu sagen hat« (ebd.: 158), muss auch der 
Traum seine Botschaft in harmloses oder unverständliches Gewand klei-
den; umso mehr, je stärker verdrängt der Traumwunsch ist. Viele Träu-
me, erläutert Freud, sind

16	 	Freud formuliert in diesem Zusammenhang ein eigenes, an den Energieer-
haltungssatz der Physik angelehntes Prinzip der psychischen ›Spannungs-
abfuhr‹: Einmal aufgebaute Spannungen verschwinden nicht einfach, son-
dern müssen ›abgeführt‹ werden – entweder körperlich durch »motorische 
Abfuhr« (Freud 1900: 550) oder symbolisch durch Ersatzbildungen. So er-
gänzt er die dynamische Auffassung um einen »ökonomischen Gesichts-
punkt« (Freud 1920: 217, vgl. 1915a: 140), also um »eine Sprache der Ener-
gien und Energiemengen« (Kuhns 1982: 193), die v. a. auf die energetischen 
bzw. libidinösen ›Besetzungen‹ von Objekten, aber auch auf die komplexen 
Umwandlungs- und Transformationsprozesse innerhalb der Psyche abhebt. 
Zur energietheoretischen Dimension in Freuds Werk vgl. Hartmann (1927: 
170–188), Bernfeld/Feitelberg (1930: 22–35) und Rapaport (1960: 54–56, 
81 f., 96–105); zum ideengeschichtlichen Kontext auch Wegener (2004).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

»gerade darum so entstellt und die Wunscherfüllung in ihnen 
bis zur Unkenntlichkeit verkleidet, weil ein Widerwillen, eine 
Verdrängungsabsicht gegen das Thema des Traumes oder gegen den 
aus ihm geschöpften Wunsch besteht« (ebd.: 175).

Der Traum ist folglich nicht einfach nur eine Wunscherfüllung, sondern 
eine verdeckte Wunscherfüllung, wie Freud seine Generalthese modi-
fiziert und präzisiert: »Der Traum ist die (verkleidete) Erfüllung eines 
(unterdrückten, verdrängten) Wunsches.« (Ebd.: 175) Sogar noch die 
Angst- und Alpträume, die dieser Beschreibung direkt zu widersprechen 
scheinen, erklärt Freud zumindest in der Traumdeutung noch konse-
quent als Erfüllungen verdrängter Wünsche – wenn auch nicht ohne 
mitunter etwas kompliziert anmutende Umwege der Argumentation.17

Der Wunsch aus der Tiefe des Unbewussten ist allerdings nicht der ein-
zige Ursprung des Traums. Freud postuliert vielmehr eine multiple Gene-
se des Traums. Die Traumbildung speist sich aus mindestens zwei Quel-
len, die zusammenkommen müssen, um den Traumprozess in Gang zu 
bringen. Der unbewusste Wunsch aus der Tiefe benötigt einen assoziati-
ven Anknüpfungspunkt aus dem Wachleben: In »jedem Traum«, meint 
Freud, ist stets auch »eine Anknüpfung an die Erlebnisse des letztab-
gelaufenen Tages aufzufinden« (ebd.: 179). Der tieferliegende Wunsch 
muss sich an einen »Tagesrest« (ebd.: 271), »Tageseindruck« (ebd.: 187) 
oder »Tagesgedanken« (ebd.: 453) ›anheften‹, um sich von ihm über 
die Zensurschwelle gleichsam mittransportieren zu lassen. Es ist nicht 
das Unbewusste aus der Tiefe allein, sondern das Zusammenwirken von 

17	 	Freud verweist zu diesem Zweck auf die topische Differenz, also die innere 
Spaltung des Träumers und seine psychischen Konflikte. Auch »Träume mit 
peinlichem Inhalt« (Freud 1900: 161) oder »Strafträume« (ebd.: 458), in de-
nen uns Gewalt und Schrecken angetan werden, sind demnach Wunscher-
füllungen – nur erfüllen sie nicht etwa die libidinösen, auf Lust gerichteten 
Wünsche des Unbewussten, sondern die lustfeindlichen Wünsche der Zen-
surinstanz (vgl. ebd.: 552). Der Angsttraum ist die Erfüllung einer bestimm-
ten Instanz der Psyche, die sich wünscht, dass die Wünsche einer bestimm-
ten anderen Instanz nicht in Erfüllung gehen. Die Angstgefühle im Traum 
sind entsprechend die Angstgefühle der Zensurinstanz, die sich von den an-
drängenden Wünschen des Unbewussten bedroht fühlt. Vgl. hierzu auch die 
Erklärung bei Charles Brenner (1955: 190): »Generell können wir von den 
Angstträumen sagen, daß sie ein Versagen der Abwehroperationen des Ichs 
anzeigen. Geschehen ist folgendes: einem Element des latenten Trauminhalts 
ist es gelungen, trotz dem Widerstand der Ich-Abwehren den Zugang zum 
Bewußtsein zu erzwingen, d. h. zum manifesten Trauminhalt, und zwar in 
einer zu unmittelbaren oder erkennbaren Form, als daß das Ich das zulas-
sen könnte.« – Zur späteren ›Revision der Traumlehre‹ in diesem Punkt sie-
he Abschnitt 3.1.3.

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

oben und unten, außen und innen – man könnte auch sagen: von ma-
terieller und psychischer Realität –, das die Bildermaschine des Traums 
antreibt.

3.1.2 Der psychische Transformationsprozess der Bilder:  
Die Traumarbeit

Im Traum ist die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt, die Wieder-
kehr des Verdrängten also erleichtert; darum träumen wir Dinge, die uns 
im Wachleben erschrecken oder abstoßen würden. Aber selbst im Traum 
ist die Zensur nicht gänzlich ausgeschaltet, wie Freud mit der Formulie-
rung vom ›Traumzensor‹ impliziert. Darum muss das Unbewusste sei-
ne verdrängten Inhalte entstellen und verkleiden, um sie über die Zen-
surschwelle in den manifesten Traum zu transportieren. Den Mitteln 
dieser Entstellung und Verkleidung ist das Kapitel über die »Traumar-
beit« (Freud 1900: 280–487) gewidmet, das sechste und längste Kapi-
tel der Traumdeutung. Gemeinsam mit den metapsychologischen Erör-
terungen des siebten Kapitels bildet es das Herzstück des Buches. In ihm 
erörtert Freud die Form des Traums – also die formalen Mechanismen 
jenes bildlichen Denkens, das der Traum als ›Umsetzung von Gedanken 
in visuelle Bilder‹ darstellt. Insgesamt macht Freud vier große Mecha-
nismen der Traumarbeit aus, von denen drei – ›Verdichtung‹, ›Verschie-
bung‹ und ›Rücksicht auf Darstellbarkeit‹ – dem Primärprozess zuge-
ordnet sind, der vierte hingegen – die ›sekundäre Bearbeitung‹ – dem 
Sekundärprozess. 

Als ersten Mechanismus beschreibt Freud die »Verdichtungsarbeit« 
(ebd.: 282–308). Der manifeste Traum ist verdichtet, komprimiert im 
Vergleich zu den Traumgedanken, die sich in ihm ausdrücken. Das zeigt 
sich bereits quantitativ am eklatanten Missverhältnis zwischen den ma-
nifesten Trauminhalten und ihrem Bedeutungsreichtum:

»Der Traum ist knapp, armselig, lakonisch im Vergleich zu dem 
Umfang und zur Reichhaltigkeit der Traumgedanken. Der Traum 
füllt niedergeschrieben eine halbe Seite; die Analyse, in der die 
Traumgedanken enthalten sind, bedarf das sechs-, acht-, zwölffache an 
Schriftraum.« (Ebd.: 282)

Die Traumverdichtung erschöpft sich jedoch nicht in diesen quantitati-
ven Verknappungswirkungen. Eine qualitative Verdichtung wird durch 
die »Überdeterminierung des Trauminhalts« (ebd.: 293) erreicht, das 
heißt durch die mehrfache Besetzung einzelner Traumelemente. Eine Per-
son im Traum etwa kann eine ganze Reihe von zum Teil widersprüchli-
chen Bedeutungen in sich vereinen. Sie stellt dann eine »Mischperson« 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

(ebd.: 318) dar, die »mehrfach determiniert« bzw. »überdeterminiert« 
(ebd.: 286) ist. Durch derartige Übereinanderschichtungen von Bedeu-
tungen bzw. »Mischbildungen« (ebd.: 318) wird das Traumbild zum 
»Knotenpunkt, in welchem für den Traum zahlreiche Gedankengänge 
zusammentreffen« (ebd.: 286) – ohne als einzelne Traumgedanken noch 
sichtbar zu sein. 

Als zweiten Mechanismus erörtert Freud die »Verschiebungsarbeit« 
(ebd.: 305–308). Sie spielt als ›Ersatzbildung‹ in zahlreichen Äußerungen 
der Psyche eine zentrale Rolle wie etwa in der Phobie (vgl. Freud 1909) 
oder im Fetischismus, bei dem sexuelle Erregungsenergie vom Körper 
auf bestimmte Teile desselben (Fuß) oder auf mit diesem in Berührung 
stehende Objekte (Strumpf) verschoben wird (vgl. Freud 1905b: 63–65). 
Der Traum arbeitet ebenfalls mit solchen Verschiebungen »des emoti-
onal Bedeutsamen auf nichtige Nebensächlichkeiten« (Kemper 1955: 
85), um problematische, anstößige oder angstmachende Objekte durch 
andere, weniger problematische zu ersetzen. Durch die Verschiebung 
wird der Traum dann »gleichsam anders zentriert« (Freud 1900: 305), 
er verlagert seinen »Mittelpunkt« (ebd.), sein ›Erregungszentrum‹, auf 
ein scheinbar bedeutungsloses Detail. In gewisser Weise handelt es sich 
bei der Verschiebung, wie Freud sie beschreibt, um eine Verschiebung der 
ikonischen Differenz (vgl. 1.2.2): Ein Objekt, das eigentlich im Vorder-
grund des Traums steht, wird in den Hintergrund gedrängt, wodurch an 
dessen Stelle ein anderes Objekt in den Vordergrund tritt. 

Doch die Ersetzung erfolgt nicht willkürlich. Sie muss eine gewis-
se Verbindung zwischen dem ursprünglich gemeinten Objekt und sei-
nem »Verschiebungsersatz« (ebd.: 508) bewahren. Verschiebungen kön-
nen immer nur »längs einer Assoziationskette« (ebd.: 335) erfolgen, das 
heißt als »Ersetzungen einer bestimmten Vorstellung durch eine ande-
re ihr in der Assoziation irgendwie nahestehende« (ebd.). So transfor-
miert sich das ursprünglich gemeinte Traumelement und verwandelt sich 
in ein anderes, einerseits ähnliches, andererseits aber nicht zu ähnliches 
Element. Was damit gemeint ist, lässt sich an einem – treffenderweise als 
rêve, also als »Traum« betitelten – Blatt aus Grandvilles Magasin Pit-
toresque (1847) veranschaulichen (Abb. 9), das gleich eine ganze Fol-
ge von Bild-Transformationen ›längs einer Assoziationskette‹ zeigt. Im 
Zuge dieser Transformationen legt das ursprüngliche Motiv einen gera-
dezu abenteuerlichen Weg (von der Mondsichel am Himmel über einen 
Waldpilz, eine Fledermaus und eine Spindel hin zu einer Pferdekutsche) 
zurück, ohne dabei je aus der Assoziationsverkettung auszubrechen, die 
die einzelnen Transformationsschritte miteinander verbindet.

Der dritte Mechanismus der Traumarbeit ist die »Rücksicht auf Dar-
stellbarkeit« (ebd.: 335–344). Mit ›Rücksicht auf Darstellbarkeit‹ meint 
Freud, dass der Traum, eben weil er im Medium der bildlichen Dar-
stellung operiert, auf die formalen Eigentümlichkeiten dieses Mediums 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Abb. 9: Traumverschiebung längs einer Assoziationskette. Grandville: Second 
rêve. – Une promenade dans le ciel. Aus: Le Magasin Pittoresque, 1847, S. 213.

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

Rücksicht nehmen muss.18 Insofern ist die Rücksicht auf Darstellbarkeit 
den übrigen Mechanismen logisch übergeordnet: »Die ganze Traum-
arbeit nimmt diese Rücksicht«, betont Christoph Türcke in seiner von 
Freud inspirierten Philosophie des Traums (2008: 53).19 In vielen Fällen 
stellt diese Rücksichtnahme kein gesondertes Problem dar; insbesonde-
re dort, wo es um bildliche Traumgedanken geht oder um die »Relation 
von Ähnlichkeit« und »Übereinstimmung« (Freud 1900: 317), um das 
»Gleichwie« (ebd.) zweier Traumelemente, ist der Traum gewisserma-
ßen ganz in seinem Element.

Nicht alle Gedanken lassen sich jedoch problemlos durch Bilder aus-
drücken. So macht Freud in diesem Abschnitt vor allem darauf aufmerk-
sam, was im visuellen Medium des Traums alles nicht dargestellt werden 
kann – zum Beispiel kausale Relationen: »Der Traum hat für diese logi-
schen Relationen unter den Traumgedanken keine Mittel der Darstellung 
zur Verfügung.« (Ebd.: 310 f.) Dass ein Traumereignis – etwa eine aggres-
sive Konfrontation – durch ein anderes Traumereignis kausal verursacht 
wurde, kann der Traum nicht direkt ausdrücken, sondern allenfalls das 
zeitliche Nacheinander der Ereignisse darstellen. Der logische Zusammen-
hang muss dann in der Deutung erschlossen werden (vgl. ebd.: 313 f.).

Am stärksten scheitern muss der Traum laut Freud an der Darstel-
lung von Widersprüchen und Negationen. »[D]as ›Nein‹ scheint für den 
Traum nicht zu existieren« (ebd.: 316; vgl. 1915b: 145, 1910b, 1925). 
Es liegt nahe, die Ursache für diese Unfähigkeit in der Bildform des 
Traums als solcher zu sehen, die sich für viele Bildtheoretiker ebenfalls 
durch eine Unfähigkeit zur Negation auszeichnet.20 Bezeichnenderweise 
erläutert auch Freud diese Beschränkung der Traumdarstellung mit ei-
nem Verweis auf die bildlichen Künste: 

18	 	Vgl. die vollständigere Bezeichnung des Mechanismus bei Freud (1900: 339): 
»Die Rücksicht auf die Darstellbarkeit in dem eigentümlichen psychischen 
Material, dessen sich der Traum bedient, also zumeist in visuellen Bildern.«

19	 	Die Formulierung ist in dieser Form allerdings etwas unpräzise, da der 
Traum, wenn auch »vorwiegend« (Freud 1916–1917: 107), so doch nicht 
ausschließlich im Medium des Visuellen operiert, wie das Beispiel der 
Wortverdichtung zeigt (vgl. Kemper 1955: 76–78). Es ist also nicht die 
»ganze« Traumarbeit, die auf Darstellbarkeit Rücksicht nehmen muss.

20	 	Zur Unmöglichkeit der Negation im Bild sowie zur damit zusammenhängenden 
Charakterisierung des Bildes als ›jenseits von wahr und falsch‹ vgl. Gombrich 
(1960: 55–78), Worth (1975), Danto (1992: 33), Debray (1992: 51), Baudrillard 
(1998: 34), Wiesing (2000a: 204 f.), Berendt (2005: 25), Boehm (2008a: 32) 
und Asmuth (2010: 93 f.). Verteidigungen einer Wahrheitsfähigkeit der Bilder 
finden sich im Gegenzug bei Nöth (1997), im Anschluss an Gadamer bei 
Müller-Strahl (2007) sowie bei Schwarte (2015). Auch die umgekehrte These 
einer generellen Unwahrheit der Bilder wird gelegentlich vertreten: »Worte 
lügen manchmal, Bilder lügen immer« (Albrecht 2007). 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

» In einer ähnlichen Beschränkung befinden sich ja die darstellenden 
Künste, Malerei und Plastik im Vergleich zur Poesie, die sich der Rede 
bedienen kann, und auch hier liegt der Grund des Unvermögens in 
dem Material, durch dessen Bearbeitung die beiden Künste etwas zum 
Ausdruck zu bringen streben.« (Freud 1900: 311)

Die Eigentümlichkeiten der Bildform begrenzen die Möglichkeiten der 
Traumbildung. Zugleich aber, und nur darum steht die ›Rücksicht auf 
Darstellbarkeit‹ im Rang eines eigenen Mechanismus der Traumarbeit, 
zwingen gerade diese Beschränkungen zur Kreativität. Durch »grafische 
Erfindungsgabe« (Altman 1975: 36) kreiert der Traum eine ganze Reihe 
von Umwegen, um zumindest einen Teil der nicht darstellbaren Bezie-
hungen doch noch zum Ausdruck zu bringen. 

Eines der wichtigsten Mittel dieser grafischen Erfindungsgabe ist für 
Freud die »Darstellung durch Symbole« (Freud 1900: 345–394), also der 
Umweg über die »indirekten Darstellungen« (ebd.: 346). Die Bildlogik 
des Symbols wird besonders in der Definition der beiden Freud-Schüler 
Otto Rank und Hanns Sachs deutlich, wonach das Symbol zu verstehen 
sei als »stellvertretender anschaulicher Ersatzausdruck für etwas Ver-
borgenes, mit dem es sinnfällige Merkmale gemeinsam hat oder durch 
innere Zusammenhänge assoziativ verbunden ist« (Rank/Sachs 1913: 
11). Zwar ist im Grunde schon der gesamte manifeste Traum eine indi-
rekte, stellvertretende, symbolische Darstellung. Dass Freud die Symbo-
lisierung dennoch als eigenen Traumvorgang behandelt, verdankt sich 
seinem eigentümlichen, durch Goethe und die Romantik geprägten Sym-
bolbegriff, demzufolge nicht schlechthin jedes Zeichen ein Symbol ist.21 
Im Unterschied zu den ad hoc produzierten Traumbildungen durch Ver-
dichtung und Verschiebung sind die Symbole für Freud aus einem bereits 
existierenden Zeichenreservoir der Kultur geschöpft, das in der »Folklo-
re, in den Mythen, Sagen, Redensarten, in der Spruchweisheit und in den 
umlaufenden Witzen eines Volkes« (Freud 1900: 346) überliefert wird. 
Anders als die ›Privatsymbole‹ der sonstigen Traumarbeit beruhen die 
›echten‹ Symbole auf kulturell tradierten und zum Teil noch »in Urzei-
ten« (ebd.: 347) der menschlichen Gattung gestifteten Assoziationsver-
knüpfungen.22 Freud gesteht allerdings auch die Möglichkeit gänzlich 
neuer Symbolbildungen zu:

21	 	Zu Freuds Symbolbegriff vgl. Jones (1916), Hartmann (1927: 139–151) und 
Petocz (1999) sowie – in Abgrenzung u. a. zu Cassirer und Susanne K. Lan-
ger, aber auch gegen Jones, Hartmann und Ernst Kris – Lorenzer (1970); 
zur symbolischen Darstellung speziell im Traum vgl. auch Kemper (1955: 
92–96). Vgl. hierzu auch die Angaben auf S. 92, Anm. 19.

22	 	Als Beispiele nennt Freud »König und Königin«, die »zumeist für die El-
tern des Träumers« (Freud 1900: 348) stehen, oder das »Abreisen« als »ei-
nes der häufigsten und am besten zu begründenden Todessymbole« (ebd.: 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

»Eine Anzahl von Symbolen ist so alt wie die Sprachbildung überhaupt, 
andere werden aber in der Gegenwart fortlaufend neu gebildet (z. B. das 
Luftschiff, der Zeppelin).« (Ebd.: 347)

Als vierten und letzten Mechanismus der Traumarbeit erläutert Freud 
schließlich die »sekundäre Bearbeitung« (ebd.: 470–487). Anders als die 
ersten drei Mechanismen gehört er dem Sekundärprozess an. Seine Tä-
tigkeit besteht darin, die im Primärprozess gebildeten Trauminhalte zu 
›glätten‹ und allzu schroffe Brüche, die sich aus der wilden Assoziati-
onslogik des Unbewussten und den Entstellungsmechanismen der üb-
rigen Traumarbeit ergeben, abzumildern. Die sekundäre Bearbeitung 
»stopft […] die Lücken im Aufbau des Traums« (ebd.: 471), die der Pri-
märprozess in ihm hinterlassen hat, unter anderem durch Einfügung 
von logischen Übergängen und »Kittgedanken« (ebd.: 471) sowie durch 
»eine Art generelle Abschlußretusche« (Kemper 1955: 103). Diese Ab-
schlussretusche folgt jedoch nicht dem ursprünglichen Sinngehalt der 
unbewussten Traumgedanken, sondern lediglich äußeren, also sinnfrem-
den Kriterien. So führt auch und gerade die oberflächliche Glättung des 
Traums durch die sekundäre Bearbeitung zu einer weiteren Verhüllung, 
nicht etwa zur Klärung des Traums.23

Spätestens nach dieser letzten Abschlussretusche sind die ursprüngli-
chen Traumgedanken endgültig entstellt und unverständlich. Die Traum-
arbeit hat sie in sinnlose Bilder verwandelt, wenn auch nur in »scheinbar 
sinnlose Bilder«, wie Freud (1900: 586) ganz am Ende der Traumdeu-
tung resümiert. Der auf den ersten Blick sinnlose Charakter des mani-
festen Traums ist die Folge eines Beziehungs- oder Verbindungsabbruchs 

377), v. a. aber die sexuellen Symbole, deren Bilderreichtum er seitenwei-
se aufzählt (vgl. ebd.: 348 ff.). Gerade letztere allerdings fügen sich keines-
wegs in Freuds bildlogische Begründung der Rücksicht auf Darstellbarkeit 
ein, sofern die ihnen zugrunde liegenden Traumgedanken – »das männliche 
Glied«, der »Frauenleib« (ebd.: 348) – eigentlich ja sehr wohl visuell dar-
stellbar sind. Nicht die formale Rücksicht auf Darstellbarkeit, sondern die 
inhaltliche Zensur gibt hier den Ausschlag. 

23	 	Kemper (1955: 96) veranschaulicht die Sinnentstellung der sekundären Be-
arbeitung am Beispiel eines Telegramms: »Wenn […] in einem Telegramm 
ein Teil der Worte einen Geheimcode darstellt, ohne daß der Empfänger da-
von weiß, wird er das Wesentliche der Mitteilung ahnungslos überlesen und 
eine etwaige durch den Code bewirkte Holprigkeit des Textes, die ihn stutzig 
werden lassen könnte, auf Textverstümmelungen bei der Telegrammdurch-
gabe zurückführen. Nun wird er alle Bruchstellen so lange glättend bear-
beiten, bis sich ein ihm verständliches einheitliches Sinngefüge ergeben hat. 
[…] [Das] Ergebnis dieser Bemühungen ist unvermeidlicherweise, daß sich 
der Empfänger, je mehr er sich um einen ›glatten‹ sinnvollen Text bemüht, 
um so weiter von dem ihm unbekannten Sinn der Botschaft entfernt.«

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

zwischen dem Bild und dem, was es repräsentiert. Wo immer die Traum-
arbeit bestimmte Elemente des Traumgedankens durch andere Elemente 
ersetzt, wird der »Sinnbezug« der Bilder »mit dieser Auswechslung un-
merklich aufgehoben« (Kemper 1955: 81). Dadurch können nicht nur 
die einzelnen Traumelemente, sondern sogar die allgemeine Thematik 
des Traums nahezu spurlos verloren gehen:

»Was in den Traumgedanken offenbar der wesentliche Inhalt ist, braucht 
im Traum gar nicht vertreten zu sein.« (Freud 1900: 305)

In jeder Hinsicht und auf jeder Ebene ist die psychische Transformati-
on der Bilder eine »Spurenverwischung«, wie Kemper (1955: 98) zu-
sammenfasst. Woran die Traumarbeit ›arbeitet‹, ist die Vermeidung von 
»Rückführbarkeit« und »Rückübersetzbarkeit« (ebd.: 82). Der Psycho-
analytiker muss entsprechend in Gegenrichtung arbeiten, um die abge-
brochene Verbindung wiederherzustellen und die Traumarbeit rückgän-
gig zu machen, wie Freud die Aufgabe des Analytikers programmatisch 
formuliert: »Die Deutungsarbeit will die Traumarbeit aufheben.« (Freud 
1916–1917: 178) 

Die Technik dieser Deutungsarbeit, also die eigentliche Traumdeu-
tung, fußt auf zwei Teiltechniken. Erstens beruht sie auf einer bestimm-
ten »Technik der Verwertung der Einfälle des Träumers« (Freud 1900: 
354). Der Träumer soll zu jedem Traum eigene Gedankenassoziationen 
mitteilen, auf denen dann erst die eigentliche Deutungsarbeit des Ana-
lytikers aufbaut. So verwahrt sich Freud gegen abstrakte, aus der Ferne 
unternommene Deutungen, die nur in Ausnahmefällen zulässig seien – 
als »Hilfsmittel« (ebd.) und »Ergänzung« (Freud 1916–1917: 161) oder 
dann, wenn Träume außerhalb der ›analytischen Situation‹ gedeutet wer-
den und keine Einfälle des Träumers zur Verfügung stehen.24 Die Asso-
ziationsmethode soll das Risiko von Fehldeutungen minimieren, vor al-
lem aber der persönlichen Natur der Traumbildung Rechnung tragen. 
Denn der Sinn der Träume lässt sich nicht in einem nach Schlagwörtern 
gegliederten »Traumbuch« (Freud 1900: 118) einfangen, sondern muss 
vor dem individuellen Lebenshintergrund des Träumenden erschlossen 
werden (vgl. ebd.: 125).

Die zweite Teiltechnik der Traumdeutung ist die systematische Ein-
sicht in die Technik der Traumbildung selbst. Sie spielt bereits innerhalb 
der Assoziationsmethode eine zentrale Rolle, umso mehr aber dort, wo 

24	 	 Insbesondere in seinen Kunstwerkanalysen geht Freud auf diese Weise vor, 
wenn er die literarischen Träume in Wilhelm Jensens Erzählung Gradiva 
in Abwesenheit des Dichters deutet (vgl. Freud 1907) oder eine schriftlich 
überlieferte »Kindheitserinnerung« Leonardo da Vincis wie einen Tagtraum 
deutet (vgl. 1910b: 109–118).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

diese nicht durchgeführt werden kann und nur der Traumtext selbst zur 
Verfügung steht. Im Fokus dieser Technik stehen die bildlichen Opera-
tionen der Traumarbeit und mit ihnen zugleich die »schwachen Stel-
len« des Traums in Form der durch die Zensur gerissenen »Lücken und 
Schäden«, auf die Freud bereits in seinen frühen Studien über Hysterie 
(1895) aufmerksam wurde – hier in Bezug auf die mündlichen Assozia-
tionen seiner Patienten: 

»Man muß ein Stück des logischen Fadens in die Hand bekommen, unter 
dessen Leitung man allein in das Innere einzudringen hoffen darf. Man 
erwarte nicht, daß die freien Mitteilungen des Kranken, das Material der 
am meisten oberflächlichen Schichten, es dem Analytiker leicht machen 
zu erkennen, an welchen Stellen es in die Tiefe geht […]. Im Gegenteil; 
gerade dies ist sorgfältig verhüllt, die Darstellung des Kranken klingt wie 
vollständig und in sich gefestigt. […] Wenn man aber die Darstellung, die 
man vom Kranken […] erhalten hat, mit kritischem Auge mustert, wird 
man ganz unfehlbar Lücken und Schäden in ihr entdecken. Hier ist der 
Zusammenhang sichtlich unterbrochen und wird vom Kranken durch 
eine Redensart, eine ungenügende Auskunft notdürftig ergänzt; dort 
stößt man auf ein Motiv, das bei einem normalen Menschen als ein ohn-
mächtiges zu bezeichnen wäre. [...] Der Arzt [...] tut recht daran, wenn er 
hinter diesen schwachen Stellen den Zugang zu dem Material der tiefe-
ren Schichten sucht, wenn er gerade hier die Fäden des Zusammenhangs 
aufzufinden hofft, denen er […] nachspürt.« (Breuer/Freud 1895: 297 f.)

Auch die Deutung der Träume muss derart von der Oberfläche »in die 
Tiefe« hinabsteigen, das heißt vom allenfalls oberflächlich geglätteten 
manifesten Traumgebilde über die Bruchstellen und Widersprüche in die-
sem Traumgebilde bis hinab zu den latenten, untergründigen Kräften 
und Konflikten, die sich an diesen Bruchstellen verraten.25

3.1.3 Vom Trauma zum Traum zum Bild: Der Wolfstraum 

Die Traumdeutung ist voll von konkreten Träumen, an denen Freud 
seine Einsichten zur Funktions- und Arbeitsweise entwickelt. Einer der 
wichtigsten und lehrreichsten Träume im Gesamtwerk Freuds, der ›Wolf-
straum‹, stammt dennoch aus späterer Zeit. Keinen anderen Traum hat 

25	 	Vgl. zum Deutungsweg ›von der Oberfläche in die Tiefe‹ im Zusammenhang 
mit der psychoanalytischen Kunst- und Filmanalyse die Ausführungen bei 
Gerhard Schneider (2000: 19 f., 2008: 29) und Reimut Reiche (2001: 35 f.; 
2008: 25–29). Auf die ›Bruchstellen‹ der Traumarbeit komme ich in der em-
pirischen Bild- bzw. Filmanalyse noch einmal zurück, insbesondere in der 
Deutung des Finales (4.2.5) sowie der abschließenden Gesamtdeutung (4.3).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Freud so ausführlich gedeutet und zerlegt, kein anderer in seinem Werk 
hat solch einen Bedeutungs- und Deutungsreichtum entfaltet. Aber er 
ist vor allem systematisch interessant, weil sich an ihm der Prozess der 
Traumbildung geradezu idealtypisch studieren lässt – und weil er als 
traumatisch verursachter Traum bereits über die Wunscherfüllungsthe-
se hinausweist, die Freud in der Traumdeutung noch so vehement ver-
treten hatte.

 Der Wolfstraum stammt von einem Patienten – Sergej Pankejeff, ei-
nem jungen russischen Adligen aus Sankt Petersburg, dem später so 
genannten ›Wolfsmann‹ –, den Freud von Februar 1910 bis Juli 1914 
(sowie noch einmal kurz von November 1919 bis März 1920) in Be-
handlung nahm.26 Die ihm gewidmete Fallstudie Aus der Geschichte ei-
ner infantilen Neurose (1918) ist Freuds vielleicht bekannteste Kranken-
geschichte. Der Traum des Wolfsmannes wurde im Alter von knapp vier 
Jahren geträumt und von dem mittlerweile zwanzig Jahre alten Träumer 
mündlich berichtet. Es handelt sich um einen Angsttraum, aus dem das 
kleine Kind seinerzeit mit Schrecken erwachte. Freud gibt den Traum-
bericht wieder:

»Ich habe geträumt, daß es Nacht ist und ich in meinem Bett liege (mein 
Bett stand mit dem Fußende gegen das Fenster, vor dem Fenster befand 
sich eine Reihe alter Nußbäume. Ich weiß, es war Winter, als ich träum-
te, und Nachtzeit). Plötzlich geht das Fenster von selbst auf, und ich 
sehe mit großem Schrecken, daß auf dem großen Nußbaum vor dem 
Fenster ein paar weiße Wölfe sitzen. Es waren sechs oder sieben Stück. 
Die Wölfe waren ganz weiß und sahen eher aus wie Füchse oder Schä-
ferhunde, denn sie hatten große Schwänze wie Füchse und ihre Ohren 
waren aufgestellt wie bei den Hunden, wenn sie auf etwas passen [sic!]. 
Unter großer Angst, offenbar, von den Wölfen aufgefressen zu werden, 
schrie ich auf und erwachte.« (Freud 1918: 149)

Im Anschluss an diesen Bericht fügt Freud eine Zeichnung von der Hand 
des Träumers in den Text ein (Abb. 10), die ihm dieser in die Sitzung mit-
gebracht hatte und die – mit Ausnahme der genauen Anzahl der Wölfe 
– »seine Beschreibung bestätigt« (ebd.: 149).

Die Deutung des Wolfstraums in allen Einzelheiten nimmt beinahe 
den gesamten Inhalt der über hundertseitigen Krankengeschichte ein 
und kann im Folgenden nur andeutungsweise wiedergegeben werden. 
Anstelle einer umfassenden Deutung soll hier vor allem der komplexe 

26	 	Zu den Daten vgl. Martha Brunswick (1928), auf die auch die Bezeichnung 
»Wolfsmann« zurückgeht, welche sich in Freuds ursprünglichem Text nicht 
findet (vgl. später jedoch Freud 1926: 250). Die Psychoanalytikerin aus dem 
Umfeld Freuds hatte den Patienten von Oktober 1926 bis Februar 1927 ein 
drittes Mal in Behandlung genommen.

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Prozess der Traumbildung aufgezeigt werden, in dessen Verlauf eine 
ganze Vielzahl von heterogenen Einflüssen zusammenfließen, um sich 
schließlich zu einem einzigen stillen Bild von höchster Symbolkraft zu 
verdichten. 

Ganz im Sinne der Assoziationsmethode liefert der Träumer selbst den 
ersten Anhaltspunkt zur Traumdeutung. So setzt er die Wölfe im Traum 
mit der Abbildung aus einem Märchenbuch in Verbindung, das ihm in 
seiner Kindheit große Angst eingejagt habe, wie Freud berichtet:

»Er hat diesen Traum immer in Beziehung zu der Erinnerung gebracht, 
daß er in diesen Jahren eine ganz ungeheuerliche Angst vor dem Bild 
eines Wolfes in einem Märchenbuche zeigte. […] Auf diesem Bild stand 
der Wolf aufrecht, mit einem Fuß ausschreitend, die Tatzen ausgestreckt 
und die Ohren aufgestellt. Er meint, dieses Bild habe als Illustration zum 
Märchen vom ›Rotkäppchen‹ gehört.« (Ebd.: 150) 

Die Wölfe entspringen also dem Märchen, aber mit ihrer auffallend wei-
ßen Farbe hat es noch eine andere Bewandtnis. Der Patient erinnert sich 
an die Schafherde in der Nähe des elterlichen Gutes, die er gelegentlich 
mit seinem Vater besuchte und die von einer tödlichen Tierseuche befal-
len wurde (vgl. ebd.). Schon das auf den ersten Blick so einfache Element 
der weißen Wölfe ist also doppelt, genau genommen dreifach motiviert. 
Erstens ist es angeregt durch die Abbildung des Wolfes im Märchenbuch; 
zweitens durch das eindrucksvolle Erlebnis der sterbenden Schafe; und 

Abb. 10: Die Traumzeichnung des Wolfsmannes. Aus: Sigmund Freud: Aus der 
Geschichte einer infantilen Neurose (1918: 149).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

drittens schließlich dürfte nicht nur die bloße Abbildung, sondern auch 
die brutale Handlung des Märchens in das Traumbild der bedrohlichen 
Wölfe eingegangen sein, wenn diese – ganz dem Märchen gemäß – die 
Angst hervorrufen, »von den Wölfen aufgefressen zu werden«, wie es 
im Traumbericht heißt.

Freud versucht, das nächste Element zu klären: »Wie kommen die 
Wölfe auf den Baum?« (Ebd.) Dazu fällt dem Patienten eine »Geschichte 
ein, die er den Großvater erzählen gehört« (ebd.) habe und die den fol-
genden, ein weiteres Mal mit Wölfen verbundenen, Inhalt trägt: 

»Ein Schneider sitzt in seinem Zimmer bei der Arbeit, da öffnet sich 
ein Fenster und ein Wolf springt herein. Der Schneider schlägt mit der 
Elle nach ihm – nein, verbessert er sich, packt ihn beim Schwanz und 
reißt ihm diesen aus, so daß der Wolf erschreckt davonrennt. Eine Wei-
le später geht der Schneider in den Wald und sieht plötzlich ein Rudel 
Wölfe herankommen, vor denen er sich auf einen Baum flüchtet. Die 
Wölfe sind zunächst ratlos, aber der Verstümmelte, der unter ihnen ist 
und sich am Schneider rächen will, macht den Vorschlag, daß einer 
auf den anderen steigen soll, bis der letzte den Schneider erreicht hat.« 
(Ebd.: 151)

Die Geschichte, so interpretiert Freud den Einfluss dieser Erzählung auf 
die Traumbildung, erklärt den Baum, deutet darüber hinaus aber auch 
noch auf eine tieferliegende Dimension des Traumes hin. Denn sie ent-
hält laut Freud »eine unzweideutige Anknüpfung an den Kastrations-
komplex« (ebd.), also an ein unbewusstes Motiv aus der Tiefe der Psy-
che, das durch die äußere Erzählung assoziativ angeregt und aktiviert 
worden sei. Das Kastrationsmotiv ist dabei seinerseits aus mindestens 
drei äußeren Quellen gespeist: Da ist einmal die »Gouvernante, die zu 
wüsten Phantasien geneigt war« (ebd.: 144) und dem Kind erzählt hat-
te, dass Zuckerstangen »Stücke von zerschnittenen Schlangen« (ebd.) 
seien; zweitens der Vater, der beim Spazierengehen eine Schlange »mit 
seinem Stocke in Stücke zerschlagen« (ebd.) hatte; und drittens erneut 
eine fiktive Geschichte aus Reineke Fuchs, in der ein Wolf »im Winter 
Fische fangen wollte und seinen Schwanz als Köder benützte, wobei der 
Schwanz im Eis abbrach« (ebd.).

Nach diesem Muster schreitet die Deutung des Traumes schrittweise 
voran, bis Freud schließlich jeden einzelnen Trauminhalt aufgelöst und 
ihn sowohl zur Innenwelt des Träumers als auch zu dessen Außenwelt-
eindrücken in Beziehung gesetzt hat. Am Ende erweisen sich die großen 
Schwänze der Wölfe für Freud dann als Phallussymbole, und der gesam-
te Wolfstraum entpuppt sich als Kastrationstraum, hinter dem sich sei-
nerseits ein Wirklichkeitseindruck verberge: die sogenannte »Urszene« 
(ebd.: 158). Im Alter von eineinhalb Jahren nämlich habe das Kind, so 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

rekonstruiert Freud, einen elterlichen Koitus beobachtet.27 Von diesem 
gleichermaßen eindrucksvollen wie verstörenden Erlebnis rühre auch das 
Thema des Schauens her, das den Traum in Gestalt der bedrohlich star-
renden Wölfe dominiert (vgl. ebd.: 154 f.). Als Traumgedanken macht 
Freud schließlich den Wunsch des Kindes aus, die sexuelle Szene selbst 
zu erleben und sich vom Vater dieselbe Lust bereiten zu lassen wie die 
Mutter, also einen »Wunsch nach der Sexualbefriedigung durch den Va-
ter« (ebd.: 163); letztlich bringe der Traum somit einen homosexuellen 
Triebwunsch zum Ausdruck.

Es soll im Folgenden nicht auf die Richtigkeit oder Unrichtigkeit 
dieser finalen Deutung ankommen.28 Wichtiger ist in unserem Zusam-
menhang, wie eindrucksvoll der Wolfstraum die multiple Genese der 
Träume veranschaulicht, an welcher mehr noch als die bloß quanti-
tative Vielfalt der Traumeinflüsse deren qualitative Disparatheit auf-
fällt. Insbesondere die äußeren Eindrücke gehen wild durcheinander: 
Unterschiedslos vermischt der Traum reale physische Erlebnisse wie 
die Urszene oder das Zerteilen der Schlange durch den Vater mit dem 
Inhalt fiktiver Erzählungen aus Märchen, Fabeln oder den »wüsten 
Phantasien« der Gouvernante. Der Primärprozess saugt alle Inhalte 
gleichermaßen auf, ganz gleich ob sie realen oder fiktiven Ursprungs 
sind.

Dieses unterschiedslose Aufsaugen verwundert gleichwohl schon da-
rum nicht, weil das Kind ja letztlich alle Einflüsse als Wirklichkeitsein-
drücke erlebt. Auch das Hören einer Geschichte ist eine Wirklichkeits-
erfahrung, die im Außenraum des Subjekts gemacht wird. Sie widerfährt 
dem Subjekt als Eindruck, der nach Verarbeitung verlangt – und sie im 
Traum schließlich erfährt. Das gilt sogar für etwas auf den ersten Blick so 
Harmloses wie die Abbildung des Wolfes aus dem Märchenbuch, bei der 
es sich den späteren Nachforschungen des Patienten in einem Buchladen 

27	 	Ob diese Urszene tatsächlich real erlebt wurde oder nur eine »Urphantasie« 
(Freud 1918: 230) darstellt, will Freud nicht mit absoluter Gewissheit ent-
scheiden; die Indizien sowie der weitere Verlauf der Behandlung deuten für 
ihn jedoch eher auf ein reales Ereignis hin (vgl. ebd.: 174–177, 208–210). 
Zum Begriff der »Urphantasie« vgl. auch Freud (1916–1917: 358 f.) sowie 
die ausführliche Diskussion im gleichnamigen Buch von Laplanche/Ponta-
lis (1964). 

28	 	Der Patient selbst hat Freuds Deutung des Traums als Urszene noch Jahre 
später abgelehnt (vgl. Obholzer 1980: 51 f.). Allgemein zur Deutungsfra-
ge und zum Fall des Wolfsmannes vgl. Gardiner (1971), Abraham/Torok 
(1976), Mahony (1984), Ginzburg (1988) und Deserno (1993); mit beson-
derem Gewicht auf der Zeichnung des Traums auch Davis (1992), Leu-
schner/Hau (1995), Hau (2008: 260–286) und Klammer (2013). Für eine 
›anti-familialistische‹ Auslegung des Traums siehe Deleuze/Guattari (1980: 
43–58).

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

zufolge in Wirklichkeit nicht um das Märchen vom »Rotkäppchen«, 
sondern um eine Szene aus »Der Wolf und die sieben Geißlein« (vgl. 
ebd.: 151) handelt. Die Abbildung besitzt für den kleinen Jungen eine 
geradezu traumatische Qualität, wie sich an seiner Reaktion erweist: 

»Wenn er dieses Bildes zu Gesicht bekam, fing er an, wie rasend zu schrei-
en, er fürchtete sich, der Wolf werde kommen und ihn auffressen. Die 
Schwester wußte es aber immer so einzurichten, daß er dieses Bild sehen 
mußte, und ergötzte sich an seinem Schrecken.« (Ebd.: 136)

Der Wolfstraum, der alle diese Eindrücke aus der Umwelt des Träumers 
aufnimmt und zu einem neuen, hochgradig verdichteten und ›überdeter-
minierten‹ Bild verschmilzt, dient folglich der Erfahrungs- bzw. Wirklich-
keitsbewältigung. Damit weist er über die Wunscherfüllungsthese hinaus 
und nimmt stattdessen die spätere »Revision der Traumlehre« (Freud 
1933: 451–471) vorweg, in der Freud seine These von der wunscher-
füllenden Funktion der Träume zwar nicht aufgibt, aber doch entschei-
dend relativiert.

Erstmals in Jenseits des Lustprinzips (1920) – zwei Jahre nach der 
Publikation der Krankengeschichte des Wolfsmannes – hatte Freud aus-
drücklich eingeräumt, dass sich nicht alle Träume als Wunscherfüllung 
erklären lassen. Die schrecklichen Angstträume, in denen beispielsweise 
erlebte Kriegs- oder Unfalltraumata immer wieder nacherlebt und imagi-
när wiederholt werden, sind »eine Ausnahme von dem Satze, der Traum 
ist eine Wunscherfüllung« (Freud 1920: 242). Sie müssen folglich anders 
erklärt werden als durch das Phänomen der Triebverdrängung, auf das 
er die Träume bislang zurückgeführt hatte. So kündigt der Wolfstraum 
die ›realistische Wende‹ aus Jenseits des Lustprinzips an, die eigentlich 
eher ein Wiederanknüpfen an die seit der Traumdeutung vernachlässig-
te traumatheoretische Erklärung der Neurosen darstellt, die Freud in 
seinen frühen Hysteriestudien noch vertreten hatte.29 »Die alte Trauma-
theorie«, so heißt es bereits im Text über den Wolfsmann (Freud 1918: 
208), »kam mit einem Mal wieder zur Geltung.« 

Die Erklärung für das Rätsel des Wolfstraums ist also nicht im 
Wunsch, sondern im Trauma zu suchen: in der Urszene mit ihrem für 
das kindliche Erleben unverständlichen und verstörenden Charakter ei-
nerseits, in den unter anderem durch die Schwester zugefügten Schre-
ckerlebnissen andererseits. Zwar mag das Traumbild der Wölfe auch 
einen Triebwunsch repräsentieren, etwa den von Freud unterstellten 
Wunsch nach Sexualbefriedigung. Vor allem und ursprünglich aber ist 

29	 	Vgl. zur frühen Traumatheorie insbesondere Freud (1893, 1896) sowie 
Breuer/Freud (1895). Allgemein zur psychoanalytischen Traumatheorie 
vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986), Zepf (2001) und Hirsch 
(2011).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

es die – entstellte – Erinnerung an reale Erlebnisse. »Träumen ist ja auch 
ein Erinnern«, ergänzt Freud seine Traumtheorie, »wenn auch unter den 
Bedingungen der Nachtzeit und der Traumbildung.« (Ebd.: 169)

Ein Schlüssel zum Verständnis solcher traumatisch induzierten Traum-
bildungen ist Freuds Gedankengang zum »Wiederholungszwang«, den 
er in Jenseits des Lustprinzips (1920: 229) im Zusammenhang mit den 
Kriegs- und Unfallneurosen beschreibt. Es wirkt, so seine Beobachtung, 
eine rätselhafte Kraft im Inneren, die nach einer Wiederholung des trau-
matischen Ereignisses strebt, so unlustvoll es auch gewesen sein mag. 
Eine Manifestation dieses Wiederholungszwangs sind die Schreckträu-
me der Kriegstraumatisierten, aus denen sie schweißgebadet aufwachen. 
Warum aber träumt ein Mensch sein Trauma, wenn der Traum doch ei-
gentlich eine Wunscherfüllung sein soll? Keine Mühe der Erklärung be-
reiten all jene Träume, die dem realen Trauma einen günstigeren Aus-
gang geben und so den Wunsch erfüllen, das Trauma möge sich nicht 
oder anders ereignet haben (vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock 
1986: 133). Umso schwieriger sind jene anderen Träume zu erklären, 
die – wie der Wolfstraum – den unlustvollen Charakter nicht abändern, 
sondern beibehalten. 

Eine Erklärung des rätselhaften Wiederholungszwangs findet Freud in 
der Analyse des ›Fort-Da-Spiels‹ (Freud 1920: 224–227), das er an sei-
nem eineinhalb Jahre alten Enkel beobachtet hatte. Dieses Kind hatte die 
eigentümliche Angewohnheit, immer wieder eine an einem Bindfaden 
befestigte Holzspule mit einem lauten, langgezogenen »o–o–o–o« (ebd.: 
224) über den Rand seines Bettchens hinweg zu schleudern, um diese 
dann erneut zu sich her zu ziehen. Das Herbeiziehen war mit der Laut-
äußerung »Da« verbunden, so dass Freud »nach dem übereinstimmen-
den Urteil der Mutter und des Beobachters« den ersten Laut als »fort« 
deutete (ebd.: 225). Er interpretiert das Spiel des Kindes daraufhin als 
Wiederholung einer Mutter-Kind-Interaktion: Das Kind spielte die Situ-
ation des Fortseins von Objekten nach, indem es die Spule abwechselnd 
aus dem Sichtfeld verschwinden und wieder auftauchen ließ, ganz so, wie 
seine Mutter immer wieder aus seinem Sichtfeld verschwand und Stun-
den später wieder auftauchte (vgl. ebd.). 

Der zentrale Mechanismus des Fort-Da-Spiels beruht auf einem Rol-
lentausch. Im Spiel ist es das Kind, das die Holzspule von sich wegschleu-
dert, während im echten Leben das Kind, von der Mutter alleingelassen, 
sich selbst als weggeschleudert empfindet. Mit Hilfe des Spiels wechselt 
es »aus der Passivität des Erlebens in die Aktivität des Spielens« (ebd.: 
227). Auf diese Weise gewinnt es eine Position der Souveränität, die ihm 
anderweitig versagt bleibt:

»Es war dabei [beim Verlassenwerden durch die Mutter] passiv, wurde 
vom Erlebnis betroffen und bringt sich nun in eine aktive Rolle, indem 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

es dasselbe, trotzdem es unlustvoll war, als Spiel wiederholt.« (Ebd.: 
226)

Daran anknüpfend bringt Freud die Beobachtung des Einzelfalls dann 
mit dem kindlichen Spielen überhaupt in Zusammenhang:

»Man sieht, daß die Kinder alles im Spiele wiederholen, was ihnen im Le-
ben großen Eindruck gemacht hat, daß sie dabei die Stärke des Eindruckes 
abreagieren und sich sozusagen zu Herren der Situation machen.« (Ebd.)

Das Spiel ist also nicht nur, wie sich die Spieltheorie des zweiten Teils (vgl. 
2.3.2) nun besser formulieren lässt, ein Spielfeld für verdrängte Wunschre-
gungen und somit ein imaginärer Ersatz für die schmerzvollen Entbehrun-
gen der Wirklichkeit. Es ist auch ein Medium der Wiederholung schmerz-
voller Wirklichkeitserfahrungen, um diese in eigene Regie zu nehmen und 
dadurch zu verarbeiten.30

Der Traum des Wolfsmannes ist in diesem Sinne ebenfalls ein Fort-
Da-Spiel, also eine nachholende Bewältigung des Realen. Er dient dem 
vierjährigen Träumer dazu, verstörende Erlebnisse in seine kindliche 
Bilderwelt zu integrieren und ihnen Sinn zu verleihen. Der Traum deu-
tet das Erlebte nachträglich im Modell dessen, was dem Kind aus Bil-
dern, Märchen, Erzählungen und eigenen Erfahrungen vertraut ist, und 
fügt auf diese Weise das Erlebte in seine psychische Realität ein. Inso-
fern handelt es sich beim traumatisch induzierten Traum im weiteren 
Sinne also doch um eine Wunscherfüllung, auch wenn es dabei nicht um 
einen Triebwunsch geht, sondern vielmehr um den Wunsch, eine ver-
störende Erfahrung als verstörende Erfahrung aufzulösen. Im Traum 
transformiert das Kind sein Erlebnis durch Assimilation an sein Sinn-
system in ein (nach der Logik des Unbewussten) sinnvolles Geschehen; 
es verwandelt, wie Cassirer sagen würde, passiven Eindruck in akti-
ven Ausdruck.

30	 	Wenn Freud später im Text, obgleich zögerlich, die Annahme eines »Tode-
striebs« (Freud 1920: 244–269) ins Spiel bringt, um den Wiederholungszwang 
zu erklären, so ist diese »weitausholende Spekulation« (ebd.: 234) eigentlich 
gar nicht zwingend erforderlich. Der Wiederholungszwang liegt nicht ›jen-
seits des Lustprinzips‹, er leitet sich vielmehr direkt aus diesem ab. Die Wie-
derholung in Eigenregie dient dazu, den Unlustcharakter eines Erlebnisses 
wenn schon nicht in Lust zu verwandeln, so doch wenigstens abzumildern. 
Der Rollentausch beim Spiel sowie die damit verbundene Erfahrung der »Be-
herrschung« (ebd.: 245) des Traumas in der Wiederholung stellt, wie Freud 
selbst bemerkt, einen »Lustgewinn« (ebd.: 227) dar. Vgl. zu dieser Argumen-
tation auch Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986: 133 f.): »Der Wieder-
holungszwang ist […] bei den traumatischen Neurosen nicht jenseits, sondern 
vor dem Lustprinzip lokalisiert, dem er zugleich auch dient.«

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

Dass selbst diese vergleichsweise schwache Wunscherfüllungsfunktion 
des Wiederholungszwangs noch scheitern kann, wie sich an den Schreck-
träumen der Kriegsopfer zeigt (vielleicht aber auch schon am Wolfstraum 
selbst), gesteht gleichwohl sogar Freud am Ende ein. Gelegentlich, so for-
muliert er in seiner »Revision der Traumlehre«, »versagt« der Traum ganz 
einfach darin, »die Erinnerungsspuren der traumatischen Begebenheit in 
eine Wunscherfüllung« (Freud 1933: 471) umzuwandeln. Das Trauma 
kann stärker sein als der Traum. So ist eben doch nicht jeder Traum eine 
Wunscherfüllung, sondern bisweilen nur der erfolglose »Versuch einer 
Wunscherfüllung« (ebd.), wie Freud seine Generalthese aus der Traum-
deutung modifiziert. 

Noch etwas anderes zeigt sich an den Alpträumen, das ebenfalls bereits 
für den Wolfstraum gilt. Die Träume selbst besitzen mitunter traumati-
sche Wirkungen. Nicht nur die Erlebnisse, die den Wolfstraum angesto-
ßen haben, auch der Traum als solcher setzt eine Wiederholungsdynamik 
in Gang. Denn er ist seinerseits ein Widerfahrnis des Träumers, »wirkt 
wie ein frisches Ereignis, aber auch wie ein neues Trauma« (Freud 1918: 
220). Das deutet bereits der Traumbericht des Patienten an: 

»Unter großer Angst, offenbar, von den Wölfen aufgefressen zu werden, 
schrie ich auf und erwachte. Meine Kinderfrau eilte zu meinem Bett, um 
nachzusehen, was mit mir geschehen war. Es dauerte eine ganze Weile, bis 
ich überzeugt war, es sei nur ein Traum gewesen, so natürlich und deutlich 
war mir das Bild vorgekommen, wie das Fenster aufgeht und die Wölfe auf 
dem Baume sitzen. [...] Ich glaube, es war dies mein erster Angsttraum. Bis 
in mein elftes oder zwölftes Jahr hatte ich von da an immer Angst, etwas 
Schreckliches im Traume zu sehen.« (Ebd.: 149)

Nicht zuletzt aufgrund dieses verstörenden Traums, der noch Jahre spä-
ter im Träumer ›wuchert‹, beginnt der Patient im Alter von zwanzig Jah-
ren die Psychoanalyse bei Freud. Dort wiederholt er – mehr als einmal, 
über die Dauer von Jahren hinweg (vgl. ebd.: 153) – sein Trauma, indem 
er es auf der Couch liegend einem Zuhörer erzählt. Und auch gegenüber 
dem Traum versetzt er sich in die Position des Regisseurs, anstatt wie 
beim ursprünglichen Traumerlebnis nur dessen ohnmächtiger Zuschau-
er zu sein. Wiederum als Wiederholungszwang darf darum vielleicht ge-
deutet werden, wenn es der Wolfsmann bei der Zeichnung seines Trau-
mes nicht belässt, sondern – als formal ausgebildeter Kunstmaler31 – im 

31	 	Vgl. hierzu Davis (1992: 70), der allerdings auch auf die ökonomischen Hin-
tergründe der Bildproduktion des – in späteren Jahren verarmten – Wolfs-
mannes hinweist: »A dedicated amateur painter, Serge presented or sold 
over forty paintings to psychoanalysts in Vienna and elsewhere; in his ado-
lescence, he had studied formally with a Russian painter hired by his fam-
ily and submitted his work to a local exhibition. […] On the evidence, his 

AM SCHAUPLATZ DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Laufe seines Lebens eine ganze Serie von Gemälden seiner Traumszene 
anfertigt (Abb. 11).

Die verschiedenen Fassungen der Urszene, die der Wolfsmann im Lau-
fe seines Lebens anfertigt, bilden eine Kette von sukzessive aufeinan-
der folgenden Wiederholungen, die zugleich mit einer Reihe von media-
len Ersetzungen korrespondieren. Aus dem ursprünglichen Trauma wird 
ein Traum, der seinerseits in eine äußere Zeichnung verwandelt wird, 
die wiederum durch eine Serie von Gemälden wiederholt wird. Die Ab-
folge dieser Medienwechsel in Richtung einer abnehmenden ›Intensität 
des Realen‹ legt bereits nahe, was es mit dieser Wiederholungskette auf 
sich haben könnte: Mit jeder Wiederholung schwächt sich das Trauma 
weiter ab, bis am Ende nur noch das äußere Bild von ihm übrig bleibt. 

Durch seine Bildwerdung ist das Trauma um seinen Schrecken gebracht; 
an die Stelle der traumatischen Wirklichkeit ist ein, wie Lambert Wie-
sing es nennen würde, ›nursichtbares‹ Gebilde getreten, von dem keine 
Gefahr mehr ausgeht.

teacher was possibly the landscapist V. Borisoff-Mousatoff (1870–1905), 
whose work, as the Wolf Man tells us, was exhibited in the Salon d’Automne 
in Paris. As the Wolf Man’s memoirs indicate, painting was one of his deep-
est interests throughout his life.« 

Abb. 11: Sergej Pankejeff (signiert als »Wolfmann«): Ohne Titel. 1964. Öl auf 
Leinwand, 38 × 36 cm. London, Freud Museum.

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

3.2 Kollektivierung der Träume

3.2.1 Gemeinsame Tagträume:  
Ein intersubjektives Resonanzmodell der Kunst

Der Wolfsmann hat seinen Traum zum Kunstwerk gemacht; das hat er, 
so jedenfalls aus psychoanalytischer Sicht, mit anderen Künstlern ge-
meinsam. Es gibt eine »Gattung von Träumen«, bemerkt Freud in seiner 
ersten kunstpsychologischen Studie zu Wilhelm Jensens Erzählung Gra-
diva (Freud 1907: 13), »die überhaupt niemals geträumt worden« sind, 
nämlich jene, »die von Dichtern geschaffen« (ebd.) sind. Aber die Träu-
me der Dichter, auch das steckt in Freuds Formulierung, sind zumindest 
im Regelfall keine echten Träume. Sie wurden, wie es heißt, »überhaupt 
niemals geträumt«, oder wenn, dann nur selten im Dunkel der Nacht, 
zumeist aber in der Helle des Tages; nicht mit geschlossenen, sondern 
mit offenen Augen; nicht unter Ausschaltung des Bewusstseins, sondern 
unter dessen direkter Einwirkung. Für gewöhnlich träumt der Künst-
ler also nur im metaphorischen Sinne des Wortes. Er ist ein »Träumer 
am hellichten Tag«, wie Freud in »Der Dichter und das Phantasieren« 
(1908b: 176) auch schreibt. 

Stärker als den nächtlichen Träumen sind die Kunstwerke darum den 
»Tagträume[n]« (ebd.: 175) verwandt, den Abschweifungen der Ge-
danken und Bilder in den Denkpausen des Alltags, und schließlich dem 
»Spiel« (ebd.: 171) der Kinder, mit welchem Freud die Kunst ebenfalls 
vergleicht.32 Denn nicht nur in die nächtliche Traumproduktion, auch in 
die unbeaufsichtigten Denkvorgänge des Tages fließt die ›wilde Denktä-
tigkeit‹ des Unbewussten ein – und gelangt von dort aus in die Schöp-
fungen der künstlerischen Kreativität.33 Die Bilderwelt der unbewussten 

32	 	Zur Psychologie des Tagtraums vgl. die Studie von Varendonck (1921), zu 
der Freud ein kurzes Vorwort verfasst hat, sowie Singer (1976) und Klin-
ger (1990); kulturtheoretisch mit Fokus auf den Wechselbeziehungen von 
kultureller Wirklichkeit und tagträumerischer Gegenwelt auch Ehn/Löfgren 
(2008).

33	 	Psychoanalytische Theorien des künstlerischen Schaffensprozesses finden 
sich u. a. bei Kris (1952: 162–194), Ehrenzweig (1967), Winnicott (1971), 
Müller-Braunschweig (1977) und Segal (1991); siehe außerdem, psycho-
analytisch beeinflusst, Koestler (1966). Allgemein zur psychoanalytischen 
Kunsttheorie vgl. die Darstellungen und Überblicke bei Kofman (1970), 
Spector (1972), Kuhns (1982), Reiche (2006), Pfeiffer (2006) und Rattner/
Danzer (2010) sowie, im Kontext künstlerischer Einzelfallstudien, Greve 
(2009, 2015) und die Beiträge in Schneider (1999). Eine lacanianisch ge-
prägte Theorie des »Unbewussten in der Kunst« findet sich bei Bergande 
(2007); zur Bildtheorie im Anschluss an Lacan siehe auch Veressov (2010), 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

Phantasien mit ihren assoziationslogischen Verkettungen, die der Träu-
mer im Schlaf betritt, wird auch im Kunstprozess betreten. So definiert 
Freud den Gegenstandsbereich einer psychoanalytischen Theorie der 
Kunst, indem er sie als Theorie der künstlerischen Phantasie bestimmt:

»Die ästhetische Würdigung des Kunstwerks sowie die Aufklärung 
der künstlerischen Begabung kommen zwar als Aufgabe für die 
Psychoanalyse nicht in Betracht. Es scheint aber, daß die Psychoanalyse 
imstande ist, in all den Fragen, die das menschliche Phantasieleben 
betreffen, das entscheidende Wort zu sprechen.« (Freud 1924a: 425)

Das Kunstwerk ist zuallererst eine Schöpfung der Phantasie; zugleich 
aber ist es mehr als nur das, nämlich eine materialisierte, externalisierte, 
eine nach außen gebrachte Phantasie. In Gestalt des Kunstwerks stellt 
der Künstler seine Phantasien in dinglicher Gestalt vor sich hin. Etwas 
›vor sich hin zu stellen‹ wiederum heißt im Feld der Kunst, es vor ande-
re hin zu stellen. Dass der Künstler seinen Traum nach außen bringt, be-
deutet, dass er ihn in die Gesellschaft einbringt. Wie alle öffentlich zir-
kulierenden Bilder stiften Kunstwerke soziale Beziehungen, indem sie 
Menschen miteinander in Verbindung setzen – ›über Bande‹, wie es im 
Zusammenhang mit der Kollektivierung des Imaginären geheißen hat-
te (vgl. 2.2.3).

Auch Freud weiß um diese intersubjektiven Beziehungen, und obgleich 
bei ihm die produktionsästhetischen Fragen zumeist im Mittelpunkt ste-
hen, thematisiert er an einigen Stellen diese soziale, auf die Wechselwir-
kungen zwischen den Individuen verweisende Seite der Kunst. Gerade in 
dieser Seite scheint für ihn sogar die eigentliche Besonderheit der Kunst 
gegenüber anderen Ausdrucksformen des Unbewussten zu liegen: Das 
Kunstwerk ermöglicht es dem Künstler, seine Phantasie mit einem Pu-
blikum zu teilen. Wenn beim gewöhnlichen Menschen das Verdrängte 
zunächst den Weg ins Dunkel eingeschlagen hat und dort als unbewuss-
te Phantasie weiterwuchert, so unterscheidet sich der Künstler vom ge-
wöhnlichen Menschen dadurch, dass er die Wucherungen der Phantasie 
wieder ans Tageslicht holt. Er führt seine Phantasien aus dem privaten 
Innenraum des Unbewussten in den kollektiven Außenraum der Gesell-
schaft ein, um sie mit anderen zu teilen. 

»Der Künstler ist ursprünglich ein Mensch, welcher sich von der Rea-
lität abwendet, weil er sich mit dem von ihr zunächst geforderten Ver-
zicht auf Triebbefriedigung nicht befreunden kann und seine erotischen 
und ehrgeizigen Wünsche im Phantasieleben gewähren läßt. Er findet 
aber den Rückweg aus dieser Phantasiewelt zur Realität, indem er dank 

Ruhs (2010) und Heßdörfer (2013) sowie die Beiträge in Blümle/von der 
Heiden (2005).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

besonderer Begabungen seine Phantasien zu einer neuen Art von Wirk-
lichkeiten gestaltet, die von den Menschen als wertvolle Abbilder der 
Realität zur Geltung zugelassen werden.« (Freud 1911: 22)

Im Künstler, so Freud, verbindet sich also die antisoziale Tendenz zur 
Flucht in die Phantasie mit der genuin künstlerischen Fähigkeit, gerade 
mit Hilfe dieser Phantasien den »Rückweg« in die Realität zu finden. Im 
Kunstwerk kommen beide Seiten zusammen: der Künstler einerseits, das 
Publikum und die Gesellschaft andererseits. 

Die wichtigste psychoanalytische Weiterentwicklung dieser Idee der 
Kunst als einer Vermittlung zwischen Individuum und Gesellschaft geht 
auf Ernst Kris zurück, einen Zeitgenossen und Schüler Freuds. Kris er-
weitert Freuds Andeutungen zur Kunst als »Rückweg« in die Gesell-
schaft zu einer Wirkungstheorie der Kunst, in der es um die Rezepti-
onsseite der Bilder und ihre Effekte auf die Rezipienten geht.34 Dennoch 
setzt auch Kris’ Wirkungstheorie zuerst mit dem individuellen Schöp-
fungsprozess der Phantasie ein – sozusagen mit dem ›Fluchtweg‹ des 
Künstlers. Wie schon Freud in seiner Genealogie der Phantasie (vgl. 
3.1.1), beginnt Kris seinen Gedankengang mit einem Kind, das hier je-
doch bereits ein »kleiner Junge« ist, der seine Erfahrungen mittels Spra-
che an andere Menschen weitergibt. In Kris’ Beispiel besteht die Erfah-
rung in einem traumatischen Schreckerlebnis:

»Ein riesiger Wolfshund läuft kläffend auf einen kleinen Jungen zu, 
der draußen spielt. Das Kind erschrickt über die Größe und das Gebell 
des Tieres und rennt, um Hilfe schreiend, davon. Später dann kann es 
diese Szene auf vielerlei Art verarbeiten. Beim Spiel mit seinem Spielzeug 
werden die Rollen vertauscht; der Junge besiegt den bedrohlichen Feind 
und zähmt das Tier […]. Vielleicht beschäftigt die Szene abends die 
Gedanken des Knaben vorm Einschlafen. […] Gefahren, die er früher 
erlebt hat, und Gedanken, die allen kleinen Jungen gemeinsam sind, 
können mit der letzten Begegnung verschmelzen. Wenn diese Gedanken 
am Tage wiederkehren, macht der Junge in seinen Tagträumen die 
lustvolle Erfahrung, eine Gefahr zu beherrschen. Sie erklärt, warum 
Spiel und Tagtraum so oft wiederholt werden.« (Kris 1952: 30)

34	 	Vgl. Kris’ Studie Die ästhetische Illusion (1952, v. a. 30–50). Verwandte 
Gedankengänge finden sich aber auch schon in dem Buch Gemeinsame 
Tagträume von Hanns Sachs (1924), einem weiteren Psychoanalytiker 
aus Freuds Umfeld, bei Charles Baudouin (1929) sowie bei Theodor 
Reik (1929), der die Kunst aufgrund ihres sozialen Charakters mit der 
»Witzarbeit« vergleicht (hierzu wiederum: Freud 1905a). Siehe am Beispiel 
des Films zudem die psychologische Studie von Martha Wolfenstein und 
Nathan Leites (1950), auf die ich noch zurückkommen werde.

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Wie beim Fort-Da-Spiel beginnt der kleine Junge, sein verunsicherndes 
Erlebnis zu verarbeiten, indem er es »in seinen Tagträumen« wiederholt 
und »durch phantasiereiche Ausmalung« (ebd.: 32) seinen psychischen 
Bedürfnissen gemäß abwandelt. Insofern erscheint es nur allzu passend, 
wenn Kris seinen kleinen Jungen gerade vor einem »Wolfshund« erschre-
cken lässt, gleicht sein Verhalten doch jenem des Wolfsmannes, der sich 
seinerseits als Verwandter von Freuds kleinem Enkel aus Jenseits des 
Lustprinzips entpuppt hatte. Alle spielen sie das Fort-Da-Spiel der Phan-
tasie, indem sie einen traumatischen Wirklichkeitseindruck dadurch ver-
arbeiten, dass sie ihn spielerisch wiederholen und in eigene Regie nehmen, 
um sich zu ›Herren der Situation‹ zu machen, wie Freud es genannt hatte. 

Kris geht allerdings einen entscheidenden Schritt weiter als Freud in 
dessen Analyse des Fort-Da-Spiels, wenn er seinen kleinen Jungen das 
Erlebte nicht nur einsam nachspielen, sondern auch mit anderen Kin-
dern teilen lässt. Denn die »phantasiereiche Ausmalung«, so erläutert 
Kris, hat nicht zuletzt eine »soziale Funktion«:

»Der Knabe kann Ausschau nach Bewunderung halten und von dem 
Vorfall erzählen, um sich der Aufmerksamkeit der anderen zu versichern. 
An dieser Stelle gewinnt die phantasiereiche Ausmalung ihre soziale 
Funktion. Spiel oder Phantasie können mit einem vertrauten Kameraden 
geteilt werden oder mit einer Gruppe von Jungen, deren Anführer der 
kleine Held sein mag. Das Phantasiespiel wird dann ins Spiel der Gruppe 
aufgenommen« (ebd.: 31 f.).

Durch das gemeinsame Spiel wird der Tagtraum des Einzelnen »sozi-
alisiert« (ebd.: 34). Die individuelle Phantasie wird zum gemeinsamen 
»Spiel der Gruppe« und damit zur gemeinsamen, zur Gruppenphantasie. 

Von diesem gemeinsamen Spiel der Kinder hin zur Kunst ist es zumin-
dest aus theoretischer Sicht nur ein kleiner Schritt. Es handelt sich ledig-
lich um eine andere Form dieser ›Sozialisierung‹, wenn der kleine Junge 
in späteren Jahren »seinen Tagtraum in Form einer geordneten Erzäh-
lung« (ebd.: 32) ausbaut oder ihn in ein anderes Medium übersetzt, um 
ihn einem noch einmal erweiterten Kreis von ›Mitspielern‹ zu präsen-
tieren. So betont Kris die gesellige, vergemeinschaftende und kommu-
nikative Funktion der Kunst: Das Kunstwerk hat die »Funktion […] ei-
ner besonderen Art der Verständigung des einen mit den vielen« (ebd.: 
30). Wie die Aufforderung zum Spiel in der Gruppe ist auch das Kunst-
werk eine »Einladung« (ebd.: 40) – ein Angebot zur Einstimmung, zum 
Einschwingen, zum Hineinträumen in das Erleben des Künstlers.35 Die 
Kunstwerke, so hat es bereits Hanns Sachs höchst treffend formuliert, er-
zeugen »gemeinsame Tagträume« (Sachs 1924: 7). Sie sind, mit anderen 

35	 	Kris’ Beschreibung der Kunst als ›Einladung‹ wurde von Adrian Stokes in 
The Invitation in Art (1965) aufgegriffen und weitergeführt; vgl. in diesem 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Worten, die Kollektivierung der Träume – eine moderne Fortsetzung des 
dream sharing mit anderen Mitteln.36

Was aber sorgt dafür, dass bestimmte Träume zu kollektiven Träu-
men werden, andere hingegen so gut wie kein Publikum finden? Warum 
nehmen wir die Einladung zum gemeinsamen Kunstgenuss im einen Fall 
an und schlagen sie im anderen Fall aus? Mit dem formalen Modell der 
Imaginationskollektivierung (vgl. 2.2.3) lässt sich diese Frage nicht be-
antworten, die Psychoanalyse hingegen bietet eine Antwort darauf. Was 
das gemeinsame Spiel der Kinder attraktiv macht, erläutert Kris, ist ein 
gewisses Maß an psychischer Übereinstimmung zwischen der im Spiel re-
präsentierten Phantasie einerseits und den Phantasien der Mitspielenden 
andererseits. Die Gruppenmitglieder müssen in der Phantasie des kleinen 
Jungen ihre eigenen Phantasien »wiederfinden« können:

»Er findet Gefolgsleute, weil die Emotionen, die sich in seinem Plan 
für das Spiel wiederfinden, ihren eigenen Gefühlen verwandt sind. Die 
Lösungen, die er erfindet, treffen sich mit ihren latenten Wünschen.« 
(Kris 1952: 32; vgl. Freud 1911: 23)

Sachs wiederum bringt den Begriff der »Resonanz« (Sachs 1924: 26) ins 
Spiel, um dieses ›Wiederfinden‹ zu beschreiben. Das Unbewusste des Re-
zipienten wird durch die Inhalte, die der Künstler – bewusst oder unbe-
wusst – im Kunstwerk abgelegt hat, aktiviert und in »Schwingung« (ebd.) 
versetzt.37 Der künstlerische Traum regt auch den Betrachter zum Träu-
men an, sobald er seine eigenen Erfahrungen, Wünsche und Ängste in das 
Bild ›hineinsieht‹. Dann vermischen sich der objektive Trauminhalt des 
Bildes mit den unbewussten Phantasien des Betrachters und lassen einen 
neuen, gewissermaßen einen Mischtraum zwischen beiden, entstehen. Der 

Zusammenhang auch die Bemerkungen zur Kunst als »active contract with 
the audience« bei Gilbert Rose (1980: 196).

36	 	Der Begriff dream sharing stammt aus der Ethnologie und bezeichnet dort 
das Teilen von Träumen, also ihr öffentliches Erzählen, in außereuropä-
ischen Gesellschaften (vgl. Herdt 1987; Tedlock 1987, 1991 und Kracke 
1991, 1992; allgemein zur Ethnologie des Traums vgl. von Grunebaum/
Caillois 1966 und Lohmann 2007). Das ›dream sharing‹ gilt zumeist als 
Merkmal besonders traumaffiner Gesellschaften bzw. ›dream cultures‹; eine 
Ethnologie unserer eigenen Traumkultur müsste erst noch geschrieben wer-
den (vgl. ansatzweise jedoch Lenk 1983).

37	 	Zum Resonanzbegriff als Teil einer ›horizontalen‹ Metaphorik des Unbewus-
sten vgl. auch Buchholz/Gödde (2013); aus soziologischer Sicht die Theorie 
der Resonanz als »Weltbeziehung« von Hartmut Rosa (2016; zur Kunst ebd.: 
472–500, zum allgemeinen theoretischen Modell ebd.: 281–298, mit Bezug auf 
Psychoanalyse auch ebd.: 286); zur ›affektiven Resonanz‹ als Grundform sozi-
aler Interaktion außerdem Mühlhoff (2018: 153– 252, 459–465).

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Psychoanalytiker Serge Lebovici hat am Beispiel des Films eine schöne For-
mulierung für diese Wechselwirkung der Träume gefunden: 

»Der Film ist ein Traum, und er liefert Material zum Träumen. Er ist, 
alles in allem, ein Traum, der uns träumen macht.« (Lebovici 1949: 168)

Die Formulierung erscheint auch insofern geglückt, als sie die tiefere Ur-
sache dieser Wechselwirkung, nämlich die Nähe von Bild und Phantasie, 
mit demselben Wort ausdrückt. Unser Unbewusstes lässt sich darum so 
leicht durch äußere Bilder in Resonanz versetzen, weil beide im selben 
Medium operieren. So betont Cesare Musatti, wiederum am Beispiel des 
Films, aber keineswegs nur für diesen gültig: 

»Das filmische Bild spricht mit besonderer Unmittelbarkeit zu unserem 
Unbewussten und das Unbewusste verfügt über eine besondere Resonanz 
auf filmische Bilder, und zwar aufgrund der Ähnlichkeit, die solche 
Bilder [...] mit unbewussten Fantasien aufweisen.« (Musatti 1950: 143)

Auf diese Weise findet die Psychoanalyse also eine ganz eigene Erklä-
rung für die Lust am Bild. Sie ist »Aufhebungslust«, wie Freud (1905a: 
130) sie im Zusammenhang mit der Lustwirkung des Witzes auch 
nennt: Die verdrängten Anteile der Psyche dürfen in Gestalt des Bildes 
doch noch zum Ausdruck kommen, die Verdrängung wird ein Stück 
weit aufgehoben, die Auseinandersetzung mit dem eigenen Unbewuss-
ten zumindest teilweise erlaubt. Das Bild erfüllt den Wunsch nach Wie-
derkehr des Verdrängten, indem es die verdrängten Inhalte an sich selbst 
zur Anschauung bringt. Darum ist der Kunstgenuss umso intensiver, 
je präziser und tiefer das Bild mit der Psyche des Betrachters überein-
stimmt und je mehr Aufhebungslust es aufgrund dieser Übereinstim-
mung in ihm auslöst. 

Schon Freud hatte diesen Gedanken einer Resonanztheorie der Kunst 
an einer Stelle angedeutet und dabei vor allem die unbewusste Dimensi-
on des Resonanzgeschehens betont. Denn zumindest der Rezipient muss 
gar nicht unbedingt wissen, warum und wovon er genau ergriffen wird: 

»Was uns so mächtig packt, kann nach meiner Auffassung doch nur 
die Absicht des Künstlers sein, insofern es ihm gelungen ist, sie in dem 
Werke auszudrücken und von uns erfassen zu lassen. Ich weiß, daß es 
sich um kein bloß verständnismäßiges Erfassen handeln kann; es soll 
die Affektlage, die psychische Konstellation, welche beim Künstler die 
Triebkraft zur Schöpfung abgab, bei uns wieder hervorgerufen werden.« 
(Freud 1914: 198)

Aber auch der Künstler selbst braucht nicht immer zu wissen, was er im 
Kunstprozess eigentlich tut, wenn er seine eigene »psychische Konstella-
tion« und seine »Affektlage« in sein Werk hineinlegt. Keineswegs muss 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

er zwangsläufig mit »Absicht« vorgehen, wie Freud es suggeriert. So kal-
kuliert die Bildwirkungen im Bereich der Kunst und insbesondere in der 
Unterhaltungsindustrie oftmals sein mögen, so wenig sind sie auf dieses 
Kalkül angewiesen. Auch den Künstlern kann rätselhaft bleiben, wovon 
die Wirkung ihrer Schöpfungen ausgeht. Das legt Freud in seiner Studie 
zu Gradiva (vgl. 1907: 82) sogar eigens nahe. 

Umso notwendiger erscheint zumindest auf den ersten Blick hinge-
gen, dass die durch das Kunstwerk in Resonanz versetzten Bedürfnisse 
und Phantasien im Rezipienten schon vor dem Kunsterlebnis vorhanden 
sein müssen und durch das Werk lediglich ›geweckt‹ werden. Der Künst-
ler, betont Sachs, 

»kann die Affekte, die er in Anspruch nimmt, durch sein Werk nicht erst 
in die Brust der Hörer einpflanzen, er kann nur schon vorhandene erre-
gen und in Schwingung bringen« (Sachs 1924: 26). 

Zum selben Schluss gelangen Martha Wolfenstein und Nathan Leites 
in ihrer traumtheoretisch inspirierten Studie zur Psychologie des Kinos:

»Where these productions gain the sympathetic response of a wide au-
dience, it is likely that their producers have tapped within themselves 
the reservoir of common day-dreams.« (Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Dass eine vorgängige Übereinstimmung der beiden Seiten zumindest »li-
kely« ist, wenn ein Kunstwerk besonderen Erfolg zeitigt, ist dabei si-
cherlich keine falsche Einschätzung. Dennoch darf man sich das Re-
sonanzgeschehen der Kunst nicht als vollkommene Deckungsgleichheit 
vorstellen.38 Keineswegs müssen die vom Künstler im Bild abgelegten 
Inhalte und die im Betrachter erweckten Phantasien vollständig über-
einstimmen. Sofern jedes Kunstwerk nicht nur ein Ausdruck des Künst-
lers ist, sondern auch ein Eindruck des Rezipienten, kann es wenigstens 
potentiell sehr wohl auf den Vorstellungshaushalt des Rezipienten ein-
wirken und ihn zur Produktion neuer Phantasien anregen. Wenn Phan-
tasien immer auch Verarbeitungen von Wirklichkeit sind, gehören die 

38	 	Vgl. hierzu den Hinweis bei Hartmut Rosa, dass Resonanz ein Element des 
Nichtidentischen enthalten muss, um als bedeutungsvolles Geschehen erlebt 
zu werden: »Resonanz setzt die Existenz von Nichtanverwandeltem, Frem-
dem und sogar Stummem voraus; erst auf ihrer Basis kann ein Anderes hör-
bar werden und antworten, ohne dass die Antwort bloßes Echo oder Repe-
tition des Eigenen ist. [...] In der Begegnung mit diesem Fremden setzt dann 
ein dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein, 
der die Resonanzerfahrung konstituiert.« (Ebd.: 317; zum Moment der Un-
verfügbarkeit siehe auch Rosa 2018) Ich komme auf diesen ›dialogischen‹ 
Aspekt im Fazit noch einmal zurück.

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Kunstwerke – als sinnlich wahrnehmbare Dinge – ebenfalls zu dieser 
Wirklichkeit.

Ein zweiter Grund dafür, warum das Resonanzgeschehen keine völlige 
Deckungsgleichheit voraussetzt, ist die ›Übertragung‹ bzw. die ›Projekti-
on‹, also die verzerrte Lektüre auf Seiten des Betrachters. Was damit ge-
meint ist, lässt sich an der psychoanalytischen Therapiepraxis erläutern, 
deren Erfahrungsschatz der Übertragungsbegriff entstammt.39 Übertra-
gung heißt, dass der Patient bzw. Analysand mitunter etwas ganz anderes 
im Analytiker ›sehen‹ kann, als dieser von sich aus darstellt. Der Analy-
sand überträgt seine unbewussten Konflikte auf den Analytiker, er ›pro-
jiziert‹ sie in diesen hinein, ohne zu bemerken, dass die Projektion von 
ihm selbst ausgeht. Solche Übertragungs- und Projektionsmechanismen 
sind nicht auf die analytische Situation als solche beschränkt, sondern 
spielen auch in anderen zwischenmenschlichen Beziehungen eine wichti-
ge Rolle. Sogar der Analytiker selbst ist gegen sie nicht vollkommen im-
mun, wenn er seine eigenen Konflikte in Form der ›Gegenübertragung‹ 
auf seinen Analysanden überträgt.

Was der Übertragungsbegriff betont, sind die Inkongruenzen zwi-
schen der objektiven Wirklichkeit des wahrgenommenen Objekts und 
den subjektiven Reaktionen auf diese Wirklichkeit. Das Objekt mit 
seinen Eigenschaften gleicht mehr einem ›Trigger‹ (vgl. S. 76, Anm. 
82), also einem Auslösereiz, auf den das Subjekt zwar nicht vollkom-
men ohne Anlass, aber doch auf inadäquate, objektiv unangemesse-
ne, übertriebene Weise reagiert. Ganz ähnlich verhält es sich mit der 
Bildwahrnehmung. Auch hier funktioniert das Bild als Auslösereiz, der 
eine Phantasie im Betrachter freisetzt, die ihrerseits mit dem Bild gar 
nicht identisch sein muss. Womöglich sind es gerade solche Inkongru-
enzen und Verzerrungen zwischen Sender, Botschaft und Empfänger, auf 
denen die Massenwirkung der Bilder beruht. Der Interpretationsspiel-
raum, den das Bild mit seinen ›Unbestimmtheitsstellen‹ (vgl. 1.3.1) of-
fen lässt, erleichtert es unterschiedlichen Rezipienten, ihre jeweils eige-
nen Phantasien, Wünsche und Ängste in das Bild hineinzuprojizieren. 
Nur so lässt sich erklären, warum dasselbe Bild auf manche Betrach-
ter oder Betrachtergruppen ungleich stärker wirken kann als auf an-
dere. Ein jeder sieht im Bild den Spiegel seiner eigenen Psyche; objekti-
ves Bild und subjektive Bilderfahrung können auseinanderklaffen, und 
dieses Auseinanderklaffen ist vermutlich eher der Regelfall als eine sel-
tene Ausnahme.

Ebenso wenig wie in einer völligen Deckungsgleichheit aber dürfte 
die Bildwirkung umgekehrt in einem völlig beliebigen Verhältnis von 

39	 	Zum psychoanalytischen Begriff der »Übertragung« vgl. den Überblick bei 
Laplanche/Pontalis (1967: 550–559) sowie Racker (1958) und Fetscher 
(1997); dazu auch Freud (1912). 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

objektivem Bildinhalt und subjektiver Lektüre zu suchen sein. Schon die 
Übertragung in der psychoanalytischen Situation beruht nicht auf der 
absoluten Willkür des Analysanden. Der Analytiker stellt zumindest ei-
nige Anhaltspunkte bereit, für welche unbewussten Konflikte im Analy-
sanden er sich als Projektionsfläche eignet. Analog dazu benötigt auch 
der Bildgenuss bestimmte Anhaltspunkte auf der Bildoberfläche, an de-
nen das Unbewusste des Betrachters ›einhaken‹ kann; fehlt diese objek-
tive Basis, bleibt die Resonanzwirkung aus. Wie jeder Resonanzkörper 
besitzt das Kunstwerk eine gewisse Eigenfrequenz, auf der es besonders 
leicht zum Schwingen gebracht werden kann. Resonanz, darin besteht 
die Pointe des Resonanzmodells, ist grundsätzlich ein wechselseitiges Ge-
schehen; einseitig funktioniert sie nicht.40

Ein weiteres Mal liegt die stärkste Bildwirkung also in der Mitte zwi-
schen zwei Extremen (vgl. 1.3.1). Sich von einem Bild in Resonanz ver-
setzen zu lassen heißt, sich auf das Zusammenspiel von Bildobjekt und 
Subjekt einzulassen. Wer sich von einem Bild ergreifen lässt, wird glei-
chermaßen von der sinnlichen Bestimmtheit des Bildes wie auch von sei-
ner semiotischen Unbestimmtheit ergriffen. Einerseits ›tippt‹ das Bild mit 
seinen unmittelbar anschaulichen Inhalten, aber auch mit seiner forma-
len Nähe zur Bildsprache des Traums, die unbewussten Phantasien des 
Subjekts besonders effizient an; andererseits gesteht es ihm zugleich ein 
beträchtliches Maß an Freiheit zu, die es erlaubt, das Bildgeschehen auf 
eigene Faust imaginativ fortzuspinnen. In Freuds Metapher vom Traum 
als Schauplatz gesprochen darf die Bühne des Kunstwerks also weder zu 
unbestimmt und leer, noch zu bestimmt und vollgestellt sein. Das Publi-
kum muss seine jeweils eigene, persönliche Szene aufführen können, soll 
es vom Werk ergriffen werden; aber es muss auch genügend anregende 
Requisiten vorfinden, die es überhaupt erst dazu ermutigen, die Bühne 
des Kunstwerks mit Leben zu füllen. 

3.2.2 Kunstform und Sozialform: Das bildliche Unbewusste

Bereits am nächtlichen Traum zeigte sich die konstitutive Bedeutung der 
Form, also der spezifischen Ausführung des Traums gemäß den Mecha-
nismen der Traumarbeit. Auch für den Kunstprozess sind diese Formas-
pekte von elementarer Bedeutung, vielleicht sogar noch stärker als dort. 

40	 	Vgl. hierzu auch Rosa (2016: 282), der betont, dass schon bei der 
physikalischen Resonanz im Bereich der Akustik, etwa beim Anschlagen einer 
Stimmgabel, die ihre Schwingung auf eine zweite, in der Nähe befindliche 
Stimmgabel überträgt, »die beiden Körper eines Resonanzverhältnisses mit 
jeweils ›eigener Stimme‹ sprechen.« »Resonanz entsteht also nur, wenn 
durch die Schwingung des einen Körpers die Eigenfrequenz des anderen 
angeregt wird.« 

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Im nächtlichen Traum ist die Zensurschwelle abgesenkt, der Traum hat 
es also leichter, die verdrängten Inhalte zum Ausdruck zu bringen, ohne 
auf Widerstand zu stoßen. Bei der Kunst, die ja nicht im wörtlichen Sin-
ne geträumt, sondern im Wachzustand genossen wird, liegt die Zensur-
schwelle dagegen höher. Darum kommt es dort noch mehr als im Traum 
auf die erfolgreiche Entstellung der verdrängten Inhalte an. Auch das, 
und zunächst vor allem das, impliziert der in Analogie zur Traumarbeit 
gebildete Begriff der »Kunstarbeit« (Kris 1952: 22, Bush 1967: 163). 
Die Kunstarbeit ist die Fortsetzung der Traumarbeit unter verschärften 
Bedingungen:

»Die formale Maskierung muß bei einem Kunstwerk sehr viel sorgfäl-
tiger geschehen als im Traum, der ähnliche unbewußte Befriedigungen 
bietet, weil sie dem forschenden Blick des wachen Ichs ausgesetzt ist.« 
(Bush 1967: 160)

Wie die Traumarbeit ist also auch die Kunstarbeit zuallererst für die rich-
tige ›Dosierung‹ des Unbewussten verantwortlich. Nur muss die Dosis des 
Unbewussten im Kunstwerk geringer sein als im Traum. Das Unbewuss-
te darf nur in »Spuren« und »winzigen Details« anzutreffen sein, wie Sa-
rah Kofman (1970: 30) in ihrer Studie zur Freudschen Ästhetik über die 
»rätselhafte Wirkung« (ebd.) des Kunstwerks auf den Betrachter schreibt. 

Bei diesen Spuren muss es bleiben, wenn das Kunstwerk funktionie-
ren soll. Wüssten wir allzu genau, was uns an ihm anspricht, könnte es 
passieren, dass wir die bildliche Wiederkehr des Verdrängten abwehren. 
Dann würden wir die Einladung zur gemeinsamen Erfahrung ablehnen 
oder aus dem Traum, in den wir bereits eingestiegen sind, wieder aus-
steigen. Der Betrachter darf sich eigentlich gar nicht recht im Klaren da-
rüber sein, was mit ihm geschieht:

»Aber es scheint als Bedingung der Kunstform, daß die zum Bewußtsein 
ringende Regung, so sicher sie kenntlich ist, so wenig mit deutlichem 
Namen genannt wird, so daß sich der Vorgang im Hörer wieder mit 
abgewandter Aufmerksamkeit vollzieht und er von Gefühlen ergriffen 
wird, anstatt sich Rechenschaft zu geben. Dadurch wird gewiß ein Stück 
des Widerstandes erspart« (Freud 1905–1906: 167).

Eben darum ist es eine ›rätselhafte‹, nämlich unbewusste Wirkung, die das 
Kunstwerk auf uns ausübt. Und darum sind es gerade die am stärksten 
verrätselten, also am stärksten entstellten Kunstwerke, welche die größ-
ten Faszinationswirkungen ausüben, während uns allzu plakative, di-
rekte Werke oft eher abstoßen. Der Künstler muss die Bilder durch seine 
Kunstarbeit überhaupt erst »mitgenießbar« machen, wie Freud erläutert:

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

»Er [der Künstler] versteht es […], seine Tagträume so zu bearbei-
ten, daß sie das allzu Persönliche, welches Fremde abstößt, verlieren 
und für die anderen mitgenießbar werden. Er weiß sie auch soweit 
zu mildern, daß sie ihre Herkunft aus den verpönten Quellen nicht 
leicht verraten. […] Kann er das alles leisten, so ermöglicht er es den 
Anderen, aus den eigenen unzugänglich gewordenen Lustquellen ih-
res Unbewußten wiederum Trost und Linderung zu schöpfen« (Freud 
1916–1917: 366).

Erst wenn die »Herkunft aus den verpönten Quellen« des Unbewussten 
erfolgreich verschleiert ist, werden die Kunstwerke mitgenießbar. Die 
unbewussten Inhalte müssen verhüllt werden, wie der nächtliche Traum 
seine Inhalte verhüllt. Allenfalls als visueller Subtext, das heißt in zei-
chenhafter Andeutung, darf das Unbewusste im Bild anwesend sein, um 
nicht als solches bemerkt zu werden. Das Verdrängte, könnte man auch 
sagen, muss im Unbewussten des Kunstwerks selbst verbleiben – sozu-
sagen ins bildliche Unbewusste verdrängt werden, falls dieser Ausdruck 
gestattet ist.41

Zu den Mitteln dieser ›bildlichen Verdrängung‹ zählen zuallererst die 
von der Traumarbeit her bekannten Entstellungsmechanismen, die ja 
schon beim Traum selbst am Beispiel der Malerei veranschaulicht wur-
den – also Verdichtungen, Verschiebungen und symbolische Darstel-
lungen (vgl. 3.1.2). Zusätzlich zu diesen Mechanismen erwähnt Freud 
aber auch die »Einhaltung von Schönheitsregeln« (Freud 1913: 417), 
die der Traum als solcher nicht kennt.42 Die Schönheit bestimmter Bild-
objekte, aber auch des Kunstwerks insgesamt im Sinne seiner formalen 

41	 	Streng genommen ist die Formulierung natürlich inkorrekt, da Bilder keine 
psychischen Systeme sind. Es ist das Unbewusste des Rezipienten, in wel-
chem die anstößigen Inhalte verbleiben müssen. Andererseits verweist die 
Formulierung in prägnanter Weise auf die Tatsache, dass das Bild seine In-
halte vor dem Bewusstsein des Rezipienten verbergen muss, um die psychi-
sche Zensur zu passieren. Vgl. zum Begriff des »bildliche[n] Unbewusste[n]« 
auch Veressov (2010), dort jedoch primär in Bezug auf innere, nicht auf äu-
ßere Bilder, sowie leider ohne präzise Definition oder Erläuterung des Ter-
minus, der einzig im Titel des Textes überhaupt auftaucht; weiterführend 
hingegen die Ausführungen zum »Verdrängten im Bild« von Philipp Soldt 
(2006). Zum »visuelle[n] Unbewusste[n]« im Kino, dort im Anschluss an 
Walter Benjamins berühmte, wenngleich psychoanalytisch nur bedingt wei-
terführende Formulierung vom »Optisch-Unbewußten« (Benjamin 1936: 
36), siehe außerdem Peters (2009); zum »ästhetische[n] Unbewußte[n]« 
im Sinne einer Metareflexion der Freudschen Kunsttheorie auch Rancière 
(2001). 

42	 	Zur Psychoanalyse des Kunstschönen vgl. auch Reiche (2011), der sich 
um eine Verteidigung des Begriffs der ästhetischen Schönheit gegen das 
in den letzten Jahrzehnten aufgekommene »Tabu der Schönheit« im 

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Ausführung und Komposition, verschiebt den Aufmerksamkeitsfokus 
des Betrachters und lenkt ihn zumindest ein Stück weit von den anstö-
ßigen Inhalten ab. 

Das Ergebnis dieser Verschiebung der bildlichen Resonanzträger ins 
bildliche Unbewusste des visuellen Subtextes scheint auf den ersten Blick 
eine Paradoxie zu sein. Einerseits wird der unbewusste Gehalt aus dem 
manifesten Trauminhalt verbannt und in den Hintergrund der Aufmerk-
samkeit gerückt, andererseits aber muss der Gehalt weiterhin auf der 
sichtbaren Bildoberfläche erhalten bleiben. Wäre er ganz zum Verschwin-
den gebracht, wäre das Kunstwerk wiederum seiner Wirkung beraubt. 
So ist das Unbewusste im Bild zugleich anwesend und abwesend; es 
wird gewissermaßen vor den Augen des Betrachters an diesem vorbei 
geschmuggelt – in etwa so wie der »entwendete Brief« aus Edgar Allan 
Poes gleichnamiger Erzählung (1844), der die gesamte Zeit über sicht-
bar vor Augen liegt, ohne als solcher bemerkt zu werden. Der Betrach-
ter sieht, und bleibt doch blind.

Die Paradoxie löst sich auf, sobald man die beiden Bewegungen der 
Kunst, Zeigen und Verhüllen, als zwei Seiten desselben Prozesses ver-
steht. Zwischen dem Zeigen und dem Verhüllen besteht ein innerer Zu-
sammenhang: Das Unbewusste muss sich ausdrücken und zeigen, wenn 
das Kunstwerk wirken, zugleich aber muss es ›gezähmt‹ werden, wenn 
es mitgenießbar sein soll. Auch in dieser Hinsicht lebt der Kunstgenuss 
also in der Mitte zwischen zwei Polen – einer ungezügelten ›Stoffkunst‹ 
einerseits und einer allzu zahmen ›Formkunst‹ andererseits (vgl. Sachs 
1924: 33–35). Das Kunstwerk ist ein psychischer ›Kompromiss‹, wie 
Freud (1915a: 145) solche Vermittlungen nennt, also das Resultat einer 
Aushandlung zwischen verdrängender Form und verdrängtem Inhalt. 
Was uns den Kunstgenuss im Sinne des Resonanzgeschehens verschafft, 
ist das für das jeweilige Kunstwerk – und den jeweiligen Betrachter – je 
spezifische Gelingen dieser Vermittlung, wie Simon O. Lesser am Beispiel 
der Literatur andeutet: 

»Unser tiefster Wunsch zielt offenbar nach einem Gefühl der Spannung 
zwischen den in der Dichtung ausgedrückten Tendenzen und den Kräf-
ten, die sie in ihren Grenzen zu halten suchen.« (Lesser 1957: 291)

Damit lässt sich gleichwohl nur ein Teil der Kunst bzw. der Bilder erklä-
ren. Gegenüber den desorientierenden Kräften und der archaischen Wucht 
mancher Kunstwerke, erst recht den hämmernden Schlagbolzen des Hor-
rorkinos, versagt Freuds allzu klassischer, auf traditionelle Kunstwerte 
wie Harmonie und innere Balance zugeschnittener Erklärungsansatz. 

kunsttheoretischen Diskurs bemüht: »Das Wort schön«, so Reiche, »ist die 
natürliche Hauptmetapher der Kunst, des Kunstdiskurses und der Kunst-
theorie« (ebd.: 43).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

Ihnen gegenüber kommt stattdessen etwas anderes ins Spiel: die Sozi-
alform der Kunst. Denn auch die Sozialität der Kunst, ihr Status als ge-
meinsamer Traum und ihre Einbettung in eine Rezeptionsgemeinschaft, 
gehört zu den Formmerkmalen der Kunst bzw. zur »Kunstform«, wie 
Freud (1905–1906: 167) sie nennt. Und auch sie bleibt dem Kunstge-
nuss nicht äußerlich, sondern ist direkt an ihm beteiligt. Das Verhältnis 
des Einzelnen zu seinen Tagträumen ändert sich von Grund auf, sobald 
er weiß, dass er seinen Traum nicht isoliert träumt, sondern gemeinsam 
mit anderen – sei es in Form einer »simultanen Kollektivrezeption« (Ben-
jamin 1936: 33) wie im Kino, im Theater und (abgeschwächt) im Mu-
seum, oder in Form jener virtuellen Sehgemeinschaften, deren Kollekti-
vität ›über Bande‹ hergestellt wird wie beim Fernsehkonsum oder der 
Bettlektüre (vgl. 2.2.3). Stets lebt der Kunstgenuss von der Gewissheit, 
dass andere das Kunstwerk ebenso genießen wie man selbst. Die Sozi-
alform der Kunst hat eine entlastende Wirkung auf die psychische Ab-
wehr des Publikums. So stellen Martha Wolfenstein und Nathan Leites 
in ihrer psychologischen Studie Movies (1950) für die geteilten Tagträu-
me des Kinos fest: 

»The story or drama which thus becomes the shared day-dream of 
thousands and millions has the further advantage over the private day-
dream that we know that others share it, and we feel that it is about 
others rather than about ourselves. In this way, the embarrassments 
and anxieties which often haunt private day-dreams are removed.« 
(Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Aber nicht erst das Publikum, bereits der Künstler erlebt die Zustim-
mung des Publikums als entlastendes Moment seiner Kunstproduktion. 
Die Anerkennung des Publikums lockert seinen ›Verdrängungsdruck‹, 
wirkt angstmindernd und stabilisiert das Künstler-Ich. Die Kollektivie-
rung der Träume nimmt ihnen den anstößigen Charakter. So schreibt 
Sachs: 

»Durch die Resonanz, die sein Werk in der Brust der Hörer findet, 
durch die Illusion, in die es sie zu versetzen vermag, durch die Affekte, 
die es bei ihnen auslöst, zwingt er sie zu dem Eingeständnis: ›Ja, dei-
ne verdrängten Wünsche, deine verbotenen Triebe sind auch die unsri-
gen, auch wir sind alle mit deiner Schuld beladen.‹ Dieses unwillkürlich 
und unbewußt gegebene Eingeständnis der Mitschuld wirkt befreiend 
und entlastend, es gestattet die Herabsetzung der Verdrängungsschran-
ken und eine größere Annäherung an das Unbewußte« (Sachs 1924:  
26 f.).

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

Auch darin mag ein Grund für die von Freud zwar beschriebene, aber nie 
erklärte Fähigkeit des Künstlers liegen, seinen unbewussten Phantasien 
freieren Lauf zu lassen als die Mehrzahl seiner Mitmenschen. Die höhe-
re Durchlässigkeit der Künstlerpsyche für Verdrängtes mag vielerlei Ur-
sachen haben, aber die Sozialform der Kunst dürfte zumindest eine von 
ihnen sein: Die Gesellschaft ermutigt den Künstler geradewegs dazu, sei-
ne unbewussten Phantasien zu teilen, solange sie sich mit ihren eigenen 
Phantasien überschneiden. Künstler sein heißt, für die Wiederkehr des 
Verdrängten sogar noch öffentlich belohnt zu werden oder auf diese Be-
lohnung wenigstens hoffen zu dürfen. So wird das Kunstwerk zur gegen-
seitigen Versicherung aller am Kunstprozess Beteiligten. Es verspricht, 
dass die Inhalte der Kunst legitime Objekte der Beschäftigung sind, zu-
mindest soweit diese Beschäftigung im Kollektiv oder in einer durch das 
Kollektiv geduldeten Form stattfindet. Durch die »sozial gebilligten Ge-
legenheiten« (Kris 1952: 48) der Kunst wird in Normalität verwandelt, 
was beim Einzelnen als pathologische Abweichung gelten könnte. 

Die jüngere psychoanalytische Theorie besitzt einen Namen für solche 
»sozial gebilligten Gelegenheiten« zur kollektiven Wiederkehr des Ver-
drängten. Stavros Mentzos hat den Begriff des »psychosozialen Arrange-
ments« (Mentzos 1982: 256–265, vgl. 1976/1988: 141–160) für sie ge-
prägt.43 Aus der Paarpsychologie ist der entsprechende Mechanismus als 
»Kollusion« (von lat. col-ludere, »zusammenspielen«) bekannt, wo er ein 
»uneingestandenes, oft unbewußtes Zusammenspiel« (Willi 1975: 286) 
zwischen zwei oder mehreren Personen bezeichnet, die sich durch eine 
bestimmte Rollenverteilung gegenseitig stabilisieren.44 In Kollusionsbe-
ziehungen kann jeder Partner sein eigenes Unbewusstes am jeweils ande-
ren ausagieren, solange die Beziehung für beide Seiten funktional bleibt. 

Psychosoziale Arrangements sind soziale Wechselbeziehungen, die es 
den Individuen erlauben, ihren unbewussten Handlungsmotivationen 
ein intersubjektiv geteiltes und dadurch als normal empfundenes Ven-
til zu verschaffen. Sie erlauben die Wiederkehr des Verdrängten ohne 
Aufhebung der Verdrängung. In klassischer Terminologie sind solche 
Mechanismen als neurotische Symptome zu interpretieren, im Unter-
schied zu gewöhnlichen Symptomen aber besitzen sie kollektiven Cha-
rakter: Die »neurotische Abwehr ist sozusagen in der Realität veran-
kert, sie ist interaktionell organisiert« (Mentzos 1976/1988: 9). Nicht 

43	 	Analog dazu spricht Mentzos auch von »psychosozialer Abwehr« (Mentzos 
1982: 256–265, 1976/1988: 79–95); dieser Begriff geht auf den Sozialpsy-
chologen Horst-Eberhard Richter (1970: 45–57) zurück, auf den Mentzos 
(vgl. 1976/1988: 26) sich beruft. Ich bevorzuge den Begriff des ›psychosozi-
alen Arrangements‹, da er durch den Verweis auf das ›Arrangement‹ die in-
tersubjektive Dimension des Phänomens am besten zum Ausdruck bringt. 

44	 	Zum Kollusionskonzept vgl. erstmals Laing (1961/1969: 114–132). Ein ex-
emplarischer Fall von Kollusion in Zweierbeziehungen ist das bei Mentzos 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

nur im Bereich intimer Paarbeziehungen, auch im öffentlichen Leben, in 
Institutionen und Organisationen, in der Arbeitswelt, ja »in allen sozia-
len Systemen« (ebd.) finden sich derartige Arrangements. Sie sind gene-
rell möglich, wo immer typisierte Rollenangebote zur Verfügung stehen, 
die es den Einzelnen erlauben, ihre persönlichen Konflikte im Rahmen 
der jeweils zur Verfügung gestellten sozialen Rolle auszuleben. Schon bei 
Freud selbst findet sich eine Andeutung dieses Gedankens, wenn er eine 
soziologische Schlussfolgerung aus seinen psychologischen Studien zieht: 

»Die Kenntnis der neurotischen Erkrankungen einzelner Menschen 
hat für das Verständnis der großen sozialen Institutionen gute Dienste 
geleistet, denn die Neurosen selbst enthüllten sich als Versuche, die 
Probleme der Wunschkompensation individuell zu lösen, welche durch 
die Institutionen sozial gelöst werden sollen.« (Freud 1913: 416)

Der entscheidende Vorteil solcher institutionalisierten gegenüber den in-
dividuellen Neurosen liegt gerade in ihrem sozialen Charakter, durch den 
das gemeinsam ausagierte Symptom intersubjektiv bestätigt und aner-
kannt wird. Wie im Kunstsystem das Publikum, so vermittelt auch au-
ßerhalb der Kunst die soziale Gemeinschaft ein Gefühl der Sicherheit 
und Entlastung, das zur ›Freigabe‹ der unbewussten Anteile ermutigt. 
Und wie im Kunstsystem ist es nicht zuletzt der hohe soziale Status der 
Institution, der das eigene Verhalten legitimiert und aus der Schusslinie 
der reflexiven Aufmerksamkeit nimmt. Indem die Institution dem Ein-
zelnen die Möglichkeit bietet, seinen psychischen »Konflikt [...] nach 
›außen‹ zu verlegen und zu externalisieren« (Mentzos 1982: 256), er-
laubt sie ihm also nicht zuletzt auch, ihn als Konflikt zum Verschwin-
den zu bringen. Die ›kognitive Dissonanz‹ (vgl. Festinger 1957), die mit 
gewöhnlichen Neurosen als unfreiwilligen Abweichungen von der sozi-
alen Norm einhergeht, ist ausgeschaltet: Was alle tun, das kann so un-
normal nicht sein. Die Sehgemeinschaft, die sich um das Kunstwerk he-
rum als Publikum versammelt und dabei gerade die Kollektivität des 
gemeinsamen Sehens als Lustquelle erlebt, ist demnach immer auch eine 
Normalisierungsgemeinschaft.45 Die Lust an der Kunst, auch und gera-
de der unschönen, ›wilden‹ Kunst, ist die Lust an der Normalisierung des 

(1982: 257) erwähnte »Beispiel eines Mannes […], der sich in auffälliger 
Weise immer psychisch labile oder kranke Frauen als Partnerinnen aussuch-
te, um sich (unbewußt) durch seine Helferrolle wenigstens zeitweise zu sta-
bilisieren. Die Partnerinnen ihrerseits konnten bei ihm ihre regressiv-infan-
tilen Abhängigkeitstendenzen befriedigen.«

45	 	Vgl. zu diesem Gedankengang die Ausführungen zum Normalismus bei Jür-
gen Link (1996); dort auch mit einigen Ausführungen zum – überraschend 
progressiven – Begriff der ›Normalität‹ bei Freud (ebd.: 281–283).

KOLLEKTIVIERUNG DER TRÄUME

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Unbewussten, also der Entlastungsgenuss, den die Kollektivierung der 
Träume für die Träumenden mit sich bringt. 

3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten

3.3.1 Zum Begriff des gesellschaftlichen Unbewussten

Der Blick auf das psychosoziale Arrangement der Bilder versetzt uns auf 
die Makroebene der Gesellschaft, die sich im gemeinsamen Bilderkon-
sum zur Sehgemeinschaft zusammenfindet. Die kollektive Faszination 
für Bilder zeigt, dass die einzelnen Gesellschaftsmitglieder tatsächlich 
etwas miteinander teilen, wenn sie gemeinsam sehen, gemeinsam phan-
tasieren, gemeinsam träumen. Dass sie von bestimmten Bildern massen-
haft in Resonanz versetzt werden, während andere weithin wirkungslos 
bleiben, setzt zumindest eine partielle Gemeinsamkeit ihrer Bedürfnisse 
und Interessen voraus. Dieses Gemeinsame besitzt viele Facetten; eine 
davon aber ist ganz zweifellos die Dimension des Psychischen, das nicht 
als isoliertes, rein individuelles Phänomen aufgefasst werden darf, son-
dern von sich aus bereits eine intersubjektive, kulturelle, gesellschaftli-
che Ebene besitzt. 

Der Traum ist das Private, das im Kunstprozess nach außen gebracht 
wird, hatte es geheißen. Aber schon der nächtliche Traum, so privat er 
ist, wird nicht im luftleeren, vorgesellschaftlichen Raum geträumt. Der 
Träumer träumt in seiner Eigenschaft als Mitglied der Gesellschaft; der 
Phantasierende phantasiert als Teil der Welt, in der er lebt. Dasselbe lässt 
sich über die Verdrängung sagen, die die Inhalte des Traumvorgangs und 
der Phantasie maßgeblich bestimmt. Auch sie vollzieht sich nicht im luft-
leeren Raum, sondern unter dem Druck dessen, was Freud als »Anpas-
sung an die realen Verhältnisse der Außenwelt« (1911: 18) beschrieben 
hatte, das heißt als Anpassung an die Gesellschaft mit ihren kulturellen 
Regeln, Normen und Verboten. Es sind die gesellschaftlich verpönten 
Wünsche, die, eben weil sie gesellschaftlich verpönt sind, auch individu-
ell verdrängt werden müssen.

Daraus folgt, dass es nicht nur eine individuelle, sondern auch eine 
gesellschaftliche Verdrängung gibt; nicht nur ein individuelles, sondern 
auch ein gesellschaftliches Unbewusstes. Die folgenden Ausführungen 
sollen zeigen, wie dieses gesellschaftliche Unbewusste sich denken lässt. 
Vor allem sollen sie zeigen, dass es sich dabei nicht etwa um ein Rand-
phänomen der Gesellschaft handelt, sondern im Gegenteil um eine der 
Grundlagen ihres Funktionierens. Insofern ist Psychoanalyse, wie der So-
ziologe Oliver Marchart betont, keine »Regionaltheorie des Sozialen«, 
sondern vielmehr »eine andere Weise, Gesellschaftstheorie zu betreiben« 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

(Marchart 2013: 385; vgl. 2000). Nicht weniger als eine psychoanaly-
tisch fundierte Soziologie wird im Folgenden also umrissen.46 

Gerade deren Zentralbegriff freilich – das ›gesellschaftliche Unbe-
wusste‹ als systematischer Kreuzungspunkt von Psyche und Gesellschaft 
– ist alles andere als unproblematisch. Denn bereits die bloße Formu-
lierung scheint ja die Annahme vorauszusetzen, dass man Gesellschaf-
ten überhaupt wie psychische Wesen analysieren könnte. Unter ande-
rem bei Cornelius Castoriadis war uns diese Annahme implizit begegnet 
(vgl. 2.2.2). Dagegen mahnt bereits Freud, obgleich er selbst so manchen 
Vorstoß in diese Richtung unternimmt, zur Vorsicht bei dem Vorhaben, 
»die Begriffe der Einzelpsychologie auf die Psychologie der Massen zu 
übertragen« (Freud 1939: 577). Zwar spricht er – insbesondere im teils 
kritischen, teils zustimmenden Anschluss an Gustave Le Bons Psycholo-
gie der Massen (vgl. Le Bon 1895: 9–51) oder auch an Wilhelm Wundts 
Völkerpsychologie (vgl. Wundt 1900: 7–18) – von einer »Massenpsyche 
[…], in welcher sich die seelischen Vorgänge vollziehen wie im Seelenle-
ben eines Einzelnen« (Freud 1912–1913: 440). Später möchte er solche 
Übertragungen dann aber doch nur auf den »Gebrauch von Analogien« 
(Freud 1939: 577) beschränkt und »im uneigentlichen Sinn« (ebd.) ver-
standen wissen. Denn die »Vorgänge, die wir hier im Völkerleben stu-
dieren, sind den uns aus der Psychopathologie bekannten sehr ähnlich, 
aber doch nicht die nämlichen« (ebd.).

Noch entschiedener als Freud warnt Erich Fromm vor einer allzu 
leichtfertigen Übertragung psychoanalytischer Begriffe auf gesellschaft-
liche Phänomene. In einem für die damalige Diskussion einflussreichen 
(und vielleicht sogar in Freuds eigene Zurückhaltung aus dem Jahr 
1939 eingeflossenen) Aufsatz »Über Methode und Aufgabe einer ana-
lytischen Sozialpsychologie« (1932) wendet er sich vehement dagegen, 
Gesellschaften als psychische Wesen aufzufassen.47 Es können, so betont 
Fromm (1932: 34), stets »nur Individuen als solche Subjekt psychischer 
Eigenschaften« sein. Wonach eine analytische Sozialpsychologie zu fra-
gen habe, sei darum nicht eine »›Massenseele‹ oder ›Gesellschaftsseele‹« 

46	 	Die fruchtbarsten Ansätze in diese Richtung entstammen den Theoriebildun-
gen der Kritischen Theorie bzw. des ›Freudomarxismus‹ sowie der Ethnologie 
bzw. ›Ethnopsychoanalyse‹ und sind mit Psychoanalytikern wie Erich Fromm 
(1932, 1962, 1968–1970) und Alfred Lorenzer (1971, 1986), Ethnologen wie 
Georges Devereux (1970) und Mario Erdheim (1982) oder mit Soziologen wie 
Jean Baudrillard (1976) verbunden; vgl. aus literaturwissenschaftlicher Sicht 
aber auch Fredric Jameson (1981) und Elisabeth Lenk (1983). Überblicksdar-
stellungen zum Verhältnis von Psychoanalyse und Soziologie finden sich u. a. 
bei Dahmer (1973), Reimann (1973), Emmerich (2007) und Schülein (2016).

47	 	Für eine ähnliche Argumentation vgl. Fenichel (1934: 58), in jüngerer Zeit 
auch Brumlik (1998: 71), Busch (2001: 414 f.) oder Reiche (2004: 13 f.). 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

(ebd.: 33), sondern seien vielmehr die ›gemeinsamen seelischen Züge‹ der 
jeweils individuellen Gesellschaftsmitglieder: 

»Sie fragt nach den den Mitgliedern einer Gruppe gemeinsamen seeli-
schen Zügen, und sie versucht, diese gemeinsamen seelischen Haltungen 
aus gemeinsamen Lebensschicksalen zu erklären.« (Ebd.: 34)

Nicht die Gesellschaften als solche besitzen also psychische Eigenschaf-
ten, sondern lediglich ihre Mitglieder – jedoch in (mehr oder weniger) 
ähnlicher Weise. Wenn ein Begriff der ›gesellschaftlichen Psyche‹ über-
haupt Sinn macht, dann als sprachliche Vereinfachung für eine soziale 
Regelmäßigkeit, die sich stets nur in den einzelnen Individuen verkör-
pert und nirgendwo sonst. 

Auf ähnliche Weise denkt Fromm seine »Theorie des gesellschaftlichen 
Unbewußten« (1968–1970: 81).48 Das »gesellschaftliche Verdrängte« 
(ebd.: 80) ist das Resultat einer individuellen Verdrängung, die als sol-
che aber gesellschaftlich verbreitet ist und sich bei allen oder zumindest 
vielen Mitgliedern der Gesellschaft in ähnlicher Weise vollzieht. Fromm 
spricht in diesem Zusammenhang von einem gesellschaftlichen »Filter« 
(ebd.: 81), der für jedes Individuum in einer Gesellschaft »bestimmt, 
welche Erfahrungen zu Bewußtsein kommen dürfen« (ebd.). Am ehes-
ten würden wir solche Filter heute auf der Ebene von gesellschaftlichen 
Diskursen im Sinne der Foucault’schen ›Diskursanalyse‹49 verorten, ins-
besondere wenn Fromm sie auf ein gesellschaftlich geteiltes »System« 
von kognitiven »Kategorien« zurückführt: 

»Jede Gesellschaft bildet durch ihre Lebenspraxis und die Art ihres Be-
zogenseins, Fühlens und Wahrnehmens ein System von Kategorien, das 
die Formen des Bewußtseins bestimmt. Dieses System arbeitet sozusagen 
wie ein gesellschaftlich bedingter Filter. Eine Empfindung kann nur dann 
ins Bewußtsein eindringen, wenn sie diesen Filter passiert.« (Fromm 
1962: 117; vgl. 1960: 128)

48	 	Das Buch Die Entdeckung des gesellschaftlichen Unbewußten mit unver-
öffentlichten Manuskripten aus den Jahren 1968–1970 wurde erst nach 
Fromms Tod veröffentlicht; ähnliche, zum Teil wortgleiche Gedankengänge 
finden sich aber auch schon in seiner Studie zu Marx und Freud (1962) so-
wie in einigen weiteren Texten (vgl. Fromm 1955, 1960). 

49	 	Grundlegend zum Diskursbegriff vgl. Foucault (1969, 1970); daneben die 
hegemonietheoretische Weiterentwicklung der Diskurstheorie durch Ernes
to Laclau und Chantal Mouffe, die auch psychoanalytische Theoriekonzep-
te – insbesondere aus der Traumdeutung – fruchtbar macht (vgl. Laclau/
Mouffe 1985: 127–187).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Wie sich der zugleich individuelle und kollektive Charakter dieser Filter 
denken lässt, ohne dabei auf die problematische Idee einer Massenseele 
zu rekurrieren, verdeutlicht ein nicht näher spezifiziertes ethnologisches 
Beispiel, an welchem Fromm sein Konzept illustriert:

»In jeder Gesellschaft dürfen gewisse Gedanken und Gefühle nicht 
gedacht, gefühlt und ausgedrückt werden. Es gibt Dinge, die man nicht 
nur ›nicht tut‹, sondern die man nicht einmal ›denkt‹. In einem Stamm 
von Kriegern beispielsweise, dessen Mitglieder davon leben, Mitglieder 
anderer Stämme zu töten und berauben, könnte es einen Einzelnen 
geben, der eine innere Abneigung gegen Töten und Rauben fühlt. Es 
ist jedoch höchst unwahrscheinlich, daß er sich seines Gefühls bewußt 
wird, da es mit dem Fühlen des ganzen Stammes unvereinbar wäre. 
Wenn er sich eines solchen Gefühls bewußt würde, brächte das die 
Gefahr mit sich, daß er sich völlig isoliert und ausgeschlossen fühlte.« 
(Fromm 1960: 132; vgl. 1962: 121 f.)

Es ist demnach die individuelle Angst der Einzelnen vor sozialem Aus-
schluss, die sie dazu bewegt, sich an die gesellschaftlichen Filter bzw. 
Denkverbote anzupassen und bestimmte Gedanken gar nicht erst ins Be-
wusstsein treten zu lassen. Die Verdrängung vollzieht sich in der Psyche 
des Einzelnen, ist darum aber nicht weniger ein gesellschaftlicher bzw. 
gesellschaftlich induzierter Vorgang.

Vor allem die ›Ethnopsychoanalyse‹50 hat solche kollektiven Filter 
und Denkverbote empirisch untersucht. Möglicherweise direkt beein-
flusst von Fromm, zumindest aber sehr ähnlich gedacht wie dort, be-
schreibt etwa der Ethnologe Georges Devereux das Phänomen der ge-
sellschaftlichen Verdrängung bzw. des ›ethnischen Unbewußten‹51, wie 
es bei ihm heißt: 

»Das ethnische Unbewußte eines Individuums ist jener Teil seines 
gesamten Unbewußten, den es gemeinsam mit der Mehrzahl der 
Mitglieder seiner Kultur besitzt.« (Devereux 1970: 11)

Ähnlich wie Fromm entgeht auch Devereux der Falle, dieses gemeinsa-
me Unbewusste im Sinne einer Kollektivpsyche zu denken. Das ethni-
sche Unbewusste, so heißt es ausdrücklich, ist das »Unbewußte eines In-
dividuums« bzw. ein bestimmter »Teil« des individuellen Unbewussten 
– nur eben jener Teil im Individuum, der bei allen Mitgliedern der Grup-
pe gleich oder zumindest ähnlich strukturiert ist, sofern sie bestimmte 

50	 	Für einen Überblick über diesen Forschungsansatz vgl. Adler (1993) und 
Reichmayr (1995/2003) sowie die Textsammlung von Haase (1996).

51	 	Zur Kritik an diesem Begriff vgl. Erdheim (1982: 220 f.): »Statt vom ›eth-
nisch Unbewußten‹ zu sprechen, ziehe ich es vor, diese den Individuen 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Lebensbedingungen, Erfahrungen und kulturelle Werte miteinander tei-
len. Und wiederum ganz ähnlich wie Fromm scheint Devereux sich die-
ses gemeinsame Unbewusste als eine Art Filter zu denken:

»Jede Kultur gestattet gewissen Phantasien, Trieben und anderen 
Manifestationen des Psychischen den Zutritt und das Verweilen auf 
bewußtem Niveau und verlangt, daß andere verdrängt werden. Dies 
ist der Grund, warum allen Mitgliedern ein und derselben Kultur eine 
gewisse Anzahl unbewußter Konflikte gemeinsam ist.« (Ebd.: 12)

Was für »Manifestationen des Psychischen« aber sind das genau, denen 
der »Zutritt« zur Kultur verweigert wird? Wenn Devereux die Inhalte 
des gesellschaftlichen Unbewussten in »Phantasien« und »Trieben« aus-
macht, so scheint er dabei vor allem an jene Inhalte des Unbewussten zu 
denken, die auch Freud im Sinn hatte, als er die Verdrängung zunächst 
auf Wünsche sexueller oder aggressiver Art bezogen sah. 

Der Ethnologe Mario Erdheim bringt demgegenüber auch die ande-
re Seite des Unbewussten ins Spiel. In seiner Studie Die gesellschaftliche 
Produktion von Unbewußtheit (1982) bezieht er die kollektive Verdrän-
gung – ausdrücklich gegen Devereux gerichtet – auf »Wahrnehmungen 
der äußeren Realität« (ebd.: 221) bzw. auf »Wahrnehmungen aus der 
sozialen Realität« (ebd.: 210).52 Dabei denkt er insbesondere an Klas-
senerfahrungen (vgl. ebd.: 207 f., 220–228, 416–435), also an die ge-
meinsamen Leidenserfahrungen bestimmter Gesellschaftsgruppen, de-
ren Lebenswünsche im Widerspruch zur gesellschaftlichen Wirklichkeit 
stehen.53 Die Verdrängung bezieht sich in diesem Fall nicht allein auf die 

gemeinsamen unbewußten Inhalte, [sic!] das ›gesellschaftlich Unbewußte‹ 
zu nennen, und zwar weil sich der Begriff des Gesellschaftlichen besser dif-
ferenzieren läßt, z. B. in soziale Klassen oder in Herrscher und Beherrsch-
te; das Ethnische hingegen täuscht eine Homogenität vor, die etwa den Si-
tuationen des Kulturwandels und den dadurch zugespitzten Machtkämpfen 
nicht gerecht wird.« 

52	 	Vgl. zu diesem Gedanken bereits Fromm (1960: 127), hier noch stärker 
im Anklang an die marxistische Ideologietheorie (deren Grundidee gleich-
wohl auch Erdheim zugrunde liegt): »Die Wirkung der Gesellschaft be-
steht [...] auch darin, uns daran zu hindern, uns der Wirklichkeit bewußt 
zu werden.« 

53	 	Allgemein zur Idee ›kollektiver Erfahrung‹ vgl. Koselleck (2000), Nowo-
sadtko (2001) sowie den Sammelband von Breyer/Creutz (2010); aus re-
ligionssoziologischer Perspektive auch Eßbach (2014, insb. 18–23), der 
die historischen Konjunkturen und Wandlungen von Religion als Antwor-
ten auf die »gesellschaftliche Zeiterfahrung erlittener, ungelöster Proble-
me« (ebd.: 20) beschreibt. Für eine marxistisch geprägte Analyse proletari-
scher Klassenerfahrung vgl. Negt/Kluge (1972). Zum Begriff von Erfahrung 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Lebenswünsche, die im Zuge ihres Scheiterns an der Realität zu einer in-
neren Unlustquelle geworden sind und darum verdrängt werden müssen, 
sondern auch auf die Leiden machende, dem Wunsch entgegenstehende 
Wirklichkeit selbst, die durch die Ausblendung ihres traumatischen Cha-
rakters ›erträglich‹ gemacht wird.

Die Verdrängungsmechanismen sind insofern immer auch »Anpas-
sungsmechanismen« (ebd.: 219), wie Erdheim im Anschluss an den Eth-
nologen Paul Parin (1977) formuliert. Als solche dienen sie insbesonde-
re der Stabilisierung – sowohl der einzelnen Individuen, die sich durch 
die Verdrängung in die Gesellschaft eingliedern und sich mit ihrer gesell-
schaftlichen Rolle identifizieren (vgl. Erdheim 1982: 219), als auch der 
Gesellschaft als ganzer: »Unbewußt muß all das werden, was die Sta-
bilität der Kultur bedroht.« (Ebd.: 221) Das Unbewusste einer Gesell-
schaft ist also das, was sich gesellschaftlich nicht ausdrücken, nicht ar-
tikulieren, nicht verwirklichen darf, »wenn diese Gesellschaft mit ihren 
spezifischen Widersprüchen reibungslos funktionieren soll«, wie Fromm 
(1960: 93) es formuliert. Es beinhaltet die Gesamtheit dessen, was aus 
dem Repertoire der gesellschaftlichen Äußerungen und Handlungen aus-
gesperrt wird und folglich auch beim entsprechend sozialisierten Einzel-
nen der Verdrängung unterliegt. So erläutert Jean Baudrillard die Ge-
sellschaftlichkeit des Unbewussten in Der symbolische Tausch und der 
Tod (1976):

»Das Unbewußte ist in dem Sinne gesellschaftlich, daß es aus all dem 
besteht, was sich nicht gesellschaftlich oder symbolisch austauschen 
konnte.«54 (Baudrillard 1976: 213)

In eine ähnliche Richtung argumentiert auch Alfred Lorenzer, ein Psy-
choanalytiker und Soziologe aus dem Umfeld der Kritischen Theorie. 
Gesellschaftliche Verdrängung heißt für Lorenzer, dass bestimmte »Le-
bensformen« und »Praxisfiguren« an der gesellschaftlichen Entfaltung 
gehindert werden, wie er im Hinblick auf literarisch-künstlerische Aus-
drucksformen des gesellschaftlichen Unbewussten ausführt:

»Das Unbewußte, das im literarischen Werk zur Debatte steht, ist ein 
kollektives Unbewußtes, freilich nicht im Jungschen Sinne: Es besteht 
aus Praxisfiguren, die danach verlangen, ins Bewußtsein aufgenommen 
zu werden; es enthält Lebensformen, denen der Zugang zum allgemeinen 

als ›Widerfahrnis‹, der diesen Ansätzen zugrunde liegt, siehe Waldenfels 
(2002).

54	 	Eine ausführliche Auseinandersetzung mit den psychoanalytischen Aspek-
ten in Baudrillards Hauptwerk als Beitrag zu einer Theorie des gesellschaft-
lichen Unbewussten findet sich in Strehle (2012: 85–94); ich belasse es dar-
um an dieser Stelle bei der zitierten Passage. 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Bewußtsein und der Eintritt in eine offene Überprüfung ihres ›Wertes‹ 
verwehrt wurde.« (Lorenzer 1986: 28)

Das Unbewusste einer Gesellschaft, so lässt sich zusammenfassen, ist die 
dem sozialen Austausch entzogene, die unausgelebte Kehrseite des ge-
sellschaftlichen Lebens – gewissermaßen der verworfene »Rest« (Bau-
drillard 1976: 243–250) der kulturellen Ordnung, ihr ›verfemter Teil‹.55 
In ihm sind die ausgeschlossenen, unverwirklichten, verleugneten Mög-
lichkeiten der Gesellschaft aufbewahrt.56 

Dieser gesellschaftliche Ausschluss von Möglichkeiten aber kann sich 
nur stabilisieren, wenn nicht nur die Verwirklichung dieser Möglichkei-
ten, sondern bereits das Wissen um sie ausgeschlossen wird. Die ausge-
schlossenen Möglichkeiten müssen nicht nur als mögliche Wirklichkeit, 
sondern auch als bloße Denkmöglichkeiten zum Verschwinden gebracht 
werden. Am Ende des gesellschaftlichen Verdrängungsprozesses steht da-
rum das Tabu, also die ›Unberührbarkeit‹ bestimmter Denkinhalte durch 
das Bewusstsein.57 In diesem Sinne ist gesellschaftliche Verdrängung im-
mer auch Unterdrückung von Kontingenzbewusstsein – eine Verdrän-
gung des Wissens darum, dass gesellschaftliches Zusammenleben anders 
möglich wäre, als es ist.58 Wie Erdheim bemerkt, hat das gesellschaftliche 

55	 	Zum Begriff des ›verfemten Teils‹ vgl. Bataille (1949), auf den sich Baudril-
lard (vgl. 1976: 243–250) des Öfteren beruft. 

56	 	Diese Definition ist v. a. auf die kollektiven Wunschverdrängungen und Rea-
litätswahrnehmungen im Sinne Erdheims gemünzt, lässt sich aber auch auf 
das Thema der ›kulturellen‹ bzw. ›sozialen‹ oder ›gesellschaftlichen‹ Trauma-
ta im Sinne von Katastrophen, Terroranschlägen, Kriegen und Genoziden 
übertragen, die ja ebenfalls häufig der gesellschaftlichen Verdrängung un-
terliegen (vgl. Bronfen/Erdle/Weigel 1999, Giesen 2001, Smelser 2004 und 
Kansteiner 2010). Denn auch die verdrängte Erinnerung an eine traumati-
sche Geschichtserfahrung ist eine ›ausgeschlossene Möglichkeit‹, die eine Ge-
sellschaft aus ihrem Vorstellungshaushalt verdrängt, um sich nicht an das Er-
eignis anzupassen, sich also nicht zu verändern. 

57	 	 Im Zusammenhang mit der Soziologie des Essens wurde diese »Undenk-
barkeit« des Tabus von Monika Setzwein (1997: 24) betont, derzufolge 
»das Tabu ein Verbot darstellt, das sich aus sich selbst heraus verbietet. Die 
Selbstverständlichkeit, die es für die Personen besitzt, die ihm folgen, ver-
deckt aufgrund einer starken Verinnerlichung bisweilen seinen Verbotscha-
rakter.« (Ebd.) Vgl. zum Tabubegriff auch Kraft (2004) sowie Freuds Schrift 
Totem und Tabu (1912–1913).

58	 	Zur gesellschaftlich zentralen Rolle des Ausschlusses von Kontingenz vgl. 
die Ausführungen bei Oliver Marchart (2010, 2013), der die »Verleugnung« 
(Marchart 2013: 42) von Kontingenz als konstitutiven Bestandteil jedwe-
der ›Fundierung‹ von Gesellschaft beschreibt. Genuin psychoanalytisch ge-
dacht scheint dabei insbesondere der Verweis darauf, dass die verleugnete 
Kontingenz niemals ganz ausgelöscht wird, weshalb die ›Schließung‹ der 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Unbewusste darum zunächst eine konservierende, den Status Quo er-
haltende Funktion:

»Das gesellschaftlich Unbewusste ist somit wie ein Behälter, der all das 
aufnehmen muss, was eine Gesellschaft gegen ihren Willen verändern 
könnte.« (Erdheim 1982: 221)

Insofern macht es Sinn, wenn der marxistische Literaturwissenschaftler 
Fredric Jameson anstatt von einem gesellschaftlichen lieber von einem 
»politischen Unbewussten« spricht (vgl. Jameson 1981). Obgleich ich 
diesen Terminus im Folgenden nicht übernehmen werde, besitzt er doch 
immerhin einen wichtigen Vorzug: Der Verweis auf das Politische zeigt 
an, dass das gesellschaftliche Unbewusste nicht als statisch abgeschlos-
sener »Behälter« zu betrachten ist, wie Erdheim etwas missverständlich 
formuliert. Das gesellschaftliche Unbewusste ist der lebendige Ort ei-
ner nicht zuletzt auch politischen Auseinandersetzung zwischen den ver-
drängenden Tendenzen der Gesellschaft und jenen, die sich gegen diese 
Verdrängung sträuben. Freuds ›dynamischer Gesichtspunkt‹ ist hier von 
entscheidender Bedeutung: Verdrängung, das ist immer auch ein Kon-
flikt, ein Kampf zwischen widerstreitenden Kräften im Subjekt – und in 
der Gesellschaft, die sich aus diesen Subjekten zusammensetzt. 

3.3.2 Imaginäre Lösungen: Bilder als gesellschaftliche Wünsche

Der psychoanalytische Begriff der Verdrängung impliziert, dass es beim 
bloßen Ausschluss des Verdrängten aus dem Bewusstsein nicht bleibt. 
Auch das gesellschaftlich Verdrängte, das ja seinen Sitz nirgendwo an-
ders denn in der Psyche des Einzelnen hat und insofern den Mechanis-
men der Individualpsychologie unterliegt, will wiederkehren und sich 
Ausdruck verschaffen. Ein Weg dieser Wiederkehr auf gesellschaftli-
cher Ebene ist der offene Konflikt, der entsteht, wenn einzelne Ge-
sellschaftsmitglieder oder Gruppen durch Bewusstwerdung aus der 
kollektiven Verdrängung ausbrechen, um die ausgeschlossenen Mög-
lichkeiten politisch einzufordern oder gar zu verwirklichen. Auch un-
terhalb dieser Schwelle zum offenen Konflikt aber bleibt das gesell-
schaftliche Unbewusste nicht komplett ausgeschlossen. Wie Devereux 
bemerkt, stellt die Gesellschaft selbst bestimmte »Mittel« zur Verfü-
gung, welche die Wiederkehr des Verdrängten auf ›kulturell geordne-
te‹ Weise ermöglichen:

Gesellschaft – und mit ihr, so ließe sich ergänzen, die Verdrängung als Ver-
such einer solchen Schließung – allenfalls vorübergehend gelingen kann (vgl. 
ebd.: 31–36).

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

»Die Kultur tendiert […] dazu, wenn auch widerwillig, gewisse kulturel-
le Mittel bereitzustellen, welche den Ausdruck dieser Triebe wenigstens 
in marginaler Form gestatten.«59 (Devereux 1970: 12)

Eines dieser Mittel ist das psychosoziale Arrangement der Bilder, dessen 
Funktionsweise in Abschnitt 3.2.2 rekonstruiert wurde. In ihm findet die 
Gesellschaft gewissermaßen ›zu sich selbst zurück‹: Wenn die Kunst dem 
Einzelnen mit seinen individuellen Verdrängungen den Rückweg in die 
Gesellschaft ermöglicht, wenn andererseits aber das individuelle Unbe-
wusste des Künstlers selbst schon eine gesellschaftliche Dimension be-
sitzt, dann sind die Rückwege in die Gesellschaft nicht zuletzt auch die 
Rückwege der Gesellschaft als ganzer, die ihren ›ausgeschlossenen Mög-
lichkeiten‹ die Rückkehr auf die Bühne der Öffentlichkeit erlaubt. 

Den Grundmechanismus dieser öffentlichen Wiederkehr des Ver-
drängten im Medium der Kunst hatte bereits Norbert Elias beobachtet, 
als er in Über den Prozeß der Zivilisation (1936b) über die kollektiven 
Phantasien der Gesellschaft nachdachte. Ganz im Sinne Freuds deutet 
Elias die Lust an »Gewalttat und Liebesleidenschaft« im Roman oder 
im Film als Wiederkehr der entsprechenden Regungen, die im Zuge des 
Zivilisationsprozesses aus dem öffentlichen Leben verbannt, das heißt 
gesellschaftlich verdrängt wurden: 

»Das Leben wird in gewissem Sinne gefahrloser, aber auch affekt- oder 
lustloser, mindestens, was die unmittelbare Äußerung des Lustverlan-
gens angeht; und man schafft sich für das, was im Alltag fehlt, im Traum, 
in Büchern und Bildern seinen Ersatz: so beginnt der Adel auf dem Wege 
der Verhöflichung Ritterromane zu lesen, so sieht der Bürger Gewalttat 
und Liebesleidenschaft im Film.« (Elias 1936b: 341)

Aber die Wiederkehr des Unbewussten im psychosozialen Arrangement 
der Kultur, darin liegt das Geheimnis seines Funktionierens, bleibt ih-
rerseits unbewusst. Die Bürger wissen nicht, warum sie von »Gewalttat 
und Liebesleidenschaft im Film« so besessen sind. Die Kunstform hat 
ihre Wirkung getan: Das gesellschaftliche Unbewusste darf wiederkeh-
ren nicht obwohl, sondern weil es unbewusst bleibt.

Was ist es, das auf dieser gesellschaftlichen Bühne, sichtbar und un-
sichtbar, offen und unbewusst zugleich, zur Aufführung gebracht wird? 
Zunächst ist noch einmal festzuhalten, dass ausnahmslos alle Wünsche 

59	 	Einen verwandten Gedankengang formuliert Robert Pfaller (2008: 20), der 
ebenfalls im Anschluss an Freud, aber auch an Nietzsches Geburt der Tra-
gödie (1872/1886), auf die psychische Entlastungsfunktion der Kultur (bzw. 
hier der Religion als kultureller Institution) hinweist: »Was die Individuen 
nicht mit ihrem Ich in Einklang bringen können, das kann allerdings manch-
mal, unter günstigen Bedingungen, die Kultur übernehmen.«

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

oder Erinnerungen, auch die öffentlich aufgeführten, im Ursprung nur 
die Wünsche und Erinnerungen von Einzelnen sein können. Doch kön-
nen sie wiederum an sich schon eine gesellschaftliche Dimension aufwei-
sen – wann immer der Einzelne von sich selbst nicht nur als Individuum 
träumt, sondern auch von sich als Gesellschaftsmitglied, oder wenn er 
gar im engeren Sinne von der Gesellschaft träumt, in der er lebt und die 
seine unmittelbare Lebenswirklichkeit darstellt. Streng genommen be-
sitzt potentiell jeder Traum in diesem Sinne eine gesellschaftliche Dimen-
sion, wenn er als psychisches Geschehen eines in Gesellschaft lebenden 
Menschen begriffen wird, der im Traum seine Lebenserfahrungen ver-
arbeitet, die immer auch Erfahrungen in und mit der Gesellschaft sind. 
Und spätestens dann, wenn die individuellen Träume tatsächlich kollek-
tiv werden und intersubjektive Resonanzbeziehungen stiften, darf man 
sagen, dass ihnen nicht mehr nur der Einzelne, sondern die Gesellschaft 
als ganze von sich träumt.60 Die Wünsche, die sich in solchen Träumen 
erfüllen, sind nicht mehr nur individuelle, sondern gesellschaftliche Wün-
sche; die Erinnerungen, die sich in ihnen ausdrücken, sind gesellschaft-
liche Erinnerungen; die unbewusste Denktätigkeit, die sich in ihnen ma-
nifestiert, ist das unbewusste Denken der Gesellschaft selbst.

Der Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat den Mechanismus des gesell-
schaftlichen Denkens im gemeinsamen Traum der Kunst am Beispiel 
der Gesichtsbemalungen der brasilianischen Caduveo-Indianer unter-
sucht und rekonstruiert (vgl. Lévi-Strauss 1955: 151–189). Die Cadu-
veo, so jedenfalls das Ergebnis seiner Feldforschungen in den 1950er 
Jahren, haben eine problematische, von gesellschaftlichen Asymmetrien, 

60	 	Vgl. hierzu auch Siegfried Kracauers Formulierung über das Unterhaltungski-
no: »Die blödsinnigen und irrealen Filmphantasien sind die Tagträume der 
Gesellschaft, in denen ihre eigentliche Realität zum Vorschein kommt, ihre 
sonst unterdrückten Wünsche sich gestalten.« (Kracauer 1928: 280) In sei-
ner Studie Von Caligari zu Hitler (1947) baut Kracauer diesen Gedanken 
sogar zu einem filmsoziologischen Forschungsprogramm aus, mit welchem 
»mittels einer Analyse der deutschen Filme tiefenpsychologische Disposi-
tionen, wie sie in Deutschland von 1918 bis 1933 herrschten, aufzudecken 
sind« (Kracauer 1947: 7). »Was Filme reflektieren«, so erläutert er in die-
sem Zusammenhang, »sind weniger explizite Überzeugungen als psycho-
logische Dispositionen – jene Tiefenschichten der Kollektivmentalität, die 
sich mehr oder weniger unterhalb der Bewußtseinsdimension erstrecken.« 
(Ebd.: 12) Zur Fortsetzung dieses Forschungsprogramms – an deren Tra-
ditionslinie auch mein eigener Ansatz partizipiert – vgl. die Studie Gesell-
schaftsbilder in Filmen von Martin Osterland (1970), dort außerdem mit 
ausführlicheren Reflexionen zur Frage der ›Kollektivmentalität‹ bzw. zur So-
ziologie des Publikums (vgl. Osterland 1970: 32–55); zu den gesellschaftli-
chen Phantasien im Kino am Beispiel des amerikanischen Horrorfilms auch 
Wood (1986/2003: 63–84). 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Widersprüchen und Spannungen geprägte soziale Wirklichkeit durch die 
Produktion von Kunstwerken beantwortet, in denen diese Widersprüche 
als aufgelöst imaginiert wurden. Jedes individuelle Mitglied des Stammes 
im Einzelnen, in der Summe jedoch alle gemeinsam, haben sich die Ca-
duveo im Medium der Bilder einen Wunsch erfüllt, den sie sich auf der 
Ebene des Realen versagten: 

»Sie [die Caduveo] besaßen […] keine Möglichkeit, ihre Widersprüche 
zu lösen oder sie wenigstens mit Hilfe listenreicher Institutionen zu ver-
tuschen. Doch konnte ihnen dieses Heilmittel, das sie sich auf sozialer 
Ebene versagten, nicht vollständig entgehen. Es hat sich in ihre Gedanken 
eingeschlichen und sie verwirrt. Und da sie sich seiner nicht bewußt wer-
den und es nicht leben konnten, haben sie begonnen, davon zu träumen. 
Nicht in direkter Form, denn dies wäre an ihren Vorurteilen gescheitert, 
sondern in verwandelter und scheinbar harmloser Form: in ihrer Kunst.« 
(Ebd.: 188 f.)

Es ist kein Zufall, wenn Lévi-Strauss hier die Terminologie der Psycho-
analyse evoziert, um seine Beobachtungen zu formulieren. Die Cadu-
veo, so schreibt er, konnten sich ihrer ausgeschlossenen Möglichkeiten 
»nicht bewußt werden«, also haben sie begonnen, davon zu »träumen«. 
Wie schon bei den von Elias beschriebenen Literaturvorlieben der Bür-
ger ist auch bei den Caduveo die Kunst der ›Ersatz‹ für eine als unbe-
friedigend erlebte Wirklichkeit, die gerade in dieser problematischen 
Eigenschaft aber nicht zu Bewusstsein kommen darf, um die Stabilität 
der Kultur nicht zu gefährden. In ihren Bildern imaginiert sich die Ge-
sellschaft eine andere, erfülltere, harmonischere Ordnung, ohne sich der 
Bedeutung und Funktion dessen, was sie da imaginiert, eigentlich be-
wusst zu sein.

Fredric Jameson hat in seinem Kommentar zu Lévi-Strauss’ Analyse 
der Caduveo-Kunst den Begriff der ›imaginären Lösung‹ vorgeschlagen, 
um dieses eigentümliche Verhältnis von Kunst und Gesellschaft zu be-
schreiben. Die Bemalungen der Caduveo, so Jameson, haben die Funk-
tion, »für unlösbare gesellschaftliche Widersprüche imaginäre bzw. for-
male ›Lösungen‹ zu erfinden« (Jameson 1981: 70). Sie sind ästhetische 
Auflösungen realer Widersprüche:

»Auf diese Weise stellt der visuelle Text der Gesichtsmalerei der 
Caduveos eine symbolische Handlung dar, durch die in der Realität 
unüberwindliche gesellschaftliche Widersprüche im Bereich der Ästhetik 
eine rein formale Auflösung zu finden.« (Ebd.: 70)

Das Entscheidende an diesen imaginären Lösungen liegt darin, dass sie 
– auch das steckt ja in der Analogie zum nächtlichen Traum – keine di-
rekten Auswirkungen auf die Wirklichkeit haben. Die imaginäre ist eine 

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

lediglich ›eingebildete‹ Lösung, die gerade aufgrund ihres unbewussten 
Status nicht an den realen Verhältnissen rüttelt, sondern sie im Gegenteil 
erträglicher macht. Das rückt sie in die Nähe der Ideologie, in der ja schon 
Erdheim das gesellschaftliche Unbewusste gesehen hatte, als er ihm die 
Ausblendung von Realitätswahrnehmungen zuschrieb. Aber darin liegt 
nur die eine Seite des Vorgangs, wie Erdheim selbst bemerkt, wenn er 
dem gesellschaftlichen Unbewussten eine »doppelte Funktion« attestiert: 

»Die gesellschaftliche Relevanz des Unbewußten wird durch seine doppel-
te Funktion bestimmt. Es erscheint einmal als eine Art Orkus, in welchem 
all das verschwindet, was nicht bewußtseinsfähig ist, und zum anderen als 
ein Reservoir an Kräften, das die Kreativität des Menschen speist. Im er-
steren Falle ist das Unbewußte der Ort, der, wie ein kosmisches schwarzes 
Loch, alle Phantasien, Wünsche und Wahrnehmungen aufschluckt, die das 
von der Gesellschaft mitgeprägte Bewußtsein nicht zulassen darf, und im 
zweiten Fall ist es der Ort, von dem die schöpferischen Impulse ausgehen, 
die zur Schaffung neuer Welten führen. Für die Gesellschaft wird das Unbe-
wußte also relevant durch seine ›einfrierende‹ und durch seine das Individu-
um in Bewegung setzende, verändernde Funktion.« (Erdheim 1982: 205)

Das gesellschaftliche Unbewusste versteinert also nicht nur; es verflüs-
sigt auch, indem es die ausgeschlossenen Möglichkeiten latent im Spiel 
hält. Damit klärt sich spätestens an dieser Stelle die Frage, die sich im 
Anschluss an Dirk Baeckers Konzeption von ›Kultur als Einspruch‹ ge-
stellt hatte (vgl. 2.3.2): Wie können die ausgeschlossenen Möglichkei-
ten gesellschaftlich aufbewahrt werden, wenn sie doch ausgeschlossen 
sind? Ein erster Teil der Antwort ist in den Psychen der einzelnen Ge-
sellschaftsmitglieder zu suchen, durch die hindurch sich die Verdrängung 
ebenso vollziehen muss wie die Wiederkehr des Verdrängten. Ein zweiter 
Teil der Antwort aber verbirgt sich in der gesellschaftlichen Zirkulation 
der Bilder, auf deren Oberflächen die einzelnen Gesellschaftsmitglieder 
ihre Wünsche in Umlauf bringen. Es sind nicht zuletzt die Bilder mit ih-
ren ›latenten Traumgedanken‹ und ihrem ›bildlichen Unbewussten‹ (vgl. 
3.2.2), durch welche die gesellschaftlich verdrängten Wünsche in der Öf-
fentlichkeit gehalten werden – und von dort aus wieder in die »Fantasie-
arbeit« (Bronfen 2009: 20) der Individuen einfließen.61

61	 	Elisabeth Bronfen (2009: 20) verortet die Phantasien darum an der »Schnitt-
stelle« zwischen Individuum und Gesellschaft: »Fantasien besetzen die un-
saubere Schnittstelle zwischen einem persönlichen Verlangen danach, das 
eigene, idiosynkratische Begehren zu organisieren, und den Pathosgesten, 
Szenen und Geschichten, die das kulturelle Bildrepertoire uns für diese Ar-
beit anbietet. Zwar scheint nichts so intim zu sein wie unsere Tagträume, 
dennoch greifen wir unweigerlich auf kollektive Bildformeln und Denkfi-
guren zurück, wenn wir träumen oder fantasieren.« – Zur Idee von Kultur 

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Solange diese gleichermaßen ausgeschlossenen wie öffentlich zirkulie-
renden Möglichkeiten latent, also unbewusst sind, bleiben sie harmlos 
und ungefährlich. Die Entstellung verhindert, dass sie als ausgeschlosse-
ne Möglichkeiten überhaupt erkannt und politisch virulent werden. So-
lange die Bilder nicht als bedeutungsvoll erkannt, sondern als sinnlose 
›Träumereien‹ abgetan werden, rühren sie nicht an die gesellschaftlichen 
Verdrängungsverhältnisse. Das ändert sich gleichwohl grundlegend, so-
bald sie als Wunscherfüllungen verstanden und damit als Ausdruck einer 
mangelhaften Wirklichkeit erkannt werden. Dann können sie geradezu 
explosive Wirkungen entfalten. Ein Träumer, der durch die Analyse sei-
ner Träume realisiert, dass die Wirklichkeit, die ihn zum Träumen bringt, 
eine leidvolle Wirklichkeit ist, beginnt zu erkennen, dass es mit dem 
Träumen allein nicht getan ist, um dem Leiden abzuhelfen. 

In solchen Momenten kommt dem gesellschaftlichen Unbewussten 
nicht mehr eine ideologische, sondern im Gegenteil eine utopische Funk-
tion zu – und zwar in jenem starken Sinne des Wortes, den ihm der Phi-
losoph Ernst Bloch in seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung (1959) 
beigelegt hat. Auch bei Bloch nämlich geht es in gewisser Weise um das 
Unbewusste, an dem er jedoch wesentlich stärker als Freud die Dimen-
sion der Zukunft betont. Das Nicht-mehr-Denkbare des Unbewussten, 
das eben doch nie restlos aus dem Denken getilgt werden kann, erscheint 
ihm als »Noch-Nicht-Bewußtes« (Bloch 1959: 61) im Sinne eines unbe-
wusst Gedachten, das nach Artikulation und Verwirklichung drängt.62 

als Bildarchiv siehe auch Aby Warburgs Einleitung zum Bilderatlas Mne-
mosyne (1929), auf den sich Bronfen hier bezieht; zu Warburgs Mnemo-
syne-Konzept vgl. wiederum Gombrich (1970: 375–408), Bauerle (1988) 
und Michaud (1999).

62	 	Vgl. in diesem Zusammenhang insbesondere die Auseinandersetzung Blochs 
mit Freuds Theorie des Unbewussten (vgl. ebd.: 59–62) und des Traums (vgl. 
ebd.: 86–128). Bloch kritisiert Freud dort für seine Rückwärtsgewandtheit, 
das heißt für seine einseitige Konzentration auf Nicht-mehr-Bewusstes; den 
Begriff des Unbewussten selbst lehnt er aufgrund dieser Schieflage sogar 
gänzlich ab. Diese Kritik an Freud wirkt sich auch auf die Auffassung der 
Träume aus: Wie Freud sieht Bloch die Träume (und v. a. die Tagträume ein-
schließlich der Mythen und Märchen) als Wunscherfüllungen an, doch un-
terscheidet er sich diametral in der Charakterisierung dieser Wünsche. Wo 
Freud (hauptsächlich) infantile, aus der Vergangenheit gespeiste Traumwün-
sche im Blick hatte, erscheint der Traum bei Bloch vielmehr als »Traum nach 
vorwärts« (ebd.: 132, vgl. 1616–1622). Entsprechenes gilt für die Kunst, de-
ren »Wunschbilder« (ebd.: 393–519) und »Wunschlandschaft[en]« (ebd.: 
929–981) er als ästhetische Vorgriffe auf mögliche Zukunft analysiert: Anti-
zipationen einer Welt, die noch nicht ist, aber sein könnte. Weiterführend zu 
den ästhetischen Dimensionen in Blochs Werk vgl. Jameson (1971) und Ue-
ding (1974); zum Verhältnis zwischen Bloch und Freud auch Gekle (1986).

TRAUM

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Der bloße Traum von einer anderen Wirklichkeit kann somit zum Vor-
Bild und »Vor-Schein« (ebd.: 242–255) dieser anderen Wirklichkeit wer-
den, deren Wünschbarkeit und Denkbarkeit, wenn schon nicht deren Re-
alisierbarkeit, er bereits durch seine bloße Existenz beweist. Der Traum, 
darin trifft Bloch sich doch wieder mit Freud, macht das Undenkbare 
denkbar, das Unwünschbare wünschbar. 

Zu derart utopischen Vergegenwärtigungen des Noch-nicht-Seienden 
werden die Bilder, sobald sie nicht mehr nur als sinnlose Unterhaltungs-
produkte abgetan, sondern als Träger echter Ausdrucksgehalte erkannt 
und ernstgenommen werden. Dann kehren sie nicht mehr nur als harm-
lose ›imaginäre Lösungen‹ in die Gesellschaft zurück, um diese in psy-
chosozialen Arrangements zu stabilisieren, sondern brechen die einge-
spielten Arrangements der Gesellschaft auf, um reale Lösungen in Gang 
zu setzen. Die unbewussten Dimensionen der Gesellschaft hören dann 
»gleichsam auf, Kitt zu sein und werden Sprengstoff«, wie Erich Fromm 
(1932: 53) dieses Explosivwerden des gesellschaftlichen Unbewussten 
einmal genannt hat.

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3 Traum
	3.1 Am Schauplatz der Träume
	3.2 Kollektivierung der Träume
	3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten


