3 Traum

Die Psychoanalyse ist die Wissenschaft vom Unbewussten. Sie erforscht
die verdrangten Tiefen der menschlichen Seele. Thr Begriinder, Sigmund
Freud, sah als sein Hauptwerk Die Traumdeutung (1900) an; das um-
fangreiche, mehrfach tiberarbeitete Buch galt ihm auch Jahre spiter noch
als wichtigstes Grindungsdokument seiner neuen Wissenschaft.” In ihr
entwickelt Freud jenes weitreichende — und weithin bekannte — Ver-
stindnis des Unbewussten und der Verdringung, das fortan zum Kern-
gehalt der Psychoanalyse, ihrem »Schibboleth« (Freud 1923b: 283), wer-
den sollte.

Weniger bekannt ist die Tatsache, dass die Traumdeutung auch ein
»Bildkonzept avant la lettre« (Schmuckli 2006: 12) enthilt — eine Auf-
fassung vom Unbewussten als Bildersprache, als Denken im Medium
von Bildern. Denn der Traum, wie Freud ihn beschreibt, ist dem We-
sen nach eine Bilderwelt; in diesem Sinne ist die Psychoanalyse auch
eine Wissenschaft der Bilder. » Vielleicht lag das Wesentliche der Freud-
schen Leistung in der Entdeckung des imaginaren Elements der Psyche«,
schreibt Castoriadis in Gesellschaft als imagindre Institution (1975: 468)
nicht ohne Grund. Die unbewussten psychischen Vorginge, fiir welche
die Psychoanalyse sich interessiert, sind Vorginge des Imaginaren, also
der bildschopfenden Kraft im Menschen.

Im Ausgang von der Traumdeutung, aber auch dariiber hinaus, werde
ich im dritten Teil meiner Ausfiihrungen die im Freud’schen Werk ent-
haltenen, aber noch wenig beleuchteten Ansitze zu einer psychoanaly-
tischen Bildtheorie rekonstruieren und um weiterfithrende Uberlegun-
gen erginzen. Der entscheidende Schritt ist hierbei die Ubertragung der
Freud’schen Bildtheorie des Traums auf das Phanomen der dufSeren Bil-
der der Gesellschaft: In ihren offentlich zirkulierenden Bildern, so werde
ich zeigen, traumen Gesellschaften auf dhnliche Weise von sich, wie In-
dividuen von sich triumen. Die Bilder, so lisst sich diese Ubertragung in
einer priagnanten Analogie zuspitzen, die zugleich die Hauptthese meines
Buches formuliert, sind die kollektiven Traume der Gesellschaft.

Das erste Kapitel ist dem nachtlichen Traum als anderem Schau-
platz gewidmet (3.1). Der erste Abschnitt fuhrt in Freuds Theorie des
Traums als unbewusster Bildersprache und Wunscherfullung ein (3.1.1),
der zweite in seine Analyse der » Traumarbeit«, also der psychischen

1 So wichtig war ihm das Werk, dass er es beim Erscheinen im November
1899 sogar um zwei Monate auf das Jahr 1900 vordatierte, um seine Stel-
lung als Aufbruchsschrift ins 20. Jahrhundert anzuzeigen (vgl. die editori-
sche Einleitung in Freud 1900: 13). Zur wechselvollen Editionsgeschichte
des Buches siehe auch Grubrich-Simitis (1999) und Marinelli/Mayer (2002).

135

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Transformation der Bilder (3.1.2). Im dritten Abschnitt wird der von
Freud analysierte >Wolfstraum« des sogenannten >Wolfsmannes< betrach-
tet, der einige (namentlich realistische bzw. traumatische) Aspekte des
Traums zu Tage fordert, die Freud in der Traumdeutung noch nicht be-
riicksichtigt hatte (3.1.3). Der Fall des Wolfsmannes ist auch darum von
besonderem Interesse, weil er sich malerisch betétigte und seinen Traum
tatsachlich in gufere Bilder verwandelte.

Von der Kunstproduktion des Wolfsmannes fithrt der Weg zu einer
psychoanalytischen Theorie der Kunst als Kollektivierung der Traume
(3.2). Dieses Kapitel ist zugleich als eine Fortsetzung und als eine Ver-
tiefung des oben entwickelten Modells der Imaginationskollektivierung
(vgl. 2.2.3) angelegt. Der erste Abschnitt widmet sich der sozialen Di-
mension der Kunst als einer >Einladung zum gemeinsamen Tagtraums,
die als intersubjektives >Resonanzgeschehen« zwischen Kunstler, Kunst-
werk und Publikum begriffen wird (3.2.1). Der zweite Abschnitt be-
leuchtet die formalen Aspekte der Kunst, die fur dieses Resonanzgesche-
hen und damit fur die erfolgreiche Kollektivierung der Traume sowie
fur ihre gesellschaftliche Funktion als >psychosoziales Arrangement< eine
entscheidende Rolle spielen (3.2.2).

Das dritte Kapitel schliefSlich erweitert den Betrachtungshorizont
noch einmal, indem es nicht nur die Kunst, sondern auch die Gesell-
schaft als ganze auf ihre unbewussten Dimensionen hin untersucht (3.3).
Als Zentralbegriff in diesem Zusammenhang wird im ersten Abschnitt
das Konzept des >gesellschaftlichen Unbewussten< im Anschluss an Er-
ich Fromm, Georges Devereux, Mario Erdheim und andere Autoren ein-
gefiihrt (3.3.1). Der zweite Abschnitt widmet sich der systematischen
Verortung der Bilder in dieser psychoanalytischen Auffassung von Ge-
sellschaft, insbesondere ihren Funktionen als 6ffentliche Biithne fiir die
gefahrlose Wiederkehr des Verdriangten sowie als kollektive Wunscher-
fullung bzw. als >imaginare Losung« (3.3.2).

3.1 Am Schauplatz der Traume

3.1.1 Der Schlaf der Vernunft: Freuds Traumdeutung

»Die Wachenden haben eine einzige und gemeinsame Welt, doch im
Schlummer wendet sich jeder von dieser ab in seine eigene«, heifSt es in
einem Fragment Heraklits (Diels/Kranz 1922: § 89), des vorsokratischen
Denkers der Gegensitze und Widerspriiche. Darin steckt gleichermafSen
eine Phinomenologie der lebensweltlichen Erfahrung des Gegensatzes
von Tag und Nacht, Wachen und Schlafen, als auch die metaphorische
Ubertragung dieses vertrauten Gegensatzpaares zur Veranschaulichung

136

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

eines anderen, weniger konkreten Gegensatzes: desjenigen von Gesell-
schaft und Individuum. Im nichtlichen Traum wird das Auseinandertre-
ten von kollektiver und privater Wirklichkeit sinnfillig. Die Wachenden
bewohnen »eine einzige und gemeinsame Welt«, im Schlaf aber lebt je-
der in seiner eigenen, privaten Szenerie.*

Auch Freud denkt seine Theorie des Traums von diesem Gegensatz
aus.? In einer zentralen Formulierung seiner Traumdeutung schreibt er,
dass der »Schauplatz der Triume ein anderer ist als der des wachen Vor-
stellungslebens« (Freud 1900: 72).4 Der Traum entfiihrt uns in eine an-
dere Welt, die sich radikal vom gesellschaftlich geteilten Wachleben un-
terscheidet. Er ist das Subjektive schlechthin, weil er uns auf maximal
individuelle Weise mit den im Wachleben verdriangten und unbewuss-
ten Abgriinden unseres Innersten konfrontiert; um die Gesetze der Kul-
tur scheint er sich nicht zu kimmern. Der Traum ist die Antikultur im
Subjekt; er ist der Ort, an dem sich das Andere der Kultur im Inneren
des Einzelnen artikuliert. Nacht fur Nacht sind wir Wanderer zwischen
den Welten, wenn wir einschlafen und wieder aufwachen und dabei die
Grenze passieren, die das dunkle Reich des Unbewussten von jenem des
Bewusstseins trennt.

Die Traumdeutung ist zuallererst eine phinomenologische Erkun-
dung dieser psychischen Realitit des Traums als eigener »Existenzforme«
(ebd.: §87). Ihr Material sind Freuds eigene Traume, aber auch die sei-
ner Patienten. Wiirde man die Traumdeutung andererseits aber nur als

2 Vgl. zu diesem Gedanken auch Schiitz/Luckmann (2003: 68) tiber die >Sub-
sinnwelt« des Traums: »Beztiglich der Sozialitit ist zu sagen, daf$ der Zu-
stand des Traumens [...] wesentlich einsam ist. Wir konnen nicht zusammen
traumen. «

3 Zur »Nachtseite des Seelenlebens« bei Freud vgl. Bronfen (2008: 121-138);
zur Traumdeutung auch ebd.: 201-218. Allgemein zu Freuds Traumtheo-
rie siehe die Darstellungen bei Erikson (1954), Kemper (1955), Brenner
(1955: 174-196), Altman (1975), Meltzer (1984a), Ferguson (1996: 59-89),
Mertens (1999: 13-66), Gehring (2008: 144-199) sowie die Sammelban-
de von Deserno (1999) und Hau/Leuschner/Deserno (2002). Eine interes-
sante politische Lektiire der Traumdeutung findet sich bei Hessing (2000);
kulturtheoretische Lesarten bieten Ricceur (1965) und Tiircke (2008). Zu
den ideengeschichtlichen Vorldaufern Freuds in der Traumforschung des 19.
Jahrhunderts vgl. die Studie von Goldmann (2003) sowie Liitkehaus (1989).
Speziell zu den bildlichen Aspekten des Traums vgl. Pontalis (1972), Gondek
(2000), Brumetz/Ruhs (2000) und Schmuckli (2006); allgemein zur Rolle
der Bilder in der Psychoanalyse vgl. Castel (1965), Hevers (2002), Tisseron
(2005), Leuzinger-Bohleber (2005) und Gehrig (2009).

4  Die durch Freud bekannt gewordene Formulierung geht urspriinglich auf
Theodor Fechner (1860: 520) zuriick; Freud zitiert sie lediglich. Siehe hier-
zu auch oben, S. 62, Anm. 59.

137

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Phanomenologie des Traums lesen, so wire kaum nachvollziehbar, war-
um Freud sie geradezu als Grundungstext der Psychoanalyse tiberhaupt
ansah. Was er am Beispiel des Traums entdeckte, reicht vielmehr weit tiber
das Traumphanomen als solches hinaus. Es war das Reich des Unbewuss-
ten iberhaupt, das sich Freud am Beispiel des Traums eroffnete. Auch die
neurotischen Symptome, die Fehlleistungen des Alltags, die Mythen und
Miarchen, der Witz und die Kunst bewohnen dieses Reich. Und doch ist
der Traum mehr als nur ein Beispiel neben anderen fiir das Wirken des
Unbewussten. Er ist sein Inbegriff, sein Paradigma, seine reinste Verkor-
perung. Im Traum ist das Unbewusste sozusagen ganz bei sich selbst.
Freuds zentrale Definition des Traums tiberrascht zuerst durch die
starke Betonung seines bildhaften Charakters: Er beschreibt ihn als
»Umsetzung von Gedanken in visuelle Bilder« (Freud 1916-1917: 182,
vgl. 1900: 511 f.). Zwar arbeitet der Traum gelegentlich »auch mit Ge-
horsbildern und in geringerem MafSe mit den Eindriicken der anderen
Sinne« (Freud 1900: 73).5 Das zentrale Moment macht jedoch das »Her-
vortreten von Bildern« (ebd.: 73) aus. Der Traum, so haben spitere Au-
toren diese Beschreibung weiterentwickelt, ist eine visuelle Szene, die auf
einer Art innerer Biithne, einem »dream screen« (Lewin 1946, 1953) bzw.
einer »Traumleinwand« (Pontalis 1972: 34) aufgefuhrt wird. Die For-
mulierung vom »Schauplatz« ist demnach wortlich zu verstehen: Das
Traumgeschehen vollzieht sich im Medium einer Bildersprache, die ihre
Gegenstande »anschaulich« vor das innere Auge des Subjekts >hinmalt.

»Der Traumphantasie fehlt die Begriffssprache; was sie sagen will, muf$
sie anschaulich hinmalen, und da der Begriff hier nicht schwichend ein-
wirkt, malt sie es in Fiille, Kraft und Grofle der Anschauungsform hin. «
(Freud 1900: 10%)

Der Traum stellt dar, wie ein Maler es tut; oder besser noch: wie die
bewegten Bilder im Kino es tun, die mit dem Traum so oft verglichen
wurden.® Fast lisst sich der Traum darum als eine Art nichtliches Kino

5 Tatsachlich wird in circa zwei von drei Triumen im Erwachsenenalter auch
sprachlich interagiert (vgl. Strauch 2002: 84 f.); diese Tatsache widerspricht
jedoch nicht einer inhaltlichen Dominanz des Visuellen im Traum, die sich
empirisch bestitigen lasst (vgl. Rechtschaffen/Buchignani 1992). Zum -
iiberaus seltenen — Phinomen der »bildlosen Triume« vgl. aber auch Fi-
scher-Kern (2004).

6  Erste Formulierungen der Film-als-Traum-Analogie finden sich bereits zu
Anfang des 20. Jahrhunderts (z.B. Lukdcs 1913: 114); spater nimmt sie
v.a. in psychoanalytischen Filmtheorien eine prominente Rolle ein (vgl. die
Uberblicksdarstellungen von Zeul 1994, Hediger 2004 und Briitsch 2009).
Idealtypisch kommt sie in vier — zum Teil eng miteinander verwobenen —
Auspragungen vor: erstens als allgemeine, »anthropologische« Beschreibung

138

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

beschreiben — mit dem entscheidenden Unterschied, dass wir beim Traum
in der Regel nicht wissen, dass wir nur traumen, sondern ihn als Hal-
luzination erleben: »Der Traumende weifd nicht, daf$ er triumt, wih-
rend der Filmbetrachter weifs, dafs er im Kino ist.« (Metz 1977: 79; vgl.
1975 1004)

Freud postuliert ein eigenes psychisches System, das fiir das nachtli-
che Spektakel auf der Traumleinwand verantwortlich ist: den sogenann-
ten »Primédrvorgang« im Unterschied zum »Sekundirvorgang« (Freud
1900: 571) bzw. (so die hiufig gebrauchte Rickiibersetzung aus dem
Englischen) den >Primdrprozess< im Unterschied zum >Sekundarprozess«
(vgl. Laplanche/Pontalis 1967: 396). Der Sekundarprozess entspricht im
Grofsen und Ganzen den Operationen des Wachbewusstseins; er ist rati-
onal organisiert, gehorcht den logischen Gesetzen der Vernunft und ar-
beitet mit kausalen und temporalen Verkniipfungen. Den Primarprozess
beschreibt Freud dagegen als vor-rationale, »primitive Denktitigkeit«
(Freud 1900: 539). Er bildet den dltesten, wilden »Kern« (ebd.: 572) der
Psyche. Seine Bezeichnung tragt er, weil er sowohl gattungs- als auch in-
dividualgeschichtlich primar ist und am Anfang steht, wihrend sich der
Sekundarprozess »erst allmahlich im Laufe des Lebens« (ebd.) ausbildet
und den Primdrprozess tiberlagert, ohne ihn je ganz abzulosen.

Die geistigen Operationen des Primarprozesses folgen dem Gesetz
der »Assoziationsverkettung« (ebd.: 507, vgl. 504—509). Freud hatte
solche Verkettungen in der Vor- und Frithphase der Psychoanalyse an-
hand der Wortassoziationen von Patienten erstmals kennengelernt.” Die

des Zusammenhangs von Film und Phantasie, Imagination, Fiktion etc. (vgl.
Morin 1956); zweitens im Zuge eines phinomenologischen, an Freud ge-
schulten Vergleichs von Film und Traum auf der Ebene der Bilder und ihrer
Darstellungsweisen (vgl. Montani/Pietranera 1938, Lebovici 1949, Kunt-
zel 1975); drittens, zum Teil ebenfalls an Freud sowie an Lewins »dream
screen« (1946, 1953) orientiert, auf der Ebene des Kino-Erlebnisses und der
Kino-Apparatur (vgl. Kracauer 1960: 215-233, Metz 1975, Eberwein 1984,
Koch 2002, Zeul 2003), insbesondere im Kontext der »Apparatus-Theorie«
der 1970er Jahre, welche die ideologischen Effekte und das >Blick-Regime<
des Films betont (vgl. Baudry 1970, 1975; dazu Winkler 1992); und vier-
tens im funktionalen Sinne, wonach der Film eine bestimmte Funktion in
der Psyche des Zuschauers tibernimmt und dadurch etwas iiber diesen Zu-
schauer bzw. die Gesellschaft aussagt (vgl. Musatti 19 50, Wolfenstein/Leites
1950: 11-16, Bronfen 1999: 4147, Diken/Laustsen 2007: 1—-17 sowie G.
Schneider 2008: 23 f.). Mein eigener Gebrauch der Bild-als-Traum-Analo-
gie umschliefSt im Grundsatz alle vier genannten Bedeutungsfacetten, wird
aber v. a. im Hinblick auf den zweiten und vierten Aspekt ausbuchstabiert.
7 Zum Konzept der Assoziationsverkettungen, das neben Aristoteles (De me-
moria) u.a. auf die psychologischen Untersuchungen von Hermann Ebbing-
haus (1885: 123-169) und Wilhelm Wundt (1896: 262—291) sowie auf Carl

139

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Verbindungen des Primidrprozesses kiimmern sich nicht um logische Zu-
sammenhange, sie >schliefSen kurz«, was auf irgendeine Weise zueinander
in Beziehung steht und sich gegeneinander austauschen lisst. Der Pri-
marprozess »springt von einem Gedanken oder Bild zum anderen und
148t rationale Uberlegungen aufler acht; er gleicht mehr einem Energie-
fluf§ als dem Denken« (Altman 1975: 20). Dank seiner »grofSeren Be-
weglichkeit« (Freud 1915a: 145) ist das assoziative Denken des Pri-
marprozesses durchldssiger fiir die Inhalte des Unbewussten, weshalb
Freud diese Denkform in Gestalt des >freien Assoziierens< schon frith
zur »Grundregel« (Freud 1912: 167, vgl. 1900: 121) der psychoanaly-
tischen Kur erhoben hatte.

Waihrend sich das freie Assoziieren bereits im Medium der Sprache
vollzieht, also auf einem vergleichsweise entwickelten psychischen Ni-
veau, erscheint der Primarprozess im Traum in seiner »primarens, ontoge-
netisch fritheren Gestalt. Der Traum ist eine » Regression« (Freud 1900:
§10-524), eine »Riickkehr in die primitive Bildsprache« (Turcke 2008:
53). Auch inhaltlich zeigt er diesen regressiven Zug ins Archaische mit
seiner charakteristischen »Vorliebe fiir das Ungemessene, Ubertriebene,
Ungeheuerliche« (Freud 1900: 105), fiir bizarre, scheinbar absurde Ge-
schehnisse und Konstellationen, fir triebhafte Sexualitit und offene Ag-
gression. Andererseits ist das wilde Denken des Traums doch nicht der-
art wild, dass es aufhorte, intelligibel und deutbar zu sein. Der Traum
ist »ein sinnvolles psychisches Gebilde« (ebd.: 29), beginnt Freud seine
Argumentation der Traumdeutung und wendet sich damit gegen die sei-
nerzeit herrschenden physiologischen Theorien, die den Traum als sinn-
loses Abfallprodukt der Psyche gedeutet hatten.® Freud stellt ihnen eine

Gustav Jungs Assoziationsstudien (vgl. 1906) zurtickgeht, vgl. Freud (1916—
1917: 122-126). Eine eigene allgemeine (>metapsychologische<) Theorie der
Assoziationsverkettungen hat Freud nicht entwickelt; vgl. aber die frithen
— noch >vor-psychoanalytischen<« — Ausfithrungen zu den Aphasien (Freud
1891: 74 ff.).

8  Die Auffassung vom Traum als sinnlosem Gebilde ist auch #ach Freud noch
hiufig anzutreffen, am einflussreichsten bei Hobson/McCarley (1977), die
den Traum als nichtliche Verarbeitung zufilliger Erregungssequenzen bzw.
»noisy signals« (ebd.: 1347) aus dem Hirnstamm durch hohere Hirnregio-
nen interpretieren. Diese rein physiologische Erkldrung allerdings auch in-
nerhalb der Neurowissenschaften inzwischen stark umstritten (vgl. Solms
1999; Wiegand/von Spreti/Forstl 2006: 25—33; zur Hobson-Solms-Debat-
te auch Fiss 2002), wihrend im Gegenzug gerade die psychoanalytische
Traumtheorie eine unerwartete Renaissance erfihrt. So resiimiert der Neu-
rowissenschaftler Mark Solms (1999: 85), dass die »jiingsten Forschungs-
beitrdge der Neurowissenschaften in den wesentlichen Ziigen mit der von
Freud in seiner Traumdeutung entworfenen Theorie durchaus vereinbar
[sind]. Mehr noch: Die Freudsche Konzeption der triumenden Psyche ist

140

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»psychologische Technik« gegeniiber, »welche gestattet, Traume zu deu-
ten« (ebd.). Hinter den scheinbar sinnlosen Inhalten des Traums ver-
birgt sich, so Freud, eine sinnvolle Ausdruckssprache des Unbewussten.

Einen Traum als derartige Ausdruckssprache zu entschliisseln und sei-
nen Sinngehalt zu verstehen, heifit fiir Freud, ihn zu ubersetzen, wie
man einen Text Ubersetzt. Das wiederum bedeutet, einen ersten Text in
einen zweiten, neuen Text zu verwandeln. So setzt der Akt der Traum-
deutung zuallererst mit einer fundamentalen Verdoppelung des Traums
ein: Wenn der Traum definitionsgemafS eine >Umsetzung von Gedanken
in visuelle Bilder« ist, dann existiert er notwendig zweifach — einmal als
»Original« (ebd.: 280), das andere Mal in »Ubersetzung« (ebd.). Dar-
um gilt es, zwischen dem »manifesten Trauminhalt« einerseits und dem
»latente[n] Trauminhalt« oder » Traumgedanken « andererseits zu unter-
scheiden (ebd.). Der manifeste Trauminhalt ist der tatsichlich getraumte
Traum im Sinne der »uns meist fragmentarisch scheinenden Erinnerung,
die sich nach dem Erwachen an ihn einstellt« (Freud r9o5a: 149 f.). Der
latente Traum hingegen ist die interpretativ zu erschlieffende Bedeutung
>hinter< dem Traum. Latenter und manifester Traum verhalten sich zuei-
nander wie »zwei Darstellungen desselben Inhaltes«, von denen die eine
auf die andere verweist und sie enthalt:

»Traumgedanken und Trauminhalt liegen vor uns wie zwei Darstel-
lungen desselben Inhaltes in zwei verschiedenen Sprachen, oder besser
gesagt, der Trauminhalt erscheint uns als eine Ubertragung der Traum-
gedanken in eine andere Ausdrucksweise, deren Zeichen und Fiigungs-
gesetze wir durch die Vergleichung von Original und Ubersetzung ken-
nenlernen sollen.« (Freud 1900: 280)

Latente Traumgedanken und manifester Trauminhalt verhalten sich zu-
einander nicht nur wie »Original und Ubersetzung«, sondern mehr noch
wie Klartext und Ratselsprache. Die Traumgedanken sind verschlusselt,
eben darum heiflen sie >latent¢ sie verstecken sich unter der sichtba-
ren Oberfliche des Traums und seiner »Bilderschrift« (ebd.). So gleicht
der Traum fur Freud einem »Bilderritsel (Rebus)« (ebd.), wie man es
aus Zeitungen und Illustrierten kennt. Er ist eine Aufforderung zur Ent-
schliisselung, zur Freilegung seines latenten, verborgenen Sinns.

in manchen Aspekten in derart schliissiger Ubereinstimmung mit dem erst
heute zur Verfiigung stehenden Datenmaterial, daf$ ich personlich sogar der
Meinung bin, wir wiren gut beraten, Freuds Modell als Orientierungsrah-
men fiir die ndchste Phase unserer neurowissenschaftlichen Untersuchun-
gen zu nutzen.« Fiir eine dhnliche Einschitzung vgl. Shevrin/Eiser (2003)
und Hau (2008: 238-259), etwas zuriickhaltender aber auch Werner/Lan-
genmayer (200§: 167—170).

141

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Was also verbirgt sich an latentem Sinn hinter den ritselhaften Bil-
dern des Traums? Hinter jedem Traum, so lautet die Generalthese der
Traumdeutung, verbirgt sich eine »Wunscherfullung« (ebd.: 141-150).
Der Traum erfiillt Wiinsche, insbesondere solche des Unbewussten.
Was Freud unter einem »Wunsch« dabei genau versteht, erldutert er am
Grundmodell des kleinen Sduglings an der Mutterbrust, der ihm zu-
gleich als Grundmodell der Phantasieproduktion tiberhaupt dient.* Am
Ursprung allen Wiinschens und Phantasierens steht demnach das Hun-
gergefiihl des kleinen Sduglings: »Das hungrige Kind wird hilflos schrei-
en oder zappeln« (ebd.: 539), zeichnet Freud die erste Szene seiner Ge-
nealogie des Wunsches und der Phantasie. In der zweiten Szene betritt
eine miitterliche Brust den Schauplatz. Denn gegen das Schreien und
Zappeln kann nur die AuSenwelt Abhilfe schaffen, wenn »auf irgend-
einem Wege, beim Kind durch fremde Hilfeleistung, die Erfahrung des
Befriedigungserlebnisses gemacht wird« (ebd.). Im Befriedigungserlebnis
wird der Hungerreiz aufgehoben, gleichzeitig aber auch eine bleibende
Erfahrung gemacht, die sich im Inneren des Kindes einpriagt. Mit dem
»Erscheinen einer gewissen Wahrnehmung« (ebd.) wandert das Befrie-
digungserlebnis in den psychischen Haushalt ein; ein » Erinnerungsbild«
(ebd.) entsteht. Wann immer die Versagungen der AufSenwelt es erfor-
dern, kann der Saugling dieses verinnerlichte Befriedigungserlebnis von
nun an als Phantasiebild wieder aufrufen:

»Ein wesentlicher Bestandteil dieses Erlebnisses ist das Erscheinen einer
gewissen Wahrnehmung (der Nahrung im Beispiel), deren Erinnerungs-
bild von jetzt an mit der Gedichtnisspur der Bediirfniserregung asso-
ziiert bleibt. Sobald dies Bediirfnis ein niachstesmal auftritt, wird sich,
dank der hergestellten Verkniipfung, eine psychische Regung ergeben,
welche das Erinnerungsbild jener Wahrnehmung wieder besetzen und
die Wahrnehmung selbst wieder hervorrufen, also eigentlich die Situa-
tion der ersten Befriedigung wiederherstellen will. Eine solche Regung
ist das, was wir einen Wunsch heifSen; das Wiedererscheinen der Wahr-
nehmung ist die Wunscherfiillung« (ebd.).

Die dritte und entscheidende Szene in Freuds Genealogie des Phanta-
sierens besteht also darin, dass aus dem Erinnerungsbild ein Wunsch-
bild wird, das mit Hilfe der menschlichen Einbildungskraft zum

9  Zum Siugling als Grundmodell der Phantasieproduktion bei Freud vgl. Ra-
paport (1960: 25); eine umfassende Darstellung der verschiedenen Konzep-
tionen von Phantasie bei Freud und anderen psychoanalytischen Autoren
bieten Bohleber et al. (2016), die v. a. die jeweiligen Beziehungen zwischen
Phantasie und Realitit in diesen Konzeptionen herausarbeiten. Zur psycho-
analytischen Theorie der Phantasie vgl. zudem Isaacs (1948), Sandler (1976)
und Torok (1997).

142

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»Wiedererscheinen« gebracht werden kann. Das Bild 16st sich von der
aktuellen Wahrnehmung ab und wird zu einem imagindren Bild im Sin-
ne einer mehr oder weniger frei verfiigbaren Einbildung, die ersatzweise
fiir die Abwesenheit des realen Objekts einspringt.

Auch der Traum ist ein solches >Wiedererscheinen< von Bildern im
néchtlichen Imaginiren des Subjekts. So spricht vieles dafiir, dass Freud
sich den Traum nicht nur als Bildersprache vorstellt, sondern dass er auch
die »latenten Traumgedankens, die sich in dieser Bildersprache ausdrii-
cken, nach dem Modell des Sauglings als >Bildgedanken« begreift. Vollig
eindeutig wird er in diesem Punkt freilich nicht: Gerade die an anderer
Stelle formulierte Definition des Traums als >Umsetzung von Gedanken
in visuelle Bilder« legt ja nahe, dass die >Gedanken< des Unbewussten
nicht von vornherein bildlich verfasst sind, sondern in Bilder erst »um-
gesetzt« werden miissen. Die umgekehrte Schlussfolgerung, das Unbe-
wusste sei »strukturiert wie eine Sprache«, mit der Jacques Lacan (1964:
26) die Psychoanalyse im Geiste des Strukturalismus und der Linguis-
tik umgedeutet hatte, geht gleichwohl wiederum an Freuds Auffassun-
gen vorbei.*® Sie widerspricht zudem der Empirie des Traumphanomens,
sind doch zumindest einige — und nicht die wenigsten — Traumwiinsche
ganz zweifellos bildhaften Ursprungs. Sexualtraume etwa lassen sich fiir
gewohnlich nicht als der ins Bild verwandelte Ausdruck eines sprachli-
chen Gedankens deuten, sondern zeigen die gewiinschte Sache selbst in
ihrer ganz und gar sinnlichen, triebhaften, vor-sprachlichen Dimension.™

Nicht nur im Sexualtraum lasst sich die Wunscherfullungsfunktion
des Traums vergleichsweise direkt beobachten. Auch in Kindertraumen
kommt der Wunsch zumeist ganz ohne Verritselung aus. Die kindlichen
Wunschtraume von Schokolade und Eiscreme »geben keine Ritsel zu 16-
sen« (Freud 1900: 145), manifester und latenter Trauminhalt sind dort
deckungsgleich. Komplizierter wird die Erkenntnis der Traumgedanken

10 Zur Kritik an Lacans »overly linguistifying tendency«, die ihn nicht zuletzt
mit Jurgen Habermas verbinde, vgl. Whitebook (1995: 181), der — entge-
gen Lacans Selbsteinschiatzung als >Riickkehr zu Freud« — den Gegensatz zu
Freud hervorhebt: »For Freud, the unconscious is imagistically structured,
and the ego is mediated by language; for Lacan, it is just the opposite: the
»unconscious is structured like a language,< and the ego is an imaginary en-
tity.« (Ebd.: 181 f.) Allgemein zu Lacans Weiterentwicklung der Psycho-
analyse vgl. die Einfithrungen von Weber (1978), Widmer (1990) und Ruhs
(2010); letzterer auch mit bild- und filmtheoretischen Uberlegungen.

11 Vgl. zu dieser Lesart u.a. die folgende Passage der Traumdeutung, in der
Freud (1900: 519) das »sinnliche Bild« als das urspriingliche » Robmateri-
al« der » Traumgedanken« beschreibt: »Wir heifSen es Regression, wenn sich
im Traum die Vorstellung in das sinnliche Bild riickverwandelt, aus dem sie
irgendeinmal hervorgegangen ist. [...] Das Gefiige der Traumgedanken wird
bei der Regression in sein Rohmaterial aufgelost. «

143

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

hingegen, sobald verdringte Wiinsche ins Spiel kommen. Wo immer sol-
che verdrangten Wiinsche zum Thema des Traums werden, immer da
miissen die Winsche sich verkleiden, entstellen und verritseln.

Der Grund fur diese Entstellungen und Verritselungen liegt im Me-
chanismus der Verdringung und des Unbewussten begriindet. In der
Traumdeutung entwickelt Freud zum ersten Mal sein >topisches Mo-
dell« der Psyche, an dem er bis tiber die programmatisch zentralen >me-
tapsychologischen« Schriften des Jahres 1915 hinaus festhilt.'> Auch spi-
ter, nach der Einfuhrung eines zweiten, alternativen Modells mit den
Instanzen >Es¢, >Ich< und >Uber-Ich« (vgl. Freud 1923), bleiben die zen-
tralen Ideen und Begriffe des topischen Modells unangetastet.'s Es lasst
sich als eine Art Landkarte verstehen, die das psychische Geschehen
entlang einer »topischen Differenz« (Emmerich 2007: 62) in verschie-
dene Bereiche unterteilt: Bewusstsein, Vorbewusstes und Unbewusstes
(vgl. Freud 1900: 510-588). Zum Bewusstsein zahlt Freud die aktuellen
Wahrnehmungen der AuSenwelt (vgl. ebd.: 514), aber auch alle ande-
ren bewussten Denkvorginge. Zum Vorbewussten rechnet er »Erinne-
rungsspur[en]« (ebd.) sowie »alles, was implizit in der seelischen Akti-
vitiat vorhanden ist, ohne deshalb als Objekt des BewufStseins betrachtet
zu werden« (Laplanche/Pontalis 1967: 614)." Dabei ist das Vorbewusste
nicht mit dem Unbewussten zu verwechseln, wie Freud es versteht: Vor-
bewusste Inhalte werden zwar aktuell nicht bewusst erlebt, sind grund-
satzlich aber » bewusstseinsfihig« (Freud 1915a: 132).

Als unbewusst im engeren Sinne bezeichnet Freud schliefSlich all jene
Inhalte, gegen deren Bewusstwerdung psychische » Widerstinde« (Freud
1915b: 107) existieren, die also aktiv aus dem bewussten Denkvorgang

12 Zu diesen metapsychologischen Schriften zihlen »Das Unbewusste«
(1915a), »Die Verdrangung« (1915b), die »Metapsychologische Ergidnzung
zur Traumlehre« (191 5¢), » Trauer und Melancholie« (191 5d) sowie » Triebe
und Triebschicksale« (191 5¢). Unter dem Begriff -Metapsychologie« versteht
Freud die zusammenfassende Gesamtschau psychologischer Einzelaspekte
(vgl. Freud 1915a: 140).

13 In der Neuen Folge der Vorlesungen zur Einfiibrung in die Psychoanalyse
versucht Freud sogar, die beiden Modelle in ein gemeinsames Schaubild zu
integrieren (1933: 515; dhnlich 1938: 79-86). Zum systematischen Verhilt-
nis der beiden Modelle vgl. Brenner (1955: 50-76) sowie die editorische No-
tiz in Freud (1923: 275-281).

14 Vgl in diesem Zusammenhang das soziologische Konzept des »tacit know-
ledge« bzw. des >impliziten Wissens< bei Michael Polanyi (1966) sowie die
verwandte Konzeption des »sens pratique« bei Pierre Bourdieu (1980); dazu
auch Bourdieus Begriff des » kulturell UnbewufSte[n]« (Bourdieu 1970: 115~
124), bei dem es sich gemafS der Freud’schen Terminologie gerade nicht um
Unbewusstes, sondern um Vorbewusstes handelt. Zu den gleichwohl zahl-
reichen Bezugnahmen Bourdieus auf die Psychoanalyse vgl. King (2014).

144

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

ausgeschlossen bzw. verdrangt werden. Dazu zihlen vor allem von in-
nen her sich aufdrangende, kulturell und individuell >verponte« Triebre-
gungen erotischer oder aggressiver Natur. Spiter, im Zuge seiner >realis-
tischen Wende« in Jenseits des Lustprinzips (1920), erweitert Freud das
Reich des Unbewussten aber auch um traumatische AufSenwelteindrii-
cke, die verdrangt werden mussen, weil sie die psychische Stabilitat und
Integritit des Subjekts gefahrden (vgl. 3.2.3). In beiden Fallen heifst Ver-
driangung, dass der verdriangte Gedanke bzw. die verdriangte Vorstellung
zwar in der Psyche existiert und >gedacht< wird, dabei aber »dem Blick
des BewufStseins [...] entzogen« (Freud 1916—17: 293) bleibt. Insofern
lasst sich der Verdrangungsvorgang als »Sperrung« (Freud r9r5a: 153)
oder » Abhaltung vom BewufStsein« (ebd.: 138) verstehen.

Durch die Verdrangung >gesperrt¢, wandert die unerwunschte Regung
schlieflich ins Unbewusste ab, wo sie »unwirksam« (Freud 191 5b: 107)
wird. Freud vergleicht den Verdringungsvorgang mit der politischen
»Zensur« (1900: 507) von Staaten, die auf dhnliche Weise operiert, in-
dem sie unerwiinschte Inhalte aus der Offentlichkeit verbannt und da-
durch unwirksam macht. Andererseits heifst verdrangen jedoch nicht
svergessen< oder >verschwindens, ganz so wie ja auch die politische Zen-
sur das Zensierte nicht einfach zum Verschwinden bringt, sondern nur
dessen offentliche Artikulation unterbindet. Die verdrangte Triebregung
arbeitet im Inneren der Psyche weiter, zum Teil sogar »noch ungestorter
und reichhaltiger [...], wenn sie durch die Verdringung dem bewufSten
Einfluf$ entzogen ist. Sie wuchert dann sozusagen im Dunkeln« (ebd.:
110), fithrt Freud die Grundidee seines Verdrangungskonzepts aus. Das
Unbewusste, so die psychoanalytische Pointe, ist kein totes Archiv, kein
passiver Speicher fur abgeschobene, gewissermaflen >abgestorbene« Vor-
stellungsinhalte, sondern ein lebendiger Teil der Psyche mit eigenen Dy-
namiken und Mechanismen. Ergidnzend zur topischen Unterscheidung
entwickelt Freud darum eine »dynamische Auffassung der seelischen
Vorginge« (Freud 191 5a: 132), die das Unbewusste als innerpsychischen
Ort der Auseinandersetzung zwischen verschiedenen Kraften und wider-
streitenden Strebungen auffasst.'s

Zur Dynamik des Unbewussten zdhlt auch dessen aus Sicht der Psy-
choanalyse wichtigste Eigenschaft: die Tendenz zur » Wiederkehr des
Verdringten« (Freud 1915b: 115, vgl. 1900: 473, 586). Keine Verdran-
gung gelingt jemals vollstindig; auf die eine oder andere Art drangen
die unterdriickten Inhalte an die Oberfliche zuriick. Das Unbewusste
»straubt sich« gegen das »Schicksal« der Verdrangung und »schafft sich

15 Zum systematischen Verhiltnis der verschiedenen Denkmodelle, die Freud
im Laufe seines Werkes als einander ergianzende >Gesichtspunkte«< entwirft,
vgl. Rapaport (1960); in prignanter Zusammenfassung auch Kuhns (1982:

193).

145

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

auf Wegen, uber die das Ich keine Macht hat, eine Ersatzvertretung«
(Freud 1924b: 334) wie etwa im neurotischen Symptom oder in der ver-
raterischen Fehlleistung.'® Die »Ersatzbildung« (Freud 1915b: 114) ist
ein Kompromiss zwischen Verdrangung und Wiederkehr: Das Verdring-
te darf einerseits wiederkehren, andererseits aber nicht direkt, sondern
nur indirekt — durch symbolischen bzw. imaginiren Ausdruck. Auch der
Traum ist in diesem Sinne ein Medium der Wiederkehr des Verdrangten
—und sogar ein besonders privilegiertes Medium, da in der Bewusstseins-
ferne des Schlafs die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt ist, wes-
halb das Unbewusste sich im Traum unbeobachteter, ungebremster und
freier ausdricken kann als im Wachzustand (vgl. Freud 1900: 473, 503,
541). Darin liegt der tiefere Grund, warum Freud dem Traum so grofle
Aufmerksamkeit widmet: Er ist, wie es in einer der bekanntesten For-
mulierungen der Traumdeutung heifdt, der Konigsweg, die » Via regia zur
Kenntnis des UnbewufSten im Seelenleben« (ebd.: 577).

Deutlicher noch als an jeder anderen Form der psychischen Ersatzbil-
dung zeigen sich am Traum zudem die Bedingungen und Funktionswei-
sen dieser Ersatzbildungen. Der Traum, so Freud, verwandelt die ver-
drangten Inhalte, er transformiert sie in andere Bilder. Man konnte auch
sagen, er wird schopferisch, um die im Schlaf zwar abgeminderte, aber
noch immer nicht ganzlich unwirksame psychische Zensur zu umgehen
und den »Traumzensor« (ebd.: 485) zu uberlisten. Das Mittel zu dieser
Zensurumgehung ist die » Entstellung« (ebd.: 158) oder » Traumentstel-
lung« (ebd.: 151-176). Thr allein ist es zu verdanken, dass die Bilder des
Traums auf den ersten Blick so oft wie sinnlose Abfallprodukte der Psy-
che erscheinen. In Wirklichkeit namlich verhiillen die Traumbilder ihren
Sinngehalt lediglich. Wie der »politische Schriftsteller, der den Machtha-
bern unbequeme Wahrheiten zu sagen hat« (ebd.: 158), muss auch der
Traum seine Botschaft in harmloses oder unverstandliches Gewand klei-
den; umso mehr, je starker verdrangt der Traumwunsch ist. Viele Trau-
me, erldutert Freud, sind

16 Freud formuliert in diesem Zusammenhang ein eigenes, an den Energieer-
haltungssatz der Physik angelehntes Prinzip der psychischen >Spannungs-
abfuhr« Einmal aufgebaute Spannungen verschwinden nicht einfach, son-
dern miissen >abgefithrt« werden — entweder korperlich durch »motorische
Abfuhr« (Freud 1900: §550) oder symbolisch durch Ersatzbildungen. So er-
ginzt er die dynamische Auffassung um einen »6konomischen Gesichts-
punkt« (Freud 1920: 217, vgl. 19152a: 140), also um »eine Sprache der Ener-
gien und Energiemengen« (Kuhns 1982: 193), die v. a. auf die energetischen
bzw. libidinosen >Besetzungen< von Objekten, aber auch auf die komplexen
Umwandlungs- und Transformationsprozesse innerhalb der Psyche abhebt.
Zur energietheoretischen Dimension in Freuds Werk vgl. Hartmann (1927:
170-188), Bernfeld/Feitelberg (1930: 22—35) und Rapaport (1960: 54-56,
81 f., 96-105); zum ideengeschichtlichen Kontext auch Wegener (2004).

146

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»gerade darum so entstellt und die Wunscherfilllung in ihnen
bis zur Unkenntlichkeit verkleidet, weil ein Widerwillen, eine
Verdrangungsabsicht gegen das Thema des Traumes oder gegen den
aus ihm geschopften Wunsch besteht« (ebd.: 175).

Der Traum ist folglich nicht einfach nur eine Wunscherfiillung, sondern
eine verdeckte Wunscherfullung, wie Freud seine Generalthese modi-
fiziert und prazisiert: » Der Traum ist die (verkleidete) Erfiillung eines
(unterdriickten, verdringten) Wunsches.« (Ebd.: 175) Sogar noch die
Angst- und Alptraume, die dieser Beschreibung direkt zu widersprechen
scheinen, erklart Freud zumindest in der Traumdeutung noch konse-
quent als Erfiillungen verdriangter Wiinsche — wenn auch nicht ohne
mitunter etwas kompliziert anmutende Umwege der Argumentation.'”
Der Wunsch aus der Tiefe des Unbewussten ist allerdings nicht der ein-
zige Ursprung des Traums. Freud postuliert vielmehr eine multiple Gene-
se des Traums. Die Traumbildung speist sich aus mindestens zwei Quel-
len, die zusammenkommen miissen, um den Traumprozess in Gang zu
bringen. Der unbewusste Wunsch aus der Tiefe benotigt einen assoziati-
ven Ankniipfungspunkt aus dem Wachleben: In »jedem Traum«, meint
Freud, ist stets auch »eine Ankniipfung an die Erlebnisse des letztab-
gelaufenen Tages aufzufinden« (ebd.: 179). Der tieferliegende Wunsch
muss sich an einen » Tagesrest« (ebd.: 271), » Tageseindruck « (ebd.: 187)
oder »Tagesgedanken« (ebd.: 453) >anheften<, um sich von ihm tber
die Zensurschwelle gleichsam mittransportieren zu lassen. Es ist nicht
das Unbewusste aus der Tiefe allein, sondern das Zusammenwirken von

17 Freud verweist zu diesem Zweck auf die topische Differenz, also die innere
Spaltung des Traumers und seine psychischen Konflikte. Auch » Traume mit
peinlichem Inhalt« (Freud 1900: 161) oder »Straftraume« (ebd.: 458), in de-
nen uns Gewalt und Schrecken angetan werden, sind demnach Wunscher-
filllungen — nur erfillen sie nicht etwa die libidinosen, auf Lust gerichteten
Wiinsche des Unbewussten, sondern die lustfeindlichen Wiinsche der Zen-
surinstanz (vgl. ebd.: §52). Der Angsttraum ist die Erfillung einer bestimm-
ten Instanz der Psyche, die sich wiinscht, dass die Wiinsche einer bestimm-
ten anderen Instanz nicht in Erfilllung gehen. Die Angstgefithle im Traum
sind entsprechend die Angstgefiihle der Zensurinstanz, die sich von den an-
driangenden Wiinschen des Unbewussten bedroht fiihlt. Vgl. hierzu auch die
Erklarung bei Charles Brenner (1955: 190): »Generell konnen wir von den
Angsttraumen sagen, dafs sie ein Versagen der Abwehroperationen des Ichs
anzeigen. Geschehen ist folgendes: einem Element des latenten Trauminhalts
ist es gelungen, trotz dem Widerstand der Ich-Abwehren den Zugang zum
BewufStsein zu erzwingen, d. h. zum manifesten Trauminhalt, und zwar in
einer zu unmittelbaren oder erkennbaren Form, als daf$ das Ich das zulas-
sen konnte.« — Zur spateren >Revision der Traumlehre« in diesem Punkt sie-
he Abschnitt 3.1.3.

147

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

oben und unten, aufsen und innen — man konnte auch sagen: von ma-
terieller und psychischer Realitit —, das die Bildermaschine des Traums
antreibt.

3.1.2 Der psychische Transformationsprozess der Bilder:
Die Traumarbeit

Im Traum ist die Zensurschwelle der Psyche herabgesetzt, die Wieder-
kehr des Verdrangten also erleichtert; darum traumen wir Dinge, die uns
im Wachleben erschrecken oder abstofsen wiirden. Aber selbst im Traum
ist die Zensur nicht ganzlich ausgeschaltet, wie Freud mit der Formulie-
rung vom >Traumzensor< impliziert. Darum muss das Unbewusste sei-
ne verdrangten Inhalte entstellen und verkleiden, um sie tiber die Zen-
surschwelle in den manifesten Traum zu transportieren. Den Mitteln
dieser Entstellung und Verkleidung ist das Kapitel tiber die » Traumar-
beit« (Freud 1900: 280—487) gewidmet, das sechste und langste Kapi-
tel der Traumdeutung. Gemeinsam mit den metapsychologischen Eror-
terungen des siebten Kapitels bildet es das Herzsttick des Buches. In ihm
erortert Freud die Form des Traums — also die formalen Mechanismen
jenes bildlichen Denkens, das der Traum als »Umsetzung von Gedanken
in visuelle Bilder« darstellt. Insgesamt macht Freud vier grofse Mecha-
nismen der Traumarbeit aus, von denen drei —>Verdichtungs, >Verschie-
bung« und >Riicksicht auf Darstellbarkeit« — dem Primarprozess zuge-
ordnet sind, der vierte hingegen — die >sekundire Bearbeitung<« — dem
Sekundarprozess.

Als ersten Mechanismus beschreibt Freud die »Verdichtungsarbeit«
(ebd.: 282-308). Der manifeste Traum ist verdichtet, komprimiert im
Vergleich zu den Traumgedanken, die sich in ihm ausdriicken. Das zeigt
sich bereits quantitativ am eklatanten Missverhaltnis zwischen den ma-
nifesten Trauminhalten und ihrem Bedeutungsreichtum:

»Der Traum ist knapp, armselig, lakonisch im Vergleich zu dem
Umfang und zur Reichhaltigkeit der Traumgedanken. Der Traum
fullt niedergeschrieben eine halbe Seite; die Analyse, in der die
Traumgedanken enthalten sind, bedarf das sechs-, acht-, zwolffache an
Schriftraum.« (Ebd.: 282)

Die Traumverdichtung erschopft sich jedoch nicht in diesen quantitati-
ven Verknappungswirkungen. Eine qualitative Verdichtung wird durch
die »Uberdeterminierung des Trauminhalts« (ebd.: 293) erreicht, das
heif$t durch die mehrfache Besetzung einzelner Traumelemente. Eine Per-
son im Traum etwa kann eine ganze Reihe von zum Teil widerspriichli-
chen Bedeutungen in sich vereinen. Sie stellt dann eine »Mischperson«

148

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

(ebd.: 318) dar, die »mebrfach determiniert« bzw. »iiberdeterminiert«
(ebd.: 286) ist. Durch derartige Ubereinanderschichtungen von Bedeu-
tungen bzw. »Mischbildungen« (ebd.: 318) wird das Traumbild zum
»Knotenpunkt, in welchem fiir den Traum zahlreiche Gedankenginge
zusammentreffen« (ebd.: 286) — ohne als einzelne Traumgedanken noch
sichtbar zu sein.

Als zweiten Mechanismus erortert Freud die » Verschiebungsarbeit«
(ebd.: 305—308). Sie spielt als »Ersatzbildung« in zahlreichen Auflerungen
der Psyche eine zentrale Rolle wie etwa in der Phobie (vgl. Freud 1909)
oder im Fetischismus, bei dem sexuelle Erregungsenergie vom Korper
auf bestimmte Teile desselben (Fuf3) oder auf mit diesem in Berithrung
stehende Objekte (Strumpf) verschoben wird (vgl. Freud 19os5b: 63-65).
Der Traum arbeitet ebenfalls mit solchen Verschiebungen »des emoti-
onal Bedeutsamen auf nichtige Nebensachlichkeiten« (Kemper 1955:
85), um problematische, anstofige oder angstmachende Objekte durch
andere, weniger problematische zu ersetzen. Durch die Verschiebung
wird der Traum dann »gleichsam anders zentriert« (Freud r9o0: 305),
er verlagert seinen »Mittelpunkt« (ebd.), sein >Erregungszentrums, auf
ein scheinbar bedeutungsloses Detail. In gewisser Weise handelt es sich
bei der Verschiebung, wie Freud sie beschreibt, um eine Verschiebung der
ikonischen Differenz (vgl. 1.2.2): Ein Objekt, das eigentlich im Vorder-
grund des Traums steht, wird in den Hintergrund gedrangt, wodurch an
dessen Stelle ein anderes Objekt in den Vordergrund tritt.

Doch die Ersetzung erfolgt nicht willkiirlich. Sie muss eine gewis-
se Verbindung zwischen dem urspriinglich gemeinten Objekt und sei-
nem » Verschiebungsersatz« (ebd.: 508) bewahren. Verschiebungen kon-
nen immer nur »langs einer Assoziationskette« (ebd.: 33 5) erfolgen, das
heif3t als »Ersetzungen einer bestimmten Vorstellung durch eine ande-
re ihr in der Assoziation irgendwie nahestehende« (ebd.). So transfor-
miert sich das urspriinglich gemeinte Traumelement und verwandelt sich
in ein anderes, einerseits dhnliches, andererseits aber nicht zu dhnliches
Element. Was damit gemeint ist, lasst sich an einem — treffenderweise als
réve, also als »Traum« betitelten — Blatt aus Grandvilles Magasin Pit-
toresque (1847) veranschaulichen (Abb. 9), das gleich eine ganze Fol-
ge von Bild-Transformationen >langs einer Assoziationskette« zeigt. Im
Zuge dieser Transformationen legt das urspringliche Motiv einen gera-
dezu abenteuerlichen Weg (von der Mondsichel am Himmel uber einen
Waldpilz, eine Fledermaus und eine Spindel hin zu einer Pferdekutsche)
zuriick, ohne dabei je aus der Assoziationsverkettung auszubrechen, die
die einzelnen Transformationsschritte miteinander verbindet.

Der dritte Mechanismus der Traumarbeit ist die »Riicksicht auf Dar-
stellbarkeit« (ebd.: 335-344). Mit >Riicksicht auf Darstellbarkeit< meint
Freud, dass der Traum, eben weil er im Medium der bildlichen Dar-
stellung operiert, auf die formalen Eigentiimlichkeiten dieses Mediums

149

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

. PSOYER.

(Second réve. — Une promenade dans ¢ siel.j

Abb. 9: Traumverschiebung lings einer Assoziationskette. Grandville: Second
réve. — Une promenade dans le ciel. Aus: Le Magasin Pittoresque, 1847, S. 213.

150

, 11:5116. Or—



https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

Ricksicht nehmen muss.™ Insofern ist die Riicksicht auf Darstellbarkeit
den tibrigen Mechanismen logisch iibergeordnet: »Die ganze Traum-
arbeit nimmt diese Riicksicht«, betont Christoph Tiircke in seiner von
Freud inspirierten Philosophie des Traums (2008: 53)." In vielen Fillen
stellt diese Riicksichtnahme kein gesondertes Problem dar; insbesonde-
re dort, wo es um bildliche Traumgedanken geht oder um die »Relation
von Ahnlichkeit« und »Ubereinstimmung« (Freud 1900: 317), um das
»Gleichwie« (ebd.) zweier Traumelemente, ist der Traum gewisserma-
Ben ganz in seinem Element.

Nicht alle Gedanken lassen sich jedoch problemlos durch Bilder aus-
dricken. So macht Freud in diesem Abschnitt vor allem darauf aufmerk-
sam, was im visuellen Medium des Traums alles nicht dargestellt werden
kann — zum Beispiel kausale Relationen: »Der Traum hat fur diese logi-
schen Relationen unter den Traumgedanken keine Mittel der Darstellung
zur Verfugung.« (Ebd.: 310 f.) Dass ein Traumereignis — etwa eine aggres-
sive Konfrontation — durch ein anderes Traumereignis kausal verursacht
wurde, kann der Traum nicht direkt ausdriicken, sondern allenfalls das
zeitliche Nacheinander der Ereignisse darstellen. Der logische Zusammen-
hang muss dann in der Deutung erschlossen werden (vgl. ebd.: 313 f.).

Am stirksten scheitern muss der Traum laut Freud an der Darstel-
lung von Widerspriichen und Negationen. »|D]as >Nein« scheint fiir den
Traum nicht zu existieren« (ebd.: 316; vgl. 1915b: 145, 1910b, 1925).
Es liegt nahe, die Ursache fiir diese Unfahigkeit in der Bildform des
Traums als solcher zu sehen, die sich fiir viele Bildtheoretiker ebenfalls
durch eine Unfdhigkeit zur Negation auszeichnet.*® Bezeichnenderweise
erldutert auch Freud diese Beschrinkung der Traumdarstellung mit ei-
nem Verweis auf die bildlichen Kiinste:

18 Vgl. die vollstindigere Bezeichnung des Mechanismus bei Freud (1900: 339):
»Die Riicksicht auf die Darstellbarkeit in dem eigentiimlichen psychischen
Material, dessen sich der Traum bedient, also zumeist in visuellen Bildern. «

19 Die Formulierung ist in dieser Form allerdings etwas unprazise, da der
Traum, wenn auch »vorwiegend« (Freud 1916-1917: 107), so doch nicht
ausschliefSlich im Medium des Visuellen operiert, wie das Beispiel der
Wortverdichtung zeigt (vgl. Kemper 1955: 76—78). Es ist also nicht die
»ganze« Traumarbeit, die auf Darstellbarkeit Riicksicht nehmen muss.

20 Zur Unmoglichkeit der Negation im Bild sowie zur damit zusammenhangenden
Charakterisierung des Bildes als »jenseits von wahr und falsch« vgl. Gombrich
(1960: 55—78), Worth (1975), Danto (1992: 33), Debray (1992: 51), Baudrillard
(1998: 34), Wiesing (2000a: 204 f.), Berendt (2005: 25), Boehm (2008a: 32)
und Asmuth (2010: 93 f.). Verteidigungen einer Wahrheitsfahigkeit der Bilder
finden sich im Gegenzug bei Noth (1997), im Anschluss an Gadamer bei
Miiller-Strahl (2007) sowie bei Schwarte (201 5). Auch die umgekehrte These
einer generellen Unwahrheit der Bilder wird gelegentlich vertreten: » Worte
ligen manchmal, Bilder liigen immer« (Albrecht 2007).

I51

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

» In einer dhnlichen Beschrinkung befinden sich ja die darstellenden
Kiinste, Malerei und Plastik im Vergleich zur Poesie, die sich der Rede
bedienen kann, und auch hier liegt der Grund des Unvermogens in
dem Material, durch dessen Bearbeitung die beiden Kiinste etwas zum
Ausdruck zu bringen streben.« (Freud 1900: 311)

Die Eigentiimlichkeiten der Bildform begrenzen die Moglichkeiten der
Traumbildung. Zugleich aber, und nur darum steht die >Riicksicht auf
Darstellbarkeit< im Rang eines eigenen Mechanismus der Traumarbeit,
zwingen gerade diese Beschrankungen zur Kreativitiat. Durch »grafische
Erfindungsgabe« (Altman 1975: 36) kreiert der Traum eine ganze Reihe
von Umwegen, um zumindest einen Teil der nicht darstellbaren Bezie-
hungen doch noch zum Ausdruck zu bringen.

Eines der wichtigsten Mittel dieser grafischen Erfindungsgabe ist fiir
Freud die »Darstellung durch Symbole« (Freud 1900: 345-394), also der
Umweg tiber die »indirekten Darstellungen« (ebd.: 346). Die Bildlogik
des Symbols wird besonders in der Definition der beiden Freud-Schiler
Otto Rank und Hanns Sachs deutlich, wonach das Symbol zu verstehen
sei als »stellvertretender anschaulicher Ersatzausdruck fiir etwas Ver-
borgenes, mit dem es sinnfillige Merkmale gemeinsam hat oder durch
innere Zusammenhinge assoziativ verbunden ist« (Rank/Sachs 1913:
11). Zwar ist im Grunde schon der gesamte manifeste Traum eine indi-
rekte, stellvertretende, symbolische Darstellung. Dass Freud die Symbo-
lisierung dennoch als eigenen Traumvorgang behandelt, verdankt sich
seinem eigentiimlichen, durch Goethe und die Romantik gepragten Sym-
bolbegriff, demzufolge nicht schlechthin jedes Zeichen ein Symbol ist.**
Im Unterschied zu den ad hoc produzierten Traumbildungen durch Ver-
dichtung und Verschiebung sind die Symbole fiir Freud aus einem bereits
existierenden Zeichenreservoir der Kultur geschopft, das in der »Folklo-
re, in den Mythen, Sagen, Redensarten, in der Spruchweisheit und in den
umlaufenden Witzen eines Volkes« (Freud 1900: 346) tberliefert wird.
Anders als die >Privatsymbole« der sonstigen Traumarbeit beruhen die
sechten< Symbole auf kulturell tradierten und zum Teil noch »in Urzei-
ten« (ebd.: 347) der menschlichen Gattung gestifteten Assoziationsver-
kniipfungen.>* Freud gesteht allerdings auch die Moglichkeit ganzlich
neuer Symbolbildungen zu:

21 Zu Freuds Symbolbegriff vgl. Jones (1916), Hartmann (1927: 139-151) und
Petocz (1999) sowie — in Abgrenzung u.a. zu Cassirer und Susanne K. Lan-
ger, aber auch gegen Jones, Hartmann und Ernst Kris — Lorenzer (1970);
zur symbolischen Darstellung speziell im Traum vgl. auch Kemper (1955:
92-96). Vgl. hierzu auch die Angaben auf S. 92, Anm. 19.

22 Als Beispiele nennt Freud »Ko6nig und Konigin«, die »zumeist fir die El-
tern des Traumers« (Freud 1900: 348) stehen, oder das » Abreisen« als »ei-
nes der hiufigsten und am besten zu begriindenden Todessymbole« (ebd.:

152

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

»Eine Anzahl von Symbolen ist so alt wie die Sprachbildung tiberhaupt,
andere werden aber in der Gegenwart fortlaufend neu gebildet (z.B. das
Luftschiff, der Zeppelin).« (Ebd.: 347)

Als vierten und letzten Mechanismus der Traumarbeit erlautert Freud
schliefdlich die »sekundare Bearbeitung« (ebd.: 470-487). Anders als die
ersten drei Mechanismen gehort er dem Sekundarprozess an. Seine Ta-
tigkeit besteht darin, die im Primarprozess gebildeten Trauminhalte zu
sglatten< und allzu schroffe Briiche, die sich aus der wilden Assoziati-
onslogik des Unbewussten und den Entstellungsmechanismen der tib-
rigen Traumarbeit ergeben, abzumildern. Die sekundédre Bearbeitung
»stopft [...] die Liucken im Aufbau des Traums« (ebd.: 471), die der Pri-
marprozess in ihm hinterlassen hat, unter anderem durch Einfugung
von logischen Ubergingen und »Kittgedanken« (ebd.: 471) sowie durch
»eine Art generelle AbschlufSretusche« (Kemper 1955: 103). Diese Ab-
schlussretusche folgt jedoch nicht dem ursprunglichen Sinngehalt der
unbewussten Traumgedanken, sondern lediglich dufSeren, also sinnfrem-
den Kriterien. So fithrt auch und gerade die oberflichliche Glittung des
Traums durch die sekundire Bearbeitung zu einer weiteren Verhiillung,
nicht etwa zur Klarung des Traums.*3

Spatestens nach dieser letzten Abschlussretusche sind die urspriingli-
chen Traumgedanken endgtltig entstellt und unverstiandlich. Die Traum-
arbeit hat sie in sinnlose Bilder verwandelt, wenn auch nur in »scheinbar
sinnlose Bilder«, wie Freud (1900: §86) ganz am Ende der Traumdeu-
tung resumiert. Der auf den ersten Blick sinnlose Charakter des mani-
festen Traums ist die Folge eines Beziehungs- oder Verbindungsabbruchs

377), v. a. aber die sexuellen Symbole, deren Bilderreichtum er seitenwei-
se aufzihlt (vgl. ebd.: 348 ff.). Gerade letztere allerdings fiigen sich keines-
wegs in Freuds bildlogische Begriindung der Riicksicht auf Darstellbarkeit
ein, sofern die ihnen zugrunde liegenden Traumgedanken — »das mannliche
Glied«, der »Frauenleib« (ebd.: 348) — eigentlich ja sehr wohl visuell dar-
stellbar sind. Nicht die formale Riicksicht auf Darstellbarkeit, sondern die
inhaltliche Zensur gibt hier den Ausschlag.

23 Kemper (1955: 96) veranschaulicht die Sinnentstellung der sekundiren Be-
arbeitung am Beispiel eines Telegramms: »Wenn [...] in einem Telegramm
ein Teil der Worte einen Geheimcode darstellt, obne daff der Empfinger da-
von weifS, wird er das Wesentliche der Mitteilung ahnungslos tiberlesen und
eine etwaige durch den Code bewirkte Holprigkeit des Textes, die ihn stutzig
werden lassen konnte, auf Textverstimmelungen bei der Telegrammdurch-
gabe zurtickfihren. Nun wird er alle Bruchstellen so lange glittend bear-
beiten, bis sich ein ihm verstiandliches einheitliches Sinngefiige ergeben hat.
[...] [Das] Ergebnis dieser Bemithungen ist unvermeidlicherweise, dafs sich
der Empfanger, je mehr er sich um einen >glatten« sinnvollen Text bemiiht,
um so weiter von dem ihm unbekannten Sinn der Botschaft entfernt.«

153

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

zwischen dem Bild und dem, was es reprasentiert. Wo immer die Traum-
arbeit bestimmte Elemente des Traumgedankens durch andere Elemente
ersetzt, wird der »Sinnbezug« der Bilder »mit dieser Auswechslung un-
merklich aufgehoben« (Kemper 1955: 81). Dadurch kénnen nicht nur
die einzelnen Traumelemente, sondern sogar die allgemeine Thematik
des Traums nahezu spurlos verloren gehen:

»Was in den Traumgedanken offenbar der wesentliche Inhalt ist, braucht
im Traum gar nicht vertreten zu sein.« (Freud 1900: 305)

In jeder Hinsicht und auf jeder Ebene ist die psychische Transformati-
on der Bilder eine »Spurenverwischung«, wie Kemper (1955: 98) zu-
sammenfasst. Woran die Traumarbeit »arbeitets, ist die Vermeidung von
»Riickfithrbarkeit« und »Riickiibersetzbarkeit« (ebd.: 82). Der Psycho-
analytiker muss entsprechend in Gegenrichtung arbeiten, um die abge-
brochene Verbindung wiederherzustellen und die Traumarbeit riickgan-
gig zu machen, wie Freud die Aufgabe des Analytikers programmatisch
formuliert: »Die Deutungsarbeit will die Traumarbeit autheben.« (Freud
1916-1917: 178)

Die Technik dieser Deutungsarbeit, also die eigentliche Traumdeu-
tung, fuflt auf zwei Teiltechniken. Erstens beruht sie auf einer bestimm-
ten »Technik der Verwertung der Einfille des Traumers« (Freud 1900:
354). Der Traumer soll zu jedem Traum eigene Gedankenassoziationen
mitteilen, auf denen dann erst die eigentliche Deutungsarbeit des Ana-
lytikers aufbaut. So verwahrt sich Freud gegen abstrakte, aus der Ferne
unternommene Deutungen, die nur in Ausnahmefillen zuldssig seien —
als »Hilfsmittel« (ebd.) und »Erganzung« (Freud 1916-1917: 161) oder
dann, wenn Traume aufSerhalb der >analytischen Situation« gedeutet wer-
den und keine Einfille des Traumers zur Verfugung stehen.** Die Asso-
ziationsmethode soll das Risiko von Fehldeutungen minimieren, vor al-
lem aber der personlichen Natur der Traumbildung Rechnung tragen.
Denn der Sinn der Traume ldsst sich nicht in einem nach Schlagwortern
gegliederten » Traumbuch« (Freud 1900: 118) einfangen, sondern muss
vor dem individuellen Lebenshintergrund des Traumenden erschlossen
werden (vgl. ebd.: 125).

Die zweite Teiltechnik der Traumdeutung ist die systematische Ein-
sicht in die Technik der Traumbildung selbst. Sie spielt bereits innerhalb
der Assoziationsmethode eine zentrale Rolle, umso mehr aber dort, wo

24 Insbesondere in seinen Kunstwerkanalysen geht Freud auf diese Weise vor,
wenn er die literarischen Traume in Wilhelm Jensens Erzidhlung Gradiva
in Abwesenheit des Dichters deutet (vgl. Freud 1907) oder eine schriftlich
uberlieferte »Kindheitserinnerung« Leonardo da Vincis wie einen Tagtraum
deutet (vgl. 1910b: 109-118).

154

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

diese nicht durchgefiihrt werden kann und nur der Traumtext selbst zur
Verfiigung steht. Im Fokus dieser Technik stehen die bildlichen Opera-
tionen der Traumarbeit und mit ihnen zugleich die »schwachen Stel-
len« des Traums in Form der durch die Zensur gerissenen »Liicken und
Schiaden«, auf die Freud bereits in seinen frithen Studien iiber Hysterie
(1895) aufmerksam wurde — hier in Bezug auf die miindlichen Assozia-
tionen seiner Patienten:

»Man muf$ ein Stiick des logischen Fadens in die Hand bekommen, unter
dessen Leitung man allein in das Innere einzudringen hoffen darf. Man
erwarte nicht, daf§ die freien Mitteilungen des Kranken, das Material der
am meisten oberflachlichen Schichten, es dem Analytiker leicht machen
zu erkennen, an welchen Stellen es in die Tiefe geht [...]. Im Gegenteil;
gerade dies ist sorgfiltig verhiillt, die Darstellung des Kranken klingt wie
vollstindig und in sich gefestigt. [...] Wenn man aber die Darstellung, die
man vom Kranken [...] erhalten hat, mit kritischem Auge mustert, wird
man ganz unfehlbar Liicken und Schiden in ihr entdecken. Hier ist der
Zusammenhang sichtlich unterbrochen und wird vom Kranken durch
eine Redensart, eine ungeniigende Auskunft notdiirftig erginzt; dort
stofdt man auf ein Motiv, das bei einem normalen Menschen als ein ohn-
machtiges zu bezeichnen wire. [...] Der Arzt [...] tut recht daran, wenn er
hinter diesen schwachen Stellen den Zugang zu dem Material der tiefe-
ren Schichten sucht, wenn er gerade hier die Fiden des Zusammenhangs
aufzufinden hofft, denen er [...] nachspiirt.« (Breuer/Freud 1895: 297 f.)

Auch die Deutung der Traume muss derart von der Oberfliche »in die
Tiefe« hinabsteigen, das heifst vom allenfalls oberflichlich geglatteten
manifesten Traumgebilde tber die Bruchstellen und Widerspriiche in die-
sem Traumgebilde bis hinab zu den latenten, untergriindigen Kriften
und Konflikten, die sich an diesen Bruchstellen verraten.*s

3.1.3 Vom Trauma zum Traum zum Bild: Der Wolfstraum

Die Traumdeutung ist voll von konkreten Traumen, an denen Freud
seine Einsichten zur Funktions- und Arbeitsweise entwickelt. Einer der
wichtigsten und lehrreichsten Traume im Gesamtwerk Freuds, der >Wolf-
straums, stammt dennoch aus spaterer Zeit. Keinen anderen Traum hat

25 Vgl. zum Deutungsweg >von der Oberfliche in die Tiefe< im Zusammenhang
mit der psychoanalytischen Kunst- und Filmanalyse die Ausfithrungen bei
Gerhard Schneider (2000: 19 f., 2008: 29) und Reimut Reiche (2001: 35 f.;
2008: 25-29). Auf die >Bruchstellen« der Traumarbeit komme ich in der em-
pirischen Bild- bzw. Filmanalyse noch einmal zuriick, insbesondere in der
Deutung des Finales (4.2.5) sowie der abschliefenden Gesamtdeutung (4.3).

155

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Freud so ausfiihrlich gedeutet und zerlegt, kein anderer in seinem Werk
hat solch einen Bedeutungs- und Deutungsreichtum entfaltet. Aber er
ist vor allem systematisch interessant, weil sich an ihm der Prozess der
Traumbildung geradezu idealtypisch studieren ldasst — und weil er als
traumatisch verursachter Traum bereits tiber die Wunscherfillungsthe-
se hinausweist, die Freud in der Traumdeutung noch so vehement ver-
treten hatte.

Der Wolfstraum stammt von einem Patienten — Sergej Pankejeff, ei-
nem jungen russischen Adligen aus Sankt Petersburg, dem spater so
genannten >Wolfsmann« —, den Freud von Februar 1910 bis Juli 1914
(sowie noch einmal kurz von November 1919 bis Mirz 1920) in Be-
handlung nahm.** Die ihm gewidmete Fallstudie Aus der Geschichte ei-
ner infantilen Neurose (1918) ist Freuds vielleicht bekannteste Kranken-
geschichte. Der Traum des Wolfsmannes wurde im Alter von knapp vier
Jahren getraumt und von dem mittlerweile zwanzig Jahre alten Traumer
miundlich berichtet. Es handelt sich um einen Angsttraum, aus dem das
kleine Kind seinerzeit mit Schrecken erwachte. Freud gibt den Traum-
bericht wieder:

»Ich habe getraumt, dafd es Nacht ist und ich in meinem Bett liege (mein
Bett stand mit dem Fuflende gegen das Fenster, vor dem Fenster befand
sich eine Reibe alter NufSbiume. Ich weifs, es war Winter, als ich trium-
te, und Nachtzeit). Plotzlich gebt das Fenster von selbst auf, und ich
sehe mit grofSem Schrecken, daf$ auf dem groffen NufSbaum vor dem
Fenster ein paar weifSe Wolfe sitzen. Es waren sechs oder sieben Stiick.
Die Wolfe waren ganz weifs und sahen eber aus wie Fiichse oder Scha-
ferbunde, denn sie hatten grofle Schwinze wie Fiichse und ibre Obren
waren aufgestellt wie bei den Hunden, wenn sie auf etwas passen [sic!].
Unter grofler Angst, offenbar, von den Wolfen aufgefressen zu werden,
schrie ich auf und erwachte.« (Freud 1918: 149)

Im Anschluss an diesen Bericht fligt Freud eine Zeichnung von der Hand
des Traumers in den Text ein (Abb. 10), die ihm dieser in die Sitzung mit-
gebracht hatte und die — mit Ausnahme der genauen Anzahl der Wolfe
— »seine Beschreibung bestitigt« (ebd.: 149).

Die Deutung des Wolfstraums in allen Einzelheiten nimmt beinahe
den gesamten Inhalt der tiber hundertseitigen Krankengeschichte ein
und kann im Folgenden nur andeutungsweise wiedergegeben werden.
Anstelle einer umfassenden Deutung soll hier vor allem der komplexe

26 Zu den Daten vgl. Martha Brunswick (1928), auf die auch die Bezeichnung
»Wolfsmann« zuriickgeht, welche sich in Freuds urspriinglichem Text nicht
findet (vgl. spiter jedoch Freud 1926: 250). Die Psychoanalytikerin aus dem
Umfeld Freuds hatte den Patienten von Oktober 1926 bis Februar 1927 ein
drittes Mal in Behandlung genommen.

156

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

= E

Abb. 10: Die Traumzeichnung des Wolfsmannes. Aus: Sigmund Freud: Aus der
Geschichte einer infantilen Neurose (1918: 149).

Prozess der Traumbildung aufgezeigt werden, in dessen Verlauf eine
ganze Vielzahl von heterogenen Einfliissen zusammenfliefSen, um sich
schliefSlich zu einem einzigen stillen Bild von hochster Symbolkraft zu
verdichten.

Ganz im Sinne der Assoziationsmethode liefert der Traumer selbst den
ersten Anhaltspunkt zur Traumdeutung. So setzt er die Wolfe im Traum
mit der Abbildung aus einem Mairchenbuch in Verbindung, das ihm in
seiner Kindheit grofle Angst eingejagt habe, wie Freud berichtet:

»Er hat diesen Traum immer in Beziehung zu der Erinnerung gebracht,
dafl er in diesen Jahren eine ganz ungeheuerliche Angst vor dem Bild
eines Wolfes in einem Mirchenbuche zeigte. [...] Auf diesem Bild stand
der Wolf aufrecht, mit einem FufS ausschreitend, die Tatzen ausgestreckt
und die Ohren aufgestellt. Er meint, dieses Bild habe als Illustration zum
Mairchen vom >Rotkappchen«< gehort.« (Ebd.: 150)

Die Wolfe entspringen also dem Marchen, aber mit ihrer auffallend wei-
3en Farbe hat es noch eine andere Bewandtnis. Der Patient erinnert sich
an die Schafherde in der Nahe des elterlichen Gutes, die er gelegentlich
mit seinem Vater besuchte und die von einer todlichen Tierseuche befal-
len wurde (vgl. ebd.). Schon das auf den ersten Blick so einfache Element
der weifSen Wolfe ist also doppelt, genau genommen dreifach motiviert.
Erstens ist es angeregt durch die Abbildung des Wolfes im Mirchenbuch;
zweitens durch das eindrucksvolle Erlebnis der sterbenden Schafe; und

157

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

drittens schliefSlich diirfte nicht nur die blofse Abbildung, sondern auch
die brutale Handlung des Marchens in das Traumbild der bedrohlichen
Wolfe eingegangen sein, wenn diese — ganz dem Marchen gemafs — die
Angst hervorrufen, »von den Wolfen aufgefressen zu werden«, wie es
im Traumbericht heifSt.

Freud versucht, das nichste Element zu kliren: »Wie kommen die
Wolfe auf den Baum?« (Ebd.) Dazu fillt dem Patienten eine » Geschichte
ein, die er den Grofsvater erzihlen gehort« (ebd.) habe und die den fol-
genden, ein weiteres Mal mit Wolfen verbundenen, Inhalt tragt:

»Ein Schneider sitzt in seinem Zimmer bei der Arbeit, da 6ffnet sich
ein Fenster und ein Wolf springt herein. Der Schneider schligt mit der
Elle nach ihm - nein, verbessert er sich, packt ihn beim Schwanz und
reiflt ihm diesen aus, so daf$ der Wolf erschreckt davonrennt. Eine Wei-
le spater geht der Schneider in den Wald und sieht plotzlich ein Rudel
Wolfe herankommen, vor denen er sich auf einen Baum fliichtet. Die
Wolfe sind zunichst ratlos, aber der Verstimmelte, der unter ihnen ist
und sich am Schneider richen will, macht den Vorschlag, daf§ einer
auf den anderen steigen soll, bis der letzte den Schneider erreicht hat.«

(Ebd.: 151)

Die Geschichte, so interpretiert Freud den Einfluss dieser Erzdhlung auf
die Traumbildung, erklart den Baum, deutet dartiber hinaus aber auch
noch auf eine tieferliegende Dimension des Traumes hin. Denn sie ent-
halt laut Freud »eine unzweideutige Ankniipfung an den Kastrations-
komplex« (ebd.), also an ein unbewusstes Motiv aus der Tiefe der Psy-
che, das durch die duflere Erzihlung assoziativ angeregt und aktiviert
worden sei. Das Kastrationsmotiv ist dabei seinerseits aus mindestens
drei dufferen Quellen gespeist: Da ist einmal die »Gouvernante, die zu
whusten Phantasien geneigt war« (ebd.: 144) und dem Kind erzahlt hat-
te, dass Zuckerstangen »Stiicke von zerschnittenen Schlangen« (ebd.)
seien; zweitens der Vater, der beim Spazierengehen eine Schlange »mit
seinem Stocke in Stiicke zerschlagen« (ebd.) hatte; und drittens erneut
eine fiktive Geschichte aus Reineke Fuchs, in der ein Wolf »im Winter
Fische fangen wollte und seinen Schwanz als Koder beniitzte, wobei der
Schwanz im Eis abbrach« (ebd.).

Nach diesem Muster schreitet die Deutung des Traumes schrittweise
voran, bis Freud schliefSlich jeden einzelnen Trauminhalt aufgelost und
ihn sowohl zur Innenwelt des Traumers als auch zu dessen Auflenwelt-
eindriicken in Beziehung gesetzt hat. Am Ende erweisen sich die grofsen
Schwiinze der Wolfe fiir Freud dann als Phallussymbole, und der gesam-
te Wolfstraum entpuppt sich als Kastrationstraum, hinter dem sich sei-
nerseits ein Wirklichkeitseindruck verberge: die sogenannte » Urszene«
(ebd.: 158). Im Alter von eineinhalb Jahren namlich habe das Kind, so

158

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

rekonstruiert Freud, einen elterlichen Koitus beobachtet.?” Von diesem
gleichermafSen eindrucksvollen wie verstorenden Erlebnis rithre auch das
Thema des Schauens her, das den Traum in Gestalt der bedrohlich star-
renden Wolfe dominiert (vgl. ebd.: 154 f.). Als Traumgedanken macht
Freud schliefflich den Wunsch des Kindes aus, die sexuelle Szene selbst
zu erleben und sich vom Vater dieselbe Lust bereiten zu lassen wie die
Mutter, also einen » Wunsch nach der Sexualbefriedigung durch den Va-
ter« (ebd.: 163); letztlich bringe der Traum somit einen homosexuellen
Triebwunsch zum Ausdruck.

Es soll im Folgenden nicht auf die Richtigkeit oder Unrichtigkeit
dieser finalen Deutung ankommen.>® Wichtiger ist in unserem Zusam-
menhang, wie eindrucksvoll der Wolfstraum die multiple Genese der
Traume veranschaulicht, an welcher mehr noch als die blof§ quanti-
tative Vielfalt der Traumeinfliisse deren qualitative Disparatheit auf-
fallt. Insbesondere die duSeren Eindriicke gehen wild durcheinander:
Unterschiedslos vermischt der Traum reale physische Erlebnisse wie
die Urszene oder das Zerteilen der Schlange durch den Vater mit dem
Inhalt fiktiver Erzdhlungen aus Marchen, Fabeln oder den »wiisten
Phantasien« der Gouvernante. Der Primarprozess saugt alle Inhalte
gleichermaflen auf, ganz gleich ob sie realen oder fiktiven Ursprungs
sind.

Dieses unterschiedslose Aufsaugen verwundert gleichwohl schon da-
rum nicht, weil das Kind ja letztlich alle Einfliisse als Wirklichkeitsein-
driicke erlebt. Auch das Horen einer Geschichte ist eine Wirklichkeits-
erfahrung, die im Auflenraum des Subjekts gemacht wird. Sie widerfahrt
dem Subjekt als Eindruck, der nach Verarbeitung verlangt — und sie im
Traum schliefSlich erfahrt. Das gilt sogar fiir etwas auf den ersten Blick so
Harmloses wie die Abbildung des Wolfes aus dem Marchenbuch, bei der
es sich den spateren Nachforschungen des Patienten in einem Buchladen

27 Ob diese Urszene tatsichlich real erlebt wurde oder nur eine »Urphantasie«
(Freud 1918: 230) darstellt, will Freud nicht mit absoluter Gewissheit ent-
scheiden; die Indizien sowie der weitere Verlauf der Behandlung deuten fiir
ihn jedoch eher auf ein reales Ereignis hin (vgl. ebd.: 174-177, 208-210).
Zum Begriff der »Urphantasie« vgl. auch Freud (1916-1917: 358 f.) sowie
die ausfiihrliche Diskussion im gleichnamigen Buch von Laplanche/Ponta-
lis (1964).

28 Der Patient selbst hat Freuds Deutung des Traums als Urszene noch Jahre
spiter abgelehnt (vgl. Obholzer 1980: 51 f.). Allgemein zur Deutungsfra-
ge und zum Fall des Wolfsmannes vgl. Gardiner (1971), Abraham/Torok
(1976), Mahony (1984), Ginzburg (1988) und Deserno (1993 ); mit beson-
derem Gewicht auf der Zeichnung des Traums auch Davis (1992), Leu-
schner/Hau (1995), Hau (2008: 260-286) und Klammer (2013). Fiir eine
>anti-familialistische< Auslegung des Traums siehe Deleuze/Guattari (1980:

43-58).

159

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

zufolge in Wirklichkeit nicht um das Marchen vom »Rotkidppchen«,
sondern um eine Szene aus »Der Wolf und die sieben Geifslein« (vgl.
ebd.: 151) handelt. Die Abbildung besitzt fiir den kleinen Jungen eine
geradezu traumatische Qualitit, wie sich an seiner Reaktion erweist:

»Wenn er dieses Bildes zu Gesicht bekam, fing er an, wie rasend zu schrei-
en, er fiirchtete sich, der Wolf werde kommen und ihn auffressen. Die
Schwester wufSte es aber immer so einzurichten, daf§ er dieses Bild sehen
mufSte, und ergotzte sich an seinem Schrecken.« (Ebd.: 136)

Der Wolfstraum, der alle diese Eindriicke aus der Umwelt des Traumers
aufnimmt und zu einem neuen, hochgradig verdichteten und >tiberdeter-
minierten« Bild verschmilzt, dient folglich der Erfahrungs- bzw. Wirklich-
keitsbewiltigung. Damit weist er tiber die Wunscherfiillungsthese hinaus
und nimmt stattdessen die spatere »Revision der Traumlehre« (Freud
1933: 451—471) vorweg, in der Freud seine These von der wunscher-
fullenden Funktion der Traume zwar nicht aufgibt, aber doch entschei-
dend relativiert.

Erstmals in Jenseits des Lustprinzips (1920) — zwei Jahre nach der
Publikation der Krankengeschichte des Wolfsmannes — hatte Freud aus-
driicklich eingerdumt, dass sich nicht alle Traume als Wunscherfiillung
erklaren lassen. Die schrecklichen Angsttraume, in denen beispielsweise
erlebte Kriegs- oder Unfalltraumata immer wieder nacherlebt und imagi-
nar wiederholt werden, sind »eine Ausnahme von dem Satze, der Traum
ist eine Wunscherfiillung« (Freud 1920: 242). Sie miissen folglich anders
erklart werden als durch das Phanomen der Triebverdrangung, auf das
er die Traume bislang zuriickgefihrt hatte. So kiindigt der Wolfstraum
die >realistische Wende« aus Jenseits des Lustprinzips an, die eigentlich
eher ein Wiederankniipfen an die seit der Traumdeutung vernachlassig-
te traumatheoretische Erklarung der Neurosen darstellt, die Freud in
seinen fruhen Hysteriestudien noch vertreten hatte.* »Die alte Trauma-
theorie«, so heifst es bereits im Text {iber den Wolfsmann (Freud 1918:
208), »kam mit einem Mal wieder zur Geltung. «

Die Erklarung fiir das Ratsel des Wolfstraums ist also nicht im
Wunsch, sondern im Trauma zu suchen: in der Urszene mit ihrem fiir
das kindliche Erleben unverstandlichen und verstorenden Charakter ei-
nerseits, in den unter anderem durch die Schwester zugefiigten Schre-
ckerlebnissen andererseits. Zwar mag das Traumbild der Wolfe auch
einen Triebwunsch reprisentieren, etwa den von Freud unterstellten
Wunsch nach Sexualbefriedigung. Vor allem und urspriinglich aber ist

29 Vgl. zur frithen Traumatheorie insbesondere Freud (1893, 1896) sowie
Breuer/Freud (1895). Allgemein zur psychoanalytischen Traumatheorie
vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986), Zepf (2001) und Hirsch
(2011).

160

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

es die — entstellte — Erinnerung an reale Erlebnisse. » Traumen ist ja auch
ein Erinnern«, ergdnzt Freud seine Traumtheorie, »wenn auch unter den
Bedingungen der Nachtzeit und der Traumbildung.« (Ebd.: 169)

Ein Schliissel zum Verstandnis solcher traumatisch induzierten Traum-
bildungen ist Freuds Gedankengang zum » Wiederholungszwang«, den
er in Jenseits des Lustprinzips (1920: 229) im Zusammenhang mit den
Kriegs- und Unfallneurosen beschreibt. Es wirkt, so seine Beobachtung,
eine ratselhafte Kraft im Inneren, die nach einer Wiederholung des trau-
matischen Ereignisses strebt, so unlustvoll es auch gewesen sein mag.
Eine Manifestation dieses Wiederholungszwangs sind die Schrecktrau-
me der Kriegstraumatisierten, aus denen sie schweifsgebadet aufwachen.
Warum aber traumt ein Mensch sein Trauma, wenn der Traum doch ei-
gentlich eine Wunscherfullung sein soll? Keine Miihe der Erklarung be-
reiten all jene Traume, die dem realen Trauma einen glinstigeren Aus-
gang geben und so den Wunsch erfiillen, das Trauma moge sich nicht
oder anders ereignet haben (vgl. Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock
1986: 133). Umso schwieriger sind jene anderen Traume zu erkldren,
die — wie der Wolfstraum — den unlustvollen Charakter nicht abindern,
sondern beibehalten.

Eine Erklarung des ratselhaften Wiederholungszwangs findet Freud in
der Analyse des >Fort-Da-Spiels< (Freud 1920: 224-227), das er an sei-
nem eineinhalb Jahre alten Enkel beobachtet hatte. Dieses Kind hatte die
eigentiimliche Angewohnheit, immer wieder eine an einem Bindfaden
befestigte Holzspule mit einem lauten, langgezogenen » 0—o—o0—o« (ebd.:
224) tiber den Rand seines Bettchens hinweg zu schleudern, um diese
dann erneut zu sich her zu ziehen. Das Herbeiziehen war mit der Laut-
duflerung »Da« verbunden, so dass Freud »nach dem tibereinstimmen-
den Urteil der Mutter und des Beobachters« den ersten Laut als »fort«
deutete (ebd.: 225). Er interpretiert das Spiel des Kindes daraufhin als
Wiederholung einer Mutter-Kind-Interaktion: Das Kind spielte die Situ-
ation des Fortseins von Objekten nach, indem es die Spule abwechselnd
aus dem Sichtfeld verschwinden und wieder auftauchen liefs, ganz so, wie
seine Mutter immer wieder aus seinem Sichtfeld verschwand und Stun-
den spater wieder auftauchte (vgl. ebd.).

Der zentrale Mechanismus des Fort-Da-Spiels beruht auf einem Rol-
lentausch. Im Spiel ist es das Kind, das die Holzspule von sich wegschleu-
dert, wihrend im echten Leben das Kind, von der Mutter alleingelassen,
sich selbst als weggeschleudert empfindet. Mit Hilfe des Spiels wechselt
es »aus der Passivitit des Erlebens in die Aktivitit des Spielens« (ebd.:
227). Auf diese Weise gewinnt es eine Position der Souveranitit, die ihm
anderweitig versagt bleibt:

»Es war dabei [beim Verlassenwerden durch die Mutter] passiv, wurde
vom Erlebnis betroffen und bringt sich nun in eine aktive Rolle, indem

161

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

es dasselbe, trotzdem es unlustvoll war, als Spiel wiederholt.« (Ebd.:
226)

Daran ankniipfend bringt Freud die Beobachtung des Einzelfalls dann
mit dem kindlichen Spielen tiberhaupt in Zusammenhang;:

»Man sieht, daf$ die Kinder alles im Spiele wiederholen, was ihnen im Le-
ben grofSen Eindruck gemacht hat, dafS sie dabei die Stiarke des Eindruckes
abreagieren und sich sozusagen zu Herren der Situation machen.« (Ebd.)

Das Spiel ist also nicht nur, wie sich die Spieltheorie des zweiten Teils (vgl.
2.3.2) nun besser formulieren lasst, ein Spielfeld fiir verdrangte Wunschre-
gungen und somit ein imaginarer Ersatz fiir die schmerzvollen Entbehrun-
gen der Wirklichkeit. Es ist auch ein Medium der Wiederholung schmerz-
voller Wirklichkeitserfahrungen, um diese in eigene Regie zu nehmen und
dadurch zu verarbeiten.>

Der Traum des Wolfsmannes ist in diesem Sinne ebenfalls ein Fort-
Da-Spiel, also eine nachholende Bewiltigung des Realen. Er dient dem
vierjahrigen Traumer dazu, verstorende Erlebnisse in seine kindliche
Bilderwelt zu integrieren und ihnen Sinn zu verleihen. Der Traum deu-
tet das Erlebte nachtriglich im Modell dessen, was dem Kind aus Bil-
dern, Marchen, Erzdhlungen und eigenen Erfahrungen vertraut ist, und
fugt auf diese Weise das Erlebte in seine psychische Realitit ein. Inso-
fern handelt es sich beim traumatisch induzierten Traum im weiteren
Sinne also doch um eine Wunscherfiillung, auch wenn es dabei nicht um
einen Triebwunsch geht, sondern vielmehr um den Wunsch, eine ver-
storende Erfahrung als verstérende Erfahrung aufzulosen. Im Traum
transformiert das Kind sein Erlebnis durch Assimilation an sein Sinn-
system in ein (nach der Logik des Unbewussten) sinnvolles Geschehen;
es verwandelt, wie Cassirer sagen wiirde, passiven Eindruck in akti-
ven Ausdruck.

30 Wenn Freud spater im Text, obgleich zogerlich, die Annahme eines » Tode-
striebs« (Freud 1920: 244-269) ins Spiel bringt, um den Wiederholungszwang
zu erkldren, so ist diese »weitausholende Spekulation« (ebd.: 23 4) eigentlich
gar nicht zwingend erforderlich. Der Wiederholungszwang liegt nicht >jen-
seits des Lustprinzipss, er leitet sich vielmehr direkt aus diesem ab. Die Wie-
derholung in Eigenregie dient dazu, den Unlustcharakter eines Erlebnisses
wenn schon nicht in Lust zu verwandeln, so doch wenigstens abzumildern.
Der Rollentausch beim Spiel sowie die damit verbundene Erfahrung der »Be-
herrschung« (ebd.: 245) des Traumas in der Wiederholung stellt, wie Freud
selbst bemerkt, einen »Lustgewinn« (ebd.: 227) dar. Vgl. zu dieser Argumen-
tation auch Zepf/Weidenhammer/Baur-Morlock (1986: 133 f.): »Der Wieder-
holungszwang ist [...] bei den traumatischen Neurosen nicht jenseits, sondern
vor dem Lustprinzip lokalisiert, dem er zugleich auch dient.«

162

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AM SCHAUPLATZ DER TRAUME

Dass selbst diese vergleichsweise schwache Wunscherfiillungsfunktion
des Wiederholungszwangs noch scheitern kann, wie sich an den Schreck-
traumen der Kriegsopfer zeigt (vielleicht aber auch schon am Wolfstraum
selbst), gesteht gleichwohl sogar Freud am Ende ein. Gelegentlich, so for-
muliert er in seiner »Revision der Traumlehre«, »versagt« der Traum ganz
einfach darin, »die Erinnerungsspuren der traumatischen Begebenheit in
eine Wunscherfillung« (Freud 1933: 471) umzuwandeln. Das Trauma
kann starker sein als der Traum. So ist eben doch nicht jeder Traum eine
Wunscherfillung, sondern bisweilen nur der erfolglose » Versuch einer
Waunscherfiillung« (ebd.), wie Freud seine Generalthese aus der Traum-
deutung modifiziert.

Noch etwas anderes zeigt sich an den Alptraumen, das ebenfalls bereits
fiir den Wolfstraum gilt. Die Traume selbst besitzen mitunter traumati-
sche Wirkungen. Nicht nur die Erlebnisse, die den Wolfstraum angesto-
Ben haben, auch der Traum als solcher setzt eine Wiederholungsdynamik
in Gang. Denn er ist seinerseits ein Widerfahrnis des Traumers, »wirkt
wie ein frisches Ereignis, aber auch wie ein neues Trauma« (Freud 1918:
220). Das deutet bereits der Traumbericht des Patienten an:

» Unter grofier Angst, offenbar, von den Wolfen aufgefressen zu werden,
schrie ich auf und erwachte. Meine Kinderfrau eilte zu meinem Bett, um
nachzusehen, was mit mir geschehen war. Es dauerte eine ganze Weile, bis
ich tiberzeugt war, es sei nur ein Traum gewesen, so natiirlich und deutlich
war mir das Bild vorgekommen, wie das Fenster aufgeht und die Wolfe auf
dem Baume sitzen. [...] Ich glaube, es war dies mein erster Angsttraum. Bis
in mein elftes oder zwolftes Jahr hatte ich von da an immer Angst, etwas
Schreckliches im Traume zu sehen.« (Ebd.: 149)

Nicht zuletzt aufgrund dieses verstorenden Traums, der noch Jahre spa-
ter im Traumer >wuchert, beginnt der Patient im Alter von zwanzig Jah-
ren die Psychoanalyse bei Freud. Dort wiederholt er — mehr als einmal,
uiber die Dauer von Jahren hinweg (vgl. ebd.: 153) — sein Trauma, indem
er es auf der Couch liegend einem Zuhorer erzahlt. Und auch gegentiber
dem Traum versetzt er sich in die Position des Regisseurs, anstatt wie
beim ursprunglichen Traumerlebnis nur dessen ohnmachtiger Zuschau-
er zu sein. Wiederum als Wiederholungszwang darf darum vielleicht ge-
deutet werden, wenn es der Wolfsmann bei der Zeichnung seines Trau-
mes nicht belasst, sondern — als formal ausgebildeter Kunstmalers® — im

31 Vgl hierzu Davis (1992: 70), der allerdings auch auf die 6konomischen Hin-
tergriinde der Bildproduktion des — in spateren Jahren verarmten — Wolfs-
mannes hinweist: »A dedicated amateur painter, Serge presented or sold
over forty paintings to psychoanalysts in Vienna and elsewhere; in his ado-
lescence, he had studied formally with a Russian painter hired by his fam-
ily and submitted his work to a local exhibition. [...] On the evidence, his

163

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Abb. 11: Sergej Pankejeff (signiert als » Wolfmann«): Ohne Titel. 1964. Ol auf
Leinwand, 38 x 36 cm. London, Freud Museum.

Laufe seines Lebens eine ganze Serie von Gemilden seiner Traumszene
anfertigt (Abb. 11).

Die verschiedenen Fassungen der Urszene, die der Wolfsmann im Lau-
fe seines Lebens anfertigt, bilden eine Kette von sukzessive aufeinan-
der folgenden Wiederholungen, die zugleich mit einer Reihe von media-
len Ersetzungen korrespondieren. Aus dem urspringlichen Trauma wird
ein Traum, der seinerseits in eine duflere Zeichnung verwandelt wird,
die wiederum durch eine Serie von Gemadlden wiederholt wird. Die Ab-
folge dieser Medienwechsel in Richtung einer abnehmenden >Intensitét
des Realenc< legt bereits nahe, was es mit dieser Wiederholungskette auf
sich haben konnte: Mit jeder Wiederholung schwicht sich das Trauma
weiter ab, bis am Ende nur noch das daufere Bild von ihm tbrig bleibt.
Durch seine Bildwerdung ist das Trauma um seinen Schrecken gebracht;
an die Stelle der traumatischen Wirklichkeit ist ein, wie Lambert Wie-
sing es nennen wiirde, »nursichtbares< Gebilde getreten, von dem keine
Gefahr mehr ausgeht.

teacher was possibly the landscapist V. Borisoff-Mousatoff (1870-1905),
whose work, as the Wolf Man tells us, was exhibited in the Salon d’Automne
in Paris. As the Wolf Man’s memoirs indicate, painting was one of his deep-
est interests throughout his life.«

164

, 11:5116. |



https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2 Kollektivierung der Traume

3.2.1 Gemeinsame Tagtriume:
Ein intersubjektives Resonanzmodell der Kunst

Der Wolfsmann hat seinen Traum zum Kunstwerk gemacht; das hat er,
so jedenfalls aus psychoanalytischer Sicht, mit anderen Kinstlern ge-
meinsam. Es gibt eine » Gattung von Traumen«, bemerkt Freud in seiner
ersten kunstpsychologischen Studie zu Wilhelm Jensens Erzahlung Gra-
diva (Freud 1907: 13), »die iiberhaupt niemals getraumt worden« sind,
ndamlich jene, »die von Dichtern geschaffen« (ebd.) sind. Aber die Trau-
me der Dichter, auch das steckt in Freuds Formulierung, sind zumindest
im Regelfall keine echten Traume. Sie wurden, wie es heifst, »iberhaupt
niemals getraumt«, oder wenn, dann nur selten im Dunkel der Nacht,
zumeist aber in der Helle des Tages; nicht mit geschlossenen, sondern
mit offenen Augen; nicht unter Ausschaltung des Bewusstseins, sondern
unter dessen direkter Einwirkung. Fiir gewohnlich traumt der Kiinst-
ler also nur im metaphorischen Sinne des Wortes. Er ist ein » Traumer
am hellichten Tag«, wie Freud in »Der Dichter und das Phantasieren«
(1908b: 176) auch schreibt.

Starker als den nachtlichen Traumen sind die Kunstwerke darum den
» Tagtrdaume[n]« (ebd.: 175) verwandt, den Abschweifungen der Ge-
danken und Bilder in den Denkpausen des Alltags, und schlieSlich dem
»Spiel« (ebd.: 171) der Kinder, mit welchem Freud die Kunst ebenfalls
vergleicht.?* Denn nicht nur in die nachtliche Traumproduktion, auch in
die unbeaufsichtigten Denkvorgiange des Tages fliefSt die >wilde Denkta-
tigkeit< des Unbewussten ein — und gelangt von dort aus in die Schop-
fungen der kunstlerischen Kreativitit.’’ Die Bilderwelt der unbewussten

32 Zur Psychologie des Tagtraums vgl. die Studie von Varendonck (1921), zu
der Freud ein kurzes Vorwort verfasst hat, sowie Singer (1976) und Klin-
ger (1990); kulturtheoretisch mit Fokus auf den Wechselbeziehungen von
kultureller Wirklichkeit und tagtraumerischer Gegenwelt auch Ehn/Lofgren
(2008).

33 Psychoanalytische Theorien des kiinstlerischen Schaffensprozesses finden
sich u.a. bei Kris (1952: 162-194), Ehrenzweig (1967), Winnicott (1971),
Miiller-Braunschweig (1977) und Segal (1991); siehe aufSerdem, psycho-
analytisch beeinflusst, Koestler (1966). Allgemein zur psychoanalytischen
Kunsttheorie vgl. die Darstellungen und Uberblicke bei Kofman (1970),
Spector (1972), Kuhns (1982), Reiche (2006), Pfeiffer (2006) und Rattner/
Danzer (2010) sowie, im Kontext kiinstlerischer Einzelfallstudien, Greve
(2009, 2015) und die Beitridge in Schneider (1999). Eine lacanianisch ge-
pragte Theorie des »Unbewussten in der Kunst« findet sich bei Bergande
(2007); zur Bildtheorie im Anschluss an Lacan siehe auch Veressov (2010),

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Phantasien mit ihren assoziationslogischen Verkettungen, die der Trau-
mer im Schlaf betritt, wird auch im Kunstprozess betreten. So definiert
Freud den Gegenstandsbereich einer psychoanalytischen Theorie der
Kunst, indem er sie als Theorie der kiinstlerischen Phantasie bestimmt:

»Die dsthetische Wiirdigung des Kunstwerks sowie die Aufklirung
der kunstlerischen Begabung kommen zwar als Aufgabe fur die
Psychoanalyse nicht in Betracht. Es scheint aber, daf§ die Psychoanalyse
imstande ist, in all den Fragen, die das menschliche Phantasieleben
betreffen, das entscheidende Wort zu sprechen.« (Freud 1924a: 425)

Das Kunstwerk ist zuallererst eine Schopfung der Phantasie; zugleich
aber ist es mehr als nur das, namlich eine materialisierte, externalisierte,
eine nach auflen gebrachte Phantasie. In Gestalt des Kunstwerks stellt
der Kiuinstler seine Phantasien in dinglicher Gestalt vor sich hin. Etwas
»vor sich hin zu stellen< wiederum heifdt im Feld der Kunst, es vor ande-
re hin zu stellen. Dass der Kuinstler seinen Traum nach auflen bringt, be-
deutet, dass er ihn in die Gesellschaft einbringt. Wie alle offentlich zir-
kulierenden Bilder stiften Kunstwerke soziale Beziehungen, indem sie
Menschen miteinander in Verbindung setzen — >iiber Bande<, wie es im
Zusammenhang mit der Kollektivierung des Imaginaren geheifSen hat-
te (vgl. 2.2.3).

Auch Freud weif§ um diese intersubjektiven Beziehungen, und obgleich
bei ihm die produktionsisthetischen Fragen zumeist im Mittelpunkt ste-
hen, thematisiert er an einigen Stellen diese soziale, auf die Wechselwir-
kungen zwischen den Individuen verweisende Seite der Kunst. Gerade in
dieser Seite scheint fiir ihn sogar die eigentliche Besonderheit der Kunst
gegeniiber anderen Ausdrucksformen des Unbewussten zu liegen: Das
Kunstwerk ermoglicht es dem Kiinstler, seine Phantasie mit einem Pu-
blikum zu teilen. Wenn beim gewohnlichen Menschen das Verdrangte
zunichst den Weg ins Dunkel eingeschlagen hat und dort als unbewuss-
te Phantasie weiterwuchert, so unterscheidet sich der Kiinstler vom ge-
wohnlichen Menschen dadurch, dass er die Wucherungen der Phantasie
wieder ans Tageslicht holt. Er fithrt seine Phantasien aus dem privaten
Innenraum des Unbewussten in den kollektiven AufSenraum der Gesell-
schaft ein, um sie mit anderen zu teilen.

»Der Kunstler ist urspriinglich ein Mensch, welcher sich von der Rea-
litit abwendet, weil er sich mit dem von ihr zunichst geforderten Ver-
zicht auf Triebbefriedigung nicht befreunden kann und seine erotischen
und ehrgeizigen Wiinsche im Phantasieleben gewihren 1dfSt. Er findet
aber den Riickweg aus dieser Phantasiewelt zur Realitit, indem er dank

Ruhs (2010) und Hefldorfer (2013) sowie die Beitrdge in Blimle/von der
Heiden (2005).

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

besonderer Begabungen seine Phantasien zu einer neuen Art von Wirk-
lichkeiten gestaltet, die von den Menschen als wertvolle Abbilder der
Realitdt zur Geltung zugelassen werden.« (Freud 1911: 22)

Im Kiunstler, so Freud, verbindet sich also die antisoziale Tendenz zur
Flucht in die Phantasie mit der genuin kunstlerischen Fahigkeit, gerade
mit Hilfe dieser Phantasien den »Riickweg« in die Realitit zu finden. Im
Kunstwerk kommen beide Seiten zusammen: der Kiinstler einerseits, das
Publikum und die Gesellschaft andererseits.

Die wichtigste psychoanalytische Weiterentwicklung dieser Idee der
Kunst als einer Vermittlung zwischen Individuum und Gesellschaft geht
auf Ernst Kris zurtick, einen Zeitgenossen und Schiiler Freuds. Kris er-
weitert Freuds Andeutungen zur Kunst als »Rickweg« in die Gesell-
schaft zu einer Wirkungstheorie der Kunst, in der es um die Rezepti-
onsseite der Bilder und ihre Effekte auf die Rezipienten geht.>+ Dennoch
setzt auch Kris’ Wirkungstheorie zuerst mit dem individuellen Schop-
fungsprozess der Phantasie ein — sozusagen mit dem >Fluchtweg« des
Kiinstlers. Wie schon Freud in seiner Genealogie der Phantasie (vgl.
3.1.1), beginnt Kris seinen Gedankengang mit einem Kind, das hier je-
doch bereits ein »kleiner Junge« ist, der seine Erfahrungen mittels Spra-
che an andere Menschen weitergibt. In Kris’ Beispiel besteht die Erfah-
rung in einem traumatischen Schreckerlebnis:

»Ein riesiger Wolfshund lduft kldffend auf einen kleinen Jungen zu,
der drauflen spielt. Das Kind erschrickt tiber die Grofle und das Gebell
des Tieres und rennt, um Hilfe schreiend, davon. Spater dann kann es
diese Szene auf vielerlei Art verarbeiten. Beim Spiel mit seinem Spielzeug
werden die Rollen vertauscht; der Junge besiegt den bedrohlichen Feind
und zihmt das Tier [...]. Vielleicht beschiftigt die Szene abends die
Gedanken des Knaben vorm Einschlafen. [...] Gefahren, die er friiher
erlebt hat, und Gedanken, die allen kleinen Jungen gemeinsam sind,
konnen mit der letzten Begegnung verschmelzen. Wenn diese Gedanken
am Tage wiederkehren, macht der Junge in seinen Tagtraumen die
lustvolle Erfahrung, eine Gefahr zu beherrschen. Sie erklart, warum
Spiel und Tagtraum so oft wiederholt werden.« (Kris 1952: 30)

34 Vgl. Kris’ Studie Die dsthetische Illusion (1952, v. a. 30-50). Verwandte
Gedankenginge finden sich aber auch schon in dem Buch Gemeinsame
Tagtrdume von Hanns Sachs (1924), einem weiteren Psychoanalytiker
aus Freuds Umfeld, bei Charles Baudouin (1929) sowie bei Theodor
Reik (1929), der die Kunst aufgrund ihres sozialen Charakters mit der
»Witzarbeit« vergleicht (hierzu wiederum: Freud r9o5a). Siche am Beispiel
des Films zudem die psychologische Studie von Martha Wolfenstein und
Nathan Leites (1950), auf die ich noch zuriickkommen werde.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Wie beim Fort-Da-Spiel beginnt der kleine Junge, sein verunsicherndes
Erlebnis zu verarbeiten, indem er es »in seinen Tagtraumen« wiederholt
und »durch phantasiereiche Ausmalung« (ebd.: 32) seinen psychischen
Bedurfnissen gemafs abwandelt. Insofern erscheint es nur allzu passend,
wenn Kris seinen kleinen Jungen gerade vor einem » Wolfshund« erschre-
cken lasst, gleicht sein Verhalten doch jenem des Wolfsmannes, der sich
seinerseits als Verwandter von Freuds kleinem Enkel aus Jenseits des
Lustprinzips entpuppt hatte. Alle spielen sie das Fort-Da-Spiel der Phan-
tasie, indem sie einen traumatischen Wirklichkeitseindruck dadurch ver-
arbeiten, dass sie ihn spielerisch wiederholen und in eigene Regie nehmen,
um sich zu >Herren der Situation< zu machen, wie Freud es genannt hatte.

Kris geht allerdings einen entscheidenden Schritt weiter als Freud in
dessen Analyse des Fort-Da-Spiels, wenn er seinen kleinen Jungen das
Erlebte nicht nur einsam nachspielen, sondern auch mit anderen Kin-
dern teilen ldsst. Denn die »phantasiereiche Ausmalung«, so erlautert
Kris, hat nicht zuletzt eine »soziale Funktion«:

»Der Knabe kann Ausschau nach Bewunderung halten und von dem
Vorfall erzihlen, um sich der Aufmerksamkeit der anderen zu versichern.
An dieser Stelle gewinnt die phantasiereiche Ausmalung ihre soziale
Funktion. Spiel oder Phantasie konnen mit einem vertrauten Kameraden
geteilt werden oder mit einer Gruppe von Jungen, deren Anfuhrer der
kleine Held sein mag. Das Phantasiespiel wird dann ins Spiel der Gruppe
aufgenommen« (ebd.: 31 f.).

Durch das gemeinsame Spiel wird der Tagtraum des Einzelnen »sozi-
alisiert« (ebd.: 34). Die individuelle Phantasie wird zum gemeinsamen
»Spiel der Gruppe« und damit zur gemeinsamen, zur Gruppenphantasie.

Von diesem gemeinsamen Spiel der Kinder hin zur Kunst ist es zumin-
dest aus theoretischer Sicht nur ein kleiner Schritt. Es handelt sich ledig-
lich um eine andere Form dieser >Sozialisierung¢, wenn der kleine Junge
in spateren Jahren »seinen Tagtraum in Form einer geordneten Erzih-
lung« (ebd.: 32) ausbaut oder ihn in ein anderes Medium tbersetzt, um
ihn einem noch einmal erweiterten Kreis von >Mitspielern< zu prasen-
tieren. So betont Kris die gesellige, vergemeinschaftende und kommu-
nikative Funktion der Kunst: Das Kunstwerk hat die » Funktion [...] ei-
ner besonderen Art der Verstindigung des einen mit den vielen« (ebd.:
30). Wie die Aufforderung zum Spiel in der Gruppe ist auch das Kunst-
werk eine »Einladung« (ebd.: 40) — ein Angebot zur Einstimmung, zum
Einschwingen, zum Hineintriumen in das Erleben des Kunstlers.3s Die
Kunstwerke, so hat es bereits Hanns Sachs hochst treffend formuliert, er-
zeugen »gemeinsame Tagtraume« (Sachs 1924: 7). Sie sind, mit anderen

35 Kiris’ Beschreibung der Kunst als >Einladung« wurde von Adrian Stokes in
The Invitation in Art (1965) aufgegriffen und weitergefiihrt; vgl. in diesem

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

Worten, die Kollektivierung der Triume — eine moderne Fortsetzung des
dream sharing mit anderen Mitteln.>¢

Was aber sorgt dafiir, dass bestimmte Traume zu kollektiven Trau-
men werden, andere hingegen so gut wie kein Publikum finden? Warum
nehmen wir die Einladung zum gemeinsamen Kunstgenuss im einen Fall
an und schlagen sie im anderen Fall aus? Mit dem formalen Modell der
Imaginationskollektivierung (vgl. 2.2.3) ldsst sich diese Frage nicht be-
antworten, die Psychoanalyse hingegen bietet eine Antwort darauf. Was
das gemeinsame Spiel der Kinder attraktiv macht, erldutert Kris, ist ein
gewisses MafS an psychischer Ubereinstimmung zwischen der im Spiel re-
prasentierten Phantasie einerseits und den Phantasien der Mitspielenden
andererseits. Die Gruppenmitglieder miissen in der Phantasie des kleinen
Jungen ihre eigenen Phantasien »wiederfinden« konnen:

»Er findet Gefolgsleute, weil die Emotionen, die sich in seinem Plan
fiir das Spiel wiederfinden, ihren eigenen Gefiihlen verwandt sind. Die
Losungen, die er erfindet, treffen sich mit ihren latenten Winschen.«
(Kris 1952: 325 vgl. Freud 1911: 23)

Sachs wiederum bringt den Begriff der »Resonanz« (Sachs 1924: 26) ins
Spiel, um dieses >Wiederfinden< zu beschreiben. Das Unbewusste des Re-
zipienten wird durch die Inhalte, die der Kiinstler — bewusst oder unbe-
wusst — im Kunstwerk abgelegt hat, aktiviert und in » Schwingung« (ebd.)
versetzt.’” Der kiinstlerische Traum regt auch den Betrachter zum Trau-
men an, sobald er seine eigenen Erfahrungen, Wiinsche und Angste in das
Bild >hineinsieht«. Dann vermischen sich der objektive Trauminhalt des
Bildes mit den unbewussten Phantasien des Betrachters und lassen einen
neuen, gewissermaflen einen Mischtraum zwischen beiden, entstehen. Der

Zusammenhang auch die Bemerkungen zur Kunst als »active contract with
the audience« bei Gilbert Rose (1980: 196).

36 Der Begriff dream sharing stammt aus der Ethnologie und bezeichnet dort
das Teilen von Traumen, also ihr 6ffentliches Erzahlen, in aufSereuropa-
ischen Gesellschaften (vgl. Herdt 1987; Tedlock 1987, 1991 und Kracke
1991, 1992; allgemein zur Ethnologie des Traums vgl. von Grunebaum/
Caillois 1966 und Lohmann 2007). Das >dream sharing« gilt zumeist als
Merkmal besonders traumaffiner Gesellschaften bzw. »dream cultures¢; eine
Ethnologie unserer eigenen Traumkultur musste erst noch geschrieben wer-
den (vgl. ansatzweise jedoch Lenk 1983).

37 Zum Resonanzbegriff als Teil einer >horizontalen< Metaphorik des Unbewus-
sten vgl. auch Buchholz/Godde (2013); aus soziologischer Sicht die Theorie
der Resonanz als » Weltbeziehung« von Hartmut Rosa (20165 zur Kunst ebd.:
472-500, zum allgemeinen theoretischen Modell ebd.: 281298, mit Bezug auf
Psychoanalyse auch ebd.: 286); zur »affektiven Resonanz« als Grundform sozi-
aler Interaktion aufSerdem Miihlhoff (2018: 153- 252, 459-465).

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Psychoanalytiker Serge Lebovici hat am Beispiel des Films eine schone For-
mulierung fiir diese Wechselwirkung der Triume gefunden:
»Der Film ist ein Traum, und er liefert Material zum Traumen. Er ist,
alles in allem, ein Traum, der uns traumen macht.« (Lebovici 1949: 168)

Die Formulierung erscheint auch insofern geglickt, als sie die tiefere Ur-
sache dieser Wechselwirkung, namlich die Nahe von Bild und Phantasie,
mit demselben Wort ausdriickt. Unser Unbewusstes lisst sich darum so
leicht durch dufSere Bilder in Resonanz versetzen, weil beide im selben
Medium operieren. So betont Cesare Musatti, wiederum am Beispiel des
Films, aber keineswegs nur fiir diesen giiltig:

»Das filmische Bild spricht mit besonderer Unmittelbarkeit zu unserem
Unbewussten und das Unbewusste verfugt tiber eine besondere Resonanz
auf filmische Bilder, und zwar aufgrund der Ahnlichkeit, die solche
Bilder [...] mit unbewussten Fantasien aufweisen.« (Musatti 1950: 143)

Auf diese Weise findet die Psychoanalyse also eine ganz eigene Erkla-
rung fiir die Lust am Bild. Sie ist » Aufhebungslust«, wie Freud (19o5a:
130) sie im Zusammenhang mit der Lustwirkung des Witzes auch
nennt: Die verdrangten Anteile der Psyche durfen in Gestalt des Bildes
doch noch zum Ausdruck kommen, die Verdrangung wird ein Stick
weit aufgehoben, die Auseinandersetzung mit dem eigenen Unbewuss-
ten zumindest teilweise erlaubt. Das Bild erfiillt den Wunsch nach Wie-
derkehr des Verdringten, indem es die verdrangten Inhalte an sich selbst
zur Anschauung bringt. Darum ist der Kunstgenuss umso intensiver,
je praziser und tiefer das Bild mit der Psyche des Betrachters tiberein-
stimmt und je mehr Aufhebungslust es aufgrund dieser Ubereinstim-
mung in ihm auslost.

Schon Freud hatte diesen Gedanken einer Resonanztheorie der Kunst
an einer Stelle angedeutet und dabei vor allem die unbewusste Dimensi-
on des Resonanzgeschehens betont. Denn zumindest der Rezipient muss
gar nicht unbedingt wissen, warum und wovon er genau ergriffen wird:

»Was uns so machtig packt, kann nach meiner Auffassung doch nur
die Absicht des Kiinstlers sein, insofern es ihm gelungen ist, sie in dem
Werke auszudriicken und von uns erfassen zu lassen. Ich weifs, daf§ es
sich um kein blof$ verstindnismifSiges Erfassen handeln kann; es soll
die Affektlage, die psychische Konstellation, welche beim Kiinstler die
Triebkraft zur Schopfung abgab, bei uns wieder hervorgerufen werden. «
(Freud 1914: 198)

Aber auch der Kiinstler selbst braucht nicht immer zu wissen, was er im
Kunstprozess eigentlich tut, wenn er seine eigene »psychische Konstella-

tion« und seine » Affektlage« in sein Werk hineinlegt. Keineswegs muss

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

er zwangsldufig mit » Absicht« vorgehen, wie Freud es suggeriert. So kal-
kuliert die Bildwirkungen im Bereich der Kunst und insbesondere in der
Unterhaltungsindustrie oftmals sein mogen, so wenig sind sie auf dieses
Kalkil angewiesen. Auch den Kinstlern kann ritselhaft bleiben, wovon
die Wirkung ihrer Schopfungen ausgeht. Das legt Freud in seiner Studie
zu Gradiva (vgl. 1907: 82) sogar eigens nahe.

Umso notwendiger erscheint zumindest auf den ersten Blick hinge-
gen, dass die durch das Kunstwerk in Resonanz versetzten Bediirfnisse
und Phantasien im Rezipienten schon vor dem Kunsterlebnis vorhanden
sein miussen und durch das Werk lediglich >geweckt« werden. Der Kiinst-
ler, betont Sachs,

»kann die Affekte, die er in Anspruch nimmt, durch sein Werk nicht erst
in die Brust der Horer einpflanzen, er kann nur schon vorhandene erre-
gen und in Schwingung bringen« (Sachs 1924: 26).

Zum selben Schluss gelangen Martha Wolfenstein und Nathan Leites
in ihrer traumtheoretisch inspirierten Studie zur Psychologie des Kinos:

»Where these productions gain the sympathetic response of a wide au-
dience, it is likely that their producers have tapped within themselves
the reservoir of common day-dreams.« (Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Dass eine vorgingige Ubereinstimmung der beiden Seiten zumindest »li-
kely« ist, wenn ein Kunstwerk besonderen Erfolg zeitigt, ist dabei si-
cherlich keine falsche Einschitzung. Dennoch darf man sich das Re-
sonanzgeschehen der Kunst nicht als vollkommene Deckungsgleichheit
vorstellen.’® Keineswegs miissen die vom Kunstler im Bild abgelegten
Inhalte und die im Betrachter erweckten Phantasien vollstindig tiber-
einstimmen. Sofern jedes Kunstwerk nicht nur ein Ausdruck des Kiinst-
lers ist, sondern auch ein Eindruck des Rezipienten, kann es wenigstens
potentiell sehr wohl auf den Vorstellungshaushalt des Rezipienten ein-
wirken und ihn zur Produktion neuer Phantasien anregen. Wenn Phan-
tasien immer auch Verarbeitungen von Wirklichkeit sind, gehoren die

38 Vgl. hierzu den Hinweis bei Hartmut Rosa, dass Resonanz ein Element des
Nichtidentischen enthalten muss, um als bedeutungsvolles Geschehen erlebt
zu werden: »Resonanz setzt die Existenz von Nichtanverwandeltem, Frem-
dem und sogar Stummem voraus; erst auf ihrer Basis kann ein Anderes hor-
bar werden und antworten, ohne dass die Antwort blofles Echo oder Repe-
tition des Eigenen ist. [...] In der Begegnung mit diesem Fremden setzt dann
ein dialogischer Prozess der (stets partiell bleibenden) Anverwandlung ein,
der die Resonanzerfahrung konstituiert.« (Ebd.: 3175 zum Moment der Un-
verfiigbarkeit siehe auch Rosa 2018) Ich komme auf diesen >dialogischen«
Aspekt im Fazit noch einmal zuriick.

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Kunstwerke — als sinnlich wahrnehmbare Dinge — ebenfalls zu dieser
Wirklichkeit.

Ein zweiter Grund dafir, warum das Resonanzgeschehen keine vollige
Deckungsgleichheit voraussetzt, ist die »Ubertragung« bzw. die >Projekti-
ong, also die verzerrte Lektiire auf Seiten des Betrachters. Was damit ge-
meint ist, ldsst sich an der psychoanalytischen Therapiepraxis erldutern,
deren Erfahrungsschatz der Ubertragungsbegriff entstammt.?* Ubertra-
gung heifst, dass der Patient bzw. Analysand mitunter etwas ganz anderes
im Analytiker >sehen< kann, als dieser von sich aus darstellt. Der Analy-
sand ubertrigt seine unbewussten Konflikte auf den Analytiker, er >pro-
jiziert< sie in diesen hinein, ohne zu bemerken, dass die Projektion von
ihm selbst ausgeht. Solche Ubertragungs- und Projektionsmechanismen
sind nicht auf die analytische Situation als solche beschriankt, sondern
spielen auch in anderen zwischenmenschlichen Beziehungen eine wichti-
ge Rolle. Sogar der Analytiker selbst ist gegen sie nicht vollkommen im-
mun, wenn er seine eigenen Konflikte in Form der »Gegentibertragung:
auf seinen Analysanden tubertragt.

Was der Ubertragungsbegriff betont, sind die Inkongruenzen zwi-
schen der objektiven Wirklichkeit des wahrgenommenen Objekts und
den subjektiven Reaktionen auf diese Wirklichkeit. Das Objekt mit
seinen Eigenschaften gleicht mehr einem >Trigger< (vgl. S. 76, Anm.
82), also einem Auslosereiz, auf den das Subjekt zwar nicht vollkom-
men ohne Anlass, aber doch auf inaddquate, objektiv unangemesse-
ne, tibertriebene Weise reagiert. Ganz dhnlich verhilt es sich mit der
Bildwahrnehmung. Auch hier funktioniert das Bild als Auslosereiz, der
eine Phantasie im Betrachter freisetzt, die ihrerseits mit dem Bild gar
nicht identisch sein muss. Womoglich sind es gerade solche Inkongru-
enzen und Verzerrungen zwischen Sender, Botschaft und Empfinger, auf
denen die Massenwirkung der Bilder beruht. Der Interpretationsspiel-
raum, den das Bild mit seinen >Unbestimmtheitsstellen< (vgl. 1.3.1) of-
fen lasst, erleichtert es unterschiedlichen Rezipienten, ihre jeweils eige-
nen Phantasien, Wiinsche und Angste in das Bild hineinzuprojizieren.
Nur so ldsst sich erkliren, warum dasselbe Bild auf manche Betrach-
ter oder Betrachtergruppen ungleich stiarker wirken kann als auf an-
dere. Ein jeder sieht im Bild den Spiegel seiner eigenen Psyche; objekti-
ves Bild und subjektive Bilderfahrung konnen auseinanderklaffen, und
dieses Auseinanderklaffen ist vermutlich eher der Regelfall als eine sel-
tene Ausnahme.

Ebenso wenig wie in einer volligen Deckungsgleichheit aber durfte
die Bildwirkung umgekehrt in einem vollig beliebigen Verhiltnis von

39 Zum psychoanalytischen Begriff der »Ubertragung« vgl. den Uberblick bei
Laplanche/Pontalis (1967: 550-559) sowie Racker (1958) und Fetscher
(1997); dazu auch Freud (1912).

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

objektivem Bildinhalt und subjektiver Lektiire zu suchen sein. Schon die
Ubertragung in der psychoanalytischen Situation beruht nicht auf der
absoluten Willkiir des Analysanden. Der Analytiker stellt zumindest ei-
nige Anhaltspunkte bereit, fiir welche unbewussten Konflikte im Analy-
sanden er sich als Projektionsfliche eignet. Analog dazu benotigt auch
der Bildgenuss bestimmte Anhaltspunkte auf der Bildoberflache, an de-
nen das Unbewusste des Betrachters >einhaken< kann; fehlt diese objek-
tive Basis, bleibt die Resonanzwirkung aus. Wie jeder Resonanzkorper
besitzt das Kunstwerk eine gewisse Eigenfrequenz, auf der es besonders
leicht zum Schwingen gebracht werden kann. Resonanz, darin besteht
die Pointe des Resonanzmodells, ist grundsatzlich ein wechselseitiges Ge-
schehen; einseitig funktioniert sie nicht.+

Ein weiteres Mal liegt die starkste Bildwirkung also in der Mitte zwi-
schen zwei Extremen (vgl. 1.3.1). Sich von einem Bild in Resonanz ver-
setzen zu lassen heifst, sich auf das Zusammenspiel von Bildobjekt und
Subjekt einzulassen. Wer sich von einem Bild ergreifen ldsst, wird glei-
chermafsen von der sinnlichen Bestimmtheit des Bildes wie auch von sei-
ner semiotischen Unbestimmtheit ergriffen. Einerseits >tippt< das Bild mit
seinen unmittelbar anschaulichen Inhalten, aber auch mit seiner forma-
len Nihe zur Bildsprache des Traums, die unbewussten Phantasien des
Subjekts besonders effizient an; andererseits gesteht es ihm zugleich ein
betrachtliches MafS an Freiheit zu, die es erlaubt, das Bildgeschehen auf
eigene Faust imaginativ fortzuspinnen. In Freuds Metapher vom Traum
als Schauplatz gesprochen darf die Bithne des Kunstwerks also weder zu
unbestimmt und leer, noch zu bestimmt und vollgestellt sein. Das Publi-
kum muss seine jeweils eigene, personliche Szene auffithren konnen, soll
es vom Werk ergriffen werden; aber es muss auch geniigend anregende
Requisiten vorfinden, die es tiberhaupt erst dazu ermutigen, die Biithne
des Kunstwerks mit Leben zu fillen.

3.2.2 Kunstform und Sozialform: Das bildliche Unbewusste

Bereits am nichtlichen Traum zeigte sich die konstitutive Bedeutung der
Form, also der spezifischen Ausfithrung des Traums gemafs den Mecha-
nismen der Traumarbeit. Auch fur den Kunstprozess sind diese Formas-
pekte von elementarer Bedeutung, vielleicht sogar noch starker als dort.

40 Vgl. hierzu auch Rosa (2016: 282), der betont, dass schon bei der
physikalischen Resonanz im Bereich der Akustik, etwa beim Anschlagen einer
Stimmgabel, die ihre Schwingung auf eine zweite, in der Nihe befindliche
Stimmgabel tibertragt, »die beiden Korper eines Resonanzverhiltnisses mit
jeweils >eigener Stimme« sprechen.« »Resonanz entsteht also nur, wenn
durch die Schwingung des einen Korpers die Eigenfrequenz des anderen
angeregt wird. «

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Im nachtlichen Traum ist die Zensurschwelle abgesenkt, der Traum hat
es also leichter, die verdrangten Inhalte zum Ausdruck zu bringen, ohne
auf Widerstand zu stofSen. Bei der Kunst, die ja nicht im wortlichen Sin-
ne getraumt, sondern im Wachzustand genossen wird, liegt die Zensur-
schwelle dagegen hoher. Darum kommt es dort noch mehr als im Traum
auf die erfolgreiche Entstellung der verdringten Inhalte an. Auch das,
und zunichst vor allem das, impliziert der in Analogie zur Traumarbeit
gebildete Begriff der »Kunstarbeit« (Kris 1952: 22, Bush 1967: 163).
Die Kunstarbeit ist die Fortsetzung der Traumarbeit unter verscharften
Bedingungen:

»Die formale Maskierung muf$ bei einem Kunstwerk sehr viel sorgfal-
tiger geschehen als im Traum, der dhnliche unbewufSte Befriedigungen
bietet, weil sie dem forschenden Blick des wachen Ichs ausgesetzt ist.«
(Bush 1967: 160)

Wie die Traumarbeit ist also auch die Kunstarbeit zuallererst fiir die rich-
tige »Dosierung« des Unbewussten verantwortlich. Nur muss die Dosis des
Unbewussten im Kunstwerk geringer sein als im Traum. Das Unbewuss-
te darf nur in »Spuren« und »winzigen Details« anzutreffen sein, wie Sa-
rah Kofman (1970: 30) in ihrer Studie zur Freudschen Asthetik iiber die
»ritselhafte Wirkung« (ebd.) des Kunstwerks auf den Betrachter schreibt.

Bei diesen Spuren muss es bleiben, wenn das Kunstwerk funktionie-
ren soll. Wiissten wir allzu genau, was uns an ihm anspricht, konnte es
passieren, dass wir die bildliche Wiederkehr des Verdrangten abwehren.
Dann wiirden wir die Einladung zur gemeinsamen Erfahrung ablehnen
oder aus dem Traum, in den wir bereits eingestiegen sind, wieder aus-
steigen. Der Betrachter darf sich eigentlich gar nicht recht im Klaren da-
riber sein, was mit ihm geschieht:

» Aber es scheint als Bedingung der Kunstform, daf$ die zum BewufStsein
ringende Regung, so sicher sie kenntlich ist, so wenig mit deutlichem
Namen genannt wird, so daf§ sich der Vorgang im Horer wieder mit
abgewandter Aufmerksamkeit vollzieht und er von Gefiihlen ergriffen
wird, anstatt sich Rechenschaft zu geben. Dadurch wird gewif$ ein Stiick
des Widerstandes erspart« (Freud 1905-1906: 167).

Eben darum ist es eine >ratselhafte«, nimlich unbewusste Wirkung, die das
Kunstwerk auf uns ausiibt. Und darum sind es gerade die am starksten
verritselten, also am stirksten entstellten Kunstwerke, welche die grofs-
ten Faszinationswirkungen ausiiben, wihrend uns allzu plakative, di-
rekte Werke oft eher abstofSen. Der Kiinstler muss die Bilder durch seine
Kunstarbeit tiberhaupt erst »mitgeniefsbar« machen, wie Freud erlautert:

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

»Er [der Kiinstler| versteht es [...], seine Tagtraume so zu bearbei-
ten, dafs sie das allzu Personliche, welches Fremde abstofst, verlieren
und fiir die anderen mitgeniefSbar werden. Er weif$ sie auch soweit
zu mildern, daf§ sie ihre Herkunft aus den verponten Quellen nicht
leicht verraten. [...] Kann er das alles leisten, so ermoglicht er es den
Anderen, aus den eigenen unzuginglich gewordenen Lustquellen ih-
res UnbewufSten wiederum Trost und Linderung zu schopfen« (Freud
1916—-1917: 366).

Erst wenn die »Herkunft aus den verponten Quellen« des Unbewussten
erfolgreich verschleiert ist, werden die Kunstwerke mitgeniefSbar. Die
unbewussten Inhalte miissen verhiillt werden, wie der nichtliche Traum
seine Inhalte verhillt. Allenfalls als visueller Subtext, das heifst in zei-
chenhafter Andeutung, darf das Unbewusste im Bild anwesend sein, um
nicht als solches bemerkt zu werden. Das Verdrangte, konnte man auch
sagen, muss im Unbewussten des Kunstwerks selbst verbleiben — sozu-
sagen ins bildliche Unbewusste verdrangt werden, falls dieser Ausdruck
gestattet ist.4’

Zu den Mitteln dieser >bildlichen Verdringung« zihlen zuallererst die
von der Traumarbeit her bekannten Entstellungsmechanismen, die ja
schon beim Traum selbst am Beispiel der Malerei veranschaulicht wur-
den - also Verdichtungen, Verschiebungen und symbolische Darstel-
lungen (vgl. 3.1.2). Zusitzlich zu diesen Mechanismen erwahnt Freud
aber auch die »Einhaltung von Schonheitsregeln« (Freud 1913: 417),
die der Traum als solcher nicht kennt.#* Die Schonheit bestimmter Bild-
objekte, aber auch des Kunstwerks insgesamt im Sinne seiner formalen

41 Streng genommen ist die Formulierung nattirlich inkorrekt, da Bilder keine
psychischen Systeme sind. Es ist das Unbewusste des Rezipienten, in wel-
chem die anstofSigen Inhalte verbleiben miissen. Andererseits verweist die
Formulierung in priagnanter Weise auf die Tatsache, dass das Bild seine In-
halte vor dem Bewusstsein des Rezipienten verbergen muss, um die psychi-
sche Zensur zu passieren. Vgl. zum Begriff des »bildliche[n] Unbewusste[n]«
auch Veressov (2010), dort jedoch primar in Bezug auf innere, nicht auf du-
Sere Bilder, sowie leider ohne prizise Definition oder Erlduterung des Ter-
minus, der einzig im Titel des Textes tiberhaupt auftaucht; weiterfithrend
hingegen die Ausfiihrungen zum »Verdringten im Bild« von Philipp Soldt
(2006). Zum »visuelle[n] Unbewusste[n]« im Kino, dort im Anschluss an
Walter Benjamins beriihmte, wenngleich psychoanalytisch nur bedingt wei-
terfihrende Formulierung vom »Optisch-Unbewuf$ten« (Benjamin 1936:
36), sieche auflerdem Peters (2009); zum »asthetische[n] UnbewufSte[n]«
im Sinne einer Metareflexion der Freudschen Kunsttheorie auch Ranciére
(20071).

42 Zur Psychoanalyse des Kunstschonen vgl. auch Reiche (2011), der sich
um eine Verteidigung des Begriffs der dsthetischen Schonheit gegen das
in den letzten Jahrzehnten aufgekommene »Tabu der Schonheit« im

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Ausfithrung und Komposition, verschiebt den Aufmerksamkeitsfokus
des Betrachters und lenkt ihn zumindest ein Stiick weit von den ansto-
Bigen Inhalten ab.

Das Ergebnis dieser Verschiebung der bildlichen Resonanztriger ins
bildliche Unbewusste des visuellen Subtextes scheint auf den ersten Blick
eine Paradoxie zu sein. Einerseits wird der unbewusste Gehalt aus dem
manifesten Trauminhalt verbannt und in den Hintergrund der Aufmerk-
samkeit geriickt, andererseits aber muss der Gehalt weiterhin auf der
sichtbaren Bildoberflache erhalten bleiben. Wire er ganz zum Verschwin-
den gebracht, wire das Kunstwerk wiederum seiner Wirkung beraubt.
So ist das Unbewusste im Bild zugleich anwesend und abwesend; es
wird gewissermaflen vor den Augen des Betrachters an diesem vorbei
geschmuggelt — in etwa so wie der »entwendete Brief« aus Edgar Allan
Poes gleichnamiger Erzahlung (1844), der die gesamte Zeit tiber sicht-
bar vor Augen liegt, ohne als solcher bemerkt zu werden. Der Betrach-
ter sieht, und bleibt doch blind.

Die Paradoxie 16st sich auf, sobald man die beiden Bewegungen der
Kunst, Zeigen und Verhiillen, als zwei Seiten desselben Prozesses ver-
steht. Zwischen dem Zeigen und dem Verhiillen besteht ein innerer Zu-
sammenhang: Das Unbewusste muss sich ausdriicken und zeigen, wenn
das Kunstwerk wirken, zugleich aber muss es >gezihmt< werden, wenn
es mitgeniefSbar sein soll. Auch in dieser Hinsicht lebt der Kunstgenuss
also in der Mitte zwischen zwei Polen — einer ungeziigelten >Stoffkunst«
einerseits und einer allzu zahmen >Formkunst« andererseits (vgl. Sachs
1924: 33-35). Das Kunstwerk ist ein psychischer >Kompromiss<, wie
Freud (1915a: 145) solche Vermittlungen nennt, also das Resultat einer
Aushandlung zwischen verdriangender Form und verdringtem Inhalt.
Was uns den Kunstgenuss im Sinne des Resonanzgeschehens verschafft,
ist das fur das jeweilige Kunstwerk — und den jeweiligen Betrachter — je
spezifische Gelingen dieser Vermittlung, wie Simon O. Lesser am Beispiel
der Literatur andeutet:

»Unser tiefster Wunsch zielt offenbar nach einem Gefiihl der Spannung
zwischen den in der Dichtung ausgedriickten Tendenzen und den Kraf-
ten, die sie in ihren Grenzen zu halten suchen.« (Lesser 1957: 2971)

Damit lasst sich gleichwohl nur ein Teil der Kunst bzw. der Bilder erkla-
ren. Gegenuiber den desorientierenden Kriften und der archaischen Wucht
mancher Kunstwerke, erst recht den himmernden Schlagbolzen des Hor-
rorkinos, versagt Freuds allzu klassischer, auf traditionelle Kunstwerte
wie Harmonie und innere Balance zugeschnittener Erklirungsansatz.

kunsttheoretischen Diskurs bemiiht: »Das Wort schon«, so Reiche, »ist die
natiirliche Hauptmetapher der Kunst, des Kunstdiskurses und der Kunst-
theorie« (ebd.: 43).

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

Ihnen gegeniiber kommt stattdessen etwas anderes ins Spiel: die Sozi-
alform der Kunst. Denn auch die Sozialitdt der Kunst, ihr Status als ge-
meinsamer Traum und ihre Einbettung in eine Rezeptionsgemeinschaft,
gehort zu den Formmerkmalen der Kunst bzw. zur »Kunstform«, wie
Freud (1905-1906: 167) sie nennt. Und auch sie bleibt dem Kunstge-
nuss nicht aufSerlich, sondern ist direkt an ihm beteiligt. Das Verhiltnis
des Einzelnen zu seinen Tagtraumen dndert sich von Grund auf, sobald
er weifS, dass er seinen Traum nicht isoliert traumt, sondern gemeinsam
mit anderen — sei es in Form einer »simultanen Kollektivrezeption« (Ben-
jamin 1936: 33) wie im Kino, im Theater und (abgeschwicht) im Mu-
seum, oder in Form jener virtuellen Sehgemeinschaften, deren Kollekti-
vitdt >iiber Bande« hergestellt wird wie beim Fernsehkonsum oder der
Bettlektiire (vgl. 2.2.3). Stets lebt der Kunstgenuss von der Gewissheit,
dass andere das Kunstwerk ebenso geniefSen wie man selbst. Die Sozi-
alform der Kunst hat eine entlastende Wirkung auf die psychische Ab-
wehr des Publikums. So stellen Martha Wolfenstein und Nathan Leites
in ihrer psychologischen Studie Movies (19 50) fiir die geteilten Tagtrdu-
me des Kinos fest:

»The story or drama which thus becomes the shared day-dream of
thousands and millions has the further advantage over the private day-
dream that we know that others share it, and we feel that it is about
others rather than about ourselves. In this way, the embarrassments
and anxieties which often haunt private day-dreams are removed.«
(Wolfenstein/Leites 1950: 13)

Aber nicht erst das Publikum, bereits der Kiinstler erlebt die Zustim-
mung des Publikums als entlastendes Moment seiner Kunstproduktion.
Die Anerkennung des Publikums lockert seinen >Verdrangungsdrucks,
wirkt angstmindernd und stabilisiert das Kunstler-Ich. Die Kollektivie-
rung der Trdume nimmt ihnen den anstofSigen Charakter. So schreibt
Sachs:

»Durch die Resonanz, die sein Werk in der Brust der Horer findet,
durch die Illusion, in die es sie zu versetzen vermag, durch die Affekte,
die es bei ihnen auslost, zwingt er sie zu dem Eingestindnis: »>Ja, dei-
ne verdrangten Wiinsche, deine verbotenen Triebe sind auch die unsri-
gen, auch wir sind alle mit deiner Schuld beladen.< Dieses unwillkiirlich
und unbewufSt gegebene Eingestindnis der Mitschuld wirkt befreiend
und entlastend, es gestattet die Herabsetzung der Verdrangungsschran-
ken und eine groffere Anndherung an das UnbewufSte« (Sachs 1924:
26 f.).

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Auch darin mag ein Grund fiir die von Freud zwar beschriebene, aber nie
erklarte Fihigkeit des Kunstlers liegen, seinen unbewussten Phantasien
freieren Lauf zu lassen als die Mehrzahl seiner Mitmenschen. Die hohe-
re Durchlissigkeit der Kiinstlerpsyche fiir Verdrangtes mag vielerlei Ur-
sachen haben, aber die Sozialform der Kunst diirfte zumindest eine von
ihnen sein: Die Gesellschaft ermutigt den Kiinstler geradewegs dazu, sei-
ne unbewussten Phantasien zu teilen, solange sie sich mit ihren eigenen
Phantasien iiberschneiden. Kiinstler sein heifSt, fiir die Wiederkehr des
Verdringten sogar noch offentlich belohnt zu werden oder auf diese Be-
lohnung wenigstens hoffen zu diirfen. So wird das Kunstwerk zur gegen-
seitigen Versicherung aller am Kunstprozess Beteiligten. Es verspricht,
dass die Inhalte der Kunst legitime Objekte der Beschiftigung sind, zu-
mindest soweit diese Beschiftigung im Kollektiv oder in einer durch das
Kollektiv geduldeten Form stattfindet. Durch die »sozial gebilligten Ge-
legenheiten« (Kris 1952: 48) der Kunst wird in Normalitit verwandel,
was beim Einzelnen als pathologische Abweichung gelten konnte.

Die jungere psychoanalytische Theorie besitzt einen Namen fiir solche
»sozial gebilligten Gelegenheiten« zur kollektiven Wiederkehr des Ver-
drangten. Stavros Mentzos hat den Begriff des »psychosozialen Arrange-
ments« (Mentzos 1982: 256265, vgl. 1976/1988: 141-160) fir sie ge-
prigt.# Aus der Paarpsychologie ist der entsprechende Mechanismus als
»Kollusion« (von lat. col-ludere, »zusammenspielen«) bekannt, wo er ein
»uneingestandenes, oft unbewuftes Zusammenspiel« (Willi 1975: 286)
zwischen zwei oder mehreren Personen bezeichnet, die sich durch eine
bestimmte Rollenverteilung gegenseitig stabilisieren.+ In Kollusionsbe-
ziehungen kann jeder Partner sein eigenes Unbewusstes am jeweils ande-
ren ausagieren, solange die Beziehung fiir beide Seiten funktional bleibt.

Psychosoziale Arrangements sind soziale Wechselbeziehungen, die es
den Individuen erlauben, ihren unbewussten Handlungsmotivationen
ein intersubjektiv geteiltes und dadurch als normal empfundenes Ven-
til zu verschaffen. Sie erlauben die Wiederkehr des Verdriangten ohne
Aufhebung der Verdriangung. In klassischer Terminologie sind solche
Mechanismen als neurotische Symptome zu interpretieren, im Unter-
schied zu gewohnlichen Symptomen aber besitzen sie kollektiven Cha-
rakter: Die »neurotische Abwehr ist sozusagen in der Realitdt veran-
kert, sie ist interaktionell organisiert« (Mentzos 1976/1988: 9). Nicht

43 Analog dazu spricht Mentzos auch von »psychosozialer Abwehr« (Mentzos
1982: 256-265, 1976/1988: 79—95); dieser Begriff geht auf den Sozialpsy-
chologen Horst-Eberhard Richter (1970: 45-57) zuriick, auf den Mentzos
(vgl. 1976/1988: 26) sich beruft. Ich bevorzuge den Begriff des >psychosozi-
alen Arrangementss, da er durch den Verweis auf das >Arrangement« die in-
tersubjektive Dimension des Phianomens am besten zum Ausdruck bringt.

44 Zum Kollusionskonzept vgl. erstmals Laing (1961/1969: 114-132). Ein ex-
emplarischer Fall von Kollusion in Zweierbeziehungen ist das bei Mentzos

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KOLLEKTIVIERUNG DER TRAUME

nur im Bereich intimer Paarbeziehungen, auch im 6ffentlichen Leben, in
Institutionen und Organisationen, in der Arbeitswelt, ja »in allen sozia-
len Systemen« (ebd.) finden sich derartige Arrangements. Sie sind gene-
rell moglich, wo immer typisierte Rollenangebote zur Verfiigung stehen,
die es den Einzelnen erlauben, ihre personlichen Konflikte im Rahmen
der jeweils zur Verfiigung gestellten sozialen Rolle auszuleben. Schon bei
Freud selbst findet sich eine Andeutung dieses Gedankens, wenn er eine
soziologische Schlussfolgerung aus seinen psychologischen Studien zieht:

»Die Kenntnis der neurotischen Erkrankungen einzelner Menschen
hat fiir das Verstandnis der grofSen sozialen Institutionen gute Dienste
geleistet, denn die Neurosen selbst enthiillten sich als Versuche, die
Probleme der Wunschkompensation individuell zu 16sen, welche durch
die Institutionen sozial gelost werden sollen.« (Freud 1913: 416)

Der entscheidende Vorteil solcher institutionalisierten gegentiber den in-
dividuellen Neurosen liegt gerade in ihrem sozialen Charakter, durch den
das gemeinsam ausagierte Symptom intersubjektiv bestitigt und aner-
kannt wird. Wie im Kunstsystem das Publikum, so vermittelt auch au-
Berhalb der Kunst die soziale Gemeinschaft ein Gefiihl der Sicherheit
und Entlastung, das zur >Freigabe« der unbewussten Anteile ermutigt.
Und wie im Kunstsystem ist es nicht zuletzt der hohe soziale Status der
Institution, der das eigene Verhalten legitimiert und aus der Schusslinie
der reflexiven Aufmerksamkeit nimmt. Indem die Institution dem Ein-
zelnen die Moglichkeit bietet, seinen psychischen »Konflikt [...] nach
»aufSen< zu verlegen und zu externalisieren« (Mentzos 1982: 256), er-
laubt sie ihm also nicht zuletzt auch, ihn als Konflikt zum Verschwin-
den zu bringen. Die >kognitive Dissonanz« (vgl. Festinger 1957), die mit
gewohnlichen Neurosen als unfreiwilligen Abweichungen von der sozi-
alen Norm einhergeht, ist ausgeschaltet: Was alle tun, das kann so un-
normal nicht sein. Die Sehgemeinschaft, die sich um das Kunstwerk he-
rum als Publikum versammelt und dabei gerade die Kollektivitat des
gemeinsamen Sehens als Lustquelle erlebt, ist demnach immer auch eine
Normalisierungsgemeinschaft.+s Die Lust an der Kunst, auch und gera-
de der unschonen, >wilden« Kunst, ist die Lust an der Normalisierung des

(1982: 257) erwihnte »Beispiel eines Mannes [...], der sich in auffilliger
Weise immer psychisch labile oder kranke Frauen als Partnerinnen aussuch-
te, um sich (unbewufSt) durch seine Helferrolle wenigstens zeitweise zu sta-
bilisieren. Die Partnerinnen ihrerseits konnten bei ihm ihre regressiv-infan-
tilen Abhingigkeitstendenzen befriedigen. «

45 Vgl. zu diesem Gedankengang die Ausfiihrungen zum Normalismus bei Jiir-
gen Link (1996); dort auch mit einigen Ausfihrungen zum — tiberraschend
progressiven — Begriff der »Normalitit« bei Freud (ebd.: 281-283).

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Unbewussten, also der Entlastungsgenuss, den die Kollektivierung der
Traume fir die Traumenden mit sich bringt.

3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten

3.3.1 Zum Begriff des gesellschaftlichen Unbewussten

Der Blick auf das psychosoziale Arrangement der Bilder versetzt uns auf
die Makroebene der Gesellschaft, die sich im gemeinsamen Bilderkon-
sum zur Sehgemeinschaft zusammenfindet. Die kollektive Faszination
fur Bilder zeigt, dass die einzelnen Gesellschaftsmitglieder tatsachlich
etwas miteinander teilen, wenn sie gemeinsam sehen, gemeinsam phan-
tasieren, gemeinsam traumen. Dass sie von bestimmten Bildern massen-
haft in Resonanz versetzt werden, wihrend andere weithin wirkungslos
bleiben, setzt zumindest eine partielle Gemeinsamkeit ihrer Bediirfnisse
und Interessen voraus. Dieses Gemeinsame besitzt viele Facetten; eine
davon aber ist ganz zweifellos die Dimension des Psychischen, das nicht
als isoliertes, rein individuelles Phinomen aufgefasst werden darf, son-
dern von sich aus bereits eine intersubjektive, kulturelle, gesellschaftli-
che Ebene besitzt.

Der Traum ist das Private, das im Kunstprozess nach aufSen gebracht
wird, hatte es geheifSen. Aber schon der nichtliche Traum, so privat er
ist, wird nicht im luftleeren, vorgesellschaftlichen Raum getraumt. Der
Traumer traumt in seiner Eigenschaft als Mitglied der Gesellschaft; der
Phantasierende phantasiert als Teil der Welt, in der er lebt. Dasselbe ldsst
sich uiber die Verdriangung sagen, die die Inhalte des Traumvorgangs und
der Phantasie mafSgeblich bestimmt. Auch sie vollzieht sich nicht im luft-
leeren Raum, sondern unter dem Druck dessen, was Freud als » Anpas-
sung an die realen Verhiltnisse der AuSenwelt« (r911: 18) beschrieben
hatte, das heifst als Anpassung an die Gesellschaft mit ihren kulturellen
Regeln, Normen und Verboten. Es sind die gesellschaftlich verponten
Wiinsche, die, eben weil sie gesellschaftlich verpont sind, auch individu-
ell verdrangt werden miissen.

Daraus folgt, dass es nicht nur eine individuelle, sondern auch eine
gesellschaftliche Verdrangung gibt; nicht nur ein individuelles, sondern
auch ein gesellschaftliches Unbewusstes. Die folgenden Ausfithrungen
sollen zeigen, wie dieses gesellschaftliche Unbewusste sich denken lasst.
Vor allem sollen sie zeigen, dass es sich dabei nicht etwa um ein Rand-
phianomen der Gesellschaft handelt, sondern im Gegenteil um eine der
Grundlagen ihres Funktionierens. Insofern ist Psychoanalyse, wie der So-
ziologe Oliver Marchart betont, keine »Regionaltheorie des Sozialen«,
sondern vielmehr »eine andere Weise, Gesellschaftstheorie zu betreiben«

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

(Marchart 2013: 385; vgl. 2000). Nicht weniger als eine psychoanaly-
tisch fundierte Soziologie wird im Folgenden also umrissen.+¢

Gerade deren Zentralbegriff freilich — das >gesellschaftliche Unbe-
wusste« als systematischer Kreuzungspunkt von Psyche und Gesellschaft
— ist alles andere als unproblematisch. Denn bereits die blofle Formu-
lierung scheint ja die Annahme vorauszusetzen, dass man Gesellschaf-
ten Uberhaupt wie psychische Wesen analysieren konnte. Unter ande-
rem bei Cornelius Castoriadis war uns diese Annahme implizit begegnet
(vgl. 2.2.2). Dagegen mahnt bereits Freud, obgleich er selbst so manchen
Vorstofs in diese Richtung unternimmt, zur Vorsicht bei dem Vorhaben,
»die Begriffe der Einzelpsychologie auf die Psychologie der Massen zu
ubertragen« (Freud 1939: 577). Zwar spricht er — insbesondere im teils
kritischen, teils zustimmenden Anschluss an Gustave Le Bons Psycholo-
gie der Massen (vgl. Le Bon 1895: 9—51) oder auch an Wilhelm Wundts
Volkerpsychologie (vgl. Wundt 1900: 7-18) — von einer » Massenpsyche
[...], in welcher sich die seelischen Vorgiange vollziehen wie im Seelenle-
ben eines Einzelnen« (Freud 1912-1913: 440). Spater mochte er solche
Ubertragungen dann aber doch nur auf den » Gebrauch von Analogien«
(Freud 1939: 577) beschrankt und »im uneigentlichen Sinn« (ebd.) ver-
standen wissen. Denn die »Vorgange, die wir hier im Volkerleben stu-
dieren, sind den uns aus der Psychopathologie bekannten sehr dhnlich,
aber doch nicht die namlichen« (ebd.).

Noch entschiedener als Freud warnt Erich Fromm vor einer allzu
leichtfertigen Ubertragung psychoanalytischer Begriffe auf gesellschaft-
liche Phanomene. In einem fiir die damalige Diskussion einflussreichen
(und vielleicht sogar in Freuds eigene Zuriickhaltung aus dem Jahr
1939 eingeflossenen) Aufsatz »Uber Methode und Aufgabe einer ana-
lytischen Sozialpsychologie« (1932) wendet er sich vehement dagegen,
Gesellschaften als psychische Wesen aufzufassen.+” Es konnen, so betont
Fromm (1932: 34), stets »nur Individuen als solche Subjekt psychischer
Eigenschaften« sein. Wonach eine analytische Sozialpsychologie zu fra-
gen habe, sei darum nicht eine » Massenseele« oder »Gesellschaftsseele««

46 Die fruchtbarsten Ansitze in diese Richtung entstammen den Theoriebildun-
gen der Kritischen Theorie bzw. des >Freudomarxismus« sowie der Ethnologie
bzw. >Ethnopsychoanalyse« und sind mit Psychoanalytikern wie Erich Fromm
(1932, 1962, 1968-1970) und Alfred Lorenzer (1971, 1986), Ethnologen wie
Georges Devereux (1970) und Mario Erdheim (1982) oder mit Soziologen wie
Jean Baudrillard (1976) verbunden; vgl. aus literaturwissenschaftlicher Sicht
aber auch Fredric Jameson (1981) und Elisabeth Lenk (1983). Uberblicksdar-
stellungen zum Verhiltnis von Psychoanalyse und Soziologie finden sich u. a.
bei Dahmer (1973), Reimann (1973), Emmerich (2007) und Schiilein (2016).

47 Fur eine dhnliche Argumentation vgl. Fenichel (1934: 58), in jiingerer Zeit
auch Brumlik (1998: 71), Busch (2001: 414 f.) oder Reiche (2004: 13 f.).

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

(ebd.: 33), sondern seien vielmehr die »gemeinsamen seelischen Ziige< der
jeweils individuellen Gesellschaftsmitglieder:

»Sie fragt nach den den Mitgliedern einer Gruppe gemeinsamen seeli-
schen Ziigen, und sie versucht, diese gemeinsamen seelischen Haltungen
aus gemeinsamen Lebensschicksalen zu erklaren.« (Ebd.: 34)

Nicht die Gesellschaften als solche besitzen also psychische Eigenschaf-
ten, sondern lediglich ihre Mitglieder — jedoch in (mehr oder weniger)
dhnlicher Weise. Wenn ein Begriff der >gesellschaftlichen Psyche« tiber-
haupt Sinn macht, dann als sprachliche Vereinfachung fir eine soziale
RegelmifSigkeit, die sich stets nur in den einzelnen Individuen verkor-
pert und nirgendwo sonst.

Auf dhnliche Weise denkt Fromm seine » Theorie des gesellschaftlichen
UnbewufSten« (1968-1970: 81).4 Das »gesellschaftliche Verdrangte«
(ebd.: 80) ist das Resultat einer individuellen Verdrangung, die als sol-
che aber gesellschaftlich verbreitet ist und sich bei allen oder zumindest
vielen Mitgliedern der Gesellschaft in Zhnlicher Weise vollzieht. Fromm
spricht in diesem Zusammenhang von einem gesellschaftlichen »Filter«
(ebd.: 81), der fiir jedes Individuum in einer Gesellschaft »bestimmt,
welche Erfahrungen zu BewufStsein kommen diirfen« (ebd.). Am ehes-
ten wiirden wir solche Filter heute auf der Ebene von gesellschaftlichen
Diskursen im Sinne der Foucault’schen >Diskursanalyse« verorten, ins-
besondere wenn Fromm sie auf ein gesellschaftlich geteiltes »System«
von kognitiven »Kategorien« zuriickfiihrt:

»Jede Gesellschaft bildet durch ihre Lebenspraxis und die Art ihres Be-
zogenseins, Fiithlens und Wahrnehmens ein System von Kategorien, das
die Formen des BewufStseins bestimmt. Dieses System arbeitet sozusagen
wie ein gesellschaftlich bedingter Filter. Eine Empfindung kann nur dann
ins BewufStsein eindringen, wenn sie diesen Filter passiert.« (Fromm
1962: 117; vgl. 1960: 128)

48 Das Buch Die Entdeckung des gesellschaftlichen UnbewufSten mit unver-
offentlichten Manuskripten aus den Jahren 1968-1970 wurde erst nach
Fromms Tod veroffentlicht; ahnliche, zum Teil wortgleiche Gedankenginge
finden sich aber auch schon in seiner Studie zu Marx und Freud (1962) so-
wie in einigen weiteren Texten (vgl. Fromm 1955, 1960).

49 Grundlegend zum Diskursbegriff vgl. Foucault (1969, 1970); daneben die
hegemonietheoretische Weiterentwicklung der Diskurstheorie durch Ernes-
to Laclau und Chantal Moulffe, die auch psychoanalytische Theoriekonzep-
te — insbesondere aus der Traumdeutung — fruchtbar macht (vgl. Laclau/
Mouffe 1985: 127-187).

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Wie sich der zugleich individuelle und kollektive Charakter dieser Filter
denken lasst, ohne dabei auf die problematische Idee einer Massenseele
zu rekurrieren, verdeutlicht ein nicht naher spezifiziertes ethnologisches
Beispiel, an welchem Fromm sein Konzept illustriert:

»In jeder Gesellschaft dirfen gewisse Gedanken und Gefuhle nicht
gedacht, gefiihlt und ausgedriickt werden. Es gibt Dinge, die man nicht
nur >nicht tut¢, sondern die man nicht einmal >denkt<. In einem Stamm
von Kriegern beispielsweise, dessen Mitglieder davon leben, Mitglieder
anderer Stimme zu toten und berauben, konnte es einen Einzelnen
geben, der eine innere Abneigung gegen Toéten und Rauben fiihlt. Es
ist jedoch hochst unwahrscheinlich, dafs er sich seines Geftihls bewufSt
wird, da es mit dem Fithlen des ganzen Stammes unvereinbar wire.
Wenn er sich eines solchen Gefiihls bewufSt wiirde, brichte das die
Gefahr mit sich, daf§ er sich vollig isoliert und ausgeschlossen fiihlte.«
(Fromm 1960: 132; vgl. 1962: 1271 f.)

Es ist demnach die individuelle Angst der Einzelnen vor sozialem Aus-
schluss, die sie dazu bewegt, sich an die gesellschaftlichen Filter bzw.
Denkverbote anzupassen und bestimmte Gedanken gar nicht erst ins Be-
wusstsein treten zu lassen. Die Verdrangung vollzieht sich in der Psyche
des Einzelnen, ist darum aber nicht weniger ein gesellschaftlicher bzw.
gesellschaftlich induzierter Vorgang.

Vor allem die >Ethnopsychoanalyse<© hat solche kollektiven Filter
und Denkverbote empirisch untersucht. Moglicherweise direkt beein-
flusst von Fromm, zumindest aber sehr dhnlich gedacht wie dort, be-
schreibt etwa der Ethnologe Georges Devereux das Phinomen der ge-
sellschaftlichen Verdrangung bzw. des >ethnischen UnbewufSten<®, wie
es bei ihm heifst:

»Das ethnische UnbewufSte eines Individuums ist jener Teil seines
gesamten Unbewuften, den es gemeinsam mit der Mehrzahl der
Mitglieder seiner Kultur besitzt.« (Devereux 1970: 11)

Ahnlich wie Fromm entgeht auch Devereux der Falle, dieses gemeinsa-
me Unbewusste im Sinne einer Kollektivpsyche zu denken. Das ethni-
sche Unbewusste, so heift es ausdriicklich, ist das »Unbewuf3te eines In-
dividuums« bzw. ein bestimmter »Teil« des individuellen Unbewussten
—nur eben jener Teil im Individuum, der bei allen Mitgliedern der Grup-
pe gleich oder zumindest dhnlich strukturiert ist, sofern sie bestimmte

so Fiir einen Uberblick iiber diesen Forschungsansatz vgl. Adler (1993) und
Reichmayr (1995/2003) sowie die Textsammlung von Haase (1996).
51 Zur Kritik an diesem Begriff vgl. Erdheim (1982: 220 f.): »Statt vom »eth-

nisch UnbewufSten< zu sprechen, ziehe ich es vor, diese den Individuen

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Lebensbedingungen, Erfahrungen und kulturelle Werte miteinander tei-
len. Und wiederum ganz dhnlich wie Fromm scheint Devereux sich die-
ses gemeinsame Unbewusste als eine Art Filter zu denken:

»Jede Kultur gestattet gewissen Phantasien, Trieben und anderen
Manifestationen des Psychischen den Zutritt und das Verweilen auf
bewufltem Niveau und verlangt, dafs andere verdringt werden. Dies
ist der Grund, warum allen Mitgliedern ein und derselben Kultur eine
gewisse Anzahl unbewufSter Konflikte gemeinsam ist.« (Ebd.: 12)

Wias fiir »Manifestationen des Psychischen« aber sind das genau, denen
der »Zutritt« zur Kultur verweigert wird? Wenn Devereux die Inhalte
des gesellschaftlichen Unbewussten in » Phantasien« und » Trieben« aus-
macht, so scheint er dabei vor allem an jene Inhalte des Unbewussten zu
denken, die auch Freud im Sinn hatte, als er die Verdrangung zunachst
auf Winsche sexueller oder aggressiver Art bezogen sah.

Der Ethnologe Mario Erdheim bringt demgegeniiber auch die ande-
re Seite des Unbewussten ins Spiel. In seiner Studie Die gesellschaftliche
Produktion von UnbewufStheit (1982) bezieht er die kollektive Verdran-
gung — ausdrucklich gegen Devereux gerichtet — auf »Wahrnehmungen
der auferen Realitat« (ebd.: 221) bzw. auf »Wahrnehmungen aus der
sozialen Realitit« (ebd.: 210).5> Dabei denkt er insbesondere an Klas-
senerfahrungen (vgl. ebd.: 207 f., 220-228, 416-435), also an die ge-
meinsamen Leidenserfahrungen bestimmter Gesellschaftsgruppen, de-
ren Lebenswiinsche im Widerspruch zur gesellschaftlichen Wirklichkeit
stehen.s3 Die Verdrangung bezieht sich in diesem Fall nicht allein auf die

gemeinsamen unbewufSten Inhalte, [sic!] das >gesellschaftlich UnbewufSte«
zu nennen, und zwar weil sich der Begriff des Gesellschaftlichen besser dif-
ferenzieren lifdt, z.B. in soziale Klassen oder in Herrscher und Beherrsch-
te; das Ethnische hingegen tduscht eine Homogenitit vor, die etwa den Si-
tuationen des Kulturwandels und den dadurch zugespitzten Machtkampfen
nicht gerecht wird.«

52 Vgl. zu diesem Gedanken bereits Fromm (1960: 127), hier noch starker
im Anklang an die marxistische Ideologietheorie (deren Grundidee gleich-
wohl auch Erdheim zugrunde liegt): »Die Wirkung der Gesellschaft be-
steht [...] auch darin, uns daran zu hindern, uns der Wirklichkeit bewufSt
zu werden. «

53 Allgemein zur Idee >kollektiver Erfahrung« vgl. Koselleck (2000), Nowo-
sadtko (2001) sowie den Sammelband von Breyer/Creutz (2010); aus re-
ligionssoziologischer Perspektive auch Effbach (2014, insb. 18-23), der
die historischen Konjunkturen und Wandlungen von Religion als Antwor-
ten auf die »gesellschaftliche Zeiterfahrung erlittener, ungeléster Proble-
me« (ebd.: 20) beschreibt. Fiir eine marxistisch gepragte Analyse proletari-
scher Klassenerfahrung vgl. Negt/Kluge (1972). Zum Begriff von Erfahrung

184

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Lebenswiinsche, die im Zuge ihres Scheiterns an der Realitit zu einer in-
neren Unlustquelle geworden sind und darum verdrangt werden miissen,
sondern auch auf die Leiden machende, dem Wunsch entgegenstehende
Wirklichkeit selbst, die durch die Ausblendung ihres traumatischen Cha-
rakters >ertraglich< gemacht wird.

Die Verdringungsmechanismen sind insofern immer auch »Anpas-
sungsmechanismen« (ebd.: 219), wie Erdheim im Anschluss an den Eth-
nologen Paul Parin (1977) formuliert. Als solche dienen sie insbesonde-
re der Stabilisierung — sowohl der einzelnen Individuen, die sich durch
die Verdriangung in die Gesellschaft eingliedern und sich mit ihrer gesell-
schaftlichen Rolle identifizieren (vgl. Erdheim 1982: 219), als auch der
Gesellschaft als ganzer: »Unbewufst muf$ all das werden, was die Sta-
bilitat der Kultur bedroht.« (Ebd.: 221) Das Unbewusste einer Gesell-
schaft ist also das, was sich gesellschaftlich nicht ausdriicken, nicht ar-
tikulieren, nicht verwirklichen darf, »wenn diese Gesellschaft mit ihren
spezifischen Widerspriichen reibungslos funktionieren soll«, wie Fromm
(1960: 93) es formuliert. Es beinhaltet die Gesamtheit dessen, was aus
dem Repertoire der gesellschaftlichen Auflerungen und Handlungen aus-
gesperrt wird und folglich auch beim entsprechend sozialisierten Einzel-
nen der Verdriangung unterliegt. So erldutert Jean Baudrillard die Ge-
sellschaftlichkeit des Unbewussten in Der symbolische Tausch und der
Tod (1976):

»Das UnbewufSte ist in dem Sinne gesellschaftlich, dafS es aus all dem
besteht, was sich nicht gesellschaftlich oder symbolisch austauschen
konnte.«5+ (Baudrillard 1976: 213)

In eine dhnliche Richtung argumentiert auch Alfred Lorenzer, ein Psy-
choanalytiker und Soziologe aus dem Umfeld der Kritischen Theorie.
Gesellschaftliche Verdrangung heifst fiir Lorenzer, dass bestimmte »Le-
bensformen« und »Praxisfiguren« an der gesellschaftlichen Entfaltung
gehindert werden, wie er im Hinblick auf literarisch-kuinstlerische Aus-
drucksformen des gesellschaftlichen Unbewussten ausfiihrt:

»Das Unbewuflte, das im literarischen Werk zur Debatte steht, ist ein
kollektives Unbewuftes, freilich nicht im Jungschen Sinne: Es besteht
aus Praxisfiguren, die danach verlangen, ins BewufStsein aufgenommen
zu werden; es enthilt Lebensformen, denen der Zugang zum allgemeinen

als >Widerfahrnis¢, der diesen Ansitzen zugrunde liegt, siche Waldenfels
(2002).

54 Eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit den psychoanalytischen Aspek-
ten in Baudrillards Hauptwerk als Beitrag zu einer Theorie des gesellschaft-
lichen Unbewussten findet sich in Strehle (2012: 85-94); ich belasse es dar-
um an dieser Stelle bei der zitierten Passage.

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

BewufStsein und der Eintritt in eine offene Uberpriifung ihres >Wertes«
verwehrt wurde.« (Lorenzer 1986: 28)

Das Unbewusste einer Gesellschaft, so lasst sich zusammenfassen, ist die
dem sozialen Austausch entzogene, die unausgelebte Kehrseite des ge-
sellschaftlichen Lebens — gewissermafSen der verworfene »Rest« (Bau-
drillard 1976: 243-250) der kulturellen Ordnung, ihr >verfemter Teil<.5s
In ihm sind die ausgeschlossenen, unverwirklichten, verleugneten Mog-
lichkeiten der Gesellschaft aufbewahrt.s¢

Dieser gesellschaftliche Ausschluss von Moglichkeiten aber kann sich
nur stabilisieren, wenn nicht nur die Verwirklichung dieser Moglichkei-
ten, sondern bereits das Wissen um sie ausgeschlossen wird. Die ausge-
schlossenen Moglichkeiten mussen nicht nur als mogliche Wirklichkeit,
sondern auch als blofse Denkmoglichkeiten zum Verschwinden gebracht
werden. Am Ende des gesellschaftlichen Verdrangungsprozesses steht da-
rum das Tabu, also die >Unberiihrbarkeit< bestimmter Denkinhalte durch
das Bewusstsein.s” In diesem Sinne ist gesellschaftliche Verdrangung im-
mer auch Unterdriickung von Kontingenzbewusstsein — eine Verdran-
gung des Wissens darum, dass gesellschaftliches Zusammenleben anders
moglich wire, als es ist.’® Wie Erdheim bemerkt, hat das gesellschaftliche

55 Zum Begriff des >verfemten Teils< vgl. Bataille (1949), auf den sich Baudril-
lard (vgl. 1976: 243-250) des Ofteren beruft.

56 Diese Definition ist v. a. auf die kollektiven Wunschverdriangungen und Rea-
lititswahrnehmungen im Sinne Erdheims gemiinzt, ldsst sich aber auch auf
das Thema der >kulturellen< bzw. >sozialen< oder >gesellschaftlichen< Trauma-
ta im Sinne von Katastrophen, Terroranschligen, Kriegen und Genoziden
tbertragen, die ja ebenfalls hdufig der gesellschaftlichen Verdrangung un-
terliegen (vgl. Bronfen/Erdle/Weigel 1999, Giesen 2001, Smelser 2004 und
Kansteiner 2010). Denn auch die verdringte Erinnerung an eine traumati-
sche Geschichtserfahrung ist eine >ausgeschlossene Moglichkeits, die eine Ge-
sellschaft aus ihrem Vorstellungshaushalt verdriangt, um sich nicht an das Er-
eignis anzupassen, sich also nicht zu verindern.

57 Im Zusammenhang mit der Soziologie des Essens wurde diese »Undenk-
barkeit« des Tabus von Monika Setzwein (1997: 24) betont, derzufolge
»das Tabu ein Verbot darstellt, das sich aus sich selbst heraus verbietet. Die
Selbstverstandlichkeit, die es fiir die Personen besitzt, die ihm folgen, ver-
deckt aufgrund einer starken Verinnerlichung bisweilen seinen Verbotscha-
rakter.« (Ebd.) Vgl. zum Tabubegriff auch Kraft (2004) sowie Freuds Schrift
Totem und Tabu (1912-1913).

58 Zur gesellschaftlich zentralen Rolle des Ausschlusses von Kontingenz vgl.
die Ausfithrungen bei Oliver Marchart (2010, 2013), der die » Verleugnung«
(Marchart 2013: 42) von Kontingenz als konstitutiven Bestandteil jedwe-
der >Fundierung« von Gesellschaft beschreibt. Genuin psychoanalytisch ge-
dacht scheint dabei insbesondere der Verweis darauf, dass die verleugnete
Kontingenz niemals ganz ausgeloscht wird, weshalb die >SchliefSung« der

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Unbewusste darum zunichst eine konservierende, den Status Quo er-
haltende Funktion:

»Das gesellschaftlich Unbewusste ist somit wie ein Behilter, der all das
aufnehmen muss, was eine Gesellschaft gegen ihren Willen verindern
konnte.« (Erdheim 1982: 221)

Insofern macht es Sinn, wenn der marxistische Literaturwissenschaftler
Fredric Jameson anstatt von einem gesellschaftlichen lieber von einem
»politischen Unbewussten« spricht (vgl. Jameson 1981). Obgleich ich
diesen Terminus im Folgenden nicht ibernehmen werde, besitzt er doch
immerhin einen wichtigen Vorzug: Der Verweis auf das Politische zeigt
an, dass das gesellschaftliche Unbewusste nicht als statisch abgeschlos-
sener »Behilter« zu betrachten ist, wie Erdheim etwas missverstindlich
formuliert. Das gesellschaftliche Unbewusste ist der lebendige Ort ei-
ner nicht zuletzt auch politischen Auseinandersetzung zwischen den ver-
drangenden Tendenzen der Gesellschaft und jenen, die sich gegen diese
Verdriangung strauben. Freuds >dynamischer Gesichtspunkt<ist hier von
entscheidender Bedeutung: Verdrangung, das ist immer auch ein Kon-
flikt, ein Kampf zwischen widerstreitenden Kriften im Subjekt — und in
der Gesellschaft, die sich aus diesen Subjekten zusammensetzt.

3.3.2 Imagindre Losungen: Bilder als gesellschaftliche Wiinsche

Der psychoanalytische Begriff der Verdrangung impliziert, dass es beim
bloflen Ausschluss des Verdrangten aus dem Bewusstsein nicht bleibt.
Auch das gesellschaftlich Verdrangte, das ja seinen Sitz nirgendwo an-
ders denn in der Psyche des Einzelnen hat und insofern den Mechanis-
men der Individualpsychologie unterliegt, will wiederkehren und sich
Ausdruck verschaffen. Ein Weg dieser Wiederkehr auf gesellschaftli-
cher Ebene ist der offene Konflikt, der entsteht, wenn einzelne Ge-
sellschaftsmitglieder oder Gruppen durch Bewusstwerdung aus der
kollektiven Verdrangung ausbrechen, um die ausgeschlossenen Mog-
lichkeiten politisch einzufordern oder gar zu verwirklichen. Auch un-
terhalb dieser Schwelle zum offenen Konflikt aber bleibt das gesell-
schaftliche Unbewusste nicht komplett ausgeschlossen. Wie Devereux
bemerkt, stellt die Gesellschaft selbst bestimmte »Mittel« zur Verfii-
gung, welche die Wiederkehr des Verdrangten auf >kulturell geordne-
te« Weise ermoglichen:

Gesellschaft — und mit ihr, so liefSe sich ergidnzen, die Verdrangung als Ver-
such einer solchen SchlieBung — allenfalls voriibergehend gelingen kann (vgl.
ebd.: 31-36).

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

»Die Kultur tendiert [...] dazu, wenn auch widerwillig, gewisse kulturel-
le Mittel bereitzustellen, welche den Ausdruck dieser Triebe wenigstens
in marginaler Form gestatten.«% (Devereux 1970: 12)

Eines dieser Mittel ist das psychosoziale Arrangement der Bilder, dessen
Funktionsweise in Abschnitt 3.2.2 rekonstruiert wurde. In ihm findet die
Gesellschaft gewissermaflen >zu sich selbst zuriick<: Wenn die Kunst dem
Einzelnen mit seinen individuellen Verdrangungen den Riickweg in die
Gesellschaft ermoglicht, wenn andererseits aber das individuelle Unbe-
wusste des Kunstlers selbst schon eine gesellschaftliche Dimension be-
sitzt, dann sind die Ruckwege in die Gesellschaft nicht zuletzt auch die
Riickwege der Gesellschaft als ganzer, die ihren »ausgeschlossenen Mog-
lichkeiten« die Riickkehr auf die Biihne der Offentlichkeit erlaubt.

Den Grundmechanismus dieser 6ffentlichen Wiederkehr des Ver-
drangten im Medium der Kunst hatte bereits Norbert Elias beobachtet,
als er in Uber den ProzefS der Zivilisation (1936b) iiber die kollektiven
Phantasien der Gesellschaft nachdachte. Ganz im Sinne Freuds deutet
Elias die Lust an »Gewalttat und Liebesleidenschaft« im Roman oder
im Film als Wiederkehr der entsprechenden Regungen, die im Zuge des
Zivilisationsprozesses aus dem offentlichen Leben verbannt, das heifdt
gesellschaftlich verdrangt wurden:

»Das Leben wird in gewissem Sinne gefahrloser, aber auch affekt- oder
lustloser, mindestens, was die unmittelbare Auflerung des Lustverlan-
gens angeht; und man schafft sich fiir das, was im Alltag fehlt, im Traum,
in Biichern und Bildern seinen Ersatz: so beginnt der Adel auf dem Wege
der Verhoflichung Ritterromane zu lesen, so sieht der Burger Gewalttat
und Liebesleidenschaft im Film.« (Elias 1936b: 341)

Aber die Wiederkehr des Unbewussten im psychosozialen Arrangement
der Kultur, darin liegt das Geheimnis seines Funktionierens, bleibt ih-
rerseits unbewusst. Die Biirger wissen nicht, warum sie von » Gewalttat
und Liebesleidenschaft im Film« so besessen sind. Die Kunstform hat
ihre Wirkung getan: Das gesellschaftliche Unbewusste darf wiederkeh-
ren nicht obwohl, sondern weil es unbewusst bleibt.

Was ist es, das auf dieser gesellschaftlichen Biihne, sichtbar und un-
sichtbar, offen und unbewusst zugleich, zur Auffithrung gebracht wird?
Zunichst ist noch einmal festzuhalten, dass ausnahmslos alle Wiinsche

59 Einen verwandten Gedankengang formuliert Robert Pfaller (2008: 20), der
ebenfalls im Anschluss an Freud, aber auch an Nietzsches Geburt der Tra-
godie (1872/1886), auf die psychische Entlastungsfunktion der Kultur (bzw.
hier der Religion als kultureller Institution) hinweist: »Was die Individuen
nicht mit ihrem Ich in Einklang bringen konnen, das kann allerdings manch-
mal, unter giinstigen Bedingungen, die Kultur iibernehmen. «

188

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

oder Erinnerungen, auch die offentlich aufgefuhrten, im Ursprung nur
die Wiinsche und Erinnerungen von Einzelnen sein kénnen. Doch kon-
nen sie wiederum an sich schon eine gesellschaftliche Dimension aufwei-
sen — wann immer der Einzelne von sich selbst nicht nur als Individuum
traumt, sondern auch von sich als Gesellschaftsmitglied, oder wenn er
gar im engeren Sinne von der Gesellschaft traumt, in der er lebt und die
seine unmittelbare Lebenswirklichkeit darstellt. Streng genommen be-
sitzt potentiell jeder Traum in diesem Sinne eine gesellschaftliche Dimen-
sion, wenn er als psychisches Geschehen eines in Gesellschaft lebenden
Menschen begriffen wird, der im Traum seine Lebenserfahrungen ver-
arbeitet, die immer auch Erfahrungen in und mit der Gesellschaft sind.
Und spatestens dann, wenn die individuellen Traume tatsachlich kollek-
tiv werden und intersubjektive Resonanzbeziehungen stiften, darf man
sagen, dass ihnen nicht mehr nur der Einzelne, sondern die Gesellschaft
als ganze von sich traumt.® Die Wiinsche, die sich in solchen Traumen
erfullen, sind nicht mehr nur individuelle, sondern gesellschaftliche Wiin-
sche; die Erinnerungen, die sich in ihnen ausdricken, sind gesellschaft-
liche Erinnerungen; die unbewusste Denktatigkeit, die sich in ihnen ma-
nifestiert, ist das unbewusste Denken der Gesellschaft selbst.

Der Ethnologe Claude Lévi-Strauss hat den Mechanismus des gesell-
schaftlichen Denkens im gemeinsamen Traum der Kunst am Beispiel
der Gesichtsbemalungen der brasilianischen Caduveo-Indianer unter-
sucht und rekonstruiert (vgl. Lévi-Strauss 1955: 151-189). Die Cadu-
veo, so jedenfalls das Ergebnis seiner Feldforschungen in den 1950er
Jahren, haben eine problematische, von gesellschaftlichen Asymmetrien,

60 Vgl. hierzu auch Siegfried Kracauers Formulierung tiber das Unterhaltungski-
no: »Die blodsinnigen und irrealen Filmphantasien sind die Tagtraume der
Gesellschaft, in denen ihre eigentliche Realitit zum Vorschein kommt, ihre
sonst unterdriickten Wiinsche sich gestalten.« (Kracauer 1928: 280) In sei-
ner Studie Von Caligari zu Hitler (1947) baut Kracauer diesen Gedanken
sogar zu einem filmsoziologischen Forschungsprogramm aus, mit welchem
»mittels einer Analyse der deutschen Filme tiefenpsychologische Disposi-
tionen, wie sie in Deutschland von 1918 bis 1933 herrschten, aufzudecken
sind« (Kracauer 1947: 7). »Was Filme reflektieren«, so erldutert er in die-
sem Zusammenhang, »sind weniger explizite Uberzeugungen als psycho-
logische Dispositionen — jene Tiefenschichten der Kollektivmentalitit, die
sich mehr oder weniger unterhalb der BewufStseinsdimension erstrecken. «
(Ebd.: 12) Zur Fortsetzung dieses Forschungsprogramms — an deren Tra-
ditionslinie auch mein eigener Ansatz partizipiert — vgl. die Studie Gesell-
schaftsbilder in Filmen von Martin Osterland (1970), dort aufSerdem mit
ausfihrlicheren Reflexionen zur Frage der >Kollektivmentalitit« bzw. zur So-
ziologie des Publikums (vgl. Osterland 1970: 32—55); zu den gesellschaftli-
chen Phantasien im Kino am Beispiel des amerikanischen Horrorfilms auch
Wood (1986/2003: 63—84).

189

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Widerspriichen und Spannungen gepragte soziale Wirklichkeit durch die
Produktion von Kunstwerken beantwortet, in denen diese Widerspriiche
als aufgelost imaginiert wurden. Jedes individuelle Mitglied des Stammes
im Einzelnen, in der Summe jedoch alle gemeinsam, haben sich die Ca-
duveo im Medium der Bilder einen Wunsch erfiillt, den sie sich auf der
Ebene des Realen versagten:

»Sie [die Caduveo] besaflen [...] keine Moglichkeit, ihre Widerspriiche
zu losen oder sie wenigstens mit Hilfe listenreicher Institutionen zu ver-
tuschen. Doch konnte ihnen dieses Heilmittel, das sie sich auf sozialer
Ebene versagten, nicht vollstandig entgehen. Es hat sich in ihre Gedanken
eingeschlichen und sie verwirrt. Und da sie sich seiner nicht bewufst wer-
den und es nicht leben konnten, haben sie begonnen, davon zu traumen.
Nicht in direkter Form, denn dies wire an ihren Vorurteilen gescheitert,
sondern in verwandelter und scheinbar harmloser Form: in ihrer Kunst.«

(Ebd.: 188 f.)

Es ist kein Zufall, wenn Lévi-Strauss hier die Terminologie der Psycho-
analyse evoziert, um seine Beobachtungen zu formulieren. Die Cadu-
veo, so schreibt er, konnten sich ihrer ausgeschlossenen Moglichkeiten
»nicht bewuf$t werden«, also haben sie begonnen, davon zu »traumenc.
Wie schon bei den von Elias beschriebenen Literaturvorlieben der Bur-
ger ist auch bei den Caduveo die Kunst der >Ersatz« fur eine als unbe-
friedigend erlebte Wirklichkeit, die gerade in dieser problematischen
Eigenschaft aber nicht zu Bewusstsein kommen darf, um die Stabilitat
der Kultur nicht zu gefihrden. In ihren Bildern imaginiert sich die Ge-
sellschaft eine andere, erfulltere, harmonischere Ordnung, ohne sich der
Bedeutung und Funktion dessen, was sie da imaginiert, eigentlich be-
wusst zu sein.

Fredric Jameson hat in seinem Kommentar zu Lévi-Strauss’ Analyse
der Caduveo-Kunst den Begriff der >imagindren Losung« vorgeschlagen,
um dieses eigentiimliche Verhiltnis von Kunst und Gesellschaft zu be-
schreiben. Die Bemalungen der Caduveo, so Jameson, haben die Funk-
tion, »fir unlosbare gesellschaftliche Widerspriiche imaginare bzw. for-
male >Losungen« zu erfinden« (Jameson 1981: 70). Sie sind dsthetische
Auflosungen realer Widerspriiche:

»Auf diese Weise stellt der visuelle Text der Gesichtsmalerei der
Caduveos eine symbolische Handlung dar, durch die in der Realitit
uniiberwindliche gesellschaftliche Widerspriiche im Bereich der Asthetik
eine rein formale Auflosung zu finden.« (Ebd.: 70)

Das Entscheidende an diesen imagindren Losungen liegt darin, dass sie
— auch das steckt ja in der Analogie zum nachtlichen Traum - keine di-

rekten Auswirkungen auf die Wirklichkeit haben. Die imaginare ist eine

190

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

lediglich >eingebildete« Losung, die gerade aufgrund ihres unbewussten
Status nicht an den realen Verhiltnissen riittelt, sondern sie im Gegenteil
ertraglicher macht. Das riickt sie in die Nihe der Ideologie, in der ja schon
Erdheim das gesellschaftliche Unbewusste gesehen hatte, als er ihm die
Ausblendung von Realititswahrnehmungen zuschrieb. Aber darin liegt
nur die eine Seite des Vorgangs, wie Erdheim selbst bemerkt, wenn er
dem gesellschaftlichen Unbewussten eine »doppelte Funktion« attestiert:

»Die gesellschaftliche Relevanz des UnbewufSten wird durch seine doppel-
te Funktion bestimmt. Es erscheint einmal als eine Art Orkus, in welchem
all das verschwindet, was nicht bewufStseinsfahig ist, und zum anderen als
ein Reservoir an Kriften, das die Kreativitiat des Menschen speist. Im er-
steren Falle ist das UnbewufSte der Ort, der, wie ein kosmisches schwarzes
Loch, alle Phantasien, Wiinsche und Wahrnehmungen aufschluckt, die das
von der Gesellschaft mitgepragte BewufStsein nicht zulassen darf, und im
zweiten Fall ist es der Ort, von dem die schopferischen Impulse ausgehen,
die zur Schaffung neuer Welten fiithren. Fur die Gesellschaft wird das Unbe-
wufSte also relevant durch seine >einfrierende< und durch seine das Individu-
um in Bewegung setzende, verandernde Funktion.« (Erdheim 1982: 205)

Das gesellschaftliche Unbewusste versteinert also nicht nur; es verflis-
sigt auch, indem es die ausgeschlossenen Moglichkeiten latent im Spiel
hdlt. Damit klart sich spatestens an dieser Stelle die Frage, die sich im
Anschluss an Dirk Baeckers Konzeption von >Kultur als Einspruch« ge-
stellt hatte (vgl. 2.3.2): Wie konnen die ausgeschlossenen Moglichkei-
ten gesellschaftlich aufbewahrt werden, wenn sie doch ausgeschlossen
sind? Ein erster Teil der Antwort ist in den Psychen der einzelnen Ge-
sellschaftsmitglieder zu suchen, durch die hindurch sich die Verdringung
ebenso vollziehen muss wie die Wiederkehr des Verdringten. Ein zweiter
Teil der Antwort aber verbirgt sich in der gesellschaftlichen Zirkulation
der Bilder, auf deren Oberflachen die einzelnen Gesellschaftsmitglieder
ihre Wunsche in Umlauf bringen. Es sind nicht zuletzt die Bilder mit ih-
ren >latenten Traumgedanken< und ihrem >bildlichen Unbewussten« (vgl.
3.2.2), durch welche die gesellschaftlich verdringten Wiinsche in der Of-
fentlichkeit gehalten werden — und von dort aus wieder in die »Fantasie-
arbeit« (Bronfen 2009: 20) der Individuen einfliefSen.**

61 Elisabeth Bronfen (2009: 20) verortet die Phantasien darum an der »Schnitt-
stelle« zwischen Individuum und Gesellschaft: »Fantasien besetzen die un-
saubere Schnittstelle zwischen einem personlichen Verlangen danach, das
eigene, idiosynkratische Begehren zu organisieren, und den Pathosgesten,
Szenen und Geschichten, die das kulturelle Bildrepertoire uns fiir diese Ar-
beit anbietet. Zwar scheint nichts so intim zu sein wie unsere Tagtraume,
dennoch greifen wir unweigerlich auf kollektive Bildformeln und Denkfi-
guren zuriick, wenn wir triumen oder fantasieren.« — Zur Idee von Kultur

191

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TRAUM

Solange diese gleichermafsen ausgeschlossenen wie offentlich zirkulie-
renden Moglichkeiten latent, also unbewusst sind, bleiben sie harmlos
und ungefihrlich. Die Entstellung verhindert, dass sie als ausgeschlosse-
ne Moglichkeiten tiberhaupt erkannt und politisch virulent werden. So-
lange die Bilder nicht als bedeutungsvoll erkannt, sondern als sinnlose
»>Traumereien< abgetan werden, rithren sie nicht an die gesellschaftlichen
Verdrangungsverhaltnisse. Das dndert sich gleichwohl grundlegend, so-
bald sie als Wunscherfiillungen verstanden und damit als Ausdruck einer
mangelhaften Wirklichkeit erkannt werden. Dann kénnen sie geradezu
explosive Wirkungen entfalten. Ein Traumer, der durch die Analyse sei-
ner Traume realisiert, dass die Wirklichkeit, die ihn zum Traumen bringt,
eine leidvolle Wirklichkeit ist, beginnt zu erkennen, dass es mit dem
Traumen allein nicht getan ist, um dem Leiden abzuhelfen.

In solchen Momenten kommt dem gesellschaftlichen Unbewussten
nicht mehr eine ideologische, sondern im Gegenteil eine utopische Funk-
tion zu — und zwar in jenem starken Sinne des Wortes, den ihm der Phi-
losoph Ernst Bloch in seinem Hauptwerk Das Prinzip Hoffnung (1959)
beigelegt hat. Auch bei Bloch namlich geht es in gewisser Weise um das
Unbewusste, an dem er jedoch wesentlich starker als Freud die Dimen-
sion der Zukunft betont. Das Nicht-mehr-Denkbare des Unbewussten,
das eben doch nie restlos aus dem Denken getilgt werden kann, erscheint
ihm als » Noch-Nicht-BewufStes« (Bloch 1959: 61) im Sinne eines unbe-
wusst Gedachten, das nach Artikulation und Verwirklichung drangt.¢

als Bildarchiv siehe auch Aby Warburgs Einleitung zum Bilderatlas Mne-
mosyne (1929), auf den sich Bronfen hier bezieht; zu Warburgs Mnemo-
syne-Konzept vgl. wiederum Gombrich (1970: 375-408), Bauerle (1988)
und Michaud (1999).

62 Vgl.in diesem Zusammenhang insbesondere die Auseinandersetzung Blochs
mit Freuds Theorie des Unbewussten (vgl. ebd.: 59—62) und des Traums (vgl.
ebd.: 86-128). Bloch kritisiert Freud dort fiir seine Riickwirtsgewandtheit,
das heifst fir seine einseitige Konzentration auf Nicht-mehr-Bewusstes; den
Begriff des Unbewussten selbst lehnt er aufgrund dieser Schieflage sogar
ganzlich ab. Diese Kritik an Freud wirkt sich auch auf die Auffassung der
Traume aus: Wie Freud sieht Bloch die Traume (und v. a. die Tagtrdume ein-
schlieSlich der Mythen und Mirchen) als Wunscherfiillungen an, doch un-
terscheidet er sich diametral in der Charakterisierung dieser Wiinsche. Wo
Freud (hauptsachlich) infantile, aus der Vergangenheit gespeiste Traumwiin-
sche im Blick hatte, erscheint der Traum bei Bloch vielmehr als » Traum nach
vorwirts« (ebd.: 132, vgl. 1616-1622). Entsprechenes gilt fiir die Kunst, de-
ren »Wunschbilder« (ebd.: 393—-519) und » Wunschlandschaft[en]« (ebd.:
929-981) er als dsthetische Vorgriffe auf mogliche Zukunft analysiert: Anti-
zipationen einer Welt, die noch nicht ist, aber sein konnte. Weiterfithrend zu
den dsthetischen Dimensionen in Blochs Werk vgl. Jameson (1971) und Ue-
ding (1974); zum Verhiltnis zwischen Bloch und Freud auch Gekle (1986).

192

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEORIE DES GESELLSCHAFTLICHEN UNBEWUSSTEN

Der blofSe Traum von einer anderen Wirklichkeit kann somit zum Vor-
Bild und » Vor-Schein« (ebd.: 242~255) dieser anderen Wirklichkeit wer-
den, deren Wiinschbarkeit und Denkbarkeit, wenn schon nicht deren Re-
alisierbarkeit, er bereits durch seine blofSe Existenz beweist. Der Traum,
darin trifft Bloch sich doch wieder mit Freud, macht das Undenkbare
denkbar, das Unwunschbare wiinschbar.

Zu derart utopischen Vergegenwirtigungen des Noch-nicht-Seienden
werden die Bilder, sobald sie nicht mehr nur als sinnlose Unterhaltungs-
produkte abgetan, sondern als Trager echter Ausdrucksgehalte erkannt
und ernstgenommen werden. Dann kehren sie nicht mehr nur als harm-
lose »imagindre Losungenc< in die Gesellschaft zuriick, um diese in psy-
chosozialen Arrangements zu stabilisieren, sondern brechen die einge-
spielten Arrangements der Gesellschaft auf, um reale Losungen in Gang
zu setzen. Die unbewussten Dimensionen der Gesellschaft horen dann
»gleichsam auf, Kitt zu sein und werden Sprengstoff«, wie Erich Fromm
(1932: 53) dieses Explosivwerden des gesellschaftlichen Unbewussten
einmal genannt hat.

193

hitps://dol.org/10.5771/9783748865596-135 - am 19.01.2026, 11:51:16. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783748965596-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3 Traum
	3.1 Am Schauplatz der Träume
	3.2 Kollektivierung der Träume
	3.3 Theorie des gesellschaftlichen Unbewussten


