
1. Diversity als Machtkritik.

Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit

Diversity ist zunächst ein relativ inhaltsleeres politisches Schlagwort. Als be-

liebig füllbarer Catch-all-Begriff erscheint es alles andere als geeignet für wis-

senschaftliche Begriffsarbeit. Doch die Positionen, die sich im wissenschaft-

lichen Diskurs um Soziale Arbeit auf Diversity beziehen, sind weniger diffus,

als das Label und seine diversen Ableitungen (vonDiversityManagement über

Diversity Mainstreaming bis hin zu Diversity Education) vermuten lassen.

In der Sozialen Arbeit taucht Diversity insbesondere im Kontext der Debat-

ten um Differenz auf, parallel zur gestiegenen gesellschaftspolitischen Auf-

merksamkeit für unterschiedliche Differenzen und Ungleichheiten seit dem

letzten Drittel des 20. Jahrhunderts. In diesen theoretischen Auseinander-

setzungen steht Diversity dafür, »die Wirkmächtigkeit verschiedener Diffe-

renzverhältnisse gemeinsam und zusammenhängend in die Soziale Arbeit zu

integrieren« (Mecheril und Vorrink 2012, S. 92). In Abgrenzung zu betriebs-

wirtschaftlichen Lesarten von Diversity im Sinne eines Diversity Manage-

ments wird die Debatte innerhalb der Sozialen Arbeit, wie Marcus Emme-

rich und Ulrike Hormel zutreffend feststellen, vor allem von machtkritischen

Perspektiven geprägt (Emmerich und Hormel 2013, S. 201). Im Zentrum steht

dabei die kulturell-normative Produktion von Normalität und Abweichung,

die aus antidiskriminierungspolitischen (vgl. Leiprecht 2011a), postkolonialen

(vgl. Castro Varela 2010),migrationspädagogischen (vgl.Mecheril undVorrink

2012), dekonstruktiv-feministischen (vgl. Plößer 2005), professions- und ge-

rechtigkeitstheoretischen Perspektiven (vgl. Heite 2008) bis hin zu Perspekti-

ven aus den Critical Race Studies (vgl. Eggers 2013) beleuchtet wird.

Trotz aller Unterschiede eint diese diversen Perspektiven das Bemühen,

die Rolle Sozialer Arbeit in der (Re-)Produktion von Machtverhältnissen zu

erhellen. Dabei zeigt sich der Diversity-Begriff für Anliegen machtkritischer

Perspektiven auf Differenz jedoch als eher sperrig. Kaum ein Rekurs auf Di-

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Das Begehren der Vielfalt

versity kommt ohne den Einschub einer kritischen Distanzierung von diesem

Begriff aus. Eine Reihe von Abgrenzungsbewegungen und (selbst-)kritischen

Einwänden erscheint daher geradezu konstitutiv für die Charakterisierung

des Diskurses und soll deshalb die Darstellung der Diversity-Ansätze im fol-

genden Kapitel strukturieren. Zwei Abgrenzungsbewegungen der Kritik las-

sen sich dabei unterscheiden:

• Die erste maßgebliche Abgrenzung verläuft auf einer überwiegend pro-

grammatischen Ebene. Im Kern steht dabei die Kritik an betriebswirt-

schaftlichen Diversity-Management-Ansätzen.1 Attestiert wird dem Di-

versity Management eine Orientierung an ökonomischen Verwertungs-

logiken von Differenz, die als Auswüchse des Neoliberalismus politisch

und pädagogisch abgelehnt werden. In Programmen, die sich etwa für

gemischte Teams am Arbeitsplatz einsetzen und den ökonomischen Nut-

zen vielfältiger Ressourcen zum alleinigen Ziel erklären, erkennenmacht-

kritische Diversity-Ansätze eine Vernachlässigung von Diskriminierungs-

formen, aus deren Bekämpfung sich nicht unbedingt ökonomischer Pro-

fit ziehen lässt. Anstatt Vielfaltsressourcen der Adressat_innen Sozialer

Arbeit funktionalistisch im Hinblick auf ihre Verwertbarkeit hin zu beur-

teilen, betonen die Diversity-Ansätze dagegen ihre Orientierung an Zie-

len der Gerechtigkeit. Sie grenzen sich von solchen profitorientierten Per-

spektiven ab, indem sie die Anliegen verschiedener sozialer Bewegungen,

denen sie sich eher verbunden fühlen, hervorheben.2 Gegen eine öko-

nomische Funktionalisierung von Differenz werden daher Perspektiven

auf Differenz entwickelt, die stärker Macht und Ungleichheit in den Blick

nehmen. Dies drückt sich nicht zuletzt darin aus, dass dem Begriff der

Intersektionalität und der damit verbundenen Frage nach der Verschrän-

kung verschiedener Macht- und Ungleichheitsverhältnisse eine zentrale

Rolle zugewiesen wird.

1 Siehe diese Kritik bei Kubisch 2003;Heite 2008; Czollek et al. 2011; Kuhn 2012;Mecheril

und Vorrink 2012; Plößer 2013; Leiprecht 2011a. Für die Erziehungswissenschaft allge-

mein siehe Eggers 2014; Walgenbach 2014; Emmerich und Hormel 2013; Fereidooni

und Zeoli 2016.

2 SiehedieseKritik bei Leiprecht 2011a;Mecheril 2007;Mecheril undPlößer 2011;Meche-

ril und Vorrink 2012; Scherr 2011; Castro Varela und Dhawan 2011; Eggers 2013; Czollek

und Perko 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 21

• Die zweite Abgrenzungsbewegung, die bei der Diskussion um Diversity

in der Sozialen Arbeit ins Auge fällt, ist die Kritik an einem essenzialis-

tischen Identitätsverständnis.3 Ist die erste Abgrenzungsbewegung eher

politisch-programmatisch formuliert, geht es in dieser zweiten stärker

um eine theoretische Positionierung gegen ontologische Bestimmungen

von Identität. Problematisiert wird, dass Diversity-Ansätze immer wie-

der einer klassischen Identitätspolitik verhaftet blieben und damit einer

Essenzialisierung anheimfielen. Die Anerkennung von Identitäten und

Zugehörigkeiten würde, so die Kritik, Identitäten häufig als aufzuwer-

tende (voraus-)setzen und damit essenziell fixieren und reproduzieren.

Migrantische Identitäten etwa würden demnach gerade durch die An-

erkennung ihrer Identität erst auf einen bestimmten kulturellen oder

migrationsspezifischen Hintergrund festgeschrieben und ihre Kultur

damit essenzialisiert. Dagegen setzen Diversity-Ansätze ein de-essen-

zialistisches Subjekt- und Identitätsverständnis, das Identitäten fluider,

uneindeutiger und von verschiedenen Selbstentwürfen geprägt begreift.

Pädagogisch geht es um eine Hinterfragung homogener und eindeutiger

Identitätsverständnisse.

Im Folgenden wird eine Annäherung an den Diversity-Diskurs in der So-

zialen Arbeit über diese beiden Abgrenzungsbewegungen, die programma-

tische Abgrenzung von Profitlogiken und die theoretische Abgrenzung von

essenzialistischen Identitätsverständnissen, unternommen. Trotz der unter-

schiedlichen theoretischen Perspektiven, die im Hinblick auf diese Abgren-

zungen vorhanden sind, wird hier die These vertreten, dass die Kritik an es-

senzialistischen Identitätsverständnissen maßgeblich von sozialkonstrukti-

vistischen und dekonstruktiven Lesarten von Differenz geprägt ist. Sozial-

konstruktivismus und Dekonstruktion bilden trotz der unterschiedlichen Po-

sitionen die entscheidenden theoretischen Knotenpunkte, die imDiskurs von

den verschiedensten Perspektiven immer wieder aufgerufen werden. Exem-

plarisch werden die beiden Abgrenzungsbewegungen daher anhand einer so-

zialkonstruktivistischen Perspektive, der von Rudolf Leiprecht, und einer de-

konstruktivistischen Perspektive, der gemeinsamen von Melanie Plößer und

Paul Mecheril, diskutiert. Diese Auswahl ist zum einen darin begründet, dass

3 Siehe diese Kritik bei Kubisch 2003; Heite 2008; Castro Varela 2010; Mecheril und Plö-

ßer 2011; Mecheril und Vorrink 2012; Kuhn 2012; Rosenstreich 2011; Plößer 2013; Eggers

2013.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 Das Begehren der Vielfalt

beide prominente Positionen imDiskurs darstellen. Steht Leiprechts Position

für das häufig zitierte Modell der Differenzlinien, das er gemeinsammit Hel-

ma Lutz (bzw. auch Helma Lutz gemeinsammit NorbertWenning) formuliert

hat (vgl. Leiprecht und Lutz 2009; Lutz und Wenning 2001), haben Mecheril

und Plößer gemeinsam wichtige Handbucheinträge zu Diversity und Diffe-

renz veröffentlicht. Ihr reflexiver Diversity-Ansatz, den Mecheril u.a. auch

gemeinsam mit Andrea Vorrink entwickelt hat (vgl. Mecheril 2007; Mecheril

und Plößer 2011; Mecheril und Vorrink 2012), kann ebenfalls als wichtiger Be-

zugspunkt des Diskurses gelten. Plößers dekonstruktive Perspektive knüpft

hierbei insbesondere an poststrukturalistische Autor_innen wie Judith Butler

und Jacques Derrida an, Mecherils Perspektive steht hingegen stärker in der

Tradition der Cultural Studies. Da sie in ihrer gemeinsamen Differenzdefini-

tion eher auf Butler und Derrida rekurrieren (vgl. Mecheril und Plößer 2009,

S. 202f.) und auch die Frage nach dem Essenzialismus von dort aus verständ-

licher wird, wird vor der Diskussion der gemeinsamen Arbeiten zunächst die

dekonstruktive Perspektive Plößers skizziert, wie sie in ihrem Buch »Dekon-

struktion ∼ Feminismus ∼ Pädagogik« (Plößer 2005) systematisch ausgear-

beitet ist.

Leitend für die folgende Diskussion der Diversity-Ansätze ist die Frage

nach ihren jeweiligen Macht- und Subjektverständnissen. Diese unterschei-

den sich von der in dieser Arbeit eingenommenen subjekt- und machttheore-

tischen Perspektive im Anschluss an die feministisch-lacanianische Theorie.

Die Diversity-Ansätze werden jedoch zunächst erst einmal dargelegt und im

Hinblick auf ihre erkenntnistheoretischen Ausgangspunkte diskutiert, ohne

die eigene Perspektive daran anzulegen. Anschließend an diese Auseinander-

setzung erfolgt eine Problematisierung der damit verbundenen theoretischen

und zeitdiagnostischen Leerstellen (Kapitel 1.2.3).Diese ergeben sich zumTeil

immanent aus den theoretischen Schwierigkeiten der Ansätze selber, sie wer-

den aber auch schon im Vorgriff aus der hier eingenommenen feministisch-

lacanianischen Perspektive diskutiert, die im darauffolgenden Kapitel (2) aus-

gearbeitet wird.

1.1 Machtvoll statt profitabel? Diversity Management
als das Andere der Machtkritik

Eine zentrale Kritik gegenüber dem Label Diversity gilt seiner marktförmi-

gen Ausrichtung, die sich u.a. in Diversity-Management-Ansätzen ausdrückt.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 23

Diversity Management scheint dabei so grundsätzlich dem professionellen

Selbstverständnis der Autor_innen zu widersprechen, dass eine Abgrenzung

gegenüber der damit verbundenen Profitorientierung einen festen Bestand-

teil des fachlich-wissenschaftlichen Diskurses bildet, wenngleich diese Kritik

nicht immer großen Raum einnimmt, sondern oft eher programmatisch hin-

zugefügt wird.

Eine solche Abgrenzung von Diversity Management ist in Rudolf

Leiprechts diversitätsbewusster4 Sozialpädagogik zu finden. Eher allge-

mein problematisiert er in seinen Annäherungen an eine diversitätsbewusste

Sozialpädagogik die umstandslose Übernahme wirtschaftlicher Logiken

in Erziehungs- und Bildungsorganisationen und in die entsprechenden

Disziplinen:

[…] viele Pädagoginnen und Pädagogen, die Diversity-Prinzipien aufgrei-

fen, [beziehen sich] auf Ansätze aus dem Bereich von Betriebswirtschaft

und Wirtschaftsunternehmen […] (so etwa Gather Thurler 2006, 5; Sie-

lert 2006, 7). Dies ist nicht unproblematisch. Deutlich muss sein, dass im

Wirtschaftsbereich und im Bereich von Erziehungs- und Bildungswissen-

schaften Ansätze des Managing Diversity bei aller Ähnlichkeit doch auf

unterschiedlichen Grundlagen aufbauen und mit unterschiedlichen Logi-

ken und Handlungsvoraussetzungen zu tun haben. Im Wirtschaftsbereich

steht der so genannte Business Case im Vordergrund: Managing Diversity

muss zur Förderung von Geschäftsinteressen bzw. zur Gewinnmaximierung

beitragen, darf diese zumindest nicht behindern. (Leiprecht 2011a, S. 17f.,

Herv. i. O.)

Die Diversity-Management-Ansätze werden von Leiprecht nicht grundsätz-

lich als Strategie für Organisationen der Erziehung und Bildung abgelehnt.

Für ihn sollte Diversity Management im Kontext von Erziehung und Bildung

jedoch nicht ausschließlich einer betriebswirtschaftlichen Logik folgen: »An-

ders als bei der Führung einesWirtschaftsunternehmens sollten in Organisa-

tionen der institutionalisierten Erziehung und Bildung beiManaging Diver-

sity Ziele wie Chancengleichheit und Soziale Gerechtigkeit im Vordergrund

stehen« (ebd., S. 18, Herv. i. O.). Damit stellt Leiprecht ökonomischen Profit-

logiken eine Orientierung an Gerechtigkeitszielen gegenüber. Sein Entwurf

4 Leiprecht verwendet die Begriffe Diversity und Diversität synonym bzw. häufig auch

im Doppelpack ›Diversity/Diversität‹ (vgl. Leiprecht 2011a).

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 Das Begehren der Vielfalt

einer diversitätsbewussten Sozialpädagogik fußt auf diesem Ziel sozialer Ge-

rechtigkeit, das über den Verweis auf Lothar Böhnisch,Wolfgang Schröer und

HansThiersch in eine professionstheoretische Tradition gestellt wird, die So-

ziale Arbeit im Sinne einer Hilfe zur Lebensbewältigung an Gerechtigkeits-

ziele bindet (vgl. Leiprecht 2011a, S. 19).

Einen noch zentraleren theoretischen Stellenwert für seine gerechtig-

keitstheoretische Perspektive nimmt seine Perspektive der Differenzlinien

ein, die er hier ebenfalls bereits ins Spiel bringt, um sie der Orientierung am

Business Case gegenüberzustellen. Ohne an dieser Stelle bereits Leiprechts

Modell der Differenzlinien genauer zu erläutern (vgl. dazu Kapitel 1.2.1),

kann konstatiert werden, dass Leiprecht im Differenzlinienmodell einen

Gegenentwurf zu einer ökonomischen Lesart von Differenz sieht. Denn statt

um Profit gehe es hier um »soziale[…] Ungleichheiten, Benachteiligungen,

Diskriminierungen und Ausgrenzungs- und Zuschreibungsmuster[…] […],

die entlang spezifische[r] Differenzlinien wie Geschlecht, Ethnizität und

Klasse verlaufen« (ebd.).

Dass Leiprecht eine solche Perspektive der Differenzlinien für eine

diversitätssensible Sozialpädagogik für geeigneter hält als die Diversity-

Management-Ansätze, wird an zwei Kritikpunkten, die er dem Diversity

Management gegenüber formuliert, deutlich: Zunächst kritisiert Leiprecht

die Diversity-Management-Ansätze dahingehend, dass mit ihnen häufig

eine Essenzialisierung und Stereotypisierung verbunden sei, etwa wenn

bestimmten Gruppen bestimmte Potenziale oder Ressourcen zugeschrieben

würden (vgl. ebd., S. 18). Stattdessen sollten ihm zufolge Macht und Un-

gleichheit stärker in den Fokus gerückt werden. Leiprechts Perspektive auf

Differenzlinien bietet insofern eine Alternative dazu, als in ihr nicht nur

Fragen nach Macht und Ungleichheit aufgeworfen werden, sondern auch der

Kritik an Essenzialisierung darin eine zentrale Bedeutung zukommt, ist doch

Leiprechts zentrales Anliegen genau die Hinterfragung essenzialistischer

Vorstellungen sowie der damit verbundenen Machtverhältnisse (vgl. dazu

Kapitel 1.2.1).

Des Weiteren wird Diversity Management darin kritisiert, dass Katego-

rien wie soziale Klasse und soziale Schicht in diesem Ansatz dethematisiert

blieben (ebd.). Auch in diesem Punkt dient Leiprecht die Perspektive auf ver-

schiedene Differenzlinien als Gegenentwurf. So taucht Klasse dort als eine

Differenzlinie (neben anderen) auf. Des Weiteren verweist er in seiner di-

versitätsbewussten Sozialpädagogik immer wieder auf die Bedeutung mate-

rieller Verhältnisse. Auch diese Verweise können somit als Gegenentwurf zu

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 25

einer Profitorientierung gelesen werden. Sie gehen aus seinen Anknüpfungen

an die Kritische Psychologie Klaus Holzkamps hervor. Im Anschluss an Holz-

kampf betont Leiprecht, eine diversitätsbewusste Sozialpädagogik fokussie-

re das Verhältnis zwischen Subjekt und Gesellschaft bzw. zwischen Makro-

Struktur und Individuum (Leiprecht 2011a, S. 39) auf eine Weise, in der das

»einzelne Individuum nicht völlig losgelöst von der Geschichte, den materiel-

len Verhältnissen, den Strukturen, den Diskursen, den Gruppenbeziehungen,

den Zuschreibungsmustern – kurzum: den konkreten sozialen Kontexten, in

denen es sich befindet – gedacht werden [kann]« (ebd.).

Nicht zuletzt sind die intersektionalen Perspektiven auf Differenzli-

nien zu nennen, die Leiprecht als weiteren theoretischen Bezugspunkt

für eine diversitätsbewusste Sozialpädagogik wählt und die ebenfalls als

Versuch gelesen werden können, diese stärker an Zielen der Gerechtigkeit

anstelle von Profitlogiken auszurichten. Im Anschluss an das Konzept der

Intersektionalität ist es die Verortung einer diversitätsbewussten Sozial-

pädagogik in einer bewegungspolitischen Tradition, durch welche diese den

Diversity-Management-Ansätzen entgegengesetzt wird. So ist bei Leiprecht

eine teilweise etwas linear erscheinende Erzählung bewegungspolitischer

Entwicklungen von der Studentenbewegung über die Frauenbewegung bis

hin zu intersektionalen Interventionen zu finden, die die heutige Perspektive

auf verschiedene Differenzlinien und ihre Wirkmächtigkeit erst ermöglicht

hätten (vgl. ebd., S. 32-36).

Insgesamt lässt sich somit zusammenfassen, dass sich Leiprecht von Di-

versity Management im Hinblick auf dessen Profitorientierung, dessen Es-

senzialismus sowie dessen Leerstelle im Hinblick auf Klasse abgrenzt und

dagegen eine diversitätsbewusste Sozialpädagogik im Anschluss an das Diffe-

renzlinienmodell entwickelt. In Abgrenzung von den Diversity-Management-

Ansätzen ist diese gerechtigkeitsorientiert, macht- und differenzkritisch, be-

wegungspolitisch inspiriert sowie anschlussfähig an Fragen nach ökonomi-

schen und gesellschaftlichen Verhältnissen. Diversity scheint damit jedoch

aufgespalten in ein eher neoliberales, marktförmiges und gewinnorientiertes

Diversity Management auf der einen Seite und ein kritisches, an Gerechtig-

keit orientiertes, bewegungsnahes Diversity-Konzept auf der anderen Seite.

Durch die Anbindung an bewegungspolitische Erzählungsmuster wird die di-

versitätsbewusste Soziale Arbeit darüber hinaus weniger als Teil eines wohl-

fahrtsstaatlichen Arrangements (vgl. Kessl 2013, S. 8f.) in den Blick genom-

men, vielmehr erscheint sie als ein Gegengewicht zu gesellschaftlich-wohl-

fahrtsstaatlichen Institutionen. Anders ausgedrückt scheint die »institutio-

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 Das Begehren der Vielfalt

nalisierte Erziehung und Bildung« (Leiprecht 2011b, S. 18f.), wenn sie Diver-

sity-bewusst ausgerichtet ist, allein auf soziale Gerechtigkeit im Sinne der

Adressat_innen gerichtet zu sein. Somit wird das Bild einer Bewegungs- und

Adressat_innen-nahen Sozialen Arbeit entworfen, die sich anwaltschaftlich

gegen Ökonomisierung und Funktionalisierung von Differenz einsetzt.

Eine ähnliche Aufspaltung zwischen ökonomischen und kritischen

Diversity-Ansätzen ist bei Melanie Plößer und Paul Mecheril zu finden.

In ihren gemeinsamen Arbeiten wird Diversity Management ähnlich wie

bei Leiprecht in seiner utilitaristischen und profitorientierten Ausrichtung

kritisiert. Als Prinzip der Personal- und Organisationsführung ziele Diversity

Management allein auf den Nutzen der Unterschiede für den unternehme-

rischen Erfolg (Mecheril und Plößer 2011, S. 284). Sie heben zwar positiv

hervor, dass derartige ressourcenorientierte Ansätze sich von einer Defizit-

perspektive verabschiedeten, dennoch seien diese letztlich blind gegenüber

Ungleichheits- und Dominanzverhältnissen, ja mehr noch, sie verschleierten

diese gar (ebd.). Dagegen stellen Mecheril und Plößer ihre differenz- und

machtkritische Perspektive, die sie über drei theoretische Bezugspunkte

sortieren: Neben der expliziten Bezugnahme auf Leiprechts sozialkonstruk-

tivistische Perspektive der Differenzlinien und des doing difference (1) sowie

den Bezügen auf Intersektionalität (2) bildet der dekonstruktiv ausgerichtete

Bezug auf Differenzordnungen (3) eine darüber hinausweisende Alternative

zu Diversity Management an (vgl. dazu Kapitel 1.2.2).

Besonders markant ist diese Aufspaltung in ihren jeweils eigenen

Arbeiten zu finden. So grenzt Plößer etwa Diversity Management von

einer Diversity-Politik ab, indem sie beide in zwei jeweils gänzlich un-

terschiedlichen Entwicklungstraditionen verortet. Das utilitaristische und

ressourcenorientierte Diversity Management, das auf Effizienz und Gewinn-

ziele ausgerichtet und stärker in Wirtschaft und Verwaltung verbreitet sei,

wird einer Diversity-Politik gegenübergestellt, der es um die Beseitigung

von Ungleichheiten und Ausgrenzung gehe (Plößer 2013, S. 258). Plößer

sieht im Diversity Management zwar durchaus auch Möglichkeiten einer

Verbesserung der Lebens- und Arbeitsverhältnisse von Mitarbeiter_innen,

Kund_innen und Klient_innen. Dennoch sei dieser Ansatz tendenziell blind

gegenüber »spezifische[n] Macht- und Ungleichheitsverhältnisse[n], die mit

den unterschiedlichen Differenzlinien verbunden sein können« (ebd.). Es

ist daher die machtkritische Entwicklungslinie, in der sie das Potenzial von

Diversity erkennt:

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 27

Sein Potential entfaltet der Diversity-Ansatz auch dadurch, dass er – an

die machtkritische Entwicklungslinie der Diversity Politik anknüpfend –

bestehende Diskriminierungen und Ungleichheiten der Subjekte in ihren

Verwobenheiten zu erkennen und gegen diese vorzugehen sucht. (Plößer

2013, S. 266)

Auch Intersektionalität wird von Plößer aufgerufen, indem sie ihre eigene

macht- und differenztheoretische Perspektive explizit an eine intersektionale

(ebd., S. 263) sowie bewegungspolitische Tradition (ebd., S. 258) bindet.

Anders als Leiprecht geht sie zwar nicht explizit auf Klasse als Leerstelle

im Diversity Management ein. Dennoch ist auch in ihrer Perspektive die

Forderung einer Berücksichtigung »strukturelle[r] Ungleichheiten« (ebd.,

S. 265) präsent. So wird betont, dass Ungleichheiten und Diskriminierungen

nicht als individuelle Schicksale zu begreifen seien, sondern als Effekte

gesellschaftlicher Strukturen und Differenzordnungen:

Fragen der Berücksichtigung sozialer Identitätspositionen werden deshalb

im Diversity Ansatz auch mit kritischen Analysen sozialer Strukturen, mit

Fragen nach gerechteren Lebensverhältnissen und mit einer Kritik von bi-

när und hierarchisch organisierten Differenzordnungen verknüpft (vgl. Hei-

te 2008; Mecheril und Plößer 2009). (Ebd., S. 263)

Damit sind ähnlich wie bei Leiprecht Verweise auf soziale Strukturen zu

finden, vor deren strukturalistischen Engführungen Plößer allerdings warnt,

und dies ganz ähnlich wie Leiprecht argumentierend, wenn auch aus einer

anderen Perspektive, indem sie unterstreicht, Diskriminierung lasse sich

»nicht allein mit Bezug auf strukturelle oder institutionelle Ungleichheiten

erklären oder ändern. Vielmehr wird diese Diskriminierung erst durch eine

strenge Entweder-oder Logik hervorgebracht« (ebd., S. 264). Im Vordergrund

ihrer Perspektive steht somit die dekonstruktiv motivierte Frage nach macht-

vollen normativen Differenzordnungen sowie deren Ungleichheitseffekten

(vgl. dazu Kapitel 1.2.2).

In Mecherils Arbeiten erfolgt die Aufspaltung von Diversity über die Be-

griffe emanzipatorisch vs. hegemonial. Das Diversity-Konzept birgt ihm zu-

folge einerseits emanzipatives Potenzial in sich, gleichzeitig sei es jedoch

mit hegemonialen Effekten verknüpft (Mecheril 2007; Mecheril 2008). Damit

stellt Mecheril die beiden Begriffe nicht einfach einander gegenüber, sondern

legt in Diversity eine gewisse Gleichzeitigkeit beider Momente an; seine Be-

mühungen gehen entsprechend dahin, »[…] die hegemonialenWirkungen des

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 Das Begehren der Vielfalt

Einschlusses durch ›Diversity‹ zu problematisieren und dadurch ›das eman-

zipative‹ Potenzial – damit ist hier recht schlicht gemeint: Verhältnisse, in

denen Menschen würdevoller leben und arbeiten können – durch kritische

Reflexion zu stärken« (Mecheril 2007).

Ausgangspunkt dieser kritischen Reflexion bildet eine machttheoretische

Perspektive auf Differenzordnungen, die er als »Grundeinheit« (Mecheril

2008) seines Diversity-Verständnisses bezeichnet. Auch Mecheril stellt seine

Perspektive in die Tradition kritischer Diskurse sozialer Bewegungen und

hebt die intersektionale Frage nach dem »Zusammenspiel unterschiedlicher

Subjektpositionen« (ebd.; vgl. auch Mecheril und Vorrink 2012) hervor. Aus

dieser machtkritischen Perspektive heraus werden die Differenzinstrumen-

talisierung und die Profitorientierung im Diversity Management sichtbar:

Bezogen auf das ›Managing Diversity‹ kann man feststellen, dass durch ent-

sprechende Ansätze einerseits eine gezieltere Rekrutierung des ›Humanka-

pitals‹, andererseits die effizientere Abschöpfung menschlicher Leistungs-

potenziale möglich wird: wer nicht diskriminiert wird, arbeitet besser, und

SchwarzeMitarbeiterinnen sprechen Schwarze Kundinnen profitabeler [sic!]

an: difference sells. Sobald nun der Unterschied nicht (mehr) Gewinn brin-

gend eingesetzt werden kann, gerät er – dies ist im Rahmen der ökonomisti-

schen Logik notwendig – aus dem Blick des ›Managing Business‹. (Mecheril

2007)

Im Managing Diversity werden somit Antidiskriminierung und Marktlogik

miteinander verknüpft. Soll Antidiskriminierung nicht in den Dienst der Pro-

fitabilität gestellt werden, ist daher auch für Mecheril ein anderer, macht-

kritischer Diversity-Ansatz notwendig. Seine machtkritische Perspektive ist

hierbei ähnlich wie bei Plößer einerseits auf die Machtmomente von Diffe-

renzordnungen gerichtet (vgl. Kapitel 1.2.2), andererseits formuliert er die

Forderung nach einem Rückbezug auf Klasse und soziale Ungleichheit. In ei-

nem Aufsatz zu Diversity und Sozialer Arbeit, den er gemeinsam mit Andrea

Vorrink verfasst hat, ist ein ganzes Kapitel der Kritik an Diversity gewidmet.

Neben »Entpolitisierung« und »Essenzialisierung« werden darin auch »Profi-

tabilität« und »Ökonomisierung« als Ausdruck einer neoliberalen Politik kriti-

siert (Mecheril und Vorrink 2012, S. 94-97). Mecheril und Vorrink beobachten

in der Sozialen Arbeit insgesamt eine Ausblendung klassenbedingter Hierar-

chien und eine Kulturalisierung sozialer Ungleichheiten, die nicht im Rah-

men neuerer sozialer Bewegungen, sondern eher im Kontext einer neolibera-

len Politik zu verorten seien (ebd., S. 96). Dagegen fordern und praktizieren

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 29

sie einen Rückbezug auf strukturelle Ungleichheiten, in dem sie u.a. an die

ungleichheits- und gerechtigkeitstheoretische Perspektive von Nancy Fraser

und Catrin Heite anschließen.

Insgesamt lässt sich also auch für die Arbeiten von Plößer und Meche-

ril resümieren, dass sie das Bild einer machtkritischen Diversity-orientier-

ten Sozialen Arbeit entwerfen, die auf Gerechtigkeit und bewegungspolitische

Anliegen abzielt. Diese wird als Gegenpunkt zu einem neoliberalen Diversity

Management gesetzt und darüber hinaus wird der Einbezug ökonomischer

Ungleichheitsverhältnisse eingefordert. Im Gegensatz zu Leiprecht wird ei-

ne machtkritische Soziale Arbeit jedoch nicht allein als anwaltschaftlich und

auf Soziale Gerechtigkeit hin orientiert verstanden. Wie sich in der Gleich-

zeitigkeit von ›hegemonial‹ vs. ›emanzipatorisch‹ bereits andeutet, lässt sich

eine gerechtigkeitsorientierte Soziale Arbeit im Anschluss an die Perspekti-

ve der Differenzordnungen ihnen zufolge nicht in einer solchen Schärfe von

ihrer herrschaftsstabilisierenden Variante abgrenzen. Denn für Plößer und

Mecheril ist die Bezugnahme auf Differenz, »verstanden als Unterscheidung

und Abweichung von einemNormalitätsmuster«, ein konstitutiver und damit

»unhintergehbarer Ausgangspunkt« (vgl.Mecheril und Plößer 2011, S. 279) So-

zialer Arbeit, den es aus einer kritischen und gerechtigkeitsorientierten Per-

spektive auf Differenzordnungen zu reflektieren gilt.

Deutlich sind die Übereinstimmungen aller hier knapp dargestellten

Abgrenzungen von einem profitorientierten Diversity Management. Diese

Ähnlichkeiten betreffen die Bezüge auf bewegungspolitische Kontexte und

auf sozialkonstruktivistische Theorieperspektiven auf Differenz. Auch wenn

die Kritik an profitorientierten Diversity-Management-Ansätzen zweifels-

frei einleuchtet, stellt sich die Frage, inwiefern eine einfache Aufspaltung

von Diversity-Ansätzen in ›gute‹, weil machtkritisch und bewegungspo-

litisch orientierte Ansätze einerseits und abzulehnende, weil neoliberale

und profitorientierte Ansätze andererseits, überzeugt. Folgt man etwa der

Zeitdiagnose Frasers, auf die sich insbesondere Mecheril explizit bezieht,

erscheint eine solche Entgegensetzung alles andere als eindeutig. So geht

Fraser davon aus, dass mit den theoretischen sowie politischen Verschie-

bungen, wie sie seit den 1970er-Jahren für soziale Bewegungen und Macht-

und Ungleichheitstheorien konstatiert werden, gerade keine Klarheit mehr

bezüglich deren kritischer Gegenposition zu neoliberalen Vernutzungen von

Differenz besteht. Wie Mecheril und Vorrink treffend beschreiben, verortet

Fraser die bewegungspolitischen und theoretischen Entwicklungen seit den

1970er-Jahren innerhalb einer kulturellen Wende. Ihre provokante These

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Das Begehren der Vielfalt

diesbezüglich ist jedoch gerade, dass es eine Koinzidenz zwischen neoli-

beralen Erfordernissen und einer Kulturalisierung bewegungspolitischer

Anliegen gibt, die eine »unglückliche Ehe« (Fraser 2006, S. 41f.) eingegan-

gen seien. Sozialkonstruktivistische und dekonstruktive Perspektiven, wie

sie von Leiprecht, Mecheril und Plößer vertreten werden, sind in diesem

Sinne als solche kulturtheoretischen Ansätze zu verstehen und daher Teil

des Gegenstands von Frasers Überlegungen, was zumindest die Frage auf-

wirft, inwiefern eine derartig scharfe Gegenüberstellung überzeugt. Auch

die häufig herangezogene Intersektionalitätsdebatte lässt diesbezüglich

keine eindeutigen Schlüsse oder Abgrenzungen zu. Bewegungspolitische

Anliegen, insbesondere jene, die unter dem Stichwort Intersektionalität

im wissenschaftlichen Mainstream etabliert wurden, werden in letzter Zeit

innerhalb der Intersektionalitätsdebatte durchaus selbstkritisch im Hinblick

auf ihr machtkritisches Potenzial diskutiert. So ist es gerade die Abkopplung

intersektionaler Perspektiven von Fragen der Ökonomie und gesellschaft-

lichen Strukturzusammenhängen, die darin problematisiert wird. Denn

waren die Anfänge der Thematisierung von ineinander verzahnten Herr-

schaftsverhältnissen in den 1970er- und 1980er-Jahren noch dezidiert auf

strukturelle Verhältnisse bezogen (siehe z.B. Combahee River Collective

1982; Davis 1982; vgl. dazu auch King 1988, S. 69), wird für die gegenwärti-

ge Diskussion um Intersektionalität angenommen, dass nicht nur Klasse,

sondern auch Geschlecht und ›Rasse‹ nicht länger in Form gesellschaftlicher

Strukturverhältnisse gedacht, sondern auf kulturelle mikrosoziologische

Konstruktionen reduziert werden.5 Dies gilt in besonderem Maße für den

Doing-difference-Ansatz, der sowohl für Leiprechts als auch für Plößers und

Mecherils Perspektive eine fundamentale Grundlage bildet. Patricia Hill

Collins brachte die Kritik folgendermaßen auf den Punkt:

What’s left seems to be an academic discourse that is increasingly charac-

terized by an inordinate focus on how individuals construct their individual

identities. Yet this emphasis on the ways that individuals perform or ›do‹

race or gender identities, for example, elides the much broader question of

why spend so much time on individual identity at all. (Collins 2011, S. 103)

Es stellt sich daher die Frage, wie sich die von Leiprecht, Plößer und Mecheril

zentral gesetzten Perspektiven auf Differenzlinien, Differenzordnungen und

5 Siehe zu dieser Kritik etwa Collins 1995; Collins 2011, S. 103; Klinger und Knapp 2013,

S. 11; Knapp 2012, S. 418.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 31

Intersektionalität, die im Folgenden noch genauer erläutert werden (Kapitel

1.2), dazu verhalten. Die allen Positionen gemeinsame Forderung nach einem

Rückbezug sowohl auf ökonomische Verhältnisse als auch auf gesellschaft-

liche Strukturen kann durchaus als Reaktion auf diese Kritiken und als ein

Bemühen darum gelesen werden, die eigene Perspektive entsprechend zu er-

gänzen. Offen bleibt jedoch bisher, wie genau ein solcher Rückbezug auf ma-

terielle Verhältnisse (Leiprecht) oder Strukturen (Plößer) auch theoretisch er-

folgen kann. Bei Leiprecht scheint eine solche theoretische Vermittlung über

seine Bezüge auf die gesellschaftstheoretisch angelegte holzkampsche Sub-

jekttheorie zumindest potenziell auf.

Darüber hinaus bleibt bislang auch die Frage offen, wie eine machtkri-

tische, Diversity-orientierte Soziale Arbeit die eigene wohlfahrtsstaatliche

Eingebundenheit, aber auch das eigene Verhältnis zu bewegungspoliti-

schen Kräften bestimmt. Antistaatliche Impulse unter Bezugnahme auf

bewegungspolitische Gerechtigkeitsanliegen sind Sozialer Arbeit historisch

gesehen durchaus nicht fremd (siehe dazu etwa Kapitel 2.4.1). Das Verhältnis

zwischen sozialen Bewegungen und der wohlfahrtsstaatlichen Normalisie-

rungsfunktion Sozialer Arbeit ist jedoch historisch gesehen mindestens als

»konflikthaft« (Wagner 2009, S. 9) zu bezeichnen, was in den dargelegten

Diversity-Ansätzen eher unterbelichtet bleibt.

Daher gilt es, die Machtkritik des Diversity-Diskurses genauer auf ihre

theoretischen Prämissen hin zu untersuchen und sie nicht vorschnell in eine

bewegungspolitische gegenkulturelle Entwicklungserzählung einzufügen. Es

sollte jedoch auch nicht darum gehen, sie im Umkehrschluss vorschnell (mit-

hilfe einer einfachen Einverleibungslogik) unter ökonomische Profitlogiken

zu subsumieren. Vielmehr muss, über die beschriebenen, eher programma-

tisch gehaltenen Abgrenzungen hinaus, genauer geklärt werden,wie das kon-

struktivistische und dekonstruktive Macht- und Subjektverständnis aussieht

und wie von dort aus das Verhältnis von Sozialer Arbeit undMacht konzipiert

wird.

1.2 Machtkritik als Essenzialismuskritik

Die macht- und subjekttheoretischen Ausgangspunkte der diskutierten Per-

spektiven lassen sich anhand der zweiten Abgrenzungsbewegung erhellen.

Diese Abgrenzungsbewegung gilt der Kritik an einem essenzialistischen

Identitätsverständnis, das die Einzelnen auf ein bestimmtes Sein fixiert.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Das Begehren der Vielfalt

Machtkritischen Perspektiven folgend sind es insbesondere essenzialistische

Identitätszuschreibungen, über die sich Machtverhältnisse (re-)produzie-

ren und auch legitimieren. Gegen Vorstellungen von homogenen, etwa

geschlechtlichen oder ethnischen, Identitäten geht es solchen Perspektiven

daher darum, Identität nicht länger auf eine Essenz oder einen unveränder-

lichen Wesenskern zurückzuführen, sondern stattdessen ihre Kontingenz zu

betonen. Einem essenzialistischen Identitätsverständnis wird ein kontingen-

tes und vielfältiges Identitätsverständnis gegenübergestellt, das auf einen

»angemessenen Umgang mit dem Zusammenwirken vielfältiger Identitäts-

und Zugehörigkeitspositionen« (Mecheril und Vorrink 2012, S. 92) zielt, wie

Paul Mecheril und Andrea Vorrink das gemeinsame professionelle Anliegen

der pädagogischen Diskussionen um Diversity zusammenfassen. Wird die

Abgrenzung von Diversity Management eher programmatisch und am Rande

diskutiert, kann die Essenzialismuskritik in diesem Sinn als erkenntnistheo-

retisches Zentrum der machtkritischen Diversity-Perspektiven ausgemacht

werden.6 Sie beruht auf einer sozialkonstruktivistischen oder/und auf einer

dekonstruktiven Lesart von Differenz. In sozialkonstruktivistischer Lesart

wird problematisiert, dass homogene Identitätskonstruktionen in alltäg-

lichen pädagogischen Interaktionen vonseiten pädagogischer Fachkräfte

vorgenommen würden. Folglich sei die pädagogische Praxis maßgeblich an

der (Re-)Produktion von Machtverhältnissen beteiligt. Ein professioneller

Umgang mit Vielfalt setzt entsprechend an der Reflexion der eigenen (es-

senzialistischen) Zuschreibungen und Konstruktionen an, wie im Folgenden

an der Position von Rudolf Leiprecht verdeutlicht wird. In dekonstruktiver

Lesart geht es ebenfalls um die Reflexion der Zuschreibungen seitens der

pädagogischen Praxis, wenngleich hierbei binären Differenzordnungen ein

bedeutenderer Stellenwert in Bezug auf die Interaktionen eingeräumt wird.

Markant ist die in beiden Perspektiven geforderte Selbstreflexion im Sinne

eines professionellen Fluchtpunkts angesichts von Machtverhältnissen.

6 Wie bereits angeklungen, verlaufen beide Abgrenzungsbewegungen nicht parallel,

sondern werden auch in Verbindung miteinander gebracht, wenn z.B. ein Bereiche-

rungsdiskurs über Vielfalt problematisiert wird, in dem die essenzielle Zuschreibung

positiver Ressourcen in der Logik ökonomischer Nutzenkalküle erfolgt (vgl. Mecheril

und Vorrink 2012, S. 96f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 33

1.2.1 Die Macht der Konstruktionen:

Die sozialkonstruktivistische Essenzialismuskritik

Wird gegen essenzialistische Vorstellungen die soziale Konstruktion von

Identität betont, geschieht dies in der Diskussion um Diversity häufig über

den Rekurs auf den Doing-difference-Ansatz. Nicht nur im Hinblick auf Di-

versity hat das doing difference eine beachtliche Verbreitung gefunden. So

stellt Regine Gildemeister bereits für seinen Vorgänger, das doing gender, fest,

dass dieses etwa in der Geschlechterforschung zum Synonym schlechthin

für die Vorstellung der sozialen Konstruktion von Geschlecht geworden sei

(Gildemeister 2010, S. 137). Das ethnomethodologische Konzept des doing

difference von Candance West und Sarah Fenstermaker nimmt die Konstruk-

tion sozialer Wirklichkeit in alltäglichen Handlungen in den Blick. Gegen

Vorstellungen von Frauen und Männern als grundverschiedenen Wesen

mit naturgegebenen Eigenschaften geht es dem Doing-gender-Ansatz um

soziale Konstruktionsprozesse, die die Geschlechter als vermeintlich natür-

liche erst hervorbringen. Das Augenmerk wird auf das ›Tun‹ oder ›Machen‹

von Geschlecht im Alltag gelegt, die Konstruktionen werden in alltäglichen

Interaktionen situiert. Selbstverständliche Rollenerwartungen und Zuschrei-

bungen, alltägliche Darstellungen und Inszenierungen von geschlechtlichen

Identitäten sind es, die Geschlecht dichotom und in Form eines asymme-

trisch angeordneten Gegensatzpaares erst hervorbringen. Die Asymmetrie

zwischen den Geschlechtern begründet sich in dieser Perspektive über die

damit verbundene Norm- und Abweichungslogik, die die männliche Seite

als Norm konstruiere und die weibliche Seite nur noch als Abweichung von

dieser erscheinen lasse. Darüber hinaus wird auch eine Hierarchie darin

gesehen, dass alle geschlechtlichen Identitäten, die sich nicht eindeutig in

diese Kategorien einordnen lassen, abgewertet und ausgeschlossen werden,

wie West und Zimmermann im Anschluss an Harold Garfinkel feststellen

(West und Zimmermann 1987, insb. S. 133; West und Fenstermaker 1995;

Fenstermaker und West 2001).

Unter der Annahme, dass dies nicht nur für Geschlecht gilt, sondern ei-

nen grundlegenden Mechanismus für verschiedene gesellschaftlich relevante

Differenzen darstellt, ist das doing gender in die allgemeinere Bezeichnung des

doing difference überführt worden. Differenz ist in diesem Sinn als interaktive

Unterscheidungspraxis zu verstehen, die, verdichtet in institutionalisierten

Ordnungsmustern von Norm und Abweichung, Ungleichheit und Herrschaft

in vielerlei Hinsicht nach sich ziehe:

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Das Begehren der Vielfalt

Geschlechts-, Klassen- und ethnische Unterschiede werden in Interaktions-

prozessen simultan erzeugt und resultieren in westlichen Gesellschaften in

vielfältigen Formen sozialer Ungleichheit, Unterdrückung und Herrschafts-

verhältnissen. (Fenstermaker und West 2001, S. 236)

Es ist dieses Anliegen der Integration verschiedener Differenzen in einen

Ansatz, das den Anknüpfungspunkt zwischen Doing-difference-Ansätzen und

Diversity-Ansätzen bildet. Geht es doch auch den Diversity-Ansätzen darum,

verschiedene Identitäten und Zuschreibungen in den Blick zu nehmen. Auch

wenn die diversitätsbewusste Soziale Arbeit von Rudolf Leiprecht neben dem

doing difference weitere Theoriebezüge wie Intersektionalität im Anschluss an

Kimberlé W. Crenshaw und die Subjektorientierung im Anschluss an die kri-

tische Psychologie Klaus Holzkamps vorweist, wird seine Perspektive im Fol-

genden als genuin sozialkonstruktivistische Doing-difference-Perspektive ein-

geordnet. Seine Essenzialismuskritik ist einerseits aus allen drei theoreti-

schen Perspektiven (doing difference, Intersektionalität, Subjektorientierung)

formuliert, zugleich bildet die sozialkonstruktivistische Frage nach der Kon-

struktion und Zuschreibung von Differenz, so die im Folgenden dargelegte

These, die theoretische Basis, von der ausgehend auch die intersektionalen

Verschränkungen oder die subjektiven Möglichkeitsräume konzipiert wer-

den.

Zunächst lässt sich allgemein sagen, dass sich ein antidiskriminierungs-

politischer Schutz der Einzelnen vor verallgemeinerten Konstruktionen, wel-

cher Art auch immer, als zentrales Anliegen von Leiprechts Essenzialismus-

kritik erweist. Seine Kritik entzündet sich immer wieder daran, dass verein-

heitlichende und essenzialistische Konstruktionen von ›Großgruppen‹ (vgl.

z.B. Leiprecht 2013, S. 192f.; Leiprecht 2012, S. 39) die einzelnen Individuen

unter solche Konstruktionen subsumieren und diesen daher nicht gerecht

werden, sondern im Gegenteil immer wieder dazu dienen, Ungleichheiten

zu verfestigen. Indem Gruppen einander dichotom gegenübergestellt und

als »einheitliche Größen mit einem unveränderbaren inneren Wesen darge-

stellt werden (sie werden also in der Vorstellung essenzialisiert)« (Leiprecht

2011a, S. 29, Herv. i. O.), dienen derartige Konstruktionen der Legitimation

und Rechtfertigung von Benachteiligung und Ausgrenzung:

[…] oft finden sich in den Diskursen der Gesellschaft machtvolle Begrün-

dungen und Rechtfertigungen, die die Verantwortung [für Benachteiligung

und Ausgrenzung, Anm. M. F.] in das ›Innere‹ der benachteiligten Subjekte

selbst legen und durch essentialisierende Zuschreibungen flankieren, die

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 35

das jeweilige ›Innere‹ als biologisches oder kulturelles Resultat von Grup-

penzugehörigkeiten behaupten. Die Betroffenen werden dann im Kontext

von vereinheitlichenden Konstruktionen zu ›Großgruppen‹ wahrgenommen

und unterschieden, also z.B. die Ausländer, die Türken, die Angehörigen

des Islam, die Deutschen, aber auch die Schwulen, die Jugendlichen usw.

Dabei geht es um Fremd- und Selbstzuschreibungen, die auf die Bedeutung

von Geschlecht, sexueller Orientierung (also entlang von Homosexualität

bzw. Heterosexualität), Familiensprache, Religion, Herkunft, Migrations-

hintergrund, Hautfarbe, sozialer Klasse bzw. Schicht, Alter und Generation

und/oder geistiger und körperlicher (Nicht-)Beeinträchtigung verweisen.

All diese Gruppenkonstruktionen tragen zu Differenzlinien bei, die häufig

mit mannigfachen Problemlagen, Benachteiligungen und Negativbe-

wertungen, aber auch – auf der jeweils ›anderen‹ Seite – Privilegien und

Begünstigungen einhergehen. (Leiprecht 2013, S. 192f., Herv. i. O.)

Bei den essenzialisierenden Zuschreibungen handelt es sich folglich um bio-

logische oder kulturelle Zuschreibungen gegenüber Einzelnen oder Gruppen,

denen eine Wesenhaftigkeit unterstellt wird, etwa im Sinne einer vermeint-

lichen Natur der Frau, einer vermeintlichen Kultur der Türken usw. Ganz so

wieWest und Fenstermaker gehen auch Leiprecht undHelma Lutz davon aus,

dass verschiedene Differenzlinien aus solchen dichotomen und essenzialisti-

schen Konstruktionen hervorgehen, die mit hierarchischen Positionierungen

und Ungleichheiten verbunden sind. Auch bei ihnen beschreibt die eine Seite

die dominante und normalisierte Position, die andere die dominierte und ab-

weichende (Leiprecht und Lutz 2009, S. 219f.). Das Modell der Differenzlinien

ist weniger als eine einheitliche Theorie angelegt, sondern fußt auf verschie-

denen theoretischen Annahmen, die für eine (unabgeschlossene) Liste von

insgesamt 15 Differenzlinien formuliert werden.7 Dabei listen sie Kategorien

wie Geschlecht, Sexualität, ›Rasse‹/Hautfarbe, Besitz und Klasse auf, denen

entsprechend die »Grunddualismen« männlich vs. weiblich, hetero vs. homo,

weiß vs. Schwarz, reich vs. arm und oben/etabliert vs. unten/nicht etabliert

zugewiesen werden (vgl. dazu auch Lutz und Wenning 2001, S. 20). Die Ähn-

lichkeit zum Doing-difference-Ansatz ist nicht nur offenkundig, Leiprecht legt

7 Sprechen Lutz und Norbert Wenning von insgesamt 13 verschiedenen identitätsstif-

tenden Differenzlinien, gehen Leiprecht und Lutz von 15 Differenzlinien aus, wobei

diese eher als Heuristik denn als abgeschlossene Liste verstanden werden können.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Das Begehren der Vielfalt

auch explizit das Prinzip der sozialen Konstruktion sowie denDoing-difference-

Ansatz als sogenannten »Mindeststandard« für die Analyse der Differenzlini-

en und im Anschluss daran auch für eine diversitätsbewusste Theoriebildung

fest (Leiprecht 2011a, S. 29f.). In der Tabelle theoretischer Mindeststandards,

die Leiprecht und Lutz neben der Liste der Differenzlinien entwickeln, wird

das Prinzip der sozialen Konstruktion gegen Essenzialisierungen gestellt:

[…] der Konstruktionshinweis ist gerichtet gegen Essentialisierungen, etwa

in Form von Naturalisierungen bzw. Kulturalisierungen; als konstruiert mit

bestimmten Inhalten undWertungen; als konstruiert auch in einer dichoto-

misierenden und hierarchisierenden Form. (Leiprecht und Lutz 2009, S. 222)

Das Prinzip der sozialen Konstruktion legen sie deshalb als Mindeststandard

fest,weil es ihnen als einzig denkbareMöglichkeit erscheint, den biologischen

und kulturellen Essenzialisierungen etwas entgegenzusetzen (ebd., S. 221).

Zusätzlich setzen sie die Doing-difference-Annahme als weiteren Mindest-

standard für die Differenzlinienperspektive, denn das doing, etwa in Form

eines doing race/ethnicity, stelle genau jenen Prozess der »kontinuierlichen

routinierten Reproduktion von ›Rasse‹/Ethnie durch Handeln in Gesellschaf-

ten mit rassialisierenden/ethnisierenden Normalisierungsmustern« (ebd.,

S. 222) dar. Als weitere Mindeststandards sind in der Tabelle zu finden:

Differenzlinien seien als »Makrofaktoren, Vorstellungen und Einordnungs-

praxen«, als »soziale Positionierung/als sozialer Platzanweiser«, als »Resultat

von Macht- und Verteilungskämpfen«, als »Rechtfertigung/Legitimierung

von Ausbeutung, Marginalisierung/Benachteiligung und/oder Gewalt« sowie

als »Identifikationsmerkmal (Selbstzuschreibung vs. Fremdzuschreibung)«

(ebd.) zu verstehen. Die Aspekte tauchen z.T. nur stichwortartig auf, es

lässt sich dennoch vermuten, dass ihre theoretische Vermittlung ebenfalls

sozialkonstruktivistisch zu verstehen ist und dem Doing-difference-Ansatz

darin eine grundlegende Stellung zukommt. Zum einen legen Begriffe wie

›Vorstellungen und Einordungspraxen‹, ›soziale Positionierung‹, ›Selbst-

und Fremdzuschreibung‹ eine sozialkonstruktivistische Herkunft nahe.

Zum anderen werden andere Begriffe wie jener der ›Makrofaktoren‹ nicht

weiterverfolgt. An anderer Stelle spricht Leiprecht von den »Wirkungen

der Makro-Strukturen, wie sie zum Beispiel auch kulturelle Systeme (mit

ihrenWerten, Normen, Bedeutungsmustern etc.) darstellen« (Leiprecht 2012,

S. 40). Wenngleich das ›zum Beispiel‹ in diesem Zitat auf weitere Makro-

strukturen verweist, ist es doch eher diese kulturelle Dimension im Sinne

verfestigter Normalisierungsmuster, der Leiprechts theoretisches Interesse

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 37

gilt. Die Begriffe ›Macht- und Verteilungskämpfe‹ weisen zwar ebenfalls auf

ökonomische Ungleichheiten hin, sie werden jedoch ebenso nicht weiter

erläutert bzw. in der weiteren Analyse nicht verfolgt und haben daher keinen

systematischen Stellenwert innerhalb des Differenzlinienmodells mit seiner

Fokussierung auf ungleichheitsproduzierende Normalitätskonstruktionen.

Ähnlich verhält es sich mit der diversitätsbewussten Sozialpädagogik: Als

ihre theoretische Grundlage soll die gesamte Liste dienen, explizit Erwäh-

nung finden jedoch nur das Prinzip der sozialen Konstruktion, das damit

verbundene doing difference sowie die intersektionalen Überschneidungen

(vgl. Leiprecht 2011a, S. 29f.).

Damit ist der zweite Theoriebezug, der gegen den Essenzialismus ge-

stellt wird, angesprochen: die Intersektionalitätsperspektive. ImAnschluss an

intersektionale Perspektiven wird ein komplexeres Verständnis des Ineinan-

dergreifens verschiedener Konstruktionen unterstrichen. So gehe es um die

»Verschränkung« (ebd., S. 30) der konstruierten Differenzlinien und um die

Frage, wie die Einzelnen bzw. auch Gruppen am Schnittpunkt der Differenz-

linien situiert seien (ebd.). Statt einer Differenzlinie sollten daher stets ein

ganzes Ensemble von Differenzlinien/Konstruktionen betrachtet und Diffe-

renzlinien in ihrem Wechselspiel analysiert werden (ebd., vgl. ähnlich auch

Leiprecht und Lutz 2009, S. 221, und Leiprecht 2010, S. 100). Im Sinne einer

solchen intersektionalen Erweiterung der Differenzlinien ist Intersektionali-

tät damit ebenfalls sozialkonstruktivistisch angelegt.

Zuletzt ist als dritter Strang die Subjektorientierung zu nennen, mit der

sich die Essenzialismuskritik gegen Strukturdeterminismen in Gesellschafts-

theorien richtet. Leiprecht kritisiert einfache Ableitungsmodelle von Gesell-

schaftstheorien, die das Individuum lediglich als Ausdruck von Makrostruk-

turen betrachten. Solche Theorien reduzierten ebenfalls »das Individuum auf

ein determiniertes Wesen« (Leiprecht 2011a, S. 39, Herv. i. O.). Auch hier steht

also ein Essenzialismusvorwurf im Vordergrund, der jedoch etwas anders ak-

zentuiert wird: Die Einzelnen werden in Gesellschaftstheorien zwar weniger

auf eine bestimmte Natur oder Kultur, jedoch auf eine bestimmte Struk-

tur festgelegt. Mit der Subjektorientierung der kritischen Psychologie von

Holzkamp (ebd.; vgl. Holzkamp 1983) als drittem theoretischem Bezugspunkt

ist Leiprecht um eine Vermittlung von gesellschaftlichen Verhältnissen und

subjektiven Handlungs- und Veränderungsmöglichkeiten bemüht (Leiprecht

2011a, S. 39f.). Zentral hierfür ist der holzkampsche Begriff des subjektiven

Möglichkeitsraums (vgl. Holzkamp 1983), mit dessen Hilfe Leiprecht sich von

einem Strukturdeterminismus oder einem Ökonomismus distanziert. Gegen

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Das Begehren der Vielfalt

einen Strukturdeterminismus sollten die Individuen Leiprecht zufolge »als

solche« (Leiprecht 2011a, S. 8), d.h. auch in ihrem individuellen subjektiven

Möglichkeitsraum, wahrgenommen werden. Damit wird das Individuum ei-

nerseits innerhalb gesellschaftlich strukturierter Bedingungen situiert, ande-

rerseits ergeben sich darin durchaus Handlungsmöglichkeiten für die Einzel-

nen (vgl. dazu bereits Kapitel 1.1). Die Individuen sind Leiprecht zufolge letzt-

lich weder gänzlich frei (ebd., S. 39) noch gänzlich determiniert, sie können

durchaus »ihre Geschichte selbst (mit-)machen und die Verhältnisse selbst

(mit-)bestimmen« (Leiprecht 2001, S. 20):

Mit Einführung dieses Begriffs [des subjektiven Möglichkeitsraums, Anm.

M. F.] geht es mir nicht darum, den gesamten Begriffsapparat der Kritischen

Psychologie, der von Klaus Holzkamp und vielen anderen entwickelt wurde,

zu übernehmen. Eine bescheidenere Adaption ist durchaus möglich, wobei

ich dies hier nur andeuten kann: In den jeweils subjektiven Möglichkeits-

raum gehen auch die Einteilungs- und Zuschreibungsmuster zu Geschlecht,

sozialer Klasse, Ethnizität und Generation ein, ebenso wie die jeweilige kör-

perliche Konstitution, die gesellschaftlichen Möglichkeiten und Einschrän-

kungen, die sich daraus durch eine bestimmte Einrichtung der Verhältnisse

ergeben, und die sozialen Bedeutungen, die damit verbunden sind. Gleich-

zeitig ist es der jeweilige Umgang mit diesen Bedingungen und Bedeutun-

gen – das je eigene doing ethnicity, doing gender, doing class –, das [sic!]

diesen Möglichkeitsraum verändert, also langfristig auch einschränkt oder

erweitert […]. (Leiprecht 2011a, S. 39f.)

An diesem Zitat wird sichtbar, dass es sich bei Leiprechts Adaption eher

um eine sozialkonstruktivistisch-interaktionistische Interpretation des sub-

jektiven Möglichkeitsraums von Holzkamp handelt, um einen Spielraum

zwischen Zuschreibungsmustern und den jeweils eigenen doings. Denn der

Möglichkeits- und Veränderungsraum, der zwischen Individuum und Gesell-

schaft bzw. genauer: Individuum und Differenzlinien vermitteln soll, wird

von Leiprecht im »je eigenen doing« und der Frage verortet, wie den Einzel-

nen durch das doing difference ein Freiheitsraum gegenüber essenzialistischen

Zuschreibungsmustern eröffnet werden könnte. Ein ähnliches Zusammen-

fallen des subjektiven Möglichkeitsraums mit der Doing-Perspektive lässt

sich auch an anderen Stellen finden, etwa wenn die Doing-Perspektiven als

unverzichtbar dafür angesehen werden, »Kontext und Subjekt miteinander

zu verbinden« (Leiprecht und Haeger 2013, S. 111), oder dort, wo Leiprecht

dafür plädiert, Intersektionalität um eine Subjektorientierung im Sinne

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 39

eines Doing-Ansatzes zu ergänzen, wenngleich dies nicht ohne den Hinweis

erfolgt, dass dabei gesellschaftliche Strukturen nicht vernachlässigt werden

sollten (Leiprecht 2010, S. 100).

Somit handelt es sich bei Leiprechts Macht- und Subjektverständnis

insgesamt um eines, das aus einer sozialkonstruktivistischen Perspektive

des doing difference heraus formuliert ist. In einem Aspekt unterscheidet sich

Leiprechts Perspektive der Subjektorientierung jedoch vom doing difference.

Dies betrifft die Möglichkeit der Individuen, sich zu den Verhältnissen durch

eine aufklärende Selbstreflexion ins Verhältnis zu setzen:

Das Subjekt hat in seinem subjektiven Möglichkeitsraum die Möglichkeit,

sich ›So-und-auch-anders‹ (Holzkamp) zu verhalten, und für diese konkrete

Alternative hat es auch eine eigene Verantwortung, wobei zur Selbstaufklä-

rung dieses subjektiven Möglichkeitsraumes zwar unterstützend beigetra-

gen werden kann, eine gültige Antwort kann letztlich jedoch nur das jewei-

lige Subjekt selbst geben. M.a.W: Es handelt sich beim ›Subjektiven Mög-

lichkeitsraum‹ um einen sozial-psychologischen Begriff, einen Begriff, der

die subjektiven Wahrnehmungs- und Deutungsmuster, Sinnstrukturen und

Funktionalitäten im Verhältnis zum sozialen Kontext thematisiert und der

Selbstklärung und Selbstreflexion dient. (Leiprecht 2011a, S. 40)

Diese Forderung nach der Aufklärung über die eigenen Zuschreibungen, die

nicht aus dem Doing-difference-Ansatz abgeleitet werden kann, ist für die vor-

liegende Analyse der Interviews mit Diversity-sensiblen Fachkräften insofern

bedeutsam, als sie einen Hinweis auf die pädagogische Aufgabe gibt, die ei-

ner diversitätsbewussten Sozialen Arbeit in einer Welt sozialer Konstruktio-

nen zukommt. Die Kritik am Essenzialismus mündet hier in einen aufkläre-

rischen Impuls, der nicht nur an die Adressat_innen, sondern dezidiert auch

an die Fachkräfte gerichtet ist. Soziale Arbeit wird, wenngleich nicht wohl-

fahrtsstaatstheoretisch rückgebunden, so dennoch machttheoretisch als Re-

produzentin essenzialistischer Konstruktionen verstanden. Die bewegungs-

politischen Anliegen von Diversity und Intersektionalität erscheinen an die-

ser Stelle kaum als selbstverständliche Orientierungsfolien Sozialer Arbeit,

im Gegenteil:

Adressat_innen Sozialer Arbeit werden häufig entlang dieser Kategorien

eingeteilt, wobei auf vereinheitlichende Gruppenkonstruktionen wie ›die

Unterschichtskinder‹, ›die Asozialen‹, ›die Ausländer‹, ›die Kopftuchmäd-

chen‹, ›die Behinderten‹ usw. zurückgegriffen wird. Die Adressat_innen

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Das Begehren der Vielfalt

bewegen sich in einem gesellschaftlichen Feld von Fremd- und Selbst-

zuschreibungen, und die entsprechenden Differenzlinien gehen oft mit

mannigfachen Problemlagen, prekären Lebenslagen, Marginalisierungen

und Negativbewertungen einher […]. (Leiprecht und Haeger 2013, S. 100,

Herv. i. O.)

Die Differenzlinien werden damit Leiprecht zufolge vonseiten der Sozialen

Arbeit aktiv hergestellt und reproduziert.Genauerwird insbesondere der pro-

fessionellen Praxis ein defizitärer Blick und ein mangelndes Bewusstsein ge-

genüber Diversität attestiert. Einerseits wird ihr eine Differenzblindheit, d.h.

eineNichtbeachtung vonDifferenzlinien, bescheinigt.Die diversitätsbewuss-

te Perspektive richtet folglich die Forderung an die professionelle Praxis, Dif-

ferenzlinien zu berücksichtigen:

Solche diversitätsbewussten Ansätze verlangen die Entwicklung einer

besonderen Aufmerksamkeit für die genannten Differenzlinien, wobei

davon ausgegangen wird, dass solche Unterschiede in historischen und

gesellschaftlichen Prozessen, die mit bestimmten Konstellationen von

Interessen, Macht und Dominanz verbunden waren, ›gemacht‹ wurden

und zu u.U. folgenreichen Unterscheidungen führten. Differenzlinien sind

jedenfalls bereits ›in der Welt‹ und in unterschiedlicher Weise bedeutungs-

voll. Es wäre unangemessen, sie zu ignorieren. Differenzblindheit wäre

völlig fehl am Platz und würde eher dazu führen, ungleiche und ungerechte

Verhältnisse zu verfestigen. (Leiprecht 2013, S. 193, Herv. i. O.)

Demwird jedoch hinzugefügt: »Gleichzeitigmüssenwir uns jedoch imKlaren

darüber sein, dass wir ›in‹ solchen Unterschieden leben und sie möglicher-

weise mit eigenen Unterscheidungen reproduzieren. Diese ›Verstrickung‹ ist

selbstreflexiv zu bearbeiten« (ebd.; ähnlich Leiprecht 2011c, S. 7).

Machtvolle Unterscheidungen müssen damit zwar einerseits wahrge-

nommen werden, andererseits läuft jeder Bezug auf sie Gefahr, sie zu

reproduzieren. Auf Letzterem liegt der Fokus von Leiprechts Machtkritik und

damit auch der Schwerpunkt der diversitätsbewussten Sozialpädagogik. Der

machtkritische Blick wendet sich den alltäglichen Zuschreibungen seitens

der Professionellen zu, sie sind es, die ins Zentrum der Kritik rücken. Eine

diversitätsbewusste Sozialpädagogik stellt sie vor die Aufgabe, die eigene

»Verstrickung« zu reflektieren, was meint: die eigene Positionierung und

die damit verbundene »Mitgestaltung und Reproduktion der Verhältnisse«

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 41

(Leiprecht 2011a, S. 29f.) bzw. das je eigene doing gender, doing culture oder

doing ethnicity.

In der Interaktion mit Adressat_innen geht es in der diversitätsbewussten

Perspektive auch darum, dass Professionelle sich der eigenen sozialen

Positionierungen bewusst werden und wechselseitige Zuschreibungen und

Erwartungen, die mit verschiedenen sozialen Positionierungen verbunden

einhergehen können, in kritischer Perspektive reflektieren. (Leiprecht und

Haeger 2013, S. 102)

Das sozialpädagogische interaktive Alltagsgeschäft erhält damit ein bedeu-

tendes Gewicht in der Reproduktion gesellschaftlicherMachtverhältnisse. Po-

tenziell jede Interaktion und auch jede duale Zuschreibung wird unter Ver-

dacht gestellt, auf ähnliche Weise Macht zu reproduzieren. Genau dies wäre

aber zu befragen: Steckt hinter jeder Konstruktion und jeder Zuschreibung

tatsächlich bereits die Macht des Essenzialismus?

1.2.2 Die Gewalt der Setzungen:

Die dekonstruktive Essenzialismuskritik

Richtet sich Rudolf Leiprechts sozialkonstruktivistische Essenzialismuskritik

auf die interaktiven Zuschreibungsprozesse sowie auf deren jeweils subjekti-

ve Reflexionsmöglichkeiten, ist die dekonstruktive Essenzialismuskritik von

Paul Mecheril und Melanie Plößer erkenntnistheoretisch etwas anders gela-

gert. Auch Mecheril und Plößer gehen davon aus, dass die Bedeutungen, die

Gegenständen zugewiesen werden, nicht auf ein inneres Wesen dieser zu-

rückgehen. Sie erkennen in der »Zurückweisung der ›Natürlichkeit‹ der Dif-

ferenz« (Mecheril und Plößer 2009, S. 204) sowie im »Interesse an der Ana-

lyse der als kontingent, und dadurch auch als prinzipiell wandelbar begrif-

fenen Bedingungen von Differenz« (ebd.) das Gemeinsame sozialkonstrukti-

vistischer und dekonstruktiver Perspektiven (ebd.). Einerseits schließen sie

ebenfalls an den Sozialkonstruktivismus des doing difference an (vgl. Mecheril

und Plößer 2011, S. 281; siehe etwa auch Plößer 2013, S. 261). Andererseits ist

ihre Essenzialismuskritik stärker im Anschluss an dekonstruktive Perspekti-

ven begründet und weist damit theoretisch über den Sozialkonstruktivismus

hinaus. Zwar stehen auch bei ihnen machtvolle Zuschreibungen im Fokus,

jedoch werden diese nicht allein als soziale Konstruktionen betrachtet. Die

dekonstruktive Essenzialismuskritik liegt als Erkenntniskritik gewisserma-

ßen eine Ebene tiefer als der Sozialkonstruktivismus des doing difference, der

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Das Begehren der Vielfalt

an den sozialen Prozessen der Zuschreibung von Differenzen ansetzt. Mit

Bezügen auf Jacques Derrida und Judith Butler, die insbesondere in Plößers

Arbeiten ausgearbeitet sind, ist die dekonstruktive Essenzialismuskritik bei

Mecheril und Plößer stärker auf die ontologischen Fundierungen der Kon-

struktionen bezogen. Im Folgenden soll jedoch gezeigt werden, dass die de-

konstruktiven Perspektive von Mecheril und Plößer und das damit einherge-

henden Macht- und Subjektverständnis letztlich in eine ähnliche sozialkon-

struktivistische Erkenntnisperspektive eingebettet sind.

Zunächst sei kurz an die Essenzialismuskritik von Derrida und Butler

erinnert, um von dort aus Mecherils und Plößers Position besser zu verste-

hen. Derridas sprachtheoretischeMetaphysikkritik stellt das »Spiel der Diffe-

renz als Bedingung derMöglichkeit des Funktionierens eines jeden Zeichens«

(Derrida 1988, S. 31) vor jede soziale Konstruktion. Gegen ein metaphysisches

Ursprungsdenken, das die Bedeutung der Dinge auf eine ursprüngliche Sub-

stanz oder Essenz des Seins zurückführt, nimmt er im Anschluss an Ferdi-

nand de Saussure die Struktur des differenziellen Zeichensystems zum Aus-

gangspunkt der Entstehung von Bedeutung.8 Statt auf ein Wesen der Dinge

zurückzugehen, entsteht Bedeutung für ihn allein durch die Differenz der

Zeichen zu anderen Zeichen: »In einer Sprache, im System der Sprache gibt

es nur Differenzen« (ebd., S. 37, Herv. i. O.), schreibt Derrida. Folglich ist je-

der Begriff nicht einfach ein Abbild derWirklichkeit, sondern »seinem Gesetz

nach in eine Kette oder in ein System eingeschrieben, worin er durch das

systematische Spiel von Differenzen auf den anderen, auf die anderen Be-

griffe verweist« (ebd.). Sprache versteht Derrida damit nicht in erster Linie

als Beförderungsmittel von Sinn oder Intentionen eines Bewusstseins (ebd.,

S. 293), sondern als differenzielles System der Signifikanten. Die klassische

Einteilung des Zeichens in Signifikat und Signifikant, d.h. in die Bedeutung

oder das Bezeichnete einerseits und das Lautbild oder das Bezeichnende als

das materielle Element des Zeichens andererseits, wird von Derrida damit

insofern gewendet, als er die Beziehung zwischen Signifikat und Signifikant

mit Saussure auf den Kopf stellt: Statt anzunehmen, dass die Signifikate die

bestimmende Dimension des Zeichens bilden, geht er von einem Vorrang der

Signifikanten aus. Die Signifikanten gehen den Signifikaten als ›Spur‹9 vor-

8 Siehe zur DekonstruktionDerrida 1988; Derrida 1994; Derrida 2003. Eine sehr gute Ein-

führung gibt Lüdemann 2011.

9 Vgl. zur Spur etwa das Kapitel »Die différance« in Derrida 1988, S. 29-52.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 43

aus, als eine solche Spur verweisen sie jedoch lediglich auf weitere Spuren

statt auf einen Ursprung. Susanne Lüdemann schreibt dazu:

Der Signifikant supplementiert etwas (die in ihm anwesende Abwesenheit

eines Signifikats oder Gegenstandes), das gleichzeitig dem Bewusstsein

doch nur durch ihn gegeben ist. Er ist insofern ein ›ursprüngliches‹ Supple-

ment, aber ein solcherart gedachter ›Ursprung‹ kann eben nicht mehr als

erfüllte Gegenwart und Ur-Sache im Sinne einer Logik der Präsenz gedacht

werden. (Lüdemann 2011, S. 72)

Für diese Spur steht Derridas Neologismus der différance. Die verschiebende

Bewegung der différance ist die ermöglichende Bedingung von Bedeutung, sie

hat jedoch »weder Existenz noch Wesen« (Derrida 1988, S. 32) und begrün-

det keine neue Ontologie oder Metaphysik: »Die différance ist der nicht-volle,

nicht-einfache Ursprung der Differenzen. Folglich kommt ihr der Name ›Ur-

sprung‹ nicht mehr zu« (ebd., S. 37). Die différance verweist auf die Polysemie

der Zeichen, die Differenz zwischen Geschriebenem und Gehörtem, sie spielt

mit den beiden Bedeutungen von differér als Abweichung/Unterschied und als

zeitliche Abweichung/Aufschub (vgl. Lüdemann 2011, S. 73f.). Sie deutet da-

mit auf die räumliche und zeitliche Verweisungsstruktur der Zeichen, durch

die Bedeutung niemals unmittelbar präsent sein kann. Bedeutung wird im-

mer nur nachträglich zugewiesen, jedoch geht auch der nachträglich zuge-

wiesenen Bedeutung keine Präsenz voraus, für die das Zeichen steht, denn

für Derrida gibt es weder in der Vergangenheit noch in der Zukunft eine Prä-

senz der Sache selbst, sondern nur einen unauflöslichen Aufschub von Bedeu-

tung (Derrida 1988, S. 37f.). Damit lässt sich mit Derrida streng genommen

auch nicht mehr die klassische Aufteilung des Zeichens in Signifikat und Si-

gnifikant aufrechterhalten, denn diese bleibt noch der Vorstellung verhaftet,

dass das Zeichen als Platzhalter dient, als Repräsentation einer aufgeschobe-

nen Gegenwart (Lüdemann 2011, S. 75). Lüdemann bringt die Bewegung der

différance daher folgendermaßen auf den Punkt:

Gegenüber diesem Modell des Zeichens als einem zwischen zwei Gegen-

warten vermittelnden Platzhalter ist im Begriff der différance ein ebenso

›ursprünglicher‹ wie unaufhebbarer Aufschub gedacht, der weder in einer

vergangenen noch in einer zukünftigen Präsenz der ›Sache selbst‹ je still-

zustellen war oder sein wird: Es ist die Bewegung des Bedeutens selbst (als

differenzielle Artikulation einer Signifikantenkette), die verhindert, dass ir-

gendeine Bedeutung jemals in sich selbst zur Ruhe kommt oder sich jenseits

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Das Begehren der Vielfalt

des Spiels der Differenzen aneignen lässt. Es gibt kein dem Spiel der Diffe-

renzen entgehendes (und insofern) transzendentales Signifikat. (Lüdemann

2011, S. 76, Herv. i. O.)

Diese Unabschließbarkeit und die permanente Verschiebung von Bedeutun-

gen aufgrund der différance bilden einen entscheidenden Anknüpfungspunkt

für die dekonstruktiv orientierten Diversity-Ansätze. Wichtig für die hier zu

diskutierende Essenzialismuskritik ist daneben die performativitätstheore-

tische Auslegung dieses Spiels der permanenten Bedeutungsverschiebung

im Verweisungszusammenhang der Signifikanten. Derrida rekurriert hier-

für auf John Austins Sprechakttheorie und erhebt Austins Ausnahmefall

performativer Äußerungen und ihres Misslingens im Falle unernster Wie-

derholungen zur allgemeinen Regel jeder Äußerung (vgl. Derrida 1988,

S. 298-311). Statt das Zeichen auf die Intentionen der Sprecher_innen zurück-

zuführen, sieht Derrida das Zeichen als maßgeblich durch seine Iterabilität

strukturiert an. Das heißt, jedes Zeichen muss notwendig iterierbar sein,

es funktioniert durch seine zitathafte Wiederholung: »Was wäre ein Zei-

chen (marque), das man nicht zitieren könnte? Und dessen Ursprung nicht

unterwegs verlorengehen könnte?« (ebd., S. 304). Die unabschließbare Ver-

schiebung von Bedeutung ist damit in der performativen Zitation angelegt,

die niemals gelingt, da die Zitation niemals mit einem (vermeintlich) ur-

sprünglichen Zeichen, auf das sie rekurriert, identisch sein kann. So kann

ein Zeichen etwa

[…] als Einheit zitiert, in Anführungszeichen gesetzt werden; dadurch kann

es mit jedem gegebenen Kontext brechen, unendlich viele neue Kontexte

auf eine absolut nicht satuierbare Weise erzeugen. Dies setzt nicht voraus,

dass das Zeichen (marque) außerhalb von Kontext gilt, sondern im Gegen-

teil, dass es nur Kontexte ohne absolutes Verankerungszentrum gibt. (Ebd.,

Herv. i. O.)

Hieran schließen Butlers Überlegungen zur performativen Hervorbringung

der Geschlechterdifferenz an, die die feministische Debatte um den Essen-

zialismus maßgeblich geprägt haben und auf die sich insbesondere Plößers

Essenzialismuskritik bezieht. Butler nimmt diese unentwegte Verschiebung

von Bedeutung, die niemals zum Abschluss kommen kann, auf und stellt sie

gegen die Vorstellung vermeintlich natürlicher oder essenzieller Geschlech-

ter. Sie schließt zunächst an Derridas poststrukturalistische Kritik an Saus-

sures Verständnis von Sprache im Sinne einer geschlossenen Zeichenstruktur

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 45

an: »Durch diese Kritik verwandelt sich die Diskrepanz zwischen Signifikant

und Signifikat in die operative uneingeschränkte différance* der Sprache, die

alle Referentialität zu einer potenziell schrankenlosen Verschiebung macht«

(Butler 1991, S. 70, Herv. i. O.).

Diese Kritik überträgt Butler auf feministische Identitäts- und Repräsen-

tationspolitik (vgl. ebd., S. 15-22). Im Anschluss an Derridas performativi-

tätstheoretische Überlegungen werden die Geschlechteridentitäten als über

performative Äußerungen hervorgebrachte gedacht: »Hinter den Äußerun-

gen der Geschlechtsidentität (gender) liegt keine geschlechtlich bestimmte

Identität (gender identity). Vielmehr wird diese Identität gerade performativ

durch diese ›Äußerungen‹ konstituiert, die angeblich ihr Resultat sind« (ebd.,

S. 49, Herv. i. O.).

Darüber hinaus verbindet Butler ihre performativitätstheoretischen An-

nahmenmitMichel Foucaults Diskursbegriff und liest die notwendige Iterati-

on eines Zeichens machttheoretisch, indem sie annimmt, dass sich die Äuße-

rungen über ihre Wiederholungen zu normativen Diskursen sedimentieren.

So wird Performativität als jene »ständig wiederholende Macht des Diskurses

[verstanden, M. F.], diejenigen Phänomene hervorzubringen, welche sie re-

guliert und restringiert« (Butler 1997, S. 22). Im Fokus ihrer Machtkritik steht

damit die Verfestigung von Normen zu machtvollen Diskursen durch per-

formative Äußerungen. Dort situiert Butler die (geschlechtliche) Subjektwer-

dung, wie sie am Beispiel des normativen Diskurses der heterosexuellen Ma-

trix der Zweigeschlechtlichkeit zeigt (vgl. ebd., S. 32-41).10 In der heteronor-

mativen Ordnung würden die Subjekte als Frau oder Mann hervorgebracht,

weil diese Ordnung die Identifizierungsmöglichkeiten vorgibt und damit auf

bestimmte Positionen beschränkt, während andere als zu verwerfende nahe-

gelegt würden:

Dieser Prozess der ›Annahme‹ eines Geschlechts wirdmit der Frage nach der

Identifizierung und den diskursivenMitteln verbunden, durch die der hete-

rosexuelle Imperativ bestimmte sexuierte Identifizierungen ermöglicht und

andere Identifizierungen verwirft und/oder leugnet. Diese Matrix mit Aus-

schlusscharakter, durch die Subjekte gebildetwerden, verlangt somit gleich-

10 Über Foucault hinaus versteht Butler das Subjekt zwar auch in einem psychoanalyti-

schen Sinn als Identifizierung. Wie Slavoj Žižek herausgearbeitet hat, ist diese psychi-

sche Ebenebei Butler allerdings auch stark diskurs- undnormtheoretisch interpretiert,

wenn sie etwa die heterosexuelle Norm als jeder ›ursprünglichen Verwerfung‹ voraus-

gehend annimmt (vgl. Žižek 2001, S. 369-402).

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Das Begehren der Vielfalt

zeitig, einen Bereich verworfener Wesen hervorzubringen, die noch nicht

›Subjekte‹ sind, sondern das konstitutive Außen zum Bereich des Subjekts

abgeben. (Butler 1997, S. 23)

Die heterosexuelle und geschlechtliche Anrufung der Individuen zementiert

damit nicht nur eine hierarchische Ordnung der zwei Geschlechter, sondern

bringt diejenigen Positionen, die sich nicht in das binäre Schema der zwei

Geschlechter fügen, in das Außen der Subjekte. Sie erhalten eine konstitu-

tive Ausschlussfunktion für die Subjektwerdung überhaupt. Das Subjekt ist

demnach »durch die Kraft des Ausschlusses und Verwerflichmachens kon-

stituiert, durch etwas, was dem Subjekt ein konstitutives Außen verschafft,

ein verwerfliches Außen, das im Grunde genommen ›innerhalb‹ des Subjekts

liegt, als dessen eigene fundierende Zurückweisung« (ebd.).

Entsprechend situiert Butler ein subversives Veränderungspotenzial in

der verschiebenden Zitation von Normen, in der verschiebenden Zitation von

Identitäten, die ihre Bedeutung destabilisiert, denn das Funktionieren der

Ordnung ist darauf angewiesen, dass sich die Individuen mit ihr identifizie-

ren, ihre Identitäten immer wieder durch performative Äußerungen stabili-

sieren (vgl. ebd., S. 33): »Damit stellt sich die zentrale Frage, welche Form von

subversiver Wiederholung das Regulierungsverfahren der Identität selbst in

Frage stellen könnte« (Butler 1991, S. 59).

Von hier lässt sich nun Plößers dekonstruktive Kritik am Essenzialismus

verstehen.11 Sie hat diese zunächst für das Geschlechterverhältnis bzw. im

Hinblick auf die feministische Pädagogik formuliert (vgl. Plößer 2005). Mit

Butler stellt Plößer zunächst die Annahme der performativen Kraft jeder Äu-

ßerung der essenzialistischen Vorstellung einer (Geschlechter-)Identität ge-

genüber (vgl. ebd., S. 9): Gegen die Vorstellung, dass sich hinter den Begrif-

fen Frau und Mann ontologische Wahrheiten oder natürliche Wesenhaftig-

keiten (ebd., S. 97) verbergen, nimmt Plößer mit Butler an, dass diese viel-

mehr Ergebnis unzähliger Wiederholungen (geschlechtlicher) Normen seien,

die sich zu normativen Diskursen sedimentiert hätten (ebd., S. 94-96). Die

einzelnen Individuen würden »erst über das ordnungsgemäße Zitieren der

11 Plößers Perspektive auf Differenz beinhaltet insgesamt eine der elaboriertesten

theoretischen Bestimmungen des Essenzialismusproblems innerhalb des Diversity-

Diskurses. In ihremBuch »Dekonstruktion∼ Feminismus∼ Pädagogik« (Plößer 2005)

ist die systematische Ausarbeitung der dekonstruktiven Perspektive auf Differenz zu

finden.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 47

NormzumSubjekt« (Plößer 2005, S. 96). Die ZitationderzuDiskursensedimen-

tierten (geschlechtlichen)Normenbildet damit daswesentliche Element der Sub-

jektwerdung. Plößer spricht in diesem Zusammenhang auch von einem Im-

perativ, der die Einzelnen zur geschlechtlichen Identifizierung aufrufe: »Sei

ein Geschlecht, sei männlich oder weiblich!« (ebd., S. 92), so laute die we-

sentliche diskursive und machtvolle Forderung, die an die Einzelnen gerich-

tet werde. Die heterosexuelle Matrix als Rahmung erkenne dabei bestimmte

geschlechtliche Positionen als normal und natürlich an und fordere die Indi-

viduen gleichzeitig dazu auf, andere Subjektpositionen jenseits dieser Matrix

zu verwerfen (ebd.). Die Ausschlüsse von Identitäten jenseits der heteronor-

mativen Ordnung bilden daher ganz im Sinne Butlers die eigentliche Grund-

lage jeder performativen Äußerung und sind somit konstitutiv für diese (ebd.,

S. 99f.). Ihre Machtförmigkeit erhalten die performativen Äußerungen durch

diese festschreibende Wirkung auf eine bestimmte Norm oder auf ein Wesen

sowie durch ihren Ausschluss von Identitäten jenseits dieser Normen. Plößer

grenzt sich in diesem Punkt jedoch auch von Butler ab und kritisiert, dass

diese den konstitutiven Ausschluss mit konkreten Anderen fülle und damit

die symbolischen Anderen zu sozialen Anderen werden lasse, etwa zu kon-

kreten Lesben und Schwulen (ebd., S. 134).12 Allerdings kann Plößers eigene

Position dem Vorwurf einer positiven Übersetzung des konstitutiven Außen

in konkrete Identitäten selber nicht ganz entgehen. So taucht bei ihr Der-

ridas und Emmanuel Levinasʼ ›absolut Anderer‹ ebenfalls in Form konkreter

Gestalten auf, etwa der lesbischen Frauen im Exil (vgl. ebd., S. 135-138, siehe

auch Kapitel 1.2.3).

Vor dem Hintergrund dieser theoretischen Verortung erscheinen essen-

zialistische Vorstellungen von Frauen und Männern nicht einfach nur falsch

oder verkennen die eigentliche performative Hervorbringung der Geschlech-

ter. Vielmehr sind sie macht- und gewaltvoll, weil sie an der Normierung und

dem Ausschluss von Identitäten beteiligt sind. Sie dienen Plößer zufolge der

»Verschleierung der Differenz als vermeintlich ›natürliche‹« (ebd., S. 9) und

stabilisieren damit (hetero-)normative Ordnungen. Diese Verschleierung der

Kontingenz und Performanz jeder Identität bezeichnet Plößer im Anschluss

12 Zudemkritisiert Plößer Butler inweiteren Punkten (vgl. Plößer 2005, S. 131-162). So kri-

tisiert sie u.a. die Überantwortung desWiderstands an die verworfenen Anderen oder

auch die Ausschließungen, die wiederum mit dem von Butler favorisierten Bündnis-

modell und den Queer-Politiken einhergehen, sowie die impliziten Voraussetzungen

der Resignifikationsstrategien.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Das Begehren der Vielfalt

an Derrida auch als eine zweite Gewalt, die die erste Gewalt, die Urgewalt,

begleite. Die erste Gewalt wohne jedem performativen Akt inne, da jede Set-

zung an sich grundlos sei (mit Derrida ist kein Sprechen und Handeln ohne

an sich grundlose Setzungen möglich, Plößer 2005, S. 15f.). Als zweite Ge-

walt verberge der Essenzialismus diese eigentliche »Unbegründbarkeit jeder

Begründung« (ebd., S. 61).

Welche Schlüsse folgen daraus für Pädagogik und Soziale Arbeit? Auch die

dekonstruktive Essenzialismuskritik setzt sich, ähnlich wie in der diversitäts-

bewussten Sozialpädagogik gesehen, gegen Differenzblindheit ein. Gegen die

Einwände, der dekonstruktive Feminismus von Butler verabschiede sich von

der Kategorie Geschlecht per se (ebd., S. 12f.), sieht Plößer einen Bezug auf

Geschlecht durch die feministische Pädagogik als notwendig an:

[…] so normierend der Bezug auf die Geschlechterdifferenz einerseits auch

sein mag, so problematisch wäre eine Nichtbezugnahme andererseits […].

Dass Geschlechteridentitäten als diskursive Effekte verstandenwerden kön-

nen, bedeutet nicht, dass diese irrelevant sind. Vielmehr handelt es sich bei

diesen Effekten um durch normative Wiederholungen und Ausschließun-

gen erzeugteKonstrukte sozialerUngleichheit, die vondenSubjekten aufge-

nommen und für ihre Selbstverständnisse identitätsbildend umgesetzt wer-

den […]. Und wiewohl die natürliche Eindeutigkeit dieser Differenz über die

dekonstruktiven Ansätze in Frage gestellt werden kann, bleibt unbestritten,

dass mit der Geschlechterkategorie Ungerechtigkeiten, Diskriminierungen

und ungleiche Verfügbarkeiten von Ressourcen einhergehen. So gewaltför-

mig die feministischen Praxen aus dekonstruktiver Sicht deshalb einerseits

auch sein mögen, so unverzichtbar erweisen sich diese auf der anderen Sei-

te. (Ebd., S. 12)

An diesem Zitat wird bereits die Problematisierung jeglicher Bezugnahme

auf Geschlecht deutlich: Aus dekonstruktiver Perspektive erscheint eine sol-

che Bezugnahme zwar notwendig, aber immer schon als normierend und ge-

waltförmig. Ganz ähnlich wie in Leiprechts Problematisierung einer Nicht-

berücksichtigung von Differenzlinien wird hier einerseits Differenzblindheit

mit dem Verweis auf Ungleichheiten und Diskriminierungen kritisiert, an-

dererseits bildet die Bezugnahme auf Differenz selber die Ursache von Macht

und Gewalt. So unausweichlich die notwendige pädagogische Bezugnahme

auf und Setzung der Geschlechterdifferenz ist, so unumgänglich erscheint

daher die essenzialistische Gewalt, diemit jeder (pädagogischen) Setzung von

Bedeutung verbunden ist (vgl. ebd., S. 100f.). Auch wenn Plößer betont, dass

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 49

die zweite Gewalt keine notwendige Bedingung jeder performativen Äuße-

rung sei, scheint diese zweite Gewalt des Essenzialismus auf diese Weise mit

der ersten Urgewalt in eins gesetzt zu werden, Essentialismus und Setzung

fallen zusammen.13

An diesem Schluss ist für die folgende Analyse der Interviews mit Di-

versity-sensiblen Fachkräften nun interessant, dass daraus ebenfalls, wie bei

Leiprecht, eine Hinwendung zur Reflexion der eigenen Setzungen folgt. Die

Selbstreflexion einer dekonstruktiv orientierten Pädagogik vermag die Ge-

waltförmigkeit der Setzungen zwar nicht aufklärerisch aufzulösen, jedoch

ist sie dem Ziel verpflichtet, sie in Form einer permanenten Selbstermah-

nungwenigstens ein Stück weit zurückzudrängen. Selbstreflexion wird daher

auch in Plößers Dekonstruktion zentral gesetzt, sie richtet sich ähnlich wie in

der diversitätsbewussten Sozialpädagogik insbesondere an das professionelle

(und/oder feministische) Selbst. Die Reflexion der eigenen essenzialistischen

Setzungen ist das Ziel der dekonstruktiv motivierten Pädagogik bzw. eines

solchen Feminismus:

Ein dekonstruktivmotivierter Feminismus ist ein ›auf sich selbstwendender

Feminismus‹ (Wachter 2001: 41), ein Feminismus, der seine eigenen Begriffe

und Kategorien, seine eigenen Argumentationsstrategien und Repräsenta-

tionsansprüche in Frage stellt und seine eigenen Ausschlüsse aufzudecken

sucht. Dekonstruktiver Feminismus bedeutet nicht, die kritischeHaltung ge-

genüber Ungleichheiten und Geschlechterhierarchien aufzugeben, sondern

die Kritik selber als politisches Problemzu erkennenund infolgedessen auch

die eigene Haltung kritisch zu hinterfragen […]. Dekonstruktiver Feminis-

mus bedeutet damit, die Suche nach naturalisierenden und normierenden

Gewalten nicht allein auf allgemeine gesellschaftliche Strukturen und Dis-

kurse anzuwenden, sondern auch auf sich selbst. (Plößer 2005, S. 111f., Herv.

M. F.; vgl. dazu auch ebd., S. 13)

Galt Derridas Dekonstruktion noch vornehmlich den dominanten dichoto-

men Kategorien der abendländischen Philosophie, wendet sich Dekonstruk-

tion nun bei Plößer über den Weg Butlers der Selbstkritik zu:

13 Ganz ähnlich fallen bei Mecheril und Plößer die Hervorbringung von Differenz und

Ungleichheit zusammen: So konstatieren sie, dass jedes doing difference immer auch

ein doing inequality beinhalte und an der Reproduktion der Verhältnisse beteiligt sei

(vgl. Mecheril und Plößer 2009, S. 200f.).

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Das Begehren der Vielfalt

Weil Dekonstruktion immer auch Selbstdekonstruktion bedeutet, das heißt

eine Selbsterinnerung an die eigenen Gewalttätigkeiten, Ausschließungen

und Substantialisierungen, ist sie eher als Mahnung zu begreifen, als ei-

ne Selbstermahnung, die der Politik oder Pädagogik ›Vorsicht!‹ zuzurufen

scheint und die in der durch diesen Ruf möglicherweise ausgelösten Pause

mit ihren Fragen verunsichern will. (Plößer 2005, S. 87, Herv. i. O.)

Eine solche »selbstreflexive[…] Wendung« (Plößer 2013, S. 267) richtet sich

daher insbesondere auch an eine (feministische) pädagogische Praxis. Ihre

Perspektive zielt auf einen »Praxistransfer« (Plößer 2005, S. 17) dekonstruk-

tiver feministischer Theorien, den Plößer am Beispiel des Parteilichkeitspos-

tulats diskutiert (ebd., S. 163-229). Dekonstruktion wird darin als konkretes

Werkzeug der Reflexion für die pädagogische Praxis vorgeschlagen: »Die De-

konstruktion kann damit als Reflexionswerkzeug von Praxis dienen, nicht als

neues Praxiskonzept. Ihre Stärke liegt in der unablässigen Selbstermahnung,

nicht in der Formulierung neuer (pädagogischer oder politischer) Postulate«

(ebd., S. 157).

Plößers und Mecherils Positionen treffen sich in diesem Anliegen einer

kritischen Reflexion der eigenen machtvollen Setzungen und essenzialisti-

schen Zuschreibungen, das sie in die Diversity-Debatte gemeinsam einbrin-

gen. Zur Einordnung von Mecherils Position ist vorab zu bemerken, dass sich

seine Arbeiten weniger in der feministischen Pädagogik, sondern in der Mi-

grationspädagogik verorten lassen. Seine Position weist damit etwas andere

theoretische Bezüge als die von Plößer auf. So stehen seine Politik und Päd-

agogik der Mehrfachzugehörigkeit bzw. der »Unreinheit« (Mecheril 2009) in

der Tradition der Cultural Studies sowie der Migrations- und Rassismusfor-

schung. Zudem äußert sichMecheril gegenüber der Dekonstruktion auch im-

merwieder skeptisch (vgl.Mecheril 2003, S. 398f.; Mecheril 2009, S. 58f.). Sein

Einwand gegenüber dekonstruktiven Strategien gilt ihrer Konzentration auf

Ordnungsfragen (Stabilisierung vs. Verflüssigung von Ordnungen), die ihm

zufolge den Alltag der Subjekte zu wenig berücksichtige (ebd.). Auch proble-

matisiert er das dekonstruktive Ideal der Hybridität als akademische Illusi-

on, die die alltagsweltlichen Identitäten und Bedingungen ignoriere (ebd.).

Dennoch weist seine Perspektive starke dekonstruktive Bezüge auf. Seine Fi-

gur desMehrfachzugehörigen kann als dekonstruktive Figur par excellence gel-

ten, steht diese doch nicht etwa allein für »die Zugehörigkeit der Unzuge-

hörigen, den Inländerstatus der Ausländerinnen« im Sozialen, sondern auch

für »das Deplazierte, den Ort der Ortlosigkeit« (Mecheril 2003, S. 402) selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 51

Als drittes Element, das sich nicht in schematische Binaritäten einfügt, zeigt

sich in der Mehrfachzugehörigkeit die dekonstruktive Möglichkeit der Hin-

terfragung essenzialistischer Vorstellungen von Identitäten (Mecheril 2003,

S. 402f.). Zugleich wird diese Figur der Mehrfachzugehörigkeit, ähnlich wie

in Plößers Lesart von Butler, zu einem konkret beobachtbaren Phänomen im

Sozialen: Mecherils Interesse gilt den »konkrete[n] und empirisch gegebe-

ne[n] Phänomene[n] der Uneindeutigkeit« (Mecheril 2008).

In ihren gemeinsamen Aufsätzen zu Differenz und Diversity stellen Me-

cheril und Plößer ihrer Differenzdefinition zunächst das Differenzlinienmo-

dell und den Doing-difference-Ansatz voran. Im Anschluss an Helma Lutz und

Norbert Wenning definieren sie Differenzen zunächst als Ergebnis sozialer

Konstruktionen. Diese Konstruktionen sind ihnen zufolge binär und hier-

archisch organisiert. Sie führten zu machtvollen Identitätszuschreibungen

entlang von Normalität und Abweichung, womit Abwertungen der von eta-

blierten Normvorstellungen abweichenden Identitäten verbunden seien so-

wie ein Zwang, sich in diesen binären Schemata eindeutig zuordnen zu müs-

sen (Mecheril und Plößer 2009, S. 202f.). In diesem Sinn unterfütternMeche-

ril und Plößer ihre Essenzialismuskritik zunächst sozialkonstruktivistisch.

Auch nehmen sie, ähnlich wie Leiprecht, Bezug auf den Intersektionalitätsbe-

griff von KimberléW.Crenshaw. Anders als Leiprecht stellen sie anschließend

jedoch den Begriff der Differenzordnungen ins Zentrum ihrer Überlegungen,

der in Anlehnung an die dargelegten dekonstruktiven Bezüge formuliert wird:

Insofern mit der sozialen Unterscheidungspraxis, dem ›doing difference‹,

immer auch aufgrund vorgängiger Unterscheidungspraxen [sic! auf] erzeug-

teNormenund Logiken Bezug genommenwird, ist es sinnvoll vonDifferenz-

ordnungen zu sprechen.Differenzordnungenergeben sichdadurch, dass die

Differenzlinien einer binären Ordnungslogik folgen. (Mecheril und Plößer

2011, S. 281)

Die Differenzordnungen werden auf diese Weise mit dem doing difference

verknüpft: Sie stellen einerseits eine ihnen vorausgehende binäre Ordnungs-

logik der Normen dar, andererseits sind diese Normen nur aufgrund vor-

gängiger Unterscheidungspraxen erzeugt. Damit werden die Differenzord-

nungen interaktionstheoretisch bzw. praxistheoretisch gedeutet und schei-

nen sich von den Ordnungen, wie sie von Leiprecht über den Begriff der Dif-

ferenzlinien beschrieben werden, zunächst kaum zu unterscheiden. Anhand

der drei Machtmomente, die die Differenzordnungen auszeichnen, lässt sich

jedoch die etwas andere Akzentuierung erkennen. Die drei Machmomente

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Das Begehren der Vielfalt

werden als Konstitution der Subjekte durch Anrufung (1), als Hierarchisie-

rung durch Norm- und Abweichungskonstruktionen (2) sowie als Zwang zur

Eindeutigkeit innerhalb einer binären Logik (3) gebündelt.

Differenzordnungen sind erstens machtvoll, da in ihnen »die Individuen

z.B. als Männer und Frauen, Arbeitslose oder Beschäftigte, Gesunde oder Be-

hinderte angesprochen werden und durch diese Ansprachen geordnet, dis-

zipliniert, sozialisiert, eben als Subjekte, als Männer oder Frauen, Gesunde

oder Behinderte hervorgebracht werden« (Mecheril und Plößer 2011, S. 281).

Somit gilt dieses ersteMachtmoment der Hervorbringung der Subjekte durch

die Ansprache und Anrufung innerhalb der Differenzordnungen. Die Diffe-

renzordnungen erhalten damit eine subjektkonstituierende Funktion. Ganz

im Sinne Butlers, die in Anlehnung an Louis Althusser das Subjekt als über

Anrufungen konstituiertes versteht, wird angenommen, dass die Individuen

durch diese Ansprachen geordnet, diszipliniert und hervorgebracht werden.

Das zweite Machtmoment der Differenzordnungen sehen sie in der Hier-

archisierung der binären Differenzlinien über die Konstruktion von Norm

und Abweichung, die im Hinblick auf die damit verbundenen Identitäten zu

Privilegierung bzw. Abwertung und Benachteiligung führe: »Innerhalb die-

ser Ordnung markiert die eine Identität (z.B. ›Heterosexualität‹, ›zivilisiert‹)

die normale, anerkannte Position, die andere (›Homosexualität‹, ›nicht zivili-

siert‹) gilt demgegenüber als das Andere, das Untergeordnete« (ebd., S. 282).

Gleicht dieses zweite Machtmoment der im Doing-difference-Ansatz ange-

legten Annahme der Norm- und Abweichungskonstruktionen, erinnert das

dritte Machtmoment wieder stärker an die Position Butlers: Mecheril und

Plößer heben hier den mit den Differenzordnungen verbundenen Zwang zur

eindeutigen und essenziellen Zuordnung zu Kategorien hervor (Mecheril und

Plößer 2009, S. 202f.). Wie bereits bei Plößers Butler-Interpretation heraus-

gearbeitet, geht es hierbei darum, dass Macht und Gewalt in vereindeutigen-

den und essenzialistischen Vorstellungen von Identität situiert werden, die

die Identitäten abwerten, die sich diesen binären Schemata nicht fügen:

Machtvoller Effekt dieser Entweder-Oder Ordnung ist, dass ein Zwang zur

Eindeutigkeit besteht. Zugleich drohen solche Identitätspositionen abge-

wertet zu werden, die sich dieser Eindeutigkeit verweigern, die mehrfach

zugehörig oder uneindeutig sind oder das klassifizierende und normieren-

de Differenzdenken in Frage stellen […]. (Mecheril und Plößer 2011, S. 282)

Mecheril und Plößer plädieren in diesem Sinne für eine Sensibilisierung

gegenüber Identitäten, »die aus dem Rahmen (der dominanten Schemata

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 53

der Unterscheidung) fallen, Phänomene[n] der Mehrfachzugehörigkeit, des

Grenzgängertums, der Hybridität und der Transkontextualität« (Mecheril

2004, S. 224, zitiert in Mecheril und Plößer 2009, S. 203). Soziale Arbeit

befindet sich diesbezüglich jedoch in einem »unauflösliche[n] Dilemma, Dif-

ferenzen auf der einen Seite anerkennen zu müssen und im Rahmen dieser

Anerkennung auf der anderen Seite, normierend zu sein« (Mecheril und

Plößer 2011, S. 286). Es ist daher auch aus ihrer gemeinsamen Perspektive

nur konsequent, eine Reflexion dieses Dilemmas der Reproduktion norma-

tiver Ordnungen, das mit jeder pädagogischen Anerkennung einhergehe,

einzufordern:

Die Anerkennung der anderen (z.B. die Anerkennung schwuler oder lesbi-

scher Lebensformen) anerkennt sie als andere, die sie nur in einer hierarchi-

schen Ordnung (z.B. Heterosexismus) werden konnten, wodurch paradoxer-

weise diese hegemoniale Ordnung bekräftigt und bestätigt wird. […] Dieses

dilemmatische Verhältnis – das sich in den ›Differenzpädagogiken‹ beson-

ders klar zeigt, aber nicht ein allein hier bedeutsames Verhältnis ist – kann

nicht aufgelöst werden. Es ist konstitutiv für den Zusammenhang von Diffe-

renz und Pädagogik. (Mecheril und Plößer 2009, S. 206)

Die dekonstruktive Kritik am Essenzialismus wäre damit, wie schon in Plö-

ßers Position angeklungen, als alleinige Zurückweisung der Anerkennungs-

forderung fehlinterpretiert, vielmehr setzt ihre Reflexion ein permanentes

Korrektiv der Anerkennung von Identitäten und Differenzen für die pädago-

gischen Professionellen ein. Die daraus abgeleitete Aufforderung zur kriti-

schen Selbstreflexion zeichnet sich folglich nicht durch eineÜberwindung der

Machtverhältnisse mittels eines aufgeklärten Standpunkts aus. Sie grenzen

sich eher durch die Einsicht in die Unhintergehbarkeit der eigenen Setzun-

gen von ›unkritischen‹ Perspektiven ab, durch unentwegte Reflexionsbemü-

hungen, die eine zumindest temporäre Öffnung der Identitäten ermöglichen

sollen, indem Diversity als Teil einer Organisationskultur u.a. immer wieder

zur Überprüfung der eigenen klischeehaften Fixierungen und Einengungen

eingesetzt werden soll (Mecheril und Plößer 2011, S. 284f.). Insgesamt kann es

folglich »nicht umden richtigen Umgangmit Differenz« (Mecheril und Plößer

2009, S. 196) gehen, sondern nur um die Erkenntnis unaufhebbarer pädago-

gischer Dilemmata sowie deren »kritisch-reflexive Thematisierung« (ebd.).

Damit stellt Diversity keinen ›Königsweg‹ dar, sondern muss als soziale und

politische Praxis verstanden werden, die selbst auf ihre ausschließenden Ef-

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 Das Begehren der Vielfalt

fekte zu betrachten ist und sich selbst hinterfragenmuss, welche Vorstellun-

gen durch Diversity-Ansätze befördert undwelche Differenzzusammenhän-

ge vernachlässigt werden. (Mecheril und Plößer 2011, S. 285f.)

Die Reproduktion von (essenzialistischer) Macht in pädagogischen Situatio-

nen erscheint damit aus einer solchen dekonstruktiven Perspektive insge-

samt so omnipräsent wie unausweichlich. Sowohl die sozialkonstruktivisti-

sche Perspektive auf Differenzlinien als auch die dekonstruktive Perspekti-

ve auf Differenzordnungen ist letztlich durch die Annahme einer unendli-

chen Reproduktion essenzialistischer Macht im pädagogischen Alltag getra-

gen. Dies soll im Folgenden einer Problematisierung unterzogen werden.

1.2.3 Essenzialismus als unendlich zu reflektierendes Problem?

Theoretische und gegenwartsanalytische Problematisierungen

Anhand der dargelegten essenzialismuskritischen Ansätze werden die er-

kenntnistheoretischen Übereinstimmungen deutlich, die die disziplinäre

Diskussion um Diversity-Ansätze trotz der aufgezeigten Unterschiede auf-

weist. Die hier als machttheoretisch ausgewiesenen Perspektiven sind in

einer sozialkonstruktivistischen erkenntnistheoretischen Perspektive zu ver-

orten. Für die diversitätsbewusste Sozialpädagogik Rudolf Leiprechts zeigt

sich dies nicht nur darin, dass der sozialkonstruktivistische Ansatz des doing

difference den theoretischen Hauptbezugspunkt bildet, sondern auch darin,

dass weitere theoretische Bezüge ebenfalls eine sozialkonstruktivistische

Interpretation erfahren, wie an der Subjekttheorie Klaus Holzkamps sichtbar

wurde. Auch die dekonstruktive Perspektive von Melanie Plößer und deren

gemeinsame Arbeiten mit Paul Mecheril konnten in einer sozialkonstrukti-

vistischen Perspektive verortet werden. Zum einen, weil Plößer und Mecheril

ihrem Differenzverständnis ebenfalls explizit eine sozialkonstruktivistische

Perspektive voranstellen und das Differenzlinienmodell als Grundlage des

eigenen Differenzverständnisses bestimmen. Zum anderen lässt sich auch

für ihre dekonstruktiven Theoriebezüge argumentieren, dass es sich hier um

eine konstruktivistische Lesart der Dekonstruktion handelt. Tove Soiland

(2014) und Rita Casale (2014b) haben für die dekonstruktive Perspektive

Judith Butlers aufgezeigt, wie diese Differenz im Wesentlichen auf Diffe-

renzkonstruktionen im Sozialen statt im Symbolischen zurückführt.14 Butler

14 So zeigt Casale für die Derrida-Interpretation Butlers, dass Butler Derridas diffé-

rance auf der Ebene der (performativen) Bedeutungen und (Identitäts-)Konstruktio-

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 55

konzipiert das konstitutive Außen nicht im Sinne einer grundsätzlichen

Abwesenheit, als eine sich entziehende Negativität, die jede Identität (jede

Essenz) durchkreuzt, sondern das konstitutive Außen wird aus jenen positiv

beschreibbaren Identitäten gebildet, die durch diskursive (heteronormative)

Konstruktionen von Frauen und Männern im Sozialen entstehen. Gleiches

ließ sich für Plößers Position zeigen: Das, was durch eine Identität verworfen

oder verdrängt wird und damit das konstitutive Außen des Subjekts bildet,

ist eine andere konkrete Identität im Sozialen, etwa die lesbische Frau im

Exil; bzw. intersektional gewendet geht es um mehrere und verschiede-

ne Identitäten, an deren Überschneidungen im Sozialen die Ausschlüsse

produziert werden (siehe zum Symbolischen auch Kapitel 2.3).

Im Hinblick auf die dargelegten sozialkonstruktivistisch geformten Es-

senzialismuskritiken und ihre Einmündung in pädagogisch-professionelle

Reflexionsanforderungen stellen sich nun mehrere Fragen, die sich zum

Teil aus den angesprochenen immanenten theoretischen Bezügen selber,

zum Teil aber auch aus der in der vorliegenden Arbeit eingenommenen

subjekt- und machttheoretischen Perspektive ergeben, auf die hier bereits

vorgegriffen wird (siehe ausführlich dazu Kapitel 2). Sie betreffen dieses

Zusammenfallen der symbolischen und der sozialen Dimension und die

daraus resultierende Annahme der Unausweichlichkeit essenzialistischer

Macht. Zu betonen ist vorab, dass auch aus der hier eingenommenen Per-

spektive essenzialistische Zuschreibungen gegenüber den Adressat_innen

problematisch erscheinen. Es kann folglich kaum um eine schlichte Zu-

rückweisung oder gar Ablehnung einer solchen Kritik am Essenzialismus

gehen. Auch die Fokussierung der Diversity-Ansätze auf den Macht- und

Unterdrückungscharakter von Normen scheint angesichts der Relevanz eines

repressiven Wirkens von Normen in der Sozialen Arbeit kaum unterschätzt

werden zu können (vgl. dazu etwa die Beiträge in Kessl und Plößer 2010).

Dennoch ist die im Diversity-Diskurs vorherrschende Essenzialismuskritik

im Hinblick auf drei Aspekte zu problematisieren: Die Ineinssetzung von

jeglicher Setzung und essenzialistischer Ordnungsreproduktion lässt Macht

nicht mehr als Struktur sichtbar werden (1); die Ineinssetzung von Subjekt

nen ansiedelt und damit nicht länger in ihrer ontologischen Dimension betrach-

tet: »Différance steht nicht für den Unterschied zwischen Sein und Seiendem, zwi-

schen Sinn und Bedeutung, zwischen Sache und Zeichen. Différance ist eine Diffe-

renz des Zeichens,welches die Bedeutung erst performativ stiftet« (Casale 2014b, S. 85,

Herv. i. O.)

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 Das Begehren der Vielfalt

und Identität lässt die symbolische Dimension des Subjekts als Begehrendes

unberücksichtigt (2); das sozialkonstruktivistische Macht- und Subjektver-

ständnis bleibt gegenüber einem Wandel von Macht- und Subjektstrukturen

tendenziell blind (3).

Zum ersten Punkt: Wie in Kapitel 1.1 gesehen, sind in den diskutierten

Perspektiven durchaus Bemühungen zu erkennen, eine strukturelle Ebene

jenseits eines strukturalistischen Determinismus wieder einzuführen, indem

auf ökonomische Strukturen Bezug genommen wird. Die Problematisierung

der Abwesenheit eines Strukturbegriffs in den Diversity-Ansätzen zielt je-

doch nicht (nur) auf die ökonomische Dimension, bezüglich derer argumen-

tiert wurde, dass ungeklärt bleibt, wie der eingeforderte Rückbezug auf ge-

sellschaftliche Strukturannahmen auch theoretisch gestiftet werden könnte.

Sondern sie betrifft (auch) die kulturell-symbolische Dimension, bezüglich

derer sich eine solche Abwesenheit in der Annahme manifestiert, dass jede

Setzung und jede Konstruktion per se essenzialistische und normierende Zü-

ge trage. Die sozialkonstruktivistische Verortung von Macht in den interakti-

ven Praktiken und die dekonstruktive Verortung von Macht im ›Spiel der Dif-

ferenz‹ stehen hier vor dem gleichen Problem: Beide Positionen können nicht

mehr angeben, welche Konstruktion, welche Bedeutungsproduktion nun Teil

herrschaftsförmiger Strukturen ist und welche nicht (vgl. dazu auch Klinger

2003, S. 25f.). Der Umstand, dass jede Setzung oder jede Konstruktion als

essenzialismus- und damit als machtverdächtig gilt, ist auf den Bedeutungs-

verlust struktureller Perspektiven zurückzuführen, wie er innerhalb der fe-

ministischen Theoriedebatten ausführlich und von verschiedenen Seiten aus

diskutiert wurde. Insbesondere wurde er für das doing difference problemati-

siert,15 im Anschluss an Casale lässt sich dieser Bedeutungsverlust auch im

15 Siehe etwa Collins 1995; Fraser 2006; Fraser 2009; Soiland 2009; Casale 2014b. Can-

dance West und Sarah Fenstermaker haben auf diese Kritik reagiert und betonen,

dass sie die Differenzpraktiken nicht individualistisch denken, sondern ihnen eine

ordnungsstiftende Funktion zuschreiben. Interaktionen würden nicht im luftleeren

Raum stattfinden, Zuschreibungen etwa von Geschlechterrollen und -bildern verfesti-

gen und institutionalisieren sich über die Zeit zu legitimierten normativen Differenz-

ordnungen und Mustern (vgl. Fenstermaker und West 2001, S. 238, 244f.). Somit wird

von übergeordneten institutionalisierten Erwartungsmustern ausgegangen, auf die

zurückgegriffen wird, allerdings gehen diese erst aus den Interaktionen als verfestigte

Muster hervor. Trotz dieses Einwands führenWest und Fenstermaker die Differenzord-

nungen somit letzten Endes doch auf einen Effekt der einzelnen Praktiken zurück. Die

interaktiven Konstruktionsprozesse bilden Quelle und Ursache der Differenzordnun-

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 57

Hinblick auf die dargelegte dekonstruktive Essenzialismuskritik zeigen: Er

manifestiert sich in der sprachtheoretischen Fokussierung auf die Ebene der

Setzungen, d.h. der Signifikate und Bedeutungsproduktionen, die die Ebene

der Signifikanten vernachlässigt: »Der Poststrukturalismus emanzipiert sich

von der Struktur, von demHauptsignifikanten und wendet sich den Differen-

zen in ihren fluktuierenden Assoziationsketten zu« (Casale 2014a, S. 157).

Für die Positionen von Mecheril und Plößer lässt sich daran anschließend

argumentieren: Aufgrund ihrer sozialkonstruktivistischen Lesart der Dekon-

struktion bewegen sie sich (allein) auf der Ebene der Bedeutungsprodukti-

on/Signifikate, wodurch potenziell jede Bedeutungsfixierung immer schon

der Reproduktion machtvoller Ordnungen in die Hände spielt. Macht und

Herrschaft werden damit nicht mehr in einem Strukturprinzip ausgemacht,

sondern allein in der Summe aller sedimentierten Bedeutungen und norma-

tiven Setzungen verortet (vgl. kritisch dazu auch Soiland 2010, S. 68).

Wie in Kapitel 2 noch entfaltet wird, weist die in dieser Arbeit verfolg-

te feministisch-lacanianische Perspektive zwar durchaus einen ähnlichen

postsaussureschen Hintergrund wie die dekonstruktive Theorie Butlers auf.

Damit nähert sie sich der Frage nach Macht- und Herrschaftsverhältnissen

ebenfalls über ihre sprachlich-kulturelle Dimension. Die Stabilisierung oder

Reproduktion einer symbolischen Ordnung wird allerdings im Unterschied

zu den diskutierten Diversity-Perspektiven nicht in jeder stabilen Bedeu-

tungsproduktion verortet. Wie im Folgenden noch deutlich werden soll, ist

die analytische Unterscheidung zwischen Signifikat und Signifikant insofern

hilfreich, als ein strukturelles Moment ausgehend von der symbolischen

Ebene gedacht, also auf der Ebene der Signifikanten und ihrer grundsätzlich

spaltenden Wirkung auf die Einzelnen ausgemacht wird. Macht und Herr-

schaft werden über diese Ebene der Signifikanten konzipiert, sie hängen

aus einer lacanianischen Perspektive maßgeblich davon ab, welche Rolle

den Signifikaten in einer Begehrensökonomie zukommt und inwiefern sie

mit Herrensignifikanten verknüpft sind (vgl. zu den Herrensignifikanten

Kapitel 2.3 & 2.6). Denn mit Herrensignifikanten sind dieser Perspektive

folgend jene Signifikanten bezeichnet, die innerhalb einer Begehrensord-

gen, die institutionalisierte Seite der Ungleichheit wird lediglich als Effekt und Folge

beschrieben, auch wenn sich diese anschließend wieder auf die Praktiken auswirkt

(vgl. Fenstermaker und West 2001, S. 240).

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 Das Begehren der Vielfalt

nung jene sprachliche Lücke an Sinn zu füllen versprechen, die die Sprache

grundsätzlich auszeichnet (vgl. dazu Kapitel 2.3).16

Zum zweiten Punkt: Der Unterscheidung zwischen der Ebene der Signifi-

kate und der Ebene der Signifikanten folgend wird aus feministisch-lacania-

nischer Perspektive entsprechend auch unterschieden zwischen Identitäten,

die auf der Ebene der Bedeutungen situiert sind, und dem Subjekt als Begeh-

rendem, das aus dem spaltenden Moment der Sprache im Symbolischen her-

vorgeht. Werden Subjekt und Identität in eins gesetzt (siehe zu dieser Kritik

Soiland 2014; Casale 2014b), so gerät nicht nur die Dimension des Begehrens

aus dem Blick, sondern der Subjektbegriff verliert auch seine spaltende, un-

verfügbare, letztlich nicht im Sozialen positivierbare Dimension (vgl. Kapitel

2.3). Dies mag zunächst verwundern, da die diskutierten Diversity-Ansätze,

insbesondere bei Mecheril und Plößer, immer wieder ausdrücklich auf die

Gebrochenheit von Identitäten verweisen. Letztlich tendieren sie jedoch, wie

bei Plößer gesehen, dazu, diese spaltende Dimension im Sozialen aufzulösen.

Auf diese Unterscheidung zwischen Subjekt und Identität wird noch genauer

einzugehen sein, an dieser Stelle lässt sich jedoch bereits konstatieren, dass

in beiden diskutierten Diversity-Perspektiven das Subjekt und seine spalten-

de Dimension auf im Sozialen positiv vorhandene Identitätskonstruktionen

und auf einen Umgang mit diesen beschränkt wird. Aus psychoanalytisch-la-

canianischer Perspektive wäre die Spaltung des Subjekts dagegen nicht etwas,

16 Damit wird auch in der vorliegenden Arbeit keine dezidierte Analyse ökonomischer

Strukturen geleistet. Jedoch lassen sich historisch spezifische Begehrensdynamiken

durchaus in einem spätkapitalistischen Kontext verorten (vgl. dazu Kapitel 4). Theo-

retische Anschlüsse einer solchen Perspektive auf das Begehren an Analysen ökono-

mischer Produktionsverhältnisse liegen durchaus vor. Zwar kann Lacan selber kaum

als Gesellschaftstheoretiker bezeichnet werden, dennoch wird in der Lacan-Rezeption

der sogenannten Ljubljana School einer solchen theoretischen Vermittlung von Kul-

tur und Ökonomie nachgegangen. Im Fokus steht hier die Frage, wie sich die kapita-

listische Produktion gerade die Unmöglichkeit des Genießens zunutze macht, wie die

Dynamik des Mehrwerts sich an eine libidinöse Ökonomie des Mehrgenießens heftet

(vgl. Zupančič 2006; Tomšič 2016). Auch aus feministisch-lacanianischer Perspektive

liegen Versuche vor, Ökonomie und Kultur über das Begehren zu vermitteln. Luce Iri-

garay etwa hat in ihrem Text Frauenmarkt früh die Zirkulation der Frauen als Zeichen

mit der Zirkulation derWaren und ihrer Aufspaltung in Gebrauchs- und Tauschwert in

Verbindung gebracht (vgl. Irigaray 1979, S. 177-203). In jüngerer Zeit sind Soiland und

Anna Hartmann dieser Idee weiter nachgegangen, indem sie die spezifisch spätka-

pitalistische Warenförmigkeit von Care mit gegenwärtigen Begehrensökonomien der

Geschlechter zusammenbringen (Soiland 2015; Hartmann 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Diversity als Machtkritik. Diversity-Ansätze in der Sozialen Arbeit 59

das durch multiple hybride Identitäten verursacht wird: Das, was durch ein

(homogenes) Selbstbild verdrängt, verleugnet oder verworfen wird, ist nicht

unbedingt eine abgewertete oder durch verschiedene soziale Situiertheiten

durchkreuzte Identität; sondern es handelt sich um eine grundsätzliche Ab-

wesenheit oder Negativität jeder Identität im Sozialen, die auf die grundsätz-

liche Unmöglichkeit verweist, ›Herr im eigenen Haus‹ zu sein.

Zum dritten Punkt: Im Anschluss an Soiland lässt sich die unendliche Be-

arbeitung des immer gleichen Essenzialismusproblems letztlich als eine »Fi-

xierung auf Essenzialismuskritik« (Soiland 2009, S. 17; vgl. auch Soiland 2010,

S. 34-90) verstehen, die dazu tendiert, den Essenzialismus ahistorisch als un-

umstößliches Gesetz der Macht zu setzen. Die Geschichtlichkeit der Normen

und des Essenzialismus, seine potenzielle Wandelbarkeit, bleiben hier unbe-

rücksichtigt (ebd., S. 77). Ein solches Argument lässt sich nicht nur mit femi-

nistisch-lacanianischen Perspektiven stützen. Gerade innerhalb der Sozialen

Arbeit ist auf den grundlegenden Wandel der Bedeutung normierender Kon-

struktionen aufmerksam gemacht worden (vgl. dazu auch Kapitel 2.4.2.). Mit

Franz Bettmer lässt sich sagen, dass insbesondere die moralische Unterschei-

dung zwischen Norm und Abweichung zunehmend ihre gesellschaftsintegra-

tive Legitimation verliert und infolgedessen auch vonseiten der Sozialen Ar-

beit mehr und mehr abgelehnt wird (Bettmer 2011, S. 6). Auch wenn Bettmer

zu dem Schluss kommt, dass diese Unterscheidung damit nicht völlig bedeu-

tungslos für Soziale Arbeit geworden ist (ebd.), geht er im Zuge der Verbrei-

tung kritischer Theorieperspektiven von einer Legitimationskrise von Norm

und Abweichung als normativen Bezugspunkten aus, in der »der zentrale An-

spruch einermoralischenUnterscheidung vonA/N [Abweichung/Norm,Anm.

M. F.] geschwächt« (ebd., S. 5) werde, weshalb er zu dem Schluss kommt: »Als

Ergebnis dieser Entwicklungen wird die individuelle Konstitution von Iden-

titäten zunehmend in die Verantwortung der Subjekte zurückgegeben und

von Bindungen an gesellschaftliche Ordnungserfordernisse und moralische

Regeln befreit« (ebd.).

Das Brüchigwerden der Orientierung an einer klaren Norm- und Abwei-

chungslogik ist von vielen Seiten aus beobachtet worden. Hauke Brunkhorst

und Heinz Sünker diagnostizieren bereits in den 1980er-Jahren eine Zerset-

zung der traditionellen Orientierung an Normalität und Abweichung: »[…]

die klassische soziale Topik traditioneller Sozialarbeit, die Unterscheidungen

von Normalität und Abweichung, von Hilfe und Kontrolle, von Subjekt und

Objekt geraten ins Wanken und werden zersetzt« (Brunkhorst und Sünker

1985, S. 122). Andreas Schaarschuch zufolge ist die klassische Beschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 Das Begehren der Vielfalt

bung der Funktion Sozialer Arbeit als »Gewährleistung durchschnittlich

erwartbarer Identitätsstrukturen« (Olk 1986, S. 12) aufgrund ökonomischer

Transformationen, der Erosion des Normalarbeitsverhältnisses sowie der

›Krise der Arbeitsgesellschaft‹ grundsätzlich infrage gestellt (Schaarschuch

1999, S. 544f.). Aber auch die etwas später einsetzenden machtanalytischen

Perspektiven von Fabian Kessl und Susanne Maurer (vgl. Kessl 2005; Maurer

2006), die der Machtkritik der Diversity-Ansätze vielleicht zunächst näher

zu stehen scheinen, beschreiben eine Transformation der normierenden

Normalität als des bisherigen Bezugspunkts der Sozialen Arbeit angesichts

eines »neoliberale[n] Spiel[s] der ›Freiheit und Flexibilität‹« (ebd., S. 242).

Die Frage, die sich daher auch im Anschluss an derartige Diagnosen an die

Diversity-Ansätze stellt, ist, wie sie solche gegenwärtigen Veränderungen,

die kaum noch in Form eines ›älteren‹ Essenzialismus verstanden werden

können, in ihrer Machtförmigkeit zu berücksichtigen vermögen. Die profes-

sionellen Akteur_innen Sozialer Arbeit scheinen in der Essenzialismuskritik

wie festgeschrieben auf die unendliche Wiederholung einer Orientierung an

einer immergleichen Norm-und-Abweichungs-Logik, die in eine entspre-

chende unendliche Reflexionsaufforderung gegenüber der professionellen

Praxis mündet.

Zuletzt stellt sich die Frage, welche Konsequenzen aus den drei formu-

lierten erkenntnistheoretischen Annahmen der Essenzialismuskritik auch für

die im Folgenden zu betrachtende professionelle Diversity-sensible sozial-

pädagogische Praxis folgen. Aufgrund des Gewichts, das der alltäglichen Be-

deutungsproduktion in der Reproduktion von Ordnung darin zukommt, ge-

rät das professionelle Alltagsgeschäft sowie die alltägliche Bezugnahme auf

das pädagogische Gegenüber in den besonderen Fokus der Essenzialismus-

kritik. Auch die interviewten Fachkräfte, so lässt sich hier bereits vorweg-

nehmen, stellen eine Reflexionsaufforderung ins Zentrum ihrer Diversity-

Überlegungen. Genau diese wäre nun zu befragen: Inwiefern sind Selbstrefle-

xion und die Zurückweisung von normativen Zuschreibungen und Konstruk-

tionen notwendigerweise auch mit einer weniger herrschaftsförmigen Bezie-

hung zum Gegenüber verbunden? Ist ein reflexives Selbst, ein Selbst, das die

eigenen Bedeutungssetzungen unentwegt befragt und verschiebt, sich unab-

lässig ›ermahnt‹, weniger machtförmig? Wie im Folgenden deutlich werden

soll, kann aus einer Perspektive auf das Begehren eine solche Reflexion der

eigenen normativen Setzungen durchaus auch imDienst von Allmachtsphan-

tasien stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003 - am 14.02.2026, 14:29:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457894-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

