2. Jakob von Uexkiill - Vita und damalige
und heutige Debatten um sein Werk

>[In den baltischen Lindern (Einfiigung O.L.)] ist auch mein Vater aufgewachsen.
Ich sehe ihn historisch in der Entwicklung von der Romantischen Medizin, die dann
verteufelt wurde. Er war fiir mich, genau wie Freud, deshalb ein so eindrucksvol-
les Vorbild, weil er ein unbestechlicher Beobachter und unbestechlich in der Suche
nach der richtigen Terminologie war.

Thure von Uexkiill (190 —2004) (1:11-12)

Jakob von Uexkiill: Biographische Daten
und wissenschaftliche Arbeitsschwerpunkte

Biographische Daten zu Jakob von Uexkiill (1864-1944) und Erscheinungsdaten seiner
wichtigsten Publikationen sind von verschiedenen Autoren zusammengetragen worden
(2—6) und in Tabelle 1 zusammengefasst. An der estlindischen Universititsstadt Tartu
(frither Dorpat), an der Jakob von Uexkilll (1864—1944) studiert hat, gibt es seit 1993 ein
Jakob von Uexkiill-Zentrum mit einen Archiv seiner Zeitschriften-Publikationen und der
von ihm verfassten Biicher. An der Universitit Tartu fanden ferner mehrfach Jakob von
Uexkiill- Lectures statt (6). Die Bandbreite und Tiefe seines biologischen und philosophi-
schen Wirkens hat Carlo Brentani in einem lesenswerten Buch ausfithrlich dargestellt.
Der Biologe Bernhard Hassenstein (1922-2016) schreibt in seinem Portrait zu Jakob von
Uexkiill: »In erstaunlich unterschiedlichen Richtungen hat sich Jakob von Uexkiill in den
Wissenschaften, vor allem der Biologie, einen Namen gemacht:

« als Entdecker einer nach ihm benannten muskelphysiologischen Funktion (Uexkiill-
sche Dehnungsregel)

. als Pionier des verhaltensphysiologischen Experiments [...]

« als Begriinder einer eigenstindigen Umweltlehre und des ersten Instituts fiir Um-
weltforschung

. als Vordenker der vergleichenden Verhaltensforschung und Schépfer einiger ihrer
Grundbegriffe

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

« als Vordenker auch der biokybernetischen Regelungslehre (Funktionskreis mit inha-
renter negativer Ritckwirkung)

« als Urheber einer fir damals vollig neuartigen Ausbildungsmethode fir Blinden-
fithrhunde

« und schliefllich als einer der ganz wenigen Biologen nach Darwin, deren theore-
tischem Werk auch Artikel in philosophischen Lexika und Worterbiichern gewidmet
werdenc (7:344).

Herkunft und Familiengeschichte

Die Familie Uexkiill swar seit der Christianisierung im 13. Jahrhundert eng und oft in
prominenter Funktion mit der Geschichte des Baltikums verbunden. Als Briicke zwi-
schen West-, Ost- und Nordeuropa war das Baltikum seit jeher eine multikulturelle Re-
gion voller Konflikte, aber auch voller Beispiele fiir ein friedliches Zusammenleben der
Menschen verschiedener Kulturkreise.« (1:12). Der Name der Barone von Uexkiill findet
sich >in der Chronica der Provinz Lyffland von Balthasar Russow aus dem 16. Jahrhundert
[..]. Im Jahr 1558 trotzte ein von Uexkiill mit seinen Kriegern der Ubermacht eines rus-
sischen Heeres, gut 50 Jahre zuvor forderte einer seiner Vorfahren den Magistrat her-
aus, indem er dessen Gerichtsbarkeit nicht anerkennen wollte.« (1:12). >Jakob von Uex-
kills Vater Alexander setzte sich als Oberbiirgermeister der Stadt Reval [heute Tallinn
(O.L.)] dafir ein, die schwelenden Konflikte zwischen Russen und Deutschen anzuge-
hen, und er lie3 in der Stadt die erste Wasserleitung legen. Sein Studium hatte ihn nach
Heidelberg gefiihrt, als Geologe und leidenschaftlicher Naturforscher bereiste er spiter
mehrere Linder bis in den Ural.« (1:14) Jakob von Uexkiill wurde im Jahre 1964 als drittes
von vier Kindern im Gutshaus Keblas geboren.

>Im Jahre 1901, gerade von einem Forschungsaufenthalt in Daressalam nach Neapel
zuriickgekehrt, lernte Jakob von Uexkiill [...] Gudrun von Schwerin und ihre Mutter Luise
kennen. Beide waren auf dem Weg nach Capri, wo eine Verwandte der Mutter [..] eine
Villa besaf3.« (1:22). Wihrend die junge Grifin auf der Riickfahrt nach Neapel mit hohem
Fieber von Bord gegangen war und sich in einem Hotel erholte, war ihre Mutter, Luise
von Schwerin, einem Mitarbeiter der Zoologischen Station in Neapel begegnet, der die
Damen im Hotel besuchte. »Der 37 Jahre alte Jakob von Uexkiill wusste die 14 Jahre jiingere
Grafin mit seiner Begeisterung fiir die Naturforschung anzustecken.«(1:22) >Nach einem
gemeinsam verbrachten >Probewinter« in Berlin heirateten Gudrun von Schwerin und
Jakob von Uexkilll im Jahr 1903 und zogen nach Heidelberg.« (1:25) In Heidelberg kam
Carl Kuno Thure von Uexkiill im Mirz 1908 als zweites von drei Kindern zur Welt, seine
Schwester Damajanti war 4 Jahre ilter, sein Bruder Gosta 1 Jahr jiinger. >Wihrend der
russischen Aufstinde des Jahres 1905 ging Jakob von Uexkillls Elternhaus in Flammen
auf;erverlor seinin russischen Staatspapieren angelegtes Vermégen. Die Verleihung der
Ehrendoktorwiirde der Medizinischen Fakultit Heidelberg im Jahr 1907 dnderte nichts
an seiner beruflich und finanziell bedringten Situation.« (1:26)

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 31

Tab. 1: Auswahl biographischer Daten zu Jakob von Uexkiill (1864-1944)

Wihrend eines Heimatbesuchs im Baltikum verlor die Familie von Uexkill durch
Kriegsausbruch infolge der Russischen Revolution 1917 ihre Lindereien und das gesam-
te Vermdgen im Baltikum. Uber Finnland und Schweden passierten sie mit ihren russi-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

schen Pissen in letzter Stunde die noch offenen deutschen Grenzen und erreichten den
Stammsitz der Familie von Schwerin in Pommern (1:28).

Erste Schaffensperiode

Heredia hat Uexkiills Werk in drei Schaffensphasen mit lebensgeschichtlich beding-
ten unterschiedlichen Schwerpunkten unterteilt: die erste Phase umfasst die Jahre
1892-1905 (4). Ab 1888 studierte Jakob von Uexkiill Physiologie an der Universitit in
Heidelberg und war Assistent am Physiologischen Institut bei Wilhelm Kithne, wo
er sich mit neuromuskuliren Studien an Fréschen beschiftigte. 1890 erfolgten seine
Dissertation und Graduation als Physiologe. In den Folgejahren verbrachte er mehr-
fache Forschungsaufenthalte am zoologischen Meeresforschungsinstitut in Neapel
zu physiologischen Untersuchungen an Einzellern und einfachen Meerestieren wie
Schleimpilzen, Seeigel und Oktopus. 1899 folgte ein Forschungsaufenthalt in Paris, um
eine neue chronophotographische Methode zum Studium der Bewegung von Tieren zu
lernen. Im gleichen Jahr erschien eine vielbeachtete gemeinsame Publikation mit A.
Bethe und Th. Beer, in der sie sich gegen eine anthropomorphe psychologische Termino-
logie in der Interpretation von tierexperimentellen Untersuchungen aussprachen und
fiir ein deskriptives Vorgehen und eine objektivere Nomenklatur plidierten. Nach dem
Tod seines Lehrers W. Kithne 1900 verlor er die Unterstiitzung durch und spiter auch
den Zugang zum Physiologischen Institut in Heidelberg. 1901 lernte er seine spitere
Frau Gudrun von Schwerin kennen, mit der er drei Kinder hatte. 1905 erschien sein ers-
tes Buch Leitfaden in das Studium der experimentellen Biologie der Wassertiere, in dem er sich
fiir eine Trennung der Aufgaben der Physiologie und der Biologie, fiir eine theoretische
Biologie und gegen metaphysische Spekulationen aussprach.

>In den 24 Jahren von 1890 bis 1914, also von seinem 26. bis 50. Lebensjahr, studierte
Jakob von Uexkiill - vor allem in verschiedenen Meeresstationen — viele unterschiedli-
che Tierarten, und zwar — in der zeitlichen Reihenfolge der jeweils ersten Publikationen:
Tintenfische (besonders Eledone Moschata), Katzenhai, Seeigel, Wurzelqualle (Rhizosto-
ma), Sipunculiden, Schlangensterne, Blutegel, Herzigel, Libellen, Seeanemonen (Anemo-
ne sulcata), Pilgermuschel, Flusskrebs. An dieser Vielfalt von Tieren untersuchte er beob-
achtend und mit physiologischen Methoden die T4tigkeit vor allem der Muskeln und des
Nervensystems, und zwar im Sinne eines folgenden, damals neuartigen Programms: Wir
smissen die vergleichende Physiologie als neue selbstindige Wissenschaft anerkennen, die
weder der Zoologie angehort, der sie nur die Objekte entlehnt, noch der (Human-)Phy-
siologie, deren Methoden sie benutzt« (7:346).

Zweite Schaffensperiode

Deprimiert iiber fehlende finanzielle Unterstiitzung seiner Forschungen durch Institute
und ambivalente Resonanz seitens seiner Fachkollegen, lief3 er sich mit seiner Familie
1905 in Heidelberg nieder, um seine Ideen zu einer theoretischen Biologie weiter zu ver-
folgen. 1907 erschien seine Publikation Die Umrisse einer kommenden Weltanschauung mit
der Einfithrung in seine subjektive Biologie und kritischen Anmerkungen zum Darwi-
nismus und physikochemischen Erklirungen biologischer Phinomene. 1908 folgte Die

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

neuen Fragen in der experimentellen Biologie, in der er Darwins Evolutionstheorie de Vries’
Theorie der Mutationen und Darwins Anpassung seine eigenen Vorstellungen zur Einpas-
sung gegeniiberstellte.

Dader (deutsche) Darwinismus Haeckel'scher Prigung die Probleme des Ursprungs
der Arten unzureichend gelést und das zentrale Interesse von der Physiologie weg in die
Ontologie verlagert hatte, blieben — Uexkiill zufolge — 2 Forschungslinien der experimen-
tellen Biologie iibrig: eine, die eine dynamische Finalitit priferierte, vertreten von K.E. von
Baer (1792-1876) und H. Drieschs (1867-1941) Neovitalismus, und eine andere, die eine
statische Finalitdt weder kausaler, noch mechanischer, sondern rein struktureller und me-
thodologischer Art, priferierte (4). Auch wenn Jakob von Uexkiill in seiner Abhandlung
zum Protoplasmaproblem z.T. neo-vitalistische Uberlegungen vertritt, betont er ande-
rerseits, dass seine strukturelle Perspektive, seine Betonung des Bauplans, methodolo-
gisch und nicht ontologisch bedingt ist (2). In seinem 1909 erschienenen Buch Umwelt
und Innenwelt der Tiere rekapituliert Uexkilll seine sinnes-physiologischen Untersuchun-
gen an Meerestieren und erliutert erneut, dass Tiere keine Objekte, sondern Subjekte
sind, die mit spezifischen Sensitivititen und a priori-Bedingungen der Wahrnehmung
ausgestattet sind und sich spezifische Umwelten schaffen (8). Ein weiteres Buch Bausteine
zu einer biologischen Weltanschauung (1913) vertieft seine Umweltlehre, betont die Rolle der
Wahrnehmung und stellt die Merkwelten der Tiere fir die Konstitution ihrer Umwelten
heraus.

Erster Weltkrieg, politische Schriften und 30er Jahre des Nationalsozialismus

Mit Beginn des Ersten Weltkriegs 1914 und dem Eintritt Englands in den Krieg vermen-
gen sich seine aristokratische Herkunft und seine Hochachtung der Deutschen Kultur
mit seinem Anti-Darwinismus zu einer ideologischen Ablehnung Englands und seiner
kapitalistischen Industriepolitik und marktorientierten Ethik. In etlichen Essays in po-
puldren Zeitschriften greift er in aktuelle politische Diskussionen ein und dehnt seine
biologische Einsichten z.B. auf Volk und Staat (1915) oder auf Darwin und die englische Moral
(1917) aus. In seiner Staatsbiologie — Anatomie, Physiologie und Pathologie des Staates (1920, 2.
Aufl. 1933) (9) iibertrigt er seine Uberzeugungen zum Bauplan eines Organismus und zur
Funktion der Organe auf den Organismus Staat und seine Wirkorgane, stellt die Monar-
chie und eine zentrale Organisationsform in den Vordergrund, betont — im Kapitel Pa-
thologie des Staates — seine Ablehnung der parlamentarischen Demokratie und warnt
vor moglichen Auswirkungen von Parasiten auf die Volksgesundheit und einem Umkip-
pen geordneter Familienstrukturen in irrationale Massen (9). Inwieweit hier die trau-
matischen Ereignisse des Jahres 1917 mit dem Verlust der familidren Lindereien im Bal-
tikum im Rahmen der bolschewistischen Revolution in Erleben und Denken nachwirk-
ten, muss offenbleiben. Bemerkenswert ist, dass Uexkiill in den 20er Jahren einen (nicht
erhaltenen) Briefwechsel mit dem englischen Rassenbiologen Chamberlain (1860-1927)
gefithrt hat (2—6), in dem es um Darwins Vorstellungen zur Entstehung der Arten und
wohl auch um die Entstehung von Rassen bzw. die damals aktuellen Vorstellungen zur
Populationsgenetik und zu Gendriften in Populationen ging. Uexkiill hat nie eine gesam-
te Abhandlung zu Darwins Evolutionstheorie verfasst, sondern lediglich wiederholt ge-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

33


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

gen die seiner Meinung nach chaotischen und planlosen Mechanismen Zufall und Selek-
tion argumentiert und seine Vorstellungen von der Planmifigkeit der Natur verteidigt.
Ob Uexkilll sich mit der Neuauflage der Staatsbiologie (1933) Hoffnungen auf eine stir-
kere Anerkennung seiner biologischen Schriften oder Erlangung von Forschungsgeldern
fiir sein Institut in Hamburg machte oder gar Triumereien auf mittelfristige Wieder-
erlangung der verlorenen Lindereien im Baltikum hegte, ist Spekulation. Neueren Un-
tersuchungen von Archivdokumenten zufolge war Jakob von Uexkiill zusammen mit an-
deren (wie dem Bonner Philosophen Erich Rothacker (1888-1965), dem Juristen und Vol-
kerrechtler Carl Schmitt (1888-1985) und dem Freiburger Philosophen Martin Heideg-
ger (1889-1976)) in den von den Nationalsozialisten initiierten Ausschuss fiir Rechtsphi-
losophie berufen worden (10:69), einem Ausschuss, dessen Aufgabe der nationalsozia-
listische Leiter H. Frank bei der Eroffnungssitzung im Mai 1934 mit den Worten um-
schrieb: >Das Fundament unserer Gesetzesschopfung sollen die naturgesetzlichen Not-
wendigkeiten des Deutschtums sein« (10:74). Im Jahr 1934 hat Uexkiill wohl an der Er-
6ffnungssitzung und einer weiteren Sitzung des Ausschusses teilgenommen. >Fiir Ta-
tigkeiten nach 1934 fehlt es mangels Archivmaterial an Beweisen« (10:71-72). Schon 1933
hatte sich von Uexkilll in einem Schreiben gegen die Entlassung seiner jiidischen Kolle-
gen Ernst Cassirer (1874—-1945) und Otto Cohnheim (spiter: Kestner (1873-1953)) aus der
Hamburger Universitit eingesetzt (10:49). In seinem 1934 erschienenen Vortrag Die Uni-
versititen als Sinnesorgane des Staates wendet er sich explizit gegen nationalsozialistische
Vorwiirfe der Weltabgewandtheit und Ignoranz gegeniiber praktischen Fragen, sieht je-
doch die Gefihrdungen der Universitit — wie schon in seiner Staatsbiologie — in der li-
beralen Demokratie (10:82). Zweifelsohne kann man Jakob von Uexkiill aufgrund seiner
aristokratischen Herkunft und Pragung in den Jugendjahren eine konservative und De-
mobkratieskeptische bis gegnerische Grundhaltung zusprechen. Dass Florian Sprenger
die verstreute Quellenlage zu Jakob von Uexkiills Nihe oder gar Verstrickung in national-
sozialistisches Gedankengut zusammengetragen hat (10), ist zwar 16blich, Wortwahl und
Stil seiner Darstellung lassen jedoch auf Voreingenommenheit und vorschnelle und va-
ge Schlussfolgerungen riickschliefRen. Die Behauptung, »die Planmifiigkeit ist das Prin-
zip, das jedem Individuum — Mensch wie Tier — seinen Ort in der Natur und der Gesell-
schaft gibt.« (10:31) ist falsch. Sie sieht zwar Uexkiills Ablehnung des Darwinismus und
der Sicht der Evolution als planloses und chaotisches Geschehen, iibertrigt jedoch Uexkiills
aus der zeitlichen Reihenfolge fester Entwicklungsschritte in der Embryonalentwicklung
und aus der Passung von Bauplan tierischer Organismen und ihrer jeweiligen Umwelt
gewonnenen Begriff der Planmdifigkeit einfach in einen anderen, einen philosophisch-
gesellschaftspolitischen Kontext und schlieft daraus, dass das Prinzip PlanmiRigkeit
sjedem Individuum — Mensch wie Tier — seinen Ort in der Natur und der Gesellschaft
gibt.« (10:31). Die Behauptung >Die Umweltlehre ist von Beginn an eine Lehre der rich-
tigen Orte« (10:24) wird durch zahlreiche Wiederholungen nicht besser. Originalzitate
aus Uexkiills Schriften zu Sprengers Rede vom >richtigen Ort« (10:24) oder stotalem Staat«
(10:82) fehlen vollig; bei meiner Re-Lektiire von Uexkiills Schriften konnte ich diese Be-
griffe bei von Uexkill nicht finden. Das Kapitel des Co-Autors Gottfried Schnédl (10:107-
176) unterscheidet sich wohltuend von Sprengers Behauptungen und lisst auf eine tiefer
gehende und unvoreingenommenere Lektiire von Uexkiills Schriften riickschlieRen.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

Uexkiills Ausdehnung biologischer Erkenntnisse auf Bau und Funktion des Organis-
mus Staat in seiner Staatsbiologie ist in der Tat fiir viele heutige Leser zu antidemokra-
tisch, zu konservativ und in Teilen schwer nachvollziehbar. Sprengers These einer Uex-
kills ganzheitlicher Sicht geschuldeten Nihe bis Verstrickung in den >totalen Staat< des
Nationalsozialismus erscheint mir mangels der wenigen von ihm angefiithrten Fakten
doch als deutlich iibertrieben. Da trifft die Arbeit von Stella und Kleisner (11) mit dem
Fokus auf den problematischen Begriff der Rasse (bei dem vagen Kenntnisstand zur po-
pulationsgenetischen Fragen in den 20er Jahren) schon eher den Kern der Sache. Eine
umdeutende Vereinnahmung von Jakob von Uexkiills Umweltlehre und der als Beleg an-
gesehene (nicht erhaltene) Briefwechsel mit dem englischen Rassenbiologen Chamber-
lain mag von rechtsgerichteten politischen Gruppierungen fiir deren Ziele instrumenta-
lisiert werden, von einer Verstrickung in den Nationalsozialismus (»Vor allem ist Uexkiill
sehr viel tiefer in den Nationalsozialismus verstricke als bisher angenommenc (10:12)) zu
reden, halte ich — anders als im Falle Martin Heideggers (12) — fiir nicht gerechtfertigt.

Dritte biologische Schaffensperiode

Uexkills dritte Schaffensperiode umfasst — Herredia zufolge (4) — die Jahre 1920-1936.
Sein Buch Theoretische Biologie (1920) (13) war ein Erfolg. Es folgten mehrere Nachdru-
cke, eine Ubersetzung ins Englische (1926) und eine zweite deutsche Auflage 1928. Wie
in Kapitel 1 der Theoretischen Biologie detaillierter ausgefiihre, stellt das Buch eine biolo-
gisch-philosophische Erweiterung von Kants nur Menschen zugeordneten Bedingungen
der Méglichkeit der Erkenntnis auf tierische Subjekte dar, einen Versuch der Uberwin-
dung des Subjekt-Objekt-Dualismus durch den Funktionskreis und eine Transformation
des abstrakten Konzepts einer objektiven Welt in subjektive Umwelten dar (13). Wihrend
Uexkiills biologische Schriften der ersten Schaffensperiode von biologischen Fachkol-
legen durchaus anerkennend wahrgenommen worden waren, stiefden seine itber Kant
hinausgehenden Ausfithrungen zu einer biologischen Erkenntnislehre und seine Erér-
terung des immateriellen Bauplans als Gestalter biologischer Gestalten — wahrscheinlich
aufgrund der impliziten metaphysischen Konationen — bei seinen wissenschaftlichen
Kollegen auf fehlende Resonanz. Lediglich Hans Driesch (1867-1941) wiirdigte, dass Uex-
kil mit seiner Theoretischen Biologie das Feld der Physiologie verlassen hat und zur wahren
Biologie vorgestof3en sei (3:33). Auch der Hamburger Arzt und Physiologe Otto Cohnheim
(spiter: Kestner) (1873—-1953) war von der Theoretischen Biologie begeistert und erreichte,
dass Uexkiill 1923 auf den internationalen Kongress fiir Physiologie in Edinburgh einge-
laden wurde. Auf Betreiben Cohnheims und Cassirers (1874—1945) erhielt Uexkiill 1924 am
Aquarium im Zoologischen Garten der Universitit Hamburg eine Assistentenstelle (un-
ter der damals gebriuchlichen Berufsbezeichnung >wissenschaftlicher Hilfsarbeiter<).
1925 wurde er Honorarprofessor und griindete 1927 mit einer Anzahl privater Sponsoren
das Institut fir Umweltforschung der Universitit Hamburg, das er zu einem interna-
tional anerkannten Forschungsinstitut entwickelte und das er iiber seine Emeritierung
1936 hinaus bis 1940 leitete. Unter seiner Supervision erfolgten in den Jahren 1926-1934
70 wissenschaftliche Publikationen (3:35). Sie bildeten zusammen mit den beiden Aufla-
gen seiner Theoretischen Biologie 1920 und 1928 (13) und den 1934 zusammen mit G. Kriszat

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

35


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

publizierten Streifziigen durch die Umwelten von Tieven und Menschen (14) seine dritte Schaf-
fensperiode.

Ende der 30er Jahre fanden seine Arbeiten mit E. Sarris zu einer damals vollig neu-
artigen Ausbildungsmethode fiir Blindenfithrhunde Beachtung und brachten dem In-
stitut Forschungsgelder ein. 1940 iibernahm Uexkiills Assistent F. Brock die Leitung des
Instituts, konnte aber das frithere Renommee des Instituts nicht halten. 1959 verlor das
Institut seine Autonomie und wurde dem Zoologischen Institut und Museum einverleibt
(3:35). Aufgrund gesundheitlicher Probleme entschieden sich Jakob und Gudrun von Uex-
kil 1940 zu einer Umsiedlung in ein Gebiet mit milderem Klima und zogen nach Capri,
wo Jakob von Uexkiill am 24.7.1944 verstarb.

Philosophische Einordnung von Jakob von Uexkiills Schriften damals und heute

Jakob von Uexkiills Werk hat in den vergangenen 2 Jahrzehnten ein erstaunliches revival
erlebt, zahlreiche seiner Biicher sind neu in die englische, franzdsische, spanische, ita-
lienische und estlindische Sprache tibersetzt worden (3,6). National und international
sind Tagungsberichte und Beitrige zu Sammelbinden von Symposien erschienen, auf
die fiir interessierte Leser verwiesen wird (15-18).

Uexkills subjektive Biologie und die Philosophische Anthropologie

Um Uexkills naturphilosophische Schriften, insbesondere seine Theoretische Biologie
(13), zu verstehen, ist es hilfreich und sinnvoll, sich das Feld der philosophischen De-
batten zur Zeit der Wende des vergangenen Jahrhunderts in Erinnerung zu rufen. Der
cartesianische Dualismus bestimmte seit dem 17. Jahrhundert in verschiedenen Varian-
ten die philosophischen und naturwissenschaftlichen Debatten. Ausgehend von Rene
Descartes’ (1596-1650) Trennung der denkenden Substanz, res cogitans (Subjekt), von
der ausgedehnten Substanz, res extensa (physikalischen Natur incl. des menschlichen
Korpers), wurde seitdem »alles Wissen (einschliefilich des Wissens vom Menschen) ent-
weder vom denkenden, autonomen Ich aus entfaltet [...] (als Idealismus) oder umgekehrt
von der Natur, von der Physik her (als Materialismus oder Naturalismus)< (19,20:276).
Aus dem Cartesianismus gingen seit dem 19. Jahrhundert wissenschaftstheoretisch zwei
verschiedene, sich fortwihrend erneuernde Paradigmengruppen (20) hervor, zum einen
der neuere Naturalismus des Darwinismus als Kernparadigma der Naturwissenschaf-
ten, zum andern die Lebensphilosophie (Herbert Spencer (1820-1903), Henri Bergson
(1859-1941) und die hermeneutische Philosophie der Kultur- und Sozialwissenschaften
(Wilhelm Dilthey (1833-1911), Hans-Georg Gadamer (1900-2002)) als Kernparadigma
der Lebens- und Kulturwissenschaften. >Fiir den Darwinismus ereignet sich [...] die
Unterscheidung von Natur und Kultur in der Natur selbst, sie ist eine Naturtatsache,
fiur den neukantianischen Konstruktivismus wie fir die hermeneutische Philosophie
ist die Unterscheidung von Natur und Kultur hingegen eine Apriorileistung der Kultur.<
(20:277). Beide Theorieansitze stehen in der Erbschaft des cartesianischen Dualismus, das
evolutionsbiologische Paradigma auf der Seite der res extensa, Lebensphilosophie und
Kulturalismus auf der Seite der res cogitans. Wissenschaftsgeschichtlich gab es in der
Folgezeit >wechselseitige Ubernahmeversuchec: »der iiber den Materialismus hinaus-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

gehende Evolutionismus des Organischen iibernimmt aufklirend die sozio-kulturelle
Lebenswelt; umgekehrt kassiert der hermeneutische Kulturalismus das evolutionsbio-
logische Paradigma als ein blof kulturelles Deutungsschemac (20:277).

Wie der Soziologe Joachim Fischer (geb. 1951) detailliert beschreibt, bemiihten sich
Helmuth Plessner (1892-1985) und Max Scheler (1874-1928) um eine neue Antwort auf
den cartesianischen Dualismus. >Die Pointe der Philosophischen Anthropologie als Pa-
radigma liegt [...] in ihrem indirekten Verfahren: nicht mit dem Menschen anzufangen,
sondern vor dem Sprechen iiber den Menschen systematisch vom >Leben< zu handeln;
den Menschen nicht vom Menschen her, von seinen Leistungen her zu verstehen, son-
dern im Umweg iiber etwas Anderes — die Natur. Der springende Punkt ist deshalb der
theorieinterne Bezug zur Biologie, weil nur dariiber die Herausforderung des Darwi-
nismus angenommen werden kann, ohne den Idealismus preiszugeben. [...]. Durch die
philosophische Biologie soll in einer Interpretation empirischen Wissens ein eigener Be-
grift des Organischen (6ffentlich) verantwortet werden, der den Erkenntnissen der Na-
tur- und Lebenswissenschaften nicht widerspricht, aber von Beginn an so angelegt und
so akzentuiert ist, dass sich die »idealistischen< Vermutungen der Menschen iiber sich
selbst (Vernunft, Selbstbewusstsein, Intersubjektivitit, Kunst, Narrativitit, Transzen-
denzerfahrung) nicht als blof3e adaptive Epiphinomene einer evolutioniren Vitalbasis
herausstellen.< (20:278).

Ausgehend von diesem Hintergrund soll nachfolgend Jakob von Uexkiills Rezep-
tion seitens Vertreter der Philosophischen Anthropologie (19-21) exemplarisch an
den Beispielen der Querverweise von Max Scheler (1874-1928) und Helmuth Plessner
(1892-1985) auf Uexkiills Werk dargestellt werden (22-25). Unter den Philosophen gilt
Max Scheler als der erste, der Uexkiills subjektive Biologie und seine Sicht der Tiere
als Subjekte aufgegriffen und gewiirdigt hat (17). In seiner Gegnerschaft zu Charles
Darwin, Herbert Spencer und partiell auch zu Henri Bergson sieht Scheler in Uexkiill
einen Biologen, der die Evolution nicht als einen auf Zufall und Selektion beruhenden
Prozess ansieht, sondern als einen aktiven, kreativen Prozess der Zunahme des Lebens.
Scheler sieht Bergsons elan vital und seine spekulative neovitalistische Biologie kritisch
(17:73,17:78). Er weist der Biologie die Aufgabe zu, sie smust always begin with the basic
relation of an organism to its environment« (17:73), was exakt dem Ansatz Jakob von
Uexkiills entspricht. Scheler scheint insbesondere Uexkiills frithe Arbeiten wie Umwelt
und Innenwelt der Tiere (1909) und Bausteine einer biologischen Weltanschauung (1913) gekannt
zu haben und teilt Uexkiills Sicht, dass unterschiedliche Formen des Lebens weder allein
auf Umwelteinfliisse zuriickzufithren seien, noch dass die Umwelt eine Konstruktion
der Organismen sei, sondern dass Tiere und ihre entsprechende Umwelt eine >Einheit
des Lebens«<bilden (17:73, 17:78).

In seinem Hauptwerk Die Stellung des Menschen im Kosmos (1927) (23) verweist Sche-
ler nicht expressis verbis auf Jakob von Uexkiill. Dies ist zweifelsohne der Grundiiber-
zeugung der zur Gruppe der Philosophischen Anthropologie zihlenden Philosophen ge-
schuldet (19-21), die ihre philosophische Aufgabe darin sahen, die Sonderstellung des
Menschen darzustellen und zu begriinden. Scheler zufolge sind Menschen als Lebewesen
zwar instinktmiRig in bestimmte Umwelten eingebunden, als Personen sind sie jedoch
rationale und weltoffene Wesen. Die Scheler’sche Weltoffenheit des Menschen stehtim Kon-
trast zu Jakob von Uexkiills Sicht, dass auch menschliche Subjekte spezifische Umwelten

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

37


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

haben und dass menschliche Beobachter tierischer Umwelten besondere Umwelten dar-
stellen. Erst durch Addition und Integration der Beobachtungen mehrerer menschlicher
Beobachter von tierischen Umwelten kann so etwas wie eine halbwegs objektive Interpre-
tation der reziproken Beziehungen von tierischen Organismus und Umwelt formuliert
werden. Der Komplexititsgrad menschlicher Umwelten ist Uexkiills Spatwerk zufolge
(3,14) zwar grofRer als derjenige tierischer Umwelten, begriindet jedoch — im Gegensatz
zu Scheler — keine Sonderstellung des Menschen. Scheler teilt Uexkiills Sicht tierischer
Lebewesen als kreative Subjekte — eine Sicht, die in Schelers Anthropologie und Ethik ei-
ne wichtige Rolle spielt. In Schelers politischen Schriften wird seine antidarwinistische
Kritik von Selektion und Anpassung zu einer Kritik des Manchester Kapitalismus, des Uti-
litarismus und der Zivilisation fortgeschrieben, in der Lebewesen ihrer eigenen Werte
entiuflert und auf 6konomische Niitzlichkeit reduziert werden (17:75-76). Zu Schelers
Technik-Philosophie gibt es kein Pendant bei Uexkiill. Schelers Sicht des Ersten Welt-
kriegs als eines philosophischen Kriegs, eines Kampfs deutscher gegen englischer kultu-
reller Uberzeugungen (17:84) dhnelt der Sicht Jakob von Uexkiill (siehe oben unter biogra-
phische Details). Scheler hat sich jedoch von seiner initialen Kriegsbegeisterung spiter
distanziert (17:86).

In seinem philosophischen Hauptwerk Die Stufen des Organischen und der Mensch
(1928) (24) verweist Helmuth Plessner auf die neue Biologie und zitiert neben Hans
Driesch Jakob von Uexkiill. Plessner sieht die neue Biologie als experimentell orientier-
te, empirische Wissenschaft an, die — entgegen Physik und Chemie — die besonderen
Eigenschaften von Lebewesen erforscht. Plessner kritisiert die Einseitigkeit von Dar-
wins auf Anpassung und Selektion fokussierte Evolutionstheorie und sieht in Uexkiills
subjektiver Biologie ein michtiges Gegengewicht gegen die Uberbetonung der Um-
welteinfliisse. Plessner, der bei Hans Driesch Biologie studiert und seine Dissertation
geschrieben hat, antwortet auf Uexkiills subjektive Biologie nicht als Biologe, sondern
als Philosoph der lebenden Natur, der eine >philosophische Biologie« und eine >philo-
sophische Anthropologie« begriinden will (17,18:91). Plessner teilt Uexkiills Kritik des
Anthropozentrismus und anthropomorpher Begriffe bei der Beschreibung des Verhal-
tens von Tieren und sein Plidoyer fiir eine physiologische Beschreibung struktureller
Besonderheiten und funktioneller Kapazititen tierischer Lebewesen (18:90). Plessner
teilt dariiber hinaus Uexkiills Ansatz, die Dichotomie Descartes’ zu iiberwinden, hat
jedoch Zweifel, ob Uexkiills methodologischer Ansatz, sich auf empirische Untersu-
chungen zu beschrinken und anthropomorphe Interpretationen tierischen Verhaltens
zu vermeiden, ausreichend ist und hilt — dhnlich wie Scheler — im Falle des Menschen
auch philosophisch begriindete, nicht-empirische Untersuchungen fiir sinnvoll.

Uexkiills Ansatz ist bottom-up, er geht in Umwelt und Innenwelt der Tiere (1909) (8) und in
der Theoretischen Biologie (1920) (13) von niederen Tieren aus und beriicksichtigt erst in sei-
nen spateren Werken wie den Streifziigen durch tierische Welten (1934) und der Bedeutungs-
lehre (1940) (14) auch die hoheren Tiere und den Menschen. Er sieht allenfalls graduelle
Unterschiede zwischen hoheren Tieren und dem Menschen, jedoch keine fundamenta-
len oder kategorialen Unterschiede. Plessners Ansatz ist top down. In den Stufen des Or-
ganischen und der Mensch (1928) (24) — wie auch in seinen anderen Werken — geht es ihm
um eine Herausarbeitung der Sonderstellung des Menschen gegeniiber hoheren Tieren.
Dazu geht er von grundsitzlichen »Kategorien des Lebens, die weder zu einem Subjekt,

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

noch zu einem Objekt gehoren, aus (18:93) wie z.B. der physikalische Kérper und der le-
bendige Leib, eine vorausgesetzte Ganzheit, eine Grenze zwischen innen und aufden, ein
prareflexives Bewusstsein und Selbstbewusstsein u.a.m. Ausgehend von Gestalt-theore-
tischen Uberlegungen Wolfgang Kéhlers (1887-1967) und tierpsychologischen Untersu-
chungen David Katz’ (1884-1953) und F.].J. Buytendijks (1887-1974) sieht Plessner seinen
eigenen Ansatz als zwischen der Skylla anthropomorpher Beschreibungen der Intelli-
genz, Loyalitit und Liebe einer Tierseele und der Charybdis von Jakob von Uexkiills empi-
rischen Vorgehen gelegenen biologisch-philosophisch begriindeten Weg zu einer neuen
Anthropologie.

Plessnerwiirdigt die itber den Behaviorismus hinausgehende Betonung Uexkiills von
Bauplan-abhingigen tierischen Merkorganen und damit gekoppelten Wirkorganen in sei-
nem allem tierischen Verhalten zugrundeliegenden Funktionskreis, kritisiert aber, dass
Uexkiill das zwischen Organismus und spezifischer Umwelt dazwischengeschaltete Me-
dium, den menschlichen Leib nicht sieht. Plessner vermeidet den Dualismus Descartes’
und eine in den Korper verlagerte Psyche, fiir ihn wird Psychisches in der leiblichen Ex-
pressivitit von Emotionen in Mimik und Gestik sichtbar. Wihrend Uexkilll die einem
Bauplan folgende Kombination verschiedener Elemente zu einem lebendigen Organis-
mus betont, trennt Plessner stirker zwischen der entwicklungsgeschichtlichen Dyna-
mik und der spiteren Statik des Organismus. Fiir die statische Realisation eines Or-
ganismus ist fiir ihn die Grenze zwischen innen und auflen eines Organismus ein ent-
scheidender Aspekt seiner anthropologischen Philosophie, von dem aus er seine The-
se einer zentrischen, instinktihnlichen Aktivitit des Tieres und einer exzentrischen Posi-
tion des Menschen ableitet. Sieht man Maturanas und Varelas Autopoiesie (26) als Wei-
terentwicklung Uexkiill'scher Gedanken zu ineinander verschachtelten Funktionskrei-
sen, dann verliert Plessners fiir die anthropologische Philosophie wichtige Kategorie der
Grenze ihre zentrale Position und wird zu einer abgeleiteten Kategorie der Autopoiesie,
der Selbstentwicklung und Selbstorganisation des Lebendigen.

Insgesamt ist Kriiger (25:104) zuzustimmen, dass Plessner zwar Uexkiills Ansatz auf-
gegriffen und erweitert hat, dass Kochys These (16) jedoch, Uexkiills Ideen seien in zen-
trale Positionen der Philosophischen Anthropologie eingeflossen, so nicht zutrifft.

Uexkiills Funktionskreis und Hans Blumenbergs
phanomenologische Anthropologie

Jakob von Uexkiill hat — Cornelius Borck (geb. 1965) zufolge (27) — den Miinsteraner Philo-
sophen Hans Blumenberg (1920-1996) auf zwei Weisen beeinflusst: zum einen direkt in
der Kontrastierung von Uexkiills Begriffs der Umwelt mit Husserls Begriff der Lebenswelt
und zum andern indirekt via Uexkiills Rezeption durch Ernst Cassirer (5) und durch die
Rezeption von Autoren der Philosophischen Anthropologie wie Max Scheler, Helmuth
Plessner und Arnold Gehlen (s.0.). Blumenbergs Buch Lebenszeit und Weltzeit (28) ist ei-
ne phinomenologische Auseinandersetzung mit der existenziellen Spannung zwischen
der Kiirze der individuellen Lebensspanne und der enormen Raum-Zeit-Dimension des
Universums. Blumenberg geht darin auf Uexkiills Ausfithrungen zur Abhingigkeit zeitli-
cher Beziehungen von sensorischer Erfahrung und timing/Zeitpunkt der Wahrnehmung
ein. Er missbilligt Uexkiills Ansatz, empirisch-wissenschaftliche Daten als Basis fiir na-

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

39


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

turphilosophische Uberlegungen anzusehen und sieht Uexkiills Projekt einer Naturali-
sierung von Kants kritischer Philosophie insofern als falschen Ansatz an, als es wissen-
schaftliche Objektivitit als Grundlage des Bewusstseins ansieht, anstatt die konzeptio-
nelle Abhingigkeit jeglicher Wissenschaft von menschlichem Bewusstsein und philoso-
phischer Reflektion anzuerkennen — eine fundamentale Einsicht Husserls, die dieser als
transzendentale Reduktion bezeichnet hat. Blumenberg priferiert Husserls phinomenolo-
gische Herangehensweise und dessen Begriff der Lebenswelt (29) vor Uexkiills Konzept
der Umwelt. Allerdings greift er bei der Erorterung von Uexkiills Umwelt nicht auf die
Darstellung in Uexkiills Hauptwerk, die Theoretische Biologie (1920) (13), zuriick, sondern
auf Uexkiills Publikation in Naturwissenschaften zuriick (27:190), in der dieser bei der Be-
schreibung der zeitlichen Sequenz von Segmenten der Wahrnehmungswelt von einem
Merkweltentunnel und die entsprechend wahrgenommenen Welt-Aspekte als Umwelttun-
nel spricht. Borcks Interpretation zufolge 16st der Tunnel-Begriff Blumenbergs Kritik
und Widerspruch aus, da die individualistische Sicht der Umwelt seiner Vorstellung von
Intersubjektivitit als Basis von Objektivitit und Bewusstsein widerspricht (27:190). Blu-
menberg zufolge emergieren Bewusstsein und Subjektivitit gemeinsam aus der Inter-
subjektivitit und von der Basis der Intersubjektivitit aus erfolgt die Bildung einer ob-
jektiven Welt — eine Sicht, die gegenwirtig durch Tomasellos Befunde an Primaten und
seiner Deutung der Zeigegeste fiir die shared intentionality im Kontext mit Sprachentwick-
lung und Kommunikation bei der Konstruktion einer objektiven Welt unterstrichen wird
(30-31).

In seinen posthum verdffentlichten Werken Theorie der Lebenswelt (29) und Be-
schreibung des Menschen (32) entwickelt Blumenberg in Kontrast zur dominierenden
Philosophischen Anthropologie eine Anthropologie als phinomenologisches Projekt
(32—34). Hierbei spielt die Transformierung von Uexkiills Funktionskreis und die darin
implizite Bio-Epistemologie in die Phinomenologie eine wichtige Rolle und fungiert als
Beispiel dafiir, wie empirische Daten im Kontext von und im Diskurs mit erkenntnis-
theoretischen und biophilosophischen Konzepten und transzendentalphilosophischen
Problemen unsere gegenwirtigen Vorstellungen zum Denken in Frage stellen (27). (Siehe
nachfolgendes Kapitel Jakob von Uexkiills Der unsterbliche Geist in der Natur und heutige
4E-Konzepte des Geistigen im vorliegenden Buch).

Ernst Cassirers Sicht auf Jakob von Uexkiills Umwelt- und Bedeutungslehre

Ernst Cassirer (1874—1945) und Jakob von Uexkiill (1864—-1944) kannten sich und schitz-
ten sich gegenseitig. Cassirer war mafigeblich daran beteiligt, dass Uexkiill 1920 an die
Universitit Hamburg berufen wurde und ihm ein kleines Institut fiir Meeresforschung,
spiter in Institut fiir Umweltforschung umbenannt, im Botanischen Garten der Univer-
sitdt eingerichtet wurde. Uexkilll setzte sich seinerseits fiir einen Verbleib Cassirers in
Hamburg ein, als die Nationalsozialisten in den Jahren ab 1933 begannen, jiidische Ge-
lehrte aus der Universitit auszuschliefen und zur Emigration zu zwingen.

Cassirer kannte Uexkiills frithe biologisch-naturphilosophische Schriften. Es waren
— Carlo Brentani zufolge (5) — 2 philosophische Probleme, die Ernst Cassirer zu einer in-
tensiveren Beschiftigung mit Jakob von Uexkiills Schriften veranlassten, zum einen das
Problem der Naturteleologie und Uexkiills teleologische Bedeutung des Bauplans fir die

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

Entwicklung lebender Organismen (35) und zum andern seine eigene Priferenz, von der
These des animal symbolicum aus die menschliche Besonderheit zu entwickeln und die
Kultur zu verstehen (36) anstatt wie Uexkiill aus einer biologisch-theoretischen Perspek-
tive.

»Fordert der aus dem menschlichen Handlungszusammenhang gewonnene Begriff
eines Zieles oder Zweckes unsere Naturerkenntnis? So etwa lautet die Frage. Empedo-
kles und Demokrit verneinten sie, Platon und Aristoteles bejahten sie.<, so hat Robert
Spaemann (1927-2018) die jahrtausendalte Frage nach der Naturteleologie zusammen-
gefasst (35:41). Cassirer erkennt zwar an, dass Darwin in seiner Evolutionstheorie mit
den Prinzipien Zufall und Selektion metaphysische finale Ursachen eliminiert und die wis-
senschaftliche physikochemische Kausalitit priferiert hat, hat aber Zweifel, ob der Uex-
killlsche Begrift der PlanmifSigkeit oder einer Kategorie ZweckmdfSigkeit nicht doch eine
wichtige Rolle als Ordnungsprinzip bei der wissenschaftlichen Beschreibung biologi-
scher Phinomene zukommt oder ob dies iiberfliissig ist. Diesem Zweifel liegt Cassirers
Orientierung an der Kantschen Unterscheidung zwischen konstitutiven und regulati-
ven Gebrauch der Idee der ZweckmifSigkeit zugrunde. Die Ablehnung konstitutiver finaler
Ursachen begiinstigt Orientierung und Suche nach vorausgehenden mechanischen Ur-
sachen, ihre Akzeptanz wie z.B. Darwins Verwendung zweckhafter Begrifte wie Fitness,
Daseinskampfund Uberleben des Fittesten kénnte ein weites Feld spekulativer und qua-
litativ andersartiger Phinomene er6ffnen (27). Cassirer weist Formen eines Vitalismus,
der auf raum- und zeitlosen Kriften z.B. in der Embryonalentwicklung beruht (wie z.B.
diejenige von Hans Driesch (1867-1941)), zuriick, kann aber dem Uexkiillschen Begriff des
Bauplans als Entwicklungsplans hin zu einer Struktur, zur Einheit des Organismus, hin
zu einer ganzheitlich wahrnehmbaren Gestalt eine Menge abgewinnen. Brentari zufolge
spricht Cassirer dem Uexkiillschen Naturfaktor harmonisierende Effekte (-a nonmaterial
ordering, a rule of the living process« (27:109)) zu, wihrend Uexkiill im Konzept des Bau-
plans einen nicht genauer beschriebenen Naturfaktor postuliert, dhnlich wie Driesch auf
den Aristotelischen Begriff der Entelechie zuriickgreift und Karl Ernst von Baer von Ziel-
strebigkeit in der Entwicklung von Organismen spricht, um einen Rest an teleologischer
Sichtweise zu umschreiben.

In der Erorterung des Protoplasmaproblems in der Umwelt und Innenwelt der Tiere (8)
spricht Uexkiill dem Protoplasma eine Schliisselrolle im Verstindnis des Lebendigen zu,
verwendet den teleologisch angehauchten Begrift eines Urgestalters des Lebens. Uexkiill
beschreibt, wie in der Amoeba terricola Aktionen des Protoplasmas kontinuierlich wih-
rend des gesamten Lebens des Organismus am Werk sind und nach Bedarf tempori-
re Organe bilden und diese nach erfilllter Funktion wieder abbauen (5,8:33-39). Brenta-
ris Einschitzung vom >rather weak scientific value« (27:111) dieser Beobachtung ist m.E.
falsch, tiber 100 Jahre spiter wird der auflergewdhnlichen Beobachtung und Beschrei-
bung von temporiren Organen durch Jakob von Uexkiill eine grundsitzliche physiologi-
sche Bedeutung fiir alle Zellen zugesprochen (37). In einem anderen Punkt ist ihm je-
doch uneingeschrankt zuzustimmen, dass fir Cassirer in Uexkiills Ansatz eine Wieder-
aufnahme der Kant’schen Idee steckt, dass die mechanische Kausalitit nicht die einzige,
uns zur Verfiigung stehende Regel zur Konstruktion der Welt darstellt und dass Uexkiills
Insistieren auf einem, das Lebendige charakterisierenden Faktor richtig ist, egal ob wir
diesen Naturfaktor als PlanmifSigkeit, als strukturierender Faktor, als FunktionsmdfSigkeit

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

oder als Harmonie bezeichnen (5:111). Cassirer erkennt an, dass jeder Organismus in sich
selbst sein Zentrum hat, dass die verschiedenen Arten der Tierwelt zwar untereinander
in Beziehung stehen, jedoch nicht in der Art, dass sie evolutionsgeschichtlich planmifsig
in einer Reihe auf den Menschen hin verlaufen und im Menschen enden. Uexkiill selbst
hatwiederholt betont, dass wir blind sind fiir Pline der Natur, dass wir aber als Beobach-
ter tierischer Subjekte dem betreffenden tierischen Subjekt als Agent seiner Handlungen
(anthropomorph) Absichten und Ziele unterstellen.

Das zweite philosophische Problem zwischen Uexkiill und Cassirer beruht darauf,
dass Uexkiill Subjekt und Umwelt im engen biologischen Sinn betrachtet, wihrend Cas-
sirer den eher engen Begriff der Umwelt mit dem weiten Begriff der Kultur und der Welt
der symbolischen Formen iiberbaut. (Ein Aspekt, den Thure von Uexkiill mit der Einbe-
ziehung der Peirce’schen Semiotik in seine Theorie der Humanmedizin wieder stirker be-
riicksichtigt.). Wihrend Uexkiill auch in tierischen Lebewesen Subjekte sieht und die sub-
jektspezifischen Umwelten betont, teilt Cassirer den Ansatz der Philosophischen Anthro-
pologie mit der Sonderstellung des Menschen in der Natur, mit Schelers Teilhabe des
Menschen an der Sphire des Geistigen und seiner Weltoffenheit (23), mit Plessners exzen-
trischer Positionalitit (24) und mit Gehlens Auffassung vom Menschen als Mingelwesen
und des Angewiesenseins auf technische und kulturelle Kompensation seiner Mangel
(38). In seinem Versuch iiber den Menschen (39) unterscheidet Cassirer zwischen Zeichen
bzw. Signalen und Symbolen. >Ein Signal ist Teil der physikalischen Seinswelt<. Bei Tie-
ren konnen Zeichen Substitute fir in der Nihe befindliche Dinge sein, die eine auf die
Dinge bezogene Reaktion hervorrufen kénnen. >Ein Symbol ist Teil der menschlichen Be-
deutungswelt. Signale sind >Operatoren, Symbole sind >Designatorenc. Signale haben,
selbst wenn man sie als solche versteht und gebraucht, gleichwohl einen physikalischen
oder substanziellen Gehalt; Symbole haben blof3 einen Funktionswert« (39:58).

Fiir Cassirer haben Mythen, Religion und Wissenschaft eine die Unmittelbarkeit tie-
rischer Reaktionen von Merkwelt auf Wirkwelt unterbrechende Funktion, sie stellen ein
Charakteristikum des langsamen menschlichen Denkens und der verzoégerten menschli-
chen Handlung dar. >Zwischen dem Merknetz und dem Wirknetz, die uns bei allen Tieren
begegnen, finden wir beim Menschen ein drittes Verbindungsglied, das wir als >Symbol-
netz< oder Symbolsystem bezeichnen kdnnen.« (39:49). Der Mensch >lebt nicht mehr in
einem blof} physikalischen, sondern in einem symbolischen Universum. Sprache, My-
thos, Kunst und Religion sind Bestandteile dieses Universums. Sie sind die vielgestal-
tigen Fiden, aus denen das Symbolnetz, das Gespinst menschlicher Erfahrung, gewebt
ist.< (39:50). Bei seiner Betonung der semiotischen Fihigkeiten des Menschen iibersieht
Cassirer Uexkiills semiotische Interpretation z.B. in Umwelt und Innenleben der Tiere, wo
er von einer Ubersetzung in eine nervése Zeichensprache spricht (5:115). Des Weiteren ver-
nachlissigt er Uexkiills Differenzierung in niedere und hohere Tiere und ihre Fihigkeit,
ihre Umwelt aktiv zu gestalten. Hohere Tiere sind Uexkiill zufolge in der Lage, Dinge in
ihrer Komplexitit wahrzunehmen und ihnen so etwas wie Bedeutung zuzuordnen (14).
Uexkiill betont ferner, dass die gleiche Umwelt fiir verschiedene Menschen eine unter-
schiedliche Bedeutung hat - ein Aspekt, den Cassirer - vielleicht in Unkenntnis von Uex-
kils Spatwerk — so differenziert nicht sieht.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

Uexkiills Umwelt- und Bedeutungslehre und Nicolai Hartmanns Aufbau
der realen Welt und das Problem des geistigen Seins

Nicolai Hartmann (1882-1950) war 1925 an die Kélner Universitit berufen worden und
gehorte dort in den Ende-20er Jahren des vergangenen Jahrhunderts zur Kolner Konstel-
lation (20,21) um Max Scheler und Helmuth Plessner. Seine zwar in der Kolner Zeit kon-
zipierten und begonnenen Werke, die ihm Respekt und Anerkennung verschafften, sind
jedoch tiberwiegend erst nach seiner Berufung nach Berlin 1933 erschienen. Hartmann,
der zu Lebzeiten als der im Vergleich zu Plessner bedeutendere Philosoph galt, ist gut
ein Jahrzehnt nach seinem Tod 1950 in Vergessenheit geraten und hat erst in jiingster
Vergangenheit durch Tagungsberichte zu seinem breiten philosophischen Werk (40,41)
wieder neue Aufmerksamkeit erlangt.

Wie oben unter Uexkiills naturphilosophischer Biologie und der Philosophischen An-
thropologie erliutert, war um die Wende des vergangenen Jahrhunderts eine Pattsitua-
tion eingetreten zwischen materialistisch-empiristischer Philosophie, die die Natur in
den Vordergrund riickte, und idealistischen und kulturwissenschaftlichen Philosophien,
die das Subjekt und die geistige Sphire des Menschen in den Vordergrund stellten. Pless-
ners in den Stufen des Organischen programmatisch formulierter Ansatz >Ohne Philoso-
phie der Natur keine Philosophie des Menschen«< war auch Nicolai Hartmanns Ansatz,
der in seiner Marburger Zeit mit seinem Buch Grundziige einer Metaphysik der Evkenntnis
(1921) zunehmend vom Neukantianismus seines Lehrers Hermann Cohen (1842-1918) ab-
geriickt war und sich als Philosoph - ausgehend von der Kategorienlehre Aristoteles’ —
mit einem eigenen Ansatz zu einer neuen Ontologie beschiftigte (42—44). Auch Hartmann
suchte reinen Mittelweg zwischen den Extremen eines naiven Realismus und den speku-
lativen Positionen des Idealismus und ging dabei von der schon fiir den Alltagsverstand
charakteristischen Realititsthese aus (45:252).

Hartmann will einen typischen Fehler alter Ontologien, den Fehler der Heterogeni-
tit, vermeiden, die >die Prinzipien einer bestimmten Gruppe von Erscheinungen ver-
allgemeinern und tber ihren natiirlichen Geltungsbereich hinaus ausdehnenc« (45:254).
In der von ihm konzipierten Schichtenontologie unterscheidet Hartmann vier Katego-
rienschichten des Seins: das Anorganische, das Organische, das Seelische und das Geis-
tige (42—44). Neben diesen genuinen Kategorien der Schichten des realen Seins, die er
Seinskategorien nennt, existieren auch Idealkategorien, Erkenntniskategorien und axio-
logische Kategorien, die er unter den Oberbegriff Modalkategorien zusammenfasst. Die
durchgehende Verbindung der Schichten wird durch Fundamentalkategorien verstirke,
deren Ursprung nicht in irgendeiner Schicht des realen Seins liegt, sondern die selbst ei-
ne eigene Kategorienschicht ausmachen. Diese von Hartmann Seinsgegensitze genannte
Schicht umfasst die Begriffspaare Einheit und Mannigfaltigkeit, Polaritit und Dimen-
sion, Kontinuum und Diskretum, Prinzip und Konkretum, Sein und Nichtsein. Diese
Gegensitze kehren an allen Kategorien der Reihe der Realschichten wieder und durch-
laufen strahlenartig den gesamten Schichtenbau der realen Welt. Zusammen mit der ab-
gewandelten Wiederkehr von Realkategorien niederer Schichten in hoheren Schichten
tragen sie zur Verbindung und Verzahnung des Schichtenaufbaus der realen Welt bei.

Um die GesetzmiRigkeiten des Schichtenaufbaus der Welt klarer herauszustellen,
hat Hartmann verschiedene Gesetze formuliert. Im Gesetz der Schichtenzugehdrigkeit ist

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

43


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

definiert, dass >jede Kategorienschicht zunichst und unmittelbar determinierend nur
fiir die ihr zugehorige Schicht des Konkretums [gilt]; auflerhalb ihrer kann ihre Geltung,
wenn iberhaupt, so nur modifiziert bestehen« (45:255). Im Gesetz des Novums legt Hart-
mann fest, dass jede hohere kategoriale Struktur jeweils eine sneu hinzutretende Einheit
aus einem Guf3«ist und die hoheren Kategorien »ein spezifisches Novumc« zeigen (45:257).
Ausgehend von einem gegebenen Konkretum, egal ob Stein, Pflanze, Tier oder Mensch,
ist Hartmanns Schichtenontologie strukturell so angelegt, dass die Einheit mehrschich-
tiger realer Dinge nicht gefihrdet ist. Um eine einheitliche Verbundenheit der Seins-
schichten im Aufbau der realen Welt zu gewéhrleisten, stellt Hartmann in seinem Gesetz
der Wiederkehr klar, dass nicht alle Kategorien niederer Schichten in hoheren wiederkeh-
ren, sondern dass nur einige Kategorien jeder niederen Schicht in einer hoheren Schicht
wiederkehren.

Ohne auf die schichtenspezifischen Kategorien im Detail einzugehen, soll nachfol-
gend kurz Hartmanns Schicht des Geistigen dargestellt werden. Er unterscheidet inner-
halb der Seinsschicht des Geistigen den personalen Geist, den objektiven Geist und den objekti-
vierten Geist. Der personale Geist ist bei Hartmann die Grundkategorie des geistigen Seins
und ist in die vertikale Ordnung seiner Ontologie integriert. Der objektive Geist ist — an-
ders als bei Hegel (1770-1831) — das in geteilter Mitwelt interpersonell geteilte Geistige.
Der Mensch kann in verschiedenen Entwicklungsstufen seines organischen und seeli-
schen Lebens in unterschiedlichem Ausmaf} und unterschiedlicher Intensitit am perso-
nalen und objektiven Geist teilhaben. Der objektivierte Geist ist das nicht Person- bzw. Ge-
hirn-gebundene, sondern in Bibliotheken und Datenbanken gespeicherte Geistige. Es
kann die Summe des nie von einer einzelnen Person oder kleinen Personengruppe ge-
teilten Wissen der verschiedensten Fachdiziplinen sein und Teilmengen des objektiven
Geistigen unterschiedlicher Zeitepochen umfassen, kann in Teilen in Vergessenheit ge-
raten und Jahrhunderte spiter wieder dechiffriert und verfiigbar, d.h. bewusst gemacht
werden.

Das Pendant zu Jakobs von Uexkiills Begriff der Umwelt, die bei ihm von niederen,
geistlosen Tieren tiber hohere Tiere bis hin zum Menschen unterschiedlich komplexe
Umwelten beinhaltet, ist bei Hartmann die in der Sphire des Geistigen verortete Mitwelt
des personalen und objektiven Geistes. Das Weltverhiltnis des Menschen wird bei Hart-
mann in erster Linie als ein Mitweltverhiltnis gefasst, nicht als ein Subjekt-Objekt-Ver-
hiltnis. >[...] wenn die Grundbeziehung nicht die zu den Objekten der Auflenwelt, son-
dern die zu anderen Menschen der Mitwelt ist, dann ist sie nicht primir die eines erken-
nenden Subjekts, sondern die >der handelnden und Behandlung erfahrenden Personen.
Das gilt Hartmann zufolge fir das gesamte Mensch-Welt-Verhiltnis. Das bedeutet, dass
gegeniiber dem in der philosophischen Tradition betonten sich denke« der Aspekt des
Handelns und damit das »ich arbeites, >ich will etwass, >ich finde mich zurecht in gegebe-
nen Umstindenc etc. in den Vordergrund riickt« (45:264). Mitweltlichkeit ist fir Plessner
eine Vorbedingung fiir exzentrische Personalitit (45:265) und fiir Tomasello im Kontext
mit der Zeigegeste eine Vorbedingung fiir geteilte Intentionalitit und Sprachentwick-
lung (30,31).

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

Literatur

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Otte R. Thure von Uexkiill. Von der Psychosomatischen Medizin zur Integrierten Me-
dizin. Gottingen: Vanderhoeck & Ruprecht; 2001.

Mildenberger F. Umwelt als Vision. Leben und Werk Jakob von Uexkiills (1864—1944).
Stuttgart: Franz Steiner; 2007.

Brentari C. Jakob von Uexkiill. The Discovery of the Umwelt between Biosemiotics
and Theoretical Biology. Dordrecht/Heidelberg/New York: Springer Verlag; 2015.
Chapter 2: The Life and Education of Jakob von Uexkiill. pp. 21-46.

Heredia JM. Jakob von Uexkiill, an intellectual history. In: Michelini F, Kchy K (eds.).
Jakob von Uexkiill and Philosophy — Life, Environments, Anthropology. London —
New York: Routledge; 2020, paperback edition 2021:17-35.

Brentari C. Ernst Cassirer’s reading of Jakob von Uexkiill. Between natural teleol-
ogy and anthropology. In: Michelini F, Kéchy K (eds.). Jakob von Uexkiill and Philoso-
phy — Life, Environments, Anthropology. London — New York: Routledge, paperback
2021:106-121.

Kull K. Jakob von Uexkiill and the study of primary meaning-making. In Michelini F,
Kochy K (eds.). Jakob von Uexkiill and Philosophy - Life, Environments, Anthropol-
ogy. London — New York: Routledge, paperback 2021:220-237.

Hassenstein B. Jakob von Uexkiill (1864-1944). In: Jahn I, Schmitt M (Hg.): Darwin &
Co. Eine Geschichte der Biologie in Portraits II. Miinchen: Verlag C.H. Beck; 2001:
344-364.

von Uexkiill J. Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Julius Springer, 2.Aufl.; 1921.
Nachdruck: Forgotten Books, FB & ¢ Ltd. London: Dalton House; 2015.

von Uexkiill ]. Staatsbiologie. Anatomie — Physiologie — Pathologie des Staates. Ber-
lin: Verlag von Gebriider Paetel, Sonderheft>Deutsche Rundschauc; 1920. Nachdruck:
Bremen: MV-Natural Sciences, MusketierVerlag.

Schnédl G, Sprenger F. Uexkiills Umgebungen: Umweltlehre und rechtes Denken.
Lineburg: meson Press; 2021.

Stella M, Kleisner K. Uexkiillian Umwelt as Science and as Ideology: The Light and
the Dark Side of a Concept: Theory in Biosciences 2010; 129:1. DOI 10.1007/512064-
010-0081-0

Safranski R. Ein Meister aus Deutschland — Heidegger und seine Zeit. Frankfurt: Fi-
scher Taschenbuch; 2001.

von Uexkiill J. Theoretische Biologie. Julius Springer, Berlin, 1928. Nachdruck: Frank-
furt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 20;1973.

von Uexkilll ], Kriszat G. Streifziige durch die Umwelten von Tieren und Menschen.
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopidie rde 13, 1956.

Michelini F, Kéchy K (eds.). Jakob von Uexkiill and Philosophy - Life, Environments,
Anthropology. London — New York: Routledge, paperback 2021.

Kochy K. Helmuth Plessners Biophilosophie als Erweiterung des Uexkiill-Pro-
gramms. In: Kchy K, Michelini F (eds). Zwischen den Kulturen: Plessners >Stufen
des Organischen« im zeithistorischen Kontext. Freiburg: Verlag Karl Alber; 2016:
25-64.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

45


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.
30.

Becker R. Creative life and the ressentiment of Homo faber. How Max Scheler inte-
grates Uexkiill's theory of environment. In: Michelini F, Kéchy K (eds.). Jakob von
Uexkiill and Philosophy - Life, Environments, Anthropology. London — New York:
Routledge, paperback 2021:73-88.

Kriiger H-P. Closed environment and open world. On the significance of Uexkill’s
biology for Helmuth Plessner’s natural philosophy. In: Michelini F, Kéchy K (eds.).
Jakob von Uexkiill and Philosophy — Life, Environments, Anthropology. London —
New York: Routledge, paperback 2021: 89-105.

Haeffner G. Philosophische Anthropologie. Grundkurs Philosophie 1. Stuttgart: W.
Kohlhammer; 1982, 4. Aufl. 2005.

Fischer J. Helmuth Plessner und Max Scheler. Parallelaktion zur Uberwindung des
cartesianischen Dualismus. Funktionen und Folgen einer philosophischen Biologie
fiir die Philosophische Anthropologie. In: Kéchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen den
Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber; 2015: 273-304.

Fischer J. Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung im 20. Jahrhundert.
Freiburg: Karl Alber-Verlag; 2008.

Fischer J. Exzentrische Positionalitit — Studien zu Helmuth Plessner. Weilerswist:
Velbriick Wissenschaft; 2016.

Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Erstdruck 1928. Vollstindige Neu-
ausgabe, herausgegeben von K.-M. Guth. Berlin: Sammlung Hofenberg im Verlag
der Contumax GmbH & Co Kg; 2016.

Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo-
sophische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von G. Dux, O.
Marquard, E. Stéker unter Mitwirkung von RW. Schmidt, A. Wetterer und M.-].
Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1981, suhrkamp taschenbuch wissenschaft
1627, 2003, 2.. Aufl. 2016.

Kriiger H-P. Closed environment and open world. On the significance of Uexkill’s
biology for Helmuth Plessner’s natural philosophy. In: Michelini F, Kochy K (eds.).
Jakob von Uexkiill and Philosophy - Life, Environments, Anthropology. London —
New York: Routledge, paperback 2021: 89-105.

Maturana HR, Varela FJ. Autopoiesis and Cognition. The Realization of the Living.
Boston: D. Reidel, 1979.

Borck C. Hans Blumenberg. The transformation of Uexkill's bioepestemology into
phenomenology. In: Michelini F, Kéchy K (eds.). Jakob von Uexkiill and Philoso-
phy. Life, Environments, Anthropology. London — New York: Routledge, paperback
2021:188-204.

Blumenberg H. Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft 1514; 2001.

Blumenberg H. Theorie der Lebenswelt. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2010.

Tomasello M. Origins of Human Communication. Cambridge (Mass.)/London: MIT
Press, 2008. Deutsch: Tomasello M. Die Urspriinge der menschlichen Kommunika-
tion. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 2009, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2004,
2011.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.
44.

45.

2. Jakab von Uexkiill - Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk

Tomasello M. A Natural History of Human Thinking. Cambridge (Mass.)/London:
Harvard University Press, 2014. Deutsch: Tomasello M. Eine Naturgeschichte des
menschlichen Denkens. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2014.

Blumenberg H. Beschreibung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von
Manfred Sommer). Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissen-
schaft 2091; 2014.

Blumenberg H. Anthropologie: ihre Legitimitit und Rationalitit. In: Blumenberg H.
Beschreibung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von Manfred Som-
mer). Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2091; 2014:
478-549.

Blumenberg H. Leib und Wirklichkeitsbewusstsein. In: Blumenberg H. Beschrei-
bung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von Manfred Sommer).
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2091; 2014:656-
776.

Spaemann R. Naturteleologie und Handlung. In: Spaemann R. Philosophische Es-
says. Stuttgart: Reclam Verlag, bibliographisch erginzte Ausgabe 2012:41-59.
Cassirer E. Philosophie der symbolischen Formen. Band 1-3. Hamburg: Meiner; 2013.
Dolgin E. The shape-shifting blobs that role biology. Nature 2022; 611: 24—27.
Gehlen A. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Frankfurt/M:
Athenium Verlag, 1940, 9. Aufl.; 1971.

Cassirer E. Versuch iiber den Menschen. Einfithrung in eine Philosophie der Kultur.
Hamburg: Felix Meiner Verlag; 2. Aufl. 2007.

Hartung G, Strube C, Wunsch M (Hg.). Von der Systemphilosophie zur systemati-
schen Philosophie — Nicolai Hartmann. Berlin/Boston: de Gruyter; 2012.

Von Kalckreuth M, Schmieg G, Hausen F (Hg.). Nicolai Hartmanns Neue Ontolo-
gie und die Philosophische Anthropologie — Menschliches Leben in Natur und Geist.
Berlin/Boston: de Gruyter; 2019.

Hartmann N. Philosophie der Natur. Abrif3 der speziellen Kategorienlehre. Berlin: de
Gruyter; 1950.

Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. Dritte Auflage. Berlin: de Gruyter; 1964.
Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriss der speziellen Kategorienlehre. 2. Aufla-
ge. Berlin: de Gruyter; 1980.

Wunsch M. Anthropologie des geistigen Seins und Ontologie des Menschen bei
Helmuth Plessner und Nicolai Hartmann. In: Kéchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen
den Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/
Miinchen: Verlag Karl Alber; 2015: 243-271.

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [

47


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

