
2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige 

und heutige Debatten um sein Werk 

›[In den baltischen Ländern (Einfügung O.L.)] ist auch mein Vater aufgewachsen. 
Ich sehe ihn historisch in der Entwicklung von der Romantischen Medizin, die dann 
verteufelt wurde. Er war für mich, genau wie Freud, deshalb ein so eindrucksvol
les Vorbild, weil er ein unbestechlicher Beobachter und unbestechlich in der Suche 
nach der richtigen Terminologie war.‹ 
Thure von Uexküll (190 –2004) (1:11-12) 

Jakob von Uexküll: Biographische Daten 
und wissenschaftliche Arbeitsschwerpunkte 

Biographische Daten zu Jakob von Uexküll (1864–1944) und Erscheinungsdaten seiner 
wichtigsten Publikationen sind von verschiedenen Autoren zusammengetragen worden 
(2–6) und in Tabelle 1 zusammengefasst. An der estländischen Universitätsstadt Tartu 
(früher Dorpat), an der Jakob von Uexküll (1864–1944) studiert hat, gibt es seit 1993 ein 
Jakob von Uexküll-Zentrum mit einen Archiv seiner Zeitschriften-Publikationen und der 
von ihm verfassten Bücher. An der Universität Tartu fanden ferner mehrfach Jakob von 
Uexküll-Lectures statt (6). Die Bandbreite und Tiefe seines biologischen und philosophi
schen Wirkens hat Carlo Brentani in einem lesenswerten Buch ausführlich dargestellt. 
Der Biologe Bernhard Hassenstein (1922–2016) schreibt in seinem Portrait zu Jakob von 
Uexküll: ›In erstaunlich unterschiedlichen Richtungen hat sich Jakob von Uexküll in den 
Wissenschaften, vor allem der Biologie, einen Namen gemacht: 

• als Entdecker einer nach ihm benannten muskelphysiologischen Funktion (Uexküll
sche Dehnungsregel) 

• als Pionier des verhaltensphysiologischen Experiments […] 
• als Begründer einer eigenständigen Umweltlehre und des ersten Instituts für Um

weltforschung 
• als Vordenker der vergleichenden Verhaltensforschung und Schöpfer einiger ihrer 

Grundbegriffe 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

• als Vordenker auch der biokybernetischen Regelungslehre (Funktionskreis mit inhä
renter negativer Rückwirkung) 

• als Urheber einer für damals völlig neuartigen Ausbildungsmethode für Blinden
führhunde 

• und schließlich als einer der ganz wenigen Biologen nach Darwin, deren theore
tischem Werk auch Artikel in philosophischen Lexika und Wörterbüchern gewidmet 
werden‹ (7:344). 

Herkunft und Familiengeschichte 

Die Familie Uexküll ›war seit der Christianisierung im 13. Jahrhundert eng und oft in 
prominenter Funktion mit der Geschichte des Baltikums verbunden. Als Brücke zwi
schen West-, Ost- und Nordeuropa war das Baltikum seit jeher eine multikulturelle Re
gion voller Konflikte, aber auch voller Beispiele für ein friedliches Zusammenleben der 
Menschen verschiedener Kulturkreise.‹ (1:12). Der Name der Barone von Uexküll findet 
sich ›in der Chronica der Provinz Lyffland von Balthasar Russow aus dem 16. Jahrhundert 
[…]. Im Jahr 1558 trotzte ein von Uexküll mit seinen Kriegern der Übermacht eines rus
sischen Heeres, gut 50 Jahre zuvor forderte einer seiner Vorfahren den Magistrat her
aus, indem er dessen Gerichtsbarkeit nicht anerkennen wollte.‹ (1:12). ›Jakob von Uex
külls Vater Alexander setzte sich als Oberbürgermeister der Stadt Reval [heute Tallinn 
(O.L.)] dafür ein, die schwelenden Konflikte zwischen Russen und Deutschen anzuge
hen, und er ließ in der Stadt die erste Wasserleitung legen. Sein Studium hatte ihn nach 
Heidelberg geführt, als Geologe und leidenschaftlicher Naturforscher bereiste er später 
mehrere Länder bis in den Ural.‹ (1:14) Jakob von Uexküll wurde im Jahre 1964 als drittes 
von vier Kindern im Gutshaus Keblas geboren. 

›Im Jahre 1901, gerade von einem Forschungsaufenthalt in Daressalam nach Neapel 
zurückgekehrt, lernte Jakob von Uexküll […] Gudrun von Schwerin und ihre Mutter Luise 
kennen. Beide waren auf dem Weg nach Capri, wo eine Verwandte der Mutter […] eine 
Villa besaß.‹ (1:22). Während die junge Gräfin auf der Rückfahrt nach Neapel mit hohem 
Fieber von Bord gegangen war und sich in einem Hotel erholte, war ihre Mutter, Luise 
von Schwerin, einem Mitarbeiter der Zoologischen Station in Neapel begegnet, der die 
Damen im Hotel besuchte. ›Der 37 Jahre alte Jakob von Uexküll wusste die 14 Jahre jüngere 
Gräfin mit seiner Begeisterung für die Naturforschung anzustecken.‹ (1:22) ›Nach einem 
gemeinsam verbrachten ›Probewinter‹ in Berlin heirateten Gudrun von Schwerin und 
Jakob von Uexküll im Jahr 1903 und zogen nach Heidelberg.‹ (1:25) In Heidelberg kam 
Carl Kuno Thure von Uexküll im März 1908 als zweites von drei Kindern zur Welt, seine 
Schwester Damajanti war 4 Jahre älter, sein Bruder Gösta 1 Jahr jünger. ›Während der 
russischen Aufstände des Jahres 1905 ging Jakob von Uexkülls Elternhaus in Flammen 
auf; er verlor sein in russischen Staatspapieren angelegtes Vermögen. Die Verleihung der 
Ehrendoktorwürde der Medizinischen Fakultät Heidelberg im Jahr 1907 änderte nichts 
an seiner beruflich und finanziell bedrängten Situation.‹ (1:26) 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 31 

Tab. 1: Auswahl biographischer Daten zu Jakob von Uexküll (1864–1944) 

Während eines Heimatbesuchs im Baltikum verlor die Familie von Uexküll durch 
Kriegsausbruch infolge der Russischen Revolution 1917 ihre Ländereien und das gesam
te Vermögen im Baltikum. Über Finnland und Schweden passierten sie mit ihren russi

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

schen Pässen in letzter Stunde die noch offenen deutschen Grenzen und erreichten den 
Stammsitz der Familie von Schwerin in Pommern (1:28). 

Erste Schaffensperiode 

Heredia hat Uexkülls Werk in drei Schaffensphasen mit lebensgeschichtlich beding
ten unterschiedlichen Schwerpunkten unterteilt: die erste Phase umfasst die Jahre 
1892–1905 (4). Ab 1888 studierte Jakob von Uexküll Physiologie an der Universität in 
Heidelberg und war Assistent am Physiologischen Institut bei Wilhelm Kühne, wo 
er sich mit neuromuskulären Studien an Fröschen beschäftigte. 1890 erfolgten seine 
Dissertation und Graduation als Physiologe. In den Folgejahren verbrachte er mehr
fache Forschungsaufenthalte am zoologischen Meeresforschungsinstitut in Neapel 
zu physiologischen Untersuchungen an Einzellern und einfachen Meerestieren wie 
Schleimpilzen, Seeigel und Oktopus. 1899 folgte ein Forschungsaufenthalt in Paris, um 
eine neue chronophotographische Methode zum Studium der Bewegung von Tieren zu 
lernen. Im gleichen Jahr erschien eine vielbeachtete gemeinsame Publikation mit A. 
Bethe und Th. Beer, in der sie sich gegen eine anthropomorphe psychologische Termino
logie in der Interpretation von tierexperimentellen Untersuchungen aussprachen und 
für ein deskriptives Vorgehen und eine objektivere Nomenklatur plädierten. Nach dem 
Tod seines Lehrers W. Kühne 1900 verlor er die Unterstützung durch und später auch 
den Zugang zum Physiologischen Institut in Heidelberg. 1901 lernte er seine spätere 
Frau Gudrun von Schwerin kennen, mit der er drei Kinder hatte. 1905 erschien sein ers
tes Buch Leitfaden in das Studium der experimentellen Biologie der Wassertiere, in dem er sich 
für eine Trennung der Aufgaben der Physiologie und der Biologie, für eine theoretische 
Biologie und gegen metaphysische Spekulationen aussprach. 

›In den 24 Jahren von 1890 bis 1914, also von seinem 26. bis 50. Lebensjahr, studierte 
Jakob von Uexküll – vor allem in verschiedenen Meeresstationen – viele unterschiedli
che Tierarten, und zwar – in der zeitlichen Reihenfolge der jeweils ersten Publikationen: 
Tintenfische (besonders Eledone Moschata), Katzenhai, Seeigel, Wurzelqualle (Rhizosto
ma), Sipunculiden, Schlangensterne, Blutegel, Herzigel, Libellen, Seeanemonen (Anemo
ne sulcata), Pilgermuschel, Flusskrebs. An dieser Vielfalt von Tieren untersuchte er beob
achtend und mit physiologischen Methoden die Tätigkeit vor allem der Muskeln und des 
Nervensystems, und zwar im Sinne eines folgenden, damals neuartigen Programms: Wir 
›müssen die vergleichende Physiologie als neue selbständige Wissenschaft anerkennen, die 
weder der Zoologie angehört, der sie nur die Objekte entlehnt, noch der (Human-)Phy
siologie, deren Methoden sie benutzt‹ (7:346). 

Zweite Schaffensperiode 

Deprimiert über fehlende finanzielle Unterstützung seiner Forschungen durch Institute 
und ambivalente Resonanz seitens seiner Fachkollegen, ließ er sich mit seiner Familie 
1905 in Heidelberg nieder, um seine Ideen zu einer theoretischen Biologie weiter zu ver
folgen. 1907 erschien seine Publikation Die Umrisse einer kommenden Weltanschauung mit 
der Einführung in seine subjektive Biologie und kritischen Anmerkungen zum Darwi
nismus und physikochemischen Erklärungen biologischer Phänomene. 1908 folgte Die 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 33 

neuen Fragen in der experimentellen Biologie, in der er Darwins Evolutionstheorie de Vries’ 
Theorie der Mutationen und Darwins Anpassung seine eigenen Vorstellungen zur Einpas
sung gegenüberstellte. 

Da der (deutsche) Darwinismus Haeckel’scher Prägung die Probleme des Ursprungs 
der Arten unzureichend gelöst und das zentrale Interesse von der Physiologie weg in die 
Ontologie verlagert hatte, blieben – Uexküll zufolge – 2 Forschungslinien der experimen
tellen Biologie übrig: eine, die eine dynamische Finalität präferierte, vertreten von K.E. von 
Baer (1792–1876) und H. Drieschs (1867–1941) Neovitalismus, und eine andere, die eine 
statische Finalität weder kausaler, noch mechanischer, sondern rein struktureller und me
thodologischer Art, präferierte (4). Auch wenn Jakob von Uexküll in seiner Abhandlung 
zum Protoplasmaproblem z.T. neo-vitalistische Überlegungen vertritt, betont er ande
rerseits, dass seine strukturelle Perspektive, seine Betonung des Bauplans, methodolo
gisch und nicht ontologisch bedingt ist (2). In seinem 1909 erschienenen Buch Umwelt 
und Innenwelt der Tiere rekapituliert Uexküll seine sinnes-physiologischen Untersuchun
gen an Meerestieren und erläutert erneut, dass Tiere keine Objekte, sondern Subjekte 
sind, die mit spezifischen Sensitivitäten und a priori-Bedingungen der Wahrnehmung 
ausgestattet sind und sich spezifische Umwelten schaffen (8). Ein weiteres Buch Bausteine 
zu einer biologischen Weltanschauung (1913) vertieft seine Umweltlehre, betont die Rolle der 
Wahrnehmung und stellt die Merkwelten der Tiere für die Konstitution ihrer Umwelten 
heraus. 

Erster Weltkrieg, politische Schriften und 30er Jahre des Nationalsozialismus 

Mit Beginn des Ersten Weltkriegs 1914 und dem Eintritt Englands in den Krieg vermen
gen sich seine aristokratische Herkunft und seine Hochachtung der Deutschen Kultur 
mit seinem Anti-Darwinismus zu einer ideologischen Ablehnung Englands und seiner 
kapitalistischen Industriepolitik und marktorientierten Ethik. In etlichen Essays in po
pulären Zeitschriften greift er in aktuelle politische Diskussionen ein und dehnt seine 
biologische Einsichten z.B. auf Volk und Staat (1915) oder auf Darwin und die englische Moral 
(1917) aus. In seiner Staatsbiologie – Anatomie, Physiologie und Pathologie des Staates (1920, 2. 
Aufl. 1933) (9) überträgt er seine Überzeugungen zum Bauplan eines Organismus und zur 
Funktion der Organe auf den Organismus Staat und seine Wirkorgane, stellt die Monar
chie und eine zentrale Organisationsform in den Vordergrund, betont – im Kapitel Pa
thologie des Staates – seine Ablehnung der parlamentarischen Demokratie und warnt 
vor möglichen Auswirkungen von Parasiten auf die Volksgesundheit und einem Umkip
pen geordneter Familienstrukturen in irrationale Massen (9). Inwieweit hier die trau
matischen Ereignisse des Jahres 1917 mit dem Verlust der familiären Ländereien im Bal
tikum im Rahmen der bolschewistischen Revolution in Erleben und Denken nachwirk
ten, muss offenbleiben. Bemerkenswert ist, dass Uexküll in den 20er Jahren einen (nicht 
erhaltenen) Briefwechsel mit dem englischen Rassenbiologen Chamberlain (1860–1927) 
geführt hat (2–6), in dem es um Darwins Vorstellungen zur Entstehung der Arten und 
wohl auch um die Entstehung von Rassen bzw. die damals aktuellen Vorstellungen zur 
Populationsgenetik und zu Gendriften in Populationen ging. Uexküll hat nie eine gesam
te Abhandlung zu Darwins Evolutionstheorie verfasst, sondern lediglich wiederholt ge

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

gen die seiner Meinung nach chaotischen und planlosen Mechanismen Zufall und Selek
tion argumentiert und seine Vorstellungen von der Planmäßigkeit der Natur verteidigt. 

Ob Uexküll sich mit der Neuauflage der Staatsbiologie (1933) Hoffnungen auf eine stär
kere Anerkennung seiner biologischen Schriften oder Erlangung von Forschungsgeldern 
für sein Institut in Hamburg machte oder gar Träumereien auf mittelfristige Wieder
erlangung der verlorenen Ländereien im Baltikum hegte, ist Spekulation. Neueren Un
tersuchungen von Archivdokumenten zufolge war Jakob von Uexküll zusammen mit an
deren (wie dem Bonner Philosophen Erich Rothacker (1888–1965), dem Juristen und Völ
kerrechtler Carl Schmitt (1888–1985) und dem Freiburger Philosophen Martin Heideg
ger (1889–1976)) in den von den Nationalsozialisten initiierten Ausschuss für Rechtsphi
losophie berufen worden (10:69), einem Ausschuss, dessen Aufgabe der nationalsozia
listische Leiter H. Frank bei der Eröffnungssitzung im Mai 1934 mit den Worten um
schrieb: ›Das Fundament unserer Gesetzesschöpfung sollen die naturgesetzlichen Not
wendigkeiten des Deutschtums sein‹ (10:74). Im Jahr 1934 hat Uexküll wohl an der Er
öffnungssitzung und einer weiteren Sitzung des Ausschusses teilgenommen. ›Für Tä
tigkeiten nach 1934 fehlt es mangels Archivmaterial an Beweisen‹ (10:71-72). Schon 1933 
hatte sich von Uexküll in einem Schreiben gegen die Entlassung seiner jüdischen Kolle
gen Ernst Cassirer (1874–1945) und Otto Cohnheim (später: Kestner (1873–1953)) aus der 
Hamburger Universität eingesetzt (10:49). In seinem 1934 erschienenen Vortrag Die Uni
versitäten als Sinnesorgane des Staates wendet er sich explizit gegen nationalsozialistische 
Vorwürfe der Weltabgewandtheit und Ignoranz gegenüber praktischen Fragen, sieht je
doch die Gefährdungen der Universität – wie schon in seiner Staatsbiologie – in der li
beralen Demokratie (10:82). Zweifelsohne kann man Jakob von Uexküll aufgrund seiner 
aristokratischen Herkunft und Prägung in den Jugendjahren eine konservative und De
mokratieskeptische bis gegnerische Grundhaltung zusprechen. Dass Florian Sprenger 
die verstreute Quellenlage zu Jakob von Uexkülls Nähe oder gar Verstrickung in national
sozialistisches Gedankengut zusammengetragen hat (10), ist zwar löblich, Wortwahl und 
Stil seiner Darstellung lassen jedoch auf Voreingenommenheit und vorschnelle und va
ge Schlussfolgerungen rückschließen. Die Behauptung, ›die Planmäßigkeit ist das Prin
zip, das jedem Individuum – Mensch wie Tier – seinen Ort in der Natur und der Gesell
schaft gibt.‹ (10:31) ist falsch. Sie sieht zwar Uexkülls Ablehnung des Darwinismus und 
der Sicht der Evolution als planloses und chaotisches Geschehen, überträgt jedoch Uexkülls 
aus der zeitlichen Reihenfolge fester Entwicklungsschritte in der Embryonalentwicklung 
und aus der Passung von Bauplan tierischer Organismen und ihrer jeweiligen Umwelt 
gewonnenen Begriff der Planmäßigkeit einfach in einen anderen, einen philosophisch- 
gesellschaftspolitischen Kontext und schließt daraus, dass das Prinzip Planmäßigkeit 
›jedem Individuum – Mensch wie Tier – seinen Ort in der Natur und der Gesellschaft 
gibt.‹ (10:31). Die Behauptung ›Die Umweltlehre ist von Beginn an eine Lehre der rich
tigen Orte‹ (10:24) wird durch zahlreiche Wiederholungen nicht besser. Originalzitate 
aus Uexkülls Schriften zu Sprengers Rede vom ›richtigen Ort‹ (10:24) oder ›totalem Staat‹ 
(10:82) fehlen völlig; bei meiner Re-Lektüre von Uexkülls Schriften konnte ich diese Be
griffe bei von Uexküll nicht finden. Das Kapitel des Co-Autors Gottfried Schnödl (10:107- 
176) unterscheidet sich wohltuend von Sprengers Behauptungen und lässt auf eine tiefer 
gehende und unvoreingenommenere Lektüre von Uexkülls Schriften rückschließen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 35 

Uexkülls Ausdehnung biologischer Erkenntnisse auf Bau und Funktion des Organis
mus Staat in seiner Staatsbiologie ist in der Tat für viele heutige Leser zu antidemokra
tisch, zu konservativ und in Teilen schwer nachvollziehbar. Sprengers These einer Uex
külls ganzheitlicher Sicht geschuldeten Nähe bis Verstrickung in den ›totalen Staat‹ des 
Nationalsozialismus erscheint mir mangels der wenigen von ihm angeführten Fakten 
doch als deutlich übertrieben. Da trifft die Arbeit von Stella und Kleisner (11) mit dem 
Fokus auf den problematischen Begriff der Rasse (bei dem vagen Kenntnisstand zur po
pulationsgenetischen Fragen in den 20er Jahren) schon eher den Kern der Sache. Eine 
umdeutende Vereinnahmung von Jakob von Uexkülls Umweltlehre und der als Beleg an
gesehene (nicht erhaltene) Briefwechsel mit dem englischen Rassenbiologen Chamber
lain mag von rechtsgerichteten politischen Gruppierungen für deren Ziele instrumenta
lisiert werden, von einer Verstrickung in den Nationalsozialismus (›Vor allem ist Uexküll 
sehr viel tiefer in den Nationalsozialismus verstrickt als bisher angenommen‹ (10:12)) zu 
reden, halte ich – anders als im Falle Martin Heideggers (12) – für nicht gerechtfertigt. 

Dritte biologische Schaffensperiode 

Uexkülls dritte Schaffensperiode umfasst – Herredia zufolge (4) – die Jahre 1920 1936. 
Sein Buch Theoretische Biologie (1920) (13) war ein Erfolg. Es folgten mehrere Nachdru
cke, eine Übersetzung ins Englische (1926) und eine zweite deutsche Auflage 1928. Wie 
in Kapitel 1 der Theoretischen Biologie detaillierter ausgeführt, stellt das Buch eine biolo
gisch-philosophische Erweiterung von Kants nur Menschen zugeordneten Bedingungen 
der Möglichkeit der Erkenntnis auf tierische Subjekte dar, einen Versuch der Überwin
dung des Subjekt-Objekt-Dualismus durch den Funktionskreis und eine Transformation 
des abstrakten Konzepts einer objektiven Welt in subjektive Umwelten dar (13). Während 
Uexkülls biologische Schriften der ersten Schaffensperiode von biologischen Fachkol
legen durchaus anerkennend wahrgenommen worden waren, stießen seine über Kant 
hinausgehenden Ausführungen zu einer biologischen Erkenntnislehre und seine Erör
terung des immateriellen Bauplans als Gestalter biologischer Gestalten – wahrscheinlich 
aufgrund der impliziten metaphysischen Konationen – bei seinen wissenschaftlichen 
Kollegen auf fehlende Resonanz. Lediglich Hans Driesch (1867–1941) würdigte, dass Uex
küll mit seiner Theoretischen Biologie das Feld der Physiologie verlassen hat und zur wahren 
Biologie vorgestoßen sei (3:33). Auch der Hamburger Arzt und Physiologe Otto Cohnheim 
(später: Kestner) (1873–1953) war von der Theoretischen Biologie begeistert und erreichte, 
dass Uexküll 1923 auf den internationalen Kongress für Physiologie in Edinburgh einge
laden wurde. Auf Betreiben Cohnheims und Cassirers (1874–1945) erhielt Uexküll 1924 am 
Aquarium im Zoologischen Garten der Universität Hamburg eine Assistentenstelle (un
ter der damals gebräuchlichen Berufsbezeichnung ›wissenschaftlicher Hilfsarbeiter‹). 
1925 wurde er Honorarprofessor und gründete 1927 mit einer Anzahl privater Sponsoren 
das Institut für Umweltforschung der Universität Hamburg, das er zu einem interna
tional anerkannten Forschungsinstitut entwickelte und das er über seine Emeritierung 
1936 hinaus bis 1940 leitete. Unter seiner Supervision erfolgten in den Jahren 1926–1934 
70 wissenschaftliche Publikationen (3:35). Sie bildeten zusammen mit den beiden Aufla
gen seiner Theoretischen Biologie 1920 und 1928 (13) und den 1934 zusammen mit G. Kriszat 

–

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

publizierten Streifzügen durch die Umwelten von Tieren und Menschen (14) seine dritte Schaf
fensperiode. 

Ende der 30er Jahre fanden seine Arbeiten mit E. Sarris zu einer damals völlig neu
artigen Ausbildungsmethode für Blindenführhunde Beachtung und brachten dem In
stitut Forschungsgelder ein. 1940 übernahm Uexkülls Assistent F. Brock die Leitung des 
Instituts, konnte aber das frühere Renommee des Instituts nicht halten. 1959 verlor das 
Institut seine Autonomie und wurde dem Zoologischen Institut und Museum einverleibt 
(3:35). Aufgrund gesundheitlicher Probleme entschieden sich Jakob und Gudrun von Uex
küll 1940 zu einer Umsiedlung in ein Gebiet mit milderem Klima und zogen nach Capri, 
wo Jakob von Uexküll am 24.7.1944 verstarb. 

Philosophische Einordnung von Jakob von Uexkülls Schriften damals und heute 

Jakob von Uexkülls Werk hat in den vergangenen 2 Jahrzehnten ein erstaunliches revival 
erlebt, zahlreiche seiner Bücher sind neu in die englische, französische, spanische, ita
lienische und estländische Sprache übersetzt worden (3,6). National und international 
sind Tagungsberichte und Beiträge zu Sammelbänden von Symposien erschienen, auf 
die für interessierte Leser verwiesen wird (15–18). 

Uexkülls subjektive Biologie und die Philosophische Anthropologie 

Um Uexkülls naturphilosophische Schriften, insbesondere seine Theoretische Biologie 
(13), zu verstehen, ist es hilfreich und sinnvoll, sich das Feld der philosophischen De
batten zur Zeit der Wende des vergangenen Jahrhunderts in Erinnerung zu rufen. Der 
cartesianische Dualismus bestimmte seit dem 17. Jahrhundert in verschiedenen Varian
ten die philosophischen und naturwissenschaftlichen Debatten. Ausgehend von Rene 
Descartes’ (1596–1650) Trennung der denkenden Substanz, res cogitans (Subjekt), von 
der ausgedehnten Substanz, res extensa (physikalischen Natur incl. des menschlichen 
Körpers), wurde seitdem ›alles Wissen (einschließlich des Wissens vom Menschen) ent
weder vom denkenden, autonomen Ich aus entfaltet […] (als Idealismus) oder umgekehrt 
von der Natur, von der Physik her (als Materialismus oder Naturalismus)‹ (19,20:276). 
Aus dem Cartesianismus gingen seit dem 19. Jahrhundert wissenschaftstheoretisch zwei 
verschiedene, sich fortwährend erneuernde Paradigmengruppen (20) hervor, zum einen 
der neuere Naturalismus des Darwinismus als Kernparadigma der Naturwissenschaf
ten, zum andern die Lebensphilosophie (Herbert Spencer (1820–1903), Henri Bergson 
(1859–1941) und die hermeneutische Philosophie der Kultur- und Sozialwissenschaften 
(Wilhelm Dilthey (1833–1911), Hans-Georg Gadamer (1900–2002)) als Kernparadigma 
der Lebens- und Kulturwissenschaften. ›Für den Darwinismus ereignet sich […] die 
Unterscheidung von Natur und Kultur in der Natur selbst, sie ist eine Naturtatsache, 
für den neukantianischen Konstruktivismus wie für die hermeneutische Philosophie 
ist die Unterscheidung von Natur und Kultur hingegen eine Apriorileistung der Kultur.‹ 
(20:277). Beide Theorieansätze stehen in der Erbschaft des cartesianischen Dualismus, das 
evolutionsbiologische Paradigma auf der Seite der res extensa, Lebensphilosophie und 
Kulturalismus auf der Seite der res cogitans. Wissenschaftsgeschichtlich gab es in der 
Folgezeit ›wechselseitige Übernahmeversuche‹: ›der über den Materialismus hinaus

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 37 

gehende Evolutionismus des Organischen übernimmt aufklärend die sozio-kulturelle 
Lebenswelt; umgekehrt kassiert der hermeneutische Kulturalismus das evolutionsbio
logische Paradigma als ein bloß kulturelles Deutungsschema‹ (20:277). 

Wie der Soziologe Joachim Fischer (geb. 1951) detailliert beschreibt, bemühten sich 
Helmuth Plessner (1892–1985) und Max Scheler (1874–1928) um eine neue Antwort auf 
den cartesianischen Dualismus. ›Die Pointe der Philosophischen Anthropologie als Pa
radigma liegt […] in ihrem indirekten Verfahren: nicht mit dem Menschen anzufangen, 
sondern vor dem Sprechen über den Menschen systematisch vom ›Leben‹ zu handeln; 
den Menschen nicht vom Menschen her, von seinen Leistungen her zu verstehen, son
dern im Umweg über etwas Anderes – die Natur. Der springende Punkt ist deshalb der 
theorieinterne Bezug zur Biologie, weil nur darüber die Herausforderung des Darwi
nismus angenommen werden kann, ohne den Idealismus preiszugeben. […]. Durch die 
philosophische Biologie soll in einer Interpretation empirischen Wissens ein eigener Be
griff des Organischen (öffentlich) verantwortet werden, der den Erkenntnissen der Na
tur- und Lebenswissenschaften nicht widerspricht, aber von Beginn an so angelegt und 
so akzentuiert ist, dass sich die ›idealistischen‹ Vermutungen der Menschen über sich 
selbst (Vernunft, Selbstbewusstsein, Intersubjektivität, Kunst, Narrativität, Transzen
denzerfahrung) nicht als bloße adaptive Epiphänomene einer evolutionären Vitalbasis 
herausstellen.‹ (20:278). 

Ausgehend von diesem Hintergrund soll nachfolgend Jakob von Uexkülls Rezep
tion seitens Vertreter der Philosophischen Anthropologie (19–21) exemplarisch an 
den Beispielen der Querverweise von Max Scheler (1874–1928) und Helmuth Plessner 
(1892–1985) auf Uexkülls Werk dargestellt werden (22–25). Unter den Philosophen gilt 
Max Scheler als der erste, der Uexkülls subjektive Biologie und seine Sicht der Tiere 
als Subjekte aufgegriffen und gewürdigt hat (17). In seiner Gegnerschaft zu Charles 
Darwin, Herbert Spencer und partiell auch zu Henri Bergson sieht Scheler in Uexküll 
einen Biologen, der die Evolution nicht als einen auf Zufall und Selektion beruhenden 
Prozess ansieht, sondern als einen aktiven, kreativen Prozess der Zunahme des Lebens. 
Scheler sieht Bergsons elan vital und seine spekulative neovitalistische Biologie kritisch 
(17:73,17:78). Er weist der Biologie die Aufgabe zu, sie ›must always begin with the basic 
relation of an organism to its environment‹ (17:73), was exakt dem Ansatz Jakob von 
Uexkülls entspricht. Scheler scheint insbesondere Uexkülls frühe Arbeiten wie Umwelt 
und Innenwelt der Tiere (1909) und Bausteine einer biologischen Weltanschauung (1913) gekannt 
zu haben und teilt Uexkülls Sicht, dass unterschiedliche Formen des Lebens weder allein 
auf Umwelteinflüsse zurückzuführen seien, noch dass die Umwelt eine Konstruktion 
der Organismen sei, sondern dass Tiere und ihre entsprechende Umwelt eine ›Einheit 
des Lebens‹ bilden (17:73, 17:78). 

In seinem Hauptwerk Die Stellung des Menschen im Kosmos (1927) (23) verweist Sche
ler nicht expressis verbis auf Jakob von Uexküll. Dies ist zweifelsohne der Grundüber
zeugung der zur Gruppe der Philosophischen Anthropologie zählenden Philosophen ge
schuldet (19–21), die ihre philosophische Aufgabe darin sahen, die Sonderstellung des 
Menschen darzustellen und zu begründen. Scheler zufolge sind Menschen als Lebewesen 
zwar instinktmäßig in bestimmte Umwelten eingebunden, als Personen sind sie jedoch 
rationale und weltoffene Wesen. Die Scheler’sche Weltoffenheit des Menschen steht im Kon
trast zu Jakob von Uexkülls Sicht, dass auch menschliche Subjekte spezifische Umwelten 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

haben und dass menschliche Beobachter tierischer Umwelten besondere Umwelten dar
stellen. Erst durch Addition und Integration der Beobachtungen mehrerer menschlicher 
Beobachter von tierischen Umwelten kann so etwas wie eine halbwegs objektive Interpre
tation der reziproken Beziehungen von tierischen Organismus und Umwelt formuliert 
werden. Der Komplexitätsgrad menschlicher Umwelten ist Uexkülls Spätwerk zufolge 
(3,14) zwar größer als derjenige tierischer Umwelten, begründet jedoch – im Gegensatz 
zu Scheler – keine Sonderstellung des Menschen. Scheler teilt Uexkülls Sicht tierischer 
Lebewesen als kreative Subjekte – eine Sicht, die in Schelers Anthropologie und Ethik ei
ne wichtige Rolle spielt. In Schelers politischen Schriften wird seine antidarwinistische 
Kritik von Selektion und Anpassung zu einer Kritik des Manchester Kapitalismus, des Uti
litarismus und der Zivilisation fortgeschrieben, in der Lebewesen ihrer eigenen Werte 
entäußert und auf ökonomische Nützlichkeit reduziert werden (17:75-76). Zu Schelers 
Technik-Philosophie gibt es kein Pendant bei Uexküll. Schelers Sicht des Ersten Welt
kriegs als eines philosophischen Kriegs, eines Kampfs deutscher gegen englischer kultu
reller Überzeugungen (17:84) ähnelt der Sicht Jakob von Uexküll (siehe oben unter biogra
phische Details). Scheler hat sich jedoch von seiner initialen Kriegsbegeisterung später 
distanziert (17:86). 

In seinem philosophischen Hauptwerk Die Stufen des Organischen und der Mensch 
(1928) (24) verweist Helmuth Plessner auf die neue Biologie und zitiert neben Hans 
Driesch Jakob von Uexküll. Plessner sieht die neue Biologie als experimentell orientier
te, empirische Wissenschaft an, die – entgegen Physik und Chemie – die besonderen 
Eigenschaften von Lebewesen erforscht. Plessner kritisiert die Einseitigkeit von Dar
wins auf Anpassung und Selektion fokussierte Evolutionstheorie und sieht in Uexkülls 
subjektiver Biologie ein mächtiges Gegengewicht gegen die Überbetonung der Um
welteinflüsse. Plessner, der bei Hans Driesch Biologie studiert und seine Dissertation 
geschrieben hat, antwortet auf Uexkülls subjektive Biologie nicht als Biologe, sondern 
als Philosoph der lebenden Natur, der eine ›philosophische Biologie‹ und eine ›philo
sophische Anthropologie‹ begründen will (17,18:91). Plessner teilt Uexkülls Kritik des 
Anthropozentrismus und anthropomorpher Begriffe bei der Beschreibung des Verhal
tens von Tieren und sein Plädoyer für eine physiologische Beschreibung struktureller 
Besonderheiten und funktioneller Kapazitäten tierischer Lebewesen (18:90). Plessner 
teilt darüber hinaus Uexkülls Ansatz, die Dichotomie Descartes’ zu überwinden, hat 
jedoch Zweifel, ob Uexkülls methodologischer Ansatz, sich auf empirische Untersu
chungen zu beschränken und anthropomorphe Interpretationen tierischen Verhaltens 
zu vermeiden, ausreichend ist und hält – ähnlich wie Scheler – im Falle des Menschen 
auch philosophisch begründete, nicht-empirische Untersuchungen für sinnvoll. 

Uexkülls Ansatz ist bottom-up, er geht in Umwelt und Innenwelt der Tiere (1909) (8) und in 
der Theoretischen Biologie (1920) (13) von niederen Tieren aus und berücksichtigt erst in sei
nen späteren Werken wie den Streifzügen durch tierische Welten (1934) und der Bedeutungs
lehre (1940) (14) auch die höheren Tiere und den Menschen. Er sieht allenfalls graduelle 
Unterschiede zwischen höheren Tieren und dem Menschen, jedoch keine fundamenta
len oder kategorialen Unterschiede. Plessners Ansatz ist top down. In den Stufen des Or
ganischen und der Mensch (1928) (24) – wie auch in seinen anderen Werken – geht es ihm 
um eine Herausarbeitung der Sonderstellung des Menschen gegenüber höheren Tieren. 
Dazu geht er von grundsätzlichen ›Kategorien des Lebens‹, die weder zu einem Subjekt, 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 39 

noch zu einem Objekt gehören, aus (18:93) wie z.B. der physikalische Körper und der le
bendige Leib, eine vorausgesetzte Ganzheit, eine Grenze zwischen innen und außen, ein 
präreflexives Bewusstsein und Selbstbewusstsein u.a.m. Ausgehend von Gestalt-theore
tischen Überlegungen Wolfgang Köhlers (1887–1967) und tierpsychologischen Untersu
chungen David Katz’ (1884–1953) und F.J.J. Buytendijks (1887–1974) sieht Plessner seinen 
eigenen Ansatz als zwischen der Skylla anthropomorpher Beschreibungen der Intelli
genz, Loyalität und Liebe einer Tierseele und der Charybdis von Jakob von Uexkülls empi
rischen Vorgehen gelegenen biologisch-philosophisch begründeten Weg zu einer neuen 
Anthropologie. 

Plessner würdigt die über den Behaviorismus hinausgehende Betonung Uexkülls von 
Bauplan-abhängigen tierischen Merkorganen und damit gekoppelten Wirkorganen in sei
nem allem tierischen Verhalten zugrundeliegenden Funktionskreis, kritisiert aber, dass 
Uexküll das zwischen Organismus und spezifischer Umwelt dazwischengeschaltete Me
dium, den menschlichen Leib nicht sieht. Plessner vermeidet den Dualismus Descartes’ 
und eine in den Körper verlagerte Psyche, für ihn wird Psychisches in der leiblichen Ex
pressivität von Emotionen in Mimik und Gestik sichtbar. Während Uexküll die einem 
Bauplan folgende Kombination verschiedener Elemente zu einem lebendigen Organis
mus betont, trennt Plessner stärker zwischen der entwicklungsgeschichtlichen Dyna
mik und der späteren Statik des Organismus. Für die statische Realisation eines Or
ganismus ist für ihn die Grenze zwischen innen und außen eines Organismus ein ent
scheidender Aspekt seiner anthropologischen Philosophie, von dem aus er seine The

se einer zentrischen, instinktähnlichen Aktivität des Tieres und einer exzentrischen Posi
tion des Menschen ableitet. Sieht man Maturanas und Varelas Autopoiesie (26) als Wei
terentwicklung Uexküll’scher Gedanken zu ineinander verschachtelten Funktionskrei
sen, dann verliert Plessners für die anthropologische Philosophie wichtige Kategorie der 
Grenze ihre zentrale Position und wird zu einer abgeleiteten Kategorie der Autopoiesie, 
der Selbstentwicklung und Selbstorganisation des Lebendigen. 

Insgesamt ist Krüger (25:104) zuzustimmen, dass Plessner zwar Uexkülls Ansatz auf
gegriffen und erweitert hat, dass Köchys These (16) jedoch, Uexkülls Ideen seien in zen
trale Positionen der Philosophischen Anthropologie eingeflossen, so nicht zutrifft. 

Uexkülls Funktionskreis und Hans Blumenbergs 
phänomenologische Anthropologie 

Jakob von Uexküll hat – Cornelius Borck (geb. 1965) zufolge (27) – den Münsteraner Philo
sophen Hans Blumenberg (1920–1996) auf zwei Weisen beeinflusst: zum einen direkt in 
der Kontrastierung von Uexkülls Begriffs der Umwelt mit Husserls Begriff der Lebenswelt 
und zum andern indirekt via Uexkülls Rezeption durch Ernst Cassirer (5) und durch die 
Rezeption von Autoren der Philosophischen Anthropologie wie Max Scheler, Helmuth 
Plessner und Arnold Gehlen (s.o.). Blumenbergs Buch Lebenszeit und Weltzeit (28) ist ei
ne phänomenologische Auseinandersetzung mit der existenziellen Spannung zwischen 
der Kürze der individuellen Lebensspanne und der enormen Raum-Zeit-Dimension des 
Universums. Blumenberg geht darin auf Uexkülls Ausführungen zur Abhängigkeit zeitli
cher Beziehungen von sensorischer Erfahrung und timing/Zeitpunkt der Wahrnehmung 
ein. Er missbilligt Uexkülls Ansatz, empirisch-wissenschaftliche Daten als Basis für na

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

turphilosophische Überlegungen anzusehen und sieht Uexkülls Projekt einer Naturali
sierung von Kants kritischer Philosophie insofern als falschen Ansatz an, als es wissen
schaftliche Objektivität als Grundlage des Bewusstseins ansieht, anstatt die konzeptio
nelle Abhängigkeit jeglicher Wissenschaft von menschlichem Bewusstsein und philoso
phischer Reflektion anzuerkennen – eine fundamentale Einsicht Husserls, die dieser als 
transzendentale Reduktion bezeichnet hat. Blumenberg präferiert Husserls phänomenolo
gische Herangehensweise und dessen Begriff der Lebenswelt (29) vor Uexkülls Konzept 
der Umwelt. Allerdings greift er bei der Erörterung von Uexkülls Umwelt nicht auf die 
Darstellung in Uexkülls Hauptwerk, die Theoretische Biologie (1920) (13), zurück, sondern 
auf Uexkülls Publikation in Naturwissenschaften zurück (27:190), in der dieser bei der Be
schreibung der zeitlichen Sequenz von Segmenten der Wahrnehmungswelt von einem 
Merkweltentunnel und die entsprechend wahrgenommenen Welt-Aspekte als Umwelttun
nel spricht. Borcks Interpretation zufolge löst der Tunnel-Begriff Blumenbergs Kritik 
und Widerspruch aus, da die individualistische Sicht der Umwelt seiner Vorstellung von 
Intersubjektivität als Basis von Objektivität und Bewusstsein widerspricht (27:190). Blu
menberg zufolge emergieren Bewusstsein und Subjektivität gemeinsam aus der Inter
subjektivität und von der Basis der Intersubjektivität aus erfolgt die Bildung einer ob
jektiven Welt – eine Sicht, die gegenwärtig durch Tomasellos Befunde an Primaten und 
seiner Deutung der Zeigegeste für die shared intentionality im Kontext mit Sprachentwick
lung und Kommunikation bei der Konstruktion einer objektiven Welt unterstrichen wird 
(30–31). 

In seinen posthum veröffentlichten Werken Theorie der Lebenswelt (29) und Be
schreibung des Menschen (32) entwickelt Blumenberg in Kontrast zur dominierenden 
Philosophischen Anthropologie eine Anthropologie als phänomenologisches Projekt 
(32–34). Hierbei spielt die Transformierung von Uexkülls Funktionskreis und die darin 
implizite Bio-Epistemologie in die Phänomenologie eine wichtige Rolle und fungiert als 
Beispiel dafür, wie empirische Daten im Kontext von und im Diskurs mit erkenntnis
theoretischen und biophilosophischen Konzepten und transzendentalphilosophischen 
Problemen unsere gegenwärtigen Vorstellungen zum Denken in Frage stellen (27). (Siehe 
nachfolgendes Kapitel Jakob von Uexkülls Der unsterbliche Geist in der Natur und heutige 
4E-Konzepte des Geistigen im vorliegenden Buch). 

Ernst Cassirers Sicht auf Jakob von Uexkülls Umwelt- und Bedeutungslehre 

Ernst Cassirer (1874–1945) und Jakob von Uexküll (1864–1944) kannten sich und schätz
ten sich gegenseitig. Cassirer war maßgeblich daran beteiligt, dass Uexküll 1920 an die 
Universität Hamburg berufen wurde und ihm ein kleines Institut für Meeresforschung, 
später in Institut für Umweltforschung umbenannt, im Botanischen Garten der Univer
sität eingerichtet wurde. Uexküll setzte sich seinerseits für einen Verbleib Cassirers in 
Hamburg ein, als die Nationalsozialisten in den Jahren ab 1933 begannen, jüdische Ge
lehrte aus der Universität auszuschließen und zur Emigration zu zwingen. 

Cassirer kannte Uexkülls frühe biologisch-naturphilosophische Schriften. Es waren 
– Carlo Brentani zufolge (5) – 2 philosophische Probleme, die Ernst Cassirer zu einer in
tensiveren Beschäftigung mit Jakob von Uexkülls Schriften veranlassten, zum einen das 
Problem der Naturteleologie und Uexkülls teleologische Bedeutung des Bauplans für die 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 41 

Entwicklung lebender Organismen (35) und zum andern seine eigene Präferenz, von der 
These des animal symbolicum aus die menschliche Besonderheit zu entwickeln und die 
Kultur zu verstehen (36) anstatt wie Uexküll aus einer biologisch-theoretischen Perspek
tive. 

›Fördert der aus dem menschlichen Handlungszusammenhang gewonnene Begriff 
eines Zieles oder Zweckes unsere Naturerkenntnis? So etwa lautet die Frage. Empedo
kles und Demokrit verneinten sie, Platon und Aristoteles bejahten sie.‹, so hat Robert 
Spaemann (1927–2018) die jahrtausendalte Frage nach der Naturteleologie zusammen
gefasst (35:41). Cassirer erkennt zwar an, dass Darwin in seiner Evolutionstheorie mit 
den Prinzipien Zufall und Selektion metaphysische finale Ursachen eliminiert und die wis
senschaftliche physikochemische Kausalität präferiert hat, hat aber Zweifel, ob der Uex
küllsche Begriff der Planmäßigkeit oder einer Kategorie Zweckmäßigkeit nicht doch eine 
wichtige Rolle als Ordnungsprinzip bei der wissenschaftlichen Beschreibung biologi
scher Phänomene zukommt oder ob dies überflüssig ist. Diesem Zweifel liegt Cassirers 
Orientierung an der Kantschen Unterscheidung zwischen konstitutiven und regulati
ven Gebrauch der Idee der Zweckmäßigkeit zugrunde. Die Ablehnung konstitutiver finaler 
Ursachen begünstigt Orientierung und Suche nach vorausgehenden mechanischen Ur
sachen, ihre Akzeptanz wie z.B. Darwins Verwendung zweckhafter Begriffe wie Fitness, 
Daseinskampf und Überleben des Fittesten könnte ein weites Feld spekulativer und qua
litativ andersartiger Phänomene eröffnen (27). Cassirer weist Formen eines Vitalismus, 
der auf raum- und zeitlosen Kräften z.B. in der Embryonalentwicklung beruht (wie z.B. 
diejenige von Hans Driesch (1867–1941)), zurück, kann aber dem Uexküllschen Begriff des 
Bauplans als Entwicklungsplans hin zu einer Struktur, zur Einheit des Organismus, hin 
zu einer ganzheitlich wahrnehmbaren Gestalt eine Menge abgewinnen. Brentari zufolge 
spricht Cassirer dem Uexküllschen Naturfaktor harmonisierende Effekte (›a nonmaterial 
ordering, a rule of the living process‹ (27:109)) zu, während Uexküll im Konzept des Bau
plans einen nicht genauer beschriebenen Naturfaktor postuliert, ähnlich wie Driesch auf 
den Aristotelischen Begriff der Entelechie zurückgreift und Karl Ernst von Baer von Ziel
strebigkeit in der Entwicklung von Organismen spricht, um einen Rest an teleologischer 
Sichtweise zu umschreiben. 

In der Erörterung des Protoplasmaproblems in der Umwelt und Innenwelt der Tiere (8) 
spricht Uexküll dem Protoplasma eine Schlüsselrolle im Verständnis des Lebendigen zu, 
verwendet den teleologisch angehauchten Begriff eines Urgestalters des Lebens. Uexküll 
beschreibt, wie in der Amoeba terricola Aktionen des Protoplasmas kontinuierlich wäh
rend des gesamten Lebens des Organismus am Werk sind und nach Bedarf temporä
re Organe bilden und diese nach erfüllter Funktion wieder abbauen (5,8:33-39). Brenta
ris Einschätzung vom ›rather weak scientific value‹ (27:111) dieser Beobachtung ist m.E. 
falsch, über 100 Jahre später wird der außergewöhnlichen Beobachtung und Beschrei
bung von temporären Organen durch Jakob von Uexküll eine grundsätzliche physiologi
sche Bedeutung für alle Zellen zugesprochen (37). In einem anderen Punkt ist ihm je
doch uneingeschränkt zuzustimmen, dass für Cassirer in Uexkülls Ansatz eine Wieder
aufnahme der Kant’schen Idee steckt, dass die mechanische Kausalität nicht die einzige, 
uns zur Verfügung stehende Regel zur Konstruktion der Welt darstellt und dass Uexkülls 
Insistieren auf einem, das Lebendige charakterisierenden Faktor richtig ist, egal ob wir 
diesen Naturfaktor als Planmäßigkeit, als strukturierender Faktor, als Funktionsmäßigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

oder als Harmonie bezeichnen (5:111). Cassirer erkennt an, dass jeder Organismus in sich 
selbst sein Zentrum hat, dass die verschiedenen Arten der Tierwelt zwar untereinander 
in Beziehung stehen, jedoch nicht in der Art, dass sie evolutionsgeschichtlich planmäßig 
in einer Reihe auf den Menschen hin verlaufen und im Menschen enden. Uexküll selbst 
hat wiederholt betont, dass wir blind sind für Pläne der Natur, dass wir aber als Beobach
ter tierischer Subjekte dem betreffenden tierischen Subjekt als Agent seiner Handlungen 
(anthropomorph) Absichten und Ziele unterstellen. 

Das zweite philosophische Problem zwischen Uexküll und Cassirer beruht darauf, 
dass Uexküll Subjekt und Umwelt im engen biologischen Sinn betrachtet, während Cas
sirer den eher engen Begriff der Umwelt mit dem weiten Begriff der Kultur und der Welt 
der symbolischen Formen überbaut. (Ein Aspekt, den Thure von Uexküll mit der Einbe
ziehung der Peirce’schen Semiotik in seine Theorie der Humanmedizin wieder stärker be
rücksichtigt.). Während Uexküll auch in tierischen Lebewesen Subjekte sieht und die sub
jektspezifischen Umwelten betont, teilt Cassirer den Ansatz der Philosophischen Anthro
pologie mit der Sonderstellung des Menschen in der Natur, mit Schelers Teilhabe des 
Menschen an der Sphäre des Geistigen und seiner Weltoffenheit (23), mit Plessners exzen
trischer Positionalität (24) und mit Gehlens Auffassung vom Menschen als Mängelwesen 
und des Angewiesenseins auf technische und kulturelle Kompensation seiner Mängel 
(38). In seinem Versuch über den Menschen (39) unterscheidet Cassirer zwischen Zeichen 
bzw. Signalen und Symbolen. ›Ein Signal ist Teil der physikalischen Seinswelt‹. Bei Tie
ren können Zeichen Substitute für in der Nähe befindliche Dinge sein, die eine auf die 
Dinge bezogene Reaktion hervorrufen können. ›Ein Symbol ist Teil der menschlichen Be
deutungswelt. Signale sind ›Operatoren‹, Symbole sind ›Designatoren‹. Signale haben, 
selbst wenn man sie als solche versteht und gebraucht, gleichwohl einen physikalischen 
oder substanziellen Gehalt; Symbole haben bloß einen Funktionswert‹ (39:58). 

Für Cassirer haben Mythen, Religion und Wissenschaft eine die Unmittelbarkeit tie
rischer Reaktionen von Merkwelt auf Wirkwelt unterbrechende Funktion, sie stellen ein 
Charakteristikum des langsamen menschlichen Denkens und der verzögerten menschli
chen Handlung dar. ›Zwischen dem Merknetz und dem Wirknetz, die uns bei allen Tieren 
begegnen, finden wir beim Menschen ein drittes Verbindungsglied, das wir als ›Symbol
netz‹ oder Symbolsystem bezeichnen können.‹ (39:49). Der Mensch ›lebt nicht mehr in 
einem bloß physikalischen, sondern in einem symbolischen Universum. Sprache, My
thos, Kunst und Religion sind Bestandteile dieses Universums. Sie sind die vielgestal
tigen Fäden, aus denen das Symbolnetz, das Gespinst menschlicher Erfahrung, gewebt 
ist.‹ (39:50). Bei seiner Betonung der semiotischen Fähigkeiten des Menschen übersieht 
Cassirer Uexkülls semiotische Interpretation z.B. in Umwelt und Innenleben der Tiere, wo 
er von einer Übersetzung in eine nervöse Zeichensprache spricht (5:115). Des Weiteren ver
nachlässigt er Uexkülls Differenzierung in niedere und höhere Tiere und ihre Fähigkeit, 
ihre Umwelt aktiv zu gestalten. Höhere Tiere sind Uexküll zufolge in der Lage, Dinge in 
ihrer Komplexität wahrzunehmen und ihnen so etwas wie Bedeutung zuzuordnen (14). 
Uexküll betont ferner, dass die gleiche Umwelt für verschiedene Menschen eine unter
schiedliche Bedeutung hat – ein Aspekt, den Cassirer – vielleicht in Unkenntnis von Uex
külls Spätwerk – so differenziert nicht sieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 43 

Uexkülls Umwelt- und Bedeutungslehre und Nicolai Hartmanns Aufbau 
der realen Welt und das Problem des geistigen Seins 

Nicolai Hartmann (1882–1950) war 1925 an die Kölner Universität berufen worden und 
gehörte dort in den Ende-20er Jahren des vergangenen Jahrhunderts zur Kölner Konstel
lation (20,21) um Max Scheler und Helmuth Plessner. Seine zwar in der Kölner Zeit kon
zipierten und begonnenen Werke, die ihm Respekt und Anerkennung verschafften, sind 
jedoch überwiegend erst nach seiner Berufung nach Berlin 1933 erschienen. Hartmann, 
der zu Lebzeiten als der im Vergleich zu Plessner bedeutendere Philosoph galt, ist gut 
ein Jahrzehnt nach seinem Tod 1950 in Vergessenheit geraten und hat erst in jüngster 
Vergangenheit durch Tagungsberichte zu seinem breiten philosophischen Werk (40,41) 
wieder neue Aufmerksamkeit erlangt. 

Wie oben unter Uexkülls naturphilosophischer Biologie und der Philosophischen An
thropologie erläutert, war um die Wende des vergangenen Jahrhunderts eine Pattsitua
tion eingetreten zwischen materialistisch-empiristischer Philosophie, die die Natur in 
den Vordergrund rückte, und idealistischen und kulturwissenschaftlichen Philosophien, 
die das Subjekt und die geistige Sphäre des Menschen in den Vordergrund stellten. Pless
ners in den Stufen des Organischen programmatisch formulierter Ansatz ›Ohne Philoso
phie der Natur keine Philosophie des Menschen‹ war auch Nicolai Hartmanns Ansatz, 
der in seiner Marburger Zeit mit seinem Buch Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis 
(1921) zunehmend vom Neukantianismus seines Lehrers Hermann Cohen (1842–1918) ab
gerückt war und sich als Philosoph – ausgehend von der Kategorienlehre Aristoteles’ – 
mit einem eigenen Ansatz zu einer neuen Ontologie beschäftigte (42–44). Auch Hartmann 
suchte ›einen Mittelweg zwischen den Extremen eines naiven Realismus und den speku
lativen Positionen des Idealismus und ging dabei von der schon für den Alltagsverstand 
charakteristischen Realitätsthese aus (45:252). 

Hartmann will einen typischen Fehler alter Ontologien, den Fehler der Heterogeni
tät, vermeiden, die ›die Prinzipien einer bestimmten Gruppe von Erscheinungen ver
allgemeinern und über ihren natürlichen Geltungsbereich hinaus ausdehnen‹ (45:254). 
In der von ihm konzipierten Schichtenontologie unterscheidet Hartmann vier Katego
rienschichten des Seins: das Anorganische, das Organische, das Seelische und das Geis
tige (42–44). Neben diesen genuinen Kategorien der Schichten des realen Seins, die er 
Seinskategorien nennt, existieren auch Idealkategorien, Erkenntniskategorien und axio
logische Kategorien, die er unter den Oberbegriff Modalkategorien zusammenfasst. Die 
durchgehende Verbindung der Schichten wird durch Fundamentalkategorien verstärkt, 
deren Ursprung nicht in irgendeiner Schicht des realen Seins liegt, sondern die selbst ei
ne eigene Kategorienschicht ausmachen. Diese von Hartmann Seinsgegensätze genannte 
Schicht umfasst die Begriffspaare Einheit und Mannigfaltigkeit, Polarität und Dimen
sion, Kontinuum und Diskretum, Prinzip und Konkretum, Sein und Nichtsein. Diese 
Gegensätze kehren an allen Kategorien der Reihe der Realschichten wieder und durch
laufen strahlenartig den gesamten Schichtenbau der realen Welt. Zusammen mit der ab
gewandelten Wiederkehr von Realkategorien niederer Schichten in höheren Schichten 
tragen sie zur Verbindung und Verzahnung des Schichtenaufbaus der realen Welt bei. 

Um die Gesetzmäßigkeiten des Schichtenaufbaus der Welt klarer herauszustellen, 
hat Hartmann verschiedene Gesetze formuliert. Im Gesetz der Schichtenzugehörigkeit ist 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

definiert, dass ›jede Kategorienschicht zunächst und unmittelbar determinierend nur 
für die ihr zugehörige Schicht des Konkretums [gilt]; außerhalb ihrer kann ihre Geltung, 
wenn überhaupt, so nur modifiziert bestehen‹ (45:255). Im Gesetz des Novums legt Hart
mann fest, dass jede höhere kategoriale Struktur jeweils eine ›neu hinzutretende Einheit 
aus einem Guß‹ ist und die höheren Kategorien ›ein spezifisches Novum‹ zeigen (45:257). 
Ausgehend von einem gegebenen Konkretum, egal ob Stein, Pflanze, Tier oder Mensch, 
ist Hartmanns Schichtenontologie strukturell so angelegt, dass die Einheit mehrschich
tiger realer Dinge nicht gefährdet ist. Um eine einheitliche Verbundenheit der Seins
schichten im Aufbau der realen Welt zu gewährleisten, stellt Hartmann in seinem Gesetz 
der Wiederkehr klar, dass nicht alle Kategorien niederer Schichten in höheren wiederkeh
ren, sondern dass nur einige Kategorien jeder niederen Schicht in einer höheren Schicht 
wiederkehren. 

Ohne auf die schichtenspezifischen Kategorien im Detail einzugehen, soll nachfol
gend kurz Hartmanns Schicht des Geistigen dargestellt werden. Er unterscheidet inner
halb der Seinsschicht des Geistigen den personalen Geist, den objektiven Geist und den objekti
vierten Geist. Der personale Geist ist bei Hartmann die Grundkategorie des geistigen Seins 
und ist in die vertikale Ordnung seiner Ontologie integriert. Der objektive Geist ist – an
ders als bei Hegel (1770–1831) – das in geteilter Mitwelt interpersonell geteilte Geistige. 
Der Mensch kann in verschiedenen Entwicklungsstufen seines organischen und seeli
schen Lebens in unterschiedlichem Ausmaß und unterschiedlicher Intensität am perso
nalen und objektiven Geist teilhaben. Der objektivierte Geist ist das nicht Person- bzw. Ge
hirn-gebundene, sondern in Bibliotheken und Datenbanken gespeicherte Geistige. Es 
kann die Summe des nie von einer einzelnen Person oder kleinen Personengruppe ge
teilten Wissen der verschiedensten Fachdiziplinen sein und Teilmengen des objektiven 
Geistigen unterschiedlicher Zeitepochen umfassen, kann in Teilen in Vergessenheit ge
raten und Jahrhunderte später wieder dechiffriert und verfügbar, d.h. bewusst gemacht 
werden. 

Das Pendant zu Jakobs von Uexkülls Begriff der Umwelt, die bei ihm von niederen, 
geistlosen Tieren über höhere Tiere bis hin zum Menschen unterschiedlich komplexe 
Umwelten beinhaltet, ist bei Hartmann die in der Sphäre des Geistigen verortete Mitwelt 
des personalen und objektiven Geistes. Das Weltverhältnis des Menschen wird bei Hart
mann in erster Linie als ein Mitweltverhältnis gefasst, nicht als ein Subjekt-Objekt-Ver
hältnis. ›[…] wenn die Grundbeziehung nicht die zu den Objekten der Außenwelt, son
dern die zu anderen Menschen der Mitwelt ist, dann ist sie nicht primär die eines erken
nenden Subjekts, sondern die ›der handelnden und Behandlung erfahrenden Personen. 
Das gilt Hartmann zufolge für das gesamte Mensch-Welt-Verhältnis. Das bedeutet, dass 
gegenüber dem in der philosophischen Tradition betonten ›ich denke‹ der Aspekt des 
Handelns und damit das ›ich arbeite‹, ›ich will etwas‹, ›ich finde mich zurecht in gegebe
nen Umständen‹ etc. in den Vordergrund rückt‹ (45:264). Mitweltlichkeit ist für Plessner 
eine Vorbedingung für exzentrische Personalität (45:265) und für Tomasello im Kontext 
mit der Zeigegeste eine Vorbedingung für geteilte Intentionalität und Sprachentwick
lung (30,31). 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 45 

Literatur 

1. Otte R. Thure von Uexküll. Von der Psychosomatischen Medizin zur Integrierten Me
dizin. Göttingen: Vanderhoeck & Ruprecht; 2001. 

2. Mildenberger F. Umwelt als Vision. Leben und Werk Jakob von Uexkülls (1864–1944). 
Stuttgart: Franz Steiner; 2007. 

3. Brentari C. Jakob von Uexküll. The Discovery of the Umwelt between Biosemiotics 
and Theoretical Biology. Dordrecht/Heidelberg/New York: Springer Verlag; 2015. 
Chapter 2: The Life and Education of Jakob von Uexküll. pp. 21–46. 

4. Heredia JM. Jakob von Uexküll, an intellectual history. In: Michelini F, Köchy K (eds.). 
Jakob von Uexküll and Philosophy – Life, Environments, Anthropology. London – 
New York: Routledge; 2020, paperback edition 2021:17-35. 

5. Brentari C. Ernst Cassirer’s reading of Jakob von Uexküll. Between natural teleol
ogy and anthropology. In: Michelini F, Köchy K (eds.). Jakob von Uexküll and Philoso
phy – Life, Environments, Anthropology. London – New York: Routledge, paperback 
2021:106-121. 

6. Kull K. Jakob von Uexküll and the study of primary meaning-making. In Michelini F, 
Köchy K (eds.). Jakob von Uexküll and Philosophy – Life, Environments, Anthropol
ogy. London – New York: Routledge, paperback 2021:220-237. 

7. Hassenstein B. Jakob von Uexküll (1864–1944). In: Jahn I, Schmitt M (Hg.): Darwin & 
Co. Eine Geschichte der Biologie in Portraits II. München: Verlag C.H. Beck; 2001: 
344–364. 

8. von Uexküll J. Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Julius Springer, 2.Aufl.; 1921. 
Nachdruck: Forgotten Books, FB & c Ltd. London: Dalton House; 2015. 

9. von Uexküll J. Staatsbiologie. Anatomie – Physiologie – Pathologie des Staates. Ber
lin: Verlag von Gebrüder Paetel, Sonderheft ›Deutsche Rundschau‹; 1920. Nachdruck: 
Bremen: MV-Natural Sciences, MusketierVerlag. 

10. Schnödl G, Sprenger F. Uexkülls Umgebungen: Umweltlehre und rechtes Denken. 
Lüneburg: meson Press; 2021. 

11. Stella M, Kleisner K. Uexküllian Umwelt as Science and as Ideology: The Light and 
the Dark Side of a Concept: Theory in Biosciences 2010; 129:1. DOI 10.1007/s12064- 
010-0081-0 

12. Safranski R. Ein Meister aus Deutschland – Heidegger und seine Zeit. Frankfurt: Fi
scher Taschenbuch; 2001. 

13. von Uexküll J. Theoretische Biologie. Julius Springer, Berlin, 1928. Nachdruck: Frank
furt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 20; 1973. 

14. von Uexküll J, Kriszat G. Streifzüge durch die Umwelten von Tieren und Menschen. 
Ein Bilderbuch unsichtbarer Welten. Bedeutungslehre. Reinbek bei Hamburg: Ro
wohlt Verlag, Rowohlts Deutsche Enzyklopädie rde 13, 1956. 

15. Michelini F, Köchy K (eds.). Jakob von Uexküll and Philosophy – Life, Environments, 
Anthropology. London – New York: Routledge, paperback 2021. 

16. Köchy K. Helmuth Plessners Biophilosophie als Erweiterung des Uexküll-Pro
gramms. In: Köchy K, Michelini F (eds). Zwischen den Kulturen: Plessners ›Stufen 
des Organischen‹ im zeithistorischen Kontext. Freiburg: Verlag Karl Alber; 2016: 
25–64. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen 

17. Becker R. Creative life and the ressentiment of Homo faber. How Max Scheler inte
grates Uexküll’s theory of environment. In: Michelini F, Köchy K (eds.). Jakob von 
Uexküll and Philosophy – Life, Environments, Anthropology. London – New York: 
Routledge, paperback 2021:73-88. 

18. Krüger H-P. Closed environment and open world. On the significance of Uexküll’s 
biology for Helmuth Plessner’s natural philosophy. In: Michelini F, Köchy K (eds.). 
Jakob von Uexküll and Philosophy – Life, Environments, Anthropology. London – 
New York: Routledge, paperback 2021: 89–105. 

19. Haeffner G. Philosophische Anthropologie. Grundkurs Philosophie 1. Stuttgart: W. 
Kohlhammer; 1982, 4. Aufl. 2005. 

20. Fischer J. Helmuth Plessner und Max Scheler. Parallelaktion zur Überwindung des 
cartesianischen Dualismus. Funktionen und Folgen einer philosophischen Biologie 
für die Philosophische Anthropologie. In: Köchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen den 
Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/ 
München: Verlag Karl Alber; 2015: 273–304. 

21. Fischer J. Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung im 20. Jahrhundert. 
Freiburg: Karl Alber-Verlag; 2008. 

22. Fischer J. Exzentrische Positionalität – Studien zu Helmuth Plessner. Weilerswist: 
Velbrück Wissenschaft; 2016. 

23. Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos. Erstdruck 1928. Vollständige Neu
ausgabe, herausgegeben von K.-M. Guth. Berlin: Sammlung Hofenberg im Verlag 
der Contumax GmbH & Co Kg; 2016. 

24. Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo
sophische Anthropologie. Gesammelte Schriften IV. Herausgegeben von G. Dux, O. 
Marquard, E. Stöker unter Mitwirkung von R.W. Schmidt, A. Wetterer und M.-J. 
Zemlin. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 1981, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 
1627, 2003, 2. Aufl. 2016. 

25. Krüger H-P. Closed environment and open world. On the significance of Uexküll’s 
biology for Helmuth Plessner’s natural philosophy. In: Michelini F, Köchy K (eds.). 
Jakob von Uexküll and Philosophy – Life, Environments, Anthropology. London – 
New York: Routledge, paperback 2021: 89–105. 

26. Maturana HR, Varela FJ. Autopoiesis and Cognition. The Realization of the Living. 
Boston: D. Reidel, 1979. 

27. Borck C. Hans Blumenberg. The transformation of Uexküll’s bioepestemology into 
phenomenology. In: Michelini F, Köchy K (eds.). Jakob von Uexküll and Philoso
phy. Life, Environments, Anthropology. London – New York: Routledge, paperback 
2021:188-204. 

28. Blumenberg H. Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp ta
schenbuch wissenschaft 1514; 2001. 

29. Blumenberg H. Theorie der Lebenswelt. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2010. 
30. Tomasello M. Origins of Human Communication. Cambridge (Mass.)/London: MIT 

Press, 2008. Deutsch: Tomasello M. Die Ursprünge der menschlichen Kommunika
tion. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, 2009, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2004, 
2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Jakob von Uexküll – Vita und damalige und heutige Debatten um sein Werk 47 

31. Tomasello M. A Natural History of Human Thinking. Cambridge (Mass.)/London: 
Harvard University Press, 2014. Deutsch: Tomasello M. Eine Naturgeschichte des 
menschlichen Denkens. Berlin: Suhrkamp Verlag; 2014. 

32. Blumenberg H. Beschreibung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von 
Manfred Sommer). Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissen
schaft 2091; 2014. 

33. Blumenberg H. Anthropologie: ihre Legitimität und Rationalität. In: Blumenberg H. 
Beschreibung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von Manfred Som
mer). Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2091; 2014: 
478–549. 

34. Blumenberg H. Leib und Wirklichkeitsbewusstsein. In: Blumenberg H. Beschrei
bung des Menschen. (Aus dem Nachlass herausgegeben von Manfred Sommer). 
Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2091; 2014:656- 
776. 

35. Spaemann R. Naturteleologie und Handlung. In: Spaemann R. Philosophische Es
says. Stuttgart: Reclam Verlag, bibliographisch ergänzte Ausgabe 2012:41-59. 

36. Cassirer E. Philosophie der symbolischen Formen. Band 1-3. Hamburg: Meiner; 2013. 
37. Dolgin E. The shape-shifting blobs that role biology. Nature 2022; 611: 24–27. 
38. Gehlen A. Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. Frankfurt/M: 

Athenäum Verlag, 1940, 9. Aufl.; 1971. 
39. Cassirer E. Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philosophie der Kultur. 

Hamburg: Felix Meiner Verlag; 2. Aufl. 2007. 
40. Hartung G, Strube C, Wunsch M (Hg.). Von der Systemphilosophie zur systemati

schen Philosophie – Nicolai Hartmann. Berlin/Boston: de Gruyter; 2012. 
41. Von Kalckreuth M, Schmieg G, Hausen F (Hg.). Nicolai Hartmanns Neue Ontolo

gie und die Philosophische Anthropologie – Menschliches Leben in Natur und Geist. 
Berlin/Boston: de Gruyter; 2019. 

42. Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriß der speziellen Kategorienlehre. Berlin: de 
Gruyter; 1950. 

43. Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. Dritte Auflage. Berlin: de Gruyter; 1964. 
44. Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriss der speziellen Kategorienlehre. 2. Aufla

ge. Berlin: de Gruyter; 1980. 
45. Wunsch M. Anthropologie des geistigen Seins und Ontologie des Menschen bei 

Helmuth Plessner und Nicolai Hartmann. In: Köchy K, Michelini F (Hg.). Zwischen 
den Kulturen. Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext. Freiburg/ 
München: Verlag Karl Alber; 2015: 243–271. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475942-004 - am 13.02.2026, 17:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

