
Raters (48177) / p. 323

5. Kapitel

Kunst als Ausdruck des Gefühls
in der Ästhetik des
Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 324

Der Mond war gestern stark betrunken.
Im Zimmer ist rosa und ziemlich naß ein Baum gesunken.
Es wabbelt ein Stuhl durch die Gehirne.
– man schüttelt ratlos wohl die Birne.

Ise Raters:

Wirklich häßliches, nämlich sowohl inhaltlich als auch formal vollkom-
men mißlungenes Kunstwerk.

(Berlin 2004)

324 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 325

Mit der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus erreicht diese
Abhandlung ihr erstes Etappenziel. Hier laufen nämlich die hetero-
genen Fäden der Ästhetik des angelsächsischen Idealismus zum er-
sten Mal zusammen, die sich in den letzten drei Kapiteln aufgespannt
haben. Andrew Bradley und vor allem der späte Bernard Bosanquet
verweben die Versatzstücke der ästhetischen Theorien von Schelling,
der englischen Romantik, Hegel, Croce und Ruskin zu dem relativ
homogenen Ganzen der Gefühlsästhetik des Second-Oxford-Hege-
lianismus.

1. Die älteste Programmskizze der Ästhetik des
Second-Oxford-Hegelianismus beim frühen Bosanquet

Den ersten Meilenstein setzt Bernard Bosanquets1 (1848–1923) A
History of Aesthetic von 1892. Wer das Buch kennt, wird von dieser
Einschätzung überrascht sein. Es enthält in seinen Hauptteilen näm-
lich genau das, was sein Titel ankündigt: eine philosophiehistorische
Abhandlung zur Ästhetik. Das Buch leistet eine nach Epochen und
Schulen geordnete, kritische Rekonstruktion zentraler Positionen der
philosophischen Ästhetik in ihren Entwicklungslinien von der grie-
chischen Antike über Renaissance und Aufklärung bis hin zu den
Ästhetiken von Kant, Schelling, Hegel und den deutschen Nachhege-
lianern, auf deren dialektischen Ästhetiken2 ein Schwerpunkt liegt.
Darüber hinaus beinhaltet Bosanquets Ästhetikgeschichte jedoch
noch sehr viel mehr.

(a) Die Methode der Traditionskritik. Bosanquet arbeitet nach einer
philosophiehistorischen Methode, die man als die ›Methode der Tra-
ditionskritik‹ bezeichnen könnte. Diese Methode soll dem Anspruch

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 325

Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus

1 Bernard Bosanquet (1848–1923) machte sich früh einen Namen als Übersetzer und
Herausgeber (insb. 1884 von Lotzes Metaphysik und Logik). Biographische Angaben
versammelt Moser, Claudia: Die Erkenntnis- und Realitätsproblematik. Bei F. H. Brad-
ley und B. Bosanquet. Würzburg 1989, 32–36. Dort wird hingewiesen auf Bosanquet,
Helen: Bernard Bosanquet. A Short Account of His Life. London 1924.
2 Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 1892/41917, 441–469. Der frühe
Dewey kritisiert, daß die deutschen Nachhegelianer bei Bosanquet einen Raum einneh-
men würden, der ihnen nicht zukäme. Darüber hinaus aber würdigt er den traditions-
kritischen Doppelcharakter als Philosophiegeschichte und Systemskizze. Dewey, John:
Review 1893. In: John Dewey – The Early Work. Bd. 4. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbon-
dale (1969ff.) 1972, (189–197) 195, 189.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 326

nach historische Positionen nicht nur rekonstruieren, sondern auch
systematisch auswerten.

Der Traditionskritiker stellt zunächst einmal die Sorte von Fra-
gen, die jeder Philosophiehistoriker stellt. Er macht (um mit Geldset-
zer zu sprechen) die Reflexion der Philosophie »auf ihre eigene Ent-
wicklung in der Zeit«3 zum Gegenstand. Ihn interessiert, wo
epochemachende philosophische Ideen und Konzeptionen ihren Ur-
sprung haben, in welcher Ideen- und Problemlandschaft sie entstan-
den sind, wo sie aus welchen Gründen von wem aufgegriffen wurden,
wie konsistent eine jeweilige historische Position ist, wie originell
oder wie epigonal sie in ihrer jeweiligen Zeit gewesen ist, wo sie ihre
Fortsetzung gefunden hat, und was mit welchen Gründen verworfen
wurde.4

Dabei bleibt der Traditionskritiker jedoch nicht stehen. Er hat
vielmehr immer auch ein systematisches Interesse am jeweiligen Ge-
genstand, auf der Suche nach Gedanken, die sich vielleicht aktualisie-
ren lassen. Das eigentliche Ziel des traditionskritischen Philosophie-
historikers ist nämlich ein Wiederentdecken und Fruchtbarmachen
von traditionellen Konzeptionen und Theorien. Er will aussieben
und die Spreu vom Weizen trennen, mit dem Ziel einer systemati-
schen Bereicherung eines aktuellen Kenntnisstandes durch die Ge-
schichte der Philosophie.

326 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

3 So definiert Geldsetzer den Begriff »Philosophiegeschichte« in Geldsetzer, L.: Philoso-
phiegeschichte. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 7. Basel 1989, (912–
921) 912. Geldsetzer bezeichnet »das Verhältnis der systematischen Philosophie zur
Philosophiegeschichte und die Frage ihrer Möglichkeiten« als ein »ständiges Thema«
und unterscheidet vier methodische Auffassungen von Philosophiegeschichte, nämlich
als Problemgeschichte (verwiesen wird auf Hartmann, N.: Der philosophische Gedanke
und seine Geschichte von 1936), als Ideengeschichte (verwiesen wird u.a. auf Lovejoy,
A. O.: The Historiography of Ideas von 1965), als Begriffsgeschichte (mit Verweis u.a.
auf Jaspers, K.: Weltgeschichte der Philosophie, hrsg. 1982), und als Kultur- und Geistes-
geschichte (hier wird u. a. verwiesen auf Dewey, J.: Reconstruction in Philosophy von
1920).
4 Eine solche »Betrachtung der Geschichte der Philosophie« kann (so Rolf-Peter Horst-
mann) »für die Philosophie« den »Nutzen« haben, daß sie »den Philosophen lehren«
kann, »welche Wege« der Beschreibung und »Selbstsituierung aus welchen sachlichen
Gründen in welchen historischen Konstellationen eingeschlagen worden sind, welche
Modelle sich bis zu welchem Punkt durchgesetzt haben, welche auf welche Art geschei-
tert sind usw.«. Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung
zu Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus. Frankfurt a.M. 1991, 9.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 327

(b) Hegel als der bessere Schelling. Aus dieser Perspektive ist das
Kapitel Objective Idealism5 von Bosanquets Ästhetikgeschichte zu
lesen. Unter dem Deckmantel einer philosophiehistorischen Rekon-
struktion des Verhältnisses von Hegel zum frühen Schelling6 listet es
die Gründe auf, warum sich die Oxford-Hegelianer im späten
19. Jahrhundert von der bis dahin dominierenden englischen Roman-
tik ab- und der Ästhetik Hegels zuwenden. Das Kapitel beginnt mit
einer würdigenden Äußerung Hegels über Schelling. Das ist bezeich-
nend, weil Bosanquet die Ästhetik des frühen Schelling ausschließ-
lich als Steinbruch für die Ästhetik Hegels präsentiert.7 Alle inter-
essanten systematischen Ideen der Ästhetik des deutschen
objektiven Idealismus haben Bosanquets Lesart zufolge ihren Ur-
sprung beim frühen Schelling. Es habe jedoch erst der systemati-
schen Kompetenz eines Hegel bedurft, damit aus der von Winckel-
mann, Kant, Schiller und Fichte inspirierten Ideenlawine des frühen
Schelling eine konsistente ästhetische Theorie werden konnte. Wört-
lich schreibt Bosanquet, daß »Schellings Theorie bei Hegel am besten
wiedergegeben« sei, weil erst Hegel Schellings »verwegene Theorie«
zu einer konsistenten Theorie ausformuliert habe. Andererseits aber
gebe es »wenig in Hegels Ästhetik, das man nicht irgendwie« vorher
schon »bei Schelling finden«8 würde. In fünf Schritten führt Bosan-
quet seine These von ›Hegel als dem besseren Schelling‹ im Detail
aus.

(1) Zum Einstieg korrigiert Bosanquet das Bild vom sklavischen
Dialektiker Hegel, das seine akademischen Lehrer Caird, Green und
Seth gezeichnet haben.9 Seinem Leitmotiv folgend, stempelt Bosan-
quet den frühen Schelling zum eigentlichen Übeltäter: Laut Bosan-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 327

Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus

5 Bosanquet: History. A.a.O. 317–362.
6 Vgl. zu Bosanquet über Schelling auch Absatz 2.6.a.
7 Bosanquet zitiert folgende Passage: »Dadurch erstieg mit Schelling die Wissenschaft
ihren absoluten Standpunkt; und wenn die Kunst bereits ihre eigentümliche Natur und
Würde in Beziehung auf die höchsten Interessen der Menschen zu behaupten angefan-
gen hatte, so ward jetzt auch der Begriff und die wissenschaftliche Stelle der Kunst
gefunden.« Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik. In: Werke.
Bd. (13–15) 13. Hrsg. v. E. Moldenhauer und K. M. Michel. Frankfurt 1970/21986, 91.
In engl. Übersetzung zitiert in Bosanquet: History. A.a. O. 317.
8 »Schelling is best represented in Hegel.« Bosanquet: History. A.a. O. 318. »There is
very little in Hegel’s Aesthetic which might not have been suggested, in however bizarre
or negative a mode, by observation and theories that are to be found in Schelling.«
A.a.O. 318f.
9 Vgl. dazu Absatz 4.1.a.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 328

quet hat die Hegelsche Dialektik der Kunstformen ihren Ursprung in
Schellings Philosophie der Kunst. Bosanquets prinzipieller Einwand
gegen Schelling lautet, daß dessen viel zu formale Auffassung von
Dialektik die Entwicklung der Kunstformen nicht wirklich erklären
könne.10 Hegel habe hingegen »keinen Staatsakt aus der dialekti-
schen Methode« gemacht. Deshalb habe er die Entwicklung der
Kunstformen plausibel als einen lebendigen Prozeß beschreiben kön-
nen, in dem die Kunstformen vor Anpassungsbedingungen kapitu-
lieren müssen, »die sie zumindest teilweise durch ihre eigene Aktivi-
tät in eine Form gebracht haben, die ihnen selbst dann irgendwann
nicht länger entspricht«11. Auf Platon konnte weder ein beliebiger
Philosoph noch ein zweiter Platon folgen, sondern ausschließlich
der von Platon selbst herangebildete Aristoteles. Genauso schaffen
laut Bosanquet Hegels Kunstwerke die Bedingungen für die sie ab-
lösenden Kunstwerke.

(2) In einem zweiten Schritt geht es um ›das Kunstwerk‹ in sei-
nem Verhältnis zum ›Absoluten‹. Letzterem habe Schelling zwar im
Kunstwerk einen konkreten Platz in der empirischen Wirklichkeit
zugewiesen. Dann habe er es jedoch so umfassend gedacht, daß es
jede konkrete Faßbarkeit wieder eingebüßt habe.12 Wieder führt Bo-
sanquet Hegel als Retter in der Not an mit der Behauptung, daß
Hegel unter dem Absoluten etwas sehr Konkretes verstanden habe,
nämlich das umfassende dynamische Bezugssystem menschlichen
Handelns. Unter einem ›Kunstwerk‹ verstehe Hegel die adäquate
physische Verkörperung von menschlichen Interessen, die in dem
dynamischen Bezugssystem menschlichen Handelns gerade neu ent-
standen sind und eine Instanz ihrer Verdeutlichung suchen. Laut Bo-
sanquet begründet Hegel den ersten Impuls des Menschen zum
Kunstschaffen psychologisch mit einem »allgemeinen Bedürfnis des
Menschen«, der »äußeren Welt das Siegel« seiner »inneren Gefühls-
welt« aufzudrücken, »um sich selbst darin wiederzuerkennen«13.

328 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

10 Bosanquet: History. A.a. O. 322–327, 330f. Bosanquets Kritik an Schelling wird im
Detail ausführlich dargestellt im Absatz 2.6.a.
11 »Hegel’s aesthetic system, as represented with substantial fidelity in the lectures on
aesthetic, makes no parade of the dialectic method which constitutes the essential diffi-
culty of his other philosophical works.« Bosanquet: History. A.a.O. (331–335) 334. The
vanishing element »is giving way before necessities which in part its own activity has
modified into a form in which it can no longer meet them.« A.a. O. 335.
12 Bosanquet: History. A.a. O. 341. Vgl. wiederum Absatz 2.6.a.
13 »We start with man’s universal need to set the seal of his inner being on the world

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 329

Hegels Dialektik der Kunstformen interpretiert Bosanquet schließ-
lich als eine Geschichte von sukzessive immer deutlicher werdenden
Verkörperungen von immer komplexer werdenden menschlichen In-
teressen.

(3) Drittens kritisiert Bosanquet die Schellingsche Konzeption
vom ›Ideal‹ als einen »falschen Begriff vom Ideal«. Er würde die »Fik-
tion eines goldenen Zeitalters oder einer idyllischen Existenz« vor-
gaukeln. Hegel verstehe unter dem »Ideal« des Kunstschaffens hin-
gegen ganz handfest eine Verkörperung von kollektiven Interessen
der Menschen einer Zeit im Medium der Kunst, die so deutlich ist,
daß sie ganze Epochen und ganze Kulturkreise prägen kann. Und
während Schelling einen »Wall der Abstraktion um das Ideal« errich-
tet habe, habe Hegel im Gegensatz dazu »fast ein Achtel seiner ge-
samten Vorlesung der ganz grundsätzlichen Frage« gewidmet, »wie
es ins Leben eintreten kann«14. Deshalb ist laut Bosanquet auch He-
gels Auffassung vom ›Ideal‹ derjenigen Schellings vorzuziehen.

(4) In einem vierten Schritt attackiert Bosanquet die Schön-
heitsfixierung des frühen Schelling.15 Wer jetzt allerdings erwartet,
daß nach bekanntem Muster wieder Hegel als derjenige genannt
wird, der die »negativen Begriffe des Schönen« (gemeint sind Kon-
zeptionen wie das ›ästhetisch Häßliche‹, das ›Erhabene‹, das ›Ekelhaf-
te‹ etc.) in der ästhetischen Theorie salonfähig gemacht habe, wird
ausgerechnet in dieser Erwartung enttäuscht. Jetzt fällt nämlich die
irreführende Äußerung, die ich zum Aufhänger für meine Ausfüh-
rungen über Hegels Ästhetik im 3. Kapitel gemacht habe, der zufolge
Hegel wegen seiner Abhängigkeit zum frühen Schelling den ›Nega-
tionen‹ des Schönen keine Aufmerksamkeit geschenkt habe.16

(c) Bosanquets Äußerungen über Hegel als das erste Dokument der
Oxford-Hegelianischen Ästhetik. Das Urteil über Bosanquets Re-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 329

Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus

without, in order to recognize himself therein.« Bosanquet: History. A.a. O. (345–348)
346.
14 »The false ›ideal‹, the fancy of a golden age or idyllic existence, fails of true ideality.«
Bosanquet: History. A. a.O. 344. Vgl. auch ders.: Three Lectures on Aesthetic. London
1915. Reprinted New York 1968, 79 f. »It was natural considering the novelty of the
attempt to break the wall of abstraction round the Ideal, that Hegel should devote nearly
one-eighth of his entire set of lectures to the perfectly general question, not what shapes
it must assume in entering into concrete life, but, how it can enter into life at all.«
Bosanquet: History. A. a.O. 343f.
15 Vgl. Absatz 2.6.a.
16 Bosanquet: History. A.a.O. 355.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 330

konstruktion der Hegelschen Ästhetik ist schnell gefällt: Hegels Äs-
thetik ist kaum wiederzuerkennen. Lag dem frühen Bosanquet viel-
leicht irgendeine krude Ausgabe vor, die wir im deutschen Sprach-
raum bis heute nicht kennen? Das läßt sich definitiv ausschließen.
Bosanquet beruft sich ausdrücklich auf die von Heinrich Gustav
Hotho posthum herausgegebene Standardausgabe von 1836. Er ver-
ortet sich sogar in der Authentizitätsdebatte17 um Hegels Ästhetik:
Die Einleitung stamme aus Hegels eigener Feder18, während die
übrigen Teile zwar keine »literarische Produktion von Hegels eigener
Hand« seien, aber »in ihrer Substanz« durchaus »zuverlässig«19.
Bosanquets befremdende Lesart der Hegelschen Ästhetik kann also
kein Versehen sein.

Damit liegt der Verdacht nahe, daß der frühe Bosanquet die Se-
cond-Oxford-Hegelianische Auffassung von Kunst für so deckungs-
gleich mit der Hegelschen Auffassung hält, daß er in den Kapiteln zu
Hegels Ästhetik die Auffassung des frühen Second-Oxford-Hegelia-
nismus referiert. Vorausgesetzt, diese Vermutung trifft ins Schwar-
ze, dann lassen Bosanquets Äußerungen über Hegel eine Reihe von
Rückschlüssen über zentrale Konzeptionen und Theorieauffassun-
gen des frühen Second-Oxford-Hegelianismus zu.

Auffällig ist vor allem, daß die frühen Second-Oxford-Hegelia-
ner das Bedürfnis des Menschen zur Kunst anscheinend psycho-
logisch mit einem angeborenen Bedürfnis des Menschen erklären,
seine Gefühle und Interessen zum Ausdruck zu bringen. Mit seltener
Konsequenz fehlt jeder Hinweis darauf, daß bei Hegel ›das Absolute‹
mit ›dem Göttlichen‹ ineins gesetzt wird, und daß sich in den ›schö-
nen Kunstwerken‹ nach Hegel wesentlich die religiösen Interessen
und die Gottesbilder einer Zeit verkörpern. Unter dem ›Absoluten‹
verstehen die Second-Oxford-Hegelianer statt dessen die historisch
gewachsenen und sich stetig verändernden umfassenden Rahmen-

330 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

17 Vgl. dazu Absatz 3.2.a. Anm. 73.
18 Bosanquet hat wenige Jahre zuvor (im Jahr 1886) eine kommentierte englische Über-
setzung herausgegeben. Bosanquet, Bernard: The Introduction to Hegel’s Philosophy of
Fine Art. Einl. u. übers. u. hrsg. v. B. Bosanquet. London 1886.
19 »The work is substantially reliable, but must not be read as a literary production from
Hegel’s hand.« Bosanquet: History. A.a.O. 334 Anm. 1. Ich teile Bosanquets Einschät-
zung generell. Während Bosanquet Hotho jedoch lediglich für überflüssige Wieder-
holungen verantwortlich macht (a. a. O. 345), halte ich (mit Gadamer und Jung) vor
allem die Ausführungen über das Naturschöne für einen Fremdkörper, ohne daß ich
jedoch entscheiden könnte, ob Hotho die Passagen verfaßt hat oder nicht. Vgl. dazu
Abschnitt 3.2.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 331

bedingungen des menschlichen Handelns, in dem ständig neue Inter-
essen entstehen und alte schal werden.20

Das ›Kunstwerk‹ betrachten sie offensichtlich als eine Instanz
der Verdeutlichung der säkularen Interessen der Menschen einer Zeit
durch adäquate physische Verkörperung.21 Die Second-Oxford-He-
gelianische Auffassung von Kunstgeschichte scheint dann die Auf-
einanderfolge verschiedener Stile in der Geschichte der Kunst mit
sich wandelnden Ausdrucksbedürfnissen zu erklären, die um der Ad-
äquatheit ihrer Verkörperung willen nach neuen Ausdrucksgestalten
und neuen Mechanismen der physischen Verkörperung verlangen.22

Das ›Ideal der Kunst‹ betrachten sie schließlich als realisiert, wenn
ein Kunstwerk die Interessen der Menschen einer Zeit so prägnant
zum Ausdruck bringt, daß es epochemachend und wertebildend
wirkt. Wenn Bosanquet diese vorgeblich »Hegelsche Auffassung

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 331

Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus

20 Das zentrale Thema der politischen Theorie des Second-Oxford-Hegelianismus ist
der Stellenwert des Individuellen und des menschlichen Individuums. Die Diskussionen
befaßten sich vor allem mit dem Hegelschen Primat des Allgemeinen und der Gattung
gegenüber dem Besonderen. Das äußert sich in den Schriften zur politischen und zur
praktischen Philosophie, die Bosanquet zur Zeit der Three Lectures on Aesthetic verfaßt
hat. Vgl. Bosanquet, Bernard: The Value and Destiny of the Individual. Gifford-Lectu-
res 1912. London 1913. Zum Stellenwert des Individuums in Bosanquets Erkenntnis-
theorie vgl. Moser: Die Erkenntnis- und Realitätsproblematik. A.a. O. 177–184.
21 Ausformuliert finden wir diesen Gedanken zum ersten Mal in Bosanquets The Phi-
losophical Theory of the State von 1899. Hier heißt es, daß Kunstwerke (wie übrigens
auch die Philosophie und die Religion) sozialer Natur seien, und zwar »als ausgereifte
Äußerung desselben universalen Selbst«, das »im Bewußtsein aller wie ein Erbe impli-
ziert« sei, und das sich in den staatlichen Institutionen »in viel instabilerer Weise äu-
ßern« würde. »Art, philosophy and religion should rather be regarded as fuller utteran-
ces of the same universal self which the ›general will‹ reveals in more precarious forms;
and as in the same sense implicit in the consciousness of all, being an inheritance.«.
Bosanquet, Bernhard: The Philosophical Theory of the State. London 1899/41923. Re-
printed 1951, 310.
22 Vgl. zur wirkmächtigen Oxford-Hegelianischen Auffassung von Kunstgeschichte die
Absätze 6.2.d. und 6.3.a. Noch der amerikanische Pragmatist John Dewey behauptet im
Jahr 1934, eine Hegelsche Auffassung von Kunstgeschichte zu haben. Dann vertritt er
jedoch eine Auffassung, die offensichtlich Bosanquet und dem Second-Oxford-Hegelia-
nismus geschuldet ist. Dewey behauptet nämlich, daß »die Bewegung in der Kunst«
immer durch das »Auftauchen neuer Erfahrungen« motiviert sei, »die nach Ausdruck
verlangen, und die daher neue Formen und Techniken in ihren Ausdruck mit einbezie-
hen.« Dewey, John: Art as Experience. New York 1934. Auch als: John Dewey – The
Later Works 10. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville (1981ff.) 1987. Im
Text zit. nach ders.: Kunst als Erfahrung. Übers. v. Ch. Velten, G. von Hofe, D. Sulzer.
Frankfurt a. M. 1980, 166. Zur Verflechtung der Ästhetik des amerikanischen Pragma-
tismus mit dem Oxford-Idealismus vgl. das Kapitel 6.3.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 332

vom ›Ideal‹ als den wirkmächtigsten Begriff vom ›Ideal‹ bezeichnet,
den es je gab, und »als den größten einzelnen Schritt, der jemals in
der Ästhetik gemacht worden ist«23, ist ihm sogar Recht zu geben!
Die Auffassung ist tatsächlich wirkmächtig geworden – nämlich in
der Ästhetik des Oxford-Hegelianismus!

(d) Bosanquets Programm einer ›englischen Ästhetik der Zukunft‹.
Der eigentliche Clou des Buches ist jedoch das Schlußkapitel. Es über-
schreitet die Grenze zwischen Philosophiehistorie und Systematik,
indem es die diversen Traditionslinien der Ästhetikgeschichte zu
einer Bestandsaufnahme zusammenführt und davon ausgehend nach
vorne blickend das Programm einer »englischen Ästhetik der Zu-
kunft« entwirft, das im reifen Second-Oxford-Hegelianismus dann
auch tatsächlich weitgehend eingelöst wird.

Zunächst einmal nennt Bosanquet die Riesen, auf deren Schul-
tern die zukünftige englische Ästhetik stehen soll. Das sind natürlich
die Ästhetik Hegels, aber jenseits dessen auch die »originär eng-
lischen Ästhetiken« der englischen Romantik und von John Ruskin.
(Croces Ästhetik kommt als vierte Linie im Second-Oxford-Hegelia-
nismus erst nach der Wende zum 20. Jahrhundert ins Spiel.) Wie es
für das Zeitgeist-Denken des Second-Oxford-Hegelianismus kenn-
zeichnend ist, listet Bosanquet außerdem noch fünf außerästhetische
Faktoren auf, denen Rechnung getragen werden sollte. Der erste Fak-
tor ist die französische Revolution24, die auch das »Inselreich« Eng-
land mit ihrer »elektrisierenden« Aufbruchsstimmung angesteckt
habe. Zweitens nennt Bosanquet Winckelmanns Klassizismus, der
in England ein enormes Interesse an antiker Kunst geweckt habe,
das vor allem im British Museum Londons sichtbar geworden sei.25

Drittens will er ein durch Mills Logic von 1843 und Darwins On the
Origin of Species von 1859 erzeugtes neues Wissenschaftsverständ-
nis berücksichtigt wissen, in welchem der Gedanke der Beherrschbar-
keit der Natur durch den Menschen im Zentrum stehe. Als Gegen-
part nennt Bosanquet viertens ein typisch englisches Faible für das

332 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

23 »Hegel’s treatment of the Ideal is the greatest single step that has ever been made in
aesthetic.« Bosanquet: History. A.a. O. 342.
24 Die Bedeutung der französischen Revolution für die Ästhetik der englischen Roman-
tik ist das Thema von Behler, Ernst: Unendliche Perfektibilität. Europäische Romantik
und Französische Revolution. Paderborn/München/Wien/Zürich 1989.
25 Hier gab es (einer Anmerkung von Bosanquet zufolge) vor 1815 kein einziges antikes
Ausstellungsstück, was sich dann schlagartig geändert habe.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 333

Naturschöne und für die Landschaftsmalerei (insb. von Turner).
Fünftens nennt er das »Erwachen eines wirkmächtigen Geistes de-
mokratischer Solidarität«26 bei den englischen Politikern und Sozial-
reformern. Ausgehend von diesen Rahmenbedingungen formuliert
Bosanquet schließlich fünf Schwerpunktthemen, die in der eng-
lischen Ästhetik zukünftig behandelt werden sollten.

(1) Laut Bosanquet sollte eine englische Ästhetik erstens der
englischen Kunst aus Vergangenheit und Gegenwart gerecht werden,
und hier vor allem der englischen Musik.27

(2) Sie sollte zudem aus einem demokratischen Geist heraus ge-
schrieben sein. Damit ist dreierlei gemeint. Zum ersten sei die Kunst
nicht als l’art pour l’art – Bereich jenseits der alltäglichen Lebenskon-
texte zu betrachten. Statt dessen solle besonderes Gewicht auf die
»enge Beziehung des sozialen Lebens zum Schönen« gelegt werden.
Zum zweiten soll die profane Gebrauchskunst berücksichtigt werden,
weil sich in ihren Produkten das »universale Selbst« schließlich eben-
falls verkörpere. Bosanquets treffender Bemerkung zufolge »hat das
schon Platon gewußt«, während »die Vernachlässigung dieser Kunst-
werke« ein »Schwachpunkt der deutschen Ästhetiken« sei. Zum drit-
ten soll mit der Degradierung des Handwerks sowohl im sozialen
Alltag als auch in der Kunst aufgeräumt werden. Das sei eine sachlich
nicht gerechtfertigte Besonderheit des europäischen Kulturraums,
die in einer chinesischen Porzellanmanufaktur beispielsweise gar
nicht verstanden würde.28

(3) Allerdings darf die Aufwertung der Gebrauchskunst gegen-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 333

Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus

26 »True English aesthetic has not sprung from philosophy or philosophers.« Bosanquet:
History. A.a. O. 441. »Our islands, thrown back on their insularity«, nevertheless »felt
the electricity of the general atmosphere.« A.a.O. 442. »Behind and within all these
phenomena there was operative the rising spirit of democratic solidarity.« A.a.O. 446.
27 Laut Sweet ist der junge Bosanquet allerdings eher ein eifriger Besucher von Museen
mit einem speziellen Interesse an sakraler Architektur. Sweet, William: British Idealist
Aesthetics. Origins and Themes. In: British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet.
In: Bradley Studies. The Journal of the Bradley Society. Bd. 7. Nr. 2. Hrsg. v. W. J. Man-
der, G. Stock. Oxford Herbst 2001, (131–161) 136.
28 Hier knüpft Bosanquet an die Leitmotive seiner ganz frühen Veröffentlichungen zur
Ästhetik an. Vgl. Bosanquet, Bernard: Artistic Handwork in Education. In: The Hour
Glass 11. 1887, 281ff.,. Im Text zit. nach ders.: The Collected Works of Bernard Bosan-
quet. (20 Bde.) Bd. 1. Hrsg. v. W. Sweet. Bristol 1999, 117–122; sowie ders.: The Home
Arts and Industries Association. Aim and Objects. In: Charity Organisation Review 4.
1888, 135ff. Ein anderer früher Ausatz zur Ästhetik ist ders: The Part Played by Aes-
thetic in the Development of Modern Philosophy. In: Proceedings of the Aristotelian
Society 1/2. 1888–1889, 77–97.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 334

über der Kunst im emphatischen Sinn laut Bosanquet keinen hybri-
den Machbarkeitswahn auf Kosten der Natur nach sich ziehen. Im
Gegenteil soll Bosanquets Ästhetik der Zukunft auch der Freude an
der Natur und ihren Schönheiten besonderen Stellenwert einräu-
men.

(4) Der vierte und wichtigste Themenkomplex rankt sich um
Bosanquets Begriff vom ›Kunstwerk‹ als die adäquate Verkörperung
eines Gefühls in physischem Material. Dieser Begriff wirft nämlich
eine Reihe von Fragen auf. Wenn man in der Nachfolge Hegels »nun
einmal davon ausgehen« will, daß »Kunst einen Gehalt« hat, der sich
»unseren Sinnen erschließt«, stellt sich erstens die Frage, warum wir
Kunstwerke in bestimmter Weise rezipieren und uns über ihre Bot-
schaften in gewissen Grenzen sogar verständigen können, obwohl die
meisten Kunstwerke ja nicht sprachlich verfaßt sind. Gibt es irgend-
einen auffindbaren »Mechanismus«, durch welchen »der Inhalt in
ein konkretes Objekt gelangt, das die Sinne affiziert«?29 Eine an-
schließende zweite Frage lautet, ob sich Korrelationen zwischen be-
stimmten physischen Strukturen und bestimmten emotionalen Re-
aktionen aufzeigen lassen. »Was ist an einfachen Farben, daß sie
Freude bewirken, und ist es vielleicht nur eine Illusion, daß wir sie
als einfach wahrnehmen?« fragt Bosanquet. Und gibt es Tonfolgen,
die anders wirken als andere? In diesem Zusammenhang müsse drit-
tens auch untersucht werden, ob es Konventionen der adäquaten Ver-
körperung gibt, oder ob jede adäquate Verkörperung je neu der Krea-
tivität und Vitalität eines Künstlers entspringt. Muß man diese
Fähigkeit vom Künstler vielleicht geradezu erwarten? Viertens stellt
sich die spannende Frage, ob es Korrelationen zwischen der Stimmig-
keit einer Verkörperung, unseren Reaktionen auf die Verkörperung
und den traditionellen Redeweisen vom ›Schönen‹ und ›Häßlichen‹
gibt. Im Wortlaut heißt es bei Bosanquet, ob sich eine »Verbindung«
zwischen einer »allgemeinen Theorie von Freude und Schmerz mit
den ästhetischen Theorien des Schönen und Häßlichen« herstellen
läßt?

(5) Das leitet zum fünften Themenkomplex über, wieviel wir
über den Künstler und über seine Gesellschaft durch die physischen
Strukturen seiner Kunstwerke erfahren können. Es galt im Oxford-

334 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

29 Es geht um das Problem, das Dewey später in die Frage kleidet, ob und warum »Ma-
terie« überhaupt »mit einer Bedeutung schwanger gehen kann«? The question is »how
sense material may be pregnant with meaning«. Dewey: Review. A. a.O. 195.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 335

Hegelianismus ja fälschlicherweise30 als eine Grundidee der Hegel-
schen Ästhetik, daß das »Werk eines Menschen« den »Menschen
zum Vorschein« bringt, ob nun »eine Maschine dazwischengeschal-
tet ist«31 oder nicht. Falls das der Fall ist, ergeben sich weitere Fragen.
Offenbart sich der Mensch bewußt oder unbewußt in seinem Werk?
Was müssen wir über eine Gesellschaft annehmen, wenn vorwiegend
häßliche Kunstwerke oder häßliche Gebrauchsprodukte hergestellt
werden? Diese Fragen stellt der frühe Bosanquet mit dem philoso-
phiehistorischen Argument heraus, daß der Begriff des ›Häßlichen‹
in der Geschichte der Ästhetik (die in Bosanquets History von 1892
natürlich bei Ruskin, den deutschen Nachhegelianern und bei Scho-
penhauer endet) immer mehr Raum gewonnen hätte. Insbesondere
den Interessenten an einer Ästhetik des Häßlichen verspricht Bosan-
quets frühe Programmskizze also einiges.

2. Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und
Gehalt nach Andrew C. Bradley

Jedoch nicht Bosanquet selbst, sondern der Shakespeare-Experte An-
drew Cecil Bradley32 (eines von 21 Geschwistern von Francis H.
Bradley) entwickelt in seiner Antrittsvorlesung Poetry for Poetry’s

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 335

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

30 Vgl. Abschnitt 4.3. über Ruskin.
31 »The connection of social life with beauty was long unapparent.« Bosanquet: History.
A.a.O. (446–469) 446f. »The neglect of these arts has been throughout the week point
of the intellectual aesthetics of Germany (Platon knew better).« A.a.O. 454. »The theo-
retical question is this: granted that art and beauty have a content, the revelation of
which to sense is their distinctive mark, yet how, by what mechanism, so to speak, is
the content got into the form of utterance in a definite object appealing to sense?«
A.a.O. 457. »In the aesthetic of the future psychology« has »a leading part to play«.
A.a.O. 466. »What is the nature of delight in simple colours?« A.a.O. 467. »How do the
general theory of pleasure and pain connect with the aesthetic theory of beauty and
ugliness?« A.a.O. 466f. »On the work of a man, as long as machine intervenes«, the
»work reveals the man«. A.a.O. 453.
32 Bei Helen Bosanquet (der Biographin von Bernard Bosanquet) wird Andrew Cecil
Bradley bezeichnet als »the only British philosopher of the first rank who had dealt fully
with this branch of philosophy.« Bosanquet, H.: Bernard Bosanquet. A.a.O. 61. William
Sweet weist außerdem auf einen Brief vom 10.2.1923 von Bradley an Helen Bosanquet
hin. Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 158 Anm. 3. A. C. Bradleys Hegelianis-
mus war nicht nur durch seinen Bruder Francis, sondern auch von seinem Lehrer Nett-
leship beeinflußt (der wiederum über Green zum Hegelianismus gekommen war, und
bei dem Bradley um 1877 herum Tutor in Balliol war). Vgl. dazu Passmore, John: A
Hundred Years of Philosophy. Bungay Suffolk 1957/21966, 266, 538 Anm. 13; sowie

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 336

Sake33 als Professor für Literaturwissenschaft an der Universität von
Oxford im Jahr 1901 die erste Version der Second-Oxford-Ästhetik.

Als programmatische Visitenkarte ist Bradleys Antrittsvor-
lesung trotz ihrer Kürze aus vier Gründen bemerkenswert. Zwar ent-
faltet sie noch keine Ästhetik des Gefühls. In dieser Hinsicht ist erst
die Ästhetik des späten Bosanquet richtungweisend. Es handelt sich
jedoch um die erste Oxford-Hegelianische Abhandlung zur Ästhetik,
die Hegels Auffassung vom ›Kunstwerk‹ als adäquate physische Ver-
körperung seines Gehalts lanciert. Zweitens versetzt sie der Ästhetik
des Second-Oxford-Hegelianismus eine kräftige Prise Aristotelischer
Philosophie, was vermutlich auf den Einfluß des Oxforder Aristote-
les-Experten John Alexander Smith zurückzuführen ist.34 Drittens
unternimmt sie zum ersten Mal den für die Ästhetik des Oxford-
Idealismus kennzeichnenden Versuch, das Geschehen zwischen Werk
und Rezipienten als interaktives Geschehen aufzufassen. Der vierte
Punkt ist der wichtigste: Bradleys Antrittsvorlesung exponiert näm-
lich das Problem, welches die Ästhetiker des Oxford-Idealismus in
der dritten Generation wie kein anderes beschäftigen wird. Es geht
um das Problem, ob man die ästhetische Tätigkeit der Imagination
nicht (gegen den Anspruch der englischen Romantik auf eine phi-
losophische Leistungsfähigkeit) der Kunst als eine weltabgeschlosse-
ne Tätigkeit betrachten muß?35 Wenn die ästhetische Tätigkeit darin
besteht, sich fantasievoll etwas auszudenken – wie sollen Kunstwerke
als Produkte dieser Tätigkeit dann einen Wahrheitsanspruch erheben
können?

(a) Das Gedicht als intrinsische Welt der Imagination. Der Titel der
Vorlesung Poetry for Poetry’s Sake macht eine Kampfansage an Bo-
sanquet programmatische Forderung, die Kunst nicht als l’art pour
l’art – Bereich jenseits der alltäglichen Lebens- und Arbeitswelten
anzusehen (s. o.). Als Literaturwissenschaftler geht Bradley gegen
Bosanquet in Opposition, weil er in Gedichten eben doch etwas
Nichtalltägliches sieht. Seine Begründung formuliert gleichzeitig

336 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

Philosophical Remains of R. L. Nettleship. Hrsg. v. A. C. Bradley, G. R. Benson. London
1897.
33 Bradley, Andrew C.: Poetry for Poetry’s Sake. 1901. In: Oxford Lectures on Poetry.
London 1909/21909. Reprinted 1934, 3–34
34 Diese These ist allerdings letztlich nicht zu beweisen, weil von Smith bis heute so gut
wie nichts publiziert ist. Vgl. dazu Sweet: British Idealist Aesthetics. A. a.O. 132.
35 Vgl. das gesamte 2. Kapitel.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 337

sein Programm: Für Bradley sind Gedichte mit Zeitungsartikeln bei-
spielsweise nicht vergleichbar, weil sie im Gegensatz zu diesen »ima-
ginative Erfahrungen« evozieren, die für sich genommen »befriedi-
gend« und »von intrinsischem Wert« sind.

In einem ersten Schritt exponiert Bradley drei Merkmale der
›imaginativen Erfahrung‹. Demzufolge ist eine imaginative Erfah-
rung erstens eine einzigartige Erfahrung, die nicht nur »von Leser
zu Leser differiert«, sondern darüber hinaus auch bei jedem einzel-
nen Leser, wenn er dasselbe Gedicht mehrmals liest. In diesem Zu-
sammenhang kokettiert Bradley kurz mit dem Gedanken, ob man das
potentielle Gedicht vom »aktual existierenden Gedicht als Abfolge
von Erfahrungen beim Lesen« unterscheiden sollte. Das hätte aller-
dings zur Folge, daß das aktual existierende Gedicht bei jedem Leser
ein anderes wäre. In einer Fußnote formuliert Bradley die Probleme
einer solchen Position: Es würde sich sofort die Frage stellen, »was
das Gedicht selbst« ist? Daran anschließend müßte untersucht wer-
den, in welchem Verhältnis die Folgen der aktualen Gedichte zu dem
einen potentiellen Gedicht stehen?36 Die Antworten auf diese Fragen
verschiebt Bradley auf den St. Nimmerleinstag.

Statt dessen exponiert er ein weiteres Merkmal der imaginati-
ven Erfahrung: Sie darf laut Bradley einzig und allein danach beur-
teilt werden, ob sie einen befriedigenden Verlauf hat. Nicht einschlä-
gig seien jedoch außerästhetische Erwägungen moralischer,
kommerzieller oder ethischer Art beispielsweise, weil »ein jenseiti-
ger Wert niemals direkt den poetischen Wert als eine befriedigende
imaginative Erfahrung determinieren« könne.

Ein drittes Merkmal der imaginativen Erfahrung ist ihre Indif-
ferenz gegenüber der äußeren Realität, über die man wahre und fal-
sche Aussagen machen kann. Wie sein Zeitgenosse Croce, so faßt
auch Bradley die ästhetische Tätigkeit der Imagination als die Tätig-
keit des fantasievollen sich-etwas-Ausdenkens auf. Vor diesem Hin-
tergrund betont er, daß die imaginative Erfahrung kein »Teil, und
erst recht keine Kopie der realen Welt« sein könne. Sie sei vielmehr
eine »unabhängige, vollständige, autonome Welt für sich selbst«, in
die man nur eintreten kann, wenn man sich »ihren Gegebenheiten

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 337

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

36 Dieses Problem ist vom Standpunkt der Ästhetik wichtiger als die Tatsache, daß sich
ein Aristoteliker sicherlich daran stoßen würde, daß das Potentielle eines und das Ak-
tuale vieles sein soll.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 338

anpaßt« und für eine Weile die »Überzeugungen, Ziele und Bedin-
gungen«37 vergißt, die in der wirklichen Welt gegeben sind.

Mit dieser Bestimmung der imaginativen ästhetischen Tätigkeit
als realitätsindifferente Tätigkeit zündet Bradley eine regelrechte
Bombe, weil er seine Ästhetik ja (anders als Croce) in einem Kontext
entwickelt, in dem die romantische These von der Wahrheitsleistung
der Kunst den Status eines ästhetischen Dogmas hat.38 Bradley ist
sich dieser Tatsache bewußt. Weitsichtig wirft er das Problem auf,
daß sich »seine Position« vermutlich »der Kritik« ausgesetzt sehen
würde, »die Dichtung vom Leben abzuschneiden«.

Seine Abwehr bleibt jedoch enttäuschend im Vagen. Bradley
macht nämlich lediglich einige geheimnisvolle Andeutungen, daß
»eine Menge Verbindungen zwischen Leben und Dichtung« bestün-
den, die allerdings »im »Untergrund« blieben. Die Welten des All-
tags und der Kunst seien »analoge« Welten, in denen sich dieselben
Dinge auf unterschiedliche Weise präsentierten. Die naheliegende
Frage, wie man sich die unterschiedlichen Präsentationsweisen vor-
stellen soll, beantwortet Bradley nicht. Statt dessen wiederholt er
noch einmal, daß Dichtung »uns etwas auf ihre ganz eigene Weise«
präsentiere, »was wir in der Natur oder im Leben in ganz anderer
Form antreffen«. Dabei handele es sich bei der Dichtung um eine
Präsentationsweise, die wir nicht hinsichtlich ihrer Realitätsadäquat-
heit zu überprüfen hätten, sondern lediglich daraufhin, ob unsere
»Imaginationsfähigkeit« sich angeregt und »befriedigt« finde.39 So

338 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

37 A Poem has »poetic worth as a satisfying imaginative experience.« Bradley: Poetry.
A.a. O. 5. »Its poetic value is this intrinsic worth alone.« A.a.O. 4. »Of course this
imaginative experience – if I may use the phrase for brevity – differs with every reader
and every time of reading.« A.a.O. 4. »We are to think of a poem as it actually exists, we
may say that an actual poem is the succession of experiences – sounds, images, emotions
– through which we pass when we are reading as poetically as we can« A.a. O. 4. »What
is the poem itself?« A.a.O. 28. »But its ulterior worth neither is nor can directly deter-
mine its poetic worth as a satisfying imaginative experience.« A.a.O. 4 f. »For its nature
is to be not a part, nor yet a copy, of the real world (as we commonly understand that
phrase), but to be a world by itself, independent, complete, autonomous; and to possess it
fully you must enter that world, conform to its lays, and ignore for the time the beliefs,
aims, and particular conditions which belong to you in the other world of reality.«
A.a. O. 5.
38 Vgl. das 2. Kapitel.
39 »Again, our formula may be accused of cutting poetry away from its connection with
life.« Bradley: Poetry. A.a.O. 6. »There is plenty of connection between life and poetry,
but is is, so to say, a connection underground.« A.a. O. 6. »They are analogous.« A.a. O.
6. »Thus, no doubt, one main reason why poetry has poetic value for us is that it pre-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 339

unbefriedigend diese Antworten auch sind, so entfalten sie in den
folgenden Jahrzehnten doch große Wirkung: Sowohl Collingwood
als auch Dewey stellen Bradleys Problem der Bedeutung der imagi-
nativen Tätigkeit für das alltägliche Leben in das Zentrum ihrer äs-
thetischen Überlegungen.40

(b) Zu verwerfende Modelle der Begründung des intrinsischen
Werts. Bradleys Vorlesung konzentriert sich statt dessen auf die Fra-
ge, warum durch Gedichte evozierte Erfahrungen besonders befriedi-
gend sind. Eine erste Hypothese lautet, daß Gedichte vielleicht be-
sonders extravagante Themen behandeln. Unter dem Thema
(subject) eines Gedichts versteht Bradley im Unterschied zum indivi-
duellen Gehalt (content) seinen allgemeinen Gegenstand. Es kann
mit dem Titel (title) des Gedichts bezeichnet und in einem Lexikon
kurz zusammengefaßt werden. Zudem kann eine Dichtung sein The-
ma mit anderen Dichtungen oder mit Kunstwerken anderer Gattun-
gen gemeinsam haben. Um ein Beispiel zu nennen: Shakespeares
Romeo und Julia hat dasselbe Thema wie Bernsteins West-Side-Sto-
ry, aber beide Kunstwerke haben völlig unterschiedliche individuelle
Gehalte. Wenn man diesen Sprachgebrauch akzeptiert, kann »das
Thema« eines Gedichts seinen »poetischen Wert« offensichtlich
nicht »determinieren«. Schließlich kann »ein und dasselbe Thema«
ja von »vielen Gedichten von ganz unterschiedlichem Verdienst« va-
riiert werden. Diese Hypothese verwirft Bradley ziemlich rasch.

Eine zweite Möglichkeit wäre, daß sich Gedichte durch einen in
ethischer Hinsicht besonders wertvollen Gehalt auszeichnen. In die-
sem Sinne hatte die englische Romantik ja die Dichtung zur höchsten
Lehrerin der Menschheit erhoben mit der Begründung, daß Dich-
tung uns die »höchsten Zwecke menschlicher Lebensvollzüge« vor-
führe.41 Auch diesen Gedanken verwirft Bradley mit dem (allerdings
nur in den Ohren eines mentalistischen Ästhetikers schlagenden)
Argument, daß Dichtungen »in sich abgeschlossene, autonome« ima-
ginative Welten entwerfen würden, deren Gesetzmäßigkeiten sich
auf die wirkliche Welt nicht übertragen ließen. Die ethischen Stand-
punkte, die Milton und Shakespeare in ihren Dichtungen einneh-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 339

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

sents to us in its own way something which we meet in another form in nature or life;
and yet the test of its poetic value for us lies simply in the question whether it satisfies
our imagination.« A.a. O. 7.
40 Vgl. das 6. Kapitel.
41 Vgl. Abschnitt 2.4.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 340

men, lassen laut Bradley zwar darauf rückschließen, daß Milton und
Shakespeare glückliche Menschen waren. Sie determinierten jedoch
»als solche noch längst nicht den poetischen Wert« ihrer Gedichte.

Einer anderen gängigen Auffassung zufolge (Bradley hätte
Shaftesbury42 nennen können) kann Dichtung in besonderer Weise
moralisch auf die Menschen einwirken und aggressive Stimmungen
besänftigen. Ist hier die Besonderheit der Dichtung zu suchen? Oder
vielleicht in einem besonderen intellektuellen Wissensgehalt? Gegen
beide Mutmaßungen verwehrt sich Bradley, weil Gedichte dann nach
der moralischen oder der informativen Qualität ihrer Gehalte zu be-
urteilen wären. Das hätte die absurde Folge, daß patriotische Lehr-
gedichte oder medizinische Handbücher über viele große Werke der
Weltliteratur gestellt werden müßten. Nein, nach Bradley tut ein
ethisch, moralisch oder intellektuell interessanter Gehalt dem intrin-
sischen Wert einer Dichtung keinen Abbruch, kann ihn aber auch
nicht »determinieren«. Auf diesem inhaltsästhetischen Weg kommt
man nach Bradley zu keiner Lösung.

Die entgegengesetzte Position eines ästhetischen Formalismus
besagt laut Bradley im Kern, daß das »was« der Dichtung »poetisch
irrelevant« sei, weil nur das »wie« zähle. Der Formalismus hat in
Bradleys Augen zwei Trümpfe im Ärmel. Für die Position spreche
erstens, daß das Gefühl für Rhythmus »mehr noch als das Gefühl
für den Wert des Stils« das »spezielle Talent für das Dichten« sei.
Zweitens könne sie für sich ins Feld führen, daß man sich zumindest
für kurze Zeit an einer in einer fremden Sprache vorgetragenen
Dichtung erfreuen kann, indem man sich auf den Rhythmus konzen-
triert. Da liegt der Hund nach Bradley allerdings auch begraben: Wir
würden zweifelsohne schnell ermüden, wenn wir einer fremdspra-
chigen Dichtung ohne Sprachkenntnisse folgen müßten. Sein zweiter
Einwand gegen den ästhetischen Formalismus lautet, daß schließlich
jeder »gemeine Leser« die (von Winckelmann43 gerühmte) »Dresde-
ner Madonna anders als einen persischen Wandteppich« rezipieren
würde. Drittens muß laut Bradley auch berücksichtigt werden, daß
es geeignete und weniger geeignete Themen für Gedichte gebe. So
spreche zwar nichts dagegen, einen Stecknadelkopf zu bedichten. Na-
heliegender sei es jedoch, den Sündenfall beispielsweise zum Thema

340 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

42 Vgl. Absatz 1.2.a.
43 Vgl. Absatz 1.3.b.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 341

zu nehmen, weil der Sündenfall mit seiner komplexen Konstellation
von Ereignissen, Szenen und Figuren schon »einen gewissen ästheti-
schen Wert« habe, bevor der »Dichter sich seiner überhaupt an-
nimmt«. Viertens könnten die Dichter »Unsinnsverse«44 fabrizieren,
wenn die Gehalte für die Qualität der Dichtung tatsächlich irrelevant
wären. (Daß der Dadaismus von Kurt Schwitters beispielsweise ge-
nau diese Konsequenz gezogen hat, konnte Bradley noch nicht wis-
sen.45) Auch die Gestalt eines Gedichts kann in Bradley Augen seinen
ästhetischen Wert nicht konstituieren.

(c) Das Gedicht als individuelle Einheit von Gehalt und Gestalt. Was
konstituiert dann aber den Wert eines Gedichtes, wenn dies weder
dem Gehalt noch der Gestalt zugetraut werden kann? Was sich als
Ratlosigkeit gibt, ist in Wirklichkeit ein erstes Ergebnis. Es lautet:
Zwar kann man nicht behaupten, daß der Gehalt oder die Gestalt
den poetischen Wert einer Dichtung konstituiere. Andererseits läßt
sich jedoch auch keiner der beiden Aspekte zugunsten des anderen
ausblenden. Vielmehr scheinen beide »von gewissem ästhetischem
Wert« zu sein. Demnach heißt die Gretchenfrage jetzt, ob »der poe-
tische Wert« »hauptsächlich von der Substanz« des Gedichts oder
»hauptsächlich von seiner Form« abhängig ist? Was ist ausschlag-
gebend?

Wenn Bradley im Zuge dieser Frage beiläufig den aristote-
lischen Begriff der ›Substanz‹ als Synonym für den ›Gehalt‹ einer
Dichtung einführt, kündigt sich seine Antwort schon an. Bekanntlich

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 341

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

44 »How can the subject determine the value when on one and the same subject poems
may be written of all degrees of merit and demerit?« Bradley: Poetry. A.a.O. 10. »Art is
the whole or supreme end of human life.« A.a. O. 5. Imaginative experience is »a world
by itself, independent, complete, autonomous.« A.a.O. 5. »All these have, as such, no
poetical worth.« A.a.O. 7. »Its ulterior worth neither is nor can directly determine its
poetic worth.« A.a. O. 5. »The what is poetically indifferent: it is the how that counts.«
A.a.O.7. Zum Prinzip Rhythmus heißt es: »The gift for feeling it, even more perhaps
than the gift for feeling the value of style, is the specific gift for poetry, as distinguished
from other arts.« A.a.O. 21. The general reader can’t »look at the Dresden Madonna as
if it were a Persian rug«. A.a. O. 8. »And the fact is that such a subject, as it exists in the
general imagination, has some aesthetic value before the poet touches it.« A.a.O. 11.
»But in this case I can care no more for a poem than I do for a set of nonsense verses.«
A.a.O. 8.
45 Lambert Wiesing hat die ästhetische Position des ästhetischen Formalismus 1991 auf
die prägnante Formel ›Stil statt Wahrheit‹ gebracht. Einer seiner Referenzautoren ist
Schwitters. Wiesing, Lambert: Stil statt Wahrheit. Kurt Schwitters und Ludwig Witt-
genstein über ästhetische Lebensformen. München 1991.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 342

bezeichnet »Substanz« (o'sffla) bei Aristoteles ja die individuelle Ein-
heit von Materie (˜lh) und Form (e�do@), die man auch das ›Einzel-
ding‹ nennt.46 Insofern überrascht es wenig, wenn Bradley an seine
Zuhörer die rhetorische Frage richtet, ob sie beim Lesen eines Ge-
dichts etwa jemals »etwas als Bedeutung und Substanz«, und »etwas
anderes« getrennt davon »als artikuliertes Geräusch wahrgenommen
und genossen« und anschließend mit irgendwelchen geheimnisvol-
len Strategien »miteinander verbunden« hätten? Bradley bezweifelt,
daß das möglich ist, weil sich »die Handlung und die Charaktere« des
Hamlet beispielsweise »jenseits und unabhängig von den Worten«
genausowenig begreifen ließen wie die Bedeutung eines Lächelns,
wenn man lediglich ein »Verziehen von zwei Linien« in einem Ge-
sicht registriere.

Lassen wir den Einwand beiseite, daß Bradley den Substanz-
begriff eigentlich als Synonym für das individuelle Gedicht und nicht
für seinen Gehalt hätte einführen müssen, so ist er im Sinne der
Aristotelischen Metaphysik terminologisch korrekt verfahren. Jetzt
entfaltet Bradley nämlich die interessante These, daß die poetische
Rezeptionserfahrung gar nicht anders verlaufen könne als im Sinne
einer Einheit von Gehalt und Gestalt, weil diese Einheit im Gedicht
ein fundamentum in re habe. Bradley schließt von der Rezeptions-
erfahrung auf das Werk, womit er die komplementäre Sichtweise auf
das interaktive Geschehen zwischen Werk und Rezeptionsprozeß
einnimmt, die für die Gefühlsästhetik des angelsächsischen Idealis-
mus fortan kennzeichnend ist.47 Nach Bradley liegt in jedem »der
Idee des Gedichts entsprechenden« Gedicht eine so bruchlose »Iden-
tität von Gestalt und Gehalt« vor, »daß wir es als aussichtslos ein-
sehen« müssen, die »Wirkung des Gedichtes oder einer seiner Passa-
gen in anderer Form« als durch das Gedicht oder die Passage selbst
ausdrücken zu wollen. Dem Gedicht ist laut Bradley somit die »Iden-
tität von Gehalt und Gestalt wesentlich«.

Dieser Begriff vom ›Gedicht‹ hat (allen Anklängen an die Meta-
physik des Aristoteles zum Trotz) seinen eigentlichen Ursprung of-
fensichtlich in Hegels Begriff vom ›Kunstwerk‹, dem zufolge an der
Gestalt des Kunstwerks nichts »vorhanden« sein darf, »als was we-
sentliche Beziehung auf den Inhalt hat und ihn ausdrückt«48. Igno-

342 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

46 Aristoteles: Metaphysik. Im Text zit. nach Hamburg 31989, 1017 b 23–26.
47 Vgl. die Abschnitte 5.3. und 5.4.
48 Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik. A.a.O. Bd. 13, 132. Vgl. zu Hegels Begriffs
vom ›Kunstwerk‹ das gesamte 3. Kapitel.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 343

rieren wir nun den Einwand, daß sich das aristotelische Materie-
Form-Paar nicht so bruchlos in das Hegelsche Gehalt-Gestalt-Paar
übersetzen läßt, wie Bradley es tut. Darüber hinaus führt Bradley
nämlich eine wichtige Differenz zur Hegelschen Auffassung vom
›Kunstwerk‹ ein. Während Hegel eine Unterordnung der Gestalt un-
ter den Gehalt fordert, behauptet Bradley eine nicht-hierarchische
Beziehung, der zufolge der Gehalt und die Gestalt eines Gedichts
»dasselbe von zwei verschiedenen Standpunkten betrachtet und in
diesem Sinne eigentlich identisch« sind. Dasselbe fordert er auch in
der Malerei und in der Musik: Auch hier muß »der Gehalt eine Ein-
heit mit der Form« bilden.49 Gehaltsästhetiker im strengen Hegel-
schen Sinne ist Bradley also nicht.

(d) Die Einzigartigkeit jedes Gedichts und sein intrinsischer Wert.
Enttäuschenderweise finden sich bei Bradley keine weiteren Ausfüh-
rungen dazu, welchen Regeln die individuelle Einheit von Gehalt und
Gestalt im physischen Kunstwerk unterliegt, und wie sie zustande
kommt. Dazu äußert sich erst der späte Bosanquet. Bradley präsen-
tiert statt dessen seine Antwort auf die einleitend gestellte Frage,
warum Gedichte intrinsischen Wert haben. Sie lautet: Gedichte ha-
ben intrinsischen Wert, weil sie eine einzigartige Einheit von Gehalt
und Gestalt sind.

Das ist eine provozierende These, nachdem das ethische, mora-
lische oder intellektuelle Niveau des Gehalts schon als irrelevant ab-
getan wurde. Legionen von Einwänden drängen sich auf. So verspot-
tet Hildesheimers Roman Paradies der falschen Vögel Theorien, die
intrinsischen Wert mit der physischen Einzigartigkeit bzw. der ›Echt-
heit‹ von ästhetischen Objekten begründen, mit dem Hinweis darauf,

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 343

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

49 They say that »the poetic value lies wholly or mainly in the substance, and that it lies
wholly or mainly in the form.« Bradley: Poetry. A.a.O. 14. »I use ›substance‹ and ›con-
tent‹ indifferently«. A.a.O. 13 Anm. 1. »Do you apprehend and enjoy as one thing a
certain meaning or substance, and as another thing certain articulate sounds, and do you
somehow compound these two?« A.a.O.14. »The action and the characters are not
something which you conceive apart from the words.«. A.a.O. 15. »Just there are the
lines and their meaning are to you one thing, not two.« A.a.O. 14. »When poetry ans-
wers to its idea and is purely or almost purely poetic, we find the identity of form and
content; and the degree of purity attained may be tested by the degree in which we feel it
hopeless to convey the effect of a poem or passage in any form but its own.« A.a. O. 22.
»And those identity of content and form, you will say, is no accident; it is of the essence
of poetry in so far as it is poetry.« A.a.O. 15. »They are one thing from different points
of view, and in that sense identical.« A.a. O. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 344

daß ein Bild solange als echtes Bild behandelt würde, wie es »von
einem oder mehreren Experten als echt erklärt«50 wird. Zumal es
Gedichte gibt, die Nelson Goodmans treffender Analyse zufolge ja
zu den allographischen Kunstwerken gehören, die als nicht an ein
Original oder ein Autograph gebunden sind und bei noch so vielen
Kopien, Reproduktionen oder Abschriften nichts von ihrem ästheti-
schen Wert einbüßen.51 Vor allem aber kann die Begründung des
intrinsischen Werts eines Gedichtes mit seiner physischen Einmalig-
keit speziell einem Aristoteliker nicht einleuchten. Für Aristoteles ist
schließlich (bis auf die Akzidentien) schlicht und einfach alles eine
einzigartige Einheit von Materie und Form. Physische Einzigartig-
keit kann Bradley also nicht meinen.

Wenn es kein Pleonasmus wäre, könnte man sagen, daß Gedich-
te laut Bradley in einzigartiger Weise einzigartig sind. Zur Illustrati-
on eignet sich ein Vergleich mit dem Zeitungsartikel. Wenn ein Jour-
nalist zu schreiben beginnt, weiß er, was er mitteilen will, und zudem
hat er auf der Journalistenschule bestimmte Techniken gelernt, wie
er welche Informationen sprachlich zu fassen hat. Im Gegensatz dazu
kann »wirkliches Dichten« jedoch kein »dekorierendes Einkleiden
von vorher ausgedachtem und klar definiertem Material« in eine
konventionell bereitstehende und halbwegs passende Hülle von Rei-
men und Rhythmen sein. Laut Bradley kann der Dichter zu Beginn
eines kreativen Prozesses weder Vorstellungen von seiner Schöp-
fungsstrategie haben noch von dem, was er da schaffen wird, weil
sein Schaffen ja auf etwas Einzigartiges abzielt, für das es kein Vor-
bild gibt. Vielmehr entspringt nach Bradley jede poetische Tätigkeit
»einer vage imaginierten Vorstellungsmasse«. Diese strebt dann
»nach einer Entwicklung und Definition«, welche sich in ihrer »Voll-
endung« sogar dem Dichter selbst »überraschend offenbart«.

Was für den Gehalt gilt, das gilt erst recht für die Gestalt. Das

344 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

50 Hildesheimer, Wolfgang: Paradies der falschen Vögel. München 1953/Frankfurt
a.M. 1975, 142.
51 Vgl. Goodman, Nelson: Languages of Art. 1968/21976. Im Text zit. nach ders.: Spra-
chen der Kunst. Frankfurt a.M. 1995. Eine vergleichbare Unterscheidung findet sich
auch bei Wollheim, Richard A.: Art and its Objects. An Introduction to Aesthetics.
New York 1968. Second Edition. With Six Supplementary Essays. Cambridge 1980. Im
Text zit. nach ders.: Objekte der Kunst. Übers. v. Max Looser. Frankfurt a.M. 1982, 77 ff.
Sie wird referiert im Absatz 6.4.h. Einen erhellenden Überblick über verschiedene äs-
thetische Positionen zu diesem Problem vom »kunstontologischen Physizismus« über
den »kunstontologischen Mentalismus« bis hin zur »Type-Token-Theorie« bietet
Schmücker, Reinhold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung. München 1998, 163–270.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 345

allgemeine Thema oder gewisse stilistische Finessen mag der Dichter
vielleicht von einem anderen Gedicht entlehnen können. Den sich im
kreativen Prozeß erst formierenden Gehalt eines individuellen Ge-
dichts kann er jedoch ausschließlich in der einzigartigen Gestalt er-
fassen, die dieses Gedicht selbst konstituiert. Handlungsregeln, Scha-
blonen und zu imitierende Vorbilder gibt es im Bereich des Dichtens
nicht. Aus einem wirklich kreativen poetischen Prozeß entsteht ein
in jeder Hinsicht neues, einzigartiges, originelles Gedicht, und nur
deshalb beeindrucken uns Gedichte »als kreative Schöpfungsleistun-
gen und nicht als schematische Handwerksarbeit« . Spätestens jetzt
wechselt Bradley also vom Deskriptiven zum Normativen. Er legt
Gedichte darauf fest, in einzigartiger Weise etwas zu sagen, was so
ausschließlich durch dieses Gedicht und durch nichts sonst gesagt
werden kann.

Warum aber hat die qualitative Einzigartigkeit des Gedichts
(und darum handelt es sich im Gegensatz zu der numerischen Ein-
zigartigkeit, gegen die Hildesheimer polemisiert) in besonderem Ma-
ße intrinsischen Wert? Bradleys Antwort lautet: Wenn ein Gedicht
seinem normativen Begriff vom ›Gedicht‹ entspricht und sowohl in
seinem Gehalt als auch in seiner Gestalt eine einzigartige »kreative
Schöpfungsleistung« ist – dann und nur dann kann es die befrie-
digenden imaginativen Erfahrungen evozieren, die laut Bradley
eigentlich intrinsischen Wert haben. Nur dann können sie nämlich
einzigartige Rezeptionsprozesse evozieren und lenken, die in ihrer
Einzigartigkeit in Bradleys Augen besonders befriedigende und be-
sonders wertvolle Erfahrungen sind. Bradleys Komplementärästhe-
tik zufolge hat ein Gedicht intrinsischen Wert, weil es als einzigartige
Einheit von Gehalt und Gestalt in einzigartiger Weise eine einzig-
artige Botschaft zum Ausdruck bringen und so Erfahrungen evozie-
ren kann, die man nur durch dieses eine Gedicht und durch sonst gar
nichts erleben kann. Was für Gedichte gilt, gilt laut Bradley für
Kunstwerke generell: »Was uns Beethoven mit seiner Sinfonie be-
deutete oder Turner mit seinem Bild«, das läßt sich »durch nichts
anderes zum Ausdruck bringen als durch eben dieses Bild und diese
Sinfonie«.52

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 345

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

52 »Pure poetry is not the decoration of a preconceived and clearly defined matter: it
springs from the creative impulse of a vague imaginative mass pressing for development
and definition.« Bradley: Poetry. A.a.O. 23. »For only its completion can reveal, even to
him, exactly what he wanted.« A.a.O. 23. »This is also the reason why such poems

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 346

An diesem Begründungsmodell ist interessant, daß Bradley die
Außergewöhnlichkeit von Gedichten begründet, ohne auf die ideali-
stischen Vorannahmen der englischen Romantik seiner ästhetischen
Tradition zurückzugreifen. Allerdings drängt sich natürlich sofort
der Einwand auf, daß eine einzigartige Botschaft in noch so einzig-
artiger Vermittlung noch lange keine Befriedigung garantiert. So
avanciert ein Zeitungsartikel längst nicht zum Kunstwerk, sobald er
ein Monopol auf eine bestimmte ›Neuigkeit‹ haben sollte. Auch in
anderen Hinsichten läßt Bradleys Antrittsvorlesung große Lücken,
in die Bradleys Nachfolger hineinspringen werden. Der Third-Ox-
ford-Idealist Collingwood und der amerikanische Pragmatist John
Dewey nehmen sich der von Bradley nur unzureichend behandelten
Frage an, wie die Kontinuität zwischen der imaginativen Erfahrung
und dem Leben beschaffen sein könnte.53 Auf die spannende Frage
hingegen, welchen Regeln die einzigartige Einheit von Gehalt und
physischer Gestalt im physischen Kunstwerk vielleicht unterliegen
muß, und wie sie zustande kommt, konzentriert sich der späte Bo-
sanquet.

3. Die Gefühlsästhetik des späten Bernard Bosanquet

Bernard Bosanquet entwickelt seine späte Ästhetik in der Vor-
lesungsreihe Three Lectures in Aesthetic von 1915. Diese Vorlesun-
gen stellen den ersten Höhepunkt der Gefühlsästhetik des angelsäch-
sischen Idealismus dar54, indem sie wesentliche Teile von Bosanquets
früher Programmskizze realisieren und die Gefühlsästhetik des Ox-
ford-Hegelianismus erstmals in ausgereifter Gestalt zeigen.55 Das
gilt, obwohl die Vorlesungen stellenweise bloß lückenhafte Skizzen

346 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

strike us as creations, not manufactures, and have the magical effect which mere deco-
ration cannot produce.« A.a. O. 24. »What Beethoven meant by his symphony, or Tur-
ner by his picture, was not something which you can name, but the picture and the
symphony.« A.a.O. 25.
53 Vgl. dazu die Abschnitte 6.1., 6.3. und 6.4.
54 Als ihren zweiten Höhepunkt betrachte ich die Ästhetik des späten Collingwood. Vgl.
dazu Abschnitt 6.4.
55 Dorothy Emmet bezeichnet diese Vorlesungen als Bosanquets »most sucessful book«.
Emmet, Dorothy: Outward Forms, Inner Springs. A Study in Social and Religious Phi-
losophy. New York 1998, 27.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 347

sind, und obwohl drei weitere Vorlesungen im ersten Weltkrieg ver-
loren gegangen sind.56

(a) Die Unterscheidung von ›Gefühl‹ und ›Emotion‹. Bosanquet be-
ginnt mit der Bemerkung, daß es vielleicht »verunglückt« wirken
könnte, den Begriff des ›Gefühls‹ in das Zentrum einer ästhetischen
Theorie zu stellen, weil zeitgenössische »Autoritäten« Zweifel geäu-
ßert hätten, »ob das Wort überhaupt eine Bedeutung« habe.57 Mit
dieser Einleitung wetzt Bosanquet die Messer für einen Zweifronten-
krieg gegen den Aristoteliker Smith und gegen Benedetto Croce. Die
Position Croces ist aus Abschnitt 4.4. bekannt: Für Croce sind Gefüh-
le »organische Tatsachen« ohne jede Bedeutung im Sinne eines epi-
stemischen Gehalts.58 J. A. Smith bezweifelt hingegen, daß der Be-
griff ›Gefühl‹ Bedeutung im Sinne von ›Referenz‹ hat.59 Bosanquet
setzt sich zu beiden in Opposition mit den Thesen, daß Gefühle einen
epistemischen Gehalt hätten, und daß der Begriff ›Gefühl‹ damit so-
gar eine philosophisch relevante Bedeutung habe.

Wie Gabriel Apatas luzider Aufsatz Feeling and Emotion in Bo-
sanquet’s Aesthetics von 2001 zeigt, sind Emotionen (emotions) für
Bosanquet nicht dasselbe wie Gefühle (feelings). Unter einer ›Emoti-
on‹ versteht Bosanquet Apatas treffender Rekonstruktion zufolge
diejenigen Aspekte einer Verfassung, die sie stimmungsmäßig ein-
färben. Wer Traurigkeit als dominante Emotion empfinde, kann sa-
gen ›ich befinde mich in einer traurigen Verfassung‹. Er kann auch
kürzer sagen ›ich bin traurig‹. Bosanquets ›Gefühl‹ bezeichnet jedoch

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 347

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

56 Dazu heißt es bei Sweet: »Bosanquet gave three subsequent lectures in aesthetics at
University College, London, before the end of the First World War, but the manuscript
was lost.« Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a. O. 136.
57 »I must appear unfortunate in having laid so much stress on ›feeling‹, just when high
authorities are expressing a doubt whether the word has any meaning at all (see Croce’s
Aesthetic).« Bosanquet: Three Lectures A.a. O. v.
58 Croce, Benedetto: Estetica com scienza dell’espressione e linguistica generale. Mai-
land/Palermo/Neapel 1902, 21903. Auch als ders.: Aesthetic: As Science of Expression
and General Linguistic. Hrsg. u. übers. v. D. Ainslie. New York 1909. Reprinted 1964. Im
Text zit. nach ders.: Ästhetik als Wissenschaft des Ausdrucks und Allgemeine Lingui-
stik. Theorie und Geschichte. Übers. v. K. Federn. Leipzig 1905, 6–12.
59 Bosanquet hat im Visier den Aufsatz Smith, J. A.: On Feeling. In: Proceedings of the
Aristotelian Society 14. 1913–1914, 49–75. Smith unterscheidet drei mögliche Bedeu-
tungen des Begriffs ›Gefühl‹ und erklärt alle drei für sinnlos. Vgl. dazu Apata, Gabriel:
Feeling and Emotion in Bosanquet’s Aesthetics. In: British Idealism and Aesthetics.
A.a.O. (177–196) 179–182.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 348

mehr als das, nämlich die psycho-physische Gesamtverfassung (atti-
tude) mit all ihren unterschiedlichen Aspekten. Bosanquets Begriff
von ›Gefühl‹ bezeichnet die Befindlichkeit eines Menschen in einer
Situation, in die er mit »Herz und Verstand« involviert ist, die ihn
ganz fordert, in der ihn etwas wirklich betrifft, und in die er sich so
vollständig verliert, wie wir es vom »singen, lieben, oder kämpfen«
kennen.60 Wenn Bosanquet von Gefühlen spricht, meint er komplexe
psycho-physische Reaktionen mit ihren retrospektiv-assoziativen
und intellektuellen Anteilen auf etwas, das emotional stark berührt.

Apata zufolge will Bosanquet mit der Unterscheidung von Ge-
fühlen und Emotionen gegen den frühen Croce61 deutlich machen,
daß man sich immer in komplexen Verfassungen und niemals in rein
emotionalen, rein intellektuellen oder rein praktischen Zuständen
befindet. Eine Emotion wie ›Traurigkeit‹ kann eine Verfassung zwar
dominant prägen. Aber deshalb sind der Intellekt und das Erinne-
rungsvermögen nicht ausgeschaltet.62 Meiner Ansicht nach inten-
diert Bosanquet jedoch noch mehr: Bosanquet spricht von ›Gefühlen‹
im Unterschied zu bloßen ›Emotionen‹, wenn jemand sich deutlich
bewußt ist, in welcher Verfassung er sich befindet und warum. Wer
sagt, daß er traurig ist, empfindet nicht nur die Emotion Traurigkeit,
sondern er weiß auch, daß er traurig ist und warum. Vielleicht denkt
er assoziierend an vergleichbare Erlebnisse und Stimmungen in der
Vergangenheit zurück. Oder er denkt nach, wie er der traurigen
Stimmung entfliehen kann. Welche Überlegungen im Detail statt-
finden, tut nichts zur Sache. Meiner Lesart zufolge sind Bosanquets
›Gefühle‹ im Unterschied zu bloßen Emotionen Verfassungen, die
von einem Wissen über mich, meine Emotionen und ihre Ursachen

348 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

60 »When a ›body and mind‹ is, as a whole, in any experience, that is the chief feature, I
believe, of what we mean by feeling. Think of him as he sings, or loves, or fights.«
Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. vi.
61 Vgl. zu Bosanquets entsprechender Kritik Abschnitt 4.4.
62 Apata: Feeling and Emotion in Bosanquet’s Aesthetics. A.a.O. 183. Daß Apata mit
guten Argumenten zwei relevante Begriffe von ›Gefühl‹ bei Bosanquet identifiziert,
muß hier nicht interessieren. Er schreibt: »We can now see that Bosanquet has two
notions of feeling. The first refers to unity of experience, and the second refers to the
immediate phase of experience.« A.a.O. 183. Er belegt seine Lesart vor allem mit Bo-
sanquet, Bernard: On the Nature of Aesthetic Emotion. In: Mind 3. 1894, 153–166. Im
Text zit. nach Bernard Bosanquet: Science and Philosophy and Other Essays by the Late
Bernard Bosanquet. Hrsg. v. J. H. Muirhead, R. C. Bosanquet. London 1927, (392–406)
324. Sie ließe sich auch belegen mit der 5. Vorlesung von Bosanquet: The Principle of
Indiviuality and Value. A.a. O. insg.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 349

bestimmt sind. Mit einem solchen Begriff von ›Gefühl‹ kann Bosan-
quet erstens gegen Smith behaupten, daß sein Begriff von ›Gefühl‹
Referenz hat. Zweitens kann er gegen Croce sagen, daß Gefühle eben
doch einen epistemischen Gehalt haben.

Den Stellenwert der Unterscheidung zwischen Gefühl und Emo-
tion für Bosanquets späte Ästhetik verdeutlicht folgende Überle-
gung. Wer im alltäglichen Leben traurig ist, empfindet ein dumpfes
Unwohlsein, das er häufig zu verdrängen versucht. Was wäre jedoch,
wenn man diese Emotion ›Traurigkeit‹ »zeichnen oder ihr sonst eine
imaginative Gestalt« geben, wenn man ihr (der Kunstwerk-Auffas-
sung der angelsächsischen Gefühlsästhetik zufolge) also eine adäqua-
te physische Verkörperung schaffen könnte? Nach Bosanquet würde
die Emotion »eine Verwandlung« durchmachen: Sie würde sich »den
Gesetzen« von verkörpernden »Objekten unterwerfen« und dadurch
»Dauer, Ordnung, Harmonie, Bedeutung« annehmen. Das wiederum
würde bedeuten, daß man sich angesichts der adäquaten physischen
Verkörperung der Emotion plötzlich in einer Situation wiederfände,
in der man sich seiner Emotion gegenüber reflektierend und betrach-
tend verhalten kann. Man könnte sie in ihren relevanten Ebenen
ausloten, bis schließlich »wie durch einen Diamantenschliff« offen
zu Trage treten würde, welchen (Stellen-) Wert die Emotion für das
Leben tatsächlich hat. Die Emotion wäre durch die physische Verkör-
perung zum bewußten Gefühl geworden. Sie würde nicht im Fluß
der entstehenden und vergehenden Befindlichkeiten untergehen.
Sie würde auf Dauer gestellt, wodurch man sie bewerten und viel-
leicht sogar konstruktiv mit ihr umgehen könnte. Mit einem »aus-
gedrückten Gefühl« hat man sich »kreativ« beschäftigt, wodurch es
ungleich wichtiger als ein »simpler Schmerz ohne großen Stellen-
wert«63 wird. Ein Kunstwerk zu schaffen, ist laut Bosanquet also ein
besonders geeignetes Verfahren, sich die eigenen Gefühle zum Ge-
genstand und sich selbst bewußt zu machen, was man fühlt.64

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 349

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

63 »If you have the power to draw out or give imaginative shape to the object and
material of your sorrowful experience, then it must undergo a transformation.« Bosan-
quet: Three Lectures. A.a. O. 8. »The feeling is submitted to the laws of an object. It must
take on permanence, order, harmony, meaning.« A.a. O. 8. »The values of which the
feeling is capable have now been drawn out and revealed as by cutting and setting a
gem.« A.a.O. 8. »For, of course, it is transformed, and the feeling as finally expressed
is a new creation, not the simple pain, without large significance, which was felt at first.«
A.a.O. 8.
64 Apata illustriert Bosanquets Beispiel durch ein Gedicht von Thomas Gray. Dieses

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 350

(b) Der komplementärästhetische Ansatz. Nun befindet man sich
offensichtlich ständig in irgendwelchen Verfassungen. Was aber sind
ästhetische Verfassungen, und worin liegt »ihr spezifischer Wert«?65

Diese Fragen bilden den Einstieg der ersten der Three Lectures von
1915.66

Bosanquet nimmt sich der ästhetischen Verfassung (die er syn-
onym auch »ästhetische Erfahrung« nennt) zunächst in ihrer »ein-
fachsten« Variante an und kennzeichnet sie mit einigen schnellen
Strichen. Seiner Auffassung nach ist die ästhetische Verfassung er-
stens eine »erfreuliche« und zweitens eine relativ stabile Verfassung,
derer man kaum überdrüssig wird, und über die man sich drittens
mit anderen austauschen möchte, weil man ihn ihr viertens etwas
als bedeutend erlebt. Dem fünften Merkmal zufolge ist die ästheti-
sche Verfassung keine spontane Lebensfreude, sondern eine Verfas-
sung, in der man es »mit einem zu einem Objekt verkörperten Ge-
fühl zu tun« hat, welches »stille steht«, damit man es »betrachten«
kann, wie »es im Prinzip von jedermann betrachtet werden kann«.
Das sechste Merkmal besagt schließlich, daß die ästhetische Verfas-
sung eine »kontemplative« Verfassung ist, in der man imaginativ
tätig wird und nicht »versucht«, auf das involvierte ästhetische Ob-
jekt in irgendeiner Weise praktisch »einzuwirken«67.

In seiner Opposition gegen die mentalistische Ästhetik Croces

350 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

Gedicht faßt die Traurigkeit des Dichters nach dem Verlust eines Freundes in Worte.
Allerdings sagt es nicht einfach ›ich bin traurig‹. Statt dessen führt es Bilder von inten-
siven Gesprächen zwischen den beiden Freunden vor Augen, bis sich uns die ganze
Tragweite des Verlustes durch die Zeile ›er kann mich nicht mehr hören‹ erschließt. So
macht das Gedicht bewußt, wie groß die Trauer ist, weil das Leben nach dem Tod des
Freundes ein anderes sein wird. Apata: Feeling and Emotion in Bosanquet’s Aesthetics.
A.a. O. 191f.
65 »It is to consider where in life the aesthetic attitude is to be found, and what is its
peculiar form of value, as distinguished from other attitudes and objects in our experi-
ence.« Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 2.
66 Diese Vorlesung halte ich wegen ihrer komplementärästhetischen Thesen (s. u.) trotz
ihrer fast unverständlichen Dichte und trotz ihrer argumentativen Lücken für den ei-
gentlichen Höhepunkt der Ästhetik des angelsächsischen Idealismus.
67 »The simplest aesthetic experience is, to begin with, a pleasant feeling, or a feeling of
something pleasant.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 3 f. »It is a stable feeling – our
pleasure in the something pleasant does not of itself pass into satiety.« A.a. O. 4. »The
aesthetic attitude is that in which we have a feeling which is so embodied in an object
that it will stand still to be looked at, and, in principle, to be looked at by everybody.«
A.a. O. 6. »The mind’s attitude in it is ›contemplative‹.« A.a.O. 6. »Only in the aesthetic
attitude he looks at the object and does not try to alter it.« A.a.O. 6.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 351

konzentriert sich Bosanquet vor allem auf das fünfte Merkmal, dem
zufolge ein physisches Objekt im weitesten Sinne (das eine Wolke
genauso wie ein Theaterstück oder ein Gemälde sein kann) eine not-
wendige Bedingung für das Entstehen einer ästhetischen Verfassung
ist. Damit ist nicht nur gemeint, daß ohne ein physisches Objekt
keine ästhetische Verfassung entstehen kann. Gemeint ist auch, daß
die ästhetische Verfassung in ihrer Qualität als ästhetische Verfas-
sung und in ihrem Verlauf von den physischen Strukturen des ästhe-
tischen Objektes abhängig ist. Mit dieser Überzeugung erweist sich
Bosanquet als Verfechter eines speziellen ästhetischen Ansatzes, den
ich den ›komplementärästhetischen‹ Ansatz nennen möchte.68 Kenn-
zeichnend ist die Auffassung, daß man über die ästhetische Verfas-
sung nur reden kann, wenn man das ästhetische Objekt in den Blick
nimmt, und daß sich das ästhetische Objekt umgekehrt nur hinrei-
chend bestimmen läßt, wenn es ausgehend von der Verfassung ana-
lysiert wird, die es evoziert bzw. offensichtlich evozieren soll. Die
These von der Komplementarität der Eigenschaften des ästhetischen
Objekts und der ästhetischen Verfassung ist eine zentrale Einsicht
des späten Bosanquet. Die erste und zweite Vorlesung befassen sich
mit ihrer Plausibilisierung und Entfaltung. Vorgreifend werde ich
das Resultat jetzt schon in einer schematischen Darstellung zusam-
menfassen, wobei ich allerdings betonen möchte, daß es sich um kei-
ne unmittelbare Entsprechung und Spiegelung der beiden Seiten
handelt. Die Sache verhält sich tatsächlich sehr viel komplizierter.

Der komplementärästhetische Ansatz im schematischen Überblick

Attribute der Attribute des
ästhetischen Verfassung physischen Kunstwerks

1. Erfreulichkeit 1. Zugriffsresistenz
2. Stabilität 2. Beharrlichkeit in der Zeit
3. Kommunikativität 3. Öffentliche Zugänglichkeit
4. Bedeutungsträchtigkeit 4. Ambivalente physische Gestalt
5. Involviertsein eines 5. Repräsentativität

physischen Objekts
6. Kontemplativität 6. Bestimmte Expressivität

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 351

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

68 Dieser Ansatz findet sich schon bei Andrew Bradley. Schon Bradley leitet Aussagen
über das Wesen von Dichtung aus dem Wesen der ästhetischen Erfahrung ab. Vgl. Ab-
satz 5.2.c.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 352

Wer wissen will, was es mit der ästhetischen Verfassung auf sich hat,
muß die ästhetischen Objekte in den Blick nehmen, wenn er die äs-
thetische Verfassung nicht rettungslos unterbestimmt lassen will.
Diese Prämisse bestimmt Bosanquets weiteres methodisches Vor-
gehen. Um etwas über die ästhetische Verfassung sagen zu können,
nimmt er das ästhetische Objekt ins Visier, das bislang ja nur als
»organisiertes, anschaulich gemachtes, verkörpertes Gefühl«69 defi-
niert worden ist.

(c) Die Dauerhaftigkeit und die Kommunizierbarkeit der ästheti-
schen Verfassung.

Ohne weiteren Begründungsbedarf steht für Bosanquet von
vornherein fest, daß es gleichgültig ist, ob das ästhetische Objekt als
physisches Objekt »vorgefunden oder geschaffen« wird. Laut Bosan-
quet kann auch »ein Berg oder eine Blume«70 ein ästhetisches Objekt
sein. Ist deshalb aber schon jedes beliebige physische Objekt poten-
tiell ein ästhetisches Objekt? Während Dewey 19 Jahre später diese
Frage viel zu schnell bejaht71, zieht Bosanquets Theorie Demarkati-
onslinien ein.

Die ästhetische Verfassung ist eine dauerhafte Verfassung, in
der man den Impuls zum kommunikativen Austausch über das äs-
thetische Objekt verspürt. Schon das hat Konsequenzen für das äs-
thetische Objekt, weil man in eine dauerhafte Verfassung nur durch
ein stabiles Objekt versetzt werden kann, und weil sich nur über ein
Objekt kommunizieren läßt, das anderen zugänglich ist. Relativ
schnell gelangt Bosanquet damit zu dem Schluß, daß das ästhetische
Objekte anderen zugänglich und in der Zeit beharrlich sein muß.
Zudem darf es im Zuge unseres Kontaktes mit ihm weder verändert
noch zerstört werden. Weil diese drei Bedingungen nur Objekte er-
füllen, die man sehen oder hören kann, wissen laut Bosanquet letzt-
lich »alle, daß eigentlich nur der Gesichtssinn und das Gehör ästheti-
sche Sinne« sind. Ein gutes Essen hingegen kann kein ästhetisches
Objekt im Vollsinn des Begriffs sein. Zwar können sich beim Essen
Assoziationsketten einstellen, über die sich in gewissen Grenzen

352 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

69 »It is just the same in principle if the embodiment is found and not created; it may be
a mountain or a flower.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 8. »Feeling becomes ›or-
ganized‹, ›plastic‹ or ›incarnate‹.« A.a.O. 7.
70 Bosanquet: Three Lectures. »It is just the same in principle if the embodiment is
found and not created; it may be a mountain or a flower.« A.a. O. 8.
71 Vgl. dazu Abschnitt 6.3.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 353

kommunizieren läßt, auch wenn das Essen selbst nur dem jeweils
Essenden zugänglich ist. (Deshalb ist es möglich, Restaurant-Kriti-
ken zu schreiben.) Allerdings wird das Essen während des Essens zer-
stört, so daß es in keine dauerhafte Verfassung versetzen kann.72 Ver-
gleichbar können auch die flüchtigen Objekte des Geruchssinns und
des Tastsinns nur in einem eingeschränkten Sinne ästhetische Objek-
te sein. Zwar können sich über den Geruchs- und den Tastsinn eben-
falls Assoziationen einstellen, die sich mitteilen lassen.73 Zudem blei-
ben die Objekte des Tastens und des Riechens anders als die Objekte
des Essens durch den Kontakt mit unseren Sinnen unbeeinflußt.
Aber sie können nur kurzfristige Eindrücke vermitteln, die nur so-
lange auf unsere Verfassung einwirken, wie wir konkret riechen oder
berühren. Riechendes oder zu Tastendes kann nicht in eine stabile
Verfassung versetzen. Deshalb betrachtet Bosanquet auch die Objek-
te des Geruchs- und Tastsinns nur mit Einschränkung als potentiell
ästhetische Objekte.

Das ästhetische Objekt im Vollsinn des Begriffs muß laut Bo-
sanquet notwendigerweise ein physisches Objekt sein, das »Kurven,
Strukturen oder geformte Oberflächen« hat, und das seine »Ge-
stalt«74 behält, wenn man sich mit ihm in ästhetischer Einstellung
befaßt. (Dem widerspricht nicht, daß sich die Gestalten von Musik
oder Theaterstücken aus eigenem Antrieb in der Zeit wandeln kön-
nen.) Dieses Ergebnis ist alles andere als banal. Bosanquet geht es
nämlich im Gegensatz zu Coleridge75 keineswegs um eine Reduzie-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 353

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

72 Mendelssohn scheint wichtige Strömungen der Avantgarde-Kunst des 20. Jahrhun-
derts vorwegzunehmen, wenn er die Utopie formuliert, daß »für jeden Sinn« eine »Art
von Harmonie bestimmt« sein könnte, die »vielleicht mit nicht weniger Entzückung
verknüpft ist, als die Harmonie der Töne«, die aber noch nicht entdeckt ist, so daß »für
uns Jetztlebende« der »Geruch und der eigentlich so genannte Geschmack« nicht wirk-
lich als »Quellen der sinnlichen Lust« gelten. Mendelssohn, Moses: Über die Empfin-
dungen. 1755. In ders.: Ästhetische Schriften in Auswahl. Hrsg. v. Otto F. Best. Darm-
stadt 1994, (29–110) 67. Mendelssohns Diktum stellt jedoch keinen wirklichen Einwand
dar, weil Bosanquet einen möglichen Lustgewinn durch den Geschmacks- und Geruchs-
sinn ja nicht bestreitet.
73 Das beste Beispiel ist Patrick Süßkinds Roman Das Parfüm.
74 »Generally speaking, as we all know, the aesthetic senses are supposed to be of sight
and hearing alone.« Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 13. »The question how far it can
give aesthetic pleasure is, I suppose, the question how far it can convey to one the cha-
racter of a curve or pattern or modelled surface.« A.a.O. 12.
75 Es heißt: »Objects only can be admitted (according to the first rule) which belong to
the eye and ear, because they alone are susceptible of distinction of parts.« Coleridge,
Samuel Taylor: Principles of Genial Criticism. Concerning the Fine Arts. More Espe-

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 354

rung des Ästhetischen auf spezielle Sinne. Es geht ihm vielmehr um
die Plausibilisierung seiner komplementärästhetischen Überzeu-
gung, daß die ästhetische Verfassung ihre konstituierenden Merkma-
le nur haben kann, wenn ein physisches Objekt mit entsprechend
komplementären Merkmalen involviert ist. Die ästhetische Verfas-
sung soll eine stabile Verfassung sein, über die sich kommunizieren
läßt. Das kann sie nur sein, wenn ein physisches Objekt involviert ist,
das erstens zugriffsresistent, zweitens in der Zeit beharrlich und drit-
tens anderen zugänglich ist. Nur solche physischen Objekte können
uns in dauerhafte Verfassung versetzen, über die wir kommunizieren
können.

(d) Die Kontemplativität der ästhetischen Verfassung. Ein weiteres
Merkmal der ästhetischen Verfassung ist ihre Kontemplativität. Das
besagt in Bosanquets Sprachgebrauch, daß wir die Dinge in einer
ästhetischen Verfassung nicht als »reale« physische Objekte ansehen,
»von denen wir sagen«, daß wir »etwas über sie wissen«, oder daß wir
sie benutzen oder verändern können. Als »Objekte der Kontemplati-
on« präsentieren sie sich vielmehr als fantasieanregende Objekte mit
bloßem »Scheincharakter für die Wahrnehmung oder die Imaginati-
on«. Fantasieanregend können nun ausschließlich diejenigen Objekte
sein, von denen man nicht auf den ersten Blick weiß, für was sie
stehen, wie sie zu benutzen sind, was sie gegebenenfalls bedeuten
und was von ihnen zu halten ist. Ästhetische Objekte müssen Neu-
gierde und Interpretationslust wecken. Daraus schließt Bosanquet,
daß sich zum ästhetischen Objekt nur Objekte eignen, die zwar deut-
lich etwas zu bedeuten scheinen, deren physische Strukturen aber
dennoch Rätsel aufgeben und ambivalent sind.

»Nehmen wir beispielsweise eine Wolke«, schlägt Bosanquet il-
lustrierend vor. Wenn wir die Wolke als physisches Objekt betrach-
ten, dann »wissen wir, daß es sich um eine Masse von kaltem nassen
Nebel handelt«. Wenn ein Bauer im August Wolken sieht, wird er
seine Ernte gefährdet sehen. Aber wenn wir träge im Gras liegen und
plötzlich die Sonne auf eine Wolke scheint, kann es passieren, daß das
banale physische Objekt Wolke plötzlich zum ästhetischen Objekt

354 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

cially to those of Statuary and Painting. Deduced from the Laws and Impulses which
Guide the True Artist in the Production of his Works. In: Felix Farley’s Bristol Journal.
Aug/Sept. 1814. Im Text zit. nach ders.: Biographia Literaria. Bd. 2. Hrsg. v. J. Shaw-
cross. London 1907, (219–246) 231.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 355

wird. Wolken sind nämlich potentiell ästhetische Objekte, weil ihre
physischen Strukturen die Fantasie anregen können. Bosanquet be-
tont, daß Wolken im Unterschied zu anderen physischen Objekten
»ziemlich viele verschiedene Möglichkeiten« haben, »ästhetische Ge-
stalt zu erlangen«, weil ihre »wundervolle Struktur auf so unter-
schiedliche Weise blau« und in diesem so unterschiedlichen »Blau-
Sein« auf ebenso vielfältige Weise aktuales ästhetisches »Objekt der
Erscheinung«76 sein könne. Obwohl wir schon tausende von Wolken
gesehen haben und genau wissen, was Wolken sind, überraschen sie
uns immer wieder neu mit einer nie dagewesenen physischen Ge-
stalt. Deshalb können uns Wolken in Verfassungen versetzen, in die
uns Zahnbürsten in der Regel77 nicht versetzen. Potentiell ästheti-
sche physische Objekte müssen laut Bosanquet also außer ihrer Zu-
griffsresistenz, ihrer Beharrlichkeit in der Zeit und ihrer öffentlichen
Zugänglichkeit um der Kontemplativität der ästhetischen Verfassung
willen viertens auch das Merkmal haben, daß ihre physische Gestalt
so ambivalent, außergewöhnlich und aufmerksamkeitsheischend ist,
daß sie unsere Interpretationslust und unsere Neugierde weckt.78

(e) Die Potentialität des ästhetischen Objekts. Bosanquets Beispiel
leistet sehr viel mehr als die Reformulierung der vertrauten Erfah-
rung, daß wir in Wolken Formen und Geschichten hineinlesen kön-
nen, obwohl wir wissen, daß Wolken zufällige Verdichtungen von
Wasserdampf sind. Das Beispiel veranschaulicht nämlich auch, daß

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 355

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

76 »The ›object‹ in the aesthetic attitude, we saw, can only be the appearance, not what
we call the real thing, what we say we know about.« Bosanquet: Lectures. A.a. O. 17. »A
cloud, e.g., we know to be a mass of cold wet vapour; but taken as we see it with the sun
on it, it has quite different possibilities of revealing aesthetic form, because its wonder-
ful structure is all variously lit up, and so lit up it is the object or semblance which
matters.« A.a.O. 18.
77 Eine Ausnahme von dieser Regel ist natürlich die Präsentation einer Zahnbürste als
Ready-Made. Dann wird unsere Aufmerksamkeit von ihrem Nutzen auf ihre Gestalt
hin abgelenkt. Wir sehen die Gestalt neu, als ob wir noch nie eine Zahnbürste gesehen
hätten. Damit ließe sich Bosanquets These durch die Ready-Mades (die Bosanquet na-
türlich noch nicht kennen konnte) bestätigen.
78 In diesem Zusammenhang leistet sich Bosanquet einen kleinen Seitenhieb gegen
Hegel (bzw. Hotho; vgl. Abschnitt 3.2), indem er betont, daß nicht etwa die Gestalten
auf hohem Level des Lebendigen die attraktivsten Angebote machen würden, sondern
im Gegenteil die ganz einfachen Gestalten. Deshalb seien die großen Kunstwerke kom-
plexe Kompositionen aus elementaren Formelementen. Bosanquet ist mit Beispielen
geizig, aber er könnte vielleicht den Kubismus vor Augen haben, der nach seiner Initi-
alzündung durch Picassos Les demoiselles d’Avignon von 1907 gerade Epoche macht.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 356

ästhetische Objekte als physische Objekte betrachtet immer nur po-
tentielle ästhetische Objekte sind, die erst in einer ästhetischen Ver-
fassung zu aktualen ästhetischen Objekten werden. Aus Wolken wer-
den nicht zwangsläufig aktuale ästhetische Objekte. Das passiert nur,
wenn man sich auf die Wolken als ästhetische Objekte einläßt.

Diese komplementärästhetische Einsicht kann gar nicht stark
genug hervorgehoben werden. Schließlich wissen wir aus Erfahrung,
daß es auch von unserer persönlichen Disposition abhängt, ob wir ein
potentielles ästhetisches Objekt tatsächlich ästhetisch erfahren.
Ebenfalls bekannt ist, daß sich die Frage nach der Henne und dem Ei
nur in den seltensten Fällen beantworten läßt, ob meine Verfassung
das Objekt oder das Objekt meine Verfassung bestimmt. Man kann
in Wolken Wasserdampfansammlungen oder Vorboten für schlech-
tes Wetter sehen. Man kann sich von Wolken jedoch auch in die
weiten Gefilde seiner Fantasie wegtragen lassen. Ob Letzteres pas-
siert, ist von unserer Bereitschaft und Offenheit erfahrungsgemäß
sehr viel abhängiger als von der physischen Wolkengestalt. Ästheti-
sche Objekte haben im Rahmen von Bosanquets später Ästhetik den
Status von potentiell ästhetischen Objekten im Sinne von mehr oder
weniger attraktiven Angeboten. Sie werden erst zum aktualen ästhe-
tischen Objekt, wenn jemand das Angebot annimmt. Auf diese Weise
faßt Bosanquets Komplementärästhetik den Doppelstatus des ästhe-
tischen Objekts als zugriffsunabhängiger physischer Gegenstand und
als faszinierendes Rezeptionsobjekt.

(f) Das ästhetische Vergnügen. Mit seiner Antwort auf die Frage,
warum die ästhetische Verfassung per se eine erfreuliche Verfassung
ist, knüpft Bosanquet erstmals deutlich an die eigene ästhetische Tra-
dition an. Wie im angelsächsischen Sprachraum seiner Zeit üblich79,
bezeichnet der späte Bosanquet80 die spezifisch ästhetische Tätig-

356 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

79 Durch Wordsworth hat es sich im angelsächsischen Sprachraum etabliert, unter Fan-
tasie (fancy) die Fähigkeit zur Ordnung des Mannigfaltigen zu verstehen, und unter
›Imagination‹ die Fähigkeit zu liebender Hingabe. Vgl. Abschnitt 2.1.
80 Bosanquets früher Ästhetik von 1892 zufolge erfaßt der Künstler durch seine Fanta-
sie das historisch gewachsene aktuelle Gemenge von Interessen, während er mittels
Imagination zukünftige Interessenlagen voraussehen kann. Bosanquet: History. A.a. O.
345–348 (s.o.). Der späte Bosanquet knüpft offensichtlich auch an Croces Brevario di
Estetica an, wo es um den Unterschied zwischen der Intuitionswelt und der bloß fanta-
stischen Welt geht, die Croce als eine »unzusammenhängende Masse von Bildern« cha-
rakterisiert, »wie sie zustande kommt durch das Heraufbeschwören alter Bilder, durch
ihr willkürliches Aneinanderreihen, durch das ebenso willkürliche Kombinieren der

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 357

keit81 nämlich als ›Imagination‹. Damit wird gesagt, daß die ästheti-
sche Tätigkeit im Gegensatz zu anderen Tätigkeitsformen wesentlich
»unter entlasteten Bedingungen völlig frei ans Werk« geht. Jemand
ist imaginativ tätig, wenn er jenseits aller Zweckausrichtungen seine
eigenen geistigen »Möglichkeiten auslotet und verfolgt«, seiner Fan-
tasie und seinen Assoziationsketten freien Lauf und sich von den
Bildern überraschen läßt, die vor seinem geistigen Auge entstehen
und wieder verschwinden. So verstandene Imaginationstätigkeit gibt
es natürlich nicht nur im Bereich der Kunst, sondern auch in den
Wissenschaften. Es wäre also ein Mißverständnis, daß Bosanquets
Imagination unlogisch und verworren auf »Mehrdeutiges und Fanta-
stisches« gerichtet wäre. Allerdings ist ästhetische Imagination nach
Bosanquet (der hier übrigens fast wörtlich an Bradley anknüpft) im
Gegensatz zur wissenschaftlichen Imagination »nicht an das ge-
bunden«, was wir »die Realität als Ganze« zu nennen pflegen.
Bosanquets »Welt der Imagination« ist »in keiner Weise« mehr »der
totalitären Struktur von wirklicher Tatsache und Wahrheit unterge-
ordnet«. Jede Assoziationswelt der Kunst gilt ihm vielmehr als »eine
alternative Welt« zur wirklichen Welt, die »zwar zweifelsohne letzt-
endlich auf derselben Basis steht«, »die aber nach eigener Methode
und nach eigenem innewohnenden Zweck organisiert ist«.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 357

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

Bilder miteinander«. Croce, Benedetto: Brevario di Estetica. Quattro Lezioni. Bari 1913.
Übers. v. D. Ainslie. Houston 1912. Auch als ders.: Guide to Aesthetics. Übers. v. P. Ro-
manell. Indianapolis 1965. Im Text zit. als ders.: Grundriß der Ästhetik. Vier Vorlesun-
gen. Übers. v. Th. Poppe. Leipzig 1913, (1–27) 20.
81 Apata steigt für die These in den Ring, daß ›Imagination‹ bei Bosanquet (anders als
bei Wordsworth) keine Fähigkeit bezeichne, sondern die ästhetische Verfassung selbst.
Sein Argument lautet, daß Bosanquets Philosophie des Geistes nur Verfassungen und
keine speziellen Fähigkeiten kennen würde. Apata veranschaulicht seine Auffassung
von Bosanquets ›Verfassung‹ mit der Analogie eines Familienbetriebs, in dem die ein-
zelnen Familienmitglieder mit ihren speziellen Funktionen gegenüber dem Gesamtpro-
jekt in den Hintergrund treten. Vgl. dazu Apata: Feeling and Emotion in Bosanquet’s
Aesthetics. A.a.O. 185. Erstens herrscht im angelsächsischen Sprachraum um die Wen-
de zum 20. Jahrhundert jedoch der Konsens, unter ›Imagination‹ eine Fähigkeit bzw.
einen Tätigkeitstyp zu verstehen. Speziell Andrew Bradley und der frühe Bosanquet
verwenden die Konzeption derart (vgl. Anm. 80). Zweitens wäre es eine überflüssige
Begriffshäufung, wenn Bosanquet unter ›Imagination‹ dasselbe wie ›ästhetische Verfas-
sung‹ verstünde. Drittens kennzeichnet der späte Bosanquet die ›Imagination‹ ausdrück-
lich als Tätigkeit, wenn er schreibt, daß »der Geist« imaginativ tätig würde, sobald er
»unter entlasteten Bedingungen völlig frei ans Werk gehen kann«. Um Apate entgegen-
zukommen, schlage ich den Sprachgebrauch vor, daß man sich in einer ästhetischen
Verfassung befindet, sobald man imaginativ tätig ist.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 358

Bis hierhin steht Bosanquet mit beiden Beinen in der ästheti-
schen Tradition, aus der er stammt. Die These von der imaginativen
Welt als Alternative zur realen Welt der Tatsachen hat sich hier mit
Bradleys Antrittsvorlesung von 1901 fest etabliert82, während die
Auffassung vom Stellenwert von Assoziationsbildungen im Zuge
von ästhetischer Tätigkeit auf Wordsworth zurückgeht.83 Wenn Bo-
sanquet jedoch erläutert, warum die ästhetische Imagination »eine
andere Form von Befriedigung zum Ziel« habe als »die Bestätigung
von etwas Faktischem«, setzt er einen neuen Akzent. Der späte Bo-
sanquet ist nämlich offensichtlich auch von einem deutschen Ästhe-
tiker beeinflußt, von dem bei den Ästhetikern des angelsächsischen
Idealismus seltsamerweise ansonsten so gut wie nie die Rede ist84:
von Immanuel Kant und seiner Kritik der Urteilskraft. Zwar erklärt
Bosanquet das ästhetische Lustempfinden nicht mit einem freien
Spiel der Einbildungskräfte. Diese Formel findet sich nicht. Seine Er-
klärung lautet jedoch, daß der ästhetisch imaginierende »Geist« an-
ders als die wissenschaftliche Imagination nicht auf »die Konstrukti-
on eines Systems« gerichtet sei, in dem »jedes Faktum seinen logisch
angemessenen Platz« haben muß. Er könne sich im Gegenteil in der
»ganzen Fülle unserer Erfahrungen frei« flottierend entfalten und
ganz nach Lust und Laune schweifen, erfinden, bejahen und verwer-
fen.85 Das klingt deutlich nach Kant. Bosanquets schlichte, aber ein-
leuchtende Erklärung für den genußvollen Charakter der ästheti-
schen Erfahrung lautet somit, daß es Vergnügen bereitet, seine
Gedanken, Assoziationen und Vorstellungen schweifen und sich von

358 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

82 Vgl. dazu Abschnitt 5.2.
83 Vgl. dazu Abschnitt 2.2.
84 Von Coleridge gibt es zwar mehrere Essays, die die Ästhetik Kants plagiieren. Aus
nicht zu rekonstruierenden Gründen konnte Kants Ästhetik im frühen 19. Jahrhundert
in England jedoch keine Wirkmacht entfalten. Vgl. Abschnitt 2.3.
85 »Imagination is the mind working under great reservations which set it free.« Bosan-
quet: Three Lectures. A. a.O. 28. »The imagination is precisely the mind at work, pur-
suing and exploring the possibilities.« A.a. O. 26. This »tendency puts a premium on the
arbitrary and fantastic in beauty.« A.a.O. 26. »The only difference is that when imagi-
nation is free, when the mind is operating, for instance, not in the service of theoretical
truth, but in that of aesthetic feeling, then it altogether ceases to be bound by agreement
with what we call reality as a whole.« A.a. O. 27. »But the world of imagination is in no
way subordinate to the total structure of real fact and truth.« A.a.O. 29. It is an alter-
native world, »having for its goal a different type of satisfaction from that of ascertained
fact.« A.a.O. 29. »We have the mind working freely upon the entire resources of our
direct and indircet experience.« A.a.O. 29. Its guiding purpose is »not the construction
of a system in which every fact shall have its logically appropriate place«. A.a.O. 26.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 359

den Bildern überraschen zu lassen, die sich in entlasteten Zuständen
vor unserem geistigen Auge bilden. (Auf den jetzt naheliegenden
Einwand, daß manche Assoziationsketten wegen ihres düsteren Cha-
rakters trotz allen freien Flottierens alles andere als angenehm sind,
kommt Bosanquet in seiner dritten Vorlesung zu sprechen.)

(g) Der Distanz-Verdacht. Mit seinen Thesen zur ästhetischen Tätig-
keit als imaginativer Tätigkeit scheint sich Bosanquet das Problem
von Andrew Bradleys Antrittsvorlesung einzuhandeln, weil sich der
Verdacht aufdrängt, daß die ästhetische Tätigkeit auch Bosanquet zu-
folge von den alltäglichen Prozessen des Lebens separiert. Gleiten wir
aus der Wirklichkeit heraus in die imaginativen Welten unserer As-
soziationen? Der Verdacht erhärtet sich, wenn Bosanquet die ästhe-
tische Verfassung als Verfassung definiert, in der wir »imaginativ ein
Objekt kontemplieren«. Kants Ästhetik (oder wer es aktueller möch-
te: Martin Seels Ästhetik der Natur86) versteht unter ›Kontempla-
tion‹ ja schließlich eine durch ästhetische Objekte veranlaßte »beglük-
kende« Distanznahme »zum tätigen Handeln« und zu den Prozessen
des alltäglichen Lebens. Behauptet Bosanquet mit seinen Thesen zum
imaginativen Charakter der ästhetischen Verfassung etwa ebenfalls
eine »beglückende« Distanznahme vom alltäglichen Leben?

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 359

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

86 Seel, Martin: Eine Ästhetik der Natur. Frankfurt a.M. 1996, 237. Laut Martin Seel
hat »das menschliche Gefallen an der Natur« im »Laufe der Zeit viele Erklärungen
gefunden.« Seel exponiert »drei Grundmodelle«. »Das erste versteht die schöne Natur
als Ort der beglückenden Distanz zum tätigen Handeln. Das zweite begreift die schöne
Natur als Ort des anschaulichen Gelingens menschlicher Praxis. Dem dritten erscheint
die schöne Natur als bilderreicher Spiegel der menschlichen Welt. Im ersten Modell ist
die Wahrnehmung des Naturschönen ein Akt der kontemplativen Abwendung von den
Geschäften des Lebens, im zweiten ein Akt der korrespondierenden Vergegenwärtigung
der eigenen Lebenssituation, im dritten ein Akt der imaginativen Deutung des Seins in
der Welt.« A.a. O. 18. Seels These lautet, »daß die drei archetypischen Erklärungen
unseres Gefallens an der schönen Natur sämtlich im Recht sind«, und daß keine »eine
Überlegenheit gegenüber den jeweils anderen beanspruchen« kann. A.a.O. 19. Für die
»Verfassung der Kunst« ist die »imaginative Verfassung« laut Seel allerdings »elemen-
tar, weil nur diejenigen Artefakte, die zumindest diese Funktion erfüllen oder zu erfül-
len beanspruchen, im engeren Sinn als Kunstwerke bezeichnet werden können.« A.a.O.
146. Seel definiert ein Kunstwerk im Anschluß an Danto und Goodman als ein »Objekt
über die Welt« und »im Unterschied zu den Objekten der reinen Kontemplation« als ein
»Zeichen«: »Kunstwerke bieten Sichtweisen als Sichtweisen an.« A.a.O. 147. Laut Seel
ist »ästhetische Praxis« jedoch auch im Kontext Kunst »entweder kontemplative Auf-
merksamkeit, korrespondierende Vergegenwärtigung oder bildhafte Imagination – oder
mehreres zugleich.« A.a. O. 237.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 360

Der Distanz-Verdacht fällt bei den Ästhetikern des Oxford-
Idealismus schwer ins Gewicht. Das zeigen die enormen An-
strengungen, die Collingwood sein Leben lang unternimmt, um die
Gefühlsästhetik des Oxford-Idealismus von diesem Verdacht zu be-
freien.87 Der späte Bosanquet weiß sich leider nur nach dem Motto
›Angriff ist die beste Verteidigung‹ zur Wehr zu setzen. Bosanquet
bekennt nämlich, »Schwierigkeiten mit Ästhetikbüchern der Vergan-
genheit« zu haben, die »eine kontemplative Verfassung behaupten
wollen, in der wir vom Objekt irgendwie völlig aufgesaugt und da-
vongetragen werden«. Im Nachhinein läßt sich nicht mehr entschei-
den, ob sich diese Äußerung direkt gegen Kants Kritik der Urteils-
kraft oder gegen Coleridges plagiierende Schrift Principles of Genial
Criticism von 181488 richtet. Weitere Argumente und Einlassungen
sucht man beim späten Bosanquet vergeblich.

Aus der Retrospektive verwundert diese Knappheit. Schließlich
hätte Bosanquet das schlichte Argument vorbringen können, daß es
ja nur unsere eigenen Assoziationen sein können, die die ästheti-
schen Objekte in uns evozieren. Unsere eigenen Assoziationen sind
zweifelsohne aus unseren eigenen vergangenen Erlebnissen und Er-
fahrungen in unseren alltäglichen Lebensprozessen gespeist. Wir
erleben über unsere Assoziationen somit letztlich uns selbst und un-
sere Situation in der Welt, wenn wir ästhetisch erleben. Diese Erklä-
rung würde sich unmittelbar anbieten, um den Verdacht der Distan-
zierung von uns selbst und unseren Lebensvollzügen im Rahmen
ästhetischer Tätigkeit zu entkräften.89 Fakt ist jedoch, daß Bosanquet
sie gegen den Distanznahmeverdacht nicht ins Feld führt.

(h) Die ästhetische Tätigkeit als ausdruckgebende Tätigkeit. Aus-
führlicher wird er gegen den Verdacht der Passivität der kontempla-
tiven Verfassung. Bosanquets Verteidigung ist offensichtlich wieder
von dem Bestreben geleitet, sich von den Ästhetiken kantischer Prä-
gung zu distanzieren (s. o.). Laut Bosanquet kann der Verdacht näm-
lich nur aufkommen, wenn sich eine Ästhetik zu sehr auf die ästhe-

360 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

87 Vgl. die Abschnitte 6.1. und 6.4.
88 Vgl. Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a. O. 219–246. Der Essay besagt im
Kern, daß das Angenehme zufällig und kulturabhängig erfreue, während das Schöne
den der Seele angeborenen und allen Menschen gemeinsamen Geschmack erfreue, in-
sofern er entsprechend kultiviert wurde. Der Essay präsentiert ganze Passagen aus der
Kritik der Urteilskraft in englischer Übersetzung.
89 Vgl. dazu Absatz 5.3.b.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 361

tische Kritik und die »Verfassung des Betrachters« konzentriert. Bo-
sanquet sieht in der Verfassung des Betrachters jedoch lediglich eine
»schwache Analogie zu der kreativen Besessenheit des Künstlers«.
Seiner Auffassung nach soll sich die philosophische Ästhetik in Fra-
gen ästhetischer Verfassung vorrangig am Künstler orientieren, der
schließlich »am meisten mit Kunst beschäftigt« sei. Dann käme sie
nämlich zu der Einsicht, daß die ästhetische Verfassung per se eine
»aktive und kreative« Verfassung sei, und zwar auch in der Rezeption
und in ästhetischer Kritik.90 Schließlich sei man bei näherer Hinsicht
nicht nur beim »Singen, Schauspielen, Tanzen« aktiv, sondern auch
beim »Musikverfolgen oder beim Lesen eines Gedichts mit richtiger
poetischer Würdigung«91. Mit solchen Behauptungen ist der Passivi-
tätseinwand allerdings noch nicht vom Tisch. Denn worin sollte das
»kreative Element« näherhin bestehen, daß die ästhetische Verfas-
sung als Rezeption, als Kreation und als ästhetische Kritik laut Bo-
sanquet »von Beginn an« beinhaltet?

Im Sinne einer Antwort präzisiert Bosanquet seine Auffassung

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 361

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

90 Für die Aktivität des Betrachters führt Bosanquet mehrere Argumente ins Feld. Sein
erstes Argument, daß man im ästhetischen Genießen des Berges körperlich aktiv sei,
weil man den Kopf heben müsse, kann nicht überzeugen, weil nicht einmal ein Kantia-
ner bestreiten würde, daß man in diesem elementaren Sinne immer körperlich aktiv
bleibt, solange man noch atmet. Plausibler ist Bosanquets zweites Argument, daß Kants
Ästhetik die falsche Auffassung etabliert hat, daß die ästhetische Verfassung auf ästhe-
tische Kritik und auf ein Geschmacksurteil zielen würde. Gegen das Kantische Kriterium
der Stimmigkeit paraphrasiert Bosanquet das gehässige ›ästhetische Urteil‹ von William
James, dem zufolge »lemon juice goes well with oysters.«. Drittens hätten schon ganz
andere vor ihm (damit ist vermutlich Hegel gemeint, der »Geschmacksbildung« als
»beschränkte Bildung« bezeichnet hatte) den angeborenen Geschmack bezweifelt. Vor
allem aber sei eine möglichst reichhaltige imaginative Erfahrung die notwendige Bedin-
gung ästhetischer Kritik, weil der Kritiker Bosanquets Vorstellung zufolge nicht nur
analysieren, sondern vor allem lehren soll, sich an ästhetischen Objekten zu freuen.
Dieses letzte Argument ist das überzeugendste, weil ästhetische Kritik bekanntlich farb-
los bleibt, wenn sie nicht selbst ein kreatives Element enthält. Bosanquet: Three
Lectures. A.a.O. 32.
91 »The aesthetic attitude is an attitude in which we imaginatively contemplate an ob-
ject.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 29 f. »I find some difficulty here in recent
aesthetic books; they want to maintain a contemplative attitude and yet to be absorbed
in the object, which involves, I should say, being carried away by it.« A.a.O. 31. »The
spectator’s attitude I take to be merely a faint analogy of the creative rapture of the
artist.« A.a. O. 35. »But it does not seem to me to fit prima facie, the attitude of the
person who is surely most to be considered in aesthetic, that is, the artist.« A.a.O. 30.
»Imagination is active and creative.« A.a.O. 34. »Think of singing, acting, dancing; the
feeling of following music or reading poetry with true poetic appreciation.« A.a. O. 31.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 362

von ›Imagination‹ als der spezifisch ästhetischen Tätigkeit ein wei-
teres Mal. Imaginative Tätigkeit bedeutet in einem elementaren Sin-
ne, daß Assoziationsketten entstehen und frei flottieren (s. o.). In
einem engeren Sinne imaginativ tätig werden wir laut Bosanquet
jedoch erst, wenn wir den Assoziationsketten eine Struktur zu geben
versuchen. Der späte Bosanquet steht auch hier mit beiden Beinen in
der gefühlsästhetischen Tradition. In seinen Augen ist die imaginati-
ve Tätigkeit nämlich eine ausdruckgebende Tätigkeit, und »richtig
verstanden« ist die ästhetische Verfassung eine »ausdruckgebende
Verfassung«.

Bosanquets Auffassung von ›Imagination‹ zufolge sind wir ima-
ginativ tätig, wenn wir ein »Gefühl um des Ausdrucks willen aus-
drücken«92. Damit ist eine zentrale Gelenkstelle von Bosanquets Äs-
thetik erreicht: Ein Ausdruck ist schließlich etwas, das um eines
Verstehens willen produziert und verwendet wird. Wie aber kann
sich ein Gefühl in physischem Material so verkörpern, daß man die
Verkörperung als Ausdruck auffassen kann? Komplementärästhe-
tisch gewendet lautet das Problem, wie das ästhetische Objekt be-
schaffen sein muß, damit die ästhetische Verfassung eine Verfassung
ist, in der man mit etwas von Bedeutung konfrontiert ist. Über dieses
Merkmal der ästhetischen Verfassung hat Bosanquet bis jetzt noch
kein Wort verloren. Der Fragenkomplex ist dem späten Bosanquet
jedoch so wichtig93, daß er ihm die gesamte zweite Vorlesung der
Reihe von 1915 widmet.94

(i) Die elementare Expressivität von physischen Objekten. Den Leit-
faden bildet die Frage, wie ein physisches Objekt auf unsere Verfas-
sungen einwirken kann. Schon 1892 hatte Bosanquet diese Frage pro-
grammatisch als Frage nach den Korrelationen von physischen
Strukturen und psycho-physischen Reaktionen gestellt. Von wem
der späte Bosanquet den Schlüssel zur Lösung des Problems entlehnt,

362 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

92 »›Contemplation‹ should not mean ›inertness‹, but should include from the begin-
ning a creative element.« Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 33. »To say that the aes-
thetic attitude is an attitude of expression« concerns »the whole truth of the matter«.
A.a. O. 33. The aesthetic attitude is »feeling expressed for expression’s sake« A.a.O. 37.
93 Jacquette kritisiert insofern zu Unrecht die Unterbestimmtheit der Zentralkonzep-
tion ›Ausdruck‹ in Bosanquets später Ästhetik. Jacquette, Dale: Bosanquet’s Concept of
Difficult Beauty. In: Journal of Aesthetic and Art Criticism 43. 1984, (79–88) 81.
94 Bosanquet, Bernard: The Aesthetic Attitude in its Embodiments. ›Nature‹ and the
Arts. In ders.: Three Lectures. A. a.O. 38–75.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 363

ist nicht mehr zu rekonstruieren. Als Kandidaten kommen neben der
englische Aufklärer Shaftesbury95 auch die Vertreter der deutschen
Assoziationspsychologie infrage. Letztere feierte ja im ausgehenden
19. Jahrhundert mit der These Triumphe, daß durch bestimmte phy-
sische Strukturen bestimmte Wahrnehmungsaktivitäten provoziert
werden, welche wiederum Assoziationsketten erwecken, die in be-
stimmte psychische Verfassung versetzen.96

Bosanquet sagt nichts über seine Quellen97. Statt dessen bringt
er ein Beispiel: Wer einen Berg betrachten will, der sich aus einer
Ebene erhebt, muß die »Augen nach oben richten und den Kopf nach
hinten in den Nacken« legen. Sein Wahrnehmen ist zwangsläufig
»mit einer eigenen Körperaktivität verbunden«, welche bestimmte
Assoziationen wecken wird. Laut Bosanquet sind das im Falle des
Berges »Assoziationen des Lebens und der Energie und des Mutes«.
Was für den Berg gilt, gilt laut Bosanquet für alle physischen Objek-
te. Sie evozieren bestimmte »körperliche Impulse und Spannungen«,
»welche den wahrgenommenen Formen entsprechen«. Daraus ent-
stehen wiederum bestimmte Assoziationen, welche in ganz be-
stimmte psycho-physische Verfassungen versetzen, falls sie prägnant
genug sind. So sichert der späte Bosanquet die zentrale Prämisse sei-
ner Komplementärästhetik mit der schon von der englischen Aufklä-
rung bekannten Auffassung ab, daß die physische »Form des Wahr-
nehmens« auf den psycho-physischen »Zustand« eines menschlichen
»Leib-Seele-Kontinuums« einwirken kann.

Dann aber markiert Bosanquet auch die Grenzen dessen, was
sich über die mögliche Bedeutung von physischen Strukturen sagen
läßt. Damit will er sich von Vernon Lee distanzieren, welcher die
Assoziationsketten intersubjektiv zu beschreiben versucht, die sich

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 363

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

95 Vgl. Absatz 1.2.a. zu Shaftesburys Epistemik des Gefühls.
96 Wilhelm Wundt beispielsweise stellt in seinem System der Philosophie von 1897
ebenfalls die hier einschlägige Frage, »welche Eigenschaften« die physischen »Gegen-
stände« der Kunst haben müssen, damit sie »in uns« eine ganz bestimmte »ästhetische
Wirkung« hervorbringen können? Wundt, Wilhelm: System der Philosophie. Leipzig
1897, (674–689), 675f. In Deutschland waren Herbart, Mach, Ebbinghaus und Wundt
die Hauptvertreter der Assoziationspsychologie als der Ende des 19. Jahrhunderts füh-
renden Richtung der Psychologie. Vgl. dazu auch Abschnitt 1.d.
97 Vgl. zu Bosanquets Begriff des ›Psychischen‹ jedoch Mead, George Herbert: The De-
finition of the Psychical. In: Decennial Publications of the University of Chicago 1/3.
Chicago 1903, 77–112. Im Text zit. nach ders.: Die Definition des Psychischen. In ders.:
Gesammelte Aufsätze. (2 Bde.) Bd. 1. Hrsg. v. H. Joas. Frankfurt a.M. 1980. Reprinted
1987, (83–148) 96–102.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 364

angeblich bei der Wahrnehmung eines bestimmten Objekts (Lees
Beispiel ist ein Krug) mit hoher Wahrscheinlichkeit einstellen.98

Nach Bosanquet mögen Quader und Quadrate zwar mit ziemlicher
Regelmäßigkeit Assoziationen von »Festigkeit, Robustheit, und
Gleichförmigkeit« auslösen.99 Das sei allerdings schon alles, was sich
über die ›Bedeutung‹ von Quadern und Quadraten sagen lasse. Von
einer mit Begriffen vergleichbaren, intersubjektiven Bedeutung kön-
ne jedoch keine Rede sein. Bosanquet spricht demnach lediglich von
einer ›elementaren Expressivität‹ von physischen Strukturen.

(j) Die Repräsentativät. Von Bedeutung in einem substantiellen Sin-
ne kann man laut Bosanquet erst im Fall von repräsentierenden Ob-
jekten sprechen. Was Bosanquet allerdings unter der ›Repräsentati-
vität‹ von Objekten versteht, findet sich nur in Andeutungen. Zwar
wird ausführlich erläutert, daß der Übergang zwischen elementarer
Expressivität und Repräsentativität fließend sei, weil wir dasselbe
Rechteck als Rechteck betrachten können, aber auch als Zeichnung
eines Fußballfeldes. Darüber hinaus aber bleibt der Begriff der ›Re-
präsentativität‹ unterbestimmt. (Vermutlich hat der gründliche Bo-
sanquet dieser Frage eine der drei verloren gegangenen Vorlesungen
gewidmet.) Lediglich aus den Beispielen läßt sich schließen, was viel-
leicht gemeint sein könnte. Bosanquet spricht von ›Repräsentation‹,
sobald Strukturen, Muster, Gestalten deutlich für etwas anderes ste-

364 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

98 Bosanquet führt folgende Gegenargumente ins Feld. (1) Erstens würde Lee den
räumlichen Linien und Gestalten gegenüber den Farben und Tönen zu großes Gewicht
beimessen. (2) Zweitens würde die ästhetische Form mit der realen Objektform schlicht
ineins gesetzt. (3) Drittens stellt sich die jeweilige Verfassung laut Bosanquet nicht
durch die körperliche Bewegung als solche ein, sondern durch die Assoziationstätigkeit,
die durch die körperliche Bewegung evoziert wird. (4) Viertens seien die Körperbewe-
gungen, die Lee beschreibt, bei näherer Hinsicht inkompatibel miteinander. Laut Bosan-
quet ist Lee also über das Ziel des Komplementärästhetikers hinausgeschossen. Vgl.
dazu Lee, Vernon: Ohne Titel. In: Mitchel: Structure and Growth of the Mind. O. O. o. J.
504 ff. So zitiert bei Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 23.
99 »In your act of perception of the lofty object you actually raise your eyes and strain
your head and neck upwards.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 20. »This idea of the
mountain rising is full of all sorts of associations of life and energy and courage.« A.a. O.
20. There are »bodily tensions and impulses relative to the forms which you appre-
hend.« A.a. O. 21. »And these are connected with your own activities in apprehending
them; the form indeed, or law of connection in any object, is, they say, just what de-
pends, for being apprehended, upon activity of body-and-mind on your part.« A.a. O.
20 f. »The square and the cube carry their steadiness, and sturdiness, and equality in all
directions, actually written on their faces.« Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 39.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 365

hen und etwas anderes symbolisieren. Er bezeichnet physische
Strukturen als ›repräsentativ‹, wenn sie in unseren Augen »nicht
nur ein Muster auf Papier oder Gold bilden, sondern etwas repräsen-
tieren wie, sagen wir, eine Bullenjagd«100. Außerdem betont Bosan-
quet (das hebt Sweet hervor101), daß sich ›Repräsentation‹ nicht auf
eine bloße Ähnlichkeitsrelation reduzieren lasse. Damit scheint Bo-
sanquet Vergleichbares wie Nelson Goodman zu meinen: Für Good-
man muß etwas, um jemand anderen zu repräsentieren, »für ihn ste-
hen, auf ihn Bezug nehmen«, wobei jedoch kein Grad der
Ähnlichkeit eine hinreichende Erklärung sei, so daß man auf kultu-
rell eingeübte Wahrnehmungsmuster zurückgreifen müsse.102 Eine
ähnliche Auffassung von ›Repräsentation‹ hat meiner Lesart zufolge
schon Bosanquet entwickelt.

(k) Das Problem des ästhetischen Scheins. Ein ästhetisches Objekt
muß ein repräsentierendes Objekt sein. Schließlich ist die ästhetische
Verfassung eine, in der wir etwas als bedeutend erleben, und als be-
deutend in einem substantiellen Sinne erleben wir nur ein repräsen-
tierendes Objekt. So einleuchtend das klingt – für Bosanquet entsteht
ein subtiles Problem. Seiner treffenden Beobachtung zufolge kann
mit der Repräsentationsfunktion des Objekts auf Seiten des Betrach-
ters nämlich die »Tendenz« aufkommen, die »Repräsentation anhand
unseres Wissens zu testen«. Muß man nun tatsächlich, sobald das
Objekt in seiner Repräsentation in den Blick gerät, »das Prinzip des
ästhetischen Scheins aus den Augen verlieren«, um statt dessen in
eine intellektuell-prüfende Einstellung zu verfallen? Das wäre fatal,
weil wir Bosanquets Prämissen zufolge in der »ästhetischen Verfas-
sung« das »Objekt« ausschließlich um seines »Scheincharakters« für
meine »Wahrnehmung oder Imagination« willen schätzen. Sollte der
ästhetische Schein verloren gehen, sobald mit der Repräsentation
unser Wissen prüfend ins Spiel kommt, könnten repräsentierende

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 365

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

100 »You may have a drawing on a paper which is a square pattern; and you may have
one – the early draftsmen were very fond of them – which is not only a pattern on paper
or on gold, but which represents, say a bull hunt.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O.
42.
101 Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 138.
102 Goodman: Languages of Art. A.a. O. 17. Ausgehend von dieser These betont Good-
man, daß es Realismus eigentlich weder in der Bildhauerei noch in der Malerei gebe,
weil es immer von kulturell eingeübten Gewohnheiten abhängig sei, ob wir in einer
Repräsentation Ähnlichkeiten mit dem Designierten feststellen oder nicht. A.a.O. 31.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 366

Objekte keine ästhetischen Objekte sein. Viele anerkannte Kunst-
werke sind jedoch zweifelsohne repräsentativ. Sollte da Vincis Mona
Lisa etwa kein ästhetisches Objekt sein, weil die dargestellte Frau ja
die Frage provozieren könnte, ob sie tatsächlich einmal gelebt hat?
Das ist abwegig. Als Philosophie der Kunst betrachtet, würde es Bo-
sanquets später Ästhetik also den Todesstoß versetzen, wenn sie das
Prinzip des ästhetischen Scheins für repräsentierende Objekte nicht
retten könnte.

Zunächst einmal gesteht Bosanquet zu, daß wir tatsächlich er-
lerntes Wissen und gewisse kulturelle Erfahrungen brauchen, um
Repräsentationen zu verstehen. Dieses Zugeständnis ist Bosanquet
wichtig. Also häufen sich die Beispiele. Würden wir »das Lachen
eines Menschen« nicht »als Ausdruck von Schmerz oder Ärger neh-
men«, wenn wir es »durch Erfahrung nicht anders gelernt hätten?«
Genauso kann man nur aus konkreter Erfahrung mit Blättern wissen,
daß Blätter mit brauner Farbe verwelkt und mit grüner Farbe frisch
sind. Man hat es irgendwann gelernt, »daß die Zeichnung einer Bul-
lenjagd Aktivität, Mut und Kraft anzeigt«. Das alles läßt sich »aus
den Strukturen oder Farbkombinationen« allein »nicht herauslesen«,
wie Bosanquet zu Recht betont. Mit Beispielen wie diesen räumt Bo-
sanquet ausführlich ein, daß wir Repräsentationen nur verstehen,
wenn wir »auf spezielle Lehrinhalte zurückgreifen« können, die wir
in der »Schule des Lebens gelernt haben«.

Das gilt laut Bosanquet nun ausdrücklich auch für Repräsenta-
tionen durch Kunstwerke. Bosanquets Beispiel lautet: Wer die Mar-
morstatue eines Diskuswerfers sieht, muß zumindest »ein wenig
über Balance wissen, und wie ein Körper funktioniert und so weiter«,
um zu begreifen, was der behauene Marmor vorstellen soll. Aber
betrachtet man ästhetische Objekte tatsächlich so, als würden sie
Wissen vermitteln und Rätsel aufgeben, die möglichst schnell und
möglichst pfiffig zu lösen sind? Wenn wir begriffen haben, worum
es bei dem einen ästhetischen Objekt geht (und das kann bei ein-
facher Repräsentativität in Bruchteilen von Sekunden geschehen),
wenden wir uns dann abgeklärt ab, um das nächste repräsentierende
Rätsel zu lösen? Was bei Führerscheinprüfungen und Intelligenztests
sicherlich der Fall ist, ist ebenso sicher nicht der Fall bei einem Gang
durch ein Museum oder bei einem Theaterbesuch.

In solchen Kontexten hoffen wir doch vielmehr alle, daß im Mo-
ment des Begreifens etwas Ergreifendes mit uns geschieht. Wir hof-
fen, daß die Marmorstatue uns plötzlich sehr viel mehr als ein »totes

366 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 367

Faktum« ist, »daß der Körper eines Mannes in einer bestimmten Po-
sition eine bestimmte Sorte von Zustand oder Vitalität anzeigt«, und
daß uns »die Verfassung des Körpers des Diskus-Werfers« plötzlich
»notwendig in Relation zu unseren Gefühlen«103 zu stehen scheint.
Anders ausgedrückt: Insofern wir nicht Museumswärter oder Kunst-
räuber sind, hoffen wir doch immer, daß die Ausstellungsobjekte in
einem Museum so auf uns einwirken, daß wir uns unvermutet von
der intellektuell-prüfenden in eine ästhetisch-imaginierende Verfas-
sung versetzt sehen. Mehr noch: Was uns im Falle einer Wolke viel-
leicht überraschen mag, fordern wir von einem Kunstwerk im em-
phatischen Sinne regelrecht ein. Schließlich gehen wir ja nicht um
der Bildung willen ins Museum!

(l) Die bestimmte Expressivität des ästhetisch Repräsentativen. Wie
also müssen repräsentierende Objekte beschaffen sein, damit sie lei-
sten, was wir von ästhetischen Objekten erwarten? Wie können sie
uns in eine kontemplative Verfassung versetzen, in der wir frei asso-
ziierend imaginativ tätig sind? Mit dieser Frage ist Bosanquet bei
einer weiteren Gelenkstelle seiner Komplementärästhetik angelangt.

Seine Antwort knüpft daran an, daß ästhetische Objekte eine
interpretationsoffene, ambivalente physische Gestalt haben müs-
sen.104 Das heißt nämlich, daß uns repräsentierende Objekte nicht in
eine ästhetische Verfassung versetzen können, wenn ihre repräsen-
tative Dimension zu eindeutig, zu eindimensional und zu offensicht-
lich ist. Das ästhetische repräsentierende Objekt muß vielmehr durch

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 367

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

103 »There is a tendency to bring in mere facts; to test the representation by your
knowledge.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 43. This »means losing hold of the
principle of aesthetic semblance.« A.a. O. 43. »In the aesthetic attitude, the object which
embodies the feeling is valued solely for its appearance to perception or imagination.«
A.a.O. 9. »For instance, a man’s laughing might be the expression of pain or anger, if we
had not learned by experience that it is otherwise.« A.a. O. 44. »Without experience of
animals you could not know that the drawing of the bull hunt indicates activity, courage,
ferocity.« A.a.O. 44 f. »You cannot read these things off from the patterns or the colour
combinations.« A.a.O. 45. »You have to rely upon special lessons, learned in the school
of life.« A.a. O. 45. »I must have some knowledge how his body works and balances, and
so on.« A.a.O. 46. Suddenly »it is not a mere dead fact of my experience that a man’s
body in a certain position indicates a certain sort of phase or vitality.« A.a.O. 47. »It is
true that I must know something about a man’s body before I can live myself into it at
all; but when I can do so, the attitude of the disc-thrower’s body is after all necessary in
relation to my feeling.« A.a.O. 47.
104 Vgl. Absatz 5.2.c.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 368

einen assoziativen Überschuß Anreize für die imaginative Tätigkeit
jenseits aller intellektuellen Deutung und jenseits allen Verstehens
geben. Dieser Überschuß kann nur aus der physischen Gestalt des
repräsentierenden Objekts kommen, die laut Bosanquet ja immer in
elementarer Weise expressiv ist. Ein repräsentierendes Objekt kann
unsere Fantasie nur über die Expressivität seiner physischen Gestalt
anregen.

Laut Bosanquet kann ein repräsentierendes Objekt also nur als
physisches Objekt auch ästhetisches Objekt sein, weil es nur als phy-
sisches Objekt eine elementar expressive physische Gestalt hat, wel-
che die Interpretationstätigkeit jenseits allen intellektuellen Verste-
hens herausfordert. Die physische Expressivität ist die Bedingung,
daß ein repräsentatives Objekt ästhetisches Objekt sein kann, und
als solches nicht nur unseren verstehenden und prüfenden Intellekt
provoziert, sondern auch unsere imaginativen Interpretationsfähig-
keiten. Lassen wir es nun dahingestellt, daß wir nichts darüber erfah-
ren, ob die ästhetische Einstellung zur intellektuellen hinzutritt oder
diese ganz ablöst, und ob der Einstellungswechsel von einer willent-
lichen und bewußten Entscheidung abhängt oder nicht. Bosanquets
These, daß Repräsentierendes uns nur in eine ästhetische Verfassung
versetzen kann, weil es auch expressiv ist, birgt nämlich ein sehr viel
gravierenderes Problem. Schließlich hatte Bosanquet zuvor ja vehe-
ment betont, daß jedes physische Objekt – ob Zahnbürste, Wolke
oder Kunstwerk im emphatischen Sinne – zumindest in einem ele-
mentaren Sinne expressiv sei und »solche Strukturen sozusagen auf
seiner Oberfläche«105 aufweise Wenn jedes physische Objekt zumin-
dest in elementarer Weise expressiv ist – welchen Sinn hat dann die
Forderung, daß repräsentierende Objekte expressive physische
Strukturen haben müssen, um ästhetische Objekte zu sein? Wenn
Bosanquet dem nichts hinzuzufügen hat, ließe das nur den Schluß
zu, daß laut Bosanquet jedes repräsentierende Objekt unsere Verfas-
sung irgendwann von einer überwiegend intellektuellen in eine ima-
ginierende Verfassung übergehen läßt, weil schließlich jedes reprä-
sentierende Objekt als physisches Objekt expressive physische
Strukturen hat. Das widerspricht nicht nur jeder Erfahrung, sondern
würde auch den Unterschied zwischen ästhetischen und nicht-ästhe-
tischen Objekten darauf reduzieren, daß alle repräsentierenden phy-

368 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

105 »Every work of art and every thing of beauty presents such a pattern, so to speak, on
its surface.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 369

sischen Objekte ästhetische Objekte wären. Jede Fußgängerampel kä-
me dann als ästhetisches Objekt infrage.

Bosanquet bringt an dieser entscheidenden Gelenkstelle seiner
Komplementärästhetik nun einen alten Handkoffer ins Spiel. Es han-
delt sich um einen Koffer, der ihn repräsentierend an die Stadt Flo-
renz erinnert, weil er diese Stadt mit dem Koffer einmal bereist hat.
Dennoch aber fühlt er sich durch den Koffer nicht zu imaginativer
Tätigkeit provoziert. Er staubt ihn lediglich ab, räumt ihn fort oder
bringt ihn zur Reparatur. Was unterscheidet diesen (wie alles Physi-
sche) elementar expressiven und zudem noch repräsentierenden Kof-
fer von der Marmorstatue des Diskuswerfers?

Mit seiner Antwort erweist sich Bosanquet als Hegelianer von
echtem Schrot und Korn. Sie lautet nämlich, daß ästhetische Objekte
wie die Statue des Diskuswerfers in ganz bestimmter Weise expressiv
sein müssen, nämlich in einer Weise, die dem entspricht, was sie
repräsentieren! Das ist die sechste Forderung, die Bosanquets Kom-
plementärästhetik an das ästhetische Objekt stellt. Ob sich die Ex-
pressivität nun in Anlehnung an Hegels Unterordnung der Gestalt
unter den Gehalt der Repräsentation anpassen muß, oder ob wir es
mit einem Ergänzungsverhältnis von zwei gleichberechtigten Kom-
ponenten zu tun haben, erfährt man nicht. Was Bosanquet im Sinn
zu haben scheint, läßt sich lediglich aus seinen Beispielen folgern.
Die Marmorstatue ist von einer physischen Gestalt, die in uns ähn-
liche Assoziationen evoziert wie das, was sie repräsentiert. Sie reprä-
sentiert einen sportlichen jungen Mann auf der Höhe seiner Ge-
schicklichkeit und Kraft, der offensichtlich ausdauernd trainiert hat.
Der behauene Marmor erweckt durch seine physische Beschaffenheit
vergleichbare Assoziationen von Kraft, Geschicklichkeit und Aus-
dauer. Genau das gilt für den alten Handkoffer nicht. Seine physische
Gestalt evoziert Assoziationen von Staub, Sperrigkeit, Unordnung
und Verfall. Diese Assoziationen stehen in keinem Zusammenhang
zu der Stadt Florenz, die der Koffer für Bosanquet ja repräsentiert.
Bosanquets später Ästhetik zufolge muß die »Expressivität« des Re-
präsentativen »in irgendeiner Weise schon seiner Gestalt innewoh-
nend sein«.106 Das heißt in die Hegelsche Terminologie übersetzt,
daß die physische Gestalt eines repräsentierenden Objekts seinem
Gehalt adäquat sein muß, insofern es sich um ein ästhetisches Objekt

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 369

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

106 »The expressiveness must be in some degree inherent in the form.« Bosanquet:
Three Lectures. A.a.O. 48 f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 370

handelt. An kaum einer Stelle macht sich der Einfluß der Hegelschen
Ästhetik beim späten Bosanquet deutlicher bemerkbar.

Allerdings fehlen Überlegungen, wie ein ästhetisches Objekt
gleichzeitig sowohl eine ambivalente und interpretationsoffene als
auch eine in bestimmter Weise expressive physische Gestalt haben
kann. Auf den ersten Blick scheinen beide Anforderungen inkom-
patibel zu sein. Bei näherer Hinsicht muß die Interpretationsbedürf-
tigkeit einer physischen Gestalt allerdings nicht zwangsläufig im
Widerspruch zu der Forderung stehen, daß die Gestalt ähnliche As-
soziationen erwecken soll wie das, was sie repräsentiert bzw. verkör-
pert. Edward Munchs Der Schrei beispielsweise hat durch seine Fo-
kussierung auf den offenen Mund sicherlich in seiner physischen
Gestaltung zu seiner Zeit neuartig, provozierend, kurz: interpretati-
onsbedürftig gewirkt. Dem widerspricht es nicht, daß die schwarze
Farbe des aufgerissenen Mundes im Zentrum des Bildes vergleichbar
düstere Assoziationen erweckt wie ein menschlicher Verzweiflungs-
schrei, den das Bild seinem Titel zufolge ja verkörpern soll. Dieses
Beispiel kann vielleicht zeigen, was Bosanquet mit seiner Forderung
einer sowohl interpretationsbedürftigen als auch in bestimmter Wei-
se expressiven physischen Gestalt eventuell gemeint haben könnte.
Schließlich fordert er ja nicht, daß die Beziehung der Expressivität
zur Repräsentativität offen zutage liegt und auf den ersten Blick er-
faßt wird. Das Gegenteil ist der Fall. Es muß sie allerdings (wie subtil
auch immer) tatsächlich geben, so daß sie sich bei entsprechendem
Interpretationsaufwand auch erschließt.

(m) Ästhetischer Schein und der Schild des Achill. Mit ihrer These
von der bestimmten Expressivität repräsentierender ästhetischer Ob-
jekte leistet Bosanquets zweite Vorlesung trotz ihrer Lücken und
trotz ihres aphoristischen Stils einen überzeugenden Beitrag zu der
uralten ästhetischen Frage, warum Kunstwerke als physische Gegen-
stände auch jenseits von Sprache Bedeutungen vermitteln und sogar
ganze Welten entwerfen, Geschichten erzählen und auf unsere Stim-
mungen einwirken können. Nicht gelöst ist bislang jedoch das Aus-
gangsproblem der Vorlesung, nämlich die Aufrechterhaltung des
ästhetischen Scheins im Falle des repräsentierenden ästhetischen Ob-
jekts.

Um einen erneuten Lösungsversuch zu starten, lenkt Bosanquet
die Aufmerksamkeit auf »das wahrscheinlich älteste ästhetische Ur-
teil der westlichen Literatur«, nämlich auf die Passagen, in denen

370 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 371

Homer den Schild des Achill besingt. Der Schild repräsentiert ein
frisch gepflügtes Feld. Homer besingt es als »Wunder der Hand-
werkskunst« des Götterschmieds Héphaistos, weil »hinter dem Pflug
die Erde schwarz wird und wie gepflügter Grund aussieht, obwohl«
der Schild »doch aus Gold ist.« Laut Bosanquet trifft Homer den
Nagel auf den Kopf und besingt tatsächlich ein »Wunder«. Allerdings
besteht dieses ›Wunder‹ laut Bosanquet nicht darin, daß wir in den in
Metall geprägten Linien ein Feld erkennen können. Daß repräsentie-
rende Dinge anderen Dingen strukturell ähnlich sind, hält Bosanquet
(der hier wohl an die Mimesis-Debatte der englischen Romantik an-
knüpft) für nicht weiter aufregend. Nein, Bosanquet begeistert sich
dafür, daß wir uns plötzlich fühlen würden, als ob wir auf einem
gepflügten Feld wären, und daß wir die frisch aufgewühlte Erde fast
zu riechen meinen, obwohl wir gleichzeitig genau wissen, daß wir es
mit Metall und nicht mit Erde zu tun haben. Er gerät regelrecht ins
Schwärmen darüber, daß »der menschliche Geist« eine »rätselhafte
Fähigkeit zu besitzen scheint, mit der er die Seele von aktualen Din-
gen und Ereignissen extrahieren und in irgendein Medium übertra-
gen kann, das ihm gerade zupaß ist, die Wand einer Höhle oder eine
goldene Platte oder ein Stück Papier«107. Um den Gedanken so deut-
lich wie möglich zu betonen: Bosanquet sieht das Wunder nicht dar-
in, daß wir uns durch den Schild plötzlich in eine andere Welt, in eine
andere Zeit und in eine andere Verfassung versetzt fühlen. Nein, das
Wunder besteht in Bosanquets Augen darin, daß der Schild genau das
leistet, ohne uns auch nur einen einzigen Moment vergessen zu las-
sen, daß wir uns nicht auf einem Feld in der griechischen Antike
befinden, sondern eine goldene Platte sehen.108 Damit scheint die
Lösung für die Frage nach der Aufrechterhaltung des ästhetischen

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 371

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

107 »It is – I a am shamelessly quoting from myself – perhaps the earliest aesthetic
judgement which Western literature contains.« Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 49.
»And behind the plough the earth went black, and looked like ploughed ground, though
it was made of gold; that was a very miracle of his craft.« A.a.O. 49 f. »Mind possesses a
magic by which it can extract the soul of the actual thing or event, and confer it on any
medium which is convenient to him, the wall of a cave, or a plate of gold, or a scrap of
paper.« A.a. O. 50.
108 Es ist durchaus möglich, daß Bosanquet sich auf Schelling bezieht, der sich in seiner
Philosophie der Kunst ja ausdrücklich von allen Ästhetiken distanziert, die das Phäno-
men Kunst aus »der empirischen Psychologie heraus zu erklären« versuchen, weil das
Ergebnis notwendig banal sei und vom »Wunder Kunst« nichts übrig bliebe. Schelling,
Friedrich Wilhelm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. Schelling, Friedrich Wil-
helm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. In: Friedrich Wilhelm Joseph v. Schellings

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 372

Scheins auf der Hand zu liegen. Schließlich war das Phänomen des
ästhetischen Scheins von Bosanquet vorher genauso gekennzeichnet
worden: Daß wir uns in eine Verfassung versetzt sehen, in der wir
unsere Assoziationen frei flottieren lassen, ohne der Illusion zu ver-
fallen, daß sich unsere Assoziationen auf Faktisches beziehen wür-
den, das wir praktisch bearbeiten müßten.

Was eine auf einem goldenen Tablett servierte Lösung zu sein
scheint, ist tatsächlich jedoch nur eine (allerdings besonders anschau-
liche) phänomenologische Beschreibung des ästhetischen Scheins.
Wir wissen schließlich immer noch nicht, warum uns nur das in be-
stimmter Weise expressive Repräsentative in imaginierende Verfas-
sungen versetzt und in beliebiger Weise expressives Repräsentatives
wie der alte Koffer nicht. Fatalerweise enden Bosanquets skizzenhaf-
te Ausführungen nun ausgerechnet an dieser brisanten Stelle!

Vielleicht lassen sich die hier klaffenden Lücken jedoch ein wei-
teres Mal relativ unaufwendig schließen. Was unterscheidet beliebig
expressives Repräsentierendes schließlich von in bestimmter Weise
expressivem Repräsentierenden? Um beliebig expressives Repräsen-
tierendes zu verstehen, müssen wir seine expressiven Dimensionen
ausblenden, weil sie ablenken. Wenn ich mich auf den Staub auf dem
alten Koffer konzentriere, werde ich nicht mehr an Florenz denken.
Staub hat nichts mit Florenz zu tun, sondern mit meinen Reinlich-
keitsverpflichtungen gegenüber meiner Wohnung. Ganz anders aber
liegt der Fall bei dem in bestimmter Weise expressiven Repräsentie-
renden. Hier werden die Assoziationen von den physischen Struktu-
ren des Objekts in dieselbe Richtung gelenkt wie von dem, was es
repräsentiert. Also lenkt es vom Repräsentierten nicht ab, wenn ich
mich auf die expressiven Dimensionen des in bestimmter Weise ex-
pressiven repräsentierenden Objekts konzentriere. Meine Assozia-
tionsketten werden im Gegenteil intensiviert, bereichert und ver-
deutlicht. Durch die Gleichgerichtetheit des Materials und des
repräsentierten Gehalts evoziert in bestimmter Weise expressives
Repräsentierendes also besonders komplexe, einheitliche, intensive
Assoziationsgefüge.

Damit läßt sich die Frage nach dem ästhetischen Schein beant-
worten. Während beliebig expressives Repräsentierendes nämlich
ausschließlich auf das Repräsentierte fokussiert, lenkt in bestimmter

372 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

sämmtliche Werke Bd. 5. Hrsg. v. K. F. A. Schelling. Stuttgart/Augsburg 1856–1861.
Reprinted Darmstadt 1990. 5 (V 362).

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 373

Weise expressives Repräsentierendes die Aufmerksamkeit auch auf
die expressiven Dimensionen des physischen Materials. Sobald ich
mich jedoch auch auf das Material konzentriere, gerät es als fremdes
Material (Gold ist nicht Erde) in den Blick. Wenn ich es mit dem
Schild zu tun habe, muß ich nicht ausblenden, daß ich es mit einem
Schild aus Gold zu tun habe, weil die Strukturen des Goldes ja dem
entsprechen, was sich auf dem Schild in Szene setzt. Das wiederum
kann die Aufmerksamkeit auf den Sachverhalt lenken, daß ich es mit
Repräsentierendem und nicht mit der Sache selbst zu tun habe: Ich
werde quasi darauf gestoßen, daß das Schild aus Gold ist, und daß ich
das Schild auf mich wirken lassen und nicht etwa in einen Acker
einsäen soll. Genau das passiert im Falle des Koffers nicht. Der Staub
des Koffers zwingt mich zum Handeln und lenkt mich ab davon, daß
der Koffer etwas mit einer Florenzreise zu tun hat. Ich werde gerade
nicht imaginativ tätig, sondern muß praktisch handeln und den Kof-
fer säubern. Der Staub auf dem Koffer lenkt meine Assoziationen in
die Richtung praktischer Notwendigkeiten, aber ganz sicher nicht
nach Florenz. Die ästhetische Verfassung ist laut Bosanquet nun je-
doch wesentlich eine kontemplative Verfassung, in der ich nicht
praktisch handele, sondern meine Assoziationen frei flottieren lasse.
Das wird durch die physischen Strukturen des Schildes befördert,
durch den Staub auf dem Koffer jedoch regelrecht verhindert. Das
könnte gemeint sein, wenn Bosanquet behauptet, daß eine bestimm-
te Expressivität des physischen Objekts die notwendige Bedingung
der Aufrechterhaltung des ästhetischen Scheins sei. So liefert Bosan-
quet ein weiteres Argument dafür, daß das ästhetische Objekt das
sechste Merkmal aufweisen muß, daß seine physische Expressivität
seiner Repräsentativität entspricht. Hingegen eignen sich repräsen-
tierende Objekte nicht zu ästhetischen Objekten, wenn sie in beliebi-
ger Weise und ohne Beziehung auf ihre Repräsentationsfunktion ex-
pressiv sind. Damit wäre also das Problem gelöst, unter welcher
Bedingungen auch repräsentierende Objekte ästhetische Objekte
sind und den ästhetischen Schein aufrecht erhalten. Die Lösung be-
ruht auf der Adäquatheitsbedingung der Hegelschen Ästhetik.109

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 373

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

109 William Sweet als der Herausgeber der 20 Bände von Bosanquets Collected Works
kritisiert, daß Bosanquets Ästhetik den metaphysischen Ballast ihres Hegelschen Vor-
bilds nicht abgeworfen habe. Deshalb habe »Bosanquets Beitrag zur Ästhetik eindeutig
eine metaphysische Dimension«. »Bosanquet’s contribution to aesthetics clearly has a
metaphysical dimension.« Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 142. Diese Ein-
schätzung kann ich nicht teilen. Bosanquets späte Ästhetik übernimmt lediglich das

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 374

(n) Einige Lücken von Bosanquets Kompemetärästhetik. Das Pro-
blem des ästhetischen Scheins ist nicht die einzige Lücke in Bosan-
quets später Ästhetik. Die erhaltenen Vorlesungen entwickeln in
Grundzügen zwar tatsächlich die Ästhetik, die der frühe Bosanquet
im Jahr 1892 angekündigt hatte (s.o.). Sie entwickeln eine Ästhetik,
in welcher der Begriff des ›Gefühls‹ und die Psychologie (in Form der
Assoziationspsychologie) »eine führende Rolle«110 spielen. Das er-
halten Gebliebene ist ohne Zweifel faszinierend. Aber leider sind drei
Vorlesungen während der Wirren des 1. Weltkriegs verschollen.
Wohl deshalb klaffen an einigen entscheidenden Stellen von Bosan-
quets großartigem komplementärästhetischem Entwurf schmerzli-
che Lücken.

Nun ist es zu verkraften, daß der späte Bosanquet entgegen sei-
nem frühen Programm keine spezifisch englische Ästhetik verfaßt
hat. Zwar fällt der Name Shakespeare überproportional oft. Eine
Schwalbe macht jedoch noch keinen Sommer, und die mehrmalige
Erwähnung eines herausragenden englischen Künstlers aus einer Äs-
thetik noch keine spezifisch englische Ästhetik.111

Enttäuschend ist jedoch Bosanquets Naturästhetik. Im Zentrum
steht die konstituierende These der angelsächsischen Gefühlsästhe-
tik, daß der Künstler immer aus einer Verfassung von »besonderer
Tiefe und Leidenschaft« schaffen müsse und in keinem Falle einfach
nur »kopieren« dürfe, »was er vorfindet«. Wie die englischen Ro-
mantiker, so ist auch Bosanquet der Überzeugung, daß wir Dinge
mit der in einer Gefühlsästhetik geforderten Leidenschaft und Em-
phase nur sehen können, wenn wir »die Natur« nicht »als ein totes
mechanisches System« ansehen«, sondern fest »glauben, daß die Na-
tur in sich ein Leben und eine Göttlichkeit hat, die sie zu offenbaren
versucht«. Zum Gegenstand der ästhetischen Tätigkeit erklärt Bo-
sanquet die erscheinende Natur, die jedoch mit der Natur ineins falle,

374 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

Adäquatheitskriterium der Hegelschen Ästhetik und transportiert es bruchlos in eine
psychologische Ästhetik des Gefühls, die alles andere als metaphysikverdächtig ist!
110 »In the aesthetic of the future psychology« has »a leading part to play«. Bosanquet:
History. A.a. O. 466.
111 Im Falle von Bosanquets später Ästhetik würde sich eine epochale Zuordnung sehr
viel deutlicher als eine nationale anbieten. Sie ist am ehesten am Übergang vom Impres-
sionismus zum Expressionismus anzusiedeln. Schließlich würdigt Bosanquet in der drit-
ten Vorlesung Ruskins Turner-Interpretationen und bedauert, daß William Morris sich
kritisch über den Impressionismus in der Malerei geäußert hat. Bosanquet: Three
Lectures. A.a.O. 81f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 375

»wie wir sie lieben und bewundern«. Was das Naturschöne ist, und
ob es eine objektive Qualität hat oder im Sinne Hegels (bzw. Ho-
thos112) aus unseren Projektionsleistungen entsteht, darüber sagt Bo-
sanquet jedoch nichts. Er reformuliert vielmehr im wesentlichen die
Position der englischen Romantik.

Eine weitere gravierende Lücke in Bosanquets später Vor-
lesungsreihe besteht zweifelsohne darin, daß der Übergang von einer
allgemeinen Ästhetik zu einer speziellen Kunstästhetik zwar ange-
deutet113, aber nicht explizit vollzogen wird. Welche Auswirkungen
hat es auf unsere Verfassung, wenn wir wissen, daß das repräsentie-
rende Objekt bewußt und geplant von einem Künstler als repräsen-
tierendes Objekt geschaffen wurde?

Ein bedauerlicher Mangel ist auch das Fehlen aller Äußerungen
zur Entstehungsmöglichkeit von physischen Kunstwerken. Schließ-
lich soll die ästhetische Verfassung dem späten Bosanquet zufolge ja
eine kontemplative Verfassung sein. In einer kontemplativen Verfas-
sung sind wir durch ein physisches Objekt angeregt imaginativ tätig,
ohne auf das Objekt selbst in irgendeiner Weise zuzugreifen. Wie
aber soll ein Künstler ein Kunstwerk schaffen, ohne es zu berühren,
zu verändern, zu bewegen? Der späte Bosanquet müßte wie Croce
annehmen, daß der Künstler irgendwann in eine Phase des prakti-
schen Handelns eintreten muß. Verläßt er dann die wesentlich kon-
templative ästhetische Verfassung? Das hätte die Seltsamkeit zur
Folge, daß sich Künstler ausgerechnet in den entscheidenden Phasen
ihres Künstler-Seins in keinem ästhetischen Zustand befinden wür-
den. Falls der Künstler die ästhetische Verfassung im Moment des
physischen Schaffens jedoch nicht verläßt, müßte Bosanquet erklä-
ren, wie er die Kontemplativität seiner Verfassung als Handelnder
aufrechterhalten kann. Es stellt sich also ein ähnliches Problem wie
das Problem der Aufrechterhaltung des ästhetischen Scheins. Es läßt
sich allerdings offensichtlich nicht auf dieselbe Weise lösen (s. o.).

Dem fehlenden Übergang zur Kunstästhetik ist auch das Fehlen
einer Antwort auf die Frage geschuldet, ob Repräsentativität eine
notwendige Bedingung des Kunstwerks ist, oder ob eine bestimmte
Expressivität hinreicht? Bosanquet teilt lediglich mit, daß er auf die
Repräsentativität als notwendige Bedingung von Kunstwerken nur

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 375

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

112 Vgl. Abschnitt 3.2. dazu, daß die Passagen über das Naturschöne nicht von Hegel
stammen können.
113 Vgl. die Absätze 5.3.g-i.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 376

ungern verzichten würde.114 Gleichzeitig aber könne er die Augen
nicht davor verschließen, daß es auch die Musik gibt, die (Bosanquet
blendet die Programm-Musik und die Oper allerdings viel zu schnell
aus) »mit dem Gewicht der Repräsentation« nicht »belastet« zu sein
scheint. Bosanquets Lösung für dieses Dilemma wird nur angedeutet
und nicht ausgeführt. Sie zielt ab auf eine Unterscheidung zwischen
der direkten Repräsentation von Verfassungen bzw. Gefühlslagen
und der vermittelten Repräsentation, die einen Umweg über das Ab-
bilden und Gestalten von Personen, Dingen und Ereignissen nimmt.
Gedichte, Theaterstücke und realistische Gemälde wären dieser Un-
terscheidung zufolge indirekt repräsentierend. Die abstrakte Musik
beispielsweise würde hingegen Verfassungen direkt repräsentieren.
Mit dieser Unterscheidung hätte Bosanquet nun zwar tatsächlich kei-
ne Probleme mehr mit der abstrakten Kunst des beginnenden
20. Jahrhunderts etwa von Kupka, Kandinsky oder Mondrian, wie
Emmet behauptet115. Solche Kunstwerke könnten den direkt reprä-
sentierenden zugerechnet werden. Die Lösung birgt allerdings die
Schwierigkeit in sich, daß die direkte Repräsentativität bei näherer
Hinsicht unmittelbar ineins mit der Expressivität der jeweiligen Ob-
jekte fallen würde. Bosanquet selbst scheint dieses Problem gesehen
zu haben. Mein Indiz dafür ist, daß er seine Überlegungen zur direk-
ten Repräsentativität der Musik in der These münden läßt, daß die
Musik die expressive Kunstform par excellence sei. Gleichzeitig aber
muß er betonen, daß es sich natürlich um verdichtete und gesteigerte
Expressivität handele. Ansonsten würde er nämlich Beethovens Sin-
fonien auf die ästhetische Qualität von Quadern und Wolken redu-
zieren. Allerdings können indirekt repräsentierende Objekte (wie wir
oben ausgiebig gehört haben) nur ästhetische Objekte sein, wenn sie
in der Repräsentationsfunktion angepaßter Weise expressiv sind.
Wie aber soll etwas Expressives par excellence seiner Expressivität
entsprechend expressiv sein? Bosanquets Ergebnis lautet schließlich,

376 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

114 Sein erster Grund lautet, daß das Repräsentative seit der Mimesis-Ästhetik des Ari-
stoteles einen ganz zentralen Stellenwert in nahezu allen Kunstphilosophien einneh-
men würde. Außerdem (Bosanquet hat hier vermutlich Hegels Ästhetik vor Augen)
gebe es auffällig viele Hierarchien der Kunst, in denen die Poesie als repräsentative
Kunst par excellence ganz oben, Malerei und Bildhauerei in der Mitte und die Architek-
tur ganz unten stehen würden. Ein dritter Grund ist die Poesie, in der Repräsentativität
laut Bosanquet (poetische Klangkompositionen gab es zu seiner Zeit noch nicht) unver-
zichtbar ist.
115 Vgl. Emmet: Outward Forms. A.a. O. 27 f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 377

daß eine bestimmte, aber interpretationsoffene Expressivität die not-
wendige Bedingung des ästhetischen Objekts sei. Das Repräsentative
erklärt er hingegen lediglich »an seinem ihm wesentlichen Platz«
und insbesondere in der Poesie »für die vollständige Entfaltung der
ästhetischen Verfassung« für »unverzichtbar« und konstitutiv.

Auch eine Konzeption vom ›Künstler‹ sucht man beim späten
Bosanquet vergeblich. Wir finden lediglich zwei einschlägige Äuße-
rungen. Die erste lautet, daß jeder Künstler ein »Gefühl für das Me-
dium« entwickeln und seinen »Sinn dafür« schärfen sollte, »was nur
in ihm oder besser als in allem anderen gemacht werden kann«. Die
zweite lautet, daß »die Unterschiede zwischen den großen Künsten«
auf die Unterschiede zwischen »Ton-Modellieren, Holz-Schnitzen
und Eisengießen« zu reduzieren seien. Will Bosanquet damit sagen,
daß sich Künstler lediglich durch die Einsicht in bestimmte Verdich-
tungs- und Fokussierungsmöglichkeiten der elementaren Expressivi-
tät von physischem Material zur bestimmten Expressivität auszeich-
nen? Das wäre eine Ohrfeige für die romantische Genieästhetik.
Bosanquet würde schließlich die Frage provozieren, ob es eine erlern-
bare Technik des Kunstschaffens gibt.

Ein weiteres Desiderat ist eine Verhältnisbestimmung von
Kunsthandwerk und Kunst, die der frühe Bosanquet ja für besonders
wichtig erklärt hatte (s. o.). In den Vorlesungen von 1915 finden sich
wiederum nur rudimentäre Überlegungen. Laut Bosanquet kann
jeder gute Handwerker dieselbe »spezielle Freude« an den »speziellen
Kapazitäten seines Mediums«116 empfinden wie ein Künstler. Außer-
dem sei das Wirken des Handwerkers ebenfalls davon abhängig, diese

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 377

Die Gefühlsästhetik des späten B. Bosanquet

116 »If you are simply copying what you find, revealing in it no new depth or passion,
the question is unanswerable.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 52. »Representation
of nature and imitation and idealisation are very different things according as we hold
that nature has in it a life and divinity which it is attempting to reveal« or »as we hold
that nature is at bottom a dead mechanical system.« A.a.O. 55. »Nature as it appears is
what we love and admire.« A.a.O. 54. Music »is not loaded with the weight of repre-
sentation.« A.a.O. 57. »The representative factor, while having no independent justifi-
cation, is nevertheless essential, in its place, to the full development of the aesthetic
attitude« A.a.O. 57. »The feeling for the medium, the sense of what can rightly be done
in it only or better than in anything else, and the charm and fascination of doing it so,
these, I take it, are the real clue to the fundamental question of aesthetics, which is how
feeling and its body are created adequate to one another.« A.a. O. S. 60 f. »The difference
of the great arts then are simply such differences as those between clay-modelling,
wood-carving and wrought-iron work.« A.a.O. 62. »Every craftsman, we saw, feels the
peculiar delight and enjoys the peculiar capacity of his own medium.« A.a.O. S. 62

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 378

Kapazitäten genau zu kennen und einsetzen zu können. Solche Be-
merkungen erklären das Handwerk zu einer Art Vorstadium des
Kunstschaffens. Das ist offensichtlich dem Geist der Zeit geschuldet,
welcher das konventionelle Handwerk als nicht entfremdete Arbeit
gegenüber der stumpfsinnigen Arbeit in den Fabriken verklärte. Das
Problem besteht jedoch darin, daß der Künstler sein physisches Ma-
terial um der Verkörperung eines Gefühls und um einer Ausdrucks-
absicht willen formt, der Handwerker hingegen für einen äußeren
Zweck. Das ist offensichtlich ganz etwas anderes.

4. Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten
Bernard Bosanquet.

Bosanquets späte Ästhetik weist zweifelsohne einige gravierende
Lücken auf. Das wird letztlich jedoch mehr als ausgeglichen durch
die dritte Vorlesung, mit der glücklicherweise ein besonders faszinie-
rendes Textstück aus Bosanquets Vorlesungsreihe erhalten geblieben
ist. In der besagten dritten Vorlesung geht es um die Kunstwerke, die
zur Entstehungszeit von Bosanquets Vorlesungsreihe (wir befinden
uns mitten im 1. Weltkrieg) in Europa hohe Konjunktur haben: Der
Gegenstand der dritten Vorlesung sind die sogenannten ›häßlichen
Kunstwerke‹.117

378 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

117 Abstoßend und häßlich wirkende Kunstwerke gibt es, seit uns Kunstwerke erhalten
sind. Immer schon haben sie der philosophischen Ästhetik Probleme bereitet. (1) Unter
dem ›Häßlichen‹ in der Kunst wurde oft das moralisch Anstößige verstanden. Kann es
der Kunst erlaubt sein, moralisch Anstößiges zu zeigen? Thomas von Aquin beispiels-
weise verbietet dem Künstler die Darstellung von Schimpflichem mit dem Argument,
daß er sich durch Vermehrung des sichtbaren Häßlichen in der Welt versündigen würde.
Vgl. dazu Franke, Ursula: Häßliche (das). In: Historisches Wörterbuch der Philoso-
phie 3. Darmstadt 1974. Basel/Stuttgart 1971ff. (1003–1007) 1004. Auch der Second-
Oxford-Hegelianer Francis Bradley hat sich mit dieser Frage befaßt. Sein einziger Essay
zur Ästhetik richtet sich gegen eine Beurteilung von Kunstwerken aus der Perspektive
der Moral und insbesondere einer engen Sexualmoral. Er besagt im Kern, daß eine
Darstellung sexueller Details keine sinnlichen Begierden erwecken würde, die einen
verheirateten Mann sittlich gefährden könnten. Allerdings appelliert Bradley an die
Künstler, es mit der Darstellung von sexuellen Details nicht zu übertreiben. Bradley,
Francis H.: On the Treatment of Sexual Detail in Literature. 1912. Im Text zit. nach
ders.: Collected Essays. Oxford 1935/1969, 618–627. (2) Die deutschen Aufklärer Les-
sing und Mendelssohn thematisieren das Problem, warum die Darstellung von Absto-
ßendem, Grausamem und Ekelhaftem in der Kunst in vielen Fällen eine seltsame Form
des Genusses evoziert. Vgl. dazu die Absätze 1.3.a. und 1.3.c. (3) Eine dritte Frage stand

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 379

(a) Bosanquets didaktischer Impuls. Bosanquet interessiert sich für
solche Kunstwerke aus einer didaktischen Perspektive. Er ist nämlich
(hier macht sich der Einfluß des späten Ruskin bemerkbar) Zeit sei-
nes Lebens der Überzeugung, daß man durch Kunstwerke lernen
kann.

Dieser Überzeugung gibt schon der junge Bosanquet in dem
Aufsatz The Home Arts and Industries Association Ausdruck, den
er 1888 in seiner Eigenschaft als Vorstandsmitglied der Industries
Association schreibt. Die Idee der Ausbildung von Intelligenz durch
Kunstwerke steht im Zentrum des Aufsatzes. Er fordert, daß Kunst-
werke durch eine entsprechende ästhetische Erziehung einer breiten
Masse und nicht nur einer kleinen ökonomischen oder intellektuel-
len Elite zugänglich gemacht werden, damit jeder von Kunst profitie-
ren kann.118

Wie Elisabeth Trott119 überzeugend herausgearbeitet hat, steht
für den späten Bosanquet die Persönlichkeitsbildung im Vorder-
grund. Schon der frühe Bosanquet nennt in seinem Aufsatz Artistic
Handwork in Education die Kunst »eine der großen Straßen der Hu-
manität«120. Diese Auffassung begründet der späte Bosanquet damit,
daß es »eine großartige Lektion« sei, wenn sich die Leitideen des
Humanismus durch die Einsicht bestätigt finden, daß jenseits aller
nationalen und rassischen Barrieren »alle gute Kunst eine ist«.121

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 379

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

im Zentrum der Überlegungen der deutschen Nachhegelianer. Karl Rosenkranz hat die-
se Frage auf die Formel gebracht, ob man Werke mit dem euphemistischen Etikett
›Kunstwerk‹ auszeichnen kann, wenn sie Häßliches darstellen, obwohl einer verbreite-
ten Auffassung zufolge doch »das Hervorbringen des Schönen Aufgabe der Kunst« ist?
Rosenkranz, Karl: Ästhetik des Häßlichen. Königsberg 1853/Leipzig 1990, 35.
118 In der Programmschrift der Industries Association von 1888 schreibt Bosanquet:
»The perception of beauty implies, above all things, an awakened mind.« Bosanquet:
The Home Arts. A.a.O. 135.
119 Bei Trott heißt es dazu u.a.: »Bosanquet believes that fine art reveals the character of
nations and that the common decorative arts give us contacts with the ordinary people.«
Trott, Elizabeth: Bosanquet, Aesthetics and Education. Warding off Stupidity with Art.
Unveröff. Typoskript. Vorgetragen am 1. Sept. 1999 im Rahmen der Tagung Bosanquet
and the Legacy of British Idealism. Oxford (GB) September 1999, 8. Vgl. dazu auch
Schell, Edith: Bernard Bosanquets Theory of Moral Education. In: Paedagogica Histori-
ca. Bd. VI. 1966, 185–222.
120 »The appreciation of beauty in art is one great avenue to the knowledge of humani-
ty.« Bosanquet, Bernard: Artistic Handwork in Education. In ders.: Essays and Addres-
ses. London 1889. Reprinted Bristol 1999, (117–119) 119.
121 »It is a great lesson to have learned that all good art is one.« Bosanquet: Three
Lectures. A.a.O. 82.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 380

Darüber hinaus ist der späte Bosanquet überzeugt, daß speziell die
Beschäftigung mit anspruchsvoller Kunst die Sehfähigkeit im beson-
deren und die Wahrnehmungsfähigkeit im allgemeinen schärfen
kann.122 Auf diese Weise setzt uns anspruchsvolle Kunst laut Bosan-
quet in ein bewußteres und intensiveres Verhältnis zu unserer eige-
nen Welt. Vor diesem Hintergrund nimmt die dritte Vorlesung aus
Bosanquets Reihe von 1915 die anstrengenden, irritierenden, absto-
ßenden, schwierigen Kunstwerke unter die Lupe, die man gemeinhin
›häßlich‹ nennt.

Bosanquets Gegner ist ausnahmsweise nicht Croce, sondern die
»gewöhnliche ästhetische Erziehung« im England des ausgehenden
19. Jahrhunderts. Bosanquets Ausführungen zufolge ist diese Erzie-
hung von der englischen Romantik und vor allem von Coleridge ge-
prägt. Damit ist angezeigt, wohin der Hase läuft: Eine von Coleridge
geprägte ästhetische Erziehung ist ausschließlich auf zweifelsfrei
schöne Kunstwerke fixiert. Schließlich findet sich in Coleridges The
Principles of Genial Criticism von 1814 eine Theorie der Ge-
schmacksbildung, der zufolge es auf einen unkultivierten Geschmack
rückschließen läßt, wenn Individuen oder gar ganze Kulturen (Coler-
idges Beispiel sind ›die primitiven Afrikaner‹) Wohlgefallen an nicht
zweifelsfrei schönen Kunstwerken finden.123 In Bosanquets Augen
ist eine solche ästhetische Erziehung jedoch nur für Bewohner eines
fiktiven »goldenen Feenlands geeignet«124, aber nicht für die Erfor-
dernisse des Alltags im England seiner Zeit. Zur Illustrierung zitiert
Bosanquet einige unglaublich kitschige Zeilen aus einem anschei-
nend in Englands Schulen verbreiteten Buch mit dem bezeichnenden
Titel The Poets of Our Days. Bosanquet kommentiert das Gedicht

380 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

122 Auch dieser Gedanke wird in dem frühen Aufsatz vorformuliert. Hier heißt es:
»When the sense of beauty is ever so little aroused, the mind has acquired a new organ,
a fresh contact, on the one hand, with nature, and on the other hand, through art, with
human life.« Bosanquet: The Home Arts. A.a.O. 137. Bei Sweet heißt es: »Bosanquet
also maintains that in the long term – here agreeing with Hegel – art is a vehicle for the
development of consciousness. Aesthetic experience provides an occasion for the reco-
gnition of insights concerning the unity of reality, and for an experience of something
greater than ourselves. This is characteristic of all art at all time.« Sweet: British Idealist
Aesthetics. A.a.O. 141.
123 Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. 226f.
124 »The training in beauty which comes to the ordinary mind, like that which a man
may have picked up for himself during the last half century, is apt to begin in a golden
fairyland.« Bosanquet: Three Lectures. A. a.O. 77.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 381

(treffend!) mit der lapidaren Bemerkung, daß sein Autor anschei-
nend ein zurückgebliebenes dreijähriges Kind sei.

Wer solche Kunstwerke zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch
auf den Stundenplan setzt, fällt laut Bosanquet erstens hinter die
Kunst seiner Zeit zurück. Der von Ruskin so favorisierte Turner hat
den englischen Impressionismus salonfähig gemacht. Browning und
Professor G. Murray haben die antiken Tragödienstoffe wiederent-
deckt. Und schließlich gibt es da noch die Präraphaeliten-Bewegung
(deren Bilder Bosanquet allerdings scheußlich findet), die den An-
mutskult der romantischen Malerei mit humanistischen und humo-
ristischen Elementen konterkariert. Zweitens und vor allem aber ver-
schenkt die ästhetische Erziehung laut Bosanquet ihre eigentlichen
Möglichkeiten, wenn sie sich ausschließlich auf zweifelsfrei schöne
Kunstwerke fokussiert. Die anstrengenden, sogenannten ›häßlichen‹
Kunstwerke haben dem späten Bosanquet zufolge ein ungleich grö-
ßeres didaktisches Potential. Also widmet er diesen Kunstwerken die
dritte Vorlesung seiner Reihe.

(b) Das triumphale und das schwierige Schöne. Bosanquet nähert
sich seinen Gegenständen, indem er mehrere Verwendungsweisen
des Begriffs ›Schönheit‹ unterscheidet.

In einem engen Sinne verwendet der vielstrapazierte Mann von
der Straße den Begriff des ›Schönen‹, wenn er sagen will, daß ihm
eine Rose oder eine Frau etwa ohne Anstrengung und unmittelbar
gefallen. Der Seitenhieb gegen die englische Romantik ist unüber-
hörbar. Obwohl Bosanquet diese triviale Spielart des Schönen offen-
sichtlich sehr gering schätzt, spricht er auch vom »prima facie Erfreu-
lichen«. (Im Deutschen wäre ›das Liebliche‹ vermutlich die beste
Übersetzung.)

Darüber hinaus verwendet man ›schön‹ laut Bosanquet auch,
um ein Kunstwerk als »ästhetisch exzellent« auszuzeichnen. Diese
»weite Bedeutung des Wortes ›schön‹« hält Bosanquet für den »rich-
tigen Gebrauch«. Sein Argument lautet, daß Schönheit eigentlich
und »vor allem anderen Schöpfung« sei, nämlich »ein neuer indivi-
dueller Ausdruck, in dem ein neues Gefühl zur Existenz kommt«.
Die Pointe dieser Unterscheidung lautet, daß wir etwas grundsätzlich
Verschiedenes meinen, wenn wir Rosen oder Kunstwerke als ›schön‹
bezeichnen.

Das ästhetisch Exzellente wiederum unterteilt sich laut Bosan-
quet in das triumphal Schöne und das schwierig Schöne. Mit der

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 381

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 382

Konzeption des ›triumphal Schönen‹ (triumphant beauty) bezeichnet
Bosanquet alle Kunstwerke, die ohne jeden Zweifel als schöne Kunst-
werke anerkannt und »universal in ihrer Anziehung« sind, weil sie
erfahrungsgemäß ebenso anstrengungslos und unmittelbar wie das
prima facie Erfreuliche gefallen. Als Beispiel nennt Bosanquet den
Demeter von Knidos. Er hätte auch die Mona Lisa oder das Tadsch
Mahal nennen können. Ansonsten aber bleibt die Konzeption des
›triumphalen Schönen‹ leider unterbestimmt. Man erfährt beispiels-
weise nichts über die Strategien der Steigerung des prima facie Er-
freulichen zum triumphal Schönen. Eine bloße Summierung hätte
sicherlich nicht den von Bosanquet behaupteten Effekt.

Das schwierig Schöne (difficult beauty) definiert Bosanquet im
Gegensatz dazu sehr genau: Es muß nämlich mindestens eines der
drei Merkmale Kompliziertheit (intricacy), emotionale Spannungs-
geladenheit (tension) oder Bandbreite (width) aufweisen. Die dritte
Vorlesung konzentriert in ihrem Verlauf dann ganz auf diese Kon-
zeption des ›in schwieriger Weise Schönen‹.

Was mit ›Kompliziertheit‹ gemeint ist, ist wohl trotz der apho-
ristischen Knappheit von Bosanquets Vorlesungen wenig strittig.
Wenn Bosanquet auch mit Beispielen geizt, hat er doch zweifelsohne
Kunstwerke wie die Sinfonien von Bruckner, wie Schillers Wallen-
stein oder wie das Deckengemälde der Sixtinischen Kapelle im Blick.
Die Rede ist von Kunstwerken mit vielen Details, die in sich zwar von
einfacher Beschaffenheit sein mögen, die in ihrer Summe und in
ihren wechselseitigen Bezügen aber zumindest beim erstmaligen
Sichten oder Hören für die meisten Rezipienten kaum sämtlichst zu
überschauen sind. Bosanquet betont, daß es solche Kunstwerke
zwangsläufig beim Publikum schwer hätten, weil sie schwer zu erfas-
sen seien. Dafür wimmelt es in der Geschichte der verschiedenen
Künste an Belegen.125 Weil sie es schwer haben, sind wir laut Bosan-

382 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

125 So schrieb eine Wiener Zeitung nach der Aufführung von Alban Bergs Altenberg-
Liedern am 31, März 1913: »Nach dem Opus 9 von Schönberg mischten sich leider in
das wütende Zischen und Klatschen auch die schrillen Töne von Hausschlüsseln und
Pfeifchen, und auf der Zweiten Galerie kam es zur ersten Prügelei des Abends. Von allen
Seiten wurde in wüsten Schreiereien Stellung genommen.« Weiter heißt es: »Die Musik
zu diesem lustig-sinnlosen Ansichtskartentext überbietet alles bisher Gehörte, und es ist
nur der Gutmütigkeit der Wiener zuzuschreiben, daß sie sich bei ihrem Anhören mit
herzlichem Lachen begnügen wollten. Dadurch aber, daß Schönberg inmitten des Liedes
abklopfte und in das Publikum die Worte schrie, daß er jeden Ruhestörer mit Anwen-
dung der öffentlichen Gewalt abführen lassen werde, kam es neuerlich zu aufregenden
und wüsten Schimpfereien, Abohrfeigungen und Forderungen. Herr von Webern schrie

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 383

quet viel zu schnell geneigt, solche Kunstwerke ›häßlich‹ zu nennen.
Sie überfordern uns. Deshalb können wir kein unmittelbares ästheti-
sches Vergnügen an ihnen empfinden. Wir nennen sie ›häßlich‹,
ohne uns über die Tragweite dieser eigentlich abwertenden Etikettie-
rung Gedanken zu machen.

Glücklicherweise sind wir laut Bosanquet jedoch nicht gezwun-
gen, bei dieser Einschätzung stehen zu bleiben, weil sich die Kompli-
ziertheitsbarriere überwinden läßt. Bosanquet rät, sich zunächst auf
ein einziges Detail des komplexen Kunstwerks zu konzentrieren –
auf ein einzelnes schönes Gesicht in einem komplizierten italie-
nischen Deckengemälde beispielsweise, oder auf ein einziges Motiv
in einer Sinfonie. Von dem einen Detail solle man zu einem nächsten
übergehen, bis irgendwann das Ganze in den Blick genommen und
ästhetisch genossen werden kann. Dann würden wir die Erfahrung
machen, daß »das in schwieriger Weise Schöne« alles andere als häß-
lich ist, sondern uns lediglich »in einem einzigen Moment zuviel gibt
von dem, was wir sehr genießen würden, wenn wir es nur insgesamt
und auf einmal erfassen könnten«. Das wäre eine Erfahrung, die im
Rahmen einer ästhetischen Erziehung laut Bosanquet (ich kann ihm
nur zustimmen!) viel bewirken könnte, indem sie die Berührungs-
ängste vor komplexen Kunstwerken überwinden hilft und ganz neue
Dimension des ästhetischen Genießens eröffnet.

Auch für die ›emotionale Spannungsgeladenheit‹ fehlen leider
die Beispiele. Bosanquet hat vermutlich Kunstwerke wie Shake-
speares Hamlet im Visier. Aus heutiger Sicht könnte man illustrie-
rend auch auf Picassos Guernica, Gerhard Hauptmanns Die Ratten
oder das Tagebuch der Anne Frank verweisen. Daß Bosanquet nicht
alle der genannten Kunstwerke kennen konnte, ist unerheblich, weil
sie nur als Beispiel für einen Typus dienen sollen126, nämlich für
Kunstwerke, in denen Entscheidungen von großer Tragweite getrof-
fen werden müssen, oder in denen von Verzweiflung oder brutaler
Gewaltausübung gekennzeichnete Situationen thematisiert werden.
Auch solche Kunstwerke haben es laut Bosanquet schwer. Viele Re-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 383

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

auch von seiner Loge aus, daß man die ganze Bagage herausschmeißen solle, und aus
dem Publikum kam die Antwort, daß man die Anhänger der mißliebigen Musik nach
der Irrenanstalt Steinhof abschaffen müßte.« Im Text zit. nach Scherliss, Volker: Alban
Berg. Hamburg 1975, 53 f.
126 Aus demselben Grund kann Jacquette Beispiele wie die apokalyptischer Kunst, die
Kunst der Zerstörung (havoc) oder des film noir anführen. Jacquette: Bosanquet’s Con-
cept of Difficult Beauty. A.a.O. 79.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 384

zipienten sind nicht bereit oder nicht in der Lage, die emotionale
Wucht auszuhalten, die von solchen Kunstwerken ausgeht. Bosan-
quet lehnt sich an Aristoteles an und spricht von einer ›Schwäche
des Betrachters‹. Wir alle haben nach Bosanquets treffender Beob-
achtung nun einmal die Tendenz, uns »jeder großen Anstrengung
und Konzentration« möglichst zu entziehen. Zwar sei die Anstren-
gung eine andere als im Falle der hochkomplexen Kunstwerke.
Gefordert sei nämlich keine intellektuelle Anstrengung des Interpre-
tierens und Zusammenfügens, sondern die Anstrengung des Aushal-
tens und des imaginierenden Nachspürens großer Emotionen und
ihrer Motivlagen. Das ist Bosanquets treffender Einschätzung zufol-
ge aber nicht weniger anstrengend »für den schwachen und ängst-
lichen Geist«, der allen »unbequemen« Situationen zu entgehen ver-
sucht.

Auch an solche Kunstwerke kann die ästhetische Erziehung laut
Bosanquet heranführen, indem sie anleitet, in der emotionalen
Hochspannungssituation Anknüpfungspunkte an das eigene Leben
aufzufinden. Um für diesen bemerkenswerten didaktischen Hinweis
ein Beispiel zu konstruieren: In Shakespeares Hamlet geht es um
einen Königssohn, den der Geist seines ermordeten Vaters zur Rache
an einem »schnöden Treuebruch« aufruft. Das wird den meisten von
uns wohl kaum schon widerfahren sein. Jenseits dessen aber geht es
auch um die Eifersucht eines jungen Mannes auf den neuen Bett-
genossen seiner Mutter. Die ist ganz sicher nicht nur in Königshäu-
sern anzutreffen. Die Gefühle des Hamlet sind nachvollziehbar,
wenn wir die Parallelen zu unseren eigenen Lebensvollzügen auffin-
den. Könige fühlen auch nicht anders als wir.127 Durch einen solchen
Einstellungswechsel können wir uns laut Bosanquet emotional
wuchtigen Kunstwerken annähern.

Für das dritte Merkmal der ›Bandbreite‹ liefert Bosanquet die
Beispiele der Elfenkönigin Titania, die in Shakespeares A Midsum-
mer Night’s Dream mit einem Zimmermann in Eselsgestalt schläft,
und der Amphitryon-Komödien, in denen Aristophanes und Kleist
(und Handke) die Götter ziemlich albern aussehen lassen. Bosanquet

384 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

127 Die Kontinuität der ästhetischen Verfassung zum alltäglichen Leben ist Bosanquet
vor dem Hintergrund der im Oxford-Hegelianismus durch Bradleys Vorstoß geführten
Diskussion um die Verwurzelung der Kunst im Leben sehr wichtig. Also würde es gegen
Bosanquets Intention gehen, ein Kriterium zur Unterscheidung von ästhetisch würdi-
gen und banalen Emotionen einzuführen, wie Apata anmahnt. Apata: Feeling and Emo-
tion in Bosanquet’s Aesthetics. A.a.O. (177–196) 188.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 385

nimmt also derbe Komödien in den Blick. Das derb Komische rechnet
Bosanquet aus zwei Gründen zum schwierig Schönen. Derbe Komö-
dien sind laut Bosanquet erstens deshalb schwer zu verkraften, weil
sie in der Regel nach dem Prinzip des »topsy turvy« (das ist das eng-
lische Wort für: Kuddelmuddel) gestaltet sind. Unzählige Figuren
agieren aus den verschiedensten Motiven gegeneinander, und da
kann man den Überblick schon einmal verlieren. Zweitens provozie-
ren derbe Komödien laut Bosanquet, weil sie konventionelle Scham-
grenzen verschieben und Tabus brechen.128 Bosanquet subsumiert
das Komische vor allem aus diesem zweiten Grund unter das schwie-
rig Schöne, daß es »immer wieder ziemlich viele Leute schockiert«.

Bosanquets Vorschlag für die ästhetische Erziehung zur derben
Komödie basiert dann auf dem Gedanken, daß »Humor aus dem
Kontrast entsteht«. »Wenn die Religion nicht so eine ernste Angele-
genheit wäre, dann könnte man über sie auch keine Scherze ma-
chen«. Deshalb sollen wir laut Bosanquet immer versuchen, die all-
tägliche und die komisch-karikierende Perspektive gleichzeitig
einzunehmen. Nur dann könne sich nämlich die befreiende Wirkung
des Komischen einstellen. Ziel ist, daß sich »die übliche Skala von
allem und jedem« plötzlich ändert. Wir sollen uns eingestehen, daß
wir uns selbst in manchen Kontexten so eitel wie der Falstaff oder so
lächerlich wie der Handwerksbursche Zettel benehmen. Laut Bosan-
quet kann es gar nicht schaden, wenn wir uns ab und an eingestehen,
oft selbst wie »kleinliche Insekten« oder »moralinsaure Besserwis-
ser« zu agieren! Dann können wir im Bestfall vielleicht sogar über
uns selbst lachen.

Bosanquets treffender Beobachtung zufolge erklärt sich »ein
großer Teil der nur sogenannten Häßlichkeit« also damit, daß wir
viel zu schnell geneigt sind, Kunstwerke zu häßlich nennen, wenn
wir sie spontan als »schockierend« oder »als in abweisender Weise
uninteressant oder überspannt oder fantastisch« erleben. Ästhetische
Erziehung kann uns jedoch dahin führen, auch die schwierig schönen
Kunstwerke angemessen und mit Gewinn zu rezipieren. »Kompli-
ziertheit, Spannungsgeladenheit und Bandbreite«129 von Kunstwer-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 385

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

128 Hier knüpft Bosanquet offensichtlich an seine frühe A History of Aesthetic von 1892
an, wo es heißt, daß wir in Natur und Kunst schnell dasjenige ›häßlich‹ nennen, was
unsere konkrete Erwartung enttäuscht. Bosanquet: History. A.a. O. 355f.
129 It is »prima facie aesthetically pleasant«. Bosanquet: Three Lectures. A.a. O. 84.
»There must be a general word for what we consider aesthetically excellent.« A.a.O.
83. »This wide use of the word, ›beautiful‹, is in the end the right use.« A.a.O. 84. »For

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 386

ken bilden einen Graben, den zu überwinden sich in vielen Fällen
lohnt. Natürlich müßte die Liste der möglichen Merkmale des
schwierig Schönen noch erweitert werden. Aus heutiger Sicht müßte
beispielsweise Musik von der Art thematisiert werden, wie sie die
Punk-Band Die Einstürzenden Neubauten präsentiert, die schon
durch ihre Lautstärke schwer zu rezipieren ist. Auch die Kunst frem-
der Kulturen und Völker sollte unter die Lupe genommen werden.
Bosanquets Konzeption des ›schwierig Schönen‹ ist also sicherlich
noch unterbestimmt.

(c) Jacquettes Einwände. Sie ist jedoch keineswegs paradox, wie
Jacquette behauptet. Sein Argument lautet, daß etwas nicht »gleich-
zeitig sowohl schön als auch schwierig« sein könne. Dieses Argument
überzeugt nicht, weil es Bosanquets Unterscheidung zwischen dem
prima facie Erfreulichen und dem ästhetisch Exzellenten innerhalb
des großen Feldes des Schönen nicht berücksichtigt. Man kann näm-
lich lediglich behaupten, daß etwas nicht gleichzeitig prima facie er-
freulich und schwierig sein kann. Hingegen ist es im Bereich der
Kunst nicht nur möglich, sondern sogar sehr verbreitet, daß Kunst-
werke sowohl schwierig als auch ästhetisch exzellent sind.

Ebenfalls nicht triftig ist Jacquettes Kritik, daß Bosanquets Äs-
thetik gegen eine Grundeinsicht der Rezeptionsästhetik verstoßen
und »das ästhetische Urteil von der subjektiven Erfahrung und Wür-
digung« separieren würde. Erstens ist Bosanquets Ästhetik keine Re-
zeptionsästhetik, sondern eine Komplementärästhetik.130 Als solche
muß sie sich mit den Maßstäben einer Rezeptionsästhetik nicht mes-

386 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

beauty is above all a creation, a new individual expression in which a new feeling comes
to exists.« A.a.O. 109. Triumphant beauty »although of the most distinguished quality,
is universal in its appeal«. A.a. O. 90. »The difficult beauty gives us too much at one
moment, of what you are perfectly prepared to enjoy if only you could take it all in.«
A.a. O. 89. »In general, one may say that the common mind – and all our minds are
common at times – resents any great effort or concentration.« A.a. O. 90. »This difficult
beauty goes beyond what is comfortable for the indolent or timid mind.« A.a.O. 91 f.
»Comedy always shocks many people.« A.a.O. 94. »It is the contrast that makes the
humour.« A.a.O. 93. »If religion is not a serious thing to you, there is no fun in joking
about it.« A.a. O. 93. »The customary scale of everything is changed, and you yourself
perhaps are revealed to yourself as a trifling insect or a moral prig.« A.a.O. 93. »Intri-
cacy, tension, and width account for a very large proportion of so-called ugliness, that is
to say, of what shocks most people, or else seems to them repellently uninteresting, or
overstrained or fantastic.« A.a.O. 95.
130 Vgl. dazu Abschnitt 5.3.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 387

sen lassen. Wichtiger ist zweitens, daß Bosanquets Konzeption des
›schwierig Schönen‹ sowohl die Werk- als auch die Rezipientenper-
spektive einnimmt und programmatisch zwischen beiden Perspekti-
ven changiert. Schwierig schön ist ein Kunstwerk, wenn es einen
Betrachter so sehr überfordert, daß er das Kunstwerk spontan ›häß-
lich‹ nennt, Wenn der Betrachter Bosanquets didaktische Hinweise
jedoch befolgt, und wenn es das Kunstwerk zudem auch noch objek-
tiv hergibt (das ist natürlich von entscheidender Bedeutung), wird er
schließlich einen Zugang zu dem Kunstwerk finden und es angemes-
sener ›in schwieriger Weise schön‹ nennen, weil er zu der Einsicht
gekommen ist, daß das Kunstwerk tatsächlich in schwieriger Weise
schön ist. Weder von einer Ausblendung des physischen Kunstwerks
qua Objekt noch von einer Ausblendung des Rezipienten kann also
die Rede sein.

Bosanquets Konzeption des ›schwierig Schönen‹ besagt viel-
mehr sowohl etwas über die spontane als auch über die langfristige
Wirkung des schwierig Schönen auf unsere Verfassung. Die überfor-
derten Rezipienten nennen schwierig schöne Kunstwerke aus ihrer
Betrachterperspektive solange ›häßlich‹, wie sie sich irritiert und
überfordert fühlen. Dann nimmt der Komplementärästhetiker Bo-
sanquet allerdings ergänzend auch die Werkperspektive ein, indem
er mögliche Merkmale des schwierig schönen ästhetischen Objektes
auflistet. Es hat seinen Grund, daß der Rezipient das schwierig schö-
ne Kunstwerk als anstrengend, überfordernd und vielleicht sogar als
häßlich erlebt. Schließlich handelt es sich ja um ein schwierig schönes
Kunstwerk, das uns überfordert, weil es ja tatsächlich mindestens
eines der anstrengenden Merkmale Kompliziertheit, emotionale
Spannungsgeladenheit und Bandbreite aufweist. Mit seiner Konzep-
tion des ›schwierig Schönen‹ nimmt Bosanquet also keineswegs nur
die Objektperspektive ein, wie Jacquette behauptet.

Jetzt könnte Jacquette seine Kritik so reformulieren, daß vom
›schwierig Schönen‹ nur vom Gottesstandpunkt des philosophischen
Ästhetikers die Rede sein könne. Schließlich fällt kein Rezipient ein
ästhetisches Urteil, um es im selben Atemzug als Irrtum zu deklarie-
ren. Dieser Einwand ist jedoch leicht zu entkräften. Bosanquet gibt
uns ja didaktische Anweisungen an die Hand. Wir können es als Be-
trachter selbst überprüfen, ob eine spontane Aversion gegen ein
Kunstwerk in unserer eigenen Schwäche und Unzulänglichkeit be-
gründet ist, weil wir es tatsächlich mit schwierig Schönem zu tun
haben, das wir uns erst erobern und erschließen müssen. Bosanquet

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 387

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 388

löst das ästhetische Urteil also lediglich vom ersten spontanen Ein-
druck ab, aber nicht »von der subjektiven Erfahrung und Würdi-
gung« insgesamt, wie Jacquette behauptet. Zwar stellt sich dann tat-
sächlich die Frage, ob ein in schwieriger Weise schönes Kunstwerk
denkbar ist, das »alle menschlichen Kapazitäten übersteigt«131? Gibt
es ein schwierig schönes Kunstwerk, das selbst sehr feinsinnige und
ästhetisch sehr gebildete Menschen trotz aller Anstrengung nicht er-
fassen können und fälschlicherweise für häßlich halten? Diese Frage
kann empirisch nicht beantwortet werden. Eine Antwort würde tat-
sächlich einen Gottesstandpunkt voraussetzen. Das führt nun zu
einer weiteren Frage.

(d) Das wirklich Häßliche. Will Bosanquet uns etwa in Bausch und
Bogen zu Banausen abstempeln, falls wir nicht bereit sind, sämtliche
Kunstwerke notfalls als schwierig schön zu feiern und es auf unsere
Kappe zu nehmen, wenn sie uns abstoßen, mißfallen oder unberührt
lassen? Das ist natürlich nicht der Fall. Selbstverständlich weiß Bo-
sanquet bei allem Respekt vor Kunst und Künstlern, daß es Kunst-
werke gibt, die schlicht mißlungen sind. Er wehrt sich allerdings, die-
se Werke mit den nur sogenannten häßlichen Kunstwerken in einen
Topf zu werfen. Mißlungene Werke sind wirklich häßliche Werke.
Sie sollten besser gar nicht mehr ›Kunstwerk‹ genannt werden.

Bosanquets Überlegungen basieren auf der Prämisse, daß nur
ein physisches Objekt, welches was auch immer adäquat verkörpert,
»ipso facto eine Spielart des Schönen« ist. Der Hegelschen Adäquat-
heitsbedingung verpflichtet, ist auch für den späten Bosanquet nur
dasjenige schön, was einen Gehalt in entsprechenden physischen
Strukturen verkörpert. Damit kann ein Kunstwerk nicht in einem
eigentlichen Sinne ›häßlich‹ genannt werden, wenn es einen Gehalt
physisch adäquat verkörpert, und seien sein Gehalt und seine physi-
sche Gestalt auch noch so abstoßend. Hingegen ist ein Werk wirklich
häßlich, sobald es seinen Gegenstand nicht adäquat verkörpert. Dann
ist es jedoch kein Kunstwerk. ›Kunstwerk‹ kann nur genannt werden,

388 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

131 »The object is never both difficult and beautiful at once.« Jacquette: Bosanquet’s
Concept of Difficult Beauty. A.a.O. 82. »This is precisely to disconnect aesthetic judge-
ment from subjective experience and appreciation.« A.a. O. 82. »Can the difficulty
transcend every human capacity?« A.a. O. 81.
Zu einer ausführlichen Verteidigung von Bosanquets Konzeption des ›schwierig Schö-
nen‹ vgl. auch meinen Aufsatz Raters, Marie-Luise: Unbeautiful Beauty in Hegel and
Bosanquet. In: British Idealism and Aesthetics. A.a.O. 162–176.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 389

was einen Gehalt physisch adäquat verkörpert. Also kann es kein
wirklich häßliches Kunstwerk geben. Bosanquets Argument gegen
die Redeweise vom ›häßlichen Kunstwerk‹ lautet ausbuchstabiert so-
mit, daß der Begriff ›häßliches Kunstwerk‹ ein widersprüchlicher Be-
griff ist, der als solcher keine Referenz hat.

Was ist jedoch das mißlungene, wirklich Häßliche’ im Gegen-
satz zum ›nur sogenannten Häßlichen‹ in der Kunst? Seiner Antwort
nähert sich Bosanquet in einer Art Ausschlußverfahren. In einem
ersten Schritt erklärt er es für verfehlt, im wirklich Häßlichen dasje-
nige zu sehen, das »etwas Unerfreuliches zum Ausdruck bringt.« Auf
diese falsche Fährte habe die englische Romantik geführt.132 Erstens
würde eine Verfassung nicht durch einen erfreulichen Gegenstand
zur erfreulichen ästhetischen Verfassung.133 Zweitens (dieses Argu-
ment reformuliert die Ausführungen des letzten Absatzes) könnte es
sein, daß wir das Kunstwerk nur häßlich nennen, weil es »wegen
unserer Schwäche und unseres Mangels an ästhetischer Erziehung
unerfreulich« auf uns wirkt, obwohl es tatsächlich aber »in die Gren-
zen des schwierig-Schönen fällt«. Für ebenso verfehlt hält es der spä-
te Bosanquet drittens, im Sinne einer formalistischen Ästhetik das
›Ungeformte‹ als das wirklich Häßliche anzusehen. Sein simples (auf
Smith hindeutendes) Argument lautet, daß laut Aristoteles schließ-
lich alles und jedes Form habe. Also könne mit dem ›Ungeformten‹
bei genauer Hinsicht nur etwas gemeint sein, dessen Gestalt unseren
Erwartungen nicht entspricht. Das könnte jedoch auch ein Kandidat
für das schwierig Schöne sein.

Laut Bosanquet kommt es der Sache schon näher, das Wider-
sprüchliche als das wirklich Häßliche anzusehen. So könne man sich
»eine Kombination von schönen Ausdrücken denken, die sich gegen-
seitig so sehr widersprechen, daß das Ganze häßlich wird«, »obwohl
seine Teile schön sind«. Das Ganze sei wirklich häßlich, weil es kei-
nen eindeutigen Ausdruck mehr darstellt. Bosanquet konstruiert das
Beispiel einer Menschengestalt mit Dackelohren. Wie Bosanquet
nachdrücklich betont, wäre das Ergebnis definitiv scheußlich. Aller-
dings legt sich Bosanquet auf das Kriterium der Widersprüchlichkeit
nicht fest, weil es sich bei Widersprüchlichem auch um schwierig
Schönes handeln kann, dessen Widersprüche sich bei entsprechender
Anstrengung auflösen lassen würden. Bosanquets Beispiel lautet,

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 389

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

132 Vgl. das Kapitel 2.
133 Vgl. Absatz 5.3.f.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 390

daß die Faune der antiken oder die Teufel der mittelalterlichen Kunst
ja ebenfalls Symbiosen aus Tier- und Menschengestalten seien, ohne
daß die entsprechenden Kunstwerke der Antike und des Mittelalters
deshalb per se mißlungen wären.

Ähnlich liegen die Dinge im Falle des »völlig Ausdruckslosen«,
das laut Bosanquet angeblich von seinem Lieblingsgegner Benedetto
Croce zum wirklich Häßlichen par excellence erklärt worden ist. Für
den Gedankengang ist es nun unerheblich, daß Bosanquet in diesem
Falle den italienischen Philosophen für eine These geißelt, die dieser
gar nicht vertreten hat. Der frühe Croce reserviert das Adjektiv ›häß-
lich‹ vielmehr für das unangenehme Gefühl, das mißlingende Intui-
tionstätigkeit begleitet134, während der Croce der Brevario di Esthe-
tica von 1913 das Häßliche in einer »Schwäche des Künstlers« im
Prozeß »der Ausscheidung des Häßlichen« begründet sieht, das sich
während der Gestaltung des physischen Kunstwerks immer wieder
»einzuschleichen droht«. Aus dieser Schwäche resultieren dem spä-
ten Croce zufolge letztendlich die »hohltönenden Verse, Inkorrekt-
heiten, Abweichungen, Mißklänge«135, die wir ›häßlich‹ nennen. Las-
sen wir die Frage beiseite, wer hier tatsächlich zum Gegner hätte
erkoren werden müssen: Gegen die Croce unterstellte Position
nimmt Bosanquet in Anspruch, längst gezeigt zu haben, daß es »das
reine Ausdruckslose jenseits des Selbstwidersprüchlichen« nicht ge-
ben kann. Argumente sind Mangelware, aber leicht zu rekonstruie-
ren. Schließlich ist laut Bosanquet jeder physische Gegenstand zu-
mindest auf einem elementaren Level expressiv. Also kann es
zumindest im Bereich der physischen Objekte (und das sind Kunst-
werke) nichts geben, das völlig ohne jede Ausdrucksdimension wäre.

Spätestens mit dieser These steht Bosanquet aber vor einem gra-
vierenden Problem. Schließlich soll das ästhetisch Exzellente (das ge-
lungene Kunstwerk) ja eine expressive Instanz sein, nämlich »ein
neuer individueller Ausdruck, in dem ein neues Gefühl zur Existenz
kommt« (s. o.). Demzufolge müßte das mißlungene Kunstwerk eine
nicht-expressive Instanz sein, in der im Unterschied zum ästhetisch
exzellenten bzw. gelungenen Kunstwerk eben kein »neues Gefühl
zur Existenz kommt«. Gleichzeitig aber betont Bosanquet, daß alles
Physische und damit auch jedes physische Kunstwerk zumindest auf
einem elementaren Level expressiv sei. Kann es dann das wirklich

390 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

134 Vgl. dazu Abschnitt 4.4.b.
135 Croce: Brevario. A.a.O. 71.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 391

häßliche bzw. mißlungene Kunstwerk überhaupt geben? Anders aus-
gedrückt: »Wenn es das wirklich Häßliche« und nicht nur das soge-
nannte Häßliche gibt, das auf unsere »Irrtümer« und Schwächen zu-
rückzuführen ist, dann scheint es sich um etwas handeln zu müssen,
das »gleichzeitig sowohl expressiv als auch nicht expressiv ist«. Hat
Bosanquet sich in eine Sackgasse hineinmanövriert?

Was ein Widerspruch zu sein scheint, ist tatsächlich die Lösung
der Frage nach dem wirklich Häßlichen. Schließlich kann man miß-
lungene Kunstwerke wohl kaum besser charakterisieren, als daß sie
sowohl expressiv als auch inexpressiv sind. Gemeint ist, daß sie den
Eindruck »suggerieren, eine adäquate Verkörperung eines Gefühls zu
sein«, aber diese Erwartung »gleichzeitig wieder frustrieren«, indem
sie unsere »Imagination in eine bestimmte Richtung begeistern«, um
sie dann zu »enttäuschen.« Bosanquets Begriff des ›wirklich Häß-
lichen‹ bezeichnet also diejenigen ärgerlichen Werke der Kunst, die
in einem inkohärenten Sinne bis zur Sinnlosigkeit mehrdimensional
sind. Bosanquets diesbezügliche Beispiele sind nun leider eigentlich
keiner Erwähnung wert. Es ist rätselhaft von sinnlos flackerndem
Licht die Rede. (Bosanquet scheint sich auf eine prominente Theater-
aufführung seiner Zeit zu berufen, die ihm offensichtlich mißfallen
hat.) Aber ich kann leicht Beispiele konstruieren. Man stelle sich eine
Macbeth-Inszenierung vor, in der die Lady Macbeth ihr gequältes
Händewaschen unterbricht, an die Rampe tritt und einen Witz er-
zählt. Das nach Effekten gierende Theaterpublikum würde schon
aufmerken – aber bald registrieren, daß dem Regisseur schlicht nichts
wirklich Sensationelles eingefallen ist. Der Witz ist nur Effekt und
macht ansonsten keinen Sinn. Oder man nehme die berühmte Pseu-
do-Sängerin Florence Nightingale. Schon der Name ist Programm.
Sie mietet regelmäßig die Carnegie-Hall, um dann aber nur Geläch-
ter zu ernten, weil sie stimmlich nicht annähernd in der Lage ist, die
schwierigen Arien zu bewältigen, die sie ihrem Publikum zumutet.
In beiden Fällen handelt es sich um mißlungene Kunst. Man sieht
eine Ausdrucksintention, die jedoch nicht erfüllt, sondern unge-
schickt und ohne übergreifend reintegrierenden Sinn konterkariert
wird. Wie gesagt: Das kann, muß aber nicht zwangsläufig Wider-
sprüchliches sein, weil sich manches Widersprüchliche in der Kunst
schließlich nach entsprechender Anstrengung als bewußt gesetzte
Dissonanz und nicht als Fehler erweist. Das wirklich Häßliche im
Sinne des künstlerisch Mißlungenen ist laut Bosanquet in der
»Region der unaufrichtigen, gekünstelten« und in ihren Ausdrucks-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 391

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 392

intentionen verfehlten Kunst« anzusiedeln. Künstlerisches Mißlin-
gen erklärt Bosanquet plausibel damit, daß »zwei Faktoren« gleich-
zeitig gegeben sind, nämlich »die Suggestion von Expressivität und
eine Zuwiderhandlung durch eine Vollendung, die damit konfli-
giert«136. Das ist ein in seiner Schlichtheit absolut überzeugendes
Kriterium für das Mißlingen von Kunst.

(e) Drei verschiedene Begriffe vom ›Häßlichen‹. Das Kriterium refor-
muliert offensichtlich die Hegelsche Adäquatheitsforderung an die
Kunst. Auch sonst tragen Bosanquets Überlegungen zum Schönen
und Häßlichen deutlich die Spuren von Hegels Ästhetik. So hat der
späte Bosanquet gleich mehrere Begriffe des ›Häßlichen‹, die in He-
gels Begrifflichkeit eine weitgehende Entsprechung finden.

Hegels Ästhetik unterscheidet vier verschiedene Begriffe des
›Schönen‹ und drei Begriffe des ›Häßlichen‹. Es gibt das metaphy-
sisch ausgezeichnete substantiell Schöne, das kein (häßliches) Pen-
dant hat. Zweitens gibt es die ästhetische Schönheit oder Häßlichkeit
in der Kunst, die dienstbar der Verkörperung des jeweiligen Gehalts
untergeordnet ist. Drittens gibt es ästhetische Schönheit oder Häß-
lichkeit in der Natur, die wir ausschließlich mit unserem subjektiven
Geschmack beurteilen. Und schließlich gibt es die formale Schönheit
oder Häßlichkeit des gelungenen oder mißlungenen profanen Kunst-

392 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

136 »Thus, you can hardly say that what is ugly is fully expressive of anything. For if it
were so, it would become ipso facto a kind of beauty.« Bosanquet: Three Lectures. A.a. O.
99. »If an object comes within the definition of beauty, then (supposing the definition is
right) its being unpleasant to us would merely be due to our weakness and want of
education, and it would come within the limits of difficult beauty.« A.a. O. 98. »One
might think of a combination of beautiful expressions which should contradict each
other so that the whole should be ugly, i. e. incapable as a whole of embodying any single
feeling; though the parts were beautiful.« A.a.O. 101. »For Croce, the ugly is the purely
inexpressive. But that we say is not strictly possible.« A.a. O. 103. »The inexpressive,
except by self-contradiction, would be nothing.« A.a. O. 103. »For beauty is above all a
creation, a new individual expression in which a new feeling comes to exist.« A.a. O.
109. »If there is a truly ugly which is aesthetically judged, and which is not merely a
failure of our imagination, it must be an appearance which is both expressive and inex-
pressive at once.« A.a. O. 103. »That is to say, the appearance must suggest an adequate
embodiment of a feeling, and also frustrate it.« A.a.O. 104. »The principal region in
which to look for insuperable ugliness is that of conscious attempts at beautiful expres-
sion – in a word, the region of insincere and affected art.« A.a.O. 106. »Thus you have in
it two factors we held necessary: the suggestion of expressivenes and its counteraction
by a completion conflicting with it.« A.a.O. 105.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 393

werks, das seinen Gehalt adäquat verkörpert oder auch nicht.137 Bis
auf den ersten Begriff des ›substantiell Schönen‹ finden sich diese
Auffassungen vom ›Schönen‹ und ›Häßlichen‹ beim späten Bosan-
quet wieder.

Bosanquets erster Begriff des ›Häßlichen‹ ist der komplementär-
ästhetische Begriff des ›nur so genannten Häßlichen‹. Beim ›nur so
genannten Häßlichen‹ handelt es sich offensichtlich um eine Spielart
des gelungenen Kunstschönen. Deshalb spricht Bosanquet auch vom
›in schwieriger Weise Schönen‹ in der Kunst. Die Konzeption findet
Anwendung, wenn ein Kunstwerk in dem Sinne gelungen ist, wie es
Hegels Anforderung an die formale Schönheit profaner Kunstwerke
unabhängig von ihrem Gehalt verlangt. Auch Bosanquet nennt ein
›Kunstwerk‹ schön, obwohl seine physischen Strukturen oder sein
Gehalt abstoßend sein mögen, falls es seinen Gehalt in entsprechen-
den physischen Strukturen adäquat verkörpert. Hier ist die erste und
wichtigste begriffliche Parallele zwischen den Ästhetiken Hegels und
des späten Bosanquet.

Wenn Bosanquet in einem zweiten Sinne von ›häßlich‹ vom
›wirklich Häßlichen‹ spricht, meint er mißlungene Kunstwerke.
Mißlungen sind Kunstwerke dem späten Bosanquet zufolge, wenn
sie der Anforderung nicht entsprechen, die Hegel an die formale
Schönheit profaner Kunstwerke stellt. Mißlungen sind Kunstwerke,
die ihren jeweiligen Gehalt nicht adäquat verkörpern.

Speziell an dieser Konzeption meldet Jacquette nun Zweifel an.
Er ist der Auffassung, »daß es so etwas wie das unausweichlich Häß-
liche nicht geben«138 könne. Das belegt er mit einer aufwendigen
Formalisierungsstrategie, die Bosanquets Konzeption als wider-
sprüchlich bzw. als paradox139 ausweisen soll. Dieser Strategie hätte
es allerdings gar nicht bedurft, weil sie lediglich dasselbe »Parado-
xon« reformuliert, das Bosanquet selbst schon formuliert hat140. Sie
reformuliert nämlich das Paradoxon, daß das ästhetisch Exzellente

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 393

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

137 Vgl. zur Begriffsvielfalt bei Hegel Absatz 3.2.c.
138 »And, if you maintain this, you withdraw wholly within the doctrine of the ›wea-
kness of the spectator‹, and you say in effect that there is no such thing as invincible
ugliness.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 99.
139 In seiner Anmerkung 15 schließt sich Jacquette Quine an, der ein ›Paradox‹ definiert
hatte als »any conclusion that first sounds absurd but that has an argument to sustain
it«. Vgl. dazu Quine, W. V. O.: The Way of Paradox. In ders.: The Ways of Paradox and
Other Essays. Harvard University Press 1976, 1.
140 Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 98.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 394

mit dem Expressiven und das ästhetisch Mißlungene mit dem Unex-
pressiven gleichgesetzt wird, obwohl gleichzeitig ja alles Physische
zumindest auf einem elementaren Level expressiv sein soll (s. o.).

Jacquettes Einwand zeigt einmal mehr, daß er bestimmte be-
griffliche Unterscheidungen unberücksichtigt läßt, die Bosanquet
mit guten Gründen eingeführt hat. Bosanquet unterscheidet nämlich
die elementare Expressivität aller physischen Objekte von der be-
stimmten Expressivität der repräsentierenden physischen Objekte,
die auch ›Kunstwerk‹ genannt werden. Die Expressivität eines gelun-
genen Kunstwerks ist somit nicht die beliebige Expressivität, die
jedes physische Objekt hat. Bosanquet fordert vom Kunstwerk viel-
mehr, daß seine expressiven Dimensionen seine repräsentativen un-
terstützen und verstärken, aber keinesfalls konterkarieren. Daß diese
Bedingung nun beileibe nicht alle repräsentierenden physischen Ob-
jekte erfüllen, die uns als ›Kunstwerk‹ angepriesen werden, bedarf
wohl keines weiteren Belegs. Jeder ist schon einmal mit Machwerken
konfrontiert worden, bei denen sich beide Ebenen im Widerspruch
befinden, ohne daß der Widerspruch in irgendeiner signifikanten
Weise zur Auflösung streben würde. Es ist müßig, meine oben ge-
nannten Beispiele noch einmal aufzulisten, um zu demonstrieren,
daß selbstverständlich auch diese Konzeption Bosanquets Referenz
hat: Mißlungene Kunstwerke gab es, gibt es und wird es immer ge-
ben, und etwas anderes hat Bosanquet schlicht nicht im Sinn. Ins-
besondere mit seinem zentralen Einwand liegt Jacquette also falsch.

Bosanquets dritter Begriff des ›Häßlichen‹ entspricht im We-
sentlichen Hegels Auffassung vom ›nur ästhetisch Häßlichen in der
Kunst‹ und in der Natur. Ein solcher banaler Begriff des ›Häßlichen‹
wird von Bosanquet genauso en passant und unauffällig ins Spiel
gebracht wie von Hegel. Gleich an zwei Stellen unterscheidet Bosan-
quet nämlich das sogenannte Häßliche und das wirklich Häßliche von
der ›genuinen Häßlichkeit‹ einer Mißgeburt.141 Es handelt sich um
Häßliches, das vergleichbar angewiderte Reaktionen wie die beiden
anderen Spielarten des Häßlichen hervorruft, ohne daß man jedoch
unterstellen würde, daß es sich um etwas geplant Gestaltetes oder gar
um ein Kunstwerk handeln würde. Es ist von Gewohnheiten und
vom subjektiven Geschmack abhängig, falls man Dinge jenseits der
Kunst schön oder häßlich findet, weil es nur in der Kunst ›Schönheit‹
und ›Häßlichkeit‹ in dem substantiellen Sinne geben kann, daß eine

394 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

141 Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 102, 106.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 395

physische Struktur einen Gehalt um einer Ausdrucksabsicht willen
adäquat verkörpert.

Dieses nur ästhetisch Häßliche ist nicht mit dem sogenannten
Häßlichen oder dem wirklich Häßlichen der Kunst zu verwechseln.
Sowohl wirklich Häßliches als auch sogenanntes Häßliches entsprin-
gen laut Bosanquet einem Versuch, einer Verfassung eine adäquate
physische Gestalt zu geben. Beides kann nur der Ausdruckshandlung
eines Menschen entspringen. Laut Bosanquet hat schließlich »einzig
der Mensch die Fähigkeit«, sich um »reinen Ausdruck aus reinem
Selbstzweck heraus zu bemühen«. Also kann insbesondere das wirk-
lich Häßliche »ausschließlich vom Menschen und nicht aus der Na-
tur« stammen. Naturdinge können dem späten Bosanquet zufolge
also niemals wirklich häßlich sein. Dasselbe gilt auch für Design
und Gebrauchskunst. Laut Bosanquet können Gebrauchsgegenstän-
de ebenfalls nicht wirklich schön oder häßlich sein, weil solche Arte-
fakte um ihrer Nützlichkeit willen hergestellt werden, aber nicht, um
einer Verfassung eine adäquate physische Gestalt zu geben. Das
wirklich Schöne oder Häßliche ist laut Bosanquet die adäquate oder
inadäquate physische Verkörperung eines Gehalts zum Ausdruck.
Also können Gebrauchsgegenstände nicht wirklich schön oder häß-
lich sein. Gebrauchsdinge sind laut Bosanquet vielmehr mangelhaft
oder nicht.142 Mit dieser These stellt sich der späte Bosanquet gegen
den Großmeister Ruskin, der die Grenzen zwischen sorgfältig gestal-
teten Gebrauchsgegenständen und der Kunst im emphatischen Sinne
niedergerissen hatte.143

(f) Die didaktischen Konsequenzen. Wie aber sieht es mit den didak-
tischen Konsequenzen aus, die Bosanquet zu Beginn der dritten Vor-
lesung angekündigt hatte? Erste Überlegungen zu diesem Thema
hatte ja schon der frühe Bosanquet in dem Aufsatz Handwork in
Education144 von 1889 angestellt. Diese (deutlich dem Kunsthistori-
ker Ruskin verpflichteten) Überlegungen besagen, daß ästhetische
Erziehung großen Wert auf aktive Gestaltung von verschiedenen
Materialien legen sollte. Zum einen könnten dadurch die manuellen

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 395

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

142 Ich vermute, daß diese Auffassung das Zentrum von Bosanquets Vorlesung zur Ge-
brauchskunst gebildet hat, von der ich ebenfalls vermute, daß sie im 1. Weltkrieg ver-
loren gegangen ist. Vgl. dazu den Beginn von Abschnitt 5.4.
143 Vgl. dazu Absatz 4.2.c.
144 Bosanquet: Artistic Handwork in Education. A.a. O. 117ff.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 396

Geschicklichkeiten und die Wahrnehmungsfähigkeiten gefördert
werden. Zum anderen könnte Respekt erweckt werden vor den gro-
ßen Meisterwerken der Kunst, aber auch vor den sorgfältig gestalten
Gegenständen des alltäglichen Gebrauchs. Die kunstdidaktische Auf-
fassung des späten Bosanquet muß nun glücklicherweise nicht aus
einigen wenigen Sätzen rekonstruiert werden, weil der Aufsatz We
are not Hard enough on Stupidity von 1918 zu diesem Thema er-
halten geblieben ist.

Dieser Aufsatz fängt in gewisser Weise da an, wo die Vorle-
sungen von 1915 aufhören. Die Vorlesungen sagen, wie man sich
schwierigen Kunstwerken nähern kann. Dann aber lassen sie uns im
Dunkeln darüber, was das nützen könnte. Die leitende These des Auf-
satzes von 1918 lautet nun, daß die ›in schwieriger Weise schöne
Kunstwerke‹ in besonderem Maße zur Ausbildung ethischer Intelli-
genz beitragen können.145 Um diesen Gedanken kurz zu rekonstruie-
ren: Bosanquet nennt diejenigen Kunstwerke schwierig schön, die
besonders komplex und detailbelastet sind oder besonders unkon-
ventionelle und provozierende Themen behandeln oder emotional
schwer zu Verkraftendes zumuten. Der Aufsatz behauptet, daß
schwierig schöne Kunstwerke wegen dieser Merkmale besonders ge-
eignet sind, die sozialen Kompetenzen auszubilden und zu fördern,
die die Menschen in den europäischen Gesellschaften des frühen
20. Jahrhunderts nun einmal brauchen. Was sind das für Kompeten-
zen? Bosanquets mögliche Antwort auf diese Frage läßt sich relativ
leicht antizipieren.146

Die europäischen Gesellschaften des frühen 20. Jahrhunderts
sind erstens komplex strukturierte Gesellschaften, in denen nur zu-
rechtkommt, wer sich in komplizierte Gefüge einordnen und selbst
Netzwerke knüpfen kann. Solche Fähigkeiten fördern laut Bosanquet
die detailbelasteten Kunstwerke. Zweitens sind die Gesellschaften,
die Bosanquet vermutlich vor Augen hatte, pluralistische Gesell-
schaften, in denen man ein gewisses Maß an Toleranz gegenüber

396 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

145 Bosanquet, Bernard: We are not Hard enough on Stupidity. In ders: Some Sugges-
tions in Ethics. London 1918/21919, 216–219.Vgl. dazu auch Trott: Bosanquet, Ästhetics
and Education. A.a.O. insg.; sowie Schell: Bernard Bosanquets Theory of Moral Educa-
tion. A.a. O. insg.
146 Vgl. dazu im Detail auch Raters, Marie-Luise: Böse Menschen haben keine Lieder.
Zu den Möglichkeiten der Erziehung zur Demokratie durch Musik. In: Kunst und De-
mokratie Sonderheft der Zeitschrift für Ästhetik und Allgemeine Kunstwissenschaft.
Hrsg. v. U. Franke. Hamburg 2003, 141–159.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 397

Unvertrautem und Andersartigem aufbringen muß. Das können Bo-
sanquets Theorie des schwierig Schönen zufolge die unkonventionel-
len Kunstwerke lehren. Drittens müssen die Menschen des 20. Jahr-
hunderts mit Katastrophen und weltweiten Krisen von bisher
unbekanntem Ausmaß wie dem Ersten Weltkrieg fertig werden, der
im Jahr 1918 mit mehr als 10 Millionen Toten gerade blutig zu Ende
gegangen war. Laut Bosanquet bereiten Kunstwerke mit brutalen,
grausamen, abstoßenden Inhalten auf solche Situationen vor.

Natürlich läßt sich darüber streiten, ob die Pestakademien des
Mittelalters nicht ähnliche emotionale Widerstandsfähigkeiten erfor-
derten wie die schrecklichen Weltkriege des 20. Jahrhunderts. Ver-
mutlich würde Bosanquet darauf mit dem empirisch zutreffenden
Argument antworten, daß deshalb in solchen Zeiten auffällig häufig
aggressive Kunst geschaffen worden sei. Diskutiert werden müßte
außerdem, ob die Kunst mit einem solchen didaktischen Ansatz nicht
zum Instrument degradiert wird. Solche Überlegungen fehlen in dem
kurzen Aufsatz. Er zeigt lediglich die Richtung an, in die Bosanquets
Überlegungen zur ästhetischen Erziehung und zum Verhältnis von
Ästhetik und Ethik147 schließlich gegangen sind. Ein schmerzliches
Manko sind schließlich auch Bosanquets fehlende Überlegungen zu
der Frage, was sich von den Kunstwerken einer Zeit auf die Men-
schen und ihre Lebensbedingungen rückschließen läßt. Diese wich-
tige Frage hatte der frühe Bosanquet offensichtlich unter dem
Eindruck der Ästhetik des späten Ruskin gestellt. Beim späten Bosan-
quet finden wir noch nicht einmal die Andeutungen einer Antwort.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 397

Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten B. Bosanquet

147 Vgl. zu aktuellen Überlegungen zum Verhältnis von Ethik und Ästhetik z.B. Früchtl,
Josef: Ästhetische Erfahrung und moralisches Urteil. Frankfurt a.M. 1996; sowie ders.:
Getrennt-Vereint. Zum Verhältnis zwischen Ästhetik und Ethik bei Immanuel Kant. In:
Etho-Poietik. Ethik und Ästhetik im Dialog. Erwartungen, Forderungen, Abgrenzun-
gen. Hrsg. v. B. Greiner, M. Moog-Grünewald. Bonn 1998, 15–29; sowie Fenner, Dag-
mar: Kunst – Jenseits von Gut und Böse? Kritischer Versuch über das Verhältnis von
Ästhetik und Ethik. Tübingen, Basel 2000; sowie Günther, Klaus: Das gute und das
schöne Leben. In: Ethik und Ästhetik. Nachmetaphysische Perspektiven. Hrsg. v.
G. Gamm, G. Kimmerle. Tübingen 1990; sowie Impuls und Negativität. Ethik und Äs-
thetik bei Adorno. Hrsg. v. G. Schweppenhäuser, M. Wischke. Hamburg/Berlin 1995;
sowie Recki, Birgit: Was darf ich hoffen? Ästhetik und Ehik im anthropologischen Ver-
ständnis bei Immanuel Kant. In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie. Heft 19. 1. Ja-
nuar 1994, 1–18; sowie Schmücker, Reinhold: Kunst als Ideologiekritik? Zum systema-
tischen Ort der ›Ästhetischen Theorie‹. In: Zwischen ›Minima Moralia‹ und
›Ästhetischer Theorie‹. Theodor W. Adorno im Kontext von Ethik, Ästhetik und Utopie.
Hrsg. v. R. Schmücker. Iserlohn 1994, 35–53.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 398

Bedauerlicherweise stellt der späte Bosanquet auch keine Überlegun-
gen zu der Frage an, ob sich aus dem Vergnügen an scheinbar häß-
lichen Kunstwerken Rückschlüsse auf den Zustand von Individuen
und Gesellschaften ziehen lassen, und welche das sein könnten. Soll-
te die Konjunktur von schwierig Schönem in der Kunst eher als Indiz
für deprimierende soziale Bedingungen der Künstler oder als Sym-
ptom für Bedingungen besonderer Unabhängigkeit, Geistesfreiheit
und Kreativität gewertet werden?148 Diese Frage wird insbesondere
John Dewey beschäftigen.

5. Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

Im ausgehenden 19. Jahrhundert provoziert die Ästhetik der eng-
lischen Romantik die jungen Second-Oxford-Hegelianer wegen ihrer
Schönheitsfixierung und wegen ihrer starken ontologischen Prämis-
sen.149 Eine Generation später werden die Kritiker zu Kritisierten.
Jetzt gerät die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus ins
Scheinwerferlicht der öffentlichen Diskussion. Die Reaktionen auf
die Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus sind allerdings auf-
fällig polar und heterogen, was sich vielleicht durch den großen zeit-
lichen Abstand der Stimmen erklärt. Während der amerikanische
Pragmatist John Dewey Bosanquets ästhetisches Programm schon
als Student kurz vor der Jahrhundertwende überaus positiv auf-
nimmt, kommt von Seiten der analytischen Ästhetik in den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts scharfe Kritik.150

(a) Dewey über Bosanquets komplementärästhetisches Programm.
Der amerikanische Pragmatist John Dewey verfaßt als Student schon
im Jahr 1893 (also ein Jahr nach ihrem Erscheinen) eine überaus lo-
bende Rezension zu Bosanquets A History of Aesthetic.151

Die Rezension zeigt sich zunächst einmal von Bosanquets tradi-
tionskritischer Methode beeindruckt. Nahezu alle der unzähligen

398 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

148 Bosanquet: History. A.a. O. 446–469. »On the work of a man, as long as machine
intervenes«, the »work reveals the man«. A.a.O. 453.
149 Vgl. Abschnitt 2.7.
150 Vgl. zur Genese des amerikanischen Pragmatismus aus dem Oxford-Idealismus Ab-
satz 6.3.a. Zum Zusammenhang von Oxford-Idealismus und der analytischen Ästhetik
vgl. Absatz 6.4.f.
151 Dewey: Review 1893. A.a. O. 189–197.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 399

Werke Deweys sind später nach dieser Methode abgefaßt. Ins Auge
sticht dem frühen Dewey auch der von Bosanquet lancierte Begriff
von ›Schönheit‹ als »charakteristische bzw. individuelle Expressivität
für die Imagination«. Der Amerikaner sieht in diesem Begriff eine
gelungene Symbiose des antiken Schönheitsbegriffs als »Einheit in
der Vielheit« und einer Auffassung vom ›Schönen‹ als dem »Aus-
druck dessen, was das Leben beinhaltet«. Zwar paraphrasiert Dewey
nicht den antiken Schönheitsbegriff, sondern den organizistischen
Schönheitsbegriff der angelsächsischen Romantik. Wichtiger ist je-
doch, daß das zentrale Kriterium des ästhetischen Urteils beim späten
Dewey lauten wird, daß ein Kunstwerk als ein individueller Aus-
druck von lebensweltlich Bedeutsamem aufzufassen sein muß. In
einem dritten Schritt würdigt Dewey Bosanquets Einsicht, daß man
an dem expressiven Schönen der Kunst eine andere Form des Ver-
gnügens empfinden würde als bei einer bloß angenehmen »momen-
tanen Stimulation des Organismus«. Der späte Dewey wird aus-
gehend von seinem darwinistischen Grundansatz Vergleichbares
zum ästhetischen Vergnügen vertreten.152 Schließlich stellt Dewey
lobend heraus, daß Bosanquet »dem Häßlichen und dem Erhabenen
große Aufmerksamkeit«153 widmet, nachdem sein ästhetikhistori-
scher Abriß gezeigt habe, daß sich die Ästhetik im Laufe ihrer Ge-
schichte immer mehr vom zweifelsfrei Schönen ab und dem Charak-
teristischen zugewandt habe.

Dewey übernimmt von Bosanquets History of Aesthetic neben
zentralen ästhetischen Konzeptionen und der traditionskritischen
Methode vor allem die Sichtweise auf die Geschichte der Ästhetik.
Noch der späte Dewey bezieht sowohl seine Kenntnisse als auch sei-
ne Vorurteile zur Geschichte der Ästhetik offensichtlich aus diesem
Buch.154

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 399

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

152 Vgl. zu den Parallelen insb. die Absätze 6.3.e. und 6.3.f.
153 »The resulting definition is that beauty is characteristic or individual expressive-
ness.« Dewey: Review, 190. »Among the ancients the emphasis was laid upon the formal
or logical traits: upon rhythm, symmetry, harmony, in short, upon the general formula
of unity in variety.« A.a.O. 190. Aesthetic pleasure is »distinct from pleasure in its
momentary stimulation of the organism.« A.a. O. 191. »Because of this method Mr.
Bosanquet devotes much attention to the aesthetics of the ugly and the sublime.«
A.a.O. 190.
154 So weist es beispielsweise auf Bosanquets Lesart vom Hegelschen Begriff vom
›Kunstwerk‹ hin, wenn es bei Dewey über Hegels Kunstwerke heißt, daß sie »ausdrük-
ken« würden, was in der »Erfahrung« einer »Gruppe lebendig ist«. Dewey: Art as Ex-
perience. A.a. O. 176. Auch Deweys Charakterisierung des 18. Jahrhunderts im Rahmen

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 400

Der junge Dewey nimmt zunächst einmal verwundert den Ein-
druck mit, daß ausgerechnet die kunstsinnige griechische Antike mit
Platon und Aristoteles zwei Ästhetiker hervorgebracht haben soll,
von denen sich der eine äußerst abfällig gegenüber Kunst verhält,
während der andere die Kunst auf bloße Nachahmung festlegt und
damit »die Bedeutung von Kunst auf ein Minimum reduziert«. Mehr
als die (vermeintliche!) Tatsache aber interessiert Dewey Bosanquets
Erklärung, daß »die Griechen ihre ästhetischen Überlegungen immer
strikt metaphysischen oder moralischen Vorannahmen unterwor-
fen« hätten. Diese Erklärung hinterläßt Spuren: Der Aufweis der
Sachfremdheit, Vorurteilsbehaftetheit und Interessengeleitetheit
traditionellen Philosophierens bleibt Dewey lebenslang ein zentrales
Anliegen.155

Relativ schnell werden die Ästhetiken des christlichen Mittel-
alters, der Renaissance, der Aufklärung und der deutschen Klassik
von Kant, Schiller und Goethe abgehandelt. In diesem Zusammen-
hang würdigt Dewey Bosanquets Ansatz, Philosophie auch als Kul-
turgeschichte zu betreiben, damit der Standpunkt »der menschlichen
und praktischen Interessen in der Geschichte der Philosophie ge-
wahrt« bleibe. Dieses Verständnis von Philosophiegeschichte hat
noch der ganz späte Dewey.156 Beeindruckt ist der junge Dewey auch
von dem, was Bosanquet als die Grundidee des objektiven Idealismus
(gemeint ist die Philosophie Hegels ebenso wie die Philosophie des

400 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

seiner Kritik an Kants Ästhetik deutet auf Bosanquet hin. Dewey schreibt, daß »jenes
Jahrhundert« ganz »allgemein gesagt bis gegen sein Ende hin weit eher ein Jahrhundert
der ›Vernunft‹ denn eines der ›Leidenschaft‹« gewesen sei, so daß »beinahe ausschließ-
lich« die »objektive Ordnung und Regelmäßigkeit, die invarianten Elemente« als die
»Quellen ästhetischer Befriedigung« angesehen worden seien. A.a.O. 296f.
155 Im Hauptwerk seiner mittleren Schaffensphase steht das sogar im Zentrum. Vgl.
dazu Dewey, John: Reconstruction in Philosophy. New York 1920/61923. Im Text zit.
nach ders.: Die Erneuerung der Philosophie. Übers. u. hrsg. v. M. Suhr. Hamburg 1989.
Um aus der Fülle von möglichen Beispielen eines herauszugreifen: In dem Aufsatz
Intelligence and Morals von 1908 vertritt Dewey die These, daß Plato seine Seelendrei-
teilungslehre als Rechtfertigung seiner ständisch organisierten Adelgesellschaft entwik-
kelt habe, und daß der scholastische Dualismus zwischen einer jenseitigen, vollkom-
menen, göttlichen Welt und einer diesseitigen Welt der Sünde die theoretische Basis
für die Rechtfertigung der Feudalstruktur des Mittelalters und der Macht der Kirche
gewesen sei. Dewey, John: Intelligence and Morals. 1908. The Middle Works. Bd. 4.
Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1976ff., 31–49.
156 Vgl. dazu ausführlicher Raters-Mohr, Marie-Luise: Intensität und Widerstand. Me-
taphysik, Gesellschaftstheorie und Ästhetik in John Deweys ›Art as Experience‹. Bonn
1994, 19–23.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 401

Oxford-Hegelianismus157) wiedergibt, von der Vorstellung nämlich,
daß alles in einem geordneten Sinne entsteht und vergeht, weil alles
Entstehen und Vergehen in einem umfassenden Strukturplan des
Ganzen schon vorgesehen ist. Bezeichnenderweise steht im Zentrum
von Deweys später Theorie der Realität der Gedanke, daß unsere
Realität sowohl vorausberechenbar und zuverlässig als auch dyna-
misch und kontingent ist.158

Den angehenden Ästhetiker Dewey interessiert vor allem, wie
»sinnlich wahrnehmbares« physisches Material mit »einer Bedeu-
tung schwanger gehen« kann. Auch dazu finden sich beim späten
Dewey Überlegungen, die das Niveau des späten Bosanquet aller-
dings nicht erreichen. Mit besonderem Enthusiasmus würdigt Dewey
Bosanquets Rekonstruktion der Ästhetiken von William Morris und
John Ruskin als den Versuch, durch »eine Rückkehr zum Leben«
einen »besseren Begriff davon zu entwickeln, inwiefern in einem
Kunstwerk Gehalt und Ausdrucksgestalt eine Einheit bilden«. Im Zu-
ge dessen hebt Dewey »den Stellenwert« hervor, den »sowohl Morris
als auch Ruskin dem individuellen Handarbeiter in allen Bereichen
menschlichen Schaffens einräumen«. Außerdem betont er, daß beide
in jedem Artefakt »einen genuinen Ausdruck der Schaffensfreude des
Herstellenden an seinem Werk« sehen und deshalb »den sogenann-
ten minderen Künsten besondere Aufmerksamkeit schenken« wür-
den. Der Gedanke vom Kunstwerk als Ausdruck der persönlichen Be-
findlichkeit des Herstellenden, aber auch der sozialen, ökonomischen
und politischen Verhältnisse einer Zeit wird die Grundidee von De-
weys reifer pragmatistischer Ästhetik bilden. Es ist ohne Zweifel Bo-
sanquets Ästhetikgeschichte zu verdanken, daß Ruskins Auffassung
von den Werken eines Menschen als Ausdruck seiner Einstellung zu
seinem Leben und seiner Arbeit in der pragmatistischen Ästhetik von
John Dewey einen besonders hohen Stellenwert hat.159

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 401

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

157 Vgl. zu dieser Ineinssetzung beim frühen Bosanquet Absatz 5.1.c.
158 Vgl. näheres dazu in Raters, Marie-Luise: Die Dinge sind, wie sie erfahren werden.
Idealismus oder objektiver Realismus in Deweys Erfahrungssystem? In: The Role of
Pragmatics in Contemporary Philosophy Bd. 2. Hrsg. v. P. Weingartner, G. Schurz,
G. Dorn. Kirchberg am Wechsel 1997, 808–814.
159 Noch größeren Stellenwert hat diese Auffassung in der Ästhetik von Deweys Nach-
bar, Freund und philosophischem Mitstreiter George Herbert Mead. Vgl. dazu Mead,
George H.: The Nature of Aesthetic Experience. In: International Journal of Ethics 36.
1926, 382–393. Im Text zit. nach: Theorien der Kunst. Hrsg. von D. Henrich, W. Iser.
Übers. von J. Kulenkampf. Frankfurt a.M. 1982.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 402

Der einzige Kritikpunkt Deweys lautet, daß Bosanquet die
»Trennung zwischen der Sphäre der Kunst und der alltäglichen Rea-
lität«160 zu scharf gezogen habe. Leider läßt es Dewey im Dunkeln,
auf welche Passagen in Bosanquets umfangreichem Werk er sich be-
zieht. Vielleicht hat er die Abschnitte im Auge, in denen Bosanquet
vorschlägt, die prosaische Alltagswelt als Negation der schönen
Kunstwelt zu betrachten mit dem Argument, daß wir es in der All-
tagswelt nicht mit absichtlich und bewußt geformten Ausdrucks-
medien zu tun hätten.161 Dann allerdings verwundert Deweys Ein-
wand, weil Bosanquet hier nämlich nicht etwa auf einen Unterschied
zwischen Alltags- und Kunstwelt hinaus will, sondern lediglich auf
den Unterschied zwischen bewußt und unbewußt gestalteten Aus-
drücken der menschlichen Einstellungen gegenüber ihren Lebens-
und Arbeitsverhältnissen. Belassen wir es dabei – im strengen Sinne
zu diskutieren ist Deweys Rezension nicht, weil an den entscheiden-
den Stellen die Belege fehlen. Interessant ist jedoch, daß Deweys
Kritik in dieselbe Kerbe schlägt, in die Andrew Bradley acht Jahre
später mit seiner Antrittsvorlesung von 1901 hauen wird. Mehr
noch: Sie formuliert das Leitmotiv und das zentrale Problem, das zu
lösen Deweys reife pragmatistische Ästhetik im Jahr 1934 schließlich
antritt. Deweys Kritik besagt in ihrem Kern, daß eine Ästhetik das
Problem der Verortung der Kunst in den alltäglichen Prozessen des
Lebens zu lösen habe.162 Das ist das Kernproblem des späten Dewey.

(b) Wollheims Einwände gegen die materiale Objekthypothese. Bo-
sanquets späte Ästhetik findet einen namhaften Kritiker erst nach
Jahrzehnten in dem analytischen Ästhetiker Richard Arthur Woll-

402 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

160 Aristotle »reduces the meaning of art to a minimum.« Dewey: Review. A.a.O. 191.
»According to Mr. Bosanquet, this attitude is due to a subordination, among the Greeks,
of strictly aesthetic considerations to metaphysical and moralistic assumptions.« A.a. O.
191. »The need is equally pressing in order to save the human and practical interest of
the history of philosophy.« A.a. O. 194. The question is »how sense material may be
pregnant with meaning.« A.a.O. 195. »The general significance of this movement is
found to be in an attempt to get a better conception of how in the work of art the content
and expression are united, in a return to life as the real medium.« A.a. O. 195. »The
signs of this return to life« are found »in both Ruskin’s and Morris’ insistence upon the
place of the individual workman in all art, the necessity that art be a genuine expression
of the joy of the worker in his work, and the consequent greater attention to the minor
arts, so called.« A.a. O. 195f.
161 Bosanquet: History. A.a. O. 356.
162 Vgl. zu Deweys Lösungsstrategie Abschnitt 6.3.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 403

heim163. Seine Kritik verdient allerdings besondere Beachtung, weil
Wollheim während der Blütezeit des Third-Oxford-Idealismus am
Balliol College in Oxford Philosophie studiert hat. Ich gehe deshalb
davon aus, daß Wollheim seine eigene analytische Auffassung von
Kunst in direkter Auseinandersetzung mit der Ästhetik des Oxford-
Idealismus entwickelt hat.

Wollheims ästhetisches Hauptwerk Art and its Objects von
1968 intendiert die Erfassung des Wesens der Kunst. Wollheim nä-
hert sich seinem Gegenstand, indem er zwei ästhetische Auffassun-
gen diskutiert. Die eine Auffassung wird als die ›Idealtheorie‹ von
Kunst bezeichnet. Mit diesem Etikett sind ausdrücklich die Auffas-
sungen von Croce und Collingwood gemeint.164 Im Zentrum der
zweiten Auffassung steht die »Hypothese«, daß Kunstwerke »mate-
riale Objekte«165 seien. Namen werden nicht genannt, aber aus der
generellen Stoßrichtung von Wollheims Argumenten schließe ich,
daß sie gegen die Komplementärästhetik des späten Bosanquet ge-
richtet sind.166 Um gegen die materielle Objekthypothese angehen
zu können, unterscheidet Wollheim zwei Klassen von Kunst, nämlich
die Klasse der Gemälde, Skulpturen etc. einerseits und die Klasse der
Musikstücke, Romane und Theaterstücke andererseits. Die erste
Klasse umfaßt alle Werke, bei denen sich ein Original von seinen
Kopien unterscheiden läßt. Die zweite Klasse beinhaltet Kunstwerke,

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 403

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

163 Richard Arthur Wollheim (geb. 1923) studiert am Balliol College in Oxford und
lehrt ab 1949 Philosophie am University College in London. Von 1963–1985 ist er Grote
Professor of Philosophy of Mind and Logic an der University of London, sowie Gast-
professor an der Columbia University und der University of California at Berkeley.
Neben den Objects of Art gelten als seine Hauptwerke On Art and the Mind. Essays
and Lectures. London 1973; sowie Painting as an Art. London 1987. Vgl. zu einem
knappen (allerdings im Detail falschen; dazu unten mehr) Überblick über Wollheims
Kunstphilosophie auch Schumacher, Ralph: Richard Arthur Wollheim. In: Ästhetik
und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart. Hrsg. v. J. Nida-Rümelin,
M. Betzler. Stuttgart 1998, 830–835. Die beste Einführung in die analytische Ästhetik
insgesamt ist jedoch immer noch Lüdeking, Karlheinz: Analytische Philosophie der
Kunst. Frankfurt a.M. 1988.
164 Vgl. zu dieser Kritik an Croce und Collingwood Absatz 6.4.r.
165 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 17.
166 In der deutschen Ausgabe von Wollheims Objekte der Kunst wird Bosanquets Äs-
thetik allerdings noch nicht einmal erwähnt. Hier gelten als Gegner Véron, Eugéne:
L’estétique. Paris 1878; sowie Richards, I. A.: Principles of Literary Criticism. London
1924. Auch als ders.: Prinzipien der Literaturkritik. Übers. v. J. Schläger. Frankfurt a.M.
1972. Sachlich ist die Auffassung von der Kunst als Ausdruck, die Wollheim diskutiert,
jedoch eindeutig die Auffassung des späten Bosanquet.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 404

die als Aufführung oder als gedrucktes Exemplar mehrfach realisiert
werden können, ohne daß das ihrer Originalität Abbruch tut.

Wollheims erstes Argument bezweifelt die Generalisierbarkeit
der materiellen Objekthypothese, weil es im Falle von Kunst der
zweiten Klasse »kein in Raum und Zeit existierendes Objekt« gebe,
welches »als Musikstück oder als Roman herausgegriffen oder ge-
dacht werden könnte«. In physisch einmaliger Objektgestalt gebe es
lediglich die verschiedenen Exemplare eines Romans oder die ver-
schiedenen Aufführungen eines Musikstücks. Allerdings sei offen-
sichtlich keines der Exemplare oder Aufführungen identisch mit
›dem Kunstwerk‹. Deshalb könne man ›das Kunstwerk‹ nicht generell
als materielles Objekt betrachten.167

Wollheims Einwände treffen Bosanquet nicht, weil seine Kom-
plementärästhetik die materiale Objekthypothese gar nicht in der
Weise generalisiert, die Wollheim kritisiert. Bosanquet stellt sich
gar nicht die (Kantische) Frage nach ›dem Kunstwerk an sich‹. Inso-
fern behauptet sie auch nicht, daß das ›Kunstwerk an sich‹ generell
als ein in Raum und Zeit individuelles physisches Objekt zu betrach-
ten sei. Bosanquets Komplementärästhetik beharrt lediglich darauf,
daß ästhetische Verfassungen generell nur unter Beteiligung von äs-
thetischen Objekten stattfinden können, welche notwendig physi-
sche Objekte sein müssen. Daß es sich bei den ästhetischen Objekten
in manchen Fällen um Exemplare und Aufführungen und in anderen
Fällen um numerisch einzigartige Originale handelt, tut dieser Über-
zeugung nicht den geringsten Abbruch.

Daß Skulpturen oder Gemälde mit ›dem Kunstwerk‹ identisch
sind, bezweifelt Wollheim mit dem Argument, daß wir über solche
Kunstwerke in einer Weise reden können, wie wir über materielle
Objekte nicht reden können. Seine Beispiele sind »eine Leinwand
(Nr. 245) von 85 auf 64 cm« im Palazzo Pitti von Florenz, auf welcher
eine Donna Velata168 zu sehen ist, und »ein Stück Marmor von
209 cm Höhe« im Museo Nazionale von Florenz, das den Heiligen
Georg verkörpert. Laut Wollheim können wir vom Heiligen Georg
sagen, »er sei von Leben erfüllt«, und von der Donna Velata, »sie sei
erhaben und würdevoll«. Lebendigkeit und Würde können wir laut
Wollheim von materiellen Objekten jedoch nicht behaupten. Leben-
digkeit sei mit der Materialität der Objekte sogar schlicht unverträg-

404 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

167 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a. O. 17–22.
168 ›Donna velata‹ heißt im Italienischen ›Dame mit Schleier‹.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 405

lich. Deshalb bezweifelt Wollheim die Identität von ›Kunstwerk‹ und
materiellem Objekt auch im Falle von Skulpturen und Gemälden.169

Dagegen ist zu sagen, daß Wollheim von Bosanquets komple-
mentärästhetischer Perspektive aus nicht exakt redet, wenn er sagt
›der Heilige Georg ist lebendig‹ und ›die Donna Velata ist würdevoll‹.
Bosanquet würde sich als Komplementärästhetiker auf die Wirkung
konzentrieren, die ein potentiell ästhetisches materielles Objekt auf
unsere Verfassung haben kann. Laut Bosanquet müßte man sagen,
daß die Statue des Heiligen Georg lebendig wirke, und daß das Ge-
mälde der Donna Velata würdevoll wirke. Diese Beschreibung ist of-
fensichtlich sinnvoll und kein Kategorienfehler. Ja, es handelt sich
noch nicht einmal um eine metaphorische Redeweise, wenn man die
Wirkung von physischen ästhetischen Objekten (von Statuen oder
Gemälden) als ›lebendig‹ oder ›würdevoll‹ beschreibt.

Was ich im Namen Bosanquets die ›Wirkung‹ von Kunstwerken
nenne, unterteilt Wollheim präziser in die ›Darstellungseigenschaf-
ten‹ und die ›Ausdruckseigenschaften‹ von Kunstwerken. Unter den
›Darstellungseigenschaften‹ versteht er Eigenschaften wie ›Leben-
digkeit‹ oder ›Bewegung‹, die mit der Materialität von Objekten un-
verträglich sind. Unter der ›Ausdrucksfunktion‹ versteht er hingegen
Eigenschaften wie ›Würde‹, die man materialen Objekten normaler-
weise nicht zuspricht. Ausgehend von der Prämisse, daß Kunstwerke
tatsächlich Darstellungseigenschaften haben, entwickelt Wollheim
ein drittes Argument gegen die materielle Objekthypothese, dem zu-
folge wir die Darstellungseigenschaften eines Kunstwerks nur erfas-
sen können, wenn wir seine Materialität ausblenden. So können wir
eine auf einem Bild dargestellte Bewegung beispielsweise nur erfas-
sen, wenn wir davon abstrahieren, daß die Leinwand selbst starr an
der Wand hängen bleibt.170

Diesem Argument läßt sich im Sinne Bosanquets mit dem Ein-
wand begegnen, daß Wollheim den Prozeß des Sehens (bzw. des Er-
fassens) von Kunstwerken phänomenologisch falsch beschreibt. Hier
wird noch einmal der Unterschied zwischen dem Koffer aus Florenz

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 405

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

169 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 17–22.
170 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a. O. (27–31) 27ff. Ein weiteres Beispiel Wollheims
ist der New Yorker Maler Hans Hofman, der seine Schüler zu der Beobachtung anleitet,
wie ein einfacher schwarzer Fleck sich im Prozeß des Sehens auf einer weißen Leinwand
immer mehr auszubreiten scheint. Das ist laut Wollheim nur möglich, wenn die Schüler
die Tatsache ausblenden, daß das Verhältnis von schwarzer Farbe und unbehandelter
Leinwand tatsächlich konstant bleibt.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 406

und der Marmorstatue einschlägig. Der Koffer ist von einer materiel-
len Beschaffenheit, die von seiner Repräsentationsfunktion ablenkt.
Deshalb wird er abgestaubt und weggeräumt, aber nicht ästhetisch
erlebt. Die Marmorstatue des Diskuswerfers hingegen hat materiale
Beschaffenheiten wie ›Ausdauer‹ und ›Kraft‹, welche dem Assoziati-
onsgehalt des Repräsentierten entsprechen. Einige Eigenschaften des
Marmors muß ich nun tatsächlich ausblenden. Schließlich ist ein
Diskuswerfer lebendig und eine Marmorstatue nicht. Vom Stand-
punkt der Komplementärästhetik Bosanquets ist es jedoch ungleich
wichtiger, daß ich andere Eigenschaften des Materials gar nicht aus-
blenden darf, damit es zu dichten Assoziationsketten und damit zu
einer intensiven und genuin ästhetischen Verfassung kommt. Laut
Bosanquet kann es entgegen Wollheims phänomenologischer Be-
schreibung des ›Sehens‹ von Kunstwerken also gerade nicht um ein
generelles Abstrahieren von der Materialität der ästhetischen Objek-
te gehen. Damit ist auch dieser Einwand Wollheims hinfällig.

Dann setzt sich Wollheim mit dem Problem auseinander, ob
man Kunstwerken ›Ausdruckseigenschaften‹ zusprechen kann, wenn
man sie gleichzeitig als materielle Objekte ansieht. Zunächst einmal
räumt Wollheim ein, daß materielle Objekte durchaus Ausdrucks-
eigenschaften haben können. Das beste Beispiel sei der »menschliche
Körper und seine Teile, besonders das Gesicht und einige Glieder«.
Was aber muß erfüllt sein, damit »ein Kunstwerk qua materielles
Objekt Emotion ausdrücken« und »expressiv« sein kann? Wollheim
setzt sich mit einer wiederum nicht näher bezeichneten Auffassung
auseinander, von der er behauptet, daß sie zwei notwendige Be-
dingungen behaupten würde. Die eine notwendige Bedingung be-
sagt, daß Kunstwerke Ausdruckseigenschaften haben, insofern sie
»in einem bestimmten Geistes- oder Gefühlszustand auf Seiten des
Künstlers produziert wurden«, welcher den wesentlichen Ausdrucks-
eigenschaften des Kunstwerks qualitativ entspricht. Der zweiten not-
wendigen Bedingung zufolge müssen die Kunstwerke »im Betrachter
einen bestimmten Geistes- oder Gefühlszustand herbeiführen kön-
nen«. Unter Berufung auf nicht namentlich genannte »neuere Phi-
losophen« bestreitet Wollheim diese Ausdruckstheorie dann zu-
nächst mit dem Argument, daß sie »die Ausdruckskraft des Werks«
zu einem dem Werk »äußerlichen Merkmal« degradieren würde. Die
beiden Bedingungen würden etwas über die Verfassung des Künst-
lers und über die Wirkung auf die Rezipienten sagen, aber nicht über
das, was wir am Werk »beobachten können oder könnten«. Die Aus-

406 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 407

druckseigenschaften »der Schwere, der Sanftheit, der Furcht« bei-
spielsweise sind laut Wollheim jedoch »für unser Verständnis der
Werke wesentlich«. Also können sie »den Werken selbst nicht äußer-
lich sein«. Es kann sich nicht lediglich um »Attribute der Erfahrun-
gen oder Tätigkeiten« der Künstler und der Rezipienten handeln.171

Falls dieses Argument gegen den späten Bosanquet gerichtet ist
(und, wie gesagt, spricht eigentlich alles dafür), erscheint es wieder-
um wenig stichhaltig. Bosanquet fordert mit der Adäquatheitsbedin-
gung schließlich nicht ein, daß ein Kunstwerk im wörtlichen Sinne
traurig ist, wenn es eine traurige Verfassung verkörpern soll. Er for-
dert vielmehr, daß es (auf welch abstraktem Niveau auch immer)
physische Eigenschaften haben muß, die irgendwie Assoziationen
an eine traurige Verfassung erwecken. Bekannte Kandidaten sind
dunkle Farben, diffuse Strukturen oder sich nur langsam und quä-
lend auflösende Dissonanzen in der Musik. Solche Eigenschaften
sind dem Kunstwerk gerade nicht äußerlich.

In einem fünften und letzten Schritt bezweifelt Wollheim die
Notwendigkeit der beiden Bedingungen für die Ausdruckseigen-
schaften eines Kunstwerks. (Zur Erinnerung: Es geht um die Bedin-
gungen, daß Kunstwerke Ausdruckseigenschaften haben, insofern
sie »in einem bestimmten Geistes- oder Gefühlszustand auf Seiten
des Künstlers produziert wurden«, und daß Kunstwerke »im Be-
trachter einen bestimmten Geistes- oder Gefühlszustand herbeifüh-
ren« müssen.) Wollheims Argument gegen die Notwendigkeit dieser
Bedingungen lautet, daß es zu viele ästhetische Objekte gebe, denen
wir Ausdrucksfunktion zusprechen, obwohl wir keine Gründe zu der
Annahme haben, daß sie aus einer bestimmten künstlerischen Ver-
fassung heraus entstanden sind, und obwohl sie keine unmittelbare
Ausdruckswirkung auf uns haben. Für Wollheim ist vielmehr »die
Feststellung, daß der Komponist nicht den Tränen nahe war«, oder
daß der »Durchschnittsbetrachter nicht das Bedürfnis zeigt, weg-
zulaufen«, noch längst kein Grund, an den Ausdruckseigenschaften
des Werks zu zweifeln. Als Rettungsanker schlägt Wollheim vor, die
beiden Kriterien nicht mehr »kategorisch«, sondern »bestenfalls hy-
pothetisch« zu behaupten. Man solle also nicht mehr behaupten, daß
Kunstwerke »expressiv hinsichtlich eines bestimmten Zustands dann
und nur dann« seien, wenn sie in diesem bestimmten »Zustand pro-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 407

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

171 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 35–42.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 408

duziert wurden und ihn zu erwecken«172 vermögen. Laut Wollheim
kann man lediglich vermuten, daß ein Kunstwerk mit einer be-
stimmten Ausdruckseigenschaft in einer korrelierenden Stimmung
des Künstlers entstanden ist. Vergleichbar sollte man laut Wollheim
lediglich darüber spekulieren, welche Wirkungen eine bestimmte
Ausdruckseigenschaft in einer bestimmten Stimmung vermutlich
auf uns ausüben wird. Solche Spekulationen und Vermutungen hält
Wollheim allerdings für durchaus legitim, weil wir uns erstens in die
Gefühle anderer bis zu einem gewissen Maße einfühlen könnten,
und weil wir zweitens unsere eigenen möglichen Gefühlsreaktionen
aus Erfahrung sehr genau kennen würden.

Diesem Einwand Wollheims ist nun erstens mit dem Hinweis
darauf zu begegnen, daß es für Bosanquet keineswegs eine notwen-
dige Bedingung ist, daß der Künstler die Verfassung aktual durchlebt,
die sein Kunstwerk verkörpern soll. Diese Bedingung kann schon
deshalb nicht gestellt werden, weil das physische Schaffen eines
Kunstwerks Zeit und Sorgfalt erfordert. Viele Künstler arbeiten Wo-
chen, Monate oder (im Falle von Opernkompositionen beispielswei-
se) sogar Jahre an einem einzigen Werk. Bosanquets Bedingung kann
schon deshalb nicht besagen, daß ein Kunstwerk mit Ausdrucks-
eigenschaften notwendig in einer aktual durchlebten intensiven Ver-
fassung entstehen muß. Bosanquet fordert allerdings tatsächlich ein,
daß der Künstler die Verfassung kennen muß, die sein Kunstwerk
adäquat verkörpern soll. Dagegen könnte Wollheim den Einwand er-
heben, daß man lediglich Spekulationen darüber anstellen könne,
was ein Künstler schon erlebt hat und was nicht. Ist es jedoch tatsäch-
lich denkbar, daß sich ein Künstler an die Verkörperung einer Ver-
fassung macht, die er nur vom Hörensagen kennt und selbst nicht
durchlebt hat? Warum sollte er die Verfassung interessant genug
finden?173 Als Ästhetiktheoretiker kann man auf Bosanquets Erklä-
rungsmodell nicht verzichten, weil es keine plausible Alternative hat.

408 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

172 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a. O. 35–42.
173 Es kann allerdings gar nicht deutlich genug betont werden, daß der Künstler nicht
die Situationen und Ereignisse kopiert, die er selbst erlebt hat, sondern daß er die Ver-
fassungen adäquat verkörpert, die er selbst durchlebt hat. Denn natürlich ist Shake-
speare niemals in der Situation gewesen, daß sein Onkel seinen Vater ermordet, seine
Mutter geheiratet und einen Königsthron besetzt hätte. Aber muß er nicht dennoch
emotional vergleichbare Verfassungen von Eifersucht, Hilflosigkeit und schreiendem
Unrecht durchlebt haben, um die Situation des Dänenprinzen Hamlet so dicht und er-
greifend gestalten zu können?

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 409

Ein zweiter Einwand gegen Wollheim ist geboten. Was soll man
schließlich über die Ausdruckseigenschaften von Kunstwerken noch
sagen können, wenn man von den Ausdruckswirkungen auf poten-
tielle Rezipienten abstrahieren muß? Eine Ausdruckseigenschaft ist
eine Eigenschaft, die sich ausschließlich darüber definieren kann, daß
sie eine bestimmte Wirkung hat. Also kann ich eine Ausdruckseigen-
schaft nur behaupten, wenn etwas auf mindestens einen Rezipienten
auch tatsächlich eine Ausdruckswirkung hat. Die Rede von einer
Ausdruckseigenschaft unter Abstraktion der Ausdruckswirkung ist
völlig sinnlos. Denn wie soll man einem Gegenstand Ausdrucks-
eigenschaften zusprechen, wenn man nichts über die Ausdruckswir-
kung sagen darf?

Den Einwand, daß ein- und dasselbe Kunstwerk erfahrungs-
gemäß längst nicht auf alle Rezipienten eine spontane Ausdruckswir-
kung hat (und schon gar nicht in allen Fällen dieselbe oder auch nur
eine vergleichbare), hat Bosanquet antizipiert. Deshalb verwendet er
ja genau die vorsichtige hypothetische Redeweise, die Wollheim vor-
schlägt, wenn er zwischen dem aktualen und dem nur potentiellen
ästhetischen Objekt unterscheidet. Ich muß das Angebot eines ästhe-
tischen Objekts akzeptieren, wenn es zum aktualen Objekt für mich
werden soll. Das ist mein Part, weil ich ansonsten die Wolke nur als
Wasserdampfansammlung und die Statue zwangsläufig nur als Mar-
morblock sehen werde (s. o.). Falls das Objekt jedoch dennoch keine
Wirkung auf mich hat und mich emotional kalt läßt – dann habe ich
laut Bosanquet durchaus das Recht, dem Objekt seine Ausdrucks-
fähigkeit abzusprechen und seinen Status als ästhetisches Objekt an-
zuzweifeln. Das meint Bosanquet mit seiner Forderung, daß ein äs-
thetisches Objekt notwendig eine Ausdruckswirkung auf seine
Rezipienten haben muß. Diese Bedingung ist sinnvoll, weil sie genau
das benennt, was wir von Kunstwerken erwarten.

Ein letzter Einwand ist schließlich der wichtigste: Wollheim un-
terschlägt nämlich die dritte und wichtigste Bedingung von Bosan-
quets Ästhetik. Bosanquets Auffassung von Kunst ist keine bloße Ge-
fühlsduselei, wie Wollheim zu unterstellen scheint. Eine intensiv
durchlebte künstlerische Verfassung ist laut Bosanquet schließlich
keine hinreichende Bedingung dafür, daß ein ausdrucksstarkes Kunst-
werk entsteht. Eine Kritik kann Bosanquets Komplementärästhetik
nur gerecht werden, wenn sie auch die handwerklichen Fähigkeiten
des Künstlers als notwendige Bedingung des Kunstschaffens dis-
kutiert. Schließlich behauptet Bosanquet ja keine geheimnisvolle Ent-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 409

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 410

sprechung zwischen der Künstlerverfassung und den Ausdrucks-
eigenschaften von ästhetischen Objekten. Er betont vielmehr vieler-
orts, daß der Künstler sein physisches Material genau kennen und
handwerklich exakt bearbeiten können muß, damit es physische
Strukturen annimmt, die potentielle Rezipienten in eine der Künst-
lerverfassung vergleichbare Stimmung versetzen können. Die hand-
werklichen Fähigkeiten sind Bosanquets Komplementärästhetik ge-
nauso wichtig wie die intensive Verfassung des Künstlers, damit aus
einem Marmorblock ein ästhetisches Objekt werden kann. Diese
ebenfalls notwendige Bedingung des Kunstschaffens bei Bosanquet
läßt Wollheim schlicht unter den Tisch fallen. Vor allem deshalb
kann er Bosanquets Gefühlsästhetik nicht wirklich gerecht werden.

(c) Wollheims Verwurzelung in der angelsächsischen Gefühlsästhe-
tik. Wollheims Ausführungen zu (Bosanquets?) Ausdruckstheorie
sind nicht nur als kritischer Widerpart interessant, sondern auch
deshalb, weil sie zeigen, wie sehr der analytische Ästhetiker der an-
gelsächsischen Gefühlsästhetik verpflichtet geblieben ist. Wollheim
bezweifelt schließlich lediglich die Notwendigkeit der beiden ge-
nannten Bedingungen einer gefühlsästhetischen Auffassung von
Kunst. Er bezweifelt jedoch keineswegs ihre generelle Erklärungs-
kraft.

Erstens gesteht er zu, daß die Ausdruckseigenschaften ihren
kausal-genetischen Ursprung ziemlich häufig (wenn auch nicht im-
mer) in einer qualitativ entsprechenden Verfassung des Künstlers
haben. Schließlich sei es ja »ein übliches Ereignis«, daß ein »Maler
oder Bildhauer ein Werk ändert oder verwirft, weil es nicht dem zu
entsprechen vermag, was er im Augenblick empfand«. Ja, Wollheim
liefert sogar eine Erklärung dafür, warum wir so schnell geneigt
sind, von der Ausdruckswirkung von Kunstwerken darauf zu schlie-
ßen, daß das Kunstwerk in einer ganz bestimmten emotionalen Ver-
fassung des Künstlers entstanden ist. Laut Wollheim kennen wir es
nämlich von unserem Körper, daß er Ausdruck und Spiegel der Zu-
stände unserer Seele ist. »Wenn wir einem natürlichen Objekt oder
einem Artefakt Ausdruck verleihen, neigen wir« laut Wollheim da-
zu, »ihn als Körper anzusehen.« Aus unserer Erfahrung mit den
Ausdruckskapazitäten unseres eigenen menschlichen Körpers nei-
gen wir dazu, auch Artefakten »ein besonderes Aussehen beizule-
gen, das eine deutliche Ähnlichkeit mit dem Aussehen eines
menschlichen Körpers hat und das stets mit einem inneren Zustand

410 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 411

verbunden ist«. Diese Erklärung könnte unmittelbar von Bosanquet
stammen.

Darüber hinaus verteidigt Wollheim auch die Auffassung, daß
wir durch ein Kunstwerk eine »Emotion sehen oder erleben« wollen.
Ein mögliches Argument gegen diese Auffassung lautet nach Woll-
heim, daß es schließlich möglich sei, »vor Werken selbst der extrem-
sten emotionalen Intensität« dem Gefühl nach »mehr oder weniger
unbewegt zu bleiben«, das sie »zugegebenermaßen zum Ausdruck
bringen«. Wollheim klassifiziert dieses Argument als ein Kantisches
Argument, weil es laut Kant ein »Definitionsmerkmal der Kunst«
sei, daß sie »mit Distanz gesehen werden soll«. Wollheims Interpre-
tation zufolge soll laut Kant »auf seiten des Betrachters ein Abstand
eingehalten« werden »zwischen dem, was das Werk ausdrückt, und
dem, was er erlebt«. Wollheim relativiert die Kantische Position je-
doch mit dem Hinweis darauf, »daß jene Theoretiker, die am sicher-
sten darüber waren, daß Kunstwerke keine Emotionen erregen, zu-
gleich unsicher und in einigen Fällen sogar verwirrt darüber waren,
wie dies zustande kommt«. An der grundsätzlichen gefühlsästheti-
schen Überzeugung, daß Kunstwerke im Bestfall intensive Gefühle
evozieren, rüttelt Wollheim also keineswegs. Er bezweifelt lediglich
die Notwendigkeit dieser Bedingung dafür, ein Objekt als ›Kunst-
werk‹ titulieren zu dürfen.174

Einen besonders deutlichen gefühlsästhetischen Geist atmen die
Passagen, in denen Wollheim begründet, warum wir materiellen Ob-
jekten sogar »spezifische Ausdruckseigenschaften allein auf der Basis
des Gegebenen zuschreiben können«. Wollheim setzt sich hier mit
Gombrich auseinander.175 Gombrich hatte Wollheims Wiedergabe
zufolge bestritten, daß »bestimmte Elemente, die sowohl außerhalb
als auch innerhalb der Kunst vorkommen können (z. B. Farben oder
Noten), eine intrinsische Verbindung mit inneren Zuständen« ha-
ben, »die sie dadurch sowohl ausdrücken als auch hervorzurufen ver-
mögen.« Wollheim interessiert sich für dieses Argument, weil er (der
gefühlsästhetischen Tradition des angelsächsischen Idealismus ver-
pflichtet) davon überzeugt ist, daß Kunstwerke gerade durch die »In-

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 411

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

174 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 35–42.
175 Vgl. dazu Gombrich, Ernst H.: Art and Illusion. London 1960. Auch als ders.: Kunst
und Illusion. Übers. v. L. Gombrich. Köln 1967, insb. Kap. 10; sowie ders.: Meditations
on a Hobby Horse. London 1963. Auch als ders.: Meditationen über ein Steckenpferd.
Von den Wurzeln und Grenzen der Kunst. Übers. v. L. Gombrich. Wien 1973. Reprinted
Frankfurt a.M. 1978.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 412

korporierung solcher Gefühle« ihre »Gefühlsbedeutung« erhalten,
oder daß sie ihnen zumindest aufgrund der Annahme einer solchen
Inkorporierung »zugeschrieben« wird.

Gombrichs Argument gegen diese Auffassung lautet nach
Wollheim im Kern, daß »ein und dasselbe Element oder ein Kom-
plex von Elementen in verschiedenen Kontexten eine völlig andere
Bedeutung haben« könne. So habe eine Dissonanz im Kontext der
Musik von Josef Haydn sicherlich eine ganz andere Bedeutung als
dieselbe Dissonanz in der Musik von Richard Wagner. Gombrich
stellt deshalb die These auf, daß wir die Ausdruckseigenschaft eines
einzelnen Elements nur kennen können, wenn wir es »als Selektion
aus einer angebbaren Menge von Alternativen betrachten«. So habe
ein einfaches, kontextloses ›Blau‹ keine Bedeutung. Es habe aber
wohl eine Bedeutung, wenn etwas blau ist, obwohl wir wissen, daß
es bei einem Künstler auch rot sein könnte. Das heißt für Gombrich,
daß »wir die Menge der Alternativen kennen« müssen, »innerhalb
deren der Künstler arbeitet«, damit »wir ein Werk als expressiv an-
sehen können«. Anders ausgedrückt: Wir müssen sein »Repertoire«
kennen.

Dem stimmt Wollheim grundsätzlich zu. Ja, laut Wollheim legt
Gombrichs Äußerung sogar »die Bedingung des Ausdrucks als sol-
chen« fest. »Die Kenntnis des Repertoires« sei nämlich »nicht nur
eine Voraussetzung für die Fähigkeit des Betrachters, zu verstehen,
was der Künstler ausdrückt«. Nein, komplementär dazu sei »die Exi-
stenz eines Repertoires« auch die »Voraussetzung für die Fähigkeit
des Künstlers, sich überhaupt ausdrücken zu können«. Der Gefühls-
ästhetiker kommt in Wollheim allerdings deutlich zum Vorschein,
wenn er dann betont, daß das Repertoire des Künstlers auf keinen
Fall willkürliche, private Erfindung sein könne. Wollheim ist der Üb-
erzeugung, daß »die Korrelation« bestimmter Ausdruckselemente
»mit bestimmten Zuständen« eher »eine Sache der Natur als eine
Sache der Konvention« sei. Wollheims Beispiele könnten wiederum
von Bosanquet stammen. Zwar ist nicht von Bergen und Wolken und
von Mut- und Freiheitsassoziationen die Rede. Wollheims Beispiele
sind die Ausdrucksfunktion von höheren Tönen gegenüber tieferen
und von helleren Farben gegenüber dunkleren. Diese Beispiele die-
nen bei Wollheim jedoch der Bekräftigung der gefühlsästhetischen
Auffassung, daß »wir eine Disposition« haben, »unbelebte Objekte
als expressiv zu betrachten«, welche »in bestimmten natürlichen
Tendenzen wurzelt«. Wie Bosanquet, so betont auch Wollheim, daß

412 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

Kunst als Ausdruck des Gefühls im Second-Oxford-Hegelianismus

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 413

diese Disposition in der Kunst natürlich »durch Konvention ver-
stärkt«176 würde.

Im Folgenden stellt Wollheim Überlegungen zum Verhältnis
von Repertoire und Stil eines Künstlers an. Die müssen uns aber
nicht mehr interessieren, weil mittlerweile deutlich geworden sein
sollte, wie sehr der analytische Ästhetiker Wollheim der gefühls-
ästhetischen Tradition des angelsächsischen Idealismus und ins-
besondere der Ästhetik des späten Bosanquet verpflichtet geblieben
ist.

Kunst, Wahrheit und Gefühl A 413

Dewey und Wollheim über Bosanquets Ästhetik

176 Wollheim: Objekte der Kunst. 62–68.

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Raters (48177) / p. 414

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323 - am 21.01.2026, 05:21:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus beim frühen Bernard Bosanquet
	2. Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach Andrew C. Bradley
	3. Die Gefühlsästhetik des späten Bernard Bosanquet
	4. Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten Bernard Bosanquet
	5. Dewey undWollheim über Bosanquets Ästhetik

