5. Kapitel

Kunst E.1'|S Ausdruck des Gefuhls
in der Asthetik des
Second-Oxford-Hegelianismus

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Der Mond war gestern stark betrunken.

Im Zimmer ist rosa und ziemlich naf} ein Baum gesunken.
Es wabbelt ein Stuhl durch die Gehirne.

— man schiittelt ratlos wohl die Birne.

Ise Raters:

Wirklich haflliches, nimlich sowohl inhaltlich als auch formal vollkom-
men mifslungenes Kunstwerk.

(Berlin 2004)

324  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ilteste Programmskizze der Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus

Mit der Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus erreicht diese
Abhandlung ihr erstes Etappenziel. Hier laufen niamlich die hetero-
genen Fiden der Asthetik des angelsichsischen Idealismus zum er-
sten Mal zusammen, die sich in den letzten drei Kapiteln aufgespannt
haben. Andrew Bradley und vor allem der spite Bernard Bosanquet
verweben die Versatzstiicke der #sthetischen Theorien von Schelling,
der englischen Romantik, Hegel, Croce und Ruskin zu dem relativ
homogenen Ganzen der Gefiihlsdsthetik des Second-Oxford-Hege-
lianismus.

1. Die ilteste Programmskizze der Asthetik des
Second-Oxford-Hegelianismus beim friithen Bosanquet

Den ersten Meilenstein setzt Bernard Bosanquets! (1848-1923) A
History of Aesthetic von 1892. Wer das Buch kennt, wird von dieser
Einschitzung iiberrascht sein. Es enthilt in seinen Hauptteilen nim-
lich genau das, was sein Titel ankiindigt: eine philosophiehistorische
Abhandlung zur Asthetik. Das Buch leistet eine nach Epochen und
Schulen geordnete, kritische Rekonstruktion zentraler Positionen der
philosophischen Asthetik in ihren Entwicklungslinien von der grie-
chischen Antike iiber Renaissance und Aufklarung bis hin zu den
Asthetiken von Kant, Schelling, Hegel und den deutschen Nachhege-
lianern, auf deren dialektischen Asthetiken? ein Schwerpunkt liegt.
Dariiber hinaus beinhaltet Bosanquets Asthetikgeschichte jedoch
noch sehr viel mehr.

(a) Die Methode der Traditionskritik. Bosanquet arbeitet nach einer
philosophiehistorischen Methode, die man als die sMethode der Tra-
ditionskritik< bezeichnen konnte. Diese Methode soll dem Anspruch

1 Bernard Bosanquet (1848-1923) machte sich friih einen Namen als Ubersetzer und
Herausgeber (insb. 1884 von Lotzes Metaphysik und Logik). Biographische Angaben
versammelt Moser, Claudia: Die Erkenntnis- und Realititsproblematik. Bei F. H. Brad-
ley und B. Bosanquet. Wiirzburg 1989, 32-36. Dort wird hingewiesen auf Bosanquet,
Helen: Bernard Bosanquet. A Short Account of His Life. London 1924.

2 Bosanquet, Bernard: A History of Aesthetic. London 1892/41917, 441-469. Der friihe
Dewey kritisiert, daf3 die deutschen Nachhegelianer bei Bosanquet einen Raum einneh-
men wiirden, der ihnen nicht zukidme. Dariiber hinaus aber wiirdigt er den traditions-
kritischen Doppelcharakter als Philosophiegeschichte und Systemskizze. Dewey, John:
Review 1893. In: John Dewey — The Early Work. Bd. 4. Hrsg. v. J. A. Boydston. Carbon-
dale (1969 ££) 1972, (189-197) 195, 189.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 325

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

nach historische Positionen nicht nur rekonstruieren, sondern auch
systematisch auswerten.

Der Traditionskritiker stellt zunéchst einmal die Sorte von Fra-
gen, die jeder Philosophiehistoriker stellt. Er macht (um mit Geldset-
zer zu sprechen) die Reflexion der Philosophie »auf ihre eigene Ent-
wicklung in der Zeit«> zum Gegenstand. Thn interessiert, wo
epochemachende philosophische Ideen und Konzeptionen ihren Ur-
sprung haben, in welcher Ideen- und Problemlandschaft sie entstan-
den sind, wo sie aus welchen Griinden von wem aufgegriffen wurden,
wie konsistent eine jeweilige historische Position ist, wie originell
oder wie epigonal sie in ihrer jeweiligen Zeit gewesen ist, wo sie ihre
Fortsetzung gefunden hat, und was mit welchen Griinden verworfen
wurde.*

Dabei bleibt der Traditionskritiker jedoch nicht stehen. Er hat
vielmehr immer auch ein systematisches Interesse am jeweiligen Ge-
genstand, auf der Suche nach Gedanken, die sich vielleicht aktualisie-
ren lassen. Das eigentliche Ziel des traditionskritischen Philosophie-
historikers ist ndamlich ein Wiederentdecken und Fruchtbarmachen
von traditionellen Konzeptionen und Theorien. Er will aussieben
und die Spreu vom Weizen trennen, mit dem Ziel einer systemati-
schen Bereicherung eines aktuellen Kenntnisstandes durch die Ge-
schichte der Philosophie.

3 So definiert Geldsetzer den Begriff »Philosophiegeschichte« in Geldsetzer, L.: Philoso-
phiegeschichte. In: Historisches Worterbuch der Philosophie Bd. 7. Basel 1989, (912-
921) 912. Geldsetzer bezeichnet »das Verhiltnis der systematischen Philosophie zur
Philosophiegeschichte und die Frage ihrer Moglichkeiten« als ein »stindiges Themac
und unterscheidet vier methodische Auffassungen von Philosophiegeschichte, namlich
als Problemgeschichte (verwiesen wird auf Hartmann, N.: Der philosophische Gedanke
und seine Geschichte von 1936), als Ideengeschichte (verwiesen wird u.a. auf Lovejoy,
A. O.: The Historiography of Ideas von 1965), als Begriffsgeschichte (mit Verweis u.a.
auf Jaspers, K.: Weltgeschichte der Philosophie, hrsg. 1982), und als Kultur- und Geistes-
geschichte (hier wird u.a. verwiesen auf Dewey, J.: Reconstruction in Philosophy von
1920).

¢ Eine solche »Betrachtung der Geschichte der Philosophie« kann (so Rolf-Peter Horst-
mann) »fiir die Philosophie« den »Nutzen« haben, daf3 sie »den Philosophen lehren«
kann, »welche Wege« der Beschreibung und »Selbstsituierung aus welchen sachlichen
Griinden in welchen historischen Konstellationen eingeschlagen worden sind, welche
Modelle sich bis zu welchem Punkt durchgesetzt haben, welche auf welche Art geschei-
tert sind usw.«. Horstmann, Rolf-Peter: Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung
zu Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus. Frankfurt a. M. 1991, 9.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ilteste Programmskizze der Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus

(b) Hegel als der bessere Schelling. Aus dieser Perspektive ist das
Kapitel Objective Idealism® von Bosanquets Asthetikgeschichte zu
lesen. Unter dem Deckmantel einer philosophiehistorischen Rekon-
struktion des Verhaltnisses von Hegel zum friithen Schelling? listet es
die Griinde auf, warum sich die Oxford-Hegelianer im spiten
19. Jahrhundert von der bis dahin dominierenden englischen Roman-
tik ab- und der Asthetik Hegels zuwenden. Das Kapitel beginnt mit
einer wiirdigenden Auflerung Hegels iiber Schelling. Das ist bezeich-
nend, weil Bosanquet die Asthetik des frithen Schelling ausschlief3-
lich als Steinbruch fiir die Asthetik Hegels prisentiert.” Alle inter-
essanten systematischen Ideen der Asthetik des deutschen
objektiven Idealismus haben Bosanquets Lesart zufolge ihren Ur-
sprung beim frithen Schelling. Es habe jedoch erst der systemati-
schen Kompetenz eines Hegel bedurft, damit aus der von Winckel-
mann, Kant, Schiller und Fichte inspirierten Ideenlawine des frithen
Schelling eine konsistente dsthetische Theorie werden konnte. Wort-
lich schreibt Bosanquet, dafs »Schellings Theorie bei Hegel am besten
wiedergegeben« sei, weil erst Hegel Schellings »verwegene Theorie«
zu einer konsistenten Theorie ausformuliert habe. Andererseits aber
gebe es »wenig in Hegels Asthetik, das man nicht irgendwie« vorher
schon »bei Schelling finden«® wiirde. In fiinf Schritten fiithrt Bosan-
quet seine These von >Hegel als dem besseren Schelling« im Detail
aus.

(1) Zum Einstieg korrigiert Bosanquet das Bild vom sklavischen
Dialektiker Hegel, das seine akademischen Lehrer Caird, Green und
Seth gezeichnet haben.? Seinem Leitmotiv folgend, stempelt Bosan-
quet den frithen Schelling zum eigentlichen Ubeltiter: Laut Bosan-

5> Bosanquet: History. A.a.O. 317-362.

¢ Vgl. zu Bosanquet iiber Schelling auch Absatz 2.6.a.

7 Bosanquet zitiert folgende Passage: »Dadurch erstieg mit Schelling die Wissenschaft
ihren absoluten Standpunkt; und wenn die Kunst bereits ihre eigentiimliche Natur und
Wiirde in Beziehung auf die hochsten Interessen der Menschen zu behaupten angefan-
gen hatte, so ward jetzt auch der Begriff und die wissenschaftliche Stelle der Kunst
gefunden.« Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik. In: Werke.
Bd. (13-15) 13. Hrsg. v. E. Moldenhauer und K. M. Michel. Frankfurt 1970/21986, 91.
In engl. Ubersetzung zitiert in Bosanquet: History. A.a.O. 317.

8 »Schelling is best represented in Hegel.« Bosanquet: History. A.a.O. 318. »There is
very little in Hegel’s Aesthetic which might not have been suggested, in however bizarre
or negative a mode, by observation and theories that are to be found in Schelling.«
A.a.0.318f.

9 Vgl. dazu Absatz 4.1.a.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 327

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

quet hat die Hegelsche Dialektik der Kunstformen ihren Ursprung in
Schellings Philosophie der Kunst. Bosanquets prinzipieller Einwand
gegen Schelling lautet, daf3 dessen viel zu formale Auffassung von
Dialektik die Entwicklung der Kunstformen nicht wirklich erkliren
konne.’® Hegel habe hingegen »keinen Staatsakt aus der dialekti-
schen Methode« gemacht. Deshalb habe er die Entwicklung der
Kunstformen plausibel als einen lebendigen Prozef3 beschreiben kon-
nen, in dem die Kunstformen vor Anpassungsbedingungen kapitu-
lieren miissen, »die sie zumindest teilweise durch ihre eigene Aktivi-
tit in eine Form gebracht haben, die ihnen selbst dann irgendwann
nicht langer entspricht«!!. Auf Platon konnte weder ein beliebiger
Philosoph noch ein zweiter Platon folgen, sondern ausschliefslich
der von Platon selbst herangebildete Aristoteles. Genauso schaffen
laut Bosanquet Hegels Kunstwerke die Bedingungen fiir die sie ab-
l6senden Kunstwerke.

(2) In einem zweiten Schritt geht es um >das Kunstwerk« in sei-
nem Verhiltnis zum >Absoluten«. Letzterem habe Schelling zwar im
Kunstwerk einen konkreten Platz in der empirischen Wirklichkeit
zugewiesen. Dann habe er es jedoch so umfassend gedacht, dafi es
jede konkrete Faflbarkeit wieder eingebiif3t habe.’? Wieder fiihrt Bo-
sanquet Hegel als Retter in der Not an mit der Behauptung, daf3
Hegel unter dem Absoluten etwas sehr Konkretes verstanden habe,
namlich das umfassende dynamische Bezugssystem menschlichen
Handelns. Unter einem >Kunstwerk« verstehe Hegel die adiquate
physische Verkérperung von menschlichen Interessen, die in dem
dynamischen Bezugssystem menschlichen Handelns gerade neu ent-
standen sind und eine Instanz ihrer Verdeutlichung suchen. Laut Bo-
sanquet begriindet Hegel den ersten Impuls des Menschen zum
Kunstschaffen psychologisch mit einem »allgemeinen Bediirfnis des
Menschen, der »duSeren Welt das Siegel« seiner »inneren Gefiihls-
welt« aufzudriicken, »um sich selbst darin wiederzuerkennen«!3.

10 Bosanquet: History. A.a.O. 322-327, 330f. Bosanquets Kritik an Schelling wird im
Detail ausfiihrlich dargestellt im Absatz 2.6.a.

11 »Hegel's aesthetic system, as represented with substantial fidelity in the lectures on
aesthetic, makes no parade of the dialectic method which constitutes the essential diffi-
culty of his other philosophical works.« Bosangquet: History. A.a.O. (331-335) 334. The
vanishing element »is giving way before necessities which in part its own activity has
modified into a form in which it can no longer meet them.« A.a.O. 335.

12 Bosanquet: History. A.a.O. 341. Vgl. wiederum Absatz 2.6.a.

13 »We start with man’s universal need to set the seal of his inner being on the world

328  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ilteste Programmskizze der Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus

Hegels Dialektik der Kunstformen interpretiert Bosanquet schlief3-
lich als eine Geschichte von sukzessive immer deutlicher werdenden
Verkorperungen von immer komplexer werdenden menschlichen In-
teressen.

(3) Drittens kritisiert Bosanquet die Schellingsche Konzeption
vom >Ideal< als einen »falschen Begriff vom Ideal«. Er wiirde die »Fik-
tion eines goldenen Zeitalters oder einer idyllischen Existenz« vor-
gaukeln. Hegel verstehe unter dem »Ideal« des Kunstschaffens hin-
gegen ganz handfest eine Verkorperung von kollektiven Interessen
der Menschen einer Zeit im Medium der Kunst, die so deutlich ist,
dafl sie ganze Epochen und ganze Kulturkreise priagen kann. Und
wihrend Schelling einen »Wall der Abstraktion um das Ideal« errich-
tet habe, habe Hegel im Gegensatz dazu »fast ein Achtel seiner ge-
samten Vorlesung der ganz grundsitzlichen Frage« gewidmet, »wie
es ins Leben eintreten kann«!*. Deshalb ist laut Bosanquet auch He-
gels Auffassung vom >Ideal< derjenigen Schellings vorzuziehen.

(4) In einem vierten Schritt attackiert Bosanquet die Schon-
heitsfixierung des frithen Schelling.’> Wer jetzt allerdings erwartet,
dafl nach bekanntem Muster wieder Hegel als derjenige genannt
wird, der die »negativen Begriffe des Schonen« (gemeint sind Kon-
zeptionen wie das >asthetisch Hafliche¢, das >Erhabene, das sEkelhaf-
tec etc.) in der dsthetischen Theorie salonfihig gemacht habe, wird
ausgerechnet in dieser Erwartung enttauscht. Jetzt fallt namlich die
irrefithrende Auflerung, die ich zum Aufhinger fiir meine Ausfiih-
rungen iiber Hegels Asthetik im 3. Kapitel gemacht habe, der zufolge
Hegel wegen seiner Abhingigkeit zum frithen Schelling den >Nega-
tionen« des Schonen keine Aufmerksamkeit geschenkt habe.6

(c) Bosanquets Auflerungen iiber Hegel als das erste Dokument der
Oxford-Hegelianischen Asthetik. Das Urteil iiber Bosanquets Re-

without, in order to recognize himself therein.« Bosanquet: History. A.a.O. (345-348)
346.

14 »The false »ideals, the fancy of a golden age or idyllic existence, fails of true ideality.«
Bosanquet: History. A.a.O. 344. Vgl. auch ders.: Three Lectures on Aesthetic. London
1915. Reprinted New York 1968, 79f. »It was natural considering the novelty of the
attempt to break the wall of abstraction round the Ideal, that Hegel should devote nearly
one-eighth of his entire set of lectures to the perfectly general question, not what shapes
it must assume in entering into concrete life, but, how it can enter into life at all.«
Bosanquet: History. A.a.O. 343 1.

15 Vgl. Absatz 2.6.a.

16 Bosanquet: History. A.a.O. 355.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 329

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

konstruktion der Hegelschen Asthetik ist schnell gefillt: Hegels As-
thetik ist kaum wiederzuerkennen. Lag dem friihen Bosanquet viel-
leicht irgendeine krude Ausgabe vor, die wir im deutschen Sprach-
raum bis heute nicht kennen? Das 1af3t sich definitiv ausschliefSen.
Bosanquet beruft sich ausdriicklich auf die von Heinrich Gustav
Hotho posthum herausgegebene Standardausgabe von 1836. Er ver-
ortet sich sogar in der Authentizititsdebatte’” um Hegels Asthetik:
Die Einleitung stamme aus Hegels eigener Feder' wihrend die
tibrigen Teile zwar keine »literarische Produktion von Hegels eigener
Hand« seien, aber »in ihrer Substanz« durchaus »zuverlassig«®.
Bosanquets befremdende Lesart der Hegelschen Asthetik kann also
kein Versehen sein.

Damit liegt der Verdacht nahe, daf3 der frithe Bosanquet die Se-
cond-Oxford-Hegelianische Auffassung von Kunst fiir so deckungs-
gleich mit der Hegelschen Auffassung hilt, dafs er in den Kapiteln zu
Hegels Asthetik die Auffassung des friihen Second-Oxford-Hegelia-
nismus referiert. Vorausgesetzt, diese Vermutung trifft ins Schwar-
ze, dann lassen Bosanquets AufSerungen {iber Hegel eine Reihe von
Riickschliissen iiber zentrale Konzeptionen und Theorieauffassun-
gen des frithen Second-Oxford-Hegelianismus zu.

Auffillig ist vor allem, daf3 die frithen Second-Oxford-Hegelia-
ner das Bediirfnis des Menschen zur Kunst anscheinend psycho-
logisch mit einem angeborenen Bediirfnis des Menschen erkléren,
seine Gefiihle und Interessen zum Ausdruck zu bringen. Mit seltener
Konsequenz fehlt jeder Hinweis darauf, daf bei Hegel >das Absolute«
mit >dem Gottlichen< ineins gesetzt wird, und daf3 sich in den >scho-
nen Kunstwerken< nach Hegel wesentlich die religiosen Interessen
und die Gottesbilder einer Zeit verkorpern. Unter dem >Absolutenc
verstehen die Second-Oxford-Hegelianer statt dessen die historisch
gewachsenen und sich stetig verindernden umfassenden Rahmen-

7 Vgl. dazu Absatz 3.2.a. Anm. 73.

18 Bosanquet hat wenige Jahre zuvor (im Jahr 1886) eine kommentierte englische Uber-
setzung herausgegeben. Bosanquet, Bernard: The Introduction to Hegel’s Philosophy of
Fine Art. Einl. u. tibers. u. hrsg. v. B. Bosanquet. London 1886.

19 »The work is substantially reliable, but must not be read as a literary production from
Hegel’s hand.« Bosanquet: History. A.a.O. 334 Anm. 1. Ich teile Bosanquets Einschét-
zung generell. Wihrend Bosanquet Hotho jedoch lediglich fiir iiberfliissige Wieder-
holungen verantwortlich macht (a.a.O. 345), halte ich (mit Gadamer und Jung) vor
allem die Ausfiihrungen iiber das Naturschone fiir einen Fremdkorper, ohne daf ich
jedoch entscheiden konnte, ob Hotho die Passagen verfaf3t hat oder nicht. Vgl. dazu
Abschnitt 3.2.

330  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ilteste Programmskizze der Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus

bedingungen des menschlichen Handelns, in dem stindig neue Inter-
essen entstehen und alte schal werden.2

Das >Kunstwerk« betrachten sie offensichtlich als eine Instanz
der Verdeutlichung der sikularen Interessen der Menschen einer Zeit
durch adaquate physische Verkorperung.?! Die Second-Oxford-He-
gelianische Auffassung von Kunstgeschichte scheint dann die Auf-
einanderfolge verschiedener Stile in der Geschichte der Kunst mit
sich wandelnden Ausdrucksbediirfnissen zu erkliaren, die um der Ad-
dquatheit ihrer Verkdrperung willen nach neuen Ausdrucksgestalten
und neuen Mechanismen der physischen Verkorperung verlangen.2
Das >Ideal der Kunst« betrachten sie schlieB3lich als realisiert, wenn
ein Kunstwerk die Interessen der Menschen einer Zeit so pragnant
zum Ausdruck bringt, daf8 es epochemachend und wertebildend
wirkt. Wenn Bosanquet diese vorgeblich »Hegelsche Auffassung

2 Das zentrale Thema der politischen Theorie des Second-Oxford-Hegelianismus ist
der Stellenwert des Individuellen und des menschlichen Individuums. Die Diskussionen
befafSten sich vor allem mit dem Hegelschen Primat des Allgemeinen und der Gattung
gegeniiber dem Besonderen. Das dufSert sich in den Schriften zur politischen und zur
praktischen Philosophie, die Bosanquet zur Zeit der Three Lectures on Aesthetic verfaf3t
hat. Vgl. Bosanquet, Bernard: The Value and Destiny of the Individual. Gifford-Lectu-
res 1912. London 1913. Zum Stellenwert des Individuums in Bosanquets Erkenntnis-
theorie vgl. Moser: Die Erkenntnis- und Realititsproblematik. A.a.O. 177-184.

21 Ausformuliert finden wir diesen Gedanken zum ersten Mal in Bosanquets The Phi-
losophical Theory of the State von 1899. Hier heif3t es, daf8 Kunstwerke (wie iibrigens
auch die Philosophie und die Religion) sozialer Natur seien, und zwar »als ausgereifte
Auferung desselben universalen Selbst«, das »im Bewuftsein aller wie ein Erbe impli-
ziert« sei, und das sich in den staatlichen Institutionen »in viel instabilerer Weise du-
Bern« wiirde. »Art, philosophy and religion should rather be regarded as fuller utteran-
ces of the same universal self which the >general will< reveals in more precarious forms;
and as in the same sense implicit in the consciousness of all, being an inheritance.«.
Bosanquet, Bernhard: The Philosophical Theory of the State. London 1899/41923. Re-
printed 1951, 310.

2 Vgl. zur wirkmichtigen Oxford-Hegelianischen Auffassung von Kunstgeschichte die
Absiitze 6.2.d. und 6.3.a. Noch der amerikanische Pragmatist John Dewey behauptet im
Jahr 1934, eine Hegelsche Auffassung von Kunstgeschichte zu haben. Dann vertritt er
jedoch eine Auffassung, die offensichtlich Bosanquet und dem Second-Oxford-Hegelia-
nismus geschuldet ist. Dewey behauptet ndmlich, dal »die Bewegung in der Kunst«
immer durch das »Auftauchen neuer Erfahrungen« motiviert sei, »die nach Ausdruck
verlangen, und die daher neue Formen und Techniken in ihren Ausdruck mit einbezie-
hen.« Dewey, John: Art as Experience. New York 1934. Auch als: John Dewey — The
Later Works 10. Hrsg. v. ]. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville (1981ff.) 1987. Im
Text zit. nach ders.: Kunst als Erfahrung. Ubers. v. Ch. Velten, G. von Hofe, D. Sulzer.
Frankfurt a. M. 1980, 166. Zur Verflechtung der Asthetik des amerikanischen Pragma-
tismus mit dem Oxford-Idealismus vgl. das Kapitel 6.3.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 331

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

vom >lIdeal< als den wirkmiéchtigsten Begriff vom >Ideal< bezeichnet,
den es je gab, und »als den grofiten einzelnen Schritt, der jemals in
der Asthetik gemacht worden ist«?, ist ihm sogar Recht zu geben!
Die Auffassung ist tatsdchlich wirkméchtig geworden — namlich in
der Asthetik des Oxford-Hegelianismus!

(d) Bosanquets Programm einer >englischen Asthetik der Zukunft.
Der eigentliche Clou des Buches ist jedoch das SchlufSkapitel. Es tiber-
schreitet die Grenze zwischen Philosophiehistorie und Systematik,
indem es die diversen Traditionslinien der Asthetikgeschichte zu
einer Bestandsaufnahme zusammenfiihrt und davon ausgehend nach
vorne blickend das Programm einer »englischen Asthetik der Zu-
kunft« entwirft, das im reifen Second-Oxford-Hegelianismus dann
auch tatsichlich weitgehend eingeldst wird.

Zunichst einmal nennt Bosanquet die Riesen, auf deren Schul-
tern die zukiinftige englische Asthetik stehen soll. Das sind natiirlich
die Asthetik Hegels, aber jenseits dessen auch die »originir eng-
lischen Asthetiken« der englischen Romantik und von John Ruskin.
(Croces Asthetik kommt als vierte Linie im Second-Oxford-Hegelia-
nismus erst nach der Wende zum 20. Jahrhundert ins Spiel.) Wie es
fiir das Zeitgeist-Denken des Second-Oxford-Hegelianismus kenn-
zeichnend ist, listet Bosanquet auSerdem noch fiinf auflerdsthetische
Faktoren auf, denen Rechnung getragen werden sollte. Der erste Fak-
tor ist die franzdsische Revolution?, die auch das »Inselreich« Eng-
land mit ihrer »elektrisierenden« Aufbruchsstimmung angesteckt
habe. Zweitens nennt Bosanquet Winckelmanns Klassizismus, der
in England ein enormes Interesse an antiker Kunst geweckt habe,
das vor allem im British Museum Londons sichtbar geworden sei.?s
Drittens will er ein durch Mills Logic von 1843 und Darwins On the
Origin of Species von 1859 erzeugtes neues Wissenschaftsverstand-
nis beriicksichtigt wissen, in welchem der Gedanke der Beherrschbar-
keit der Natur durch den Menschen im Zentrum stehe. Als Gegen-
part nennt Bosanquet viertens ein typisch englisches Faible fiir das

% »Hegel’s treatment of the Ideal is the greatest single step that has ever been made in
aesthetic.« Bosanquet: History. A.a.O. 342.

2 Die Bedeutung der franzosischen Revolution fiir die Asthetik der englischen Roman-
tik ist das Thema von Behler, Ernst: Unendliche Perfektibilitit. Europaische Romantik
und Franzosische Revolution. Paderborn/Miinchen/Wien/Ziirich 1989.

% Hier gab es (einer Anmerkung von Bosanquet zufolge) vor 1815 kein einziges antikes
Ausstellungsstiick, was sich dann schlagartig geindert habe.

332  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die ilteste Programmskizze der Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus

Naturschone und fiir die Landschaftsmalerei (insb. von Turner).
Fiinftens nennt er das »Erwachen eines wirkmichtigen Geistes de-
mokratischer Solidaritét«2 bei den englischen Politikern und Sozial-
reformern. Ausgehend von diesen Rahmenbedingungen formuliert
Bosanquet schliefSlich fiinf Schwerpunktthemen, die in der eng-
lischen Asthetik zukiinftig behandelt werden sollten.

(1) Laut Bosanquet sollte eine englische Asthetik erstens der
englischen Kunst aus Vergangenheit und Gegenwart gerecht werden,
und hier vor allem der englischen Musik.?”

(2) Sie sollte zudem aus einem demokratischen Geist heraus ge-
schrieben sein. Damit ist dreierlei gemeint. Zum ersten sei die Kunst
nicht als I’art pour I'art — Bereich jenseits der alltdglichen Lebenskon-
texte zu betrachten. Statt dessen solle besonderes Gewicht auf die
»enge Beziehung des sozialen Lebens zum Schonen« gelegt werden.
Zum zweiten soll die profane Gebrauchskunst berticksichtigt werden,
weil sich in ihren Produkten das »universale Selbst« schlief3lich eben-
falls verkorpere. Bosanquets treffender Bemerkung zufolge »hat das
schon Platon gewufst«, wihrend »die Vernachlissigung dieser Kunst-
werke« ein »Schwachpunkt der deutschen Asthetiken« sei. Zum drit-
ten soll mit der Degradierung des Handwerks sowohl im sozialen
Alltag als auch in der Kunst aufgerdumt werden. Das sei eine sachlich
nicht gerechtfertigte Besonderheit des europdischen Kulturraums,
die in einer chinesischen Porzellanmanufaktur beispielsweise gar
nicht verstanden wiirde.?

(3) Allerdings darf die Aufwertung der Gebrauchskunst gegen-

%6 »True English aesthetic has not sprung from philosophy or philosophers.« Bosanquet:
History. A.a.O. 441. »Our islands, thrown back on their insularity«, nevertheless »felt
the electricity of the general atmosphere.« A.a.O. 442. »Behind and within all these
phenomena there was operative the rising spirit of democratic solidarity.« A.a.O. 446.
7 Laut Sweet ist der junge Bosanquet allerdings eher ein eifriger Besucher von Museen
mit einem speziellen Interesse an sakraler Architektur. Sweet, William: British Idealist
Aesthetics. Origins and Themes. In: British Idealism and Aesthetics. Hrsg. v. W. Sweet.
In: Bradley Studies. The Journal of the Bradley Society. Bd. 7. Nr. 2. Hrsg. v. W. J. Man-
der, G. Stock. Oxford Herbst 2001, (131-161) 136.

% Hier kniipft Bosanquet an die Leitmotive seiner ganz frithen Veroffentlichungen zur
Asthetik an. Vgl. Bosanquet, Bernard: Artistic Handwork in Education. In: The Hour
Glass 11. 1887, 281 ff.,. Im Text zit. nach ders.: The Collected Works of Bernard Bosan-
quet. (20 Bde.) Bd. 1. Hrsg. v. W. Sweet. Bristol 1999, 117-122; sowie ders.: The Home
Arts and Industries Association. Aim and Objects. In: Charity Organisation Review 4.
1888, 135 ff. Ein anderer frither Ausatz zur Asthetik ist ders: The Part Played by Aes-
thetic in the Development of Modern Philosophy. In: Proceedings of the Aristotelian
Society 1/2.1888-1889, 77-97.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 333

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

tiber der Kunst im emphatischen Sinn laut Bosanquet keinen hybri-
den Machbarkeitswahn auf Kosten der Natur nach sich ziehen. Im
Gegenteil soll Bosanquets Asthetik der Zukunft auch der Freude an
der Natur und ihren Schonheiten besonderen Stellenwert einriu-
men.

(4) Der vierte und wichtigste Themenkomplex rankt sich um
Bosanquets Begriff vom >Kunstwerk« als die addquate Verkorperung
eines Gefiihls in physischem Material. Dieser Begriff wirft namlich
eine Reihe von Fragen auf. Wenn man in der Nachfolge Hegels »nun
einmal davon ausgehen« will, daf3 »Kunst einen Gehalt« hat, der sich
»unseren Sinnen erschliefSt«, stellt sich erstens die Frage, warum wir
Kunstwerke in bestimmter Weise rezipieren und uns iiber ihre Bot-
schaften in gewissen Grenzen sogar verstindigen konnen, obwohl die
meisten Kunstwerke ja nicht sprachlich verfaf3t sind. Gibt es irgend-
einen auffindbaren »Mechanismus«, durch welchen »der Inhalt in
ein konkretes Objekt gelangt, das die Sinne affiziert«?? Eine an-
schlielende zweite Frage lautet, ob sich Korrelationen zwischen be-
stimmten physischen Strukturen und bestimmten emotionalen Re-
aktionen aufzeigen lassen. »Was ist an einfachen Farben, dafS sie
Freude bewirken, und ist es vielleicht nur eine [llusion, daf3 wir sie
als einfach wahrnehmen?« fragt Bosanquet. Und gibt es Tonfolgen,
die anders wirken als andere? In diesem Zusammenhang miisse drit-
tens auch untersucht werden, ob es Konventionen der addquaten Ver-
kérperung gibt, oder ob jede adidquate Verkorperung je neu der Krea-
tivitit und Vitalitdt eines Kiinstlers entspringt. Mufs man diese
Fihigkeit vom Kiinstler vielleicht geradezu erwarten? Viertens stellt
sich die spannende Frage, ob es Korrelationen zwischen der Stimmig-
keit einer Verkorperung, unseren Reaktionen auf die Verkdrperung
und den traditionellen Redeweisen vom >Schonen< und >Héflichen«
gibt. Im Wortlaut heif3t es bei Bosanquet, ob sich eine » Verbindung«
zwischen einer »allgemeinen Theorie von Freude und Schmerz mit
den dsthetischen Theorien des Schonen und Haflichen« herstellen
laBe?

(5) Das leitet zum fiinften Themenkomplex iiber, wieviel wir
iiber den Kiinstler und iiber seine Gesellschaft durch die physischen
Strukturen seiner Kunstwerke erfahren konnen. Es galt im Oxford-

2 Es geht um das Problem, das Dewey spiter in die Frage kleidet, ob und warum »Ma-
terie« iiberhaupt »mit einer Bedeutung schwanger gehen kann«? The question is »how
sense material may be pregnant with meaning«. Dewey: Review. A.a.O. 195.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

Hegelianismus ja félschlicherweise® als eine Grundidee der Hegel-
schen Asthetik, dafl das »Werk eines Menschen« den »Menschen
zum Vorschein« bringt, ob nun »eine Maschine dazwischengeschal-
tet ist«® oder nicht. Falls das der Fall ist, ergeben sich weitere Fragen.
Offenbart sich der Mensch bewuf3t oder unbewuf3t in seinem Werk?
Was miissen wir iiber eine Gesellschaft annehmen, wenn vorwiegend
hifliche Kunstwerke oder hafliche Gebrauchsprodukte hergestellt
werden? Diese Fragen stellt der frithe Bosanquet mit dem philoso-
phiehistorischen Argument heraus, daf3 der Begriff des >HafSlichenc
in der Geschichte der Asthetik (die in Bosanquets History von 1892
natiirlich bei Ruskin, den deutschen Nachhegelianern und bei Scho-
penhauer endet) immer mehr Raum gewonnen hitte. Insbesondere
den Interessenten an einer Asthetik des HifSlichen verspricht Bosan-
quets frithe Programmskizze also einiges.

2. Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und
Gehalt nach Andrew C. Bradley

Jedoch nicht Bosanquet selbst, sondern der Shakespeare-Experte An-
drew Cecil Bradley?? (eines von 21 Geschwistern von Francis H.
Bradley) entwickelt in seiner Antrittsvorlesung Poetry for Poetry’s

% Vgl. Abschnitt 4.3. iiber Ruskin.

31 »The connection of social life with beauty was long unapparent.« Bosanquet: History.
A.a.O. (446-469) 446 f. »The neglect of these arts has been throughout the week point
of the intellectual aesthetics of Germany (Platon knew better).« A.a.O. 454. »The theo-
retical question is this: granted that art and beauty have a content, the revelation of
which to sense is their distinctive mark, yet how, by what mechanism, so to speak, is
the content got into the form of utterance in a definite object appealing to sense?«
A.a.0. 457. »In the aesthetic of the future psychology« has »a leading part to play«.
A.a.0. 466. »What is the nature of delight in simple colours?« A.a.O. 467. »How do the
general theory of pleasure and pain connect with the aesthetic theory of beauty and
ugliness?« A.a.O. 466f. »On the work of a man, as long as machine intervenes«, the
»work reveals the man«. A.a. O. 453.

32 Bei Helen Bosanquet (der Biographin von Bernard Bosanquet) wird Andrew Cecil
Bradley bezeichnet als »the only British philosopher of the first rank who had dealt fully
with this branch of philosophy.« Bosanquet, H.: Bernard Bosanquet. A.a.O. 61. William
Sweet weist aufSerdem auf einen Brief vom 10.2.1923 von Bradley an Helen Bosanquet
hin. Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 158 Anm. 3. A. C. Bradleys Hegelianis-
mus war nicht nur durch seinen Bruder Francis, sondern auch von seinem Lehrer Nett-
leship beeinfluf3t (der wiederum iiber Green zum Hegelianismus gekommen war, und
bei dem Bradley um 1877 herum Tutor in Balliol war). Vgl. dazu Passmore, John: A
Hundred Years of Philosophy. Bungay Suffolk 1957/21966, 266, 538 Anm. 13; sowie

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 335

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Sake® als Professor fiir Literaturwissenschaft an der Universitit von
Oxford im Jahr 1901 die erste Version der Second-Oxford-Asthetik.

Als programmatische Visitenkarte ist Bradleys Antrittsvor-
lesung trotz ihrer Kiirze aus vier Griinden bemerkenswert. Zwar ent-
faltet sie noch keine Asthetik des Gefiihls. In dieser Hinsicht ist erst
die Asthetik des spiten Bosanquet richtungweisend. Es handelt sich
jedoch um die erste Oxford-Hegelianische Abhandlung zur Asthetik,
die Hegels Auffassung vom >Kunstwerk« als addquate physische Ver-
korperung seines Gehalts lanciert. Zweitens versetzt sie der Asthetik
des Second-Oxford-Hegelianismus eine kriftige Prise Aristotelischer
Philosophie, was vermutlich auf den Einflufs des Oxforder Aristote-
les-Experten John Alexander Smith zuriickzufiihren ist.>* Drittens
unternimmt sie zum ersten Mal den fiir die Asthetik des Oxford-
Idealismus kennzeichnenden Versuch, das Geschehen zwischen Werk
und Rezipienten als interaktives Geschehen aufzufassen. Der vierte
Punkt ist der wichtigste: Bradleys Antrittsvorlesung exponiert nam-
lich das Problem, welches die Asthetiker des Oxford-Idealismus in
der dritten Generation wie kein anderes beschiftigen wird. Es geht
um das Problem, ob man die dsthetische Tatigkeit der Imagination
nicht (gegen den Anspruch der englischen Romantik auf eine phi-
losophische Leistungsfihigkeit) der Kunst als eine weltabgeschlosse-
ne Tatigkeit betrachten muf3?*> Wenn die dsthetische Tatigkeit darin
besteht, sich fantasievoll etwas auszudenken — wie sollen Kunstwerke
als Produkte dieser Tatigkeit dann einen Wahrheitsanspruch erheben
konnen?

(a) Das Gedicht als intrinsische Welt der Imagination. Der Titel der
Vorlesung Poetry for Poetry’s Sake macht eine Kampfansage an Bo-
sanquet programmatische Forderung, die Kunst nicht als I'art pour
Iart — Bereich jenseits der alltdglichen Lebens- und Arbeitswelten
anzusehen (s.0.). Als Literaturwissenschaftler geht Bradley gegen
Bosanquet in Opposition, weil er in Gedichten eben doch etwas
Nichtalltdgliches sieht. Seine Begriindung formuliert gleichzeitig

Philosophical Remains of R. L. Nettleship. Hrsg. v. A. C. Bradley, G. R. Benson. London
1897.

3 Bradley, Andrew C.: Poetry for Poetry’s Sake. 1901. In: Oxford Lectures on Poetry.
London 1909/21909. Reprinted 1934, 3-34

3 Diese These ist allerdings letztlich nicht zu beweisen, weil von Smith bis heute so gut
wie nichts publiziert ist. Vgl. dazu Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 132.

3 Vgl. das gesamte 2. Kapitel.

336  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

sein Programm: Fir Bradley sind Gedichte mit Zeitungsartikeln bei-
spielsweise nicht vergleichbar, weil sie im Gegensatz zu diesen »ima-
ginative Erfahrungen« evozieren, die fiir sich genommen »befriedi-
gend« und »von intrinsischem Wert« sind.

In einem ersten Schritt exponiert Bradley drei Merkmale der
>imaginativen Erfahrung«. Demzufolge ist eine imaginative Erfah-
rung erstens eine einzigartige Erfahrung, die nicht nur »von Leser
zu Leser differiert«, sondern dartiber hinaus auch bei jedem einzel-
nen Leser, wenn er dasselbe Gedicht mehrmals liest. In diesem Zu-
sammenhang kokettiert Bradley kurz mit dem Gedanken, ob man das
potentielle Gedicht vom »aktual existierenden Gedicht als Abfolge
von Erfahrungen beim Lesen« unterscheiden sollte. Das hitte aller-
dings zur Folge, daf3 das aktual existierende Gedicht bei jedem Leser
ein anderes wire. In einer Fufinote formuliert Bradley die Probleme
einer solchen Position: Es wiirde sich sofort die Frage stellen, »was
das Gedicht selbst« ist? Daran anschlieffend miifSte untersucht wer-
den, in welchem Verhaltnis die Folgen der aktualen Gedichte zu dem
einen potentiellen Gedicht stehen??¢ Die Antworten auf diese Fragen
verschiebt Bradley auf den St. Nimmerleinstag.

Statt dessen exponiert er ein weiteres Merkmal der imaginati-
ven Erfahrung: Sie darf laut Bradley einzig und allein danach beur-
teilt werden, ob sie einen befriedigenden Verlauf hat. Nicht einschla-
gig seien jedoch auflerdsthetische Erwigungen moralischer,
kommerzieller oder ethischer Art beispielsweise, weil »ein jenseiti-
ger Wert niemals direkt den poetischen Wert als eine befriedigende
imaginative Erfahrung determinieren« konne.

Ein drittes Merkmal der imaginativen Erfahrung ist ihre Indif-
ferenz gegeniiber der dufderen Realitit, iiber die man wahre und fal-
sche Aussagen machen kann. Wie sein Zeitgenosse Croce, so fafit
auch Bradley die dsthetische Tétigkeit der Imagination als die Tatig-
keit des fantasievollen sich-etwas-Ausdenkens auf. Vor diesem Hin-
tergrund betont er, dafl die imaginative Erfahrung kein »Teil, und
erst recht keine Kopie der realen Welt« sein konne. Sie sei vielmehr
eine »unabhingige, vollstindige, autonome Welt fiir sich selbst«, in
die man nur eintreten kann, wenn man sich »ihren Gegebenheiten

36 Dieses Problem ist vom Standpunkt der Asthetik wichtiger als die Tatsache, daf sich
ein Aristoteliker sicherlich daran sto3en wiirde, daf3 das Potentielle eines und das Ak-
tuale vieles sein soll.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 337

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

anpafit« und fiir eine Weile die »Uberzeugungen, Ziele und Bedin-
gungen«¥ vergifit, die in der wirklichen Welt gegeben sind.

Mit dieser Bestimmung der imaginativen #sthetischen Tatigkeit
als realitatsindifferente Tatigkeit ziindet Bradley eine regelrechte
Bombe, weil er seine Asthetik ja (anders als Croce) in einem Kontext
entwickelt, in dem die romantische These von der Wahrheitsleistung
der Kunst den Status eines dsthetischen Dogmas hat.? Bradley ist
sich dieser Tatsache bewufst. Weitsichtig wirft er das Problem auf,
daf sich »seine Position« vermutlich »der Kritik« ausgesetzt sehen
wiirde, »die Dichtung vom Leben abzuschneiden«.

Seine Abwehr bleibt jedoch enttiuschend im Vagen. Bradley
macht namlich lediglich einige geheimnisvolle Andeutungen, daf3
»eine Menge Verbindungen zwischen Leben und Dichtung« bestiin-
den, die allerdings »im »Untergrund« blieben. Die Welten des All-
tags und der Kunst seien »analoge« Welten, in denen sich dieselben
Dinge auf unterschiedliche Weise présentierten. Die naheliegende
Frage, wie man sich die unterschiedlichen Prisentationsweisen vor-
stellen soll, beantwortet Bradley nicht. Statt dessen wiederholt er
noch einmal, daf8 Dichtung »uns etwas auf ihre ganz eigene Weise«
prisentiere, »was wir in der Natur oder im Leben in ganz anderer
Form antreffen«. Dabei handele es sich bei der Dichtung um eine
Prisentationsweise, die wir nicht hinsichtlich ihrer Realititsaddquat-
heit zu iberpriifen hitten, sondern lediglich daraufhin, ob unsere
»Imaginationsfihigkeit« sich angeregt und »befriedigt« finde.?* So

37 A Poem has »poetic worth as a satisfying imaginative experience.« Bradley: Poetry.
A.a.O. 5. »Its poetic value is this intrinsic worth alone.« A.a.O. 4. »Of course this
imaginative experience — if I may use the phrase for brevity — differs with every reader
and every time of reading.« A.a.O. 4. »We are to think of a poem as it actually exists, we
may say that an actual poem is the succession of experiences — sounds, images, emotions
— through which we pass when we are reading as poetically as we can« A.a.O. 4. »What
is the poem itself?« A.a.O. 28. »But its ulterior worth neither is nor can directly deter-
mine its poetic worth as a satisfying imaginative experience.« A.a.O. 4f. »For its nature
is to be not a part, nor yet a copy, of the real world (as we commonly understand that
phrase), but to be a world by itself, independent, complete, autonomous; and to possess it
fully you must enter that world, conform to its lays, and ignore for the time the beliefs,
aims, and particular conditions which belong to you in the other world of reality.«
A.a.0.5.

38 Vgl. das 2. Kapitel.

3 »Again, our formula may be accused of cutting poetry away from its connection with
life.« Bradley: Poetry. A.a.O. 6. »There is plenty of connection between life and poetry,
but is is, so to say, a connection underground.« A.a.O. 6. »They are analogous.« A.a.O.
6. »Thus, no doubt, one main reason why poetry has poetic value for us is that it pre-

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

unbefriedigend diese Antworten auch sind, so entfalten sie in den
folgenden Jahrzehnten doch grofle Wirkung: Sowohl Collingwood
als auch Dewey stellen Bradleys Problem der Bedeutung der imagi-
nativen Tatigkeit fiir das alltigliche Leben in das Zentrum ihrer é&s-
thetischen Uberlegungen.#

(b) Zu verwerfende Modelle der Begriindung des intrinsischen
Werts. Bradleys Vorlesung konzentriert sich statt dessen auf die Fra-
ge, warum durch Gedichte evozierte Erfahrungen besonders befriedi-
gend sind. Eine erste Hypothese lautet, dafs Gedichte vielleicht be-
sonders extravagante Themen behandeln. Unter dem Thema
(subject) eines Gedichts versteht Bradley im Unterschied zum indivi-
duellen Gehalt (content) seinen allgemeinen Gegenstand. Es kann
mit dem Titel (title) des Gedichts bezeichnet und in einem Lexikon
kurz zusammengefafit werden. Zudem kann eine Dichtung sein The-
ma mit anderen Dichtungen oder mit Kunstwerken anderer Gattun-
gen gemeinsam haben. Um ein Beispiel zu nennen: Shakespeares
Romeo und Julia hat dasselbe Thema wie Bernsteins West-Side-Sto-
ry, aber beide Kunstwerke haben vollig unterschiedliche individuelle
Gehalte. Wenn man diesen Sprachgebrauch akzeptiert, kann »das
Thema« eines Gedichts seinen »poetischen Wert« offensichtlich
nicht »determinieren«. SchliefSlich kann »ein und dasselbe Thema«
ja von »vielen Gedichten von ganz unterschiedlichem Verdienst« va-
riiert werden. Diese Hypothese verwirft Bradley ziemlich rasch.
Eine zweite Moglichkeit wire, dafs sich Gedichte durch einen in
ethischer Hinsicht besonders wertvollen Gehalt auszeichnen. In die-
sem Sinne hatte die englische Romantik ja die Dichtung zur hochsten
Lehrerin der Menschheit erhoben mit der Begriindung, dafy Dich-
tung uns die »héchsten Zwecke menschlicher Lebensvollziige« vor-
fithre.#' Auch diesen Gedanken verwirft Bradley mit dem (allerdings
nur in den Ohren eines mentalistischen Asthetikers schlagenden)
Argument, dafy Dichtungen »in sich abgeschlossene, autonome« ima-
ginative Welten entwerfen wiirden, deren GesetzmifSigkeiten sich
auf die wirkliche Welt nicht iibertragen lieflen. Die ethischen Stand-
punkte, die Milton und Shakespeare in ihren Dichtungen einneh-

sents to us in its own way something which we meet in another form in nature or life;
and yet the test of its poetic value for us lies simply in the question whether it satisfies
our imagination.« A.a.O. 7.

% Vgl. das 6. Kapitel.

4 Vgl. Abschnitt 2.4.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 339

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

men, lassen laut Bradley zwar darauf riickschlieflen, dafd Milton und
Shakespeare gliickliche Menschen waren. Sie determinierten jedoch
»als solche noch ldngst nicht den poetischen Wert« ihrer Gedichte.

Einer anderen gingigen Auffassung zufolge (Bradley hitte
Shaftesbury* nennen konnen) kann Dichtung in besonderer Weise
moralisch auf die Menschen einwirken und aggressive Stimmungen
besanftigen. Ist hier die Besonderheit der Dichtung zu suchen? Oder
vielleicht in einem besonderen intellektuellen Wissensgehalt? Gegen
beide Mutmaflungen verwehrt sich Bradley, weil Gedichte dann nach
der moralischen oder der informativen Qualitit ihrer Gehalte zu be-
urteilen wiren. Das hitte die absurde Folge, daf3 patriotische Lehr-
gedichte oder medizinische Handbiicher tiber viele grofle Werke der
Weltliteratur gestellt werden miifsten. Nein, nach Bradley tut ein
ethisch, moralisch oder intellektuell interessanter Gehalt dem intrin-
sischen Wert einer Dichtung keinen Abbruch, kann ihn aber auch
nicht »determinieren«. Auf diesem inhaltsasthetischen Weg kommt
man nach Bradley zu keiner Losung.

Die entgegengesetzte Position eines dsthetischen Formalismus
besagt laut Bradley im Kern, daf8 das »was« der Dichtung »poetisch
irrelevant« sei, weil nur das »wie« zihle. Der Formalismus hat in
Bradleys Augen zwei Triimpfe im Armel. Fiir die Position spreche
erstens, daf3 das Gefiihl fiir Rhythmus »mehr noch als das Gefiihl
fiir den Wert des Stils« das »spezielle Talent fiir das Dichten« sei.
Zweitens konne sie fiir sich ins Feld fithren, da8 man sich zumindest
fiir kurze Zeit an einer in einer fremden Sprache vorgetragenen
Dichtung erfreuen kann, indem man sich auf den Rhythmus konzen-
triert. Da liegt der Hund nach Bradley allerdings auch begraben: Wir
wiirden zweifelsohne schnell ermiiden, wenn wir einer fremdspra-
chigen Dichtung ohne Sprachkenntnisse folgen miifSten. Sein zweiter
Einwand gegen den asthetischen Formalismus lautet, daf8 schlieSlich
jeder »gemeine Leser« die (von Winckelmann* geriithmte) »Dresde-
ner Madonna anders als einen persischen Wandteppich« rezipieren
wiirde. Drittens muf$ laut Bradley auch berticksichtigt werden, daf3
es geeignete und weniger geeignete Themen fiir Gedichte gebe. So
spreche zwar nichts dagegen, einen Stecknadelkopf zu bedichten. Na-
heliegender sei es jedoch, den Siindenfall beispielsweise zum Thema

# Vgl. Absatz 1.2.a.
# Vgl. Absatz 1.3.b.

340  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

zu nehmen, weil der Siindenfall mit seiner komplexen Konstellation
von Ereignissen, Szenen und Figuren schon »einen gewissen dstheti-
schen Wert« habe, bevor der »Dichter sich seiner iiberhaupt an-
nimmt«. Viertens konnten die Dichter »Unsinnsverse«* fabrizieren,
wenn die Gehalte fiir die Qualitat der Dichtung tatsachlich irrelevant
wiren. (Dafl der Dadaismus von Kurt Schwitters beispielsweise ge-
nau diese Konsequenz gezogen hat, konnte Bradley noch nicht wis-
sen.®) Auch die Gestalt eines Gedichts kann in Bradley Augen seinen
dsthetischen Wert nicht konstituieren.

(c) Das Gedicht als individuelle Einheit von Gehalt und Gestalt. Was
konstituiert dann aber den Wert eines Gedichtes, wenn dies weder
dem Gehalt noch der Gestalt zugetraut werden kann? Was sich als
Ratlosigkeit gibt, ist in Wirklichkeit ein erstes Ergebnis. Es lautet:
Zwar kann man nicht behaupten, dafy der Gehalt oder die Gestalt
den poetischen Wert einer Dichtung konstituiere. Andererseits lafst
sich jedoch auch keiner der beiden Aspekte zugunsten des anderen
ausblenden. Vielmehr scheinen beide »von gewissem asthetischem
Wert« zu sein. Demnach heif3t die Gretchenfrage jetzt, ob »der poe-
tische Wert« »hauptsichlich von der Substanz« des Gedichts oder
»hauptsichlich von seiner Form« abhingig ist? Was ist ausschlag-
gebend?

Wenn Bradley im Zuge dieser Frage beildufig den aristote-
lischen Begriff der >Substanz< als Synonym fiir den >Gehalt< einer
Dichtung einfiihrt, kiindigt sich seine Antwort schon an. Bekanntlich

# »How can the subject determine the value when on one and the same subject poems
may be written of all degrees of merit and demerit?« Bradley: Poetry. A.a.O. 10. »Art is
the whole or supreme end of human life.« A.a.O. 5. Imaginative experience is »a world
by itself, independent, complete, autonomous.« A.a.O. 5. »All these have, as such, no
poetical worth.« A.a.O. 7. »Its ulterior worth neither is nor can directly determine its
poetic worth.« A.a.O. 5. »The what is poetically indifferent: it is the how that counts.«
A.a.0.7. Zum Prinzip Rhythmus heif3t es: »The gift for feeling it, even more perhaps
than the gift for feeling the value of style, is the specific gift for poetry, as distinguished
from other arts.« A.a.O. 21. The general reader can’t »look at the Dresden Madonna as
if it were a Persian rug«. A.a.O. 8. »And the fact is that such a subject, as it exists in the
general imagination, has some aesthetic value before the poet touches it.« A.a.O. 11.
»But in this case I can care no more for a poem than I do for a set of nonsense verses.«
A.a.0. 8.

4 Lambert Wiesing hat die dsthetische Position des dsthetischen Formalismus 1991 auf
die prignante Formel »>Stil statt Wahrheit« gebracht. Einer seiner Referenzautoren ist
Schwitters. Wiesing, Lambert: Stil statt Wahrheit. Kurt Schwitters und Ludwig Witt-
genstein iiber dsthetische Lebensformen. Miinchen 1991.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 341

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

bezeichnet »Substanz« (ovoia) bei Aristoteles ja die individuelle Ein-
heit von Materie (DAn) und Form (gidog), die man auch das >Einzel-
ding< nennt.* Insofern iiberrascht es wenig, wenn Bradley an seine
Zuhorer die rhetorische Frage richtet, ob sie beim Lesen eines Ge-
dichts etwa jemals »etwas als Bedeutung und Substanz«, und »etwas
anderes« getrennt davon »als artikuliertes Gerdusch wahrgenommen
und genossen« und anschlieSend mit irgendwelchen geheimnisvol-
len Strategien »miteinander verbunden« hitten? Bradley bezweifelt,
daf3 das moglich ist, weil sich »die Handlung und die Charaktere« des
Hamlet beispielsweise »jenseits und unabhingig von den Worten«
genausowenig begreifen lieflen wie die Bedeutung eines Lichelns,
wenn man lediglich ein »Verziehen von zwei Linien« in einem Ge-
sicht registriere.

Lassen wir den Einwand beiseite, daf3 Bradley den Substanz-
begriff eigentlich als Synonym fiir das individuelle Gedicht und nicht
fiir seinen Gehalt hitte einfithren miissen, so ist er im Sinne der
Aristotelischen Metaphysik terminologisch korrekt verfahren. Jetzt
entfaltet Bradley namlich die interessante These, daf3 die poetische
Rezeptionserfahrung gar nicht anders verlaufen konne als im Sinne
einer Einheit von Gehalt und Gestalt, weil diese Einheit im Gedicht
ein fundamentum in re habe. Bradley schliefit von der Rezeptions-
erfahrung auf das Werk, womit er die komplementire Sichtweise auf
das interaktive Geschehen zwischen Werk und Rezeptionsprozef3
einnimmt, die fiir die Gefiihlsdsthetik des angelsichsischen Idealis-
mus fortan kennzeichnend ist.# Nach Bradley liegt in jedem »der
Idee des Gedichts entsprechenden« Gedicht eine so bruchlose »Iden-
titat von Gestalt und Gehalt« vor, »daf3 wir es als aussichtslos ein-
sehen« miissen, die »Wirkung des Gedichtes oder einer seiner Passa-
gen in anderer Form« als durch das Gedicht oder die Passage selbst
ausdriicken zu wollen. Dem Gedicht ist laut Bradley somit die »Iden-
titit von Gehalt und Gestalt wesentlich«.

Dieser Begriff vom >Gedicht< hat (allen Ankléngen an die Meta-
physik des Aristoteles zum Trotz) seinen eigentlichen Ursprung of-
fensichtlich in Hegels Begriff vom >Kunstwerke, dem zufolge an der
Gestalt des Kunstwerks nichts »vorhanden« sein darf, »als was we-
sentliche Beziehung auf den Inhalt hat und ihn ausdriickt«*. Igno-

% Aristoteles: Metaphysik. Im Text zit. nach Hamburg 31989, 1017 b 23-26.

¥ Vgl. die Abschnitte 5.3. und 5.4.

# Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik. A.a.O. Bd. 13, 132. Vgl. zu Hegels Begriffs
vom >Kunstwerk« das gesamte 3. Kapitel.

342 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

rieren wir nun den Einwand, daf} sich das aristotelische Materie-
Form-Paar nicht so bruchlos in das Hegelsche Gehalt-Gestalt-Paar
iibersetzen lif3t, wie Bradley es tut. Dariiber hinaus fiihrt Bradley
namlich eine wichtige Differenz zur Hegelschen Auffassung vom
>Kunstwerk« ein. Wahrend Hegel eine Unterordnung der Gestalt un-
ter den Gehalt fordert, behauptet Bradley eine nicht-hierarchische
Beziehung, der zufolge der Gehalt und die Gestalt eines Gedichts
»dasselbe von zwei verschiedenen Standpunkten betrachtet und in
diesem Sinne eigentlich identisch« sind. Dasselbe fordert er auch in
der Malerei und in der Musik: Auch hier muf8 »der Gehalt eine Ein-
heit mit der Form« bilden.* Gehaltsésthetiker im strengen Hegel-
schen Sinne ist Bradley also nicht.

(d) Die Einzigartigkeit jedes Gedichts und sein intrinsischer Wert.
Enttduschenderweise finden sich bei Bradley keine weiteren Ausfiih-
rungen dazu, welchen Regeln die individuelle Einheit von Gehalt und
Gestalt im physischen Kunstwerk unterliegt, und wie sie zustande
kommt. Dazu dufSert sich erst der spite Bosanquet. Bradley prisen-
tiert statt dessen seine Antwort auf die einleitend gestellte Frage,
warum Gedichte intrinsischen Wert haben. Sie lautet: Gedichte ha-
ben intrinsischen Wert, weil sie eine einzigartige Einheit von Gehalt
und Gestalt sind.

Das ist eine provozierende These, nachdem das ethische, mora-
lische oder intellektuelle Niveau des Gehalts schon als irrelevant ab-
getan wurde. Legionen von Einwinden dridngen sich auf. So verspot-
tet Hildesheimers Roman Paradies der falschen Vigel Theorien, die
intrinsischen Wert mit der physischen Einzigartigkeit bzw. der >Echt-
heit< von #sthetischen Objekten begriinden, mit dem Hinweis darauf,

4 They say that »the poetic value lies wholly or mainly in the substance, and that it lies
wholly or mainly in the form.« Bradley: Poetry. A.a.O. 14. »I use >substance< and >con-
tent< indifferently«. A.a.O. 13 Anm. 1. »Do you apprehend and enjoy as one thing a
certain meaning or substance, and as another thing certain articulate sounds, and do you
somehow compound these two?« A.a.0.14. »The action and the characters are not
something which you conceive apart from the words.«. A.a.O. 15. »Just there are the
lines and their meaning are to you one thing, not two.« A.a.O. 14. »When poetry ans-
wers to its idea and is purely or almost purely poetic, we find the identity of form and
content; and the degree of purity attained may be tested by the degree in which we feel it
hopeless to convey the effect of a poem or passage in any form but its own.« A.a. O. 22.
»And those identity of content and form, you will say, is no accident; it is of the essence
of poetry in so far as it is poetry.« A.a.O. 15. »They are one thing from different points
of view, and in that sense identical.« A.a.O. 15.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 343

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

daf ein Bild solange als echtes Bild behandelt wiirde, wie es »von
einem oder mehreren Experten als echt erklirt«® wird. Zumal es
Gedichte gibt, die Nelson Goodmans treffender Analyse zufolge ja
zu den allographischen Kunstwerken gehoren, die als nicht an ein
Original oder ein Autograph gebunden sind und bei noch so vielen
Kopien, Reproduktionen oder Abschriften nichts von ihrem &stheti-
schen Wert einbiifien.5! Vor allem aber kann die Begriindung des
intrinsischen Werts eines Gedichtes mit seiner physischen Einmalig-
keit speziell einem Aristoteliker nicht einleuchten. Fiir Aristoteles ist
schlieBSlich (bis auf die Akzidentien) schlicht und einfach alles eine
einzigartige Einheit von Materie und Form. Physische Einzigartig-
keit kann Bradley also nicht meinen.

Wenn es kein Pleonasmus wire, konnte man sagen, daf8 Gedich-
te laut Bradley in einzigartiger Weise einzigartig sind. Zur Illustrati-
on eignet sich ein Vergleich mit dem Zeitungsartikel. Wenn ein Jour-
nalist zu schreiben beginnt, weifs er, was er mitteilen will, und zudem
hat er auf der Journalistenschule bestimmte Techniken gelernt, wie
er welche Informationen sprachlich zu fassen hat. Im Gegensatz dazu
kann »wirkliches Dichten« jedoch kein »dekorierendes Einkleiden
von vorher ausgedachtem und klar definiertem Material« in eine
konventionell bereitstehende und halbwegs passende Hiille von Rei-
men und Rhythmen sein. Laut Bradley kann der Dichter zu Beginn
eines kreativen Prozesses weder Vorstellungen von seiner Schop-
fungsstrategie haben noch von dem, was er da schaffen wird, weil
sein Schaffen ja auf etwas Einzigartiges abzielt, fiir das es kein Vor-
bild gibt. Vielmehr entspringt nach Bradley jede poetische Tatigkeit
»einer vage imaginierten Vorstellungsmasse«. Diese strebt dann
»nach einer Entwicklung und Definition, welche sich in ihrer » Voll-
endung« sogar dem Dichter selbst »iiberraschend offenbart«.

Was fiir den Gehalt gilt, das gilt erst recht fiir die Gestalt. Das

50 Hildesheimer, Wolfgang: Paradies der falschen Vigel. Miinchen 1953/Frankfurt
a.M. 1975, 142.

51 Vgl. Goodman, Nelson: Languages of Art. 1968/21976. Im Text zit. nach ders.: Spra-
chen der Kunst. Frankfurt a.M. 1995. Eine vergleichbare Unterscheidung findet sich
auch bei Wollheim, Richard A.: Art and its Objects. An Introduction to Aesthetics.
New York 1968. Second Edition. With Six Supplementary Essays. Cambridge 1980. Im
Text zit. nach ders.: Objekte der Kunst. Ubers. v. Max Looser. Frankfurt a. M. 1982, 77 ff.
Sie wird referiert im Absatz 6.4.h. Einen erhellenden Uberblick iiber verschiedene s-
thetische Positionen zu diesem Problem vom »kunstontologischen Physizismus« iiber
den »kunstontologischen Mentalismus« bis hin zur »Type-Token-Theorie« bietet
Schmiicker, Reinhold: Was ist Kunst? Eine Grundlegung. Miinchen 1998, 163-270.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach A. C. Bradley

allgemeine Thema oder gewisse stilistische Finessen mag der Dichter
vielleicht von einem anderen Gedicht entlehnen konnen. Den sich im
kreativen Prozefl erst formierenden Gehalt eines individuellen Ge-
dichts kann er jedoch ausschliefilich in der einzigartigen Gestalt er-
fassen, die dieses Gedicht selbst konstituiert. Handlungsregeln, Scha-
blonen und zu imitierende Vorbilder gibt es im Bereich des Dichtens
nicht. Aus einem wirklich kreativen poetischen ProzefS entsteht ein
in jeder Hinsicht neues, einzigartiges, originelles Gedicht, und nur
deshalb beeindrucken uns Gedichte »als kreative Schopfungsleistun-
gen und nicht als schematische Handwerksarbeit« . Spitestens jetzt
wechselt Bradley also vom Deskriptiven zum Normativen. Er legt
Gedichte darauf fest, in einzigartiger Weise etwas zu sagen, was so
ausschliefSlich durch dieses Gedicht und durch nichts sonst gesagt
werden kann.

Warum aber hat die qualitative Einzigartigkeit des Gedichts
(und darum handelt es sich im Gegensatz zu der numerischen Ein-
zigartigkeit, gegen die Hildesheimer polemisiert) in besonderem Ma-
e intrinsischen Wert? Bradleys Antwort lautet: Wenn ein Gedicht
seinem normativen Begriff vom >Gedicht< entspricht und sowohl in
seinem Gehalt als auch in seiner Gestalt eine einzigartige »kreative
Schopfungsleistung« ist — dann und nur dann kann es die befrie-
digenden imaginativen Erfahrungen evozieren, die laut Bradley
eigentlich intrinsischen Wert haben. Nur dann konnen sie namlich
einzigartige Rezeptionsprozesse evozieren und lenken, die in ihrer
Einzigartigkeit in Bradleys Augen besonders befriedigende und be-
sonders wertvolle Erfahrungen sind. Bradleys Komplementiristhe-
tik zufolge hat ein Gedicht intrinsischen Wert, weil es als einzigartige
Einheit von Gehalt und Gestalt in einzigartiger Weise eine einzig-
artige Botschaft zum Ausdruck bringen und so Erfahrungen evozie-
ren kann, die man nur durch dieses eine Gedicht und durch sonst gar
nichts erleben kann. Was fiir Gedichte gilt, gilt laut Bradley fiir
Kunstwerke generell: »Was uns Beethoven mit seiner Sinfonie be-
deutete oder Turner mit seinem Bild«, das lif3t sich »durch nichts
anderes zum Ausdruck bringen als durch eben dieses Bild und diese
Sinfonie«.

52 »Pure poetry is not the decoration of a preconceived and clearly defined matter: it
springs from the creative impulse of a vague imaginative mass pressing for development
and definition.« Bradley: Poetry. A.a.O. 23. »For only its completion can reveal, even to
him, exactly what he wanted.« A.a.O. 23. »This is also the reason why such poems

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 345

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

An diesem Begriindungsmodell ist interessant, daf$ Bradley die
Auflergewohnlichkeit von Gedichten begriindet, ohne auf die ideali-
stischen Vorannahmen der englischen Romantik seiner ésthetischen
Tradition zuriickzugreifen. Allerdings dringt sich natiirlich sofort
der Einwand auf, daf3 eine einzigartige Botschaft in noch so einzig-
artiger Vermittlung noch lange keine Befriedigung garantiert. So
avanciert ein Zeitungsartikel laingst nicht zum Kunstwerk, sobald er
ein Monopol auf eine bestimmte >Neuigkeitc haben sollte. Auch in
anderen Hinsichten lif3t Bradleys Antrittsvorlesung grofse Liicken,
in die Bradleys Nachfolger hineinspringen werden. Der Third-Ox-
ford-Idealist Collingwood und der amerikanische Pragmatist John
Dewey nehmen sich der von Bradley nur unzureichend behandelten
Frage an, wie die Kontinuitit zwischen der imaginativen Erfahrung
und dem Leben beschaffen sein kinnte.?* Auf die spannende Frage
hingegen, welchen Regeln die einzigartige Einheit von Gehalt und
physischer Gestalt im physischen Kunstwerk vielleicht unterliegen
muf3, und wie sie zustande kommt, konzentriert sich der spite Bo-
sanquet.

3. Die Gefiihlsasthetik des spaten Bernard Bosanquet

Bernard Bosanquet entwickelt seine spite Asthetik in der Vor-
lesungsreihe Three Lectures in Aesthetic von 1915. Diese Vorlesun-
gen stellen den ersten Hohepunkt der Gefiihlsésthetik des angelséch-
sischen Idealismus dar® indem sie wesentliche Teile von Bosanquets
frither Programmskizze realisieren und die Gefiihlsasthetik des Ox-
ford-Hegelianismus erstmals in ausgereifter Gestalt zeigen.”® Das
gilt, obwohl die Vorlesungen stellenweise blof3 liickenhafte Skizzen

strike us as creations, not manufactures, and have the magical effect which mere deco-
ration cannot produce.« A.a.O. 24. »What Beethoven meant by his symphony, or Tur-
ner by his picture, was not something which you can name, but the picture and the
symphony.« A.a.O. 25.

% Vgl. dazu die Abschnitte 6.1., 6.3. und 6.4.

54 Als ihren zweiten Hohepunkt betrachte ich die Asthetik des spiten Collingwood. Vgl.
dazu Abschnitt 6.4.

55 Dorothy Emmet bezeichnet diese Vorlesungen als Bosanquets »most sucessful book«.
Emmet, Dorothy: Outward Forms, Inner Springs. A Study in Social and Religious Phi-
losophy. New York 1998, 27.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

sind, und obwohl drei weitere Vorlesungen im ersten Weltkrieg ver-
loren gegangen sind.5¢

(a) Die Unterscheidung von >Gefiihlc und >Emotion«. Bosanquet be-
ginnt mit der Bemerkung, dafl es vielleicht »verungliickt« wirken
konnte, den Begriff des >Gefiihls< in das Zentrum einer ésthetischen
Theorie zu stellen, weil zeitgendssische » Autorititen« Zweifel gedu-
Bert hitten, »ob das Wort tiberhaupt eine Bedeutung« habe.”” Mit
dieser Einleitung wetzt Bosanquet die Messer fiir einen Zweifronten-
krieg gegen den Aristoteliker Smith und gegen Benedetto Croce. Die
Position Croces ist aus Abschnitt 4.4. bekannt: Fiir Croce sind Gefiih-
le »organische Tatsachen« ohne jede Bedeutung im Sinne eines epi-
stemischen Gehalts.’® J. A. Smith bezweifelt hingegen, daf3 der Be-
griff >Gefiihl< Bedeutung im Sinne von >Referenz« hat.” Bosanquet
setzt sich zu beiden in Opposition mit den Thesen, daf Gefiihle einen
epistemischen Gehalt hitten, und daf$ der Begriff >Gefiihl< damit so-
gar eine philosophisch relevante Bedeutung habe.

Wie Gabriel Apatas luzider Aufsatz Feeling and Emotion in Bo-
sanquet’s Aesthetics von 2001 zeigt, sind Emotionen (emotions) fiir
Bosanquet nicht dasselbe wie Gefiihle (feelings). Unter einer >Emoti-
on¢ versteht Bosanquet Apatas treffender Rekonstruktion zufolge
diejenigen Aspekte einer Verfassung, die sie stimmungsméfig ein-
farben. Wer Traurigkeit als dominante Emotion empfinde, kann sa-
gen sich befinde mich in einer traurigen Verfassung«. Er kann auch
kiirzer sagen >ich bin traurigc. Bosanquets >Gefiihl< bezeichnet jedoch

5 Dazu heifSt es bei Sweet: »Bosanquet gave three subsequent lectures in aesthetics at
University College, London, before the end of the First World War, but the manuscript
was lost.« Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 136.

57 »I must appear unfortunate in having laid so much stress on >feeling:, just when high
authorities are expressing a doubt whether the word has any meaning at all (see Croce’s
Aesthetic).« Bosanquet: Three Lectures A.a.O. v.

58 Croce, Benedetto: Estetica com scienza dell’espressione e linguistica generale. Mai-
land/Palermo/Neapel 1902, 21903. Auch als ders.: Aesthetic: As Science of Expression
and General Linguistic. Hrsg. u. tibers. v. D. Ainslie. New York 1909. Reprinted 1964. Im
Text zit. nach ders.: Asthetik als Wissenschaft des Ausdrucks und Allgemeine Lingui-
stik. Theorie und Geschichte. Ubers. v. K. Federn. Leipzig 1905, 6-12.

5 Bosanquet hat im Visier den Aufsatz Smith, ]. A.: On Feeling. In: Proceedings of the
Aristotelian Society 14. 1913-1914, 49-75. Smith unterscheidet drei mogliche Bedeu-
tungen des Begriffs »Gefiihl< und erklirt alle drei fiir sinnlos. Vgl. dazu Apata, Gabriel:
Feeling and Emotion in Bosanquet’s Aesthetics. In: British Idealism and Aesthetics.
A.a.0. (177-196) 179-182.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 347

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

mehr als das, ndmlich die psycho-physische Gesamtverfassung (atti-
tude) mit all ihren unterschiedlichen Aspekten. Bosanquets Begriff
von >Gefiihl< bezeichnet die Befindlichkeit eines Menschen in einer
Situation, in die er mit »Herz und Verstand« involviert ist, die ihn
ganz fordert, in der ihn etwas wirklich betrifft, und in die er sich so
vollstindig verliert, wie wir es vom »singen, lieben, oder kimpfen«
kennen.® Wenn Bosanquet von Gefiihlen spricht, meint er komplexe
psycho-physische Reaktionen mit ihren retrospektiv-assoziativen
und intellektuellen Anteilen auf etwas, das emotional stark beriihrt.

Apata zufolge will Bosanquet mit der Unterscheidung von Ge-
fithlen und Emotionen gegen den frithen Croce® deutlich machen,
dafl man sich immer in komplexen Verfassungen und niemals in rein
emotionalen, rein intellektuellen oder rein praktischen Zustinden
befindet. Eine Emotion wie >Traurigkeit< kann eine Verfassung zwar
dominant pragen. Aber deshalb sind der Intellekt und das Erinne-
rungsvermogen nicht ausgeschaltet.2 Meiner Ansicht nach inten-
diert Bosanquet jedoch noch mehr: Bosanquet spricht von >Gefiihlen«
im Unterschied zu blofien >Emotionen, wenn jemand sich deutlich
bewuft ist, in welcher Verfassung er sich befindet und warum. Wer
sagt, daf3 er traurig ist, empfindet nicht nur die Emotion Traurigkeit,
sondern er weifs auch, daf3 er traurig ist und warum. Vielleicht denkt
er assoziierend an vergleichbare Erlebnisse und Stimmungen in der
Vergangenheit zuriick. Oder er denkt nach, wie er der traurigen
Stimmung entflichen kann. Welche Uberlegungen im Detail statt-
finden, tut nichts zur Sache. Meiner Lesart zufolge sind Bosanquets
»Gefiihle« im Unterschied zu bloflen Emotionen Verfassungen, die
von einem Wissen iiber mich, meine Emotionen und ihre Ursachen

% »When a>body and mind« is, as a whole, in any experience, that is the chief feature, I
believe, of what we mean by feeling. Think of him as he sings, or loves, or fights.«
Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. vi.

61 Vgl. zu Bosanquets entsprechender Kritik Abschnitt 4.4.

& Apata: Feeling and Emotion in Bosanquet’s Aesthetics. A.a.O. 183. Daf3 Apata mit
guten Argumenten zwei relevante Begriffe von >Gefiihl< bei Bosanquet identifiziert,
muf hier nicht interessieren. Er schreibt: »We can now see that Bosanquet has two
notions of feeling. The first refers to unity of experience, and the second refers to the
immediate phase of experience.« A.a.O. 183. Er belegt seine Lesart vor allem mit Bo-
sanquet, Bernard: On the Nature of Aesthetic Emotion. In: Mind 3. 1894, 153-166. Im
Text zit. nach Bernard Bosanquet: Science and Philosophy and Other Essays by the Late
Bernard Bosanquet. Hrsg. v. J. H. Muirhead, R. C. Bosanquet. London 1927, (392-406)
324. Sie liele sich auch belegen mit der 5. Vorlesung von Bosanquet: The Principle of
Indiviuality and Value. A.a.O. insg.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

bestimmt sind. Mit einem solchen Begriff von >Gefiihl< kann Bosan-
quet erstens gegen Smith behaupten, daf3 sein Begriff von >Gefiihl«
Referenz hat. Zweitens kann er gegen Croce sagen, daf3 Gefiihle eben
doch einen epistemischen Gehalt haben.

Den Stellenwert der Unterscheidung zwischen Gefiihl und Emo-
tion fiir Bosanquets spite Asthetik verdeutlicht folgende Uberle-
gung. Wer im alltidglichen Leben traurig ist, empfindet ein dumpfes
Unwohlsein, das er hidufig zu verdringen versucht. Was wire jedoch,
wenn man diese Emotion >Traurigkeit< »zeichnen oder ihr sonst eine
imaginative Gestalt« geben, wenn man ihr (der Kunstwerk-Auffas-
sung der angelsichsischen Gefiihlsdsthetik zufolge) also eine addqua-
te physische Verkorperung schaffen konnte? Nach Bosanquet wiirde
die Emotion »eine Verwandlung« durchmachen: Sie wiirde sich »den
Gesetzen« von verkorpernden »Objekten unterwerfen« und dadurch
»Dauer, Ordnung, Harmonie, Bedeutung« annehmen. Das wiederum
wiirde bedeuten, daf man sich angesichts der addquaten physischen
Verkorperung der Emotion plétzlich in einer Situation wiederfinde,
in der man sich seiner Emotion gegentiber reflektierend und betrach-
tend verhalten kann. Man konnte sie in ihren relevanten Ebenen
ausloten, bis schlieSlich »wie durch einen Diamantenschliff« offen
zu Trage treten wiirde, welchen (Stellen-) Wert die Emotion fiir das
Leben tatsdchlich hat. Die Emotion wire durch die physische Verkor-
perung zum bewufSten Gefiihl geworden. Sie wiirde nicht im Fluf3
der entstehenden und vergehenden Befindlichkeiten untergehen.
Sie wiirde auf Dauer gestellt, wodurch man sie bewerten und viel-
leicht sogar konstruktiv mit ithr umgehen konnte. Mit einem »aus-
gedriickten Gefiihl« hat man sich »kreativ« beschiftigt, wodurch es
ungleich wichtiger als ein »simpler Schmerz ohne grofien Stellen-
wert«% wird. Ein Kunstwerk zu schaffen, ist laut Bosanquet also ein
besonders geeignetes Verfahren, sich die eigenen Gefiihle zum Ge-
genstand und sich selbst bewuf3t zu machen, was man fiihlt.¢*

& »If you have the power to draw out or give imaginative shape to the object and
material of your sorrowful experience, then it must undergo a transformation.« Bosan-
quet: Three Lectures. A.a.O. 8. »The feeling is submitted to the laws of an object. It must
take on permanence, order, harmony, meaning.« A.a.O. 8. »The values of which the
feeling is capable have now been drawn out and revealed as by cutting and setting a
gem.« A.a.O. 8. »For, of course, it is transformed, and the feeling as finally expressed
is a new creation, not the simple pain, without large significance, which was felt at first.«
A.a.0. 8.

¢ Apata illustriert Bosanquets Beispiel durch ein Gedicht von Thomas Gray. Dieses

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 349

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

(b) Der komplementdirdsthetische Ansatz. Nun befindet man sich
offensichtlich stindig in irgendwelchen Verfassungen. Was aber sind
dsthetische Verfassungen, und worin liegt »ihr spezifischer Wert«?¢
Diese Fragen bilden den Einstieg der ersten der Three Lectures von
1915.66

Bosanquet nimmt sich der #sthetischen Verfassung (die er syn-
onym auch »ésthetische Erfahrung« nennt) zunichst in ihrer »ein-
fachsten« Variante an und kennzeichnet sie mit einigen schnellen
Strichen. Seiner Auffassung nach ist die dsthetische Verfassung er-
stens eine »erfreuliche« und zweitens eine relativ stabile Verfassung,
derer man kaum {tiberdriissig wird, und iiber die man sich drittens
mit anderen austauschen mochte, weil man ihn ihr viertens etwas
als bedeutend erlebt. Dem fiinften Merkmal zufolge ist die dstheti-
sche Verfassung keine spontane Lebensfreude, sondern eine Verfas-
sung, in der man es »mit einem zu einem Objekt verkorperten Ge-
fithl zu tun« hat, welches »stille steht«, damit man es »betrachten«
kann, wie »es im Prinzip von jedermann betrachtet werden kann«.
Das sechste Merkmal besagt schliefSlich, daf8 die dsthetische Verfas-
sung eine »kontemplative« Verfassung ist, in der man imaginativ
tatig wird und nicht »versucht«, auf das involvierte dsthetische Ob-
jekt in irgendeiner Weise praktisch »einzuwirken«®’.

In seiner Opposition gegen die mentalistische Asthetik Croces

Gedicht falt die Traurigkeit des Dichters nach dem Verlust eines Freundes in Worte.
Allerdings sagt es nicht einfach »ich bin traurigc. Statt dessen fiihrt es Bilder von inten-
siven Gesprichen zwischen den beiden Freunden vor Augen, bis sich uns die ganze
Tragweite des Verlustes durch die Zeile ser kann mich nicht mehr horenc erschliefSt. So
macht das Gedicht bewufSt, wie grof die Trauer ist, weil das Leben nach dem Tod des
Freundes ein anderes sein wird. Apata: Feeling and Emotion in Bosanquet's Aesthetics.
A.a.0. 1911

65 »It is to consider where in life the aesthetic attitude is to be found, and what is its
peculiar form of value, as distinguished from other attitudes and objects in our experi-
ence.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 2.

¢ Diese Vorlesung halte ich wegen ihrer komplementiristhetischen Thesen (s.u.) trotz
ihrer fast unverstindlichen Dichte und trotz ihrer argumentativen Liicken fiir den ei-
gentlichen Hohepunkt der Asthetik des angelsichsischen Idealismus.

¢ »The simplest aesthetic experience is, to begin with, a pleasant feeling, or a feeling of
something pleasant.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 3f. »It is a stable feeling — our
pleasure in the something pleasant does not of itself pass into satiety.« A.a.O. 4. »The
aesthetic attitude is that in which we have a feeling which is so embodied in an object
that it will stand still to be looked at, and, in principle, to be looked at by everybody.«
A.a.O. 6. »The mind’s attitude in it is >contemplative«.« A.a.O. 6. »Only in the aesthetic
attitude he looks at the object and does not try to alter it.« A.a.O. 6.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

konzentriert sich Bosanquet vor allem auf das fiinfte Merkmal, dem
zufolge ein physisches Objekt im weitesten Sinne (das eine Wolke
genauso wie ein Theaterstiick oder ein Gemilde sein kann) eine not-
wendige Bedingung fiir das Entstehen einer ésthetischen Verfassung
ist. Damit ist nicht nur gemeint, daf8 ohne ein physisches Objekt
keine dsthetische Verfassung entstehen kann. Gemeint ist auch, daf3
die ésthetische Verfassung in ihrer Qualitat als dsthetische Verfas-
sung und in ihrem Verlauf von den physischen Strukturen des dsthe-
tischen Objektes abhiingig ist. Mit dieser Uberzeugung erweist sich
Bosanquet als Verfechter eines speziellen ésthetischen Ansatzes, den
ich den >komplementiristhetischen< Ansatz nennen mochte.¢ Kenn-
zeichnend ist die Auffassung, dafy man tber die dsthetische Verfas-
sung nur reden kann, wenn man das dsthetische Objekt in den Blick
nimmt, und dafs sich das dsthetische Objekt umgekehrt nur hinrei-
chend bestimmen laf3t, wenn es ausgehend von der Verfassung ana-
lysiert wird, die es evoziert bzw. offensichtlich evozieren soll. Die
These von der Komplementaritit der Eigenschaften des édsthetischen
Objekts und der édsthetischen Verfassung ist eine zentrale Einsicht
des spiten Bosanquet. Die erste und zweite Vorlesung befassen sich
mit ihrer Plausibilisierung und Entfaltung. Vorgreifend werde ich
das Resultat jetzt schon in einer schematischen Darstellung zusam-
menfassen, wobei ich allerdings betonen maéchte, dafs es sich um kei-
ne unmittelbare Entsprechung und Spiegelung der beiden Seiten
handelt. Die Sache verhilt sich tatsichlich sehr viel komplizierter.

Der komplementirdsthetische Ansatz im schematischen Uberblick

Attribute der Attribute des
dsthetischen Verfassung physischen Kunstwerks
1. Erfreulichkeit 1. Zugriffsresistenz
2. Stabilitat 2. Beharrlichkeit in der Zeit
3. Kommunikativitit 3. Offentliche Zuginglichkeit
4. Bedeutungstrachtigkeit 4. Ambivalente physische Gestalt
5. Involviertsein eines 5. Représentativitit
physischen Objekts
6. Kontemplativitat 6. Bestimmte Expressivitit

¢ Dieser Ansatz findet sich schon bei Andrew Bradley. Schon Bradley leitet Aussagen
iiber das Wesen von Dichtung aus dem Wesen der dsthetischen Erfahrung ab. Vgl. Ab-
satz 5.2.c.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 351

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Wer wissen will, was es mit der dsthetischen Verfassung auf sich hat,
muf3 die dsthetischen Objekte in den Blick nehmen, wenn er die is-
thetische Verfassung nicht rettungslos unterbestimmt lassen will.
Diese Priamisse bestimmt Bosanquets weiteres methodisches Vor-
gehen. Um etwas tber die dsthetische Verfassung sagen zu konnen,
nimmt er das édsthetische Objekt ins Visier, das bislang ja nur als
»organisiertes, anschaulich gemachtes, verkorpertes Gefiihl« defi-
niert worden ist.

(c) Die Dauerhaftigkeit und die Kommunizierbarkeit der dstheti-
schen Verfassung.

Ohne weiteren Begriindungsbedarf steht fiir Bosanquet von
vornherein fest, daf3 es gleichgiiltig ist, ob das dsthetische Objekt als
physisches Objekt »vorgefunden oder geschaffen« wird. Laut Bosan-
quet kann auch »ein Berg oder eine Blume«” ein dsthetisches Objekt
sein. Ist deshalb aber schon jedes beliebige physische Objekt poten-
tiell ein dsthetisches Objekt? Wihrend Dewey 19 Jahre spiter diese
Frage viel zu schnell bejaht”™, zieht Bosanquets Theorie Demarkati-
onslinien ein.

Die asthetische Verfassung ist eine dauerhafte Verfassung, in
der man den Impuls zum kommunikativen Austausch iiber das ds-
thetische Objekt verspiirt. Schon das hat Konsequenzen fiir das as-
thetische Objekt, weil man in eine dauerhafte Verfassung nur durch
ein stabiles Objekt versetzt werden kann, und weil sich nur iiber ein
Objekt kommunizieren liflt, das anderen zuginglich ist. Relativ
schnell gelangt Bosanquet damit zu dem Schlufs, daf§ das dsthetische
Objekte anderen zugénglich und in der Zeit beharrlich sein muf.
Zudem darf es im Zuge unseres Kontaktes mit ihm weder veridndert
noch zerstort werden. Weil diese drei Bedingungen nur Objekte er-
tiilllen, die man sehen oder horen kann, wissen laut Bosanquet letzt-
lich »alle, daf3 eigentlich nur der Gesichtssinn und das Gehor dstheti-
sche Sinne« sind. Ein gutes Essen hingegen kann kein asthetisches
Objekt im Vollsinn des Begriffs sein. Zwar konnen sich beim Essen
Assoziationsketten einstellen, iiber die sich in gewissen Grenzen

® »Itis just the same in principle if the embodiment is found and not created; it may be
a mountain or a flower.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 8. »Feeling becomes >or-
ganizeds, >plastic< or >incarnatec.« A.a.O. 7.

70 Bosanquet: Three Lectures. »It is just the same in principle if the embodiment is
found and not created; it may be a mountain or a flower.« A.a.O. 8.

7t Vgl. dazu Abschnitt 6.3.

352 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

kommunizieren 1aft, auch wenn das Essen selbst nur dem jeweils
Essenden zuginglich ist. (Deshalb ist es moglich, Restaurant-Kriti-
ken zu schreiben.) Allerdings wird das Essen wiihrend des Essens zer-
stort, so dafd es in keine dauerhafte Verfassung versetzen kann.”? Ver-
gleichbar konnen auch die fliichtigen Objekte des Geruchssinns und
des Tastsinns nur in einem eingeschrinkten Sinne dsthetische Objek-
te sein. Zwar konnen sich tiber den Geruchs- und den Tastsinn eben-
falls Assoziationen einstellen, die sich mitteilen lassen.”® Zudem blei-
ben die Objekte des Tastens und des Riechens anders als die Objekte
des Essens durch den Kontakt mit unseren Sinnen unbeeinflufst.
Aber sie konnen nur kurzfristige Eindriicke vermitteln, die nur so-
lange auf unsere Verfassung einwirken, wie wir konkret riechen oder
beriihren. Riechendes oder zu Tastendes kann nicht in eine stabile
Verfassung versetzen. Deshalb betrachtet Bosanquet auch die Objek-
te des Geruchs- und Tastsinns nur mit Einschrankung als potentiell
dsthetische Objekte.

Das dsthetische Objekt im Vollsinn des Begriffs muf3 laut Bo-
sanquet notwendigerweise ein physisches Objekt sein, das »Kurven,
Strukturen oder geformte Oberflichen« hat, und das seine »Ge-
stalt«’* behilt, wenn man sich mit ihm in &sthetischer Einstellung
befaflt. (Dem widerspricht nicht, daf8 sich die Gestalten von Musik
oder Theaterstiicken aus eigenem Antrieb in der Zeit wandeln kon-
nen.) Dieses Ergebnis ist alles andere als banal. Bosanquet geht es
nimlich im Gegensatz zu Coleridge”™ keineswegs um eine Reduzie-

72 Mendelssohn scheint wichtige Stromungen der Avantgarde-Kunst des 20. Jahrhun-
derts vorwegzunehmen, wenn er die Utopie formuliert, daf3 »fiir jeden Sinn« eine »Art
von Harmonie bestimmt« sein konnte, die »vielleicht mit nicht weniger Entziickung
verkniipft ist, als die Harmonie der Tonec, die aber noch nicht entdeckt ist, so daf3 »fiir
uns Jetztlebende« der »Geruch und der eigentlich so genannte Geschmack« nicht wirk-
lich als »Quellen der sinnlichen Lust« gelten. Mendelssohn, Moses: Uber die Empfin-
dungen. 1755. In ders.: Asthetische Schriften in Auswahl. Hrsg. v. Otto F. Best. Darm-
stadt 1994, (29-110) 67. Mendelssohns Diktum stellt jedoch keinen wirklichen Einwand
dar, weil Bosanquet einen méglichen Lustgewinn durch den Geschmacks- und Geruchs-
sinn ja nicht bestreitet.

75 Das beste Beispiel ist Patrick SiifSkinds Roman Das Parfiim.

7# »Generally speaking, as we all know, the aesthetic senses are supposed to be of sight
and hearing alone.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 13. »The question how far it can
give aesthetic pleasure is, [ suppose, the question how far it can convey to one the cha-
racter of a curve or pattern or modelled surface.« A.a.O. 12.

75 Es heifst: »Objects only can be admitted (according to the first rule) which belong to
the eye and ear, because they alone are susceptible of distinction of parts.« Coleridge,
Samuel Taylor: Principles of Genial Criticism. Concerning the Fine Arts. More Espe-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 353

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

rung des Asthetischen auf spezielle Sinne. Es geht ihm vielmehr um
die Plausibilisierung seiner komplementiristhetischen Uberzeu-
gung, daf3 die dsthetische Verfassung ihre konstituierenden Merkma-
le nur haben kann, wenn ein physisches Objekt mit entsprechend
komplementiren Merkmalen involviert ist. Die dsthetische Verfas-
sung soll eine stabile Verfassung sein, iiber die sich kommunizieren
l83t. Das kann sie nur sein, wenn ein physisches Objekt involviert ist,
das erstens zugriffsresistent, zweitens in der Zeit beharrlich und drit-
tens anderen zuginglich ist. Nur solche physischen Objekte konnen
uns in dauerhafte Verfassung versetzen, iiber die wir kommunizieren
konnen.

(d) Die Kontemplativitit der dsthetischen Verfassung. Ein weiteres
Merkmal der ésthetischen Verfassung ist ihre Kontemplativitit. Das
besagt in Bosanquets Sprachgebrauch, daf$ wir die Dinge in einer
dsthetischen Verfassung nicht als »reale« physische Objekte ansehen,
»von denen wir sagen«, daf3 wir »etwas iiber sie wissen«, oder daf$ wir
sie benutzen oder verdndern kénnen. Als »Objekte der Kontemplati-
on« prasentieren sie sich vielmehr als fantasieanregende Objekte mit
bloflem »Scheincharakter fiir die Wahrnehmung oder die Imaginati-
on«. Fantasieanregend konnen nun ausschliefSlich diejenigen Objekte
sein, von denen man nicht auf den ersten Blick weif3, fiir was sie
stehen, wie sie zu benutzen sind, was sie gegebenenfalls bedeuten
und was von ihnen zu halten ist. Asthetische Objekte miissen Neu-
gierde und Interpretationslust wecken. Daraus schliefSt Bosanquet,
dafs sich zum &sthetischen Objekt nur Objekte eignen, die zwar deut-
lich etwas zu bedeuten scheinen, deren physische Strukturen aber
dennoch Ritsel aufgeben und ambivalent sind.

»Nehmen wir beispielsweise eine Wolkec, schligt Bosanquet il-
lustrierend vor. Wenn wir die Wolke als physisches Objekt betrach-
ten, dann »wissen wir, daf3 es sich um eine Masse von kaltem nassen
Nebel handelt«. Wenn ein Bauer im August Wolken sieht, wird er
seine Ernte gefihrdet sehen. Aber wenn wir trige im Gras liegen und
plétzlich die Sonne auf eine Wolke scheint, kann es passieren, daf3 das
banale physische Objekt Wolke plétzlich zum ésthetischen Objekt

cially to those of Statuary and Painting. Deduced from the Laws and Impulses which
Guide the True Artist in the Production of his Works. In: Felix Farley’s Bristol Journal.
Aug/Sept. 1814. Im Text zit. nach ders.: Biographia Literaria. Bd. 2. Hrsg. v. ]. Shaw-
cross. London 1907, (219-246) 231.

354  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

wird. Wolken sind namlich potentiell dsthetische Objekte, weil ihre
physischen Strukturen die Fantasie anregen konnen. Bosanquet be-
tont, dafs Wolken im Unterschied zu anderen physischen Objekten
»ziemlich viele verschiedene Moglichkeiten« haben, »asthetische Ge-
stalt zu erlangen«, weil ihre »wundervolle Struktur auf so unter-
schiedliche Weise blau« und in diesem so unterschiedlichen »Blau-
Sein« auf ebenso vielfiltige Weise aktuales dsthetisches »Objekt der
Erscheinung«’® sein konne. Obwohl wir schon tausende von Wolken
gesehen haben und genau wissen, was Wolken sind, iiberraschen sie
uns immer wieder neu mit einer nie dagewesenen physischen Ge-
stalt. Deshalb konnen uns Wolken in Verfassungen versetzen, in die
uns Zahnbiirsten in der Regel”” nicht versetzen. Potentiell dstheti-
sche physische Objekte miissen laut Bosanquet also aufler ihrer Zu-
griffsresistenz, ihrer Beharrlichkeit in der Zeit und ihrer 6ffentlichen
Zugianglichkeit um der Kontemplativitit der dsthetischen Verfassung
willen viertens auch das Merkmal haben, daf3 ihre physische Gestalt
so ambivalent, auflergewdhnlich und aufmerksamkeitsheischend ist,
dafs sie unsere Interpretationslust und unsere Neugierde weckt.”

(e) Die Potentialitit des dsthetischen Objekts. Bosanquets Beispiel
leistet sehr viel mehr als die Reformulierung der vertrauten Erfah-
rung, daf3 wir in Wolken Formen und Geschichten hineinlesen kon-
nen, obwohl wir wissen, daf8 Wolken zufillige Verdichtungen von
Wasserdampf sind. Das Beispiel veranschaulicht namlich auch, daf3

76 »The >objectc in the aesthetic attitude, we saw, can only be the appearance, not what
we call the real thing, what we say we know about.« Bosanquet: Lectures. A.a.O.17. »A
cloud, e.g., we know to be a mass of cold wet vapour; but taken as we see it with the sun
on it, it has quite different possibilities of revealing aesthetic form, because its wonder-
ful structure is all variously lit up, and so lit up it is the object or semblance which
matters.« A.a.O. 18.

77 Eine Ausnahme von dieser Regel ist natiirlich die Prisentation einer Zahnbiirste als
Ready-Made. Dann wird unsere Aufmerksamkeit von ihrem Nutzen auf ihre Gestalt
hin abgelenkt. Wir sehen die Gestalt neu, als ob wir noch nie eine Zahnbiirste gesehen
hitten. Damit liefSe sich Bosanquets These durch die Ready-Mades (die Bosanquet na-
tiirlich noch nicht kennen konnte) bestitigen.

78 In diesem Zusammenhang leistet sich Bosanquet einen kleinen Seitenhieb gegen
Hegel (bzw. Hotho; vgl. Abschnitt 3.2), indem er betont, dafi nicht etwa die Gestalten
auf hohem Level des Lebendigen die attraktivsten Angebote machen wiirden, sondern
im Gegenteil die ganz einfachen Gestalten. Deshalb seien die groflen Kunstwerke kom-
plexe Kompositionen aus elementaren Formelementen. Bosanquet ist mit Beispielen
geizig, aber er konnte vielleicht den Kubismus vor Augen haben, der nach seiner Initi-
alziindung durch Picassos Les demoiselles d’Avignon von 1907 gerade Epoche macht.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 355

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

dsthetische Objekte als physische Objekte betrachtet immer nur po-
tentielle dsthetische Objekte sind, die erst in einer dsthetischen Ver-
fassung zu aktualen ésthetischen Objekten werden. Aus Wolken wer-
den nicht zwangsldufig aktuale dsthetische Objekte. Das passiert nur,
wenn man sich auf die Wolken als dsthetische Objekte einldft.

Diese komplementiristhetische Einsicht kann gar nicht stark
genug hervorgehoben werden. Schlief3lich wissen wir aus Erfahrung,
daf8 es auch von unserer personlichen Disposition abhingt, ob wir ein
potentielles #sthetisches Objekt tatsichlich dsthetisch erfahren.
Ebenfalls bekannt ist, daf3 sich die Frage nach der Henne und dem Ei
nur in den seltensten Fillen beantworten ldf3t, ob meine Verfassung
das Objekt oder das Objekt meine Verfassung bestimmt. Man kann
in Wolken Wasserdampfansammlungen oder Vorboten fiir schlech-
tes Wetter sehen. Man kann sich von Wolken jedoch auch in die
weiten Gefilde seiner Fantasie wegtragen lassen. Ob Letzteres pas-
siert, ist von unserer Bereitschaft und Offenheit erfahrungsgemafs
sehr viel abhingiger als von der physischen Wolkengestalt. Astheti-
sche Objekte haben im Rahmen von Bosanquets spiter Asthetik den
Status von potentiell dsthetischen Objekten im Sinne von mehr oder
weniger attraktiven Angeboten. Sie werden erst zum aktualen &sthe-
tischen Objekt, wenn jemand das Angebot annimmt. Auf diese Weise
faf3t Bosanquets Komplementirasthetik den Doppelstatus des dsthe-
tischen Objekts als zugriffsunabhéngiger physischer Gegenstand und
als faszinierendes Rezeptionsobjekt.

(f) Das dsthetische Vergniigen. Mit seiner Antwort auf die Frage,
warum die dsthetische Verfassung per se eine erfreuliche Verfassung
ist, kniipft Bosanquet erstmals deutlich an die eigene dsthetische Tra-
dition an. Wie im angelsdchsischen Sprachraum seiner Zeit tiblich”,
bezeichnet der spite Bosanquet® die spezifisch dsthetische Titig-

79 Durch Wordsworth hat es sich im angelséchsischen Sprachraum etabliert, unter Fan-
tasie (fancy) die Fihigkeit zur Ordnung des Mannigfaltigen zu verstehen, und unter
>Imagination« die Fahigkeit zu liebender Hingabe. Vgl. Abschnitt 2.1.

8 Bosanquets friiher Asthetik von 1892 zufolge erfaf3t der Kiinstler durch seine Fanta-
sie das historisch gewachsene aktuelle Gemenge von Interessen, wihrend er mittels
Imagination zukiinftige Interessenlagen voraussehen kann. Bosanquet: History. A.a.O.
345-348 (s.0.). Der spite Bosanquet kniipft offensichtlich auch an Croces Brevario di
Estetica an, wo es um den Unterschied zwischen der Intuitionswelt und der blof8 fanta-
stischen Welt geht, die Croce als eine »unzusammenhingende Masse von Bildern« cha-
rakterisiert, »wie sie zustande kommt durch das Heraufbeschworen alter Bilder, durch
ihr willkiirliches Aneinanderreihen, durch das ebenso willkiirliche Kombinieren der

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

keit®! namlich als >Imagination<«. Damit wird gesagt, daf die dstheti-
sche Titigkeit im Gegensatz zu anderen Tatigkeitsformen wesentlich
»unter entlasteten Bedingungen véllig frei ans Werk« geht. Jemand
ist imaginativ tdtig, wenn er jenseits aller Zweckausrichtungen seine
eigenen geistigen »Moglichkeiten auslotet und verfolgt«, seiner Fan-
tasie und seinen Assoziationsketten freien Lauf und sich von den
Bildern iiberraschen laf3t, die vor seinem geistigen Auge entstehen
und wieder verschwinden. So verstandene Imaginationstitigkeit gibt
es natiirlich nicht nur im Bereich der Kunst, sondern auch in den
Wissenschaften. Es wire also ein Mif3verstindnis, dafS Bosanquets
Imagination unlogisch und verworren auf »Mehrdeutiges und Fanta-
stisches« gerichtet wire. Allerdings ist dsthetische Imagination nach
Bosanquet (der hier {ibrigens fast wortlich an Bradley ankniipft) im
Gegensatz zur wissenschaftlichen Imagination »nicht an das ge-
bunden«, was wir »die Realitdt als Ganze« zu nennen pflegen.
Bosanquets »Welt der Imagination« ist »in keiner Weise« mehr »der
totalitdren Struktur von wirklicher Tatsache und Wahrheit unterge-
ordnet«. Jede Assoziationswelt der Kunst gilt ihm vielmehr als »eine
alternative Welt« zur wirklichen Welt, die »zwar zweifelsohne letzt-
endlich auf derselben Basis steht«, »die aber nach eigener Methode
und nach eigenem innewohnenden Zweck organisiert ist«.

Bilder miteinander«. Croce, Benedetto: Brevario di Estetica. Quattro Lezioni. Bari 1913.
Ubers. v. D. Ainslie. Houston 1912. Auch als ders.: Guide to Aesthetics. Ubers. v. P. Ro-
manell. Indianapolis 1965. Im Text zit. als ders.: Grundrif der Asthetik. Vier Vorlesun-
gen. Ubers. v. Th. Poppe. Leipzig 1913, (1-27) 20.

81 Apata steigt fiir die These in den Ring, daf3 >Imagination< bei Bosanquet (anders als
bei Wordsworth) keine Fahigkeit bezeichne, sondern die ésthetische Verfassung selbst.
Sein Argument lautet, dafl Bosanquets Philosophie des Geistes nur Verfassungen und
keine speziellen Fahigkeiten kennen wiirde. Apata veranschaulicht seine Auffassung
von Bosanquets >Verfassung« mit der Analogie eines Familienbetriebs, in dem die ein-
zelnen Familienmitglieder mit ihren speziellen Funktionen gegeniiber dem Gesamtpro-
jekt in den Hintergrund treten. Vgl. dazu Apata: Feeling and Emotion in Bosanquet's
Aesthetics. A.a.O. 185. Erstens herrscht im angelsichsischen Sprachraum um die Wen-
de zum 20. Jahrhundert jedoch der Konsens, unter >Imagination« eine Fahigkeit bzw.
einen Titigkeitstyp zu verstehen. Speziell Andrew Bradley und der frithe Bosanquet
verwenden die Konzeption derart (vgl. Anm. 80). Zweitens wire es eine tberfliissige
Begriffshiufung, wenn Bosanquet unter >Imagination«< dasselbe wie »isthetische Verfas-
sung¢ verstiinde. Drittens kennzeichnet der spite Bosanquet die >Imagination< ausdriick-
lich als Tétigkeit, wenn er schreibt, daf3 »der Geist« imaginativ titig wiirde, sobald er
»unter entlasteten Bedingungen vollig frei ans Werk gehen kann«. Um Apate entgegen-
zukommen, schlage ich den Sprachgebrauch vor, dal man sich in einer dsthetischen
Verfassung befindet, sobald man imaginativ titig ist.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 357

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Bis hierhin steht Bosanquet mit beiden Beinen in der dstheti-
schen Tradition, aus der er stammt. Die These von der imaginativen
Welt als Alternative zur realen Welt der Tatsachen hat sich hier mit
Bradleys Antrittsvorlesung von 1901 fest etabliert®2, wihrend die
Auffassung vom Stellenwert von Assoziationsbildungen im Zuge
von #sthetischer Tatigkeit auf Wordsworth zuriickgeht.®> Wenn Bo-
sanquet jedoch erldutert, warum die &sthetische Imagination »eine
andere Form von Befriedigung zum Ziel« habe als »die Bestdtigung
von etwas Faktischem, setzt er einen neuen Akzent. Der spite Bo-
sanquet ist namlich offensichtlich auch von einem deutschen Asthe-
tiker beeinfluf3t, von dem bei den Asthetikern des angelsichsischen
Idealismus seltsamerweise ansonsten so gut wie nie die Rede ist®:
von Immanuel Kant und seiner Kritik der Urteilskraft. Zwar erklart
Bosanquet das #sthetische Lustempfinden nicht mit einem freien
Spiel der Einbildungskrifte. Diese Formel findet sich nicht. Seine Er-
klarung lautet jedoch, daf3 der dsthetisch imaginierende »Geist« an-
ders als die wissenschaftliche Imagination nicht auf »die Konstrukti-
on eines Systems« gerichtet sei, in dem »jedes Faktum seinen logisch
angemessenen Platz« haben muf8. Er kénne sich im Gegenteil in der
»ganzen Fiille unserer Erfahrungen frei« flottierend entfalten und
ganz nach Lust und Laune schweifen, erfinden, bejahen und verwer-
fen.® Das klingt deutlich nach Kant. Bosanquets schlichte, aber ein-
leuchtende Erklarung fiir den genuf3vollen Charakter der astheti-
schen Erfahrung lautet somit, daf3 es Vergniigen bereitet, seine
Gedanken, Assoziationen und Vorstellungen schweifen und sich von

8 Vgl. dazu Abschnitt 5.2.

8 Vgl. dazu Abschnitt 2.2.

8 Von Coleridge gibt es zwar mehrere Essays, die die Asthetik Kants plagiieren. Aus
nicht zu rekonstruierenden Griinden konnte Kants Asthetik im frithen 19. Jahrhundert
in England jedoch keine Wirkmacht entfalten. Vgl. Abschnitt 2.3.

8 »Imagination is the mind working under great reservations which set it free.« Bosan-
quet: Three Lectures. A.a.O. 28. »The imagination is precisely the mind at work, pur-
suing and exploring the possibilities.« A.a.O. 26. This »tendency puts a premium on the
arbitrary and fantastic in beauty.« A.a.O. 26. »The only difference is that when imagi-
nation is free, when the mind is operating, for instance, not in the service of theoretical
truth, but in that of aesthetic feeling, then it altogether ceases to be bound by agreement
with what we call reality as a whole.« A.a.O. 27. »But the world of imagination is in no
way subordinate to the total structure of real fact and truth.« A.a.O. 29. It is an alter-
native world, »having for its goal a different type of satisfaction from that of ascertained
fact.« A.a.O. 29. »We have the mind working freely upon the entire resources of our
direct and indircet experience.« A.a.O. 29. Its guiding purpose is »not the construction
of a system in which every fact shall have its logically appropriate place«. A.a.O. 26.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

den Bildern iiberraschen zu lassen, die sich in entlasteten Zustinden
vor unserem geistigen Auge bilden. (Auf den jetzt naheliegenden
Einwand, dafy manche Assoziationsketten wegen ihres diisteren Cha-
rakters trotz allen freien Flottierens alles andere als angenehm sind,
kommt Bosanquet in seiner dritten Vorlesung zu sprechen.)

(g) Der Distanz-Verdacht. Mit seinen Thesen zur ésthetischen Titig-
keit als imaginativer Tatigkeit scheint sich Bosanquet das Problem
von Andrew Bradleys Antrittsvorlesung einzuhandeln, weil sich der
Verdacht aufdringt, daf3 die dsthetische Tatigkeit auch Bosanquet zu-
folge von den alltéiglichen Prozessen des Lebens separiert. Gleiten wir
aus der Wirklichkeit heraus in die imaginativen Welten unserer As-
soziationen? Der Verdacht erhirtet sich, wenn Bosanquet die dsthe-
tische Verfassung als Verfassung definiert, in der wir »imaginativ ein
Objekt kontemplieren«. Kants Asthetik (oder wer es aktueller méch-
te: Martin Seels Asthetik der Naturss) versteht unter >Kontempla-
tion<ja schliefSlich eine durch @sthetische Objekte veranlafSte »begliik-
kende« Distanznahme »zum tdtigen Handeln« und zu den Prozessen
des alltaglichen Lebens. Behauptet Bosanquet mit seinen Thesen zum
imaginativen Charakter der dsthetischen Verfassung etwa ebenfalls
eine »begliickende« Distanznahme vom alltiglichen Leben?

86 Seel, Martin: Eine Asthetik der Natur. Frankfurt a. M. 1996, 237. Laut Martin Seel
hat »das menschliche Gefallen an der Natur« im »Laufe der Zeit viele Erklirungen
gefunden.« Seel exponiert »drei Grundmodelle«. »Das erste versteht die schone Natur
als Ort der begliickenden Distanz zum titigen Handeln. Das zweite begreift die schone
Natur als Ort des anschaulichen Gelingens menschlicher Praxis. Dem dritten erscheint
die schone Natur als bilderreicher Spiegel der menschlichen Welt. Im ersten Modell ist
die Wahrnehmung des Naturschonen ein Akt der kontemplativen Abwendung von den
Geschiften des Lebens, im zweiten ein Akt der korrespondierenden Vergegenwirtigung
der eigenen Lebenssituation, im dritten ein Akt der imaginativen Deutung des Seins in
der Welt.« A.a.O. 18. Seels These lautet, »daf} die drei archetypischen Erklirungen
unseres Gefallens an der schonen Natur samtlich im Recht sind«, und daf3 keine »eine
Uberlegenheit gegeniiber den jeweils anderen beanspruchen« kann. A.a.O. 19. Fiir die
»Verfassung der Kunst« ist die »imaginative Verfassung« laut Seel allerdings »elemen-
tar, weil nur diejenigen Artefakte, die zumindest diese Funktion erfiillen oder zu erfiil-
len beanspruchen, im engeren Sinn als Kunstwerke bezeichnet werden konnen.« A.a. O.
146. Seel definiert ein Kunstwerk im Anschluf$ an Danto und Goodman als ein »Objekt
iiber die Welt« und »im Unterschied zu den Objekten der reinen Kontemplation« als ein
»Zeichen«: »Kunstwerke bieten Sichtweisen als Sichtweisen an.« A.a. O. 147. Laut Seel
ist »asthetische Praxis« jedoch auch im Kontext Kunst »entweder kontemplative Auf-
merksamkeit, korrespondierende Vergegenwirtigung oder bildhafte Imagination — oder
mehreres zugleich.« A.a.O. 237.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 359

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Der Distanz-Verdacht fillt bei den Asthetikern des Oxford-
Idealismus schwer ins Gewicht. Das zeigen die enormen An-
strengungen, die Collingwood sein Leben lang unternimmt, um die
Gefiihlsasthetik des Oxford-Idealismus von diesem Verdacht zu be-
freien.®” Der spite Bosanquet weif3 sich leider nur nach dem Motto
>Angriff ist die beste Verteidigung« zur Wehr zu setzen. Bosanquet
bekennt namlich, »Schwierigkeiten mit Asthetikbiichern der Vergan-
genheit« zu haben, die »eine kontemplative Verfassung behaupten
wollen, in der wir vom Objekt irgendwie vollig aufgesaugt und da-
vongetragen werden«. Im Nachhinein l&f3t sich nicht mehr entschei-
den, ob sich diese AuBerung direkt gegen Kants Kritik der Urteils-
kraft oder gegen Coleridges plagiierende Schrift Principles of Genial
Criticism von 18148 richtet. Weitere Argumente und Einlassungen
sucht man beim spéten Bosanquet vergeblich.

Aus der Retrospektive verwundert diese Knappheit. SchliefSlich
hitte Bosanquet das schlichte Argument vorbringen konnen, daf3 es
ja nur unsere eigenen Assoziationen sein konnen, die die #stheti-
schen Objekte in uns evozieren. Unsere eigenen Assoziationen sind
zweifelsohne aus unseren eigenen vergangenen Erlebnissen und Er-
fahrungen in unseren alltiglichen Lebensprozessen gespeist. Wir
erleben tiber unsere Assoziationen somit letztlich uns selbst und un-
sere Situation in der Welt, wenn wir dsthetisch erleben. Diese Erkla-
rung wiirde sich unmittelbar anbieten, um den Verdacht der Distan-
zierung von uns selbst und unseren Lebensvollziigen im Rahmen
dsthetischer Tatigkeit zu entkriften.®® Fakt ist jedoch, dafs Bosanquet
sie gegen den Distanznahmeverdacht nicht ins Feld fiihrt.

(h) Die dsthetische Titigkeit als ausdruckgebende Tatigkeit. Aus-
fithrlicher wird er gegen den Verdacht der Passivitit der kontempla-
tiven Verfassung. Bosanquets Verteidigung ist offensichtlich wieder
von dem Bestreben geleitet, sich von den Asthetiken kantischer Pri-
gung zu distanzieren (s.0.). Laut Bosanquet kann der Verdacht nim-
lich nur aufkommen, wenn sich eine Asthetik zu sehr auf die dsthe-

8 Vgl. die Abschnitte 6.1. und 6.4.

8 Vgl. Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. 219-246. Der Essay besagt im
Kern, daf} das Angenehme zufillig und kulturabhingig erfreue, wihrend das Schone
den der Seele angeborenen und allen Menschen gemeinsamen Geschmack erfreue, in-
sofern er entsprechend kultiviert wurde. Der Essay prisentiert ganze Passagen aus der
Kritik der Urteilskraft in englischer Ubersetzung.

8 Vgl. dazu Absatz 5.3.b.

360  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

tische Kritik und die » Verfassung des Betrachters« konzentriert. Bo-
sanquet sieht in der Verfassung des Betrachters jedoch lediglich eine
»schwache Analogie zu der kreativen Besessenheit des Kiinstlers«.
Seiner Auffassung nach soll sich die philosophische Asthetik in Fra-
gen dsthetischer Verfassung vorrangig am Kiinstler orientieren, der
schliefllich »am meisten mit Kunst beschiftigt« sei. Dann kime sie
namlich zu der Einsicht, daf3 die dsthetische Verfassung per se eine
»aktive und kreative« Verfassung sei, und zwar auch in der Rezeption
und in dsthetischer Kritik.? Schliefilich sei man bei naherer Hinsicht
nicht nur beim »Singen, Schauspielen, Tanzen« aktiv, sondern auch
beim »Musikverfolgen oder beim Lesen eines Gedichts mit richtiger
poetischer Wiirdigung«®'. Mit solchen Behauptungen ist der Passivi-
titseinwand allerdings noch nicht vom Tisch. Denn worin sollte das
skreative Element« niherhin bestehen, daf3 die dsthetische Verfas-
sung als Rezeption, als Kreation und als dsthetische Kritik laut Bo-
sanquet »von Beginn an« beinhaltet?

Im Sinne einer Antwort prizisiert Bosanquet seine Auffassung

% Fiir die Aktivitit des Betrachters fiihrt Bosanquet mehrere Argumente ins Feld. Sein
erstes Argument, da8 man im #sthetischen Genieflen des Berges korperlich aktiv sei,
weil man den Kopf heben miisse, kann nicht iiberzeugen, weil nicht einmal ein Kantia-
ner bestreiten wiirde, daf8 man in diesem elementaren Sinne immer korperlich aktiv
bleibt, solange man noch atmet. Plausibler ist Bosanquets zweites Argument, daf$ Kants
Asthetik die falsche Auffassung etabliert hat, dafl die dsthetische Verfassung auf dsthe-
tische Kritik und auf ein Geschmacksurteil zielen wiirde. Gegen das Kantische Kriterium
der Stimmigkeit paraphrasiert Bosanquet das gehissige »dsthetische Urteil< von William
James, dem zufolge »lemon juice goes well with oysters.«. Drittens hitten schon ganz
andere vor ihm (damit ist vermutlich Hegel gemeint, der »Geschmacksbildung« als
»beschrinkte Bildung« bezeichnet hatte) den angeborenen Geschmack bezweifelt. Vor
allem aber sei eine moglichst reichhaltige imaginative Erfahrung die notwendige Bedin-
gung ésthetischer Kritik, weil der Kritiker Bosanquets Vorstellung zufolge nicht nur
analysieren, sondern vor allem lehren soll, sich an #sthetischen Objekten zu freuen.
Dieses letzte Argument ist das iiberzeugendste, weil dsthetische Kritik bekanntlich farb-
los bleibt, wenn sie nicht selbst ein kreatives Element enthilt. Bosanquet: Three
Lectures. A.a.O. 32.

91 »The aesthetic attitude is an attitude in which we imaginatively contemplate an ob-
ject.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 29f. »I find some difficulty here in recent
aesthetic books; they want to maintain a contemplative attitude and yet to be absorbed
in the object, which involves, I should say, being carried away by it.« A.a.O. 31. »The
spectator’s attitude I take to be merely a faint analogy of the creative rapture of the
artist.« A.a.O. 35. »But it does not seem to me to fit prima facie, the attitude of the
person who is surely most to be considered in aesthetic, that is, the artist.« A.a.QO. 30.
»Imagination is active and creative.« A.a.O. 34. »Think of singing, acting, dancing; the
feeling of following music or reading poetry with true poetic appreciation.« A.a. O. 31.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 361

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

von >Imagination¢ als der spezifisch dsthetischen Tatigkeit ein wei-
teres Mal. Imaginative Titigkeit bedeutet in einem elementaren Sin-
ne, da3 Assoziationsketten entstehen und frei flottieren (s.0.). In
einem engeren Sinne imaginativ titig werden wir laut Bosanquet
jedoch erst, wenn wir den Assoziationsketten eine Struktur zu geben
versuchen. Der spite Bosanquet steht auch hier mit beiden Beinen in
der gefiihlsisthetischen Tradition. In seinen Augen ist die imaginati-
ve Tatigkeit namlich eine ausdruckgebende Tatigkeit, und »richtig
verstanden« ist die dsthetische Verfassung eine »ausdruckgebende
Verfassung«.

Bosanquets Auffassung von >Imagination« zufolge sind wir ima-
ginativ tdtig, wenn wir ein »Gefiithl um des Ausdrucks willen aus-
driicken«?2. Damit ist eine zentrale Gelenkstelle von Bosanquets As-
thetik erreicht: Ein Ausdruck ist schlieSlich etwas, das um eines
Verstehens willen produziert und verwendet wird. Wie aber kann
sich ein Gefiihl in physischem Material so verkdrpern, dafs man die
Verkorperung als Ausdruck auffassen kann? Komplementirasthe-
tisch gewendet lautet das Problem, wie das dsthetische Objekt be-
schaffen sein mufS, damit die dsthetische Verfassung eine Verfassung
ist, in der man mit etwas von Bedeutung konfrontiert ist. Uber dieses
Merkmal der dsthetischen Verfassung hat Bosanquet bis jetzt noch
kein Wort verloren. Der Fragenkomplex ist dem spiten Bosanquet
jedoch so wichtig”, dafy er ihm die gesamte zweite Vorlesung der
Reihe von 1915 widmet.*

(i) Die elementare Expressivitit von physischen Objekten. Den Leit-
faden bildet die Frage, wie ein physisches Objekt auf unsere Verfas-
sungen einwirken kann. Schon 1892 hatte Bosanquet diese Frage pro-
grammatisch als Frage nach den Korrelationen von physischen
Strukturen und psycho-physischen Reaktionen gestellt. Von wem
der spite Bosanquet den Schliissel zur Losung des Problems entlehnt,

92 »>Contemplationc should not mean sinertness¢, but should include from the begin-
ning a creative element.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 33. »To say that the aes-
thetic attitude is an attitude of expression« concerns »the whole truth of the matter«.
A.a.O. 33. The aesthetic attitude is »feeling expressed for expression’s sake« A.a.O. 37.
9% Jacquette kritisiert insofern zu Unrecht die Unterbestimmtheit der Zentralkonzep-
tion >Ausdruck« in Bosanquets spiter Asthetik. Jacquette, Dale: Bosanquet’s Concept of
Difficult Beauty. In: Journal of Aesthetic and Art Criticism 43. 1984, (79-88) 81.

% Bosanquet, Bernard: The Aesthetic Attitude in its Embodiments. >Nature< and the
Arts. In ders.: Three Lectures. A.a.O. 38-75.

362  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

ist nicht mehr zu rekonstruieren. Als Kandidaten kommen neben der
englische Aufklirer Shaftesbury® auch die Vertreter der deutschen
Assoziationspsychologie infrage. Letztere feierte ja im ausgehenden
19. Jahrhundert mit der These Triumphe, daf§ durch bestimmte phy-
sische Strukturen bestimmte Wahrnehmungsaktivititen provoziert
werden, welche wiederum Assoziationsketten erwecken, die in be-
stimmte psychische Verfassung versetzen.%

Bosanquet sagt nichts tiber seine Quellen”. Statt dessen bringt
er ein Beispiel: Wer einen Berg betrachten will, der sich aus einer
Ebene erhebt, muf3 die » Augen nach oben richten und den Kopf nach
hinten in den Nacken« legen. Sein Wahrnehmen ist zwangslaufig
»mit einer eigenen Korperaktivitit verbunden«, welche bestimmte
Assoziationen wecken wird. Laut Bosanquet sind das im Falle des
Berges »Assoziationen des Lebens und der Energie und des Mutes«.
Was fiir den Berg gilt, gilt laut Bosanquet fiir alle physischen Objek-
te. Sie evozieren bestimmte »korperliche Impulse und Spannungenc,
»welche den wahrgenommenen Formen entsprechen«. Daraus ent-
stehen wiederum bestimmte Assoziationen, welche in ganz be-
stimmte psycho-physische Verfassungen versetzen, falls sie pragnant
genug sind. So sichert der spite Bosanquet die zentrale Pramisse sei-
ner Komplementiristhetik mit der schon von der englischen Aufkli-
rung bekannten Auffassung ab, daf3 die physische »Form des Wahr-
nehmens« auf den psycho-physischen »Zustand« eines menschlichen
»Leib-Seele-Kontinuums« einwirken kann.

Dann aber markiert Bosanquet auch die Grenzen dessen, was
sich iiber die mégliche Bedeutung von physischen Strukturen sagen
laBt. Damit will er sich von Vernon Lee distanzieren, welcher die
Assoziationsketten intersubjektiv zu beschreiben versucht, die sich

% Vgl. Absatz 1.2.a. zu Shaftesburys Epistemik des Gefiihls.

% Wilhelm Wundt beispielsweise stellt in seinem System der Philosophie von 1897
ebenfalls die hier einschligige Frage, »welche Eigenschaften« die physischen »Gegen-
stinde« der Kunst haben miissen, damit sie »in uns« eine ganz bestimmte »asthetische
Wirkung« hervorbringen kénnen? Wundt, Wilhelm: System der Philosophie. Leipzig
1897, (674-689), 675{. In Deutschland waren Herbart, Mach, Ebbinghaus und Wundt
die Hauptvertreter der Assoziationspsychologie als der Ende des 19. Jahrhunderts fiih-
renden Richtung der Psychologie. Vgl. dazu auch Abschnitt 1.d.

97 Vgl. zu Bosanquets Begriff des >Psychischen< jedoch Mead, George Herbert: The De-
finition of the Psychical. In: Decennial Publications of the University of Chicago 1/3.
Chicago 1903, 77-112. Im Text zit. nach ders.: Die Definition des Psychischen. In ders.:
Gesammelte Aufsitze. (2 Bde.) Bd. 1. Hrsg. v. H. Joas. Frankfurt a. M. 1980. Reprinted
1987, (83-148) 96-102.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 363

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

angeblich bei der Wahrnehmung eines bestimmten Objekts (Lees
Beispiel ist ein Krug) mit hoher Wahrscheinlichkeit einstellen.%
Nach Bosanquet mdgen Quader und Quadrate zwar mit ziemlicher
Regelmafligkeit Assoziationen von »Festigkeit, Robustheit, und
Gleichformigkeit« auslosen.® Das sei allerdings schon alles, was sich
iiber die >Bedeutung« von Quadern und Quadraten sagen lasse. Von
einer mit Begriffen vergleichbaren, intersubjektiven Bedeutung kon-
ne jedoch keine Rede sein. Bosanquet spricht demnach lediglich von
einer >elementaren Expressivititc von physischen Strukturen.

(j) Die Reprisentativit. Von Bedeutung in einem substantiellen Sin-
ne kann man laut Bosanquet erst im Fall von représentierenden Ob-
jekten sprechen. Was Bosanquet allerdings unter der >Reprisentati-
vitit« von Objekten versteht, findet sich nur in Andeutungen. Zwar
wird ausfiihrlich erldutert, daf} der Ubergang zwischen elementarer
Expressivitit und Reprisentativitit flieflend sei, weil wir dasselbe
Rechteck als Rechteck betrachten kénnen, aber auch als Zeichnung
eines Fuflballfeldes. Dariiber hinaus aber bleibt der Begriff der >Re-
prasentativitidt< unterbestimmt. (Vermutlich hat der griindliche Bo-
sanquet dieser Frage eine der drei verloren gegangenen Vorlesungen
gewidmet.) Lediglich aus den Beispielen ldf3t sich schlieflen, was viel-
leicht gemeint sein konnte. Bosanquet spricht von >Reprisentations,
sobald Strukturen, Muster, Gestalten deutlich fiir etwas anderes ste-

% Bosanquet fiihrt folgende Gegenargumente ins Feld. (1) Erstens wiirde Lee den
raumlichen Linien und Gestalten gegeniiber den Farben und Ténen zu grofles Gewicht
beimessen. (2) Zweitens wiirde die dsthetische Form mit der realen Objektform schlicht
ineins gesetzt. (3) Drittens stellt sich die jeweilige Verfassung laut Bosanquet nicht
durch die korperliche Bewegung als solche ein, sondern durch die Assoziationstitigkeit,
die durch die korperliche Bewegung evoziert wird. (4) Viertens seien die Kérperbewe-
gungen, die Lee beschreibt, bei niherer Hinsicht inkompatibel miteinander. Laut Bosan-
quet ist Lee also iiber das Ziel des Komplementiristhetikers hinausgeschossen. Vgl.
dazu Lee, Vernon: Ohne Titel. In: Mitchel: Structure and Growth of the Mind. O.0. o.].
504 ff. So zitiert bei Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 23.

9 »In your act of perception of the lofty object you actually raise your eyes and strain
your head and neck upwards.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 20. »This idea of the
mountain rising is full of all sorts of associations of life and energy and courage.« A.a.O.
20. There are »bodily tensions and impulses relative to the forms which you appre-
hend.« A.a.O. 21. »And these are connected with your own activities in apprehending
them; the form indeed, or law of connection in any object, is, they say, just what de-
pends, for being apprehended, upon activity of body-and-mind on your part.« A.a.O.
20f. »The square and the cube carry their steadiness, and sturdiness, and equality in all
directions, actually written on their faces.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 39.

364  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

hen und etwas anderes symbolisieren. Er bezeichnet physische
Strukturen als >reprisentativ, wenn sie in unseren Augen »nicht
nur ein Muster auf Papier oder Gold bilden, sondern etwas reprisen-
tieren wie, sagen wir, eine Bullenjagd«1®. Auflerdem betont Bosan-
quet (das hebt Sweet hervor!®'), dafs sich >Reprisentation«< nicht auf
eine bloe Ahnlichkeitsrelation reduzieren lasse. Damit scheint Bo-
sanquet Vergleichbares wie Nelson Goodman zu meinen: Fiir Good-
man muf etwas, um jemand anderen zu reprisentieren, »fiir ihn ste-
hen, auf ihn Bezug nehmen«, wobei jedoch kein Grad der
Ahnlichkeit eine hinreichende Erklirung sei, so dafy man auf kultu-
rell eingeiibte Wahrnehmungsmuster zuriickgreifen miisse.’? Eine
dhnliche Auffassung von >Reprisentation< hat meiner Lesart zufolge
schon Bosanquet entwickelt.

(k) Das Problem des dsthetischen Scheins. Ein édsthetisches Objekt
muf3 ein reprasentierendes Objekt sein. Schliefslich ist die dsthetische
Verfassung eine, in der wir etwas als bedeutend erleben, und als be-
deutend in einem substantiellen Sinne erleben wir nur ein reprasen-
tierendes Objekt. So einleuchtend das klingt — fiir Bosanquet entsteht
ein subtiles Problem. Seiner treffenden Beobachtung zufolge kann
mit der Reprasentationsfunktion des Objekts auf Seiten des Betrach-
ters namlich die »Tendenz« aufkommen, die »Reprisentation anhand
unseres Wissens zu testen«. Mufd man nun tatsichlich, sobald das
Objekt in seiner Reprisentation in den Blick gerit, »das Prinzip des
dsthetischen Scheins aus den Augen verlieren«, um statt dessen in
eine intellektuell-priifende Einstellung zu verfallen? Das wire fatal,
weil wir Bosanquets Pramissen zufolge in der »éasthetischen Verfas-
sung« das »Objekt« ausschliefllich um seines »Scheincharakters« fiir
meine »Wahrnehmung oder Imagination« willen schitzen. Sollte der
dsthetische Schein verloren gehen, sobald mit der Reprisentation
unser Wissen priifend ins Spiel kommt, konnten reprisentierende

100 »You may have a drawing on a paper which is a square pattern; and you may have
one — the early draftsmen were very fond of them — which is not only a pattern on paper
or on gold, but which represents, say a bull hunt.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O.
42,

101 Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 138.

12 Goodman: Languages of Art. A.a.O. 17. Ausgehend von dieser These betont Good-
man, daf es Realismus eigentlich weder in der Bildhauerei noch in der Malerei gebe,
weil es immer von kulturell eingeiibten Gewohnheiten abhingig sei, ob wir in einer
Reprisentation Ahnlichkeiten mit dem Designierten feststellen oder nicht. A.a.O. 31.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 365

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Objekte keine &sthetischen Objekte sein. Viele anerkannte Kunst-
werke sind jedoch zweifelsohne reprisentativ. Sollte da Vincis Mona
Lisa etwa kein #sthetisches Objekt sein, weil die dargestellte Frau ja
die Frage provozieren konnte, ob sie tatsdchlich einmal gelebt hat?
Das ist abwegig. Als Philosophie der Kunst betrachtet, wiirde es Bo-
sanquets spiter Asthetik also den Todesstof8 versetzen, wenn sie das
Prinzip des dsthetischen Scheins fiir reprisentierende Objekte nicht
retten konnte.

Zunichst einmal gesteht Bosanquet zu, daf3 wir tatsichlich er-
lerntes Wissen und gewisse kulturelle Erfahrungen brauchen, um
Reprisentationen zu verstehen. Dieses Zugestindnis ist Bosanquet
wichtig. Also hdufen sich die Beispiele. Wiirden wir »das Lachen
eines Menschen« nicht »als Ausdruck von Schmerz oder Arger neh-
men«, wenn wir es »durch Erfahrung nicht anders gelernt hétten?«
Genauso kann man nur aus konkreter Erfahrung mit Blattern wissen,
daf3 Blatter mit brauner Farbe verwelkt und mit griiner Farbe frisch
sind. Man hat es irgendwann gelernt, »daf8 die Zeichnung einer Bul-
lenjagd Aktivitat, Mut und Kraft anzeigt«. Das alles a3t sich »aus
den Strukturen oder Farbkombinationen« allein »nicht herauslesen,
wie Bosanquet zu Recht betont. Mit Beispielen wie diesen rdumt Bo-
sanquet ausfiihrlich ein, dafy wir Reprisentationen nur verstehen,
wenn wir »auf spezielle Lehrinhalte zuriickgreifen« konnen, die wir
in der »Schule des Lebens gelernt haben«.

Das gilt laut Bosanquet nun ausdriicklich auch fiir Reprisenta-
tionen durch Kunstwerke. Bosanquets Beispiel lautet: Wer die Mar-
morstatue eines Diskuswerfers sieht, mufl zumindest »ein wenig
tiber Balance wissen, und wie ein Korper funktioniert und so weiterx,
um zu begreifen, was der behauene Marmor vorstellen soll. Aber
betrachtet man &sthetische Objekte tatsichlich so, als wiirden sie
Wissen vermitteln und Rétsel aufgeben, die moglichst schnell und
moglichst pfiffig zu l6sen sind? Wenn wir begriffen haben, worum
es bei dem einen édsthetischen Objekt geht (und das kann bei ein-
facher Repridsentativitit in Bruchteilen von Sekunden geschehen),
wenden wir uns dann abgeklirt ab, um das nichste reprisentierende
Ratsel zu l6sen? Was bei Fiihrerscheinpriifungen und Intelligenztests
sicherlich der Fall ist, ist ebenso sicher nicht der Fall bei einem Gang
durch ein Museum oder bei einem Theaterbesuch.

In solchen Kontexten hoffen wir doch vielmehr alle, daf3 im Mo-
ment des Begreifens etwas Ergreifendes mit uns geschieht. Wir hof-
fen, daf3 die Marmorstatue uns plotzlich sehr viel mehr als ein »totes

366  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

Faktum« ist, »daf3 der Korper eines Mannes in einer bestimmten Po-
sition eine bestimmte Sorte von Zustand oder Vitalitit anzeigt«, und
dafl uns »die Verfassung des Korpers des Diskus-Werfers« plotzlich
»notwendig in Relation zu unseren Gefiithlen«'% zu stehen scheint.
Anders ausgedriickt: Insofern wir nicht Museumswirter oder Kunst-
riauber sind, hoffen wir doch immer, daf3 die Ausstellungsobjekte in
einem Museum so auf uns einwirken, daf§ wir uns unvermutet von
der intellektuell-priifenden in eine dsthetisch-imaginierende Verfas-
sung versetzt sehen. Mehr noch: Was uns im Falle einer Wolke viel-
leicht iiberraschen mag, fordern wir von einem Kunstwerk im em-
phatischen Sinne regelrecht ein. Schliefllich gehen wir ja nicht um
der Bildung willen ins Museum!

() Die bestimmte Expressivitit des dsthetisch Reprdsentativen. Wie
also miissen reprisentierende Objekte beschaffen sein, damit sie lei-
sten, was wir von dsthetischen Objekten erwarten? Wie konnen sie
uns in eine kontemplative Verfassung versetzen, in der wir frei asso-
ziierend imaginativ tdtig sind? Mit dieser Frage ist Bosanquet bei
einer weiteren Gelenkstelle seiner Komplementarasthetik angelangt.

Seine Antwort kniipft daran an, daf3 dsthetische Objekte eine
interpretationsoffene, ambivalente physische Gestalt haben miis-
sen.1% Das heifdt ndmlich, daf$ uns reprisentierende Objekte nicht in
eine asthetische Verfassung versetzen konnen, wenn ihre repriasen-
tative Dimension zu eindeutig, zu eindimensional und zu offensicht-
lich ist. Das dsthetische reprasentierende Objekt mufS vielmehr durch

103 »There is a tendency to bring in mere facts; to test the representation by your
knowledge.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 43. This »means losing hold of the
principle of aesthetic semblance.« A.a.O. 43. »In the aesthetic attitude, the object which
embodies the feeling is valued solely for its appearance to perception or imagination.«
A.a.0. 9. »For instance, a man’s laughing might be the expression of pain or anger, if we
had not learned by experience that it is otherwise.« A.a.O. 44. »Without experience of
animals you could not know that the drawing of the bull hunt indicates activity, courage,
ferocity.« A.a.O. 44f. »You cannot read these things off from the patterns or the colour
combinations.« A.a.O. 45. »You have to rely upon special lessons, learned in the school
of life.« A.a.O. 45. »I must have some knowledge how his body works and balances, and
so on.« A.a.O. 46. Suddenly »it is not a mere dead fact of my experience that a man’s
body in a certain position indicates a certain sort of phase or vitality.« A.a.O. 47. »It is
true that I must know something about a man’s body before I can live myself into it at
all; but when I can do so, the attitude of the disc-thrower’s body is after all necessary in
relation to my feeling.« A.a.O. 47.

104 Vgl. Absatz 5.2.c.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 367

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

einen assoziativen Uberschuf$ Anreize fiir die imaginative Tatigkeit
jenseits aller intellektuellen Deutung und jenseits allen Verstehens
geben. Dieser Uberschuf8 kann nur aus der physischen Gestalt des
reprasentierenden Objekts kommen, die laut Bosanquet ja immer in
elementarer Weise expressiv ist. Ein reprisentierendes Objekt kann
unsere Fantasie nur iiber die Expressivitit seiner physischen Gestalt
anregen.

Laut Bosanquet kann ein reprasentierendes Objekt also nur als
physisches Objekt auch dsthetisches Objekt sein, weil es nur als phy-
sisches Objekt eine elementar expressive physische Gestalt hat, wel-
che die Interpretationstitigkeit jenseits allen intellektuellen Verste-
hens herausfordert. Die physische Expressivitdt ist die Bedingung,
daf ein reprasentatives Objekt dsthetisches Objekt sein kann, und
als solches nicht nur unseren verstehenden und priifenden Intellekt
provoziert, sondern auch unsere imaginativen Interpretationsfahig-
keiten. Lassen wir es nun dahingestellt, dafy wir nichts dartiber erfah-
ren, ob die dsthetische Einstellung zur intellektuellen hinzutritt oder
diese ganz ablost, und ob der Einstellungswechsel von einer willent-
lichen und bewufsten Entscheidung abhingt oder nicht. Bosanquets
These, daf3 Reprisentierendes uns nur in eine dsthetische Verfassung
versetzen kann, weil es auch expressiv ist, birgt namlich ein sehr viel
gravierenderes Problem. SchliefSlich hatte Bosanquet zuvor ja vehe-
ment betont, dafl jedes physische Objekt — ob Zahnbiirste, Wolke
oder Kunstwerk im emphatischen Sinne — zumindest in einem ele-
mentaren Sinne expressiv sei und »solche Strukturen sozusagen auf
seiner Oberflache«'® aufweise Wenn jedes physische Objekt zumin-
dest in elementarer Weise expressiv ist — welchen Sinn hat dann die
Forderung, dafl reprisentierende Objekte expressive physische
Strukturen haben miissen, um &sthetische Objekte zu sein? Wenn
Bosanquet dem nichts hinzuzufiigen hat, liele das nur den Schlufs
zu, daf3 laut Bosanquet jedes reprisentierende Objekt unsere Verfas-
sung irgendwann von einer iiberwiegend intellektuellen in eine ima-
ginierende Verfassung tibergehen ldf3t, weil schlieflich jedes repra-
sentierende Objekt als physisches Objekt expressive physische
Strukturen hat. Das widerspricht nicht nur jeder Erfahrung, sondern
wiirde auch den Unterschied zwischen asthetischen und nicht-dsthe-
tischen Objekten darauf reduzieren, daf3 alle repréisentierenden phy-

105, Every work of art and every thing of beauty presents such a pattern, so to speak, on
its surface.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 44.

368  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

sischen Objekte dsthetische Objekte wiren. Jede Fusgingerampel ké-
me dann als dsthetisches Objekt infrage.

Bosanquet bringt an dieser entscheidenden Gelenkstelle seiner
Komplementiristhetik nun einen alten Handkoffer ins Spiel. Es han-
delt sich um einen Koffer, der ihn reprisentierend an die Stadt Flo-
renz erinnert, weil er diese Stadt mit dem Koffer einmal bereist hat.
Dennoch aber fiihlt er sich durch den Koffer nicht zu imaginativer
Tatigkeit provoziert. Er staubt ihn lediglich ab, raumt ihn fort oder
bringt ihn zur Reparatur. Was unterscheidet diesen (wie alles Physi-
sche) elementar expressiven und zudem noch reprisentierenden Kof-
fer von der Marmorstatue des Diskuswerfers?

Mit seiner Antwort erweist sich Bosanquet als Hegelianer von
echtem Schrot und Korn. Sie lautet namlich, daf dsthetische Objekte
wie die Statue des Diskuswerfers in ganz bestimmter Weise expressiv
sein missen, ndmlich in einer Weise, die dem entspricht, was sie
reprasentieren! Das ist die sechste Forderung, die Bosanquets Kom-
plementiristhetik an das édsthetische Objekt stellt. Ob sich die Ex-
pressivitidt nun in Anlehnung an Hegels Unterordnung der Gestalt
unter den Gehalt der Reprasentation anpassen muf3, oder ob wir es
mit einem Erginzungsverhiltnis von zwei gleichberechtigten Kom-
ponenten zu tun haben, erfihrt man nicht. Was Bosanquet im Sinn
zu haben scheint, 1af3t sich lediglich aus seinen Beispielen folgern.
Die Marmorstatue ist von einer physischen Gestalt, die in uns dhn-
liche Assoziationen evoziert wie das, was sie reprasentiert. Sie repra-
sentiert einen sportlichen jungen Mann auf der Hohe seiner Ge-
schicklichkeit und Kraft, der offensichtlich ausdauernd trainiert hat.
Der behauene Marmor erweckt durch seine physische Beschaffenheit
vergleichbare Assoziationen von Kraft, Geschicklichkeit und Aus-
dauer. Genau das gilt fiir den alten Handkoffer nicht. Seine physische
Gestalt evoziert Assoziationen von Staub, Sperrigkeit, Unordnung
und Verfall. Diese Assoziationen stehen in keinem Zusammenhang
zu der Stadt Florenz, die der Koffer fiir Bosanquet ja reprisentiert.
Bosanquets spiter Asthetik zufolge muf die »Expressivitdt« des Re-
prisentativen »in irgendeiner Weise schon seiner Gestalt innewoh-
nend sein«.1% Das heiflt in die Hegelsche Terminologie tibersetzt,
dafl die physische Gestalt eines reprisentierenden Objekts seinem
Gehalt addquat sein muf3, insofern es sich um ein dsthetisches Objekt

106 »The expressiveness must be in some degree inherent in the form.« Bosanquet:
Three Lectures. A.a.O. 48f.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 369

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

handelt. An kaum einer Stelle macht sich der Einfluf der Hegelschen
Asthetik beim spiten Bosanquet deutlicher bemerkbar.

Allerdings fehlen Uberlegungen, wie ein dsthetisches Objekt
gleichzeitig sowohl eine ambivalente und interpretationsoffene als
auch eine in bestimmter Weise expressive physische Gestalt haben
kann. Auf den ersten Blick scheinen beide Anforderungen inkom-
patibel zu sein. Bei nidherer Hinsicht mufs die Interpretationsbediirf-
tigkeit einer physischen Gestalt allerdings nicht zwangslaufig im
Widerspruch zu der Forderung stehen, daf3 die Gestalt dhnliche As-
soziationen erwecken soll wie das, was sie reprisentiert bzw. verkor-
pert. Edward Munchs Der Schrei beispielsweise hat durch seine Fo-
kussierung auf den offenen Mund sicherlich in seiner physischen
Gestaltung zu seiner Zeit neuartig, provozierend, kurz: interpretati-
onsbediirftig gewirkt. Dem widerspricht es nicht, daf8 die schwarze
Farbe des aufgerissenen Mundes im Zentrum des Bildes vergleichbar
diistere Assoziationen erweckt wie ein menschlicher Verzweiflungs-
schrei, den das Bild seinem Titel zufolge ja verkorpern soll. Dieses
Beispiel kann vielleicht zeigen, was Bosanquet mit seiner Forderung
einer sowohl interpretationsbediirftigen als auch in bestimmter Wei-
se expressiven physischen Gestalt eventuell gemeint haben konnte.
SchlieSlich fordert er ja nicht, daf3 die Beziehung der Expressivitat
zur Reprisentativitit offen zutage liegt und auf den ersten Blick er-
falt wird. Das Gegenteil ist der Fall. Es muf3 sie allerdings (wie subtil
auch immer) tatsichlich geben, so daf3 sie sich bei entsprechendem
Interpretationsaufwand auch erschliefSt.

(m) Asthetischer Schein und der Schild des Achill. Mit ihrer These
von der bestimmten Expressivitit reprasentierender dsthetischer Ob-
jekte leistet Bosanquets zweite Vorlesung trotz ihrer Liicken und
trotz ihres aphoristischen Stils einen iiberzeugenden Beitrag zu der
uralten dsthetischen Frage, warum Kunstwerke als physische Gegen-
stinde auch jenseits von Sprache Bedeutungen vermitteln und sogar
ganze Welten entwerfen, Geschichten erzihlen und auf unsere Stim-
mungen einwirken konnen. Nicht geldst ist bislang jedoch das Aus-
gangsproblem der Vorlesung, namlich die Aufrechterhaltung des
dsthetischen Scheins im Falle des reprisentierenden dsthetischen Ob-
jekts.

Um einen erneuten Losungsversuch zu starten, lenkt Bosanquet
die Aufmerksamkeit auf »das wahrscheinlich élteste dsthetische Ur-
teil der westlichen Literatur«, ndmlich auf die Passagen, in denen

370  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

Homer den Schild des Achill besingt. Der Schild reprasentiert ein
frisch gepfliigtes Feld. Homer besingt es als »Wunder der Hand-
werkskunst« des Gotterschmieds Héphaistos, weil »hinter dem Pflug
die Erde schwarz wird und wie gepfliigter Grund aussieht, obwohl«
der Schild »doch aus Gold ist.« Laut Bosanquet trifft Homer den
Nagel auf den Kopf und besingt tatsdchlich ein »Wunder«. Allerdings
besteht dieses >Wunder< laut Bosanquet nicht darin, daf3 wir in den in
Metall geprigten Linien ein Feld erkennen konnen. Daf représentie-
rende Dinge anderen Dingen strukturell dhnlich sind, hilt Bosanquet
(der hier wohl an die Mimesis-Debatte der englischen Romantik an-
kniipft) fiir nicht weiter aufregend. Nein, Bosanquet begeistert sich
dafiir, da8 wir uns plotzlich fiihlen wiirden, als ob wir auf einem
gepfliigten Feld wiren, und daf8 wir die frisch aufgewiihlte Erde fast
zu riechen meinen, obwohl wir gleichzeitig genau wissen, dafd wir es
mit Metall und nicht mit Erde zu tun haben. Er gerit regelrecht ins
Schwirmen dariiber, daf3 »der menschliche Geist« eine »ritselhafte
Fihigkeit zu besitzen scheint, mit der er die Seele von aktualen Din-
gen und Ereignissen extrahieren und in irgendein Medium tibertra-
gen kann, das ihm gerade zupaB ist, die Wand einer Hohle oder eine
goldene Platte oder ein Stiick Papier«'””. Um den Gedanken so deut-
lich wie moglich zu betonen: Bosanquet sieht das Wunder nicht dar-
in, daf wir uns durch den Schild plétzlich in eine andere Welt, in eine
andere Zeit und in eine andere Verfassung versetzt fithlen. Nein, das
Wounder besteht in Bosanquets Augen darin, daf8 der Schild genau das
leistet, ohne uns auch nur einen einzigen Moment vergessen zu las-
sen, daf3 wir uns nicht auf einem Feld in der griechischen Antike
befinden, sondern eine goldene Platte sehen.’® Damit scheint die
Losung fiir die Frage nach der Aufrechterhaltung des ésthetischen

107 5Tt is — [ a am shamelessly quoting from myself — perhaps the earliest aesthetic
judgement which Western literature contains.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 49.
»And behind the plough the earth went black, and looked like ploughed ground, though
it was made of gold; that was a very miracle of his craft.« A.a.O. 49f. »Mind possesses a
magic by which it can extract the soul of the actual thing or event, and confer it on any
medium which is convenient to him, the wall of a cave, or a plate of gold, or a scrap of
paper.« A.a.O. 50.

108 Es ist durchaus moglich, daf Bosanquet sich auf Schelling bezieht, der sich in seiner
Philosophie der Kunst ja ausdriicklich von allen Asthetiken distanziert, die das Phino-
men Kunst aus »der empirischen Psychologie heraus zu erkliren« versuchen, weil das
Ergebnis notwendig banal sei und vom »Wunder Kunst« nichts iibrig bliebe. Schelling,
Friedrich Wilhelm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. Schelling, Friedrich Wil-
helm Josef: Philosophie der Kunst. 1802/1803. In: Friedrich Wilhelm Joseph v. Schellings

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 371

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Scheins auf der Hand zu liegen. SchliefSlich war das Phdanomen des
dsthetischen Scheins von Bosanquet vorher genauso gekennzeichnet
worden: Daf$ wir uns in eine Verfassung versetzt sehen, in der wir
unsere Assoziationen frei flottieren lassen, ohne der Illusion zu ver-
fallen, daf3 sich unsere Assoziationen auf Faktisches beziehen wiir-
den, das wir praktisch bearbeiten miifSten.

Was eine auf einem goldenen Tablett servierte Losung zu sein
scheint, ist tatsdchlich jedoch nur eine (allerdings besonders anschau-
liche) phdnomenologische Beschreibung des #sthetischen Scheins.
Wir wissen schliefllich immer noch nicht, warum uns nur das in be-
stimmter Weise expressive Reprisentative in imaginierende Verfas-
sungen versetzt und in beliebiger Weise expressives Reprisentatives
wie der alte Koffer nicht. Fatalerweise enden Bosanquets skizzenhaf-
te Ausfiihrungen nun ausgerechnet an dieser brisanten Stelle!

Vielleicht lassen sich die hier klaffenden Liicken jedoch ein wei-
teres Mal relativ unaufwendig schliefSen. Was unterscheidet beliebig
expressives Reprasentierendes schliefSlich von in bestimmter Weise
expressivem Reprasentierenden? Um beliebig expressives Reprasen-
tierendes zu verstehen, miissen wir seine expressiven Dimensionen
ausblenden, weil sie ablenken. Wenn ich mich auf den Staub auf dem
alten Koffer konzentriere, werde ich nicht mehr an Florenz denken.
Staub hat nichts mit Florenz zu tun, sondern mit meinen Reinlich-
keitsverpflichtungen gegeniiber meiner Wohnung. Ganz anders aber
liegt der Fall bei dem in bestimmter Weise expressiven Reprisentie-
renden. Hier werden die Assoziationen von den physischen Struktu-
ren des Objekts in dieselbe Richtung gelenkt wie von dem, was es
reprasentiert. Also lenkt es vom Reprisentierten nicht ab, wenn ich
mich auf die expressiven Dimensionen des in bestimmter Weise ex-
pressiven reprasentierenden Objekts konzentriere. Meine Assozia-
tionsketten werden im Gegenteil intensiviert, bereichert und ver-
deutlicht. Durch die Gleichgerichtetheit des Materials und des
reprisentierten Gehalts evoziert in bestimmter Weise expressives
Reprisentierendes also besonders komplexe, einheitliche, intensive
Assoziationsgefiige.

Damit léft sich die Frage nach dem &sthetischen Schein beant-
worten. Wihrend beliebig expressives Reprisentierendes niamlich
ausschlieBSlich auf das Reprasentierte fokussiert, lenkt in bestimmter

sammtliche Werke Bd. 5. Hrsg. v. K. E A. Schelling. Stuttgart/ Augsburg 1856-1861.
Reprinted Darmstadt 1990. 5 (V 362).

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

Weise expressives Reprisentierendes die Aufmerksamkeit auch auf
die expressiven Dimensionen des physischen Materials. Sobald ich
mich jedoch auch auf das Material konzentriere, gerit es als fremdes
Material (Gold ist nicht Erde) in den Blick. Wenn ich es mit dem
Schild zu tun habe, mufl ich nicht ausblenden, daf3 ich es mit einem
Schild aus Gold zu tun habe, weil die Strukturen des Goldes ja dem
entsprechen, was sich auf dem Schild in Szene setzt. Das wiederum
kann die Aufmerksamkeit auf den Sachverhalt lenken, daf3 ich es mit
Reprisentierendem und nicht mit der Sache selbst zu tun habe: Ich
werde quasi darauf gestoflen, daf$ das Schild aus Gold ist, und dafs ich
das Schild auf mich wirken lassen und nicht etwa in einen Acker
einséen soll. Genau das passiert im Falle des Koffers nicht. Der Staub
des Koffers zwingt mich zum Handeln und lenkt mich ab davon, daf3
der Koffer etwas mit einer Florenzreise zu tun hat. Ich werde gerade
nicht imaginativ titig, sondern muf8 praktisch handeln und den Kof-
fer sdubern. Der Staub auf dem Koffer lenkt meine Assoziationen in
die Richtung praktischer Notwendigkeiten, aber ganz sicher nicht
nach Florenz. Die ésthetische Verfassung ist laut Bosanquet nun je-
doch wesentlich eine kontemplative Verfassung, in der ich nicht
praktisch handele, sondern meine Assoziationen frei flottieren lasse.
Das wird durch die physischen Strukturen des Schildes befordert,
durch den Staub auf dem Koffer jedoch regelrecht verhindert. Das
konnte gemeint sein, wenn Bosanquet behauptet, daf eine bestimm-
te Expressivitit des physischen Objekts die notwendige Bedingung
der Aufrechterhaltung des dsthetischen Scheins sei. So liefert Bosan-
quet ein weiteres Argument dafiir, dafS das dsthetische Objekt das
sechste Merkmal aufweisen muf3, daf3 seine physische Expressivitit
seiner Reprisentativitit entspricht. Hingegen eignen sich reprisen-
tierende Objekte nicht zu dsthetischen Objekten, wenn sie in beliebi-
ger Weise und ohne Beziehung auf ihre Représentationsfunktion ex-
pressiv sind. Damit wire also das Problem geldst, unter welcher
Bedingungen auch reprisentierende Objekte dsthetische Objekte
sind und den &sthetischen Schein aufrecht erhalten. Die Losung be-
ruht auf der Adiquatheitsbedingung der Hegelschen Asthetik.1%?

109 William Sweet als der Herausgeber der 20 Bande von Bosanquets Collected Works
kritisiert, daf8 Bosanquets Asthetik den metaphysischen Ballast ihres Hegelschen Vor-
bilds nicht abgeworfen habe. Deshalb habe »Bosanquets Beitrag zur Asthetik eindeutig
eine metaphysische Dimension«. »Bosanquet’s contribution to aesthetics clearly has a
metaphysical dimension.« Sweet: British Idealist Aesthetics. A.a.O. 142. Diese Ein-
schitzung kann ich nicht teilen. Bosanquets spite Asthetik iibernimmt lediglich das

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 373

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

(n) Einige Liicken von Bosanquets Kompemetdrdsthetik. Das Pro-
blem des asthetischen Scheins ist nicht die einzige Liicke in Bosan-
quets spiter Asthetik. Die erhaltenen Vorlesungen entwickeln in
Grundziigen zwar tatsichlich die Asthetik, die der frithe Bosanquet
im Jahr 1892 angekiindigt hatte (s.0.). Sie entwickeln eine Asthetik,
in welcher der Begriff des >Gefiihls< und die Psychologie (in Form der
Assoziationspsychologie) »eine fithrende Rolle«!? spielen. Das er-
halten Gebliebene ist ohne Zweifel faszinierend. Aber leider sind drei
Vorlesungen wihrend der Wirren des 1. Weltkriegs verschollen.
Wohl deshalb klaffen an einigen entscheidenden Stellen von Bosan-
quets groflartigem komplementiristhetischem Entwurf schmerzli-
che Liicken.

Nun ist es zu verkraften, dafd der spite Bosanquet entgegen sei-
nem frithen Programm keine spezifisch englische Asthetik verfaflt
hat. Zwar fallt der Name Shakespeare tiberproportional oft. Eine
Schwalbe macht jedoch noch keinen Sommer, und die mehrmalige
Erwihnung eines herausragenden englischen Kiinstlers aus einer As-
thetik noch keine spezifisch englische Asthetik.!!!

Enttiuschend ist jedoch Bosanquets Naturésthetik. Im Zentrum
steht die konstituierende These der angelsichsischen Gefiihlsisthe-
tik, dafl der Kiinstler immer aus einer Verfassung von »besonderer
Tiefe und Leidenschaft« schaffen miisse und in keinem Falle einfach
nur »kopieren« diirfe, »was er vorfindet«. Wie die englischen Ro-
mantiker, so ist auch Bosanquet der Uberzeugung, dafl wir Dinge
mit der in einer Gefiihlsisthetik geforderten Leidenschaft und Em-
phase nur sehen konnen, wenn wir »die Natur« nicht »als ein totes
mechanisches System« ansehen«, sondern fest »glauben, daf3 die Na-
tur in sich ein Leben und eine Gottlichkeit hat, die sie zu offenbaren
versucht«. Zum Gegenstand der dsthetischen Tatigkeit erklart Bo-
sanquet die erscheinende Natur, die jedoch mit der Natur ineins falle,

Adiquatheitskriterium der Hegelschen Asthetik und transportiert es bruchlos in eine
psychologische Asthetik des Gefiihls, die alles andere als metaphysikverdachtig ist!

110 »In the aesthetic of the future psychology« has »a leading part to play«. Bosanquet:
History. A.a.O. 466.

11 Im Falle von Bosanquets spiter Asthetik wiirde sich eine epochale Zuordnung sehr
viel deutlicher als eine nationale anbieten. Sie ist am ehesten am Ubergang vom Impres-
sionismus zum Expressionismus anzusiedeln. Schliellich wiirdigt Bosanquet in der drit-
ten Vorlesung Ruskins Turner-Interpretationen und bedauert, dafs William Morris sich
kritisch iiber den Impressionismus in der Malerei gedufSert hat. Bosanquet: Three
Lectures. A.a.O. 81f.

374  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

»wie wir sie lieben und bewundern«. Was das Naturschone ist, und
ob es eine objektive Qualitit hat oder im Sinne Hegels (bzw. Ho-
thos!12) aus unseren Projektionsleistungen entsteht, dariiber sagt Bo-
sanquet jedoch nichts. Er reformuliert vielmehr im wesentlichen die
Position der englischen Romantik.

Eine weitere gravierende Liicke in Bosanquets spiter Vor-
lesungsreihe besteht zweifelsohne darin, daf8 der Ubergang von einer
allgemeinen Asthetik zu einer speziellen Kunstisthetik zwar ange-
deutet!’3, aber nicht explizit vollzogen wird. Welche Auswirkungen
hat es auf unsere Verfassung, wenn wir wissen, daf3 das reprisentie-
rende Objekt bewuf3t und geplant von einem Kiinstler als reprisen-
tierendes Objekt geschaffen wurde?

Ein bedauerlicher Mangel ist auch das Fehlen aller AuSerungen
zur Entstehungsmoglichkeit von physischen Kunstwerken. Schlief3-
lich soll die dsthetische Verfassung dem spiten Bosanquet zufolge ja
eine kontemplative Verfassung sein. In einer kontemplativen Verfas-
sung sind wir durch ein physisches Objekt angeregt imaginativ titig,
ohne auf das Objekt selbst in irgendeiner Weise zuzugreifen. Wie
aber soll ein Kiinstler ein Kunstwerk schaffen, ohne es zu beriihren,
zu verdndern, zu bewegen? Der spite Bosanquet miifSte wie Croce
annehmen, daf der Kiinstler irgendwann in eine Phase des prakti-
schen Handelns eintreten muf3. Verlaf3t er dann die wesentlich kon-
templative asthetische Verfassung? Das hitte die Seltsamkeit zur
Folge, daf3 sich Kiinstler ausgerechnet in den entscheidenden Phasen
ihres Kiinstler-Seins in keinem &sthetischen Zustand befinden wiir-
den. Falls der Kiinstler die asthetische Verfassung im Moment des
physischen Schaffens jedoch nicht verlafSt, miifite Bosanquet erkla-
ren, wie er die Kontemplativitit seiner Verfassung als Handelnder
aufrechterhalten kann. Es stellt sich also ein dhnliches Problem wie
das Problem der Aufrechterhaltung des dsthetischen Scheins. Es a3t
sich allerdings offensichtlich nicht auf dieselbe Weise lgsen (s.0.).

Dem fehlenden Ubergang zur Kunstisthetik ist auch das Fehlen
einer Antwort auf die Frage geschuldet, ob Reprisentativitit eine
notwendige Bedingung des Kunstwerks ist, oder ob eine bestimmte
Expressivitit hinreicht? Bosanquet teilt lediglich mit, daf er auf die
Reprisentativitit als notwendige Bedingung von Kunstwerken nur

112 Vgl. Abschnitt 3.2. dazu, dafl die Passagen iiber das Naturschéne nicht von Hegel
stammen konnen.
115 Vgl. die Absiitze 5.3.g-i.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 375

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

ungern verzichten wiirde.'* Gleichzeitig aber konne er die Augen
nicht davor verschlieflen, daf3 es auch die Musik gibt, die (Bosanquet
blendet die Programm-Musik und die Oper allerdings viel zu schnell
aus) »mit dem Gewicht der Reprisentation« nicht »belastet« zu sein
scheint. Bosanquets Losung fiir dieses Dilemma wird nur angedeutet
und nicht ausgefiihrt. Sie zielt ab auf eine Unterscheidung zwischen
der direkten Reprisentation von Verfassungen bzw. Gefiihlslagen
und der vermittelten Représentation, die einen Umweg tiber das Ab-
bilden und Gestalten von Personen, Dingen und Ereignissen nimmt.
Gedichte, Theaterstiicke und realistische Gemailde wiren dieser Un-
terscheidung zufolge indirekt reprisentierend. Die abstrakte Musik
beispielsweise wiirde hingegen Verfassungen direkt représentieren.
Mit dieser Unterscheidung hitte Bosanquet nun zwar tatsichlich kei-
ne Probleme mehr mit der abstrakten Kunst des beginnenden
20. Jahrhunderts etwa von Kupka, Kandinsky oder Mondrian, wie
Emmet behauptet!?>. Solche Kunstwerke konnten den direkt repra-
sentierenden zugerechnet werden. Die Losung birgt allerdings die
Schwierigkeit in sich, daf3 die direkte Reprisentativitit bei niherer
Hinsicht unmittelbar ineins mit der Expressivitit der jeweiligen Ob-
jekte fallen wiirde. Bosanquet selbst scheint dieses Problem gesehen
zu haben. Mein Indiz dafiir ist, daf} er seine Uberlegungen zur direk-
ten Reprasentativitit der Musik in der These miinden ldfst, daf3 die
Musik die expressive Kunstform par excellence sei. Gleichzeitig aber
muf3 er betonen, daf3 es sich natiirlich um verdichtete und gesteigerte
Expressivitit handele. Ansonsten wiirde er namlich Beethovens Sin-
fonien auf die dsthetische Qualitit von Quadern und Wolken redu-
zieren. Allerdings konnen indirekt reprasentierende Objekte (wie wir
oben ausgiebig gehort haben) nur édsthetische Objekte sein, wenn sie
in der Reprisentationsfunktion angepafiter Weise expressiv sind.
Wie aber soll etwas Expressives par excellence seiner Expressivitit
entsprechend expressiv sein? Bosanquets Ergebnis lautet schliefSlich,

114 Sein erster Grund lautet, daf8 das Reprasentative seit der Mimesis-Asthetik des Ari-
stoteles einen ganz zentralen Stellenwert in nahezu allen Kunstphilosophien einneh-
men wiirde. Auferdem (Bosanquet hat hier vermutlich Hegels Asthetik vor Augen)
gebe es auffillig viele Hierarchien der Kunst, in denen die Poesie als reprisentative
Kunst par excellence ganz oben, Malerei und Bildhauerei in der Mitte und die Architek-
tur ganz unten stehen wiirden. Ein dritter Grund ist die Poesie, in der Reprisentativitit
laut Bosanquet (poetische Klangkompositionen gab es zu seiner Zeit noch nicht) unver-
zichtbar ist.

115 Vgl. Emmet: Outward Forms. A.a.O. 27 f.

376  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Gefiihlsasthetik des spaten B. Bosanquet

daf3 eine bestimmte, aber interpretationsoffene Expressivitit die not-
wendige Bedingung des dsthetischen Objekts sei. Das Reprisentative
erklirt er hingegen lediglich »an seinem ihm wesentlichen Platz«
und insbesondere in der Poesie »fiir die vollstindige Entfaltung der
dsthetischen Verfassung« fiir »unverzichtbar« und konstitutiv.

Auch eine Konzeption vom >Kiinstler< sucht man beim spiten
Bosanquet vergeblich. Wir finden lediglich zwei einschligige AufSe-
rungen. Die erste lautet, daf$ jeder Kiinstler ein »Gefiihl fiir das Me-
dium« entwickeln und seinen »Sinn dafiir« schirfen sollte, »was nur
in ihm oder besser als in allem anderen gemacht werden kann«. Die
zweite lautet, daf$ »die Unterschiede zwischen den grofien Kiinsten«
auf die Unterschiede zwischen »Ton-Modellieren, Holz-Schnitzen
und Eisengieflen« zu reduzieren seien. Will Bosanquet damit sagen,
daf sich Kiinstler lediglich durch die Einsicht in bestimmte Verdich-
tungs- und Fokussierungsmoglichkeiten der elementaren Expressivi-
tit von physischem Material zur bestimmten Expressivitit auszeich-
nen? Das wire eine Ohrfeige fiir die romantische Genieasthetik.
Bosanquet wiirde schliefSlich die Frage provozieren, ob es eine erlern-
bare Technik des Kunstschaffens gibt.

Ein weiteres Desiderat ist eine Verhiltnisbestimmung von
Kunsthandwerk und Kunst, die der friihe Bosanquet ja fiir besonders
wichtig erkldrt hatte (s.0.). In den Vorlesungen von 1915 finden sich
wiederum nur rudimentire Uberlegungen. Laut Bosanquet kann
jeder gute Handwerker dieselbe »spezielle Freude« an den »speziellen
Kapazititen seines Mediums«¢ empfinden wie ein Kiinstler. Aufer-
dem sei das Wirken des Handwerkers ebenfalls davon abhingig, diese

116 »If you are simply copying what you find, revealing in it no new depth or passion,
the question is unanswerable.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 52. »Representation
of nature and imitation and idealisation are very different things according as we hold
that nature has in it a life and divinity which it is attempting to reveal« or »as we hold
that nature is at bottom a dead mechanical system.« A.a.O. 55. »Nature as it appears is
what we love and admire.« A.a.O. 54. Music »is not loaded with the weight of repre-
sentation.« A.a.O. 57. »The representative factor, while having no independent justifi-
cation, is nevertheless essential, in its place, to the full development of the aesthetic
attitude« A.a.O. 57. »The feeling for the medium, the sense of what can rightly be done
in it only or better than in anything else, and the charm and fascination of doing it so,
these, I take it, are the real clue to the fundamental question of aesthetics, which is how
feeling and its body are created adequate to one another.« A.a.O. S. 60f. »The difference
of the great arts then are simply such differences as those between clay-modelling,
wood-carving and wrought-iron work.« A.a.O. 62. »Every craftsman, we saw, feels the
peculiar delight and enjoys the peculiar capacity of his own medium.« A.a.O. S. 62

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 377

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Kapazitdten genau zu kennen und einsetzen zu konnen. Solche Be-
merkungen erkliren das Handwerk zu einer Art Vorstadium des
Kunstschaffens. Das ist offensichtlich dem Geist der Zeit geschuldet,
welcher das konventionelle Handwerk als nicht entfremdete Arbeit
gegeniiber der stumpfsinnigen Arbeit in den Fabriken verkldrte. Das
Problem besteht jedoch darin, daf3 der Kiinstler sein physisches Ma-
terial um der Verkérperung eines Gefiihls und um einer Ausdrucks-
absicht willen formt, der Handwerker hingegen fiir einen dufSeren
Zweck. Das ist offensichtlich ganz etwas anderes.

4. Das in schwieriger Weise schone Kunstwerk beim spiten
Bernard Bosanquet.

Bosanquets spite Asthetik weist zweifelsohne einige gravierende
Liicken auf. Das wird letztlich jedoch mehr als ausgeglichen durch
die dritte Vorlesung, mit der gliicklicherweise ein besonders faszinie-
rendes Textstiick aus Bosanquets Vorlesungsreihe erhalten geblieben
ist. In der besagten dritten Vorlesung geht es um die Kunstwerke, die
zur Entstehungszeit von Bosanquets Vorlesungsreihe (wir befinden
uns mitten im 1. Weltkrieg) in Europa hohe Konjunktur haben: Der
Gegenstand der dritten Vorlesung sind die sogenannten >héflichen
Kunstwerke<.11”

117 Abstofend und héBlich wirkende Kunstwerke gibt es, seit uns Kunstwerke erhalten
sind. Immer schon haben sie der philosophischen Asthetik Probleme bereitet. (1) Unter
dem >Héflichen< in der Kunst wurde oft das moralisch Anstofige verstanden. Kann es
der Kunst erlaubt sein, moralisch Anst6figes zu zeigen? Thomas von Aquin beispiels-
weise verbietet dem Kiinstler die Darstellung von Schimpflichem mit dem Argument,
daf8 er sich durch Vermehrung des sichtbaren Héf8lichen in der Welt versiindigen wiirde.
Vgl. dazu Franke, Ursula: Hdfliche (das). In: Historisches Warterbuch der Philoso-
phie 3. Darmstadt 1974. Basel/Stuttgart 1971 ff. (1003—-1007) 1004. Auch der Second-
Oxford-Hegelianer Francis Bradley hat sich mit dieser Frage befafit. Sein einziger Essay
zur Asthetik richtet sich gegen eine Beurteilung von Kunstwerken aus der Perspektive
der Moral und insbesondere einer engen Sexualmoral. Er besagt im Kern, dafl eine
Darstellung sexueller Details keine sinnlichen Begierden erwecken wiirde, die einen
verheirateten Mann sittlich gefihrden konnten. Allerdings appelliert Bradley an die
Kiinstler, es mit der Darstellung von sexuellen Details nicht zu tibertreiben. Bradley,
Francis H.: On the Treatment of Sexual Detail in Literature. 1912. Im Text zit. nach
ders.: Collected Essays. Oxford 1935/1969, 618-627. (2) Die deutschen Aufklirer Les-
sing und Mendelssohn thematisieren das Problem, warum die Darstellung von Absto-
Bendem, Grausamem und Ekelhaftem in der Kunst in vielen Fillen eine seltsame Form
des Genusses evoziert. Vgl. dazu die Absitze 1.3.a. und 1.3.c. (3) Eine dritte Frage stand

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

(a) Bosanquets didaktischer Impuls. Bosanquet interessiert sich fir
solche Kunstwerke aus einer didaktischen Perspektive. Er ist namlich
(hier macht sich der Einfluf3 des spiten Ruskin bemerkbar) Zeit sei-
nes Lebens der Uberzeugung, dafl man durch Kunstwerke lernen
kann.

Dieser Uberzeugung gibt schon der junge Bosanquet in dem
Aufsatz The Home Arts and Industries Association Ausdruck, den
er 1888 in seiner Eigenschaft als Vorstandsmitglied der Industries
Association schreibt. Die Idee der Ausbildung von Intelligenz durch
Kunstwerke steht im Zentrum des Aufsatzes. Er fordert, daf3 Kunst-
werke durch eine entsprechende ésthetische Erziehung einer breiten
Masse und nicht nur einer kleinen konomischen oder intellektuel-
len Elite zuginglich gemacht werden, damit jeder von Kunst profitie-
ren kann.!8

Wie Elisabeth Trott!?? {iberzeugend herausgearbeitet hat, steht
fiir den spiten Bosanquet die Personlichkeitsbildung im Vorder-
grund. Schon der frithe Bosanquet nennt in seinem Aufsatz Artistic
Handwork in Education die Kunst »eine der groflen Straflen der Hu-
manitit«2, Diese Auffassung begriindet der spite Bosanquet damit,
dafl es »eine grofartige Lektion« sei, wenn sich die Leitideen des
Humanismus durch die Einsicht bestitigt finden, daf8 jenseits aller
nationalen und rassischen Barrieren »alle gute Kunst eine ist«.!?!

im Zentrum der Uberlegungen der deutschen Nachhegelianer. Karl Rosenkranz hat die-
se Frage auf die Formel gebracht, ob man Werke mit dem euphemistischen Etikett
»Kunstwerk« auszeichnen kann, wenn sie Hif3liches darstellen, obwohl einer verbreite-
ten Auffassung zufolge doch »das Hervorbringen des Schénen Aufgabe der Kunst« ist?
Rosenkranz, Karl: Asthetik des Héfllichen. Konigsberg 1853/Leipzig 1990, 35.

115 In der Programmschrift der Industries Association von 1888 schreibt Bosanquet:
»The perception of beauty implies, above all things, an awakened mind.« Bosanguet:
The Home Arts. A.a.O. 135.

119 Bei Trott heiflt es dazu u.a.: »Bosanquet believes that fine art reveals the character of
nations and that the common decorative arts give us contacts with the ordinary people.«
Trott, Elizabeth: Bosanquet, Aesthetics and Education. Warding off Stupidity with Art.
Unveroff. Typoskript. Vorgetragen am 1. Sept. 1999 im Rahmen der Tagung Bosanquet
and the Legacy of British Idealism. Oxford (GB) September 1999, 8. Vgl. dazu auch
Schell, Edith: Bernard Bosanquets Theory of Moral Education. In: Paedagogica Histori-
ca. Bd. VI. 1966, 185-222.

120, The appreciation of beauty in art is one great avenue to the knowledge of humani-
ty.« Bosanquet, Bernard: Artistic Handwork in Education. In ders.: Essays and Addres-
ses. London 1889. Reprinted Bristol 1999, (117-119) 119.

21,7t is a great lesson to have learned that all good art is one.« Bosanquet: Three
Lectures. A.a.O. 82.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 379

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Dariiber hinaus ist der spiate Bosanquet tiberzeugt, daf3 speziell die
Beschiftigung mit anspruchsvoller Kunst die Sehfihigkeit im beson-
deren und die Wahrnehmungsfihigkeit im allgemeinen schirfen
kann.122 Auf diese Weise setzt uns anspruchsvolle Kunst laut Bosan-
quet in ein bewuf3teres und intensiveres Verhiltnis zu unserer eige-
nen Welt. Vor diesem Hintergrund nimmt die dritte Vorlesung aus
Bosanquets Reihe von 1915 die anstrengenden, irritierenden, absto-
Benden, schwierigen Kunstwerke unter die Lupe, die man gemeinhin
>héfilich« nennt.

Bosanquets Gegner ist ausnahmsweise nicht Croce, sondern die
»gewohnliche ésthetische Erziehung« im England des ausgehenden
19. Jahrhunderts. Bosanquets Ausfiihrungen zufolge ist diese Erzie-
hung von der englischen Romantik und vor allem von Coleridge ge-
prigt. Damit ist angezeigt, wohin der Hase lduft: Eine von Coleridge
geprigte asthetische Erziehung ist ausschliefllich auf zweifelsfrei
schone Kunstwerke fixiert. SchliefSlich findet sich in Coleridges The
Principles of Genial Criticism von 1814 eine Theorie der Ge-
schmacksbildung, der zufolge es auf einen unkultivierten Geschmack
riickschliefSen 14f3t, wenn Individuen oder gar ganze Kulturen (Coler-
idges Beispiel sind »>die primitiven Afrikaner<) Wohlgefallen an nicht
zweifelsfrei schonen Kunstwerken finden.’?* In Bosanquets Augen
ist eine solche dsthetische Erziehung jedoch nur fiir Bewohner eines
fiktiven »goldenen Feenlands geeignet«'?*, aber nicht fiir die Erfor-
dernisse des Alltags im England seiner Zeit. Zur Illustrierung zitiert
Bosanquet einige unglaublich kitschige Zeilen aus einem anschei-
nend in Englands Schulen verbreiteten Buch mit dem bezeichnenden
Titel The Poets of Our Days. Bosanquet kommentiert das Gedicht

12 Auch dieser Gedanke wird in dem frithen Aufsatz vorformuliert. Hier heifst es:
»When the sense of beauty is ever so little aroused, the mind has acquired a new organ,
a fresh contact, on the one hand, with nature, and on the other hand, through art, with
human life.« Bosanquet: The Home Arts. A.a.O. 137. Bei Sweet heif3t es: »Bosanquet
also maintains that in the long term — here agreeing with Hegel — art is a vehicle for the
development of consciousness. Aesthetic experience provides an occasion for the reco-
gnition of insights concerning the unity of reality, and for an experience of something
greater than ourselves. This is characteristic of all art at all time.« Sweet: British Idealist
Aesthetics. A.a.O. 141.

123 Coleridge: Principles of Genial Criticism. A.a.O. 226f.

124, The training in beauty which comes to the ordinary mind, like that which a man
may have picked up for himself during the last half century, is apt to begin in a golden
fairyland.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 77.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

(treffend!) mit der lapidaren Bemerkung, daf8 sein Autor anschei-
nend ein zuriickgebliebenes dreijiahriges Kind sei.

Wer solche Kunstwerke zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch
auf den Stundenplan setzt, fillt laut Bosanquet erstens hinter die
Kunst seiner Zeit zuriick. Der von Ruskin so favorisierte Turner hat
den englischen Impressionismus salonfihig gemacht. Browning und
Professor G. Murray haben die antiken Tragddienstoffe wiederent-
deckt. Und schliefSlich gibt es da noch die Priraphaeliten-Bewegung
(deren Bilder Bosanquet allerdings scheufilich findet), die den An-
mutskult der romantischen Malerei mit humanistischen und humo-
ristischen Elementen konterkariert. Zweitens und vor allem aber ver-
schenkt die asthetische Erziehung laut Bosanquet ihre eigentlichen
Maoglichkeiten, wenn sie sich ausschliefllich auf zweifelsfrei schone
Kunstwerke fokussiert. Die anstrengenden, sogenannten >héflichen«
Kunstwerke haben dem spiten Bosanquet zufolge ein ungleich gré-
Beres didaktisches Potential. Also widmet er diesen Kunstwerken die
dritte Vorlesung seiner Reihe.

(b) Das triumphale und das schwierige Schone. Bosanquet nihert
sich seinen Gegenstinden, indem er mehrere Verwendungsweisen
des Begriffs >Schonheit< unterscheidet.

In einem engen Sinne verwendet der vielstrapazierte Mann von
der Strase den Begriff des >Schonen¢, wenn er sagen will, dafy ihm
eine Rose oder eine Frau etwa ohne Anstrengung und unmittelbar
gefallen. Der Seitenhieb gegen die englische Romantik ist uniiber-
horbar. Obwohl Bosanquet diese triviale Spielart des Schonen offen-
sichtlich sehr gering schatzt, spricht er auch vom »prima facie Erfreu-
lichen«. (Im Deutschen wire >das Liebliche« vermutlich die beste
Ubersetzung.)

Dartiber hinaus verwendet man >schon< laut Bosanquet auch,
um ein Kunstwerk als »asthetisch exzellent« auszuzeichnen. Diese
»weite Bedeutung des Wortes >schon«« halt Bosanquet fiir den »rich-
tigen Gebrauch«. Sein Argument lautet, dafl Schonheit eigentlich
und »vor allem anderen Schépfung« sei, nimlich »ein neuer indivi-
dueller Ausdruck, in dem ein neues Gefiihl zur Existenz kommt«.
Die Pointe dieser Unterscheidung lautet, daf wir etwas grundsitzlich
Verschiedenes meinen, wenn wir Rosen oder Kunstwerke als »schonc«
bezeichnen.

Das ésthetisch Exzellente wiederum unterteilt sich laut Bosan-
quet in das triumphal Schone und das schwierig Schone. Mit der

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 381

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Konzeption des >triumphal Schénen« (triumphant beauty) bezeichnet
Bosanquet alle Kunstwerke, die ohne jeden Zweifel als schéne Kunst-
werke anerkannt und »universal in ihrer Anziehung« sind, weil sie
erfahrungsgemifS ebenso anstrengungslos und unmittelbar wie das
prima facie Erfreuliche gefallen. Als Beispiel nennt Bosanquet den
Demeter von Knidos. Er hitte auch die Mona Lisa oder das Tadsch
Mahal nennen konnen. Ansonsten aber bleibt die Konzeption des
striumphalen Schonenc leider unterbestimmt. Man erfahrt beispiels-
weise nichts iiber die Strategien der Steigerung des prima facie Er-
freulichen zum triumphal Schonen. Eine blofle Summierung hitte
sicherlich nicht den von Bosanquet behaupteten Effekt.

Das schwierig Schone (difficult beauty) definiert Bosanquet im
Gegensatz dazu sehr genau: Es muf$ nimlich mindestens eines der
drei Merkmale Kompliziertheit (intricacy), emotionale Spannungs-
geladenheit (tension) oder Bandbreite (width) aufweisen. Die dritte
Vorlesung konzentriert in ihrem Verlauf dann ganz auf diese Kon-
zeption des >in schwieriger Weise Schonenx.

Was mit >Kompliziertheit« gemeint ist, ist wohl trotz der apho-
ristischen Knappheit von Bosanquets Vorlesungen wenig strittig.
Wenn Bosanquet auch mit Beispielen geizt, hat er doch zweifelsohne
Kunstwerke wie die Sinfonien von Bruckner, wie Schillers Wallen-
stein oder wie das Deckengemilde der Sixtinischen Kapelle im Blick.
Die Rede ist von Kunstwerken mit vielen Details, die in sich zwar von
einfacher Beschaffenheit sein mogen, die in ihrer Summe und in
ihren wechselseitigen Beziigen aber zumindest beim erstmaligen
Sichten oder Horen fiir die meisten Rezipienten kaum samtlichst zu
tiberschauen sind. Bosanquet betont, dafd es solche Kunstwerke
zwangslaufig beim Publikum schwer hitten, weil sie schwer zu erfas-
sen seien. Dafiir wimmelt es in der Geschichte der verschiedenen
Kiinste an Belegen.!>> Weil sie es schwer haben, sind wir laut Bosan-

125 So schrieb eine Wiener Zeitung nach der Auffithrung von Alban Bergs Altenberg-
Liedern am 31, Marz 1913: »Nach dem Opus 9 von Schénberg mischten sich leider in
das wiitende Zischen und Klatschen auch die schrillen Téne von Hausschliisseln und
Pfeifchen, und auf der Zweiten Galerie kam es zur ersten Priigelei des Abends. Von allen
Seiten wurde in wiisten Schreiereien Stellung genommen.« Weiter heifit es: »Die Musik
zu diesem lustig-sinnlosen Ansichtskartentext tiberbietet alles bisher Gehorte, und es ist
nur der Gutmiitigkeit der Wiener zuzuschreiben, dafl sie sich bei ihrem Anhéren mit
herzlichem Lachen begniigen wollten. Dadurch aber, dafl Schonberg inmitten des Liedes
abklopfte und in das Publikum die Worte schrie, daf3 er jeden Ruhestérer mit Anwen-
dung der offentlichen Gewalt abfiihren lassen werde, kam es neuerlich zu aufregenden
und wiisten Schimpfereien, Abohrfeigungen und Forderungen. Herr von Webern schrie

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

quet viel zu schnell geneigt, solche Kunstwerke >hafSlich< zu nennen.
Sie iiberfordern uns. Deshalb konnen wir kein unmittelbares dstheti-
sches Vergniigen an ihnen empfinden. Wir nennen sie >hifslich,
ohne uns tiber die Tragweite dieser eigentlich abwertenden Etikettie-
rung Gedanken zu machen.

Gliicklicherweise sind wir laut Bosanquet jedoch nicht gezwun-
gen, bei dieser Einschitzung stehen zu bleiben, weil sich die Kompli-
ziertheitsbarriere iiberwinden 1af3t. Bosanquet rit, sich zunichst auf
ein einziges Detail des komplexen Kunstwerks zu konzentrieren —
auf ein einzelnes schones Gesicht in einem komplizierten italie-
nischen Deckengemilde beispielsweise, oder auf ein einziges Motiv
in einer Sinfonie. Von dem einen Detail solle man zu einem néchsten
iibergehen, bis irgendwann das Ganze in den Blick genommen und
dsthetisch genossen werden kann. Dann wiirden wir die Erfahrung
machen, daf3 »das in schwieriger Weise Schone« alles andere als hafs-
lich ist, sondern uns lediglich »in einem einzigen Moment zuviel gibt
von dem, was wir sehr geniefSen wiirden, wenn wir es nur insgesamt
und auf einmal erfassen konnten«. Das wire eine Erfahrung, die im
Rahmen einer ésthetischen Erziehung laut Bosanquet (ich kann ihm
nur zustimmen!) viel bewirken konnte, indem sie die Bertihrungs-
dngste vor komplexen Kunstwerken iiberwinden hilft und ganz neue
Dimension des ésthetischen GeniefSens eroffnet.

Auch fiir die >emotionale Spannungsgeladenheitc fehlen leider
die Beispiele. Bosanquet hat vermutlich Kunstwerke wie Shake-
speares Hamlet im Visier. Aus heutiger Sicht konnte man illustrie-
rend auch auf Picassos Guernica, Gerhard Hauptmanns Die Ratten
oder das Tagebuch der Anne Frank verweisen. Dafd Bosanquet nicht
alle der genannten Kunstwerke kennen konnte, ist unerheblich, weil
sie nur als Beispiel fiir einen Typus dienen sollen'?¢, nidmlich fiir
Kunstwerke, in denen Entscheidungen von grofler Tragweite getrof-
fen werden miissen, oder in denen von Verzweiflung oder brutaler
Gewaltausiibung gekennzeichnete Situationen thematisiert werden.
Auch solche Kunstwerke haben es laut Bosanquet schwer. Viele Re-

auch von seiner Loge aus, dafs man die ganze Bagage herausschmeiflen solle, und aus
dem Publikum kam die Antwort, daf8 man die Anhénger der miSliebigen Musik nach
der Irrenanstalt Steinhof abschaffen miifite.« Im Text zit. nach Scherliss, Volker: Alban
Berg. Hamburg 1975, 53 1.

126 Aus demselben Grund kann Jacquette Beispiele wie die apokalyptischer Kunst, die
Kunst der Zerstorung (havoc) oder des film noir anfiithren. Jacquette: Bosanquet’s Con-
cept of Difficult Beauty. A.a.O. 79.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 383

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

zipienten sind nicht bereit oder nicht in der Lage, die emotionale
Woucht auszuhalten, die von solchen Kunstwerken ausgeht. Bosan-
quet lehnt sich an Aristoteles an und spricht von einer >Schwiche
des Betrachters«. Wir alle haben nach Bosanquets treffender Beob-
achtung nun einmal die Tendenz, uns »jeder grofSen Anstrengung
und Konzentration« moglichst zu entziehen. Zwar sei die Anstren-
gung eine andere als im Falle der hochkomplexen Kunstwerke.
Gefordert sei ndmlich keine intellektuelle Anstrengung des Interpre-
tierens und Zusammenfiigens, sondern die Anstrengung des Aushal-
tens und des imaginierenden Nachspiirens groffer Emotionen und
ihrer Motivlagen. Das ist Bosanquets treffender Einschitzung zufol-
ge aber nicht weniger anstrengend »fiir den schwachen und édngst-
lichen Geist«, der allen »unbequemen« Situationen zu entgehen ver-
sucht.

Auch an solche Kunstwerke kann die édsthetische Erziehung laut
Bosanquet heranfithren, indem sie anleitet, in der emotionalen
Hochspannungssituation Ankniipfungspunkte an das eigene Leben
aufzufinden. Um fiir diesen bemerkenswerten didaktischen Hinweis
ein Beispiel zu konstruieren: In Shakespeares Hamlet geht es um
einen Konigssohn, den der Geist seines ermordeten Vaters zur Rache
an einem »schnoden Treuebruch« aufruft. Das wird den meisten von
uns wohl kaum schon widerfahren sein. Jenseits dessen aber geht es
auch um die Eifersucht eines jungen Mannes auf den neuen Bett-
genossen seiner Mutter. Die ist ganz sicher nicht nur in Kénigshiu-
sern anzutreffen. Die Gefithle des Hamlet sind nachvollziehbar,
wenn wir die Parallelen zu unseren eigenen Lebensvollziigen auffin-
den. Konige fiithlen auch nicht anders als wir.'?” Durch einen solchen
Einstellungswechsel konnen wir uns laut Bosanquet emotional
wuchtigen Kunstwerken annihern.

Fiir das dritte Merkmal der >Bandbreite« liefert Bosanquet die
Beispiele der Elfenkonigin Titania, die in Shakespeares A Midsum-
mer Night’s Dream mit einem Zimmermann in Eselsgestalt schlift,
und der Amphitryon-Komddien, in denen Aristophanes und Kleist
(und Handke) die Gotter ziemlich albern aussehen lassen. Bosanquet

127 Die Kontinuitét der dsthetischen Verfassung zum alltiglichen Leben ist Bosanquet
vor dem Hintergrund der im Oxford-Hegelianismus durch Bradleys Vorstof gefiihrten
Diskussion um die Verwurzelung der Kunst im Leben sehr wichtig. Also wiirde es gegen
Bosanquets Intention gehen, ein Kriterium zur Unterscheidung von ésthetisch wiirdi-
gen und banalen Emotionen einzufiihren, wie Apata anmahnt. Apata: Feeling and Emo-
tion in Bosanquet’s Aesthetics. A.a.O. (177-196) 188.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

nimmt also derbe Komédien in den Blick. Das derb Komische rechnet
Bosanquet aus zwei Griinden zum schwierig Schénen. Derbe Komo-
dien sind laut Bosanquet erstens deshalb schwer zu verkraften, weil
sie in der Regel nach dem Prinzip des »topsy turvy« (das ist das eng-
lische Wort fiir: Kuddelmuddel) gestaltet sind. Unzihlige Figuren
agieren aus den verschiedensten Motiven gegeneinander, und da
kann man den Uberblick schon einmal verlieren. Zweitens provozie-
ren derbe Komdodien laut Bosanquet, weil sie konventionelle Scham-
grenzen verschieben und Tabus brechen.'?® Bosanquet subsumiert
das Komische vor allem aus diesem zweiten Grund unter das schwie-
rig Schone, daf3 es »immer wieder ziemlich viele Leute schockiert«.

Bosanquets Vorschlag fiir die dsthetische Erziehung zur derben
Komodie basiert dann auf dem Gedanken, daf3 »Humor aus dem
Kontrast entsteht«. »Wenn die Religion nicht so eine ernste Angele-
genheit wire, dann konnte man iiber sie auch keine Scherze ma-
chen«. Deshalb sollen wir laut Bosanquet immer versuchen, die all-
tigliche und die komisch-karikierende Perspektive gleichzeitig
einzunehmen. Nur dann kénne sich namlich die befreiende Wirkung
des Komischen einstellen. Ziel ist, daf3 sich »die iibliche Skala von
allem und jedem« plétzlich d@ndert. Wir sollen uns eingestehen, daf3
wir uns selbst in manchen Kontexten so eitel wie der Falstaff oder so
lacherlich wie der Handwerksbursche Zettel benehmen. Laut Bosan-
quet kann es gar nicht schaden, wenn wir uns ab und an eingestehen,
oft selbst wie »kleinliche Insekten« oder »moralinsaure Besserwis-
ser« zu agieren! Dann konnen wir im Bestfall vielleicht sogar tiber
uns selbst lachen.

Bosanquets treffender Beobachtung zufolge erkldrt sich »ein
grofler Teil der nur sogenannten HéfSlichkeit« also damit, dafS wir
viel zu schnell geneigt sind, Kunstwerke zu héfSlich nennen, wenn
wir sie spontan als »schockierend« oder »als in abweisender Weise
uninteressant oder {iberspannt oder fantastisch« erleben. Asthetische
Erziehung kann uns jedoch dahin fiihren, auch die schwierig schonen
Kunstwerke angemessen und mit Gewinn zu rezipieren. »Kompli-
ziertheit, Spannungsgeladenheit und Bandbreite«!?? von Kunstwer-

128 Hier kniipft Bosanquet offensichtlich an seine frithe A History of Aesthetic von 1892
an, wo es heifSt, dafl wir in Natur und Kunst schnell dasjenige >hifSlich« nennen, was
unsere konkrete Erwartung enttduscht. Bosanquet: History. A.a.O. 355f.

129 Tt is »prima facie aesthetically pleasant«. Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 84.
»There must be a general word for what we consider aesthetically excellent.« A.a.O.
83. »This wide use of the word, >beautifuls, is in the end the right use.« A.a.O. 84. »For

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 385

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

ken bilden einen Graben, den zu iiberwinden sich in vielen Fillen
lohnt. Natiirlich miiite die Liste der moglichen Merkmale des
schwierig Schonen noch erweitert werden. Aus heutiger Sicht miifSte
beispielsweise Musik von der Art thematisiert werden, wie sie die
Punk-Band Die Einstiirzenden Neubauten prasentiert, die schon
durch ihre Lautstirke schwer zu rezipieren ist. Auch die Kunst frem-
der Kulturen und Vélker sollte unter die Lupe genommen werden.
Bosanquets Konzeption des sschwierig Schonenc« ist also sicherlich
noch unterbestimmt.

(c) Jacquettes Einwdinde. Sie ist jedoch keineswegs paradox, wie
Jacquette behauptet. Sein Argument lautet, daf3 etwas nicht »gleich-
zeitig sowohl schon als auch schwierig« sein konne. Dieses Argument
iiberzeugt nicht, weil es Bosanquets Unterscheidung zwischen dem
prima facie Erfreulichen und dem &sthetisch Exzellenten innerhalb
des grof3en Feldes des Schonen nicht berticksichtigt. Man kann ndm-
lich lediglich behaupten, dafd etwas nicht gleichzeitig prima facie er-
freulich und schwierig sein kann. Hingegen ist es im Bereich der
Kunst nicht nur moglich, sondern sogar sehr verbreitet, dafs Kunst-
werke sowohl schwierig als auch dsthetisch exzellent sind.

Ebenfalls nicht triftig ist Jacquettes Kritik, daf} Bosanquets As-
thetik gegen eine Grundeinsicht der Rezeptionsésthetik verstofSen
und »das dsthetische Urteil von der subjektiven Erfahrung und Wiir-
digung« separieren wiirde. Erstens ist Bosanquets Asthetik keine Re-
zeptionsasthetik, sondern eine Komplementiristhetik.120 Als solche
muf sie sich mit den Maf3stiaben einer Rezeptionsasthetik nicht mes-

beauty is above all a creation, a new individual expression in which a new feeling comes
to exists.« A.a.O. 109. Triumphant beauty »although of the most distinguished quality,
is universal in its appeal«. A.a.O. 90. »The difficult beauty gives us too much at one
moment, of what you are perfectly prepared to enjoy if only you could take it all in.«
A.a.0. 89. »In general, one may say that the common mind - and all our minds are
common at times — resents any great effort or concentration.« A.a. O. 90. »This difficult
beauty goes beyond what is comfortable for the indolent or timid mind.« A.a.O. 91f.
»Comedy always shocks many people.« A.a.O. 94. »It is the contrast that makes the
humour.« A.a.O. 93. »If religion is not a serious thing to you, there is no fun in joking
about it.« A.a.O. 93. »The customary scale of everything is changed, and you yourself
perhaps are revealed to yourself as a trifling insect or a moral prig.« A.a.O. 93. »Intri-
cacy, tension, and width account for a very large proportion of so-called ugliness, that is
to say, of what shocks most people, or else seems to them repellently uninteresting, or
overstrained or fantastic.« A.a.O. 95.

130 Vgl. dazu Abschnitt 5.3.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

sen lassen. Wichtiger ist zweitens, daf3 Bosanquets Konzeption des
sschwierig Schinen< sowohl die Werk- als auch die Rezipientenper-
spektive einnimmt und programmatisch zwischen beiden Perspekti-
ven changiert. Schwierig schon ist ein Kunstwerk, wenn es einen
Betrachter so sehr iiberfordert, dafy er das Kunstwerk spontan >hafs-
lich< nennt, Wenn der Betrachter Bosanquets didaktische Hinweise
jedoch befolgt, und wenn es das Kunstwerk zudem auch noch objek-
tiv hergibt (das ist natiirlich von entscheidender Bedeutung), wird er
schlief3lich einen Zugang zu dem Kunstwerk finden und es angemes-
sener >in schwieriger Weise schon< nennen, weil er zu der Einsicht
gekommen ist, dafd das Kunstwerk tatsichlich in schwieriger Weise
schon ist. Weder von einer Ausblendung des physischen Kunstwerks
qua Objekt noch von einer Ausblendung des Rezipienten kann also
die Rede sein.

Bosanquets Konzeption des >schwierig Schonen< besagt viel-
mehr sowohl etwas iber die spontane als auch tiber die langfristige
Wirkung des schwierig Schinen auf unsere Verfassung. Die iiberfor-
derten Rezipienten nennen schwierig schone Kunstwerke aus ihrer
Betrachterperspektive solange >héflich¢, wie sie sich irritiert und
iiberfordert fiihlen. Dann nimmt der Komplementiristhetiker Bo-
sanquet allerdings erginzend auch die Werkperspektive ein, indem
er mogliche Merkmale des schwierig schonen dsthetischen Objektes
auflistet. Es hat seinen Grund, daf8 der Rezipient das schwierig scho-
ne Kunstwerk als anstrengend, iiberfordernd und vielleicht sogar als
héflich erlebt. SchliefSlich handelt es sich ja um ein schwierig schones
Kunstwerk, das uns tberfordert, weil es ja tatsichlich mindestens
eines der anstrengenden Merkmale Kompliziertheit, emotionale
Spannungsgeladenheit und Bandbreite aufweist. Mit seiner Konzep-
tion des >schwierig Schonen« nimmt Bosanquet also keineswegs nur
die Objektperspektive ein, wie Jacquette behauptet.

Jetzt konnte Jacquette seine Kritik so reformulieren, daff vom
sschwierig Schonen« nur vom Gottesstandpunkt des philosophischen
Asthetikers die Rede sein konne. Schlieflich fillt kein Rezipient ein
dsthetisches Urteil, um es im selben Atemzug als Irrtum zu deklarie-
ren. Dieser Einwand ist jedoch leicht zu entkriften. Bosanquet gibt
uns ja didaktische Anweisungen an die Hand. Wir konnen es als Be-
trachter selbst tiberpriifen, ob eine spontane Aversion gegen ein
Kunstwerk in unserer eigenen Schwiche und Unzulinglichkeit be-
griindet ist, weil wir es tatsichlich mit schwierig Schénem zu tun
haben, das wir uns erst erobern und erschliefSen miissen. Bosanquet

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 387

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

1ost das édsthetische Urteil also lediglich vom ersten spontanen Ein-
druck ab, aber nicht »von der subjektiven Erfahrung und Wiirdi-
gung« insgesamt, wie Jacquette behauptet. Zwar stellt sich dann tat-
sichlich die Frage, ob ein in schwieriger Weise schones Kunstwerk
denkbar ist, das »alle menschlichen Kapazititen tibersteigt«!>? Gibt
es ein schwierig schones Kunstwerk, das selbst sehr feinsinnige und
dsthetisch sehr gebildete Menschen trotz aller Anstrengung nicht er-
fassen konnen und falschlicherweise fiir hdfslich halten? Diese Frage
kann empirisch nicht beantwortet werden. Eine Antwort wiirde tat-
sichlich einen Gottesstandpunkt voraussetzen. Das fithrt nun zu
einer weiteren Frage.

(d) Das wirklich Hdifliche. Will Bosanquet uns etwa in Bausch und
Bogen zu Banausen abstempeln, falls wir nicht bereit sind, simtliche
Kunstwerke notfalls als schwierig schon zu feiern und es auf unsere
Kappe zu nehmen, wenn sie uns abstoflen, mif3fallen oder unberiihrt
lassen? Das ist natiirlich nicht der Fall. Selbstverstindlich weifs Bo-
sanquet bei allem Respekt vor Kunst und Kiinstlern, daf§ es Kunst-
werke gibt, die schlicht mifSlungen sind. Er wehrt sich allerdings, die-
se Werke mit den nur sogenannten héfSlichen Kunstwerken in einen
Topf zu werfen. Mifllungene Werke sind wirklich hafliche Werke.
Sie sollten besser gar nicht mehr >Kunstwerk« genannt werden.
Bosanquets Uberlegungen basieren auf der Primisse, daf} nur
ein physisches Objekt, welches was auch immer adidquat verkorpert,
»ipso facto eine Spielart des Schonen« ist. Der Hegelschen Adiquat-
heitsbedingung verpflichtet, ist auch fiir den spaten Bosanquet nur
dasjenige schon, was einen Gehalt in entsprechenden physischen
Strukturen verkorpert. Damit kann ein Kunstwerk nicht in einem
eigentlichen Sinne >hafllich« genannt werden, wenn es einen Gehalt
physisch addquat verkorpert, und seien sein Gehalt und seine physi-
sche Gestalt auch noch so abstofSend. Hingegen ist ein Werk wirklich
hafllich, sobald es seinen Gegenstand nicht adidquat verkorpert. Dann
ist es jedoch kein Kunstwerk. >Kunstwerk< kann nur genannt werden,

131 »The object is never both difficult and beautiful at once.« Jacquette: Bosanquet's
Concept of Difficult Beauty. A.a.O. 82. »This is precisely to disconnect aesthetic judge-
ment from subjective experience and appreciation.« A.a.O. 82. »Can the difficulty
transcend every human capacity ?« A.a. O. 81.

Zu einer ausfiihrlichen Verteidigung von Bosanquets Konzeption des >schwierig Scho-
nen< vgl. auch meinen Aufsatz Raters, Marie-Luise: Unbeautiful Beauty in Hegel and
Bosanquet. In: British Idealism and Aesthetics. A.a.O. 162-176.

388  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

was einen Gehalt physisch addquat verkorpert. Also kann es kein
wirklich hiflliches Kunstwerk geben. Bosanquets Argument gegen
die Redeweise vom >héfilichen Kunstwerk« lautet ausbuchstabiert so-
mit, dafl der Begriff shdfsliches Kunstwerk« ein widerspriichlicher Be-
griff ist, der als solcher keine Referenz hat.

Was ist jedoch das mifflungene, wirklich HafSliche’ im Gegen-
satz zum >nur sogenannten Hafllichen<in der Kunst? Seiner Antwort
nihert sich Bosanquet in einer Art Ausschluflverfahren. In einem
ersten Schritt erkldrt er es fiir verfehlt, im wirklich Haf3lichen dasje-
nige zu sehen, das »etwas Unerfreuliches zum Ausdruck bringt.« Auf
diese falsche Fiahrte habe die englische Romantik gefiihrt.32 Erstens
wiirde eine Verfassung nicht durch einen erfreulichen Gegenstand
zur erfreulichen dsthetischen Verfassung.!3 Zweitens (dieses Argu-
ment reformuliert die Ausfiihrungen des letzten Absatzes) konnte es
sein, dafl wir das Kunstwerk nur hialich nennen, weil es »wegen
unserer Schwiche und unseres Mangels an asthetischer Erziehung
unerfreulich« auf uns wirkt, obwohl es tatsichlich aber »in die Gren-
zen des schwierig-Schonen fallt«. Fiir ebenso verfehlt hilt es der spa-
te Bosanquet drittens, im Sinne einer formalistischen Asthetik das
>Ungeformtec als das wirklich Héfliche anzusehen. Sein simples (auf
Smith hindeutendes) Argument lautet, daf3 laut Aristoteles schlief3-
lich alles und jedes Form habe. Also kénne mit dem >Ungeformtenc
bei genauer Hinsicht nur etwas gemeint sein, dessen Gestalt unseren
Erwartungen nicht entspricht. Das konnte jedoch auch ein Kandidat
fiir das schwierig Schone sein.

Laut Bosanquet kommt es der Sache schon niher, das Wider-
spriichliche als das wirklich Haf3liche anzusehen. So konne man sich
»eine Kombination von schonen Ausdriicken denken, die sich gegen-
seitig so sehr widersprechen, dafy das Ganze hafilich wird«, »obwohl
seine Teile schon sind«. Das Ganze sei wirklich hifdlich, weil es kei-
nen eindeutigen Ausdruck mehr darstellt. Bosanquet konstruiert das
Beispiel einer Menschengestalt mit Dackelohren. Wie Bosanquet
nachdriicklich betont, wire das Ergebnis definitiv scheufslich. Aller-
dings legt sich Bosanquet auf das Kriterium der Widerspriichlichkeit
nicht fest, weil es sich bei Widerspriichlichem auch um schwierig
Schones handeln kann, dessen Widerspriiche sich bei entsprechender
Anstrengung auflosen lassen wiirden. Bosanquets Beispiel lautet,

132 Vgl. das Kapitel 2.
135 Vgl. Absatz 5.3.1.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 389

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

daf8 die Faune der antiken oder die Teufel der mittelalterlichen Kunst
ja ebenfalls Symbiosen aus Tier- und Menschengestalten seien, ohne
daf die entsprechenden Kunstwerke der Antike und des Mittelalters
deshalb per se mifflungen wéren.

Ahnlich liegen die Dinge im Falle des »vollig Ausdruckslosenc,
das laut Bosanquet angeblich von seinem Lieblingsgegner Benedetto
Croce zum wirklich Héfllichen par excellence erklirt worden ist. Fiir
den Gedankengang ist es nun unerheblich, dafy Bosanquet in diesem
Falle den italienischen Philosophen fiir eine These geifielt, die dieser
gar nicht vertreten hat. Der frithe Croce reserviert das Adjektiv >haf3-
lich« vielmehr fiir das unangenehme Gefiihl, das mifslingende Intui-
tionstdtigkeit begleitet'*, wiahrend der Croce der Brevario di Esthe-
tica von 1913 das Héflliche in einer »Schwiche des Kiinstlers« im
Prozef3 »der Ausscheidung des HafSlichen« begriindet sieht, das sich
wihrend der Gestaltung des physischen Kunstwerks immer wieder
»einzuschleichen droht«. Aus dieser Schwiche resultieren dem spa-
ten Croce zufolge letztendlich die »hohlténenden Verse, Inkorrekt-
heiten, Abweichungen, Mifsklinge«35, die wir hidfSlich« nennen. Las-
sen wir die Frage beiseite, wer hier tatsichlich zum Gegner hitte
erkoren werden miissen: Gegen die Croce unterstellte Position
nimmt Bosanquet in Anspruch, lingst gezeigt zu haben, daf3 es »das
reine Ausdruckslose jenseits des Selbstwiderspriichlichen« nicht ge-
ben kann. Argumente sind Mangelware, aber leicht zu rekonstruie-
ren. SchlieSlich ist laut Bosanquet jeder physische Gegenstand zu-
mindest auf einem elementaren Level expressiv. Also kann es
zumindest im Bereich der physischen Objekte (und das sind Kunst-
werke) nichts geben, das vollig ohne jede Ausdrucksdimension wire.

Spitestens mit dieser These steht Bosanquet aber vor einem gra-
vierenden Problem. Schliefslich soll das dsthetisch Exzellente (das ge-
lungene Kunstwerk) ja eine expressive Instanz sein, namlich »ein
neuer individueller Ausdruck, in dem ein neues Gefiihl zur Existenz
kommt« (s.0.). Demzufolge miifite das mifSlungene Kunstwerk eine
nicht-expressive Instanz sein, in der im Unterschied zum &sthetisch
exzellenten bzw. gelungenen Kunstwerk eben kein »neues Gefiihl
zur Existenz kommt«. Gleichzeitig aber betont Bosanquet, daf3 alles
Physische und damit auch jedes physische Kunstwerk zumindest auf
einem elementaren Level expressiv sei. Kann es dann das wirklich

134 Vgl. dazu Abschnitt 4.4.b.
135 Croce: Brevario. A.a.O. 71.

390 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

haBlliche bzw. mifllungene Kunstwerk iiberhaupt geben? Anders aus-
gedriickt: »Wenn es das wirklich Héfliche« und nicht nur das soge-
nannte HéfSliche gibt, das auf unsere »Irrtiimer« und Schwichen zu-
riickzufithren ist, dann scheint es sich um etwas handeln zu miissen,
das »gleichzeitig sowohl expressiv als auch nicht expressiv ist«. Hat
Bosanquet sich in eine Sackgasse hineinmanévriert?

Was ein Widerspruch zu sein scheint, ist tatsichlich die Losung
der Frage nach dem wirklich HafSlichen. Schliefllich kann man mif3-
lungene Kunstwerke wohl kaum besser charakterisieren, als daf3 sie
sowohl expressiv als auch inexpressiv sind. Gemeint ist, daf3 sie den
Eindruck »suggerieren, eine adiquate Verkorperung eines Gefiihls zu
sein, aber diese Erwartung »gleichzeitig wieder frustrieren«, indem
sie unsere »Imagination in eine bestimmte Richtung begeistern«, um
sie dann zu »enttiuschen.« Bosanquets Begriff des >wirklich Haf3-
lichen« bezeichnet also diejenigen édrgerlichen Werke der Kunst, die
in einem inkohérenten Sinne bis zur Sinnlosigkeit mehrdimensional
sind. Bosanquets diesbeziigliche Beispiele sind nun leider eigentlich
keiner Erwihnung wert. Es ist ritselhaft von sinnlos flackerndem
Licht die Rede. (Bosanquet scheint sich auf eine prominente Theater-
auffithrung seiner Zeit zu berufen, die ihm offensichtlich mifsfallen
hat.) Aber ich kann leicht Beispiele konstruieren. Man stelle sich eine
Macbeth-Inszenierung vor, in der die Lady Macbeth ihr gequaltes
Héndewaschen unterbricht, an die Rampe tritt und einen Witz er-
zihlt. Das nach Effekten gierende Theaterpublikum wiirde schon
aufmerken — aber bald registrieren, daf$ dem Regisseur schlicht nichts
wirklich Sensationelles eingefallen ist. Der Witz ist nur Effekt und
macht ansonsten keinen Sinn. Oder man nehme die beriihmte Pseu-
do-Singerin Florence Nightingale. Schon der Name ist Programm.
Sie mietet regelmifig die Carnegie-Hall, um dann aber nur Geléch-
ter zu ernten, weil sie stimmlich nicht anndhernd in der Lage ist, die
schwierigen Arien zu bewiltigen, die sie ihrem Publikum zumutet.
In beiden Féllen handelt es sich um mifSlungene Kunst. Man sieht
eine Ausdrucksintention, die jedoch nicht erfiillt, sondern unge-
schickt und ohne iibergreifend reintegrierenden Sinn konterkariert
wird. Wie gesagt: Das kann, muf3 aber nicht zwangsldufig Wider-
spriichliches sein, weil sich manches Widerspriichliche in der Kunst
schliefSlich nach entsprechender Anstrengung als bewuflt gesetzte
Dissonanz und nicht als Fehler erweist. Das wirklich HafSliche im
Sinne des kiinstlerisch Mifllungenen ist laut Bosanquet in der
»Region der unaufrichtigen, gekiinstelten« und in ihren Ausdrucks-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 391

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

intentionen verfehlten Kunst« anzusiedeln. Kiinstlerisches Mif3lin-
gen erklart Bosanquet plausibel damit, dafd »zwei Faktoren« gleich-
zeitig gegeben sind, nimlich »die Suggestion von Expressivitit und
eine Zuwiderhandlung durch eine Vollendung, die damit konfli-
giert«®. Das ist ein in seiner Schlichtheit absolut iiberzeugendes
Kriterium fiir das Mif3lingen von Kunst.

(e) Drei verschiedene Begriffe vom >Hdflichen. Das Kriterium refor-
muliert offensichtlich die Hegelsche Addquatheitsforderung an die
Kunst. Auch sonst tragen Bosanquets Uberlegungen zum Schénen
und Hiflichen deutlich die Spuren von Hegels Asthetik. So hat der
spite Bosanquet gleich mehrere Begriffe des sHafllichen, die in He-
gels Begrifflichkeit eine weitgehende Entsprechung finden.

Hegels Asthetik unterscheidet vier verschiedene Begriffe des
»Schonen«< und drei Begriffe des >Héflichen«. Es gibt das metaphy-
sisch ausgezeichnete substantiell Schone, das kein (hafSliches) Pen-
dant hat. Zweitens gibt es die dsthetische Schonheit oder Hafslichkeit
in der Kunst, die dienstbar der Verkorperung des jeweiligen Gehalts
untergeordnet ist. Drittens gibt es dsthetische Schonheit oder Haf3-
lichkeit in der Natur, die wir ausschliefllich mit unserem subjektiven
Geschmack beurteilen. Und schliefSlich gibt es die formale Schonheit
oder Hiflichkeit des gelungenen oder mifSlungenen profanen Kunst-

136 »Thus, you can hardly say that what is ugly is fully expressive of anything. For if it
were so, it would become ipso facto a kind of beauty.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O.
99. »If an object comes within the definition of beauty, then (supposing the definition is
right) its being unpleasant to us would merely be due to our weakness and want of
education, and it would come within the limits of difficult beauty.« A.a.O. 98. »One
might think of a combination of beautiful expressions which should contradict each
other so that the whole should be ugly, i.e. incapable as a whole of embodying any single
feeling; though the parts were beautiful.« A.a.O. 101. »For Croce, the ugly is the purely
inexpressive. But that we say is not strictly possible.« A.a.O. 103. »The inexpressive,
except by self-contradiction, would be nothing.« A.a.O. 103. »For beauty is above all a
creation, a new individual expression in which a new feeling comes to exist.« A.a.O.
109. »If there is a truly ugly which is aesthetically judged, and which is not merely a
failure of our imagination, it must be an appearance which is both expressive and inex-
pressive at once.« A.a.O. 103. »That is to say, the appearance must suggest an adequate
embodiment of a feeling, and also frustrate it.« A.a.O. 104. »The principal region in
which to look for insuperable ugliness is that of conscious attempts at beautiful expres-
sion —in a word, the region of insincere and affected art.« A.a.O. 106. »Thus you have in
it two factors we held necessary: the suggestion of expressivenes and its counteraction
by a completion conflicting with it.« A.a.O. 105.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

werks, das seinen Gehalt adaquat verkorpert oder auch nicht.’¥ Bis
auf den ersten Begriff des >substantiell Schonen< finden sich diese
Auffassungen vom >Schénen«< und >Haf3lichen< beim spiten Bosan-
quet wieder.

Bosanquets erster Begriff des sHaf3lichen« ist der komplementir-
dsthetische Begriff des >nur so genannten Hiflichen«. Beim >nur so
genannten Haflichen< handelt es sich offensichtlich um eine Spielart
des gelungenen Kunstschonen. Deshalb spricht Bosanquet auch vom
»in schwieriger Weise Schonenc< in der Kunst. Die Konzeption findet
Anwendung, wenn ein Kunstwerk in dem Sinne gelungen ist, wie es
Hegels Anforderung an die formale Schonheit profaner Kunstwerke
unabhingig von ihrem Gehalt verlangt. Auch Bosanquet nennt ein
>Kunstwerk« schon, obwohl seine physischen Strukturen oder sein
Gehalt abstofsend sein mogen, falls es seinen Gehalt in entsprechen-
den physischen Strukturen addquat verkdrpert. Hier ist die erste und
wichtigste begriffliche Parallele zwischen den Asthetiken Hegels und
des spiten Bosanquet.

Wenn Bosanquet in einem zweiten Sinne von >hafllich« vom
swirklich Héfllichen« spricht, meint er mifllungene Kunstwerke.
Mifllungen sind Kunstwerke dem spiten Bosanquet zufolge, wenn
sie der Anforderung nicht entsprechen, die Hegel an die formale
Schonheit profaner Kunstwerke stellt. Mifflungen sind Kunstwerke,
die ihren jeweiligen Gehalt nicht adaquat verkorpern.

Speziell an dieser Konzeption meldet Jacquette nun Zweifel an.
Er ist der Auffassung, »dafs es so etwas wie das unausweichlich Haf3-
liche nicht geben«!® kionne. Das belegt er mit einer aufwendigen
Formalisierungsstrategie, die Bosanquets Konzeption als wider-
spriichlich bzw. als paradox!* ausweisen soll. Dieser Strategie hitte
es allerdings gar nicht bedurft, weil sie lediglich dasselbe »Parado-
xon« reformuliert, das Bosanquet selbst schon formuliert hat'#. Sie
reformuliert nimlich das Paradoxon, daf3 das dsthetisch Exzellente

137 Vgl. zur Begriffsvielfalt bei Hegel Absatz 3.2.c.

138 »And, if you maintain this, you withdraw wholly within the doctrine of the >wea-
kness of the spectator, and you say in effect that there is no such thing as invincible
ugliness.« Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 99.

139 In seiner Anmerkung 15 schlief3t sich Jacquette Quine an, der ein >Paradox« definiert
hatte als »any conclusion that first sounds absurd but that has an argument to sustain
it«. Vgl. dazu Quine, W. V. O.: The Way of Paradox. In ders.: The Ways of Paradox and
Other Essays. Harvard University Press 1976, 1.

140 Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 98.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 393

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

mit dem Expressiven und das asthetisch MifSlungene mit dem Unex-
pressiven gleichgesetzt wird, obwohl gleichzeitig ja alles Physische
zumindest auf einem elementaren Level expressiv sein soll (s.0.).
Jacquettes Einwand zeigt einmal mehr, dafy er bestimmte be-
griffliche Unterscheidungen unberticksichtigt ldfit, die Bosanquet
mit guten Griinden eingefiihrt hat. Bosanquet unterscheidet namlich
die elementare Expressivitit aller physischen Objekte von der be-
stimmten Expressivitdt der repriasentierenden physischen Objekte,
die auch >Kunstwerk« genannt werden. Die Expressivitit eines gelun-
genen Kunstwerks ist somit nicht die beliebige Expressivitit, die
jedes physische Objekt hat. Bosanquet fordert vom Kunstwerk viel-
mehr, dafi seine expressiven Dimensionen seine reprasentativen un-
terstiitzen und verstirken, aber keinesfalls konterkarieren. Daf3 diese
Bedingung nun beileibe nicht alle reprisentierenden physischen Ob-
jekte erfiillen, die uns als >Kunstwerk< angepriesen werden, bedarf
wohl keines weiteren Belegs. Jeder ist schon einmal mit Machwerken
konfrontiert worden, bei denen sich beide Ebenen im Widerspruch
befinden, ohne dafy der Widerspruch in irgendeiner signifikanten
Weise zur Auflgsung streben wiirde. Es ist miiffig, meine oben ge-
nannten Beispiele noch einmal aufzulisten, um zu demonstrieren,
daf selbstverstindlich auch diese Konzeption Bosanquets Referenz
hat: MifSlungene Kunstwerke gab es, gibt es und wird es immer ge-
ben, und etwas anderes hat Bosanquet schlicht nicht im Sinn. Ins-
besondere mit seinem zentralen Einwand liegt Jacquette also falsch.
Bosanquets dritter Begriff des >HéfSlichen« entspricht im We-
sentlichen Hegels Auffassung vom >nur ésthetisch Hidfslichen in der
Kunst< und in der Natur. Ein solcher banaler Begriff des »Haflichen«
wird von Bosanquet genauso en passant und unauffillig ins Spiel
gebracht wie von Hegel. Gleich an zwei Stellen unterscheidet Bosan-
quet namlich das sogenannte Hifliche und das wirklich HafSliche von
der >genuinen Hafllichkeit« einer Mif3geburt.’#! Es handelt sich um
Hifliches, das vergleichbar angewiderte Reaktionen wie die beiden
anderen Spielarten des HafSlichen hervorruft, ohne daf$ man jedoch
unterstellen wiirde, daf3 es sich um etwas geplant Gestaltetes oder gar
um ein Kunstwerk handeln wiirde. Es ist von Gewohnheiten und
vom subjektiven Geschmack abhingig, falls man Dinge jenseits der
Kunst schon oder hifilich findet, weil es nur in der Kunst >Schénheit«
und >Hafllichkeit< in dem substantiellen Sinne geben kann, dafl eine

141 Bosanquet: Three Lectures. A.a.O. 102, 106.

394  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

physische Struktur einen Gehalt um einer Ausdrucksabsicht willen
addquat verkorpert.

Dieses nur asthetisch HifSliche ist nicht mit dem sogenannten
HafSlichen oder dem wirklich Hafllichen der Kunst zu verwechseln.
Sowohl wirklich HafSliches als auch sogenanntes Héfliches entsprin-
gen laut Bosanquet einem Versuch, einer Verfassung eine adiquate
physische Gestalt zu geben. Beides kann nur der Ausdruckshandlung
eines Menschen entspringen. Laut Bosanquet hat schliefSlich »einzig
der Mensch die Fihigkeit«, sich um »reinen Ausdruck aus reinem
Selbstzweck heraus zu bemiihen«. Also kann insbesondere das wirk-
lich Hifsliche »ausschliefSlich vom Menschen und nicht aus der Na-
tur« stammen. Naturdinge konnen dem spiten Bosanquet zufolge
also niemals wirklich hafllich sein. Dasselbe gilt auch fiir Design
und Gebrauchskunst. Laut Bosanquet konnen Gebrauchsgegenstin-
de ebenfalls nicht wirklich schon oder hafllich sein, weil solche Arte-
fakte um ihrer Niitzlichkeit willen hergestellt werden, aber nicht, um
einer Verfassung eine adiquate physische Gestalt zu geben. Das
wirklich Schone oder Hiflliche ist laut Bosanquet die adaquate oder
inaddquate physische Verkorperung eines Gehalts zum Ausdruck.
Also konnen Gebrauchsgegenstinde nicht wirklich schén oder haf3-
lich sein. Gebrauchsdinge sind laut Bosanquet vielmehr mangelhaft
oder nicht."2 Mit dieser These stellt sich der spate Bosanquet gegen
den Grofimeister Ruskin, der die Grenzen zwischen sorgfiltig gestal-
teten Gebrauchsgegenstinden und der Kunst im emphatischen Sinne
niedergerissen hatte.!#

(f) Die didaktischen Konsequenzen. Wie aber sieht es mit den didak-
tischen Konsequenzen aus, die Bosanquet zu Beginn der dritten Vor-
lesung angekiindigt hatte? Erste Uberlegungen zu diesem Thema
hatte ja schon der frithe Bosanquet in dem Aufsatz Handwork in
Education** von 1889 angestellt. Diese (deutlich dem Kunsthistori-
ker Ruskin verpflichteten) Uberlegungen besagen, daf dsthetische
Erziehung groflen Wert auf aktive Gestaltung von verschiedenen
Materialien legen sollte. Zum einen koénnten dadurch die manuellen

142 ch vermute, daf3 diese Auffassung das Zentrum von Bosanquets Vorlesung zur Ge-
brauchskunst gebildet hat, von der ich ebenfalls vermute, daf3 sie im 1. Weltkrieg ver-
loren gegangen ist. Vgl. dazu den Beginn von Abschnitt 5.4.

143 Vgl. dazu Absatz 4.2.c.

44 Bosanquet: Artistic Handwork in Education. A.a.O. 117 ff.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 395

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Geschicklichkeiten und die Wahrnehmungsfihigkeiten gefordert
werden. Zum anderen konnte Respekt erweckt werden vor den gro-
3en Meisterwerken der Kunst, aber auch vor den sorgfiltig gestalten
Gegenstinden des alltiglichen Gebrauchs. Die kunstdidaktische Auf-
fassung des spiten Bosanquet muf3 nun gliicklicherweise nicht aus
einigen wenigen Sitzen rekonstruiert werden, weil der Aufsatz We
are not Hard enough on Stupidity von 1918 zu diesem Thema er-
halten geblieben ist.

Dieser Aufsatz fingt in gewisser Weise da an, wo die Vorle-
sungen von 1915 aufhoren. Die Vorlesungen sagen, wie man sich
schwierigen Kunstwerken nihern kann. Dann aber lassen sie uns im
Dunkeln dariiber, was das niitzen konnte. Die leitende These des Auf-
satzes von 1918 lautet nun, daf3 die »in schwieriger Weise schone
Kunstwerke« in besonderem MafSe zur Ausbildung ethischer Intelli-
genz beitragen konnen.' Um diesen Gedanken kurz zu rekonstruie-
ren: Bosanquet nennt diejenigen Kunstwerke schwierig schon, die
besonders komplex und detailbelastet sind oder besonders unkon-
ventionelle und provozierende Themen behandeln oder emotional
schwer zu Verkraftendes zumuten. Der Aufsatz behauptet, daf3
schwierig schone Kunstwerke wegen dieser Merkmale besonders ge-
eignet sind, die sozialen Kompetenzen auszubilden und zu férdern,
die die Menschen in den europiischen Gesellschaften des frithen
20. Jahrhunderts nun einmal brauchen. Was sind das fiir Kompeten-
zen? Bosanquets mogliche Antwort auf diese Frage laf3t sich relativ
leicht antizipieren. 46

Die europdischen Gesellschaften des frithen 20. Jahrhunderts
sind erstens komplex strukturierte Gesellschaften, in denen nur zu-
rechtkommt, wer sich in komplizierte Gefiige einordnen und selbst
Netzwerke kniipfen kann. Solche Fahigkeiten fordern laut Bosanquet
die detailbelasteten Kunstwerke. Zweitens sind die Gesellschaften,
die Bosanquet vermutlich vor Augen hatte, pluralistische Gesell-
schaften, in denen man ein gewisses Maf3 an Toleranz gegeniiber

145 Bosanquet, Bernard: We are not Hard enough on Stupidity. In ders: Some Sugges-
tions in Ethics. London 1918/21919, 216-219.Vgl. dazu auch Trott: Bosanquet, Asthetics
and Education. A.a.O. insg.; sowie Schell: Bernard Bosanquets Theory of Moral Educa-
tion. A.a.O. insg.

146 Vgl. dazu im Detail auch Raters, Marie-Luise: Bise Menschen haben keine Lieder.
Zu den Méglichkeiten der Erziehung zur Demokratie durch Musik. In: Kunst und De-
mokratie Sonderheft der Zeitschrift fiir Asthetik und Allgemeine Kunstwissenschaft.
Hrsg. v. U. Franke. Hamburg 2003, 141-159.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das in schwieriger Weise schéne Kunstwerk beim spiten B. Bosanquet

Unvertrautem und Andersartigem aufbringen muf. Das konnen Bo-
sanquets Theorie des schwierig Schénen zufolge die unkonventionel-
len Kunstwerke lehren. Drittens miissen die Menschen des 20. Jahr-
hunderts mit Katastrophen und weltweiten Krisen von bisher
unbekanntem Ausmaf3 wie dem Ersten Weltkrieg fertig werden, der
im Jahr 1918 mit mehr als 10 Millionen Toten gerade blutig zu Ende
gegangen war. Laut Bosanquet bereiten Kunstwerke mit brutalen,
grausamen, abstoflenden Inhalten auf solche Situationen vor.
Natiirlich 1483t sich dartiiber streiten, ob die Pestakademien des
Mittelalters nicht dhnliche emotionale Widerstandsfiahigkeiten erfor-
derten wie die schrecklichen Weltkriege des 20. Jahrhunderts. Ver-
mutlich wiirde Bosanquet darauf mit dem empirisch zutreffenden
Argument antworten, dafy deshalb in solchen Zeiten auffillig hiufig
aggressive Kunst geschaffen worden sei. Diskutiert werden miifte
auflerdem, ob die Kunst mit einem solchen didaktischen Ansatz nicht
zum Instrument degradiert wird. Solche Uberlegungen fehlen in dem
kurzen Aufsatz. Er zeigt lediglich die Richtung an, in die Bosanquets
Uberlegungen zur dsthetischen Erziehung und zum Verhiltnis von
Asthetik und Ethik!# schliefSlich gegangen sind. Ein schmerzliches
Manko sind schlieSlich auch Bosanquets fehlende Uberlegungen zu
der Frage, was sich von den Kunstwerken einer Zeit auf die Men-
schen und ihre Lebensbedingungen riickschlieflen laf3t. Diese wich-
tige Frage hatte der frithe Bosanquet offensichtlich unter dem
Eindruck der Asthetik des spiten Ruskin gestellt. Beim spiten Bosan-
quet finden wir noch nicht einmal die Andeutungen einer Antwort.

47 Vgl. zu aktuellen Uberlegungen zum Verhiltnis von Ethik und Asthetik z. B. Friichtl,
Josef: Asthetische Erfahrung und moralisches Urteil. Frankfurt a. M. 1996; sowie ders.:
Getrennt-Vereint. Zum Verhiltnis zwischen Asthetik und Ethik bei Immanuel Kant. In:
Etho-Poietik. Ethik und Asthetik im Dialog. Erwartungen, Forderungen, Abgrenzun-
gen. Hrsg. v. B. Greiner, M. Moog-Griinewald. Bonn 1998, 15-29; sowie Fenner, Dag-
mar: Kunst — Jenseits von Gut und Bése? Kritischer Versuch iiber das Verhiltnis von
Asthetik und Ethik. Tiibingen, Basel 2000; sowie Giinther, Klaus: Das gute und das
schone Leben. In: Ethik und Asthetik. Nachmetaphysische Perspektiven. Hrsg. v.
G. Gamm, G. Kimmerle. Tiibingen 1990; sowie Impuls und Negativitit. Ethik und As-
thetik bei Adorno. Hrsg. v. G. Schweppenhauser, M. Wischke. Hamburg/Berlin 1995;
sowie Recki, Birgit: Was darf ich hoffen? Asthetik und Ehik im anthropologischen Ver-
stindnis bei Immanuel Kant. In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie. Heft 19. 1. Ja-
nuar 1994, 1-18; sowie Schmiicker, Reinhold: Kunst als Ideologiekritik? Zum systema-
tischen Ort der >Asthetischen Theorie«. In: Zwischen >Minima Moraliac und
>Asthetischer Theorie«. Theodor W. Adorno im Kontext von Ethik, Asthetik und Utopie.
Hrsg. v. R. Schmiicker. Iserlohn 1994, 35-53.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 397

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Bedauerlicherweise stellt der spite Bosanquet auch keine Uberlegun-
gen zu der Frage an, ob sich aus dem Vergniigen an scheinbar haf3-
lichen Kunstwerken Riickschliisse auf den Zustand von Individuen
und Gesellschaften ziehen lassen, und welche das sein kénnten. Soll-
te die Konjunktur von schwierig Schonem in der Kunst eher als Indiz
fiir deprimierende soziale Bedingungen der Kiinstler oder als Sym-
ptom fiir Bedingungen besonderer Unabhingigkeit, Geistesfreiheit
und Kreativitit gewertet werden?'*® Diese Frage wird insbesondere
John Dewey beschiftigen.

5.  Dewey und Wollheim iiber Bosanquets Asthetik

Im ausgehenden 19. Jahrhundert provoziert die Asthetik der eng-
lischen Romantik die jungen Second-Oxford-Hegelianer wegen ihrer
Schonheitsfixierung und wegen ihrer starken ontologischen Pramis-
sen.!® Eine Generation spiter werden die Kritiker zu Kritisierten.
Jetzt gerit die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus ins
Scheinwerferlicht der 6ffentlichen Diskussion. Die Reaktionen auf
die Asthetik des Second-Oxford-Hegelianismus sind allerdings auf-
fallig polar und heterogen, was sich vielleicht durch den grofSen zeit-
lichen Abstand der Stimmen erklirt. Wihrend der amerikanische
Pragmatist John Dewey Bosanquets dsthetisches Programm schon
als Student kurz vor der Jahrhundertwende iiberaus positiv auf-
nimmt, kommt von Seiten der analytischen Asthetik in den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts scharfe Kritik.150

(a) Dewey iiber Bosanquets komplementdrdsthetisches Programm.
Der amerikanische Pragmatist John Dewey verfaf3t als Student schon
im Jahr 1893 (also ein Jahr nach ihrem Erscheinen) eine tiberaus lo-
bende Rezension zu Bosanquets A History of Aesthetic.'>!

Die Rezension zeigt sich zunéchst einmal von Bosanquets tradi-
tionskritischer Methode beeindruckt. Nahezu alle der unzdhligen

148 Bosanquet: History. A.a.O. 446—469. »On the work of a man, as long as machine
intervenes«, the »work reveals the man«. A.a.O. 453.

149 Vgl. Abschnitt 2.7.

150 Vgl. zur Genese des amerikanischen Pragmatismus aus dem Oxford-Idealismus Ab-
satz 6.3.a. Zum Zusammenhang von Oxford-Idealismus und der analytischen Asthetik
vgl. Absatz 6.4.1.

151 Dewey: Review 1893. A.a. 0. 189-197.

398  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

Werke Deweys sind spiter nach dieser Methode abgefaf3t. Ins Auge
sticht dem frithen Dewey auch der von Bosanquet lancierte Begriff
von >Schonheit« als »charakteristische bzw. individuelle Expressivitit
fiir die Imagination«. Der Amerikaner sieht in diesem Begriff eine
gelungene Symbiose des antiken Schonheitsbegriffs als »Einheit in
der Vielheit« und einer Auffassung vom >Schénen« als dem »Aus-
druck dessen, was das Leben beinhaltet«. Zwar paraphrasiert Dewey
nicht den antiken Schonheitsbegriff, sondern den organizistischen
Schonheitsbegriff der angelsichsischen Romantik. Wichtiger ist je-
doch, daf3 das zentrale Kriterium des #sthetischen Urteils beim spiten
Dewey lauten wird, daf8 ein Kunstwerk als ein individueller Aus-
druck von lebensweltlich Bedeutsamem aufzufassen sein muf3. In
einem dritten Schritt wiirdigt Dewey Bosanquets Einsicht, dafy man
an dem expressiven Schionen der Kunst eine andere Form des Ver-
gniigens empfinden wiirde als bei einer blofs angenehmen »momen-
tanen Stimulation des Organismus«. Der spite Dewey wird aus-
gehend von seinem darwinistischen Grundansatz Vergleichbares
zum dsthetischen Vergniigen vertreten.'® Schliefilich stellt Dewey
lobend heraus, daf3 Bosanquet »dem Hafllichen und dem Erhabenen
grofle Aufmerksamkeit«!®* widmet, nachdem sein dsthetikhistori-
scher Abrif3 gezeigt habe, daf sich die Asthetik im Laufe ihrer Ge-
schichte immer mehr vom zweifelsfrei Schonen ab und dem Charak-
teristischen zugewandt habe.

Dewey iibernimmt von Bosanquets History of Aesthetic neben
zentralen &sthetischen Konzeptionen und der traditionskritischen
Methode vor allem die Sichtweise auf die Geschichte der Asthetik.
Noch der spite Dewey bezieht sowohl seine Kenntnisse als auch sei-
ne Vorurteile zur Geschichte der Asthetik offensichtlich aus diesem
Buch. 15

152 Vgl. zu den Parallelen insb. die Absitze 6.3.e. und 6.3.f.

153 »The resulting definition is that beauty is characteristic or individual expressive-
ness.« Dewey: Review, 190. »Among the ancients the emphasis was laid upon the formal
or logical traits: upon rhythm, symmetry, harmony, in short, upon the general formula
of unity in variety.« A.a.O. 190. Aesthetic pleasure is »distinct from pleasure in its
momentary stimulation of the organism.« A.a.O. 191. »Because of this method Mr.
Bosanquet devotes much attention to the aesthetics of the ugly and the sublime.«
A.a.0.190.

154 So weist es beispielsweise auf Bosanquets Lesart vom Hegelschen Begriff vom
>Kunstwerk« hin, wenn es bei Dewey iiber Hegels Kunstwerke heif3t, daf3 sie »ausdriik-
ken« wiirden, was in der »Erfahrung« einer »Gruppe lebendig ist«. Dewey: Art as Ex-
perience. A.a.O. 176. Auch Deweys Charakterisierung des 18. Jahrhunderts im Rahmen

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 399

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Der junge Dewey nimmt zunichst einmal verwundert den Ein-
druck mit, dafd ausgerechnet die kunstsinnige griechische Antike mit
Platon und Aristoteles zwei Asthetiker hervorgebracht haben soll,
von denen sich der eine dufSerst abfillig gegentiber Kunst verhilt,
wihrend der andere die Kunst auf bloBe Nachahmung festlegt und
damit »die Bedeutung von Kunst auf ein Minimum reduziert«. Mehr
als die (vermeintliche!) Tatsache aber interessiert Dewey Bosanquets
Erklirung, daf »die Griechen ihre dsthetischen Uberlegungen immer
strikt metaphysischen oder moralischen Vorannahmen unterwor-
fen« hitten. Diese Erklirung hinterldfst Spuren: Der Aufweis der
Sachfremdheit, Vorurteilsbehaftetheit und Interessengeleitetheit
traditionellen Philosophierens bleibt Dewey lebenslang ein zentrales
Anliegen.155

Relativ schnell werden die Asthetiken des christlichen Mittel-
alters, der Renaissance, der Aufklirung und der deutschen Klassik
von Kant, Schiller und Goethe abgehandelt. In diesem Zusammen-
hang wiirdigt Dewey Bosanquets Ansatz, Philosophie auch als Kul-
turgeschichte zu betreiben, damit der Standpunkt »der menschlichen
und praktischen Interessen in der Geschichte der Philosophie ge-
wahrt« bleibe. Dieses Verstindnis von Philosophiegeschichte hat
noch der ganz spite Dewey.'% Beeindruckt ist der junge Dewey auch
von dem, was Bosanquet als die Grundidee des objektiven Idealismus
(gemeint ist die Philosophie Hegels ebenso wie die Philosophie des

seiner Kritik an Kants Asthetik deutet auf Bosanquet hin. Dewey schreibt, dal »jenes
Jahrhundert« ganz »allgemein gesagt bis gegen sein Ende hin weit eher ein Jahrhundert
der >Vernunft« denn eines der >Leidenschaft« gewesen sei, so daf} »beinahe ausschlie}-
lich« die »objektive Ordnung und Regelmifigkeit, die invarianten Elemente« als die
»Quellen dsthetischer Befriedigung« angesehen worden seien. A.a.O. 296f.

155 Im Hauptwerk seiner mittleren Schaffensphase steht das sogar im Zentrum. Vgl.
dazu Dewey, John: Reconstruction in Philosophy. New York 1920/61923. Im Text zit.
nach ders.: Die Erneuerung der Philosophie. Ubers. u. hrsg. v. M. Suhr. Hamburg 1989.
Um aus der Fiille von méoglichen Beispielen eines herauszugreifen: In dem Aufsatz
Intelligence and Morals von 1908 vertritt Dewey die These, daf} Plato seine Seelendrei-
teilungslehre als Rechtfertigung seiner stidndisch organisierten Adelgesellschaft entwik-
kelt habe, und daf8 der scholastische Dualismus zwischen einer jenseitigen, vollkom-
menen, gottlichen Welt und einer diesseitigen Welt der Siinde die theoretische Basis
fiir die Rechtfertigung der Feudalstruktur des Mittelalters und der Macht der Kirche
gewesen sei. Dewey, John: Intelligence and Morals. 1908. The Middle Works. Bd. 4.
Hrsg. v.J. A. Boydston. Carbondale/Edwardsville 1976 ff., 31-49.

156 Vgl. dazu ausfiihrlicher Raters-Mohr, Marie-Luise: Intensitit und Widerstand. Me-
taphysik, Gesellschaftstheorie und Asthetik in John Deweys >Art as Experience«. Bonn
1994, 19-23.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

Oxford-Hegelianismus'”) wiedergibt, von der Vorstellung namlich,
daf alles in einem geordneten Sinne entsteht und vergeht, weil alles
Entstehen und Vergehen in einem umfassenden Strukturplan des
Ganzen schon vorgesehen ist. Bezeichnenderweise steht im Zentrum
von Deweys spiter Theorie der Realitit der Gedanke, dafS unsere
Realitit sowohl vorausberechenbar und zuverlissig als auch dyna-
misch und kontingent ist.158

Den angehenden Asthetiker Dewey interessiert vor allem, wie
»sinnlich wahrnehmbares« physisches Material mit »einer Bedeu-
tung schwanger gehen« kann. Auch dazu finden sich beim spiten
Dewey Uberlegungen, die das Niveau des spiten Bosanquet aller-
dings nicht erreichen. Mit besonderem Enthusiasmus wiirdigt Dewey
Bosanquets Rekonstruktion der Asthetiken von William Morris und
John Ruskin als den Versuch, durch »eine Riickkehr zum Leben«
einen »besseren Begriff davon zu entwickeln, inwiefern in einem
Kunstwerk Gehalt und Ausdrucksgestalt eine Einheit bilden«. Im Zu-
ge dessen hebt Dewey »den Stellenwert« hervor, den »sowohl Morris
als auch Ruskin dem individuellen Handarbeiter in allen Bereichen
menschlichen Schaffens einrdiumen«. AufSerdem betont er, daf3 beide
in jedem Artefakt »einen genuinen Ausdruck der Schaffensfreude des
Herstellenden an seinem Werk« sehen und deshalb »den sogenann-
ten minderen Kiinsten besondere Aufmerksamkeit schenken« wiir-
den. Der Gedanke vom Kunstwerk als Ausdruck der personlichen Be-
findlichkeit des Herstellenden, aber auch der sozialen, 6konomischen
und politischen Verhiltnisse einer Zeit wird die Grundidee von De-
weys reifer pragmatistischer Asthetik bilden. Es ist ohne Zweifel Bo-
sanquets Asthetikgeschichte zu verdanken, dafl Ruskins Auffassung
von den Werken eines Menschen als Ausdruck seiner Einstellung zu
seinem Leben und seiner Arbeit in der pragmatistischen Asthetik von
John Dewey einen besonders hohen Stellenwert hat.'>

157 Vgl. zu dieser Ineinssetzung beim frithen Bosanquet Absatz 5.1.c.

158 Vgl. ndheres dazu in Raters, Marie-Luise: Die Dinge sind, wie sie erfahren werden.
Idealismus oder objektiver Realismus in Deweys Erfahrungssystem? In: The Role of
Pragmatics in Contemporary Philosophy Bd.2. Hrsg. v. P. Weingartner, G. Schurz,
G. Dorn. Kirchberg am Wechsel 1997, 808—814.

159 Noch gréferen Stellenwert hat diese Auffassung in der Asthetik von Deweys Nach-
bar, Freund und philosophischem Mitstreiter George Herbert Mead. Vgl. dazu Mead,
George H.: The Nature of Aesthetic Experience. In: International Journal of Ethics 36.
1926, 382-393. Im Text zit. nach: Theorien der Kunst. Hrsg. von D. Henrich, W. Iser.
Ubers. von J. Kulenkampf. Frankfurt a. M. 1982.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 401

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

Der einzige Kritikpunkt Deweys lautet, daf3 Bosanquet die
»Trennung zwischen der Sphire der Kunst und der alltiglichen Rea-
litét« 160 zu scharf gezogen habe. Leider lifst es Dewey im Dunkeln,
auf welche Passagen in Bosanquets umfangreichem Werk er sich be-
zieht. Vielleicht hat er die Abschnitte im Auge, in denen Bosanquet
vorschldgt, die prosaische Alltagswelt als Negation der schonen
Kunstwelt zu betrachten mit dem Argument, daf$ wir es in der All-
tagswelt nicht mit absichtlich und bewuflt geformten Ausdrucks-
medien zu tun hitten.'®! Dann allerdings verwundert Deweys Ein-
wand, weil Bosanquet hier namlich nicht etwa auf einen Unterschied
zwischen Alltags- und Kunstwelt hinaus will, sondern lediglich auf
den Unterschied zwischen bewufdt und unbewuf$t gestalteten Aus-
driicken der menschlichen Einstellungen gegeniiber ihren Lebens-
und Arbeitsverhiltnissen. Belassen wir es dabei — im strengen Sinne
zu diskutieren ist Deweys Rezension nicht, weil an den entscheiden-
den Stellen die Belege fehlen. Interessant ist jedoch, daf8 Deweys
Kritik in dieselbe Kerbe schligt, in die Andrew Bradley acht Jahre
spiter mit seiner Antrittsvorlesung von 1901 hauen wird. Mehr
noch: Sie formuliert das Leitmotiv und das zentrale Problem, das zu
l6sen Deweys reife pragmatistische Asthetik im Jahr 1934 schlieflich
antritt. Deweys Kritik besagt in ihrem Kern, daf3 eine Asthetik das
Problem der Verortung der Kunst in den alltdglichen Prozessen des
Lebens zu l6sen habe.'® Das ist das Kernproblem des spaten Dewey.

(b) Wollheims Einwdnde gegen die materiale Objekthypothese. Bo-
sanquets spite Asthetik findet einen namhaften Kritiker erst nach
Jahrzehnten in dem analytischen Asthetiker Richard Arthur Woll-

160 Aristotle »reduces the meaning of art to a minimum.« Dewey: Review. A.a.O. 191.
»According to Mr. Bosanquet, this attitude is due to a subordination, among the Greeks,
of strictly aesthetic considerations to metaphysical and moralistic assumptions.« A.a.O.
191. »The need is equally pressing in order to save the human and practical interest of
the history of philosophy.« A.a.O. 194. The question is »how sense material may be
pregnant with meaning.« A.a.O. 195. »The general significance of this movement is
found to be in an attempt to get a better conception of how in the work of art the content
and expression are united, in a return to life as the real medium.« A.a.O. 195. »The
signs of this return to life« are found »in both Ruskin’s and Morris’ insistence upon the
place of the individual workman in all art, the necessity that art be a genuine expression
of the joy of the worker in his work, and the consequent greater attention to the minor
arts, so called.« A.a.O. 195f.

161 Bosanquet: History. A.a.O. 356.

162 Vgl. zu Deweys Losungsstrategie Abschnitt 6.3.

ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

heim163. Seine Kritik verdient allerdings besondere Beachtung, weil
Wollheim wihrend der Bliitezeit des Third-Oxford-Idealismus am
Balliol College in Oxford Philosophie studiert hat. Ich gehe deshalb
davon aus, dafl Wollheim seine eigene analytische Auffassung von
Kunst in direkter Auseinandersetzung mit der Asthetik des Oxford-
Idealismus entwickelt hat.

Wollheims &sthetisches Hauptwerk Art and its Objects von
1968 intendiert die Erfassung des Wesens der Kunst. Wollheim ni-
hert sich seinem Gegenstand, indem er zwei dsthetische Auffassun-
gen diskutiert. Die eine Auffassung wird als die >Idealtheorie« von
Kunst bezeichnet. Mit diesem Etikett sind ausdriicklich die Auffas-
sungen von Croce und Collingwood gemeint.’®* Im Zentrum der
zweiten Auffassung steht die »Hypothese«, dafl Kunstwerke »mate-
riale Objekte«1% seien. Namen werden nicht genannt, aber aus der
generellen Stofirichtung von Wollheims Argumenten schliefle ich,
daf sie gegen die Komplementirasthetik des spaten Bosanquet ge-
richtet sind.16 Um gegen die materielle Objekthypothese angehen
zu konnen, unterscheidet Wollheim zwei Klassen von Kunst, namlich
die Klasse der Gemilde, Skulpturen etc. einerseits und die Klasse der
Musikstiicke, Romane und Theaterstiicke andererseits. Die erste
Klasse umfafit alle Werke, bei denen sich ein Original von seinen
Kopien unterscheiden ldfst. Die zweite Klasse beinhaltet Kunstwerke,

163 Richard Arthur Wollheim (geb. 1923) studiert am Balliol College in Oxford und
lehrt ab 1949 Philosophie am University College in London. Von 1963-1985 ist er Grote
Professor of Philosophy of Mind and Logic an der University of London, sowie Gast-
professor an der Columbia University und der University of California at Berkeley.
Neben den Objects of Art gelten als seine Hauptwerke On Art and the Mind. Essays
and Lectures. London 1973; sowie Painting as an Art. London 1987. Vgl. zu einem
knappen (allerdings im Detail falschen; dazu unten mehr) Uberblick iiber Wollheims
Kunstphilosophie auch Schumacher, Ralph: Richard Arthur Wollheim. In: Asthetik
und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart. Hrsg. v. J. Nida-Riimelin,
M. Betzler. Stuttgart 1998, 830-835. Die beste Einfithrung in die analytische Asthetik
insgesamt ist jedoch immer noch Liideking, Karlheinz: Analytische Philosophie der
Kunst. Frankfurt a. M. 1988.

16+ Vgl. zu dieser Kritik an Croce und Collingwood Absatz 6.4.r.

165 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 17.

166 In der deutschen Ausgabe von Wollheims Objekte der Kunst wird Bosanquets As-
thetik allerdings noch nicht einmal erwihnt. Hier gelten als Gegner Véron, Eugéne:
L'estétique. Paris 1878; sowie Richards, I. A.: Principles of Literary Criticism. London
1924. Auch als ders.: Prinzipien der Literaturkritik. Ubers. v. J. Schlager. Frankfurt a. M.
1972. Sachlich ist die Auffassung von der Kunst als Ausdruck, die Wollheim diskutiert,
jedoch eindeutig die Auffassung des spiten Bosanquet.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 403

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

die als Auffithrung oder als gedrucktes Exemplar mehrfach realisiert
werden kénnen, ohne daf3 das ihrer Originalitit Abbruch tut.

Wollheims erstes Argument bezweifelt die Generalisierbarkeit
der materiellen Objekthypothese, weil es im Falle von Kunst der
zweiten Klasse »kein in Raum und Zeit existierendes Objekt« gebe,
welches »als Musikstiick oder als Roman herausgegriffen oder ge-
dacht werden konnte«. In physisch einmaliger Objektgestalt gebe es
lediglich die verschiedenen Exemplare eines Romans oder die ver-
schiedenen Auffiihrungen eines Musikstiicks. Allerdings sei offen-
sichtlich keines der Exemplare oder Auffiihrungen identisch mit
>dem Kunstwerk«. Deshalb konne man >das Kunstwerk« nicht generell
als materielles Objekt betrachten.¢”

Wollheims Einwinde treffen Bosanquet nicht, weil seine Kom-
plementiristhetik die materiale Objekthypothese gar nicht in der
Weise generalisiert, die Wollheim kritisiert. Bosanquet stellt sich
gar nicht die (Kantische) Frage nach >dem Kunstwerk an sich<. Inso-
fern behauptet sie auch nicht, daf3 das sKunstwerk an sich< generell
als ein in Raum und Zeit individuelles physisches Objekt zu betrach-
ten sei. Bosanquets Komplementaristhetik beharrt lediglich darauf,
daf asthetische Verfassungen generell nur unter Beteiligung von ds-
thetischen Objekten stattfinden konnen, welche notwendig physi-
sche Objekte sein miissen. Dafl es sich bei den dsthetischen Objekten
in manchen Fillen um Exemplare und Auffithrungen und in anderen
Fillen um numerisch einzigartige Originale handelt, tut dieser Uber-
zeugung nicht den geringsten Abbruch.

Daf3 Skulpturen oder Gemilde mit >dem Kunstwerk« identisch
sind, bezweifelt Wollheim mit dem Argument, daf8 wir iiber solche
Kunstwerke in einer Weise reden konnen, wie wir iiber materielle
Objekte nicht reden konnen. Seine Beispiele sind »eine Leinwand
(Nr. 245) von 85 auf 64 cm« im Palazzo Pitti von Florenz, auf welcher
eine Donna Velata'®® zu sehen ist, und »ein Stiick Marmor von
209 cm Hohe« im Museo Nazionale von Florenz, das den Heiligen
Georg verkorpert. Laut Wollheim kénnen wir vom Heiligen Georg
sagen, »er sei von Leben erfiillt«, und von der Donna Velata, »sie sei
erhaben und wiirdevoll«. Lebendigkeit und Wiirde konnen wir laut
Wollheim von materiellen Objekten jedoch nicht behaupten. Leben-
digkeit sei mit der Materialitdt der Objekte sogar schlicht unvertrag-

167 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 17-22.
168 ,Donna velatac heif3t im Italienischen >Dame mit Schleier«.

404  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

lich. Deshalb bezweifelt Wollheim die Identitit von >Kunstwerk< und
materiellem Objekt auch im Falle von Skulpturen und Gemélden.?

Dagegen ist zu sagen, dafl Wollheim von Bosanquets komple-
mentirésthetischer Perspektive aus nicht exakt redet, wenn er sagt
>der Heilige Georg ist lebendig« und >die Donna Velata ist wiirdevoll<.
Bosanquet wiirde sich als Komplementiristhetiker auf die Wirkung
konzentrieren, die ein potentiell dsthetisches materielles Objekt auf
unsere Verfassung haben kann. Laut Bosanquet miifste man sagen,
daf die Statue des Heiligen Georg lebendig wirke, und daf3 das Ge-
milde der Donna Velata wiirdevoll wirke. Diese Beschreibung ist of-
fensichtlich sinnvoll und kein Kategorienfehler. Ja, es handelt sich
noch nicht einmal um eine metaphorische Redeweise, wenn man die
Wirkung von physischen dsthetischen Objekten (von Statuen oder
Gemiilden) als >lebendig« oder >wiirdevoll« beschreibt.

Was ich im Namen Bosanquets die sWirkung< von Kunstwerken
nenne, unterteilt Wollheim priziser in die >Darstellungseigenschaf-
ten< und die >Ausdruckseigenschaften< von Kunstwerken. Unter den
»Darstellungseigenschaften< versteht er Eigenschaften wie >Leben-
digkeit< oder Bewegung, die mit der Materialitit von Objekten un-
vertriglich sind. Unter der »Ausdrucksfunktion« versteht er hingegen
Eigenschaften wie sWiirde¢, die man materialen Objekten normaler-
weise nicht zuspricht. Ausgehend von der Pramisse, daf§ Kunstwerke
tatsidchlich Darstellungseigenschaften haben, entwickelt Wollheim
ein drittes Argument gegen die materielle Objekthypothese, dem zu-
folge wir die Darstellungseigenschaften eines Kunstwerks nur erfas-
sen konnen, wenn wir seine Materialitit ausblenden. So konnen wir
eine auf einem Bild dargestellte Bewegung beispielsweise nur erfas-
sen, wenn wir davon abstrahieren, dafd die Leinwand selbst starr an
der Wand héngen bleibt.170

Diesem Argument laf3t sich im Sinne Bosanquets mit dem Ein-
wand begegnen, dafd Wollheim den ProzefS des Sehens (bzw. des Er-
fassens) von Kunstwerken phinomenologisch falsch beschreibt. Hier
wird noch einmal der Unterschied zwischen dem Koffer aus Florenz

169 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 17-22.

170 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. (27-31) 27 ff. Ein weiteres Beispiel Wollheims
ist der New Yorker Maler Hans Hofman, der seine Schiiler zu der Beobachtung anleitet,
wie ein einfacher schwarzer Fleck sich im Prozef3 des Sehens auf einer weiflen Leinwand
immer mehr auszubreiten scheint. Das ist laut Wollheim nur moglich, wenn die Schiiler
die Tatsache ausblenden, daf3 das Verhiltnis von schwarzer Farbe und unbehandelter
Leinwand tatsichlich konstant bleibt.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A- 405

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

und der Marmorstatue einschldgig. Der Koffer ist von einer materiel-
len Beschaffenheit, die von seiner Reprisentationsfunktion ablenkt.
Deshalb wird er abgestaubt und weggeriumt, aber nicht ésthetisch
erlebt. Die Marmorstatue des Diskuswerfers hingegen hat materiale
Beschaffenheiten wie >Ausdauer< und >Kraft¢, welche dem Assoziati-
onsgehalt des Reprisentierten entsprechen. Einige Eigenschaften des
Marmors muf8 ich nun tatsachlich ausblenden. Schliefilich ist ein
Diskuswerfer lebendig und eine Marmorstatue nicht. Vom Stand-
punkt der Komplementiristhetik Bosanquets ist es jedoch ungleich
wichtiger, daf8 ich andere Eigenschaften des Materials gar nicht aus-
blenden darf, damit es zu dichten Assoziationsketten und damit zu
einer intensiven und genuin asthetischen Verfassung kommt. Laut
Bosanquet kann es entgegen Wollheims phinomenologischer Be-
schreibung des >Sehens< von Kunstwerken also gerade nicht um ein
generelles Abstrahieren von der Materialitit der dsthetischen Objek-
te gehen. Damit ist auch dieser Einwand Wollheims hinfillig.

Dann setzt sich Wollheim mit dem Problem auseinander, ob
man Kunstwerken >Ausdruckseigenschaften« zusprechen kann, wenn
man sie gleichzeitig als materielle Objekte ansieht. Zundchst einmal
raumt Wollheim ein, daf} materielle Objekte durchaus Ausdrucks-
eigenschaften haben konnen. Das beste Beispiel sei der »menschliche
Korper und seine Teile, besonders das Gesicht und einige Glieder«.
Was aber muf8 erfiillt sein, damit »ein Kunstwerk qua materielles
Objekt Emotion ausdriicken« und »expressiv« sein kann? Wollheim
setzt sich mit einer wiederum nicht niaher bezeichneten Auffassung
auseinander, von der er behauptet, daf3 sie zwei notwendige Be-
dingungen behaupten wiirde. Die eine notwendige Bedingung be-
sagt, daf3 Kunstwerke Ausdruckseigenschaften haben, insofern sie
»in einem bestimmten Geistes- oder Gefiihlszustand auf Seiten des
Kiinstlers produziert wurden«, welcher den wesentlichen Ausdrucks-
eigenschaften des Kunstwerks qualitativ entspricht. Der zweiten not-
wendigen Bedingung zufolge miissen die Kunstwerke »im Betrachter
einen bestimmten Geistes- oder Gefiihlszustand herbeifithren kon-
nen«. Unter Berufung auf nicht namentlich genannte »neuere Phi-
losophen« bestreitet Wollheim diese Ausdruckstheorie dann zu-
nichst mit dem Argument, daf3 sie »die Ausdruckskraft des Werks«
zu einem dem Werk »duflerlichen Merkmal« degradieren wiirde. Die
beiden Bedingungen wiirden etwas iiber die Verfassung des Kiinst-
lers und iiber die Wirkung auf die Rezipienten sagen, aber nicht tiber
das, was wir am Werk »beobachten kénnen oder konnten«. Die Aus-

406  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

druckseigenschaften »der Schwere, der Sanftheit, der Furcht« bei-
spielsweise sind laut Wollheim jedoch »fiir unser Verstindnis der
Werke wesentlich«. Also konnen sie »den Werken selbst nicht dufer-
lich sein«. Es kann sich nicht lediglich um »Attribute der Erfahrun-
gen oder Tatigkeiten« der Kiinstler und der Rezipienten handeln.”!

Falls dieses Argument gegen den spiten Bosanquet gerichtet ist
(und, wie gesagt, spricht eigentlich alles dafiir), erscheint es wieder-
um wenig stichhaltig. Bosanquet fordert mit der Addquatheitsbedin-
gung schliefSlich nicht ein, daf} ein Kunstwerk im wortlichen Sinne
traurig ist, wenn es eine traurige Verfassung verkorpern soll. Er for-
dert vielmehr, daf3 es (auf welch abstraktem Niveau auch immer)
physische Eigenschaften haben muf, die irgendwie Assoziationen
an eine traurige Verfassung erwecken. Bekannte Kandidaten sind
dunkle Farben, diffuse Strukturen oder sich nur langsam und qui-
lend auflosende Dissonanzen in der Musik. Solche Eigenschaften
sind dem Kunstwerk gerade nicht duflerlich.

In einem fiinften und letzten Schritt bezweifelt Wollheim die
Notwendigkeit der beiden Bedingungen fiir die Ausdruckseigen-
schaften eines Kunstwerks. (Zur Erinnerung: Es geht um die Bedin-
gungen, dafs Kunstwerke Ausdruckseigenschaften haben, insofern
sie »in einem bestimmten Geistes- oder Gefiihlszustand auf Seiten
des Kiinstlers produziert wurden«, und dafd Kunstwerke »im Be-
trachter einen bestimmten Geistes- oder Gefiihlszustand herbeifiih-
ren« miissen.) Wollheims Argument gegen die Notwendigkeit dieser
Bedingungen lautet, daf8 es zu viele dsthetische Objekte gebe, denen
wir Ausdrucksfunktion zusprechen, obwohl wir keine Griinde zu der
Annahme haben, daf3 sie aus einer bestimmten kiinstlerischen Ver-
fassung heraus entstanden sind, und obwohl sie keine unmittelbare
Ausdruckswirkung auf uns haben. Fiir Wollheim ist vielmehr »die
Feststellung, dafy der Komponist nicht den Tranen nahe war«, oder
dafl der »Durchschnittsbetrachter nicht das Bediirfnis zeigt, weg-
zulaufen«, noch langst kein Grund, an den Ausdruckseigenschaften
des Werks zu zweifeln. Als Rettungsanker schligt Wollheim vor, die
beiden Kriterien nicht mehr »kategorisch«, sondern »bestenfalls hy-
pothetisch« zu behaupten. Man solle also nicht mehr behaupten, daf3
Kunstwerke »expressiv hinsichtlich eines bestimmten Zustands dann
und nur dann« seien, wenn sie in diesem bestimmten »Zustand pro-

171 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 35-42.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 407

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

duziert wurden und ihn zu erwecken«'7? verméogen. Laut Wollheim
kann man lediglich vermuten, dafl ein Kunstwerk mit einer be-
stimmten Ausdruckseigenschaft in einer korrelierenden Stimmung
des Kiinstlers entstanden ist. Vergleichbar sollte man laut Wollheim
lediglich dartiber spekulieren, welche Wirkungen eine bestimmte
Ausdruckseigenschaft in einer bestimmten Stimmung vermutlich
auf uns ausiiben wird. Solche Spekulationen und Vermutungen hilt
Wollheim allerdings fiir durchaus legitim, weil wir uns erstens in die
Gefiihle anderer bis zu einem gewissen Maf3e einfiihlen konnten,
und weil wir zweitens unsere eigenen moglichen Gefiihlsreaktionen
aus Erfahrung sehr genau kennen wiirden.

Diesem Einwand Wollheims ist nun erstens mit dem Hinweis
darauf zu begegnen, dafl es fiir Bosanquet keineswegs eine notwen-
dige Bedingung ist, daf3 der Kiinstler die Verfassung aktual durchlebt,
die sein Kunstwerk verkorpern soll. Diese Bedingung kann schon
deshalb nicht gestellt werden, weil das physische Schaffen eines
Kunstwerks Zeit und Sorgfalt erfordert. Viele Kiinstler arbeiten Wo-
chen, Monate oder (im Falle von Opernkompositionen beispielswei-
se) sogar Jahre an einem einzigen Werk. Bosanquets Bedingung kann
schon deshalb nicht besagen, daf3 ein Kunstwerk mit Ausdrucks-
eigenschaften notwendig in einer aktual durchlebten intensiven Ver-
fassung entstehen muf3. Bosanquet fordert allerdings tatsachlich ein,
daf3 der Kiinstler die Verfassung kennen mufs, die sein Kunstwerk
adaquat verkorpern soll. Dagegen konnte Wollheim den Einwand er-
heben, daff man lediglich Spekulationen dariiber anstellen kinne,
was ein Kiinstler schon erlebt hat und was nicht. Ist es jedoch tatsich-
lich denkbar, daf3 sich ein Kiinstler an die Verkérperung einer Ver-
fassung macht, die er nur vom Horensagen kennt und selbst nicht
durchlebt hat? Warum sollte er die Verfassung interessant genug
finden?173 Als Asthetiktheoretiker kann man auf Bosanquets Erkla-
rungsmodell nicht verzichten, weil es keine plausible Alternative hat.

172 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 35-42.

175 Es kann allerdings gar nicht deutlich genug betont werden, daf8 der Kiinstler nicht
die Situationen und Ereignisse kopiert, die er selbst erlebt hat, sondern dafi er die Ver-
fassungen addquat verkorpert, die er selbst durchlebt hat. Denn natiirlich ist Shake-
speare niemals in der Situation gewesen, daf3 sein Onkel seinen Vater ermordet, seine
Mutter geheiratet und einen Kénigsthron besetzt hitte. Aber muf3 er nicht dennoch
emotional vergleichbare Verfassungen von Eifersucht, Hilflosigkeit und schreiendem
Unrecht durchlebt haben, um die Situation des Dinenprinzen Hamlet so dicht und er-
greifend gestalten zu kénnen?

408  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

Ein zweiter Einwand gegen Wollheim ist geboten. Was soll man
schliefBlich iiber die Ausdruckseigenschaften von Kunstwerken noch
sagen konnen, wenn man von den Ausdruckswirkungen auf poten-
tielle Rezipienten abstrahieren muf3? Eine Ausdruckseigenschaft ist
eine Eigenschaft, die sich ausschliefSlich dariiber definieren kann, daf3
sie eine bestimmte Wirkung hat. Also kann ich eine Ausdruckseigen-
schaft nur behaupten, wenn etwas auf mindestens einen Rezipienten
auch tatsdchlich eine Ausdruckswirkung hat. Die Rede von einer
Ausdruckseigenschaft unter Abstraktion der Ausdruckswirkung ist
vollig sinnlos. Denn wie soll man einem Gegenstand Ausdrucks-
eigenschaften zusprechen, wenn man nichts tiber die Ausdruckswir-
kung sagen darf?

Den Einwand, daf ein- und dasselbe Kunstwerk erfahrungs-
gemif lingst nicht auf alle Rezipienten eine spontane Ausdruckswir-
kung hat (und schon gar nicht in allen Fillen dieselbe oder auch nur
eine vergleichbare), hat Bosanquet antizipiert. Deshalb verwendet er
ja genau die vorsichtige hypothetische Redeweise, die Wollheim vor-
schldgt, wenn er zwischen dem aktualen und dem nur potentiellen
dsthetischen Objekt unterscheidet. Ich muf$ das Angebot eines dsthe-
tischen Objekts akzeptieren, wenn es zum aktualen Objekt fiir mich
werden soll. Das ist mein Part, weil ich ansonsten die Wolke nur als
Wasserdampfansammlung und die Statue zwangslaufig nur als Mar-
morblock sehen werde (s.0.). Falls das Objekt jedoch dennoch keine
Wirkung auf mich hat und mich emotional kalt i3t — dann habe ich
laut Bosanquet durchaus das Recht, dem Objekt seine Ausdrucks-
fahigkeit abzusprechen und seinen Status als dsthetisches Objekt an-
zuzweifeln. Das meint Bosanquet mit seiner Forderung, dafS ein as-
thetisches Objekt notwendig eine Ausdruckswirkung auf seine
Rezipienten haben muf3. Diese Bedingung ist sinnvoll, weil sie genau
das benennt, was wir von Kunstwerken erwarten.

Ein letzter Einwand ist schliefSlich der wichtigste: Wollheim un-
terschligt namlich die dritte und wichtigste Bedingung von Bosan-
quets Asthetik. Bosanquets Auffassung von Kunst ist keine blofle Ge-
fithlsduselei, wie Wollheim zu unterstellen scheint. Eine intensiv
durchlebte kiinstlerische Verfassung ist laut Bosanquet schlief3lich
keine hinreichende Bedingung dafiir, dafs ein ausdrucksstarkes Kunst-
werk entsteht. Eine Kritik kann Bosanquets Komplementirasthetik
nur gerecht werden, wenn sie auch die handwerklichen Fihigkeiten
des Kiinstlers als notwendige Bedingung des Kunstschaffens dis-
kutiert. SchliefSlich behauptet Bosanquet ja keine geheimnisvolle Ent-

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A~ 409



https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

sprechung zwischen der Kiinstlerverfassung und den Ausdrucks-
eigenschaften von dsthetischen Objekten. Er betont vielmehr vieler-
orts, daf3 der Kiinstler sein physisches Material genau kennen und
handwerklich exakt bearbeiten konnen muf, damit es physische
Strukturen annimmt, die potentielle Rezipienten in eine der Kiinst-
lerverfassung vergleichbare Stimmung versetzen konnen. Die hand-
werklichen Fihigkeiten sind Bosanquets Komplementiristhetik ge-
nauso wichtig wie die intensive Verfassung des Kiinstlers, damit aus
einem Marmorblock ein dsthetisches Objekt werden kann. Diese
ebenfalls notwendige Bedingung des Kunstschaffens bei Bosanquet
lat Wollheim schlicht unter den Tisch fallen. Vor allem deshalb
kann er Bosanquets Gefiihlsésthetik nicht wirklich gerecht werden.

(c) Wollheims Verwurzelung in der angelsdchsischen Gefiihlsisthe-
tik. Wollheims Ausfithrungen zu (Bosanquets?) Ausdruckstheorie
sind nicht nur als kritischer Widerpart interessant, sondern auch
deshalb, weil sie zeigen, wie sehr der analytische Asthetiker der an-
gelsichsischen Gefiihlsasthetik verpflichtet geblieben ist. Wollheim
bezweifelt schlieflich lediglich die Notwendigkeit der beiden ge-
nannten Bedingungen einer gefiihlsisthetischen Auffassung von
Kunst. Er bezweifelt jedoch keineswegs ihre generelle Erkliarungs-
kraft.

Erstens gesteht er zu, dafS die Ausdruckseigenschaften ihren
kausal-genetischen Ursprung ziemlich hiufig (wenn auch nicht im-
mer) in einer qualitativ entsprechenden Verfassung des Kiinstlers
haben. Schliefllich sei es ja »ein tibliches Ereignis«, daf3 ein »Maler
oder Bildhauer ein Werk dndert oder verwirft, weil es nicht dem zu
entsprechen vermag, was er im Augenblick empfand«. Ja, Wollheim
liefert sogar eine Erklarung dafiir, warum wir so schnell geneigt
sind, von der Ausdruckswirkung von Kunstwerken darauf zu schlie-
Ben, daf3 das Kunstwerk in einer ganz bestimmten emotionalen Ver-
fassung des Kiinstlers entstanden ist. Laut Wollheim kennen wir es
namlich von unserem Korper, daf8 er Ausdruck und Spiegel der Zu-
stinde unserer Seele ist. »Wenn wir einem natiirlichen Objekt oder
einem Artefakt Ausdruck verleihen, neigen wir« laut Wollheim da-
zu, »ihn als Kérper anzusehen.« Aus unserer Erfahrung mit den
Ausdruckskapazititen unseres eigenen menschlichen Korpers nei-
gen wir dazu, auch Artefakten »ein besonderes Aussehen beizule-
gen, das eine deutliche Ahnlichkeit mit dem Aussehen eines
menschlichen Kérpers hat und das stets mit einem inneren Zustand

410 ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters



https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

verbunden ist«. Diese Erkldrung konnte unmittelbar von Bosanquet
stammen.

Dariiber hinaus verteidigt Wollheim auch die Auffassung, daf3
wir durch ein Kunstwerk eine »Emotion sehen oder erleben« wollen.
Ein mogliches Argument gegen diese Auffassung lautet nach Woll-
heim, daf3 es schliefSlich méglich sei, »vor Werken selbst der extrem-
sten emotionalen Intensitit« dem Gefiihl nach »mehr oder weniger
unbewegt zu bleiben«, das sie »zugegebenermafSen zum Ausdruck
bringen«. Wollheim klassifiziert dieses Argument als ein Kantisches
Argument, weil es laut Kant ein »Definitionsmerkmal der Kunst«
sei, dafs sie »mit Distanz gesehen werden soll«. Wollheims Interpre-
tation zufolge soll laut Kant »auf seiten des Betrachters ein Abstand
eingehalten« werden »zwischen dem, was das Werk ausdriickt, und
dem, was er erlebt«. Wollheim relativiert die Kantische Position je-
doch mit dem Hinweis darauf, »daf$ jene Theoretiker, die am sicher-
sten dariiber waren, daf3 Kunstwerke keine Emotionen erregen, zu-
gleich unsicher und in einigen Fillen sogar verwirrt dariiber waren,
wie dies zustande kommt«. An der grundsitzlichen gefiihlsdstheti-
schen Uberzeugung, dal Kunstwerke im Bestfall intensive Gefiihle
evozieren, riittelt Wollheim also keineswegs. Er bezweifelt lediglich
die Notwendigkeit dieser Bedingung dafiir, ein Objekt als >Kunst-
werk« titulieren zu diirfen.!7*

Einen besonders deutlichen gefiihlsasthetischen Geist atmen die
Passagen, in denen Wollheim begriindet, warum wir materiellen Ob-
jekten sogar »spezifische Ausdruckseigenschaften allein auf der Basis
des Gegebenen zuschreiben konnen«. Wollheim setzt sich hier mit
Gombrich auseinander.’> Gombrich hatte Wollheims Wiedergabe
zufolge bestritten, dafS »bestimmte Elemente, die sowohl auflerhalb
als auch innerhalb der Kunst vorkommen konnen (z.B. Farben oder
Noten), eine intrinsische Verbindung mit inneren Zustinden« ha-
ben, »die sie dadurch sowohl ausdriicken als auch hervorzurufen ver-
mogen.« Wollheim interessiert sich fiir dieses Argument, weil er (der
geftihlsasthetischen Tradition des angelsdchsischen Idealismus ver-
pflichtet) davon iiberzeugt ist, dafy Kunstwerke gerade durch die »In-

174 Wollheim: Objekte der Kunst. A.a.O. 35-42.

175 Vgl. dazu Gombrich, Ernst H.: Art and Illusion. London 1960. Auch als ders.: Kunst
und Illusion. Ubers. v. L. Gombrich. Kéln 1967, insb. Kap. 10; sowie ders.: Meditations
on a Hobby Horse. London 1963. Auch als ders.: Meditationen iiber ein Steckenpferd.
Von den Wurzeln und Grenzen der Kunst. Ubers. v. L. Gombrich. Wien 1973. Reprinted
Frankfurt a. M. 1978.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 411

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst als Ausdruck des Gefiihls im Second-Oxford-Hegelianismus

korporierung solcher Gefiihle« ihre »Gefiihlsbedeutung« erhalten,
oder daf3 sie ihnen zumindest aufgrund der Annahme einer solchen
Inkorporierung »zugeschrieben« wird.

Gombrichs Argument gegen diese Auffassung lautet nach
Wollheim im Kern, dafl »ein und dasselbe Element oder ein Kom-
plex von Elementen in verschiedenen Kontexten eine vollig andere
Bedeutung haben« konne. So habe eine Dissonanz im Kontext der
Musik von Josef Haydn sicherlich eine ganz andere Bedeutung als
dieselbe Dissonanz in der Musik von Richard Wagner. Gombrich
stellt deshalb die These auf, daf3 wir die Ausdruckseigenschaft eines
einzelnen Elements nur kennen kénnen, wenn wir es »als Selektion
aus einer angebbaren Menge von Alternativen betrachten«. So habe
ein einfaches, kontextloses >Blauc keine Bedeutung. Es habe aber
wohl eine Bedeutung, wenn etwas blau ist, obwohl wir wissen, daf3
es bei einem Kiinstler auch rot sein konnte. Das heif3t fiir Gombrich,
dafl »wir die Menge der Alternativen kennen« miissen, »innerhalb
deren der Kiinstler arbeitet«, damit »wir ein Werk als expressiv an-
sehen konnen«. Anders ausgedriickt: Wir miissen sein »Repertoire«
kennen.

Dem stimmt Wollheim grundsitzlich zu. Ja, laut Wollheim legt
Gombrichs Auflerung sogar »die Bedingung des Ausdrucks als sol-
chen« fest. »Die Kenntnis des Repertoires« sei namlich »nicht nur
eine Voraussetzung fiir die Fihigkeit des Betrachters, zu verstehen,
was der Kiinstler ausdriickt«. Nein, komplementir dazu sei »die Exi-
stenz eines Repertoires« auch die »Voraussetzung fiir die Fahigkeit
des Kiinstlers, sich iiberhaupt ausdriicken zu kénnen«. Der Gefiihls-
dsthetiker kommt in Wollheim allerdings deutlich zum Vorschein,
wenn er dann betont, daf3 das Repertoire des Kiinstlers auf keinen
Fall willkiirliche, private Erfindung sein kénne. Wollheim ist der Ub-
erzeugung, daf »die Korrelation« bestimmter Ausdruckselemente
»mit bestimmten Zustanden« eher »eine Sache der Natur als eine
Sache der Konvention« sei. Wollheims Beispiele konnten wiederum
von Bosanquet stammen. Zwar ist nicht von Bergen und Wolken und
von Mut- und Freiheitsassoziationen die Rede. Wollheims Beispiele
sind die Ausdrucksfunktion von héheren Tonen gegeniiber tieferen
und von helleren Farben gegeniiber dunkleren. Diese Beispiele die-
nen bei Wollheim jedoch der Bekraftigung der gefiihlsasthetischen
Auffassung, daf3 »wir eine Disposition« haben, »unbelebte Objekte
als expressiv zu betrachten«, welche »in bestimmten natiirlichen
Tendenzen wurzelt«. Wie Bosanquet, so betont auch Wollheim, daf3

412  ALBER PHILOSOPHIE Marie-Luise Raters

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dewey und Wollheim {iber Bosanquets Asthetik

diese Disposition in der Kunst natiirlich »durch Konvention ver-
stiarkt«176 wiirde.

Im Folgenden stellt Wollheim Uberlegungen zum Verhiltnis
von Repertoire und Stil eines Kiinstlers an. Die miissen uns aber
nicht mehr interessieren, weil mittlerweile deutlich geworden sein
sollte, wie sehr der analytische Asthetiker Wollheim der gefiihls-
dsthetischen Tradition des angelsichsischen Idealismus und ins-
besondere der Asthetik des spiten Bosanquet verpflichtet geblieben
ist.

176 Wollheim: Objekte der Kunst. 62—68.

Kunst, Wahrheit und Gefiihl A 413

- am 21012026, 05:21:06. Op:


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21012026, 05:21:06.


https://doi.org/10.5771/9783495997079-323
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die älteste Programmskizze der Ästhetik des Second-Oxford-Hegelianismus beim frühen Bernard Bosanquet
	2. Das Kunstwerk als expressive Einheit von Gestalt und Gehalt nach Andrew C. Bradley
	3. Die Gefühlsästhetik des späten Bernard Bosanquet
	4. Das in schwieriger Weise schöne Kunstwerk beim späten Bernard Bosanquet
	5. Dewey undWollheim über Bosanquets Ästhetik

