
Einführung in die Henrysche Kulturanalyse

1. Historisch-literarische Hintergründe 
in der französischen Tradition

Durch dieses Buch beweist die Philosophie innerhalb 
der Geschichte der französischen Literatur einmal 
mehr, daß sie darin nicht nur ihren Adelstitel besitzt, 
sondern ihre Rolle wahrnimmt, Bewußtsein wie Gewis­
sen wach zu halten, und zwar in der Nachfolge eines 
Descartes’, der im Schmelztiegel seines Denkens das 
philosophische Gebäude umkehrte. Das vorliegende 
Buch in seiner deutschen Übersetzung einleiten, heißt 
daher, von einer bevorzugten Begegnung zu sprechen, 
in der ein Werk durch seine Resonanz im Denken sei­
nes Lesers zum lebendigen Buchstaben wird, so als ob 
im Anschwellen der menschlichen Reflexion eine 
Kundgebung davon die übrigen hinwegfegte. Als wir 
vor sechs Jahren "La Barbarie" nach einer ersten Lek­
türe schlossen, kamen uns Ralph Waldo Emersons 
Worte aus dessen Autobiographie in den Sinn: "Du 
denkst an die Augenblicke der Muße zurück und daß es 
hinter dir genug Historie, Literatur und Wissenschaft 
gibt, um das Denken auszuschöpfen und seine Zukunft 
- wie jede Zukunft überhaupt - zu bestimmen. In klar­
sichtigen Stunden wirst du erkennen, daß noch keine 
Zeile geschrieben worden ist."
Aus dem Wunsch, mit diesem, in anderen Ländern 
schon bekannten Buch von Michel Henry über "Die 

9

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Barbarei” jenen Dialog weiterzuführen, der im deutsch­
sprachigen Raum mit der "Radikalen Lebensphänome­
nologie” begonnen wurde, entstand die nachfolgende 
Übersetzung. Michel Henry (geb. 1922), der sich nur 
selten in die Querelen innerhalb der Pariser Intellek­
tuellenzirkel einmischt, widmete sich seit den 50er Jah­
ren der philosophischen Lehre und Forschung an der 
Paul Valery-Universität in Montpellier. Dort er­
arbeitete er eine ganz eigenständige Phänomenologie 
der absolut affektiven Subjektivität, die sich in den bei­
den thematisch zusammenhängenden Werken "L’es- 
sence de la manifestation” und "Phenomenologie et Phi­
losophie du corps” von 1963 und 1965 ausdrückte.1 
Diese zwei Henryschen Hauptschriften, denen dann 
1976 eine große Marxstudie über die philosophisch wie 
ökonomisch-gesellschaftlich vernachlässigte Kernfrage 
der "subjektiven Praxis” folgte, brachen in die literari­
schen Kreise Frankreichs wie ein endgültiger Post-Exi­
stentialismus ein. Denn seine Phänomenologie imma- 1 * 3 

1 Die einzig uns bekannte Resonanz darauf bot hierzulande erst­
mals B. Waidenfels, Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt a. 
M. 1983, 349-355 (Neuaufl. 1987). Über die Einordnung Henrys 
im Zusammenhang mit den phänomenologischen Vorstößen von 
E. L6vinas und J. Derrida in jenen gleichen Jahren vgl. J.-L. Ma­
rions Vorwort zu: M. Henry, Radikale Lebensphänomenologie. 
Ausgewählte Studien zur Phänomenologie, Freiburg/München 
1992, 10 ff. E. L6vinas selbst würdigt "die sehr bedeutenden und 
entmystifizierenden kritischen Einwendungen" Henrys gegen die
Intentionalität des "Gefühls", auch wenn er selbst eine nichtkor- 
relational-intentionale Transzendenz für das primordiale Gefühl 
des "Begehrens" beibehalten möchte, das eben "über das Sein hin­
ausgehen" soll; vgl. Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur 
Phänomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/München
31992,239 Anm. 2.

10

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nenter Lebensabsolutheit überwand die als dauernd ge­
gebene Entfremdung der scheinbar unaufhebbaren 
Dualität bei Sartre zwischen "An-sich-sein" und "Für- 
sich-sein" sowie zwischen der damit grundlos gegebe­
nen unmittelbaren "Realität” und einem "Bewußtsein”, 
das diese nicht rechtfertigen kann und ständig vor sich 
selbst flieht.2
Diese von Henry geleistete Umkehr darf nicht verkannt 
werden, und um sie zu verstehen, ist die Natur der fran­
zösischen Gesellschaft in Verbindung damit zu begrei­
fen. Ihre Intellektuellen üben einen mächtigen Einfluß 
auf die Gesamtheit dieser Gesellschaft aus. Das öffent­
liche Leben, das heißt die sichtbare Seite der Ge­
schichte, wird von den Intellektuellen als Schöpfern und 
Verbreitern jener Ideen angeführt, die "die Welt bewe­
gen”. Es ist zur Banalität geworden, in solchem Zu­
sammenhang Diderot, Voltaire und Beaumarchais zu 
erwähnen, um nur einige zu nennen, die als nicht zu 
vernachlässigende Elemente einer Aufbegehrungsbe- 
wegung zu betrachten sind, welche Frankreich in die 
Schrecken der Revolution stürzen sollte.
Die Lettres - im deutschen Sprachgebrauch die "hu­
manistischen Studien” - ergriffen in Frankreich immer 
die Köpfe und Herzen und prägten ihnen jeweils zu 
ihrer Zeit die Nuancen ihrer Botschaft auf. Nur selten 
waren Frankreichs Philosophen und Denker aus­
schließlich die Universitätslehrer. Viel öfters unterrich­
teten sie in den staatlichen Gymnasien wie seit 1900 2 

2 Vgl. J.-P. Sartre, L’dtre et le nöant, Paris: Gallimard 1943, hier 
bes. Teil II. 1-5: L’6tre-pour-soi, 115 ff.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etwa Jules Lagneau, Maurice Blondei, Alain (Emile 
Chartier), Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir oder 
Simone Weil - und auch Michel Henry selbst zunächst.3 
Oder sie leiteten Zeitschriften und Verlagshäuser wie 
Albert Camus mit "Combat” und Jean Paulhan mit der 
"Nouvelle Revue Frangaise", den späteren Editions 
Gallimard. Sie schrieben Theaterstücke, die auf den 
bekanntesten Bühnen und in den Volkstheatern aufge­
führt wurden, wie es zusätzlich das Werk Camus’ oder 
Sartres bezeugt. Die französischen Lehrmeister, die als 
mattre ä penser in das Denken einführen, sind von sol­
cher Art.
Als Kinder gingen wir nicht einmal am Platz Saint-Ger- 
main-des-Pres vorbei, ohne uns jedesmal auf die 
Zehenspitzen zu stellen und einen neugierigen Blick 
hinter die Vorhänge des Restaurants "Les deux Ma- 
gots" zu werfen, wo Sartre an seinem angestammten 
Platz "Situations" und andere philosophische Schriften 
entwarf. So begann die Philosophie nicht erst mit den 
neun Wochenstunden Philosophie in der Abiturklasse. 
Siebzehnjährige "Marxisten" griffen auf den Pausenhö­
fen der Gymnasien entschlossen die "Thomisten" glei­
chen Alters an, und die Hölle unserer Gewissen war 

Eine gute Einführung zu dieser französischen Lehrertradition 
bietet: A. Canivez, Jules Lagneau professeur de philosophie. Essai 
sur la condition du professeur de philosophie jusqu’ä la fin du 19ö 
si&cle I: Les professeurs de philosophie d’autrefois, Paris: Les Bei­
les Lettres 1965. Vgl. des weiteren für den hier angedeuteten wir­
kungsgeschichtlichen Gesichtspunkt in Frankreich auch: R. Kühn, 
Atmosphäre und Lebensform. Die kulturphilosophische und tradi­
tionshermeneutische Bedeutung Frankreichs, in: Romanistische 
Zeitschrift für Literaturgeschichte 1/2 (1990) 141-153.

12

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgender Satz von Camus aus der letzten Szene seines 
Stücks "Caligula": "Wer aber sollte es wagen, mich in 
dieser Welt ohne Richter zu verurteilen, wo keiner un­
schuldig ist? [...] Wenn die Liebe genügte, wäre alles 
verändert." Diese Freude, sich untereinander in geisti­
ger Auseinandersetzung zu messen, verfiel dann in 
Schlagworte und Klischees, und eine vom Denken 
Marx’ und Marcuses genährte Generation brachte eine 
ganz Regierung zu Fall, wobei diese Studentenjugend 
sich mit Arbeitern zu verbinden suchte, die ebenso be­
wußt wie stolz Mitglieder der marxistisch-kommunisti­
schen Gewerkschaften waren.
Eine Welle der Revolte schien deshalb 1968 eine hu­
manistische Kultur hinwegzureißen, die man anklagte, 
für die Verbrechen der gegenwärtigen Menschheit ver­
antwortlich zu sein. Ein Teil der westlichen Gesellschaft 
warf sich selbstanklagend auf die Knie nieder und 
schlug sich mit einem widerhallenden mea culpa an die 
Brust. Sie versuchte sich von ihren kulturellen Wurzeln 
abzuschneiden und wollte Neues auf einer sogenannten 
"Wüste von Referenzen" errichten. Die Parole der Re­
voltierenden von 1968 proklamierte die Bloßstellung 
des "dekadenten und mörderischen Westens", und mit 
derselben Geste stießen sie all jene zur Seite, die sie zu 
denken gelehrt hatten. Das schlechte Gewissen trug 
man im Knopfloch. Diese Reaktion erscheint sicherlich 
etwas vereinfacht und übereilt, aber sie entsprach der 
Wirklichkeit und gibt zu verstehen, warum die fran­
zösischen Intellektuellen der Nachkriegszeit im allge­
meinen mit wenigen Ausnahmen die Verbreitung des 
Marxismus sowie die Politik der sozialistischen Länder 

13

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterstützten. So sagte Sartre vom kommunistischen 
Denken, daß es seine Generation "an sich gezogen hat, 
wie der Mond die Gezeiten anzieht
Als eingeschriebene Mitglieder der Kommunistischen 
Partei Frankreichs geißelten Dichter, Philosophen, Es­
sayisten und Romanschriftsteller wie Louis Aragon, 
Paul Eluard, Jean-Paul Sartre, Andre Malraux und 
Louis Althusser das "gute Gewissen" einer Gesellschaft, 
die sich ihrer Meinung nach weiterhin vom jüdisch-grie­
chisch-christlichen Erbe und der humanistischen Kultur 
nähre, aber Kolonialismus und Nationalsozialismus er­
laubt hätte. Die Politiker, die sich nicht mehr an der 
Macht halten konnten, überließen daraufhin die 
Universität dem Improvisieren durch die petits maftres, 
die mit dem Denken ihrer Eigengenialität beschäftigt 
waren.4 5 Von dieser Dichotomie sollte der Leser unbe­
dingt Kenntnis nehmen, um die blinde Begeisterung 
einiger Generationen für ein politisches System zu ver­
stehen, das erst seit wenigen Jahren von den meisten - 
wie etwa mit dem Fall der Berliner Mauer im Oktober 
1989 - als mit den Menschenrechten unvereinbar be­
trachtet wird.

4 Questions de möthode, in: Critique de la raison dialectique, Pa­
ris: Gallimard 1960,25.
5 Für die geschichtlich weitere Einbettung dieser "Universitäts­
reform”, die auch der Analyse Henrys im siebten Kapitel seines 
Werkes zugrundeliegt ("Die Zerstörung der Universität"), vgl. A. 
Drouard, Analyse comparative des processus de changement et des 
mouvements de röforme de l’enseignement supörieur fran^ais, Pa­
ris: Editions du C.N.R.S. 1978. Darin werden die geistigen und so­
zial-gesellschaftlichen Schwierigkeiten diskutiert, sowohl am Ende 
des 19. Jahrhunderts wie nach 1945 eine wirklich "autonome" Uni­
versität in Frankreich zu gründen.

14

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle großen Staatsmänner Frankreichs haben sich seit 
Jahrhunderten um eine intellektuelle Bürgschaft be­
müht. Dies hängt mit der Mission zusammen, die sich 
die regierende Schicht seit dem Mittelalter gegeben 
hatte, als jeder Edelmann eine solche Bildung erhielt, 
die sich nicht nur auf Reit- und Waffenkunst sowie auf 
die Musik beschränkte, sondern auch die weiteren artes 
liberales einbeschloß, so daß er persönlich imstande 
war, eine Schule zu eröffnen. Dies gehörte mit zu sei­
nen öffentlichen Pflichten, was es fast einem jeden Dorf 
im 14. Jahrhundert erlaubte, seine eigene Schule zu be­
sitzen. Auf diese Weise entwickelte sich die Kultur zu­
nehmend; insbesondere auch die Lektüre, die im 12. 
Jahrhundert bereits stark verbreitet war. Die Rechte 
des Geistes wurden hier also anerkannt und von einer 
Gesellschaft gebilligt, in der die geistige Elite als die ge­
sellschaftliche Elite galt. Und dieser Geist konnte 
einem jeden seine "spirituellen Adelsrechte" verleihen, 
wie es beispielsweise die erstaunliche Persönlichkeit 
Roberts von Sorbon (1201-1274) in Erinnerung zu 
rufen vermag. Als Sohn armer Bauern des Königs 
Ludwig IX. gründete er 1257 als Theologenseminar die 
bald so angesehene Pariser Universität. Erinnert sei 
gleichfalls an den großen Staatsreformer und Berater- 
mönch Suger (1081-1151) unter den beiden Königen 
Ludwig VI. und Ludwig VII. Auch er war ein Sohn be- 
scheidender Bauern gewesen, bevor er während des 
Zweiten Kreuzzugs (1148) zum Reichsregenten auf­
stieg.
Die Kunst des Denkens ist eine Kunst zu leben, die mit 
der Kunst des aufmerkenden Horchens beginnt: näm- 

15

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh "dem Hervorgehen der naturierenden Lebensfor­
men" Gehör zu schenken, wie Michel Henry dies in sei­
nem zweiten "Barbarei"-Kapitel sagen wird (S. 135). 
Dieses Aufhorchen und Hinhören entspricht dem ver­
spürenden Empfinden jenes individuellen Drangs, der 
von den lebendigen Strömen einer Kultur gezeugt 
wurde und weiterhin von der Aufeinanderfolge unzähli­
ger schöpferischer Gesten getragen wird, die nicht nur 
in den Steinen, Farben und Worten lesbar sind, son­
dern in der alltäglichen Geste oder im Sakralen. Die 
"Ideen" haben sich so immer schon mit "Bildern" um­
kleidet und ließen aus dieser langen geistigen Ahnen­
reihe Romane, Essays und Dichtungen werden, das 
heißt Antworten, die das Leben seinem begehrenden 
Verlangen darreicht.
Handelt es sich bei allen großen Werken nicht genau 
darum? In einem seiner Romane, der einem der gewal­
tigen Fresken im Stile Paolo Veroneses aus der italieni­
schen Hochrenaissance gleicht, läßt Henry einen seiner 
Helden sagen: "Die so unterschiedlichen Werke, welche 
die mannigfachen Ereignisse, Glaubensüberzeugungen 
und Zivilisationen zum Ausdruck zu bringen scheinen, 
erzählen tatsächlich nur dasselbe: die Geschichte ihres 
Zum-sein-kommens [...] Diese Geschichte ist die Ge­
schichte eines jeden von uns. Sie ist nicht vergangen, 
sondern sie ist die Bewegung des Lebens, das uns zu je­
dem Augenblick an uns selbst gibt."6 Henrys Buch "Die 

6 L’amour les yeux fermes, Paris: Gallimard 1976,131. - Der Leser 
wird leicht die fast wörtliche Übereinstimmung dieser Aussage der 
Henryschen Romanfigur Ossip (die den bedeutenden russischen 
Dichter und Literaturhistoriker Ossip Emil Mandelstam [1891- 

16

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Barbarei”, das mithin - über seine phänomenologische 
Analyse hinaus - als ein Essay in der literarisch-philoso­
phischen Tradition Montaignes aufzufassen bleibt,7 ist 
der mahnende wie fordernde Anruf eines Bewußtseins 
und Gewissens an eine Gesellschaft, die sich von einer 
neuen Ideologie bemächtigen läßt. Diese Ideologie ist 
jene der an die Technik ausgelieferten Wissenschaft, 
die jede wirklich subjektive Handlung zugunsten objek­
tiver Vorrichtungen ausschließt. Letztere bringen sich 
selbst nach einer systemimmanenten Logik hervor, 
schalten das Individuum aus und tilgen Ethik, Kunst 

1938] vertritt) mit den phänomenologischen Analysen der absolu­
ten Lebensparusie in seinem Werk "Die Barbarei" feststellen. 
Henry hat sich selbst in einem längeren Interview zum Bezug zwi­
schen seinem philosophischen und literarischen Schaffen ge­
äußert: Narrer le pathos, in: Revue des Sciences humaines 1 
(1991) 49-65. Die Literatur ist für ihn die Möglichkeit, daß das Le­
ben in der imaginären Projektion seine affektive Faszination so­
wohl "entladen" wie auch halluzinatorisch steigern kann, um seine 
geschichtslose Einheit im Wesen der Transformation von Angst 
und Trunkenheit zu "sagen".
7 Zur unterschiedlichen Stellung des philosophischen Essay in 
Frankreich und Deutschland vgl. u. a. J. Habermas, Politik, Kunst, 
Religion. Essays über zeitgenössische Philosophen, Stuttgart 1978, 
4 ff. Dort wird gleichfalls - unter Berufung auf Th. W. Adorno, Der 
Essay als Form (in: Noten zur Literatur I, Berlin/Frankfurt a. M. 
1958,9-49) - diese beweglichere, disziplinübergreifendere und dem 
öffentlichen Bewußtsein zugänglichere Darstellungsform als emi­
nent positiv für philosophische Belange selbst deutlich gesehen. 
Daß die scheinbare Autonomie des philosophischen Diskurses erst 
eine jüngere Errungenschaft seit dem Ende des 18. Jahrhunderts 
ist und dieser historische Schnitt keineswegs die "Erfahrungszir- 
kularität" von Spekulation/Narration, Theorie/Stil, Argumenta- 
tion/Erzählung sowie Idee/Bild aufhebt, zeigt P. Macherey, A quoi 
pense la litt6rature? Exercises de philosophie littöraire, Paris: 
P.U.F. 1990, bes. Kap. I und XI.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Religion in der Kultur, das heißt das Leben selbst, 
welches die Quelle aller Formen an Kultur ist.
Dennoch ist dieses Buch keine pessimistische Darstel­
lung, die einer Zivilisation den Beginn ihrer Vernich­
tung ankündigt. Sie weist imaginäre äußere Feinde und 
fälschende Scheinbegriffe zurück, die sich vor unserem 
Bewußtsein aufrichten, und zwar aufgrund eines durch 
Jahrhunderte propagierten Fortschrittskultes sowie 
einer rousseauistischen Gläubigkeit an das "natürliche 
Gutsein", welche beide gegenüber den falschen Schuld­
zuweisungen in der Gesellschaft abstumpfen lassen. 
Denn die Barbarei ist keine fremde Bedrohung oder 
die ungreifbare Fiktion eines Feindes, der sich außer­
halb von uns gegen die Humanitas erhöbe. Sie ist die 
Potentialität zur Selbstzerstörung seitens des Lebens als 
solchen, das sich selbst nicht mehr kennen will und 
dann vor seinem eigenen Pathos flieht, wenn es sich 
sein ihm eigenes Offenbarungsvermögen nicht mehr 
eingesteht, das grundlegender als irgendeine andere 
Art von Wissen ist. Dennoch verbleibt es dem Men­
schen, daß er durch das unaufhebbar realste Ankünf­
tigwerden des lebendigen "Seins" in ihm aus diesem 
Widerspruch zu sich selbst findet.

2. Lebensphänomenologische Voraussetzungen

Folgt man den Schwierigkeiten und Besonderheiten der 
phänomenologischen Terminologie Henrys, so zeigen 
sich gerade darin Grundzüge seines Denkens, das für 
die rein immanente Erscheinungsweise des transzen­
dentalen Lebens keine weithaften Beschreibungskate­

18

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gorien in Anspruch nehmen kann. Es gibt für das Le­
ben als absoluter Selbstaffektion kein "Da" oder "Vor" 
im Sinne eines Gegen-über, in dem das Wesen lebendi­
gen Erscheinens sich horizontverwiesen manifestieren 
könnte, denn dann wäre dieses Leben selbst wieder ein 
Phänomen der Äußerlichkeit, anstatt deren Phänome- 
nalisierung überhaupt erst zu ermöglichen.
Die Lebensmanifestation oder -Offenbarung grenzt sich 
mithin radikal gegen jede vergegenwärtigende Re-prä- 
sentation ab, was im Text Henrys an der Kritik des Vor- 
stellungs- und Daseinskonzepts zum Ausdruck kommt. 
Wo davon die Rede ist, daß die abendländische Er­
kenntnistheorie - sei sie philosophischer oder naturwis­
senschaftlicher Natur - ein "Setzen, Stellen oder Brin­
gen ins Vor" ist (faire venir devant), so will damit ausge­
sagt sein, daß die Urphänomenalisierung jeder lebendi­
gen Cogitatio damit dem metaphysisch-ontologischen 
Gesetz der Sichtbarmachung unterworfen wird. Sicht­
bar werden kann aber nur, was in der Distanz erscheint, 
mithin in einer transzendentalen Vor-gegebenheit, de­
ren "Vor" (Devant) eben der transzendent aufgespannte 
Horizont selbst ist und als Erscheinungsbedingung für 
alles phänomenal Seiende fungiert. Das Gesehene ist 
aber nicht das lebendige Sehen selbst, und falls das Le­
ben in seiner selbstaffektiven Lebendigkeit als ein Ge­
sehenes aufgefaßt würde, wäre es ontologisch genau 
der Seinsart jedes welthaft erscheinenden Seienden 
angeglichen, das als vor-gestelltes keine Eigenlebendig­
keit mehr besitzt, sondern "totes" Ob-jekt ist.
Hiermit tritt sofort ein Grundcharakter der modernen 
"Barbarei" zutage, insofern durch das naturwissen­

19

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaftliche Methodenideal, das Henry im Anschluß an 
Husserl als "Galileisches Projekt” qualifiziert, nur das 
als Realität anerkannt wird, was sich berechnen läßt. 
Solch messende Berechenbarkeit schließt nicht nur eine 
Reduktion der Phänomenalität auf Quantifizierbarkeit 
ein, das heißt eine notwendige Verkürzung existieren­
der Mannigfaltigkeit in der Wahrnehmung des Erschei­
nenden, sondern darüber hinaus das unbegrenzte 
Eigenhervorbringen von Objekten, die nur noch diesem 
mathematisch-physikalischen Erkenntnisideal zu ge­
horchen haben - anders gesagt das technische Pro-dukt, 
das sich letztlich allein dem technischen Selbstlegitimie­
rungsprozeß als "Fortschritt” verdankt. Hier erweist 
sich, daß die Henrysche Kulturanalyse der technischen 
Barbareizukunft keineswegs nur die eine oder andere 
negative Folgeerscheinung des modernen Technikent­
wurfs wie etwa Atomkrieg und Umweltverseuchung 
brandmarken will, und damit systemimmanent bliebe. 
Vielmehr sollen die phänomenologischen Letztbedin­
gungen dieses Prozesses selbst erhellt werden, die nicht 
nur in einem konstituierenden Ego oder seinsauslegen­
den Dasein ruhen, wenn der Letztgrund allen "Seins” 
im Absoluten des Lebens sich offenbart, das jeden Le­
benden auf einmalig individuelle Weise "gebiert”.
Da dementsprechend nicht, wie Heidegger8 es sieht, 
der moderne "Wille zur Macht” als Beherrschbarkeit 
des Seins das wesentliche Motiv der neuzeitlichen Kul- 
turentwicklung darstellt, sondern eben die Verneinung 

8 Vgl. Was ist Metaphysik? Frankfurt a. M. 91965, 24 ff., 43 f.; Die
Technik und die Kehre, Pfullingen 61978.

20

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des unsichtbaren Lebens als solchen, ist die Kritik am 
"Vor" der Re-präsentation, wie sie Heidegger vorge­
nommen hat, streng weiterzuführen, und zwar ohne 
haltzumachen vor dem "Da" als Lichtungsraum oder 
-ereignis des Seins. Dabei wird diese phänomenologi­
sche Grundkritik bei Henry in seinem folgenden Buch­
text fast nur in scheinbaren Nebenwendungen greifbar, 
so wenn er u. a. bei der Beschreibung der sich ausbrei­
tenden "medialen Existenz" durch die audiovisuelle 
Kommunikation davon spricht, Recht auf "Da"-sein 
habe zukünftig nur noch, was sich ins aktuelle "Da" des 
Bildes bzw. der Informatik bringen lasse, die beide im 
übrigen zunehmend miteinander gekoppelt werden. 
Man kann phänomenologisch wie metaphysikkritisch 
fragen, ob Henry hier nicht undifferenziert gegen den 
Daseinsbegriff im fundamentalontologisch-existenzia- 
len Sinne polemisiert,9 wenn er zudem häufiger auf die 
Irrealität wie Inkonsistenz des "Da" zu sprechen 
kommt, in dem sich die erkenntnis- oder zivilisations­
relevanten Dinge der Moderne zu halten und zu befin­
den haben (se tenir lä-devant nous).
Tatsache bleibt, daß jedes "Da" - auch das des "mensch­
lichen" Daseins - der Transzendenz zugeordnet ist, die 
für Heidegger bei allen späteren Nuancierungen die 
Seinsoffenbarung als solche charakterisiert. Somit läßt 
sich sagen, daß der anonyme Transzendenzprimat10 

9 Vgl. bereits seinen Artikel: Le concept d’ötre comme produc- 
tion, in: Revue philosophique de Louvain 73 (1975) 79-107.
10 Zur Unbefragtheit der Anonymstruktur des Erscheinens in der 
neueren Phänomenologie vgl. auch Y. Nitta, Das anonyme Me­
dium in der Konstitution von mehrdimensionalem Wissen, in: E.

21

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des technischen Mediums nicht nur einfach diesen 
Grundzug der Heideggerschen Seinslehre wiederholt, 
sondern das objektivierende "Setzen ins Da des Vor", 
um Henrys Terminologie entsprechend wiederzugeben, 
überhaupt eine Konsequenz des immer schon ganz ins 
"Da" aus-gesetzten Daseins ist. Nur in diesem eröffne­
ten "Da" findet für Heidegger Begegnung mit "Welt" so­
wie eines jeden "Subjekts" mit sich selbst als In-der- 
Welt-sein oder als "Inständigkeit" statt, so daß die rein 
temporal-existenziale "Subjektivität" bei aller Unter­
scheidung von Vorhandenheit, Zuhandenheit usw. den­
noch ausschließlich welthaft bestimmt bleibt.
Damit ändert sich der Grundtenor der Kulturkritik. 
Nicht die schrankenlose Beherrschbarkeit der Dinge in 
ihrer auschließlichen Zurichtung für ein utilitär-seins- 
vergessendes Be-sorgen ist die Letztursache des alles 
sich unterwerfenden Technikuniversums als "Gestell" 
nach Heidegger, sondern jene "Ex-hibition", die bereits 
in der Zentralintention der Theoria von den Griechen 
bis heute hin waltet, nämlich aus der ek-statischen 
Wahrheit das Realitätskriterium der Phänomenalität 
schlechthin zu machen. Und was sichtbar ist oder sicht­
bar gemacht werden kann - das heißt in das Licht des 
Wahrheitsereignisses gestellt wird, um sich dort ent-äu- 
ßert, ex-hibiert zu zeigen, das tritt dort natürlich nur in 
einer zeitlich strukturierten Geschichtlichkeit auf, um

W. Orth (Hg.), Perspektiven und Probleme der Husserlschen Phä­
nomenologie (Phänomenologische Forschungen 24/25), Frei- 
burg/München 1991, 183-199; I. Srubar, Asubjektive Phänome­
nologie, Lebenswelt und Humanismus. Zur Verortung des Den­
kens Jan PatoEkas zwischen Husserl und Heidegger, in: Mesotes. 
Zeitschrift für Ost-West-Dialog 1 (1991) 5-13.

22

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin (an-)erkannt zu werden: als geworfenes Dasein, 
als historisch bedeutsames Faktum oder als notwendige 
Zukunftsentwicklung. Deshalb ist es unabdingbar, auf 
Henrys andere Begrifflichkeit des ”Historialen" hinzu­
weisen, die nur augenscheinlich auf Heideggers Sprach­
gebrauch zurückgreift.11
Denn es ist damit weder die innerweltliche Historie der 
biographisch chronologischen Geschehnisse im Sichzu­
weisen von Gegenwart und Vergangenheit aus der Zu­
kunft heraus gemeint noch die hermeneutische Seinshi- 
storialität im Ereignisspiel von Sein/Denken als die ge­
genseitige Verschränktheit von Verborgenheit und Ent- 
bergen des Seinssinnes. Das Historiale betrifft nach 
Henry zunächst allein die Affektivität in ihrem ab­
soluten Sichgeben als Einheit von Affizierendem und 
Affiziertem, wodurch ihre ”Selbstgegebenheit" das 
Werden des '‘Seins” im Leben ist, genauer gesagt: die 
Ankünftigkeit der Lebensselbstaffektion in ihrem Zu- 
sich-selbst-kommen als je konkret affektive Tonalität 
oder als “Gefühl” (yenue de la vie en soi-m&ne). Dieses 
historiale Zusammenspiel von advenir/parvenir in der 
Lebensankünftigkeit ist ohne jede zeitliche Dimension, 
das heißt ohne (existenzial mißverständliche) Vergan- 11 

11 Dies hat M. Haars Kritik kaum gesehen; vgl. Michel Henry 
entre phdnomönologie et mötaphysique, in: Philosophie 15 (1987) 
30-54, hier bes. 30 ff. Die folgenden Ausführungen ließen sich 
auch auf die Betrachtungen des Wandels "historischen Zeitbe­
wußtseins" etwa bei H. Lübbe oder M. Sommer anwenden. Vgl. H. 
Lübbe, Zeit-Verhältnisse. Über die veränderte Gegenwart von 
Zukunft und Vergangenheit, in: Bayerische Akademie der Schö­
nen Künste II/2, München 1988,763-775; M. Sommer, Lebenswelt 
und Zeitbewußtsein, Frankfurt a. M. 1990.

23

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genheit wie Gewesenheit, weshalb wir auch für die 
Übersetzung den Begriff des ‘'Geschichtlichen" vermei­
den. Denn im Akt des An-kommens des Lebens, das 
sich als Zu-sich-kommen selbst empfängt, "wird" die 
"Ipseität" des lebendig-individuellen Wesens je gezeugt 
und geboren, ohne sich von irgendeinem vorgänglich 
allgemeinen Wesen oder Sein abheben zu lassen. Daß 
es in dieser historialen Lebensübereignung ohne eksta­
tische Zeitlichkeit ein Absolutes des Lebens gibt, das 
sich in einer konkret lebensabhängigen Subjektivität 
von ihrerseits dennoch auch wieder absolut affektiver 
Ursprungsphänomenalisierung verwirklicht, macht das 
Historiale bei Henry letztlich zu einer Frage der "tran­
szendentalen Geburt",12 die jeder Art von Geschicht­
lichkeit vorausliegt und worüber Heidegger ebenfalls 
geschwiegen hat.
In diesem phänomenologieimmanenten Zusammen­
hang wird auch die Problematik der Barbarei nach 
Henry insofern wieder unmittelbar greifbar, als die hi- 
storial-affektive Lebensankünftigkeit im Sinne tran­
szendentaler "Erfahrung" oder "Erprobung", die das 
Leben an sich bzw. mit sich selbst macht (tpreuve de 
soi\ eine Steigerung beinhaltet, die genau dem lebens­

12 Diesen Gedanken hat M. Henry zunächst unter "religionsphä­
nomenologischem" Gesichtspunkt als das "Sohnsein" (etre Fils) im 
absoluten Leben entwickelt; vgl. Parole et religion: La Parole de 
Dieu, in: J.-F. Courtine (Hg.), Phönomönologie et Theologie, Pa­
ris: Critörion 1992,129-160. Sodann zuletzt streng phänomenolo­
gisch-ontologisch u. a. in Abhebung von Heideggerschen Grund- 
begrifflichkeiten wie In-der-Welt-sein, Dasein und "vollziehen" in 
seinem Beitrag: Ph6nom6nologie de la naissance, in: Alter. Revue 
de Ph6nom6nologie 2: Temporalite et affectivitd (1994) (im 
Druck).

24

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phänomenologischen Wesen der Kultur als solcher ent­
spricht. Da das Leben nur die Erfahrung seiner selbst in 
seiner eigenen "Selbstumschlingung" (dtreinte de soi) als 
Pathos des gleichwesenhaften Sicherleidens und Sicher­
freuens macht, ergreift es sich nicht nur in allen Punk­
ten seiner immanenten Selbstoffenbarung selbst, son­
dern es hat auch nur sich selbst zur Referenz. Das 
heißt, es will nur sich - stets und ganz - als Leben in 
allem erfahren. Dieses "Mehr" der Steigerung als Er­
füllung durch sich selbst ist Kultur im reinsten Sinne des 
Wortes, nämlich vor allen empirisch-geschichtlichen 
Werkäußerungen, weil das Bedürfnis oder die Kraft 
und der Trieb, als Leben zu leben, historial in die An­
strengung übergeht, dieses Bedürfnis zu stillen. Die 
Formungstendenz des Bedürfnisses als lebensteleologi­
sche Bündelung auf Verfeinerung hin bedeutet mithin 
Kultivierung wie Sensibilisierung an sich, die sowohl im 
alltäglichen Arbeiten, Essen, Wohnen, Lieben wie in 
den genialen Werken geschieht. Barbarei hingegen, so 
wird an dieser Stelle schon unmißverständlich deutlich, 
liegt dann vor, wenn der Übergangsprozeß der affekti­
ven Modalisierung Bedürfnis/Kultivierung nicht mehr 
möglich ist, weil die Kraft oder Energie der Lebens­
selbststeigerung aufgrund mangelnder kultureller Mo­
delle, Austausch- oder "Lebensformen" in einem rohen 
wie elementaren Zustand fixiert bleibt.13

13 Zu dieser Phänomenologie des Bedürfnisses vgl. detaillierter 
R. Kühn, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebens­
phänomenologie absoluter Subjektivität als Affektivität, Frei- 
burg/München 1992, 172 ff., 435 ff. - Daß die Tragfähigkeit der 
großen Bedürfnistheorien erschüttert ist, zeigt in philosophisch­

25

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn das Leben nach Henry als Sichempfinden (se 
sentir soi-m&me) in phänomenologisch-eidetischer Hin­
sicht eine "pathisch sich erprobende Erfahrung” ist, um 
den Zentralbegriff der Epreuve in seiner mehrdimen­
sionalen Begriffsbedeutung hier wiederzugeben, dann 
ist Kultur - und ihr entgegengestellt die wissenschaft­
lich-technisch induzierte Barbarei - an das innere Sich­
erleiden des Lebens in seiner Grundpassivität gebun­
den. Dies beinhaltet jedoch keinerlei tragizistische 
Lebensphilosophie und folglich pessimistische Kultur­
theorie mit irrationalen Voraussetzungen wie etwa bei 
Burke, Schlegel, Klages und Spengler, um konservativ- 
restaurative Tendenzen gegen eine mechanisierte, ba­
nale und massenverlorene Gegenwartsgesellschaft zu 
fördern, wie dies beispielsweise in der wert-”dogma- 
tischen” oder "szientistischen” Kulturphilosophie bei 
Rickert, Eucken, Simmel, Ortega y Gasset, Cassirer wie 
Rothacker zu beobachten ist.14 Vielmehr handelt es 

anthropologischer Sicht (u. a. bei Hegel, Marx, Adorno, Haber­
mas, Foucault, Freud, Bataille) auch W. Berger, Das Bedürfnis 
und sein Schatten, Freiburg/München 1992. Daher darf man nicht 
dem Mißverständis verfallen, als suche Henry auf irgendeine 
Weise die "Lebensform"-Theorie der hermeneutischen Frühzeit zu 
erneuern (Schleiermacher, Dilthey, Spranger, Wundt - und sprach­
analytisch Wittgenstein). Seine Analyse bleibt transzendental­
phänomenologisch oder besser gesagt eidetisch-lebensimmanent. 
Die großen "Lebensformen" Religion, Kunst, Ethik sind daher als 
solche unmittelbar innere Lebenspraxis.
14 Vgl. D. Losurdo, Liberale Tradition, Kulturkritik und deut­
scher Konservatismus, in: Dialektik 2 (1992) 101-116; für Frank­
reich: F. Azouvi (Hg.), L’institution de la Raison. La rdvolution 
culturelle des Iddologues, Paris: Vrin 1992. Als weiteren Überblick 
die Artikel zu "Kulturphilosophie" (W. Perpeet), "Kulturanthro­
pologie" (Ch. Grawe/W. Rudolph), "Kulturgeschichte" (G.-M. 

26

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich um die innerste Erscheinungsstrukturalität von 
empfindungsgebundener Erfahrung als "Subjektivität”, 
die der Begriff selbst für solche Erfahrung ist.
Das Sicherleiden als Lebensrezeptivität, auf dem alles 
fühlbare Leid im Schmerz beruht, ist eine "Wirktatsäch­
lichkeit" (effectuation), die innerhalb der Selbstaffek- 
tion das Wesen der impressionalen Subjektivität so be­
stimmt, daß nichts Wirkliches ohne diesen Grund ge­
dacht werden kann. Diese "Wirktatsächlichkeit” ließe 
sich auch im Husserlschen Verständnis als "Leistung" 
übersetzen, ohne jedoch mit unter Heideggers Kritik 
der "Vorhandenheit" und des "Hergestelltseins" zu fal­
len, die existentia als actualitas im Horizont des grie­
chisch-mittelalterlichen ens creatum fixieren - das heißt 
ontologisch Wirklich-sein als Hervorgebrachtsein ver­
stehen lassen, wie es auch für Kants Denken und da­
nach maßgeblich blieb. Im Unterschied zu dieser Me- 
taphysikdekonstruktion aus den "Grundproblemen der 
Phänomenologie" bei Heidegger (GA 24) soll durch die 
von uns gewählte Begrifflichkeit unterstrichen werden, 
daß das "leistende Leben" des Ego als höchstes Wirken 
auf einem Ins-Werk-setzen des Lebens selbst beruht 
(mettre en oeuvre}, dessen "Wirk-tatsächlichkeit" eben 
die "Materialität" des sich unaufhörlich als Szc/ierleiden 
und 5/c/ierfreuen erfahrenden Lebens ist, das weder 
Pto-duktion noch Pflrti-zipation als Verstehenshorizont 
einschließt.

Mojse) und "Kulturzyklentheorie" (H.-J. Cloeren) in: Historisches 
Wörterbuch der Philosophie 4, Darmstadt 1976, Sp. 1309-1338 u. 
1350-1357.

27

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Französischen bedeutet tyrouver zunächst, wie zum 
Beispiel im Rolandslied aus dem 11. Jahrhundert: auf 
die Probe stellen. Der Sinn, etwas durch ein Beispiel zu 
"beweisen", ist in der Folgezeit nicht ausgeschlossen, 
aber der "Beweis" der Worte ist keine tpreuve im Sinne 
einer realitätsgetreuen Er-probung. Im 13. Jahrhundert 
taucht dann die Bedeutung von "empfinden, fühlen" 
(ressentir) für tyrouver auf, wobei eben grundsätzlich 
mitschwingt, daß das 6- jede Geltung eines möglichen 
demonstrativen Beweises verstärkt, weil es eine innere 
Gewißheit von unmittelbarer Überzeugungskraft gibt. 
Und so wird der Begriff tpreuve unabhängig vom spezi­
fisch selbstaffektiven Sinne bei Henry auch heute in der 
epistemologischen und phänomenologischen Diskus­
sion verwandt.15 Er bezeichnet "Erfahrungen", die nicht 
mehr auf die klassischen Konzeptualisierungen des 
Erfahrungsproblems, wie etwa bei Kant, Hegel oder 
auch bei den Empiristen, zurückgeführt werden kön­
nen. Im Grunde handelt es sich nämlich bei dieser "sich 
erprobenden Erfahrung" weniger um die Erkenntnis 
eines Gegebenen als um die Erfahrung der Gabe als 
solcher, oder noch genauer: um die Selbsterfahrung des 
Gebens bzw. der Gebung (donatiori), welche bei Henry 
eben das Sichgeben des Lebens in und als transzenden­
tale Affektivität ist.

15 Vgl. R. Barbaras, Art. "Epreuve", in: Encyclopädie Philoso- 
phique Universelle II/l: Les Notions philosophiques. Dictionnaire 
(hg. von S. Auroux), Paris: P.U.F. 1990, 817; S. Agacinski, 
Epreuves. - Expörience et subjectivitö, in: Sciences, intersciences, 
arts, Paris: College International de Philosophie o. J., 21. Zum 
folgenden auch: A. M6traux/B. Waidenfels (Hg.), Leibhaftige 
Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, München 1986.

28

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was also im folgenden (sprachlich sicher ärmer als im 
Französischen) stets mit "Selbsterfahrung" für tpreuve 
de soi übersetzt ist, meint diese Ur-Gebung, worin Le­
bensgabe und Sichgeben des Lebens als Gehalt und 
Rezeptivität in der Absolutheit des selbstaffektiven Pa­
thos ineinanderfallen - dasselbe Wesen des Erschei­
nens sind. Damit grenzt sich dieser lebensphänomeno­
logische Begriffsgebrauch von den erwähnten ge­
genwärtig anderweitigen Verwendungen ab, die mit der 
"Erfahrung" der (Phänomen-)Gabe als solcher die plu- 
rale Dissemination der Erfahrung in ihrem auf­
brechenden Anfangsstadium bezeichnen wollen, was 
auch Merleau-Ponty in seinem Sprechen von "leib­
haftiger Vernunft" vorschwebte. Es ist also in diesen 
teils neostrukturalistischen, teils phänomenologischen 
Diskussionen nicht damit gemeint, wie sich das Den- 
ken/Bewußtsein als Selbstaffektion in seiner Immanenz 
sich selbst gibt,16 sondern die tyreuve bezeichnet hier 
die "Erfahrung", daß die Erfahrung mit ihren Namen 
von vornherein vielzählig ist: Was sich dem Denken 
gibt, ist nicht eines, ist nicht eine Erfahrung, sondern 
"das Denken" benennt gerade das Retardieren, die 
Nicht-Übereinstimmung (oder die "Differenz", wie 
Derrida auch sagen würde) des Denkens zu sich selbst. 
Denn was als ex-plodierende Erfahrungen vorhergeht, 
sind Materie, Leib, Sprache, der Andere, die Gemein­
schaft, die Liebe usw. in ihrer je geschichtlichen Ge- 
nerativität.

16 Vgl. J.-L. Marion, Vorwort, in: M. Henry, Radikale Lebensphä­
nomenologie (Anm. 1), 11 ff.

29

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Barbarei und Realität der "Lebenswelf

Schematisiert gesagt, unternimmt die gegenwärtige Phi­
losophie den Versuch, die Ex-plosion der Anders­
heiden) einzuholen.17 Michel Henry hingegen, worauf 
die Erklärungsbemühungen von Übersetzungsschwie­
rigkeiten seiner phänomenologischen Terminologie 
verwiesen, sucht die Im-plosion des Lebens auf, und 
zwar als jenen abyssalen Grund, aus dem alle Kultur als 
Lebensselbstverwirklichung hervorbricht. Damit knüpft 
seine Barbareianalyse nicht nur thematisch eng an Hus­
serls "Krisis"-Schrift von 1936 an, sondern es geht im 
letzten um die Sachhaftigkeit selbst des phänomenolo­
gischen Lebens als stets 'lebendiger Gegenwart" in 
allen von der transzendentalen Subjektivität naturier- 
ten Leistungen. Um den Unterschied sofort hervorzu­
heben, sucht Henry jedoch nicht die vom "Galileischen 
Projekt" vergessenen transzendental-konstitutiven 
Schöpfungsvoraussetzungen des mathematisch-natur­
wissenschaftlichen Denkens auf, sondern die in lebens­
phänomenologischer Sicht überdachte Lebenswelt ist 
eine tatsächliche "Welt des Lebens" (monde-de-la-vie), 
das heißt mit einer substantiellen Verwurzelung in der 
all-pathischen Affektivität als Sinnlichkeit oder Impres- 
sionabilität.
Auch Husserl sprach von der "Barbarei" Europas im 
Zusammenhang mit den beiden möglichen Auswegen 
aus der geistig-kulturellen Krise: Entweder "der Unter­

17 Vgl. z. B. P.-J. Labarriöre, Le discours de l’altörilö, Paris: P.U.F. 
1983; F. Laruelle, En tant qu’Un, Paris: Aubier 1991.

30

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gang Europas in die Entfremdung gegen seinen eigenen 
rationalen Lebensinn, der Verfall in Geistfeindschaft 
und Barbarei, oder die Wiedergeburt Europas aus dem 
Geiste der Philosophie durch einen den Naturalismus 
endgültig überwindenden Heroismus der Vernunft”.18 
Für Husserl beruht der notwendige kulturelle Neube­
ginn eindeutig in einer "vergeistigten” Lebensverwirkli­
chung, bei der die phänomenologische Philosophie 
Grundlagen und Ergebnisse der sich illusionär selb­
ständig entwickelnden Wissenschaften wieder in der 
egologisch-lebensweltlichen Rationalität fundieren und 
somit integrieren soll. Ein solches Vorhaben philoso­
phischer Hegemonie angesichts disparater wissen­
schaftlicher Experimentallogik und Methodologie ist 
schon seit Bergsons lebensphilosophischer Kritik an 
den Wissenschaften angezweifelt worden, aber man 
kann Husserls Nachweis der lebensweltlichen Primor- 
dialität, aus der sich wissenschaftliche Gehalte durch 
Abstraktion und Idealisierung erheben, nicht in seiner 
Grundintention widersprechen - auch wenn eine letzte 
universale Vernunftvereinheitlichung ein Grenzbegriff 
bleibt.19

18 Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philoso­
phie (Vortrag Wien Mai 1935), in: E. Husserl, Die Krisis der eu­
ropäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno­
logie (Husserliana VI), Den Haag: Nijhoff 21976, 314-348, hier 
347 f.
19 Vgl. E. Ströker (Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der 
Philosophie Edmund Husserls, Frankfurt a. M. 1979; M. Richir, 
La crise du sens et la phönomönologie. Autour de la Krisis de Hus­
serl. Suivi de Commentaire de L ’Origine de la geometrie; Grenoble: 
Millon 1990; A. Ponsetto, Von der Welt der Sinndeutungen zur 

31

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Husserls Augen geht der Zielverlust der Entfaltung 
der Vernunft mit dem Glaubensverlust des Menschen 
an sich selbst einher. Das falsche Ideal objektiver 
Wissenschaftlichkeit läßt die innerweltlichen Dinge als 
An-sich-Bestehendes auffassen, so daß die leistende 
Subjektivität "anonym" bleibt und die Menschheit in 
ihrem intersubjektiven Miteinander sich nicht als seins­
stiftend für die Welt erkennt. Damit ist in der "Krisis"- 
Schrift eine Gleichsetzung von universaler oder Erster 
Philosophie und Metaphysik angestrebt, denn es geht 
um die Thematisierung des Menschen als Vernunftwe­
sen, wobei der kulturell-geschichtliche Sinn mit der 
"Vernunft in der Geschichte der Menschheit" zusam­
menfällt.20 Gerade durch die "positivistische Ein­
schränkung der Wissenschaftsidee" geht mit dem Glau­
ben an eine universale Philosophie auch das Ideal des 
"Menschentums" als solchen verloren. Dieser Ver­
nunftglaube bei Husserl als Glaube an die Möglichkeit 
der Philosophie ruht - über die Konstitutionsproblema­
tik hinaus - in einer metaphysisch zu nennenden Seins- 
wissenschaft, wobei diese Metaphysik eben die Er­
kenntnis des Absoluten als Göttlichen einerseits und 
des Absoluten als "lebendiger Gegenwart" andererseits 
betrifft.21

Welt der Daten. Die Krise der Moderne und ihre Überwindung in 
der Phänomenologie, in: E. W. Orth (Hg.), Perspektiven und Pro­
bleme der Husserlschen Phänomenologie (Anm. 10), 200-229.
20 Vgl. E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften 
(Anm. 18), 7 ff. Weitere Zitathinweise werden direkt in Klammern 
angegeben.
21 Vgl. S. Gehlhaar, Die frühpositivistische (Helmholtz) und phä­

32

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn M. Henry diese Bedeutung des Absoluten als 
Ankünftigkeit des Lebens (la Vie) in dessen kultureller 
Modalisierung erhellt, dann vereint er diese beiden Ab­
solutheitsaspekte, womit die Barbarei auch als Flucht­
versuch vor dieser Absolutheitsrealität in ihrem pa- 
thisch-affektiven Erscheinungswesen gesehen werden 
kann. Die Technik will selbst absolut auto-nom sein, 
ohne einen sie tragenden Grund anzuerkennen, wes­
halb die "Natur”, sofern sie noch als eine solch unab­
dingbare Vor-gegebenheit erscheinen mag, mit eherner 
Logik zur "technischen Natur” umgewandelt werden 
muß.
In der Wendung vom allherrschenden Objektivismus 
zum transzendentalen Subjektivismus der lebenswelt­
lich eingebetteten Monade erblickt Husserl die Mög­
lichkeit, "das Sein der Welt in seiner fraglosen Selbst­
verständlichkeit” zu durchbrechen. Denn hinter diesem 
objektivistischen Realismus verbirgt sich die Subjektivi­
tät als das "an sich Erste”, das als subjektives Leben für 
die abstrahierenden Wissenschaften jedoch nur als ein 
Stück der Welt auftritt, das heißt, naturalisiert und ge­
genständlich gefaßt wird. Die Epoche der transzenden­
talen Welteinstellung erlaubt es nun gerade, "Welt" als 
Korrelat der für deren Seinssinn fungierenden Subjek­

nomenologische (Husserl) Revision der Kantischen Erkenntnis­
lehre, Cuxhaven 1991, 165 ff. Zum Zusammenhang von Absolu­
tem, Göttlichem, Leben und Metaphysik bei Husserl: N. Depraz, 
La vie m’est-elle donnöe? Röflexions sur le Statut de la vie dans la 
ph6nom6nologie, in: Les Etudes philosophiques 4 (1991) 459-473; 
J.-L. Marion, Röduction et donation. Recherches sur Husserl, 
Heidegger et la phönomönologie, Paris: P.U.F. 1989, bes. 11 ff.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tivität in den Blick zu bekommen: Die Welt wird m. a. 
W. zu einem ”Bewußtseinsphänomen", dessen Geltun­
gen nur aus subjektiver Intentionalität heraus versteh­
bar sind. An keiner Stelle der Phänomenaufweisung in 
ihrer subjektiven Geltungsstruktur können daher mehr 
wissenschaftliche Methodologie oder einzelwissen­
schaftliche Forschungsergebnisse anthropologischer 
Art usw. in den transzendental-philosophischen Erhel­
lungsprozeß als Explikat eindringen.
Dies macht verständlich, warum auch Henry in seiner 
radikalen Weltepoche auf die immanente Lebens- 
selbstgebung zu keine wissenschaftliche Evidenz (tvi- 
dence) aus Natur- und Humanwissenschaften akzeptie­
ren kann, wie es besonders im ersten und fünften Kapi­
tel sichtbar wird ("Kultur und Barbarei"; "Die Ideolo­
gien der Barbarei"). Wenn es um das absolute Leben 
geht, das die Wissenschaften von ihrem Selbstverständ­
nis her verneinen, weil sie es nicht im "Ego" sehen und 
gelten lassen können, dann liegt eben in dieser Vernei­
nung eine strukturale Barbarei als systemische Aus­
löschung der transzendentalen Humanitas, die das le­
bendige Erscheinen ermöglicht und im letzten selbst ist. 
"Barbarei" ist demzufolge keine bloß geschichtliche 
Episode mehr, weshalb Henry wohl auch nicht von 
Auschwitz, Gulag oder anderen Todesarchipelen in 
seinen Ausführungen spricht. Vielmehr ist die Barbarei 
in seinen Augen eine selbstzerstörerische Erkenntnis­
verkürzung über die begrenzt berechtigte Bewußtseins­
bestimmung der Objektrelation hinaus: nämlich der 
Ausschluß der tieferen Bestimmung dieses "Bewußt­
seins" als subjektiver Lebensaffektion. Wissenschaft als 

34

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine ‘'theoretische Lebenspraxis" ist damit nicht an sich 
in Frage gestellt, wohl aber ihr Anspruch, Wirklichkeit 
alleinmaßgeblich darzustellen (ohne jedoch dabei indes 
zu verkennen, daß die reine Objektreduktion des "Wis­
senschaftlichen" sich bereits vom Pathischen des sub­
jektiven "Sicherleidens" abwendet und so tendenziell 
die Flucht davor in die Wege leitet).
Der Rückgriff auf die Husserlsche Lebenswelt, auch 
wenn diese im Subjektiv-Relativen der sich intersubjek­
tiv korrigierenden Lebensbewährungen haften bleibt 
(129 ff.), zeigt mithin eindeutig, daß der Barbareibegriff 
als Verschärfung der Krisisdiagnose der Wissenschaft 
im Husserlschen Sinn bei Henry ein zutiefst erfah­
rungsphänomenologischer Begriff bleibt. Wir vermei­
den den Begriff "Erkenntnistheorie", um die lebensphä­
nomenologische Kulturkritik sich nicht in Konstitu­
tionsproblematik oder apriorische Seinsregionalität 
bzw. Lebensformtypik festfahren zu lassen. Die "Kri- 
sis"-Schrift sieht die Aufgabe der Phänomenologie um­
fassend im Aufdecken der Abhängigkeitsverhältnisse 
zwischen Wissenschaften, Lebenswelt und tranzenden- 
tal-subjektiver Erfahrungs- oder Erlebnissphäre bzw. 
"Alltäglichkeit", deren Begriff - symptomatisch für die 
Lebensvergessenheit - von der Phänomenologie heute 
schon weitgehend bevorzugt wird.22 Jedenfalls muß der 

22 Vgl. R. Welter, Der Begriff der Lebenswelt. Theorie vortheore­
tischer Erfahrungswelt, München 1986; B. Waidenfels, Lebenswelt 
zwischen Alltäglichem und Unalltäglichem, in: R. Hofmann u. a. 
(Hg.), Anodos. Festschrift für Helmut Kuhn, Weinheim 1989,315- 
324.

35

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phänomenologische Anspruch die Genesis der objekti­
vierenden Wissenschaften aus der Lebenswelt heraus 
rekonstruieren, ihre Ontologie erhellen, und zwar im 
Zusammenhang mit deren transzendentaler Konstitu­
tion. Aber wenn auch dieses Transzendental-Subjektive 
zum vor- und außertheoretischen Leben in der Le­
benswelt gehört, so ist es für Husserl in dieser naiv-le­
bensweltlichen Sinneserfahrung aber immer nur in 
"anonymer” Weise tätig: Die Subjektivität als das ein­
malige Leben in uns, als mein Leben, ist nicht jene Ab­
solutheit, um die ich unverbrüchlich in allem Tun und 
Denken “weiß”, weil ich - wie Henry sagt - ein in meiner 
innersten identischen Lebens-, Leib- und Praxisge­
wißheit (certitude) ein ständig Affizierter bin, ohne daß 
es von dieser transzendentalen Grundaffektion jemals 
irgendeine Ausnahme gäbe. Dies ist die reine Le- 
bensim-plosion, auf die Husserls so berechtigten Le­
bensweltanalysen des konstituierenden Ego mit seiner 
Typik und Modalisierung im letzten zurückzuführen 
sind.
Die Barbareikritik will also nicht nur, wie schon gesagt, 
vereinzelte Folgeethikprobleme der Technikeindimen- 
sionalität korrigieren. Sie will auch nicht, was jetzt noch 
deutlicher wird, die Entfremdung von Philosophie, Wis­
senschaft und Leben bloß lebens- oder kulturphiloso­
phisch anklagen. Vielmehr will die Barareianalyse an 
den Quellpunkt zurückfinden, wo das Leben sich selbst 
sozusagen von sich selbst entfremdet, das heißt, sich 
selbst zerstört, obwohl es das Leben ist und bleibt. Der 
Erkenntnisanspruch von '‘Barbarei” zielt mithin auf 
nichts Geringeres als auf die Wesenhaftigkeit der Le­

36

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


benstotalität selbst in ihrer Allphänomenalität bis hin­
ein in die schwer zugänglichen Zerstörungsprozesse, 
die im und aus dem Leben als solchem heraus sich voll­
ziehen. Metaphysisch gesprochen: Wie das Böse aus 
dem Guten hervorgeht, ohne in gnostische, pantheisti­
sche oder andere theologische Spekulationen zu ver­
fallen.
Wie Husserl an Kant einen Mangel an Radikalismus 
feststellte (103 ff.), weil dessen transzendental-kategori­
ale Fragestellung die alltägliche Lebenswelt schon als 
seiend voraussetzt, so radikalisiert Henry gegenüber 
Husserl - mit der Ermöglichung der Barbarei durch das 
Leben selbst letztlich als "Unerträglichkeit” seiner 
selbst im unaufhebbaren Pathos - die Problematik der 
impressionalen "Passivität”. Nicht nur die spontan-syn­
taktischen Leistungen sind in tieferen subjektiven 
Schichten "passiver Synthesen” nach Husserl fundiert, 
während Kant zu hochstufig beim objektiven Wissen­
schaftsideal selbst schon ansetzte, sondern es ist gerade 
diese Passivität des Lebens sich selbst gegenüber, die 
Henry zum Mittelpunkt seiner Auseinandersetzung mit 
der sinnlichen Lebensweltbestimmung macht, in der 
Energie und Kraft in "Ressentiment”, wie schon Nietz­
sche es erkannte, umschlagen können, wenn sie lebens­
kulturell nicht angemessen umgesetzt oder ausge­
tauscht werden können: "Die Behauptung, das Leben 
erfahre sich selbst, heißt, daß es sich selbst gegenüber 
und mithin einem Grund gegenüber passiv ist, der es 
trägt [...] Es gibt folglich Raum für eine Meditation 
oder für eine Anstrengung, die darauf abzielt, diesen 
Grund des Seins in uns lebhafter empfinden zu kön­

37

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen.”23 Religion, Mystik, Kunst, Ethos sind in der bis­
herigen Kultur bevorzugte Beispiele für die hiermit an­
gesprochene und von jedem unmittelbar verspürte 'Sa­
kralität” des Lebens, wie eine ältere Begrifflichkeit 
diese Lebensabsolutheit nannte.
Dieses eidetische Sichübergebensein als affektiv-pas­
sive Lebensselbstentgegennahme ist mehr als die radi­
kale Weltbetrachtung im Sinne systematischer und rei­
ner Innenschau der sich im Außen "äußernden Subjek­
tivität” nach Husserl. Deshalb muß auch die Kritik der 
Wissenschaft radikaler bei Henry sein, denn über die 
Konfrontation mit der wissenschaftlich-objektiven 
Weltbetrachtung als reinen "Äußerlichkeiten” hinaus, 
denen die "reine Erfahrung” des subjektiven Welterle­
bens von Husserl entgegengehalten wird (116 ff.), steht 
das Innerste dieser Erfahrung als in sich "kulturelle Le­
benspraxis” vor allem Weltbezug zur Debatte. Das 
heißt, nicht nur jede Form von Logik gründet in Lei­
stungen der Aisthesis, womit die primordiale Sphäre 
passiver Anschaulichkeit die Sphäre der Lebenswelt 
ist,24 sondern diese Passivität impliziert in ihrem selbst­
affektiven Lebenspathos das Lebenkönnen wie Nicht- 
mehr-leben-wollen innerhalb der Flucht in die Barbarei 
neuen Stils. Der lebensphänomenologische Rückgang 
auf den Grund der Passivität meint daher mehr als "ur­
sprüngliches Erfahren” im Sinne von "vorwissenschaft­

23 Le monde moderne: un savoir sans culture. Un entretien avec 
Michel Henry, in: Aurores (Februar 1987).
24 Vgl. E. Husserl, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorle- 
sungs- und Forschungsmanuskripten (1918-1926) (Husserliana 
XI), Den Haag: Nijhoff 1966.

38

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieber Geltung eines faktisch-geschichtlich bestimmten 
Erfahrens”.25 Es ist das Erfahren des Erleidens, das Er­
proben des Sicherleidens (le se souffrir soi-m&ne), vor 
dem die Wissenschaft durch die Ausklammerung der 
Subjektivität flüchten will - ein Vorgang, der von 
Husserl gerade nicht wirklich ”lebenskulturell” inte­
griert wird, obwohl er immer von der Person in ihrem 
phänomenologischen "Tun und Leiden" oder in ihrem 
"Fleisch” als "leibhaften Gegebenheiten" bzw. "Er-leb- 
nissen" spricht.26
In zeitparallelen Manuskripten27 zur "Krisis" spricht 
Husserl von der Erkenntnismöglichkeit "absoluter Hi­
storizität" als "innerlich verbunden verlaufender Histo­
rizität". Damit wäre das transzendentale Ego bei Hus­
serl ebenfalls in seinem inneren Leben "geschichtlich", 
ohne faktische Geschichte zu meinen, sondern eher si­
cher eine "Historialität" qua Genesis des transzenden­
talen Ego, aus der alles Weltliche als Bedingtheit ausge­
schieden wäre. Eine solche inneregologische Ge­
schichtlichkeit würde als Genesis die Henrysche histo- 
riale Lebenskultivierung berühren, wenn mit dieser 
Genesis mehr gemeint ist als das Werden der passiven 
Synthesen, die als gegenständliches Korrelat eben die 
"Lebenswelt" in ihrer Allheit besitzen. Die zentrale 

25 P. Janssen, Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskus­
sion von Husserls Spätwerk, Den Haag: Nijhoff 1970, XVII.
26 Vgl. die Nachweise bei D. Franck, Chair et corps. Sur la ph6- 
nomdnologie de Husserl, Paris: Minuit 1981.
27 Husserl-Archiv Köln K III 8, Bl. 2b; zit. S. Gehlhaar, Die früh­
positivistische und phänomenologische Revision der Kantischen 
Erkenntnislehre (Anm. 21), 174.

39

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Faktualisierung jeder "Genesis” als im-plosives Ichleben 
bleibt die "transzendentale Geburt”, das heißt die Af- 
fektion eines Selbst oder Sich (Soi) als eines Lebenden 
mit seiner unmittelbaren Kulturökonomie, worin das 
Absolute des Lebens als damit identisches "Leibereig- 
nis” (corps-propriation) immer das "Werden” dieses Ab­
soluten in und durch unverwechselbar individuelles Be­
dürfniserwachen (tveU) bedeutet.
Solches Erwachen der lebendigsten Potentialitäten im 
Sinne einer wirkeffektiven oder wirktatsächlichen "ge­
nealogischen Historialität” ist Kultur von ihrem lei­
sesten Begehren an bis hin zu ihren höchsten Leistun­
gen, vom schüchternen Wollen bis hin zur umgreifen­
den Heimatlichkeit einstiger Städte als Civitas, worin 
die Menschen wohnend, das heißt verweilend, ihre sin­
nenhafte Kosmosverbundenheit und mit-pathische Ge­
meinschaftlichkeit in Kunst, Sakralität und Ethos "ver- 
fleischlichten”. Die Wissenschaften gehörten dazu; 
Barbarei durch sie heute will besagen, daß das Zu-sich- 
werden als Lebensweise, die geduldige "Pflege” (cul- 
tura} als Kunst - als Kunst des Liebens, Verehrens, 
Sterbens usw. - kaum mehr möglich ist.28 Was bleibt, ist 
der unmittelbare Verzehr eines erwähnten "Alles" im 
Jetzt-Da, das heißt der Ersatz durch sofort gebrauchs­

70
Nur als ein paar Hinweise für die ars von Lieben und Sterben, 

aber auch des Wohnens usw.: A. Günther, Lieben gestern. Notizen 
zur Geschichte des Fühlens, München 1986; N. Luhmann, Liebe 
als Passion. Zur Codierung von Intimität, Frankfurt a. M. 1982; in 
Romanform zur heute abwesenden Sterbenskunst: Th. Bernhard, 
Verstörung (1967), Frankfurt a. M. 1979; F. Guöry, L’idöe de la 
ville, Paris: P.U.F. 1984; R. Barthes, Systeme de la mode (1967), 
Paris: Seuil 1983.

40

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verwendbare Güter, die "Glück” ohne Anstrengung 
(effort) oder Vorbereitung, Wiederholung und Nach­
ahmung verheißen - um zumindest hier die nicht zu 
übersehende Dimension des ‘'Pädagogischen” in Henrys 
Buch anzusprechen.
Man kann Henry bei der Lektüre vorwerfen, er habe 
neben historischen Genoziden jüngsten Datums u. a. 
auch die weltwirtschaftlich bedingte Barbarei des Hun­
gers vergessen oder verschwiegen, ohne auf andere 
Formen wie Folter, Vertreibung und Verfolgung spre­
chen zu kommen. Sicher wird das Gewaltproblem ver­
gangener Barbarei hier und da angesprochen, aber 
grundsätzlich ist bei solchem Vergleich tiefer zu sehen. 
Was uns genommen wird, ist die "Erde” selbst, an der 
jeder Hunger im Verbund mit unserer subjektiven 
Leibfähigkeit als Arbeit gestillt werden kann, weil Leib 
und Erde phänomenologisch voneinander untrennbar 
sind. Die affektiv-pathische, genealogisch-historiale 
"Lebenswelt" beginnt primordial hier: in der stummen 
Widerständlichkeit der "Organe”, die die Resistenz des 
Bodens verleiblichen, auf dem wir gehen und den wir in 
allem mittels Muskelanstrengung be-arbeiten. Dies ist 
die eigentliche "Natur", wenn wir ihr wahrnehmend an­
schaulich be-gegnen. Das heißt, sie ist bereits in uns mit 
dem Grund des Lebens, der nicht ohne Bewegung 
denkbar ist,29 und damit nicht ohne "Fläche" und 

7Q
Henrys "Barbarei"-Schrift konkretisiert so phänomenologisch 

seine Untersuchung: Gönöalogie de la psychanalyse. Le commen- 
cement perdu, Paris: P.U.F. 1985, die in eine primordial-transzen­
dentale Bestimmung der "Potentialität" als fundamentales "Ich 
kann" (Kraft, Energie, Bewegung usw.) einmündete. Oder lektüre-

41

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


"Raum” in einem anderen geometrischen Sinne oder 
jedenfalls nicht ohne die un-galileische ”Ur-Arche 
Erde”, von der Husserl30 an den Grenzen seiner Phä­
nomenologie zu sprechen versucht: "Relativ ist eine 
Bewegung notwendig, die erfahren ist in bezug auf 
einen als ruhend erfahrenen ’Bodenkörper’, mit dem 
mein körperlicher Leib eins ist [...] Für uns alle ist aber 
die Erde Boden und nicht im vollen Sinne Körper [...] 
Aber jedes Volk und seine Historialität [...] ist selbst 
beheimatet letztlich natürlich auf der ’Erde’, und alle 
Entwicklungen, alle relativen Historien haben insofern 
eine einzige Urhistorie, deren Episoden sie sind.” 
Vielleicht wird hier einsichtig, was in der Auseinan­
dersetzung um die "Barbarei” mit Henrys Buch sich 
jetzt noch deutlicher abzeichnet als in seinen früheren 
Hauptwerken wie "L’essence de la manifestation” von 
1963 und "Marx" von 1976 als Phänomenologie der 
Realität und Ökonomie in Rückbindung an die "leben­
dige Arbeit" oder "subjektive Praxis" (vgl. dazu entspre­
chend das folgende Kapitel fünf über "Die Ideologien * 1 

kritisch gesehen: Husserl wird durch eine lebensphänomenologi­
sche Auslegung von Maine de Biran und Marx weitergeführt, 
an

Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen Ur­
sprung der Räumlichkeit der Natur (Mai 1934), in: M. Färber 
(Hg.), Philosophical Essays. In Memory of Edmund Husserl, New 
York: Greenwood 21968, 307-325, hier 311, 315 u. 319. M. Henry 
kannte diesen Text durch die französische Übersetzung von 
D. Franck, Arche-Originaire Terre ne se meut pas, in: Philosophie
1 (1984) 3-21 (vgl. folg. Kap. 1, Anm. 3: Kultur und Barbarei). Als 
weiterführendes Hauptwerk für diese Diskussion vgl. B. Rang, 
Husserls Phänomenologie materieller Natur, Frankfurt a. M. 1990. 
Aus der zu diesem Thema breit gestreuten Literatur z. B.: L. Hon­
nefeider (Hg.), Natur als Gegenstand der Wissenschaften, Frei- 
burg/München 1991.

42

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Barbarei”). Die "Barbarei'-Schrift ist positiv gewen­
det das Vertiefen einer Phänomenologie, die noch auf­
merksamer für den Sachverhalt geworden ist, daß der 
Lebens-Grund (le Fond de la Vie) und die "Erdein- 
verleiblichung" als ”Leibereignis” (copropriation/corps- 
propriatiori) in der Affektivität zusammengehören. Es 
muß nicht dialektisch oder meta-physisch aus der Im­
manenz in die Transzendenz hinausgefunden werden, 
was Waidenfels31 an Henry als Nachweis einforderte, 
sondern je tiefer man die 'Subjektivität” in lebensphä­
nomenologischem Sinne verfolgt - umso überraschen­
der lassen sich auch die Grundprobleme der Phänome­
nologie aus ihr allein heraus lösen.32 Wir haben es un­
ternommen, für die Leib/Erde/Lebens-Selbstaffektion 
einige Hinweise zu geben, die der Technikkritik als 
Barbareianalyse einen ganz neuen phänomenologi­
schen Ort zuweisen, nämlich die "verfleischlichte” Erde, 
von der uns kein "Fortschritt” trennen kann, ohne den 
Tod in all seinen Dimensionen heraufzubeschwören, 

Phänomenologie in Frankreich (Anm. 1), 353 f. 
an

Diese Auffassung skizziert programmatisch mit Kritik an Hus­
serl und Heidegger Henrys Beitrag: Philosophie et subjectivitö, in: 
Encyclopädie Philosophique Universelle I: L’Univers philoso- 
phique (hg. von A. Jacob), Paris: P.U.F. 1989, 45-56. Methodisch 
weiter ausgebaut in Henrys Werk: Ph6nom6nologie materielle, 
Paris: P.U.F. 1990, woraus zwei Hauptkapitel in der Übersetzung 
"Radikale Lebensphänomenologie" (Anm. 1) wiedergegeben sind: 
"Die phänomenologische Methode" und "Reflexionen über die ’V. 
Cartesianische Meditation’ Husserls", das heißt über die Fremd­
erfahrung und pathische Inter-subjektivität. In bezug auf das 
Leib/Technik-Problem vgl. auch R. Kühn, Zur Phänomenologie 
der Technikentwicklung, in: Philosophia naturalis 2 (1991) 257- 
266.

43

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das heißt gleichzeitig die versuchte Trennung vom 
Grund des Lebens. So ist in Henrys Philosophie das 
Absolute mit dem Allerkonkretesten verbunden, ohne 
je in einen Begriff oder in eine Vorstellung eingelöst 
werden zu können. Ähnliches ließe sich von Henrys 
Ausführungen zur Medienkommunikation sagen (vgl. 
folgendes Kapitel sechs: "Die Praktiken der Barbarei"). 
Diese Analyse ist wesenhaft ein Verständnis von Spra­
che und Wort (parole) aus dem Leben heraus, und nicht 
mehr nur als welthaftes Sagen, Mitteilen und "Lichten" 
in einem je von der "Aktualität" her bestimmten "Wahr­
heitshorizont".33

4. Leben als "Gegenstand" der Kulturphilosophie ?

"Kulturstiftung" bleibt bei Husserl nach dem bisher 
Ausgeführten doppeldeutig. Einerseits ist die phäno­
menologische Aufweisung oder Wissenschaft von der 
Lebenswelt Kulturstiftung des transzendentalen Ego, 
andererseits ist die objektivierende Wissenschaft selbst 
eine solche Kulturleistung innerhalb der - ideativ ab­
strahierten - Lebenswelt.34 So ist grundlegend zu fra­

33 Zu dieser Wortphänomenologie, besonders in Abhebung zu 
Heidegger, vgl. M. Henry, Parole et religion: La Parole de Dieu 
(Anm. 12), 131 ff.
34 Vgl. dazu auch M. Henrys zeitlich parallelen Beitrag zu "La 
Barbarie" über "Descartes et la question de la technique", in: N. 
Grimaldi/J.-L. Marion (Hg.), Le Discours et sa möthode. Colloque 
pour le 350d Anniversaire du Discours de la Methode, Paris: P.U.F. 
1988, 285-301. Er stützt unsere Interpretation der "Barbarei" 
insofern, als dieser phänomenologischen Analyse zur Einheit von 
Ethik/T6chne im primordialen Könnenspathos des erdeinverleib-

44

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen, wie sich “leistendes Leben“ einmal naiv und sodann 
objektivierend zu sich und in sich selbst verhält. Es 
kommt hinzu, daß Husserl die Lebenswelt als eine aller 
Wissenschaftlichkeit vorausliegende “Vorgegebenheit“ 
betrachtet (123). Selbst dann, wenn die phänomenolo­
gische Wissenschaftlichkeit eine andere als die “Galilei- 
sche“ ist, müßte diese Vorgegebenheit der Lebenswelt 
den transzendental-wissenschaftlichen Rahmen spren­
gen, da sie “Welt“ in Vorgängigkeit zur Subjektivität 
wäre - was einen höchsten Widerspruch zu Husserls 
Ansatz selbst darstellen würde.35
Nach Henrys “Barbarei“-Analyse läßt sich folglich nicht 
mehr undifferenziert von Wissenschaft als Kulturstif­
tung oder -leistung sprechen, weil Wissenschaft als 
"neue Barbarei“ vom Leben getrennt ist und doch zu­
gleich “Werk“ der Subjektivität bleibt. Das heißt, der 
Husserlsche Gegensatz Lebenswelt/Wissenschaft bei 
weiterhin begründender Subjektivität für beide Berei­
che ist nur auf der Wesensebene einer phänomenolo- 
gisch-eidetischen Analyse des immanenten Lebens 
selbst einlösbar, das nur sich selbst kennt und zunächst 
keinerlei Welt in irgendeinem konstituierten Sinne, da 

liebenden Bedürfnisses jede Polemik fehlt, die der Buchveröffent­
lichung nicht abgesprochen werden kann. Vgl. zu dieser möglichen 
phänomenologischen Zusammenschau von Lebensgrund und Na­
tur (Fond/Nature) auch Y. Yamagata, Une autre lecture de 
L’essence de la Manifestation: Immanence, Prösent vivant et altö- 
ritö, in: Les Etudes philosophiques 2 (1991) 173-191, hier bes. 
184 ff.

Vgl. darüber weiterhin den Beitrag: R. Kühn, Die Lebensreali­
tät nach Husserl und ihre Problematik, in: Prima Philosophia 3 
(1992) 303-314.

45

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Konstitution bereits wieder "Leben" voraussetzen 
würde. Anders gesagt ist das Leben primordial nicht 
nur eine Erfahrung der Welt oder des Universums, auf 
die unsere Sinne uns hin öffnen, sondern es ist zunächst 
Selbsterfahrung in einem ganz einmaligen Sinne, näm­
lich nichtekstatische "Selbsterprobung" mit der "Prä­
senz" eines Grundes, der das Leben zu jedem Augen­
blick "leben" läßt, weil es sich nicht selbst geschaffen 
oder gesetzt hat.
Diese Grundintuition Henrys, daß phänomenologisch 
eine Realität des Lebens dort faßbar ist, wo Welteröff­
nung und -phänomene sich noch nicht zeigen, läßt dann 
Leben in dem Sinne als "Gegenstand" einer neu ver­
standenen "Kulturphilosophie" zurück, als das Leben 
für diese eine "Art" Ur-Macht (puissance primitive) ist, 
die ständig von einer affektiven Modalität zur anderen 
"überschwingt". Insoweit das Leben sich darin je als ein 
"Mehr" erlebt, weil es so den Grund seines "Seins" ent­
deckt, kommt ihm das "Glück (bonheur) nicht von den 
Dingen, nicht vom Außen her zu, sondern es kann nur 
von der Selbstveränderung des Lebens kommen, des­
sen Weg anzunehmen ist". Und genau diese Haltung ist 
keine bloß existenzielle oder gar existenzialistische Atti­
tüde oder Antwort auf den "Seins"- oder "Freiheitsruf' 
im Zuge des Sichverstehens nach Heidegger oder 
Sartre beispielsweise, sondern die Kultur selbst: "Die 
Kultur ist nichts anderes als die Gesamtheit der Wege, 
die dem Menschen im Bereich der Kunst, der intellek­
tuellen, moralischen und geistig-spirituellen Tätigkeit 
(activite spirituelle) eröffnet sind, um der inneren Anfor­
derung des Lebens in sich Zufriedenheit zu verschaf­

46

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen." Dieses weitere Zitat aus einem Interview Henrys36 
bestätigt in aller gewünschten Klarheit und Kürze die 
Bestimmung des "Kulturgegenstandes" in lebensphäno­
menologischer Sicht, wie wir ihn darzustellen ver­
suchten. Ist Kultur nicht zuerst die transzendental-sub­
jektive Erstellung einer naiv-selbstverständlichen Le­
benswelt als Bewußtseinskorrelat wie bei Husserl, son­
dern eben innerlich-pathischer Veränderungsprozeß, 
Wandel oder Übergang (passage) der affektiven Imma­
nenz bzw. "Monade", dann bleibt abschließend zu fra­
gen, ob Henry mit der Barbareifeststellung als Flucht 
und Selbstzerstörung, weil jener innerlebendige Modifi­
kationsprozeß nicht mehr ohne gewaltähnliche Verzer­
rungen stattfinden kann, seinen Kritikern mit anderen 
kulturphilosophischen oder -soziologischen Hintergrün­
den standhalten kann.
In dieser Einleitung können dazu nur einige exemplari­
sche Hinweise aus der Debatte um "La Barbarie" in 
Frankreich aufgegriffen werden. Schon dabei werden 
kulturphilosophische Vorentscheidungen formaler, ma­
terialer und systematischer Art mit axiologischen, epi­
stemologischen und phänomenologischen Implikatio­
nen deutlich. Geachtet werden soll in diesem kritischen 
Blick auf Henrys Thesen insbesondere auf den Bezug 

36 Le monde moderne: un savoir sans culture (Anm. 23). Zur 
Auseinandersetzung mit der Heideggerschen Interpretation des 
"Seinsanrufs" durch J.-L. Marion, der gerade für einen "Ruf' an das 
"Ich" vor allem "Dasein" plädiert, was für Henry nur im Sinne der 
Lebensaffektion denkbar ist, vgl. seinen Beitrag: Quatre principes 
de la phdnomCnologie, in: Revue de MCtaphysique et de Morale 1 
(1991) 3-26, hier bes. 18 ff. (Themenheft: A propos de "RCduction 
et donation" de Jean-Luc Marion).

47

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultur/Leben, weil gerade auch die einflußreiche "Kul­
turphilosophie" der 20er Jahre in Deutschland damit 
gearbeitet hat, bevor diese Disziplin sich jetzt mehr kul­
tursoziologischen Betrachtungen zuwendet.37 Ausführ­
liche Vergleiche zu diesem Thema könnten nur in einer 
längeren Studie durchgeführt werden, wozu auch die 
von Henry gelegentlich angeführten Geschichts- und 
Gesellschaftsdenker Joseph de Maistre und Gabriel de 
Tarde aufgegriffen werden müßten, auch wenn nicht 
von einem Einfluß ihres Werkes auf Henry gesprochen 
werden kann. Seine Hauptreferenzen bleiben nämlich 
Descartes, Maine de Biran, Kant, Marx, Husserl und 
Heidegger, wozu in einer besonderen Weise Meister 
Eckhart als "mystischer" Ausdruck radikaler Phänome­
nologie tritt sowie in späteren Schriften Nietzsche, 
Schopenhauer, Freud und Kandinsky, und zwar zur 
Überprüfung der These vom "Lebensverlust" in der 
abendländischen Metaphysik bzw. als Bestätigung 
für eine notwendige Besinnung auf die unmittelbar 
ästhetisch sich modalisierende Lebensimmanenz. Die­
se genannten Autoren stehen ohne Zweifel selbst di­

37 Vgl. exemplarisch R. C. Eucken, Grundlagen einer neuen Le­
bensanschauung, Leipzig 1907; dazu ausführlicher (als Anm. 14): 
W. Perpeet, Kultur, Kulturphilosophie, in: Archiv für Begriffsge­
schichte 20 (1976) 42-99. Für die gegenwärtige Diskussion 
(Mannheim, Elias, Bourdieu, Foucault, Lyotard, Garfinkei, Goff- 
mann u. a.), mit einem Kapitel über "Wir späten Barbaren", die 
Untersuchung W. Englers, Selbstbilder. Das reflexive Projekt der 
Wissenssoziologie, Berlin 1992, worin unsere eigene Kultur "eth­
nologisch" wahrgenommen werden soll, das heißt mit einem "on­
tologischen Blick" auf die "Grenzen des Denkbaren" eigenet Ver­
haltens- und Denkweisen.

48

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rekt für eine substantielle Erfüllung dessen, was 
"Kulturleistung" genannt werden kann, so daß die 
Beschäftigung mit ihren Aussagen von vornherein 
über die engen Grenzen "kulturphilosophischer" Kate­
gorisierung im fachwissenschaftlichen Sinne hinaus­
führt.
Mithin bleibt zu prüfen, ob und wie Kritik an der 
lebensphänomenologischen Auffassung - sowie mit 
dieser Kritik verbundene Kulturinterpretationen - 
ihrerseits "Leben" thematisieren, ohne welches we­
der Kultur noch Barbarei denkbar sind. Bleibt Leben 
als "Gegenstand" der Kulturanalyse eine weitgehend 
unbefragte Prämisse, und wird es vielleicht durch 
rein empirische Kulturverkürzung in seinem wesenhaf­
ten Selbsterscheinen verkannt, so daß Kultur dann 
nur ein "geschichtliches" Faktum ausmacht, dessen 
hermeneutisches "Verstehen" dem registrierten Wech­
sel und Formenwandel aller geschichtlichen "Ereig­
nisse" unterliegt? Die Henrysche These dürfte für die 
weiterführende phänomenologische Vergleichsmög­
lichkeit jedenfalls jetzt offen zutage liegen. Es gibt eine 
"transzendentale Geburt", die als pathisch-kulturelle 
Generativität die "Zeugung" einer monadischen 
Ipseität bedeutet, deren Wesen die affektiv-lebendige 
Historialität unseres "Werdens" im Sinne eines co(n)- 
naitre in und durch die von uns nicht geschaffene 
Absolutheit des Lebens beinhaltet. Mit deskriptiven 
Ausführungen zur "Lebensspanne" Geburt/Tod, und sei 
es in existenzialer Hermeneutik, ist diese radikal-phä­
nomenologische Kulturanalyse eines "Geboren-wer- 
dens" im Leben ebensowenig schon beantwortet wie 

49

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Verhältnisbeschreibung von Individuum/Gat- 
tung.38
Für die inhaltliche Auseinandersetzung mit Henrys 
Barbareidiagnose für heute bleiben noch die Aspekte 
Selbstabdankung, Bedürfnisersatz und Todesdiffusion 
anzusprechen. Wenn der unauflösbare Konnex Lebens- 
grund/Lebensaffektion als meine "Ich- oder Bewußt- 
seinswerdung" das Kulturssein selbst im Sinne der Af- 
fektionsmodalisierung bestimmt, dann gilt für die Kul­
turkritik als Barbarei, daß die tödliche Spitze der Bar- 
barisierung neuen Stils dann erreicht ist, falls "die Ab­
dankung von der persönlichen Existenz", das heißt von 
der inneren Lebensannahme, vollzogen wird und dieser 
Verzicht sich gesellschaftlich überall institutionalisiert. 
In der totalgegenwärtigen medien- und audiovisuellen 
Kommunikation (Fem-sehen) wäre dieser Zustand in­
sofern eingetreten, als der "mentale Bewußtseinsgehalt 
nicht mehr vom [Individuum] hervorgebracht ist, son­
dern durch eine Maschine". Dieser "Entfremdungspro­
zeß" ist deshalb allen bisherigen Epochen gegenüber 
anders, da selbst die bisher brüchigsten Kulturen dem 
einzelnen erlaubten, dem "Ursprung des von ihm Emp­
fundenen und Gedachten sehr viel näher zu sein, als

Vgl. zu diesem phänomenologischen Grundproblem von Zeu- 
gung/Geburt im und durch das Leben M. Henry, Parole et religion: 
La Parole de Dieu (Anm. 12), 135 ff.; Phönomönologie de la nais- 
sance (Anm. ebd.); M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 111967, 
233, 373 ff. (§ 45, 72); H. Arendt, Vita activa oder Vom tätigen 
Leben, München/Zürich 1987,15 ff.; D. Franck, L’dtre et le vivant, 
in: Philosophie 16 (1987) 73-92; F.-D. Sebbah, Eveil et naissance. 
Quelques remarques ä partir d’ E. LZvinas et de M. Henry, in: 
Alter 1 (1993) 209-235.

50

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dies beim modernen Menschen der Fall ist". Ihm liefern 
in der Tat die medialen Bilder und Informationen zu 
bald jedem Augenblick nur "künstliche Begehren und 
Wünsche" mit "imaginärer Bedürfnisstillung", so daß 
aus dem "grauenhaften Kreislauf’ einer technisch 
vermittelten Bedürfnisbefriedigung und ihrem so­
fortigen Umschlagen in erneute Unzufriedenheit kein 
Weg mehr herausführt, weil die eigenen Le- 
benspotentialitäten tendenziell wie systemlogisch un­
genutzt bleiben. Kultur ist nicht mehr Vollzug tran­
szendental-subjektiven Lebens als "immanenter Praxis" 
im Tun wie Denken; sie ist sozusagen eine Existenz per 
procura: die Bevollmächtigungen zu "leben" liegen in 
fremder Hand.
Wenn Selbstabdankung und Kulturtod so Hand in 
Hand gehen, verbleibt dann noch Hoffnung? Henry 
deutet eine Möglichkeit in der radikal gewünschten 
Umkehr des existierenden Zustands selbst an. Die 
künstliche wie inkohärente Existenzweise "medialer 
Aktualität" muß jedem "unerträglich" werden, weil be­
sonders in Schulen und Universitäten die Kultur wieder 
an ihrem "Anfang" neu gesehen und weitergegeben 
wird:39 als Einweisung, Nachahmung, Intropathie oder 
Mit-Pathos in die "Werte" der Kunst und des intellektu­
ell-spirituellen Lebens, wie es auch sein Kapitel sieben 
über "Die Zerstörung der Universität" durchblicken 
läßt. Die gesellschaftlich-kulturelle Auflösung dieser 

39 Vgl. Un entretien avec Michel Henry (Anm. 23). Vgl. auch M. 
Henry, Ce que la Science ne sait pas, in: La Recherche 208 (März 
1989) 22-26.

51

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Universitas wäre somit nicht eine zeitgeschichtliche 
Randepisode, die Henry als Philosophielehrer in 
Montpellier direkt miterlebt hat, sondern sie erfordert 
ausdrückliche philosophische Neubesinnung darüber, 
was jegliche Kultur in ihrem initiatorischen Wesen auch 
immer darstellt, nämlich "Pädagogik” und damit Erste 
Philosophie als teilhabende "Einführung” in die Le­
bensgewißheiten, die zu den alltäglichsten wie größten 
Entdeckungen der Menschheit führten.
Sind diese gegen die Todesbedrohung durch eine über­
mächtige Naturumwelt erfunden worden, wie gängige 
Kulturanthropologien, -ethnologien und -Soziologien 
lauten,40 dann steht heute eine ganz neue Todes­
bedrohung an, daß heißt der nicht mehr wahrgenom­
mene oder noch nicht eingestandene "Mord” an uns 
selbst, um scheinbar den äußeren Tod seitens Hunger, 
Katastrophen, Krankheit usw. zu überwinden, worauf 
sich Wissenschaft und Technik zu ihrer historisch-ge­
sellschaftlichen Legitimierung u. a. berufen. Anstatt 
dem lebendigen Leben die Antwort auf den "Tod” zu 
lassen, den es in sich nicht kennt - und mithin auch 
nicht irgendein "Nichts”, weil das Leben allein als das 
sich je selbstaffizierende existiert, wollen wir in der

40 Vgl. z. B. als extreme These alleinigen "Todesaustausches" in al­
len gesellschaftlich-kulturellen Tätigkeiten: J. Baudrillard, 
L’öchange symbolique de la mort, Paris: Gallimard 1976; so­
dann im Zusammenhang mit dem Menschen als "Mängelwesen" 
A. Gehlen, Anthropologische Forschung, Reinbek 1961, 17 f., 
48 f.; B. Malinowski, Eine wissenschaftliche Theorie der Kultur, 
Frankfurt a. M. 1975,39 f., 51 f, 75 ff., 110 ff.

52

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moderne in gewisser Weise den Tod mit dem Tod aus- 
41treiben.

5. Erotik, Epistemologie
oder Humanismus als "Kulturheil"?

In dieser von Henry denunzierten Todespräsenz, die 
sich vor allem mit Berufung auf abstrakt-allgemeine 
"Rationalität" oder "Objektivität" überall im techni­
schen Kulturkreis einfrißt, wurde natürlich von der Kri­
tik der massivste Angriff auf bestehende Denkgewohn­
heiten als Hinnahmeresignation des Unvermeidlichen * 

41 Vgl. M. Henry, Sur la crise du marxisme: La mort ä deux 
visages, in: Les Etudes philosophiques 1 (1992) 3-20, was ausführ­
licher in seinem politisch-gesellschaftskritischen Werk: Du com- 
munisme au capitalisme. Theorie d’une catastrophe, Paris: Jacob 
1990, dargestellt ist. - Auch in seinem Romanschaffen, das hier 
nicht weiter berücksichtigt wurde, ist dieses Todesthema kryptisch 
oder explizit immer präsent, wodurch sich ein weiterführender 
Vergleich mit dem starken Todesmotiv in der modernen Philoso­
phie und Literatur ergeben könnte: vgl. für eine Übersicht E. u. B. 
Blattmann (Hg.), Reinhold Schneider. Ich, Tod, Gott, Frankfurt a. 
M.-Bern-New York 1985, bes. 15 ff. Festzuhalten ist allerdings, 
daß M. Henry ein Philosoph des Lebens ist und gegen die syste­
misch tödlichen Bedrohungen auftritt, anstatt den "Tod" zu mysti­
fizieren. Vgl. daher den angemessenen Titel: G. Dufour-Kowalska, 
Michel Henry un philosophe de la vie et de la praxis, Paris: Vrin 
1980. Allerdings kann erwartet werden, daß die Lebensphänome­
nologie, wenn sie die transzendentale Geburt jetzt thematisiert, 
sich auch der Frage Sterben/Tod zuzuwenden haben wird, ohne 
daraus ein "Existenzial" machen zu können. Erste kritische Hin­
weise finden sich bei J.-L. Chrötien, La vie sauve, in: Les Etudes 
philosophiques 1 (1988) 38-49, hier bes. 27, 42 f., der in Henrys 
Denken einen Abweis des Endlichkeitsgedankens sieht. Vgl. auch 
analog M. Haar, Michel Henry entre phönomönologie et mötaphy- 
sique (Anm. 11), 52 f.

53

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesehen. In Frage gestellt wird durchweg nicht, daß 
"unsere Welt eine ästhetische und pathische [...] ist, das 
heißt aus Empfindungen und Emotionen besteht", son­
dern daß alle Auswege, der neuen Barbarei zu entflie­
hen, verstellt seien. In diesem Bild einer "untergehen­
den Kultur", die nur noch aus "Gegenkultur" bestehe, 
herrsche "für immer ein mit Entsetzen festgestellter 
Tod". In dieser verzweifelten Kulturverschließung habe 
Henrys Philosophie eines vergessen, daß nämlich "das 
Leben in der Dimension der sexuellen Unter­
schiedlichkeit zu denken" sei. Woraus sich der Schluß 
ergibt: "Wenn es noch eine geringe Chance gibt, daß 
Leben und Kultur der Vernichtung entgehen, dann be­
ruht diese möglicherweise [...] im Ereignis des Weibli­
chen."42
Auch wenn gegenwärtig mit dem "feministischen" Ele­
ment zu vorschnell als neuem Erkärungsmuster mit 
noch ungenutzten Hoffnungen gearbeitet wird, so ist 
nicht zu verkennen, wie J. Greisch43 insbesondere an 
Heidegger zeigen konnte, daß die Geschlechtsdifferenz 
daseinsanalytisch nicht ins Gewicht fällt bzw. sekundär 
ist, weil die "Vermannigfaltigung" oder "wesenhaft ge­

42 R.-P. Droit, La barbarie des temps modernes, in: Le Monde 
(19. Januar 1987). Bekanntlich vertritt E. Lövinas besonders stark 
diese These in seinem ersten Hauptwerk: Totalitö et Infini. Essai 
sur Pextörioritö, Den Haag: Nijhoff 41974, 232 ff. (dt. Übers.: To­
talität und Endlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Frei- 
burg/München 21993).
43 Vgl. Das Leibphänomen: ein Versäumnis von Sein und Zeit, in: 
P. J. M. van Tongeren u. a. (Hg.), Eros und Eris, Dordrecht: Klu- 
wer 1992, 243-262, hier 252 f. mit anschließenden Heideggerzita- 
ten aus: Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von 
Leibniz (Gesamtausgabe 26), Frankfurt a. M. 21990,172-175.

54

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worfene Zerstreuung des Mitseins" nicht von der "je 
faktischen Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit" her ver­
standen wird, sondern "in jedem Dasein selbst liegt". 
Die Leiblichkeit sei nach Heidegger höchstens "Organi­
sationsfaktor" der ermöglichten inneren Vermannigfal- 
tigung, auch wenn diese Mannigfaltigkeit des Daseins 
von ihm mit der zum Sein selbst gehörenden Mannig­
faltigkeit in Zusammenhang gebracht wird. Das heißt, 
die Geschlechtsdifferenz als Leiblichkeit rückt zwar 
kurz in die Nähe der ontologischen Differenz, zumal 
der Zerstreuung auch ein "transzendentaler" Charakter 
zukommen soll, wird dann aber letztlich doch nur für 
das Drängen "des Mitseins eines faktischen Daseins ge­
rade in diese bestimmte faktische Richtung" in An­
spruch genommen.
Diese ohne Zweifel sehr summarischen onto-phänome- 
nologischen Hinweise zur sicher kulturanthropologisch 
fundamentalen Differenz von Mann und Frau können 
hier nur zu der Überlegung führen, daß mit einer 
bloßen Beschwörung des Weiblichen das Kulturpro­
blem nicht gelöst ist. Denn wenn die Wesensverbindung 
Leben/Kultur auch die Geschlechtsdifferenz nicht 
ignorieren kann, so gründet jedes Weibliche, wie immer 
auch seine typischen Merkmale verstanden werden, 
doch seinerseits wiederum bereits im Leben, da keine 
Weiblichkeit ohne Lebendigkeit denkbar ist. Henry teilt 
daher mit Marx44 die praxiologisch-erotische Indivi­

44 Vgl. z. B. Deutsche Ideologie (Marx-Engels Werke 3), Berlin 
1969, 280 f., 541 f.; dazu M. Henry, Marx I: Une philosophie de la 
rdalitd (Anm. 38), 182 f. Für einen Erschließungsversuch des 
menschlichen Lebens ganz von der Erotik her vgl. G. Bataille, Der 

55

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dualisierung des beginnenden Kulturprozesses durch 
die erste aller gesellschaftlichen Teilungen als Mann 
und Frau, aber in dem Sinne, daß zu fragen bleibt, wie 
sich das transzendental-affektive Leben zu dem ero­
tisch-zeugungsbestimmten Leib mit seiner je spezifisch 
organischen Genitalität u. a. verhält. Die Aussagen 
darüber im fünften Kapitel "Die Ideologien der Bar­
barei" lassen die Behauptung zu, daß das erotische Be­
dürfnis unmittelbar zur immanent kulturellen Ur­
sprungsleiblichkeit zählt und keine allgemeine Entität 
ist, während die "unverständlich sexuelle Charakteri­
stik" in "ihrer fremdartigen Gestaltung" jedoch dem 
"Objektiven" angehört, das sich als "Natursein" zeigt. 
Ohne damit die These von Platons Mythos hinsichtlich 
eines androgynen Urwesens aus dem "Symposion" 
(189d ff.) zu reaktualisieren, ist auch das Weibliche nur 
als Pathos zu verstehen, nämlich als seine affektiv-indi­
viduelle Weise, in die Angst und Freude der Abgrün- 
digkeit der Lebens-Leiblichkeit einzutauchen.
Wenn die Lebensselbsterscheinung nicht von der Fakti­
zitätsfeststellung her gelöst werden kann, weil das Le­
ben dabei transzendental eben immer schon vorausge­
setzt ist, dann ist die "Erotik" - wie Henry sein ganzes 
Werk hindurch betont45 - in ihrer reinen Potentialität 

heilige Eros (1957), Neuwied/Berlin 1963; i. S. philosophischer 
Anthropologie: A. Jeanniöre, Anthropologie sexuelle, Paris: 
Aubier-Montaigne 1964.
45 Am eindringlichsten wohl in seinem Roman: L’amour les yeux 
fermös, Paris: Gallimard 1976, der bereits auch den Untergang von 
Kultur und Zivilisation thematisiert. Eine Verbindung mit Henrys 
Leibtheorie bliebe auszuarbeiten, wie sie besonders dicht sein 

56

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als eine bestimmte Tonalität in sich schon "kulturstif­
tend" - und nicht erst in ihrer äußeren Manifestation. 
Damit ist die Frage der Geschlechtsdifferenz sicher 
noch unbefriedigend beantwortet, ob sie nämlich als 
"Gegensatz" Grund der Erotik ist oder umgekehrt. 
Aber "Kulturheil" vom Weiblichen her zu erwarten, 
wird spätestens in dem Augenblick zu illusionärer 
Hoffnung, wo die erotische Liebe ihrerseits in ihrer 
subjektiv-phänomenologischen "Materialität" medialen 
Substituten mit deren imaginär-repräsentierenden 
Lustgewinnungsobjektivierungen verfällt und unauf­
hebbar personal gelebte Liebeskunst wie -kultur zu zer­
setzen droht.
Daß "Heil" nur aus dem immanenten Wesen des Le­
bens selbst erwachsen kann, nicht aber aus einer seiner 
isoliert betrachteten biologischen, kulturspezifischen 
oder gesellschaftlichen Gestaltungen, die absolut als 
das Leben gesetzt werden, offenbart auch der Vorwurf, 
die Lebensphänomenologie - wie die kontinentale Phä­
nomenologie überhaupt - verkenne die "historisch" 
maßgeblich gewordene "Weggabelung" von Wissen­
schaft und literarischer Kultur.46 Anstatt philosophi- 

Schopenhauerkapitel in "G6n6alogie de la psychanalyse" (Anm. 
29), 168 ff. enthält.
46 S. Auroux, Barbarie et Philosophie, Paris: P.U.F. 1990, 10 ff. 
über M. Henry. Dem läßt sich der Vorwurf von J. Julliard zur Seite 
stellen, in der Technikabweisung komme nur das grundsätzliche 
Unvermögen der "heutigen französischen Philosophie" zum Aus­
druck, die nach einigem Nonkonformismus zum veralteten "litera­
rischen Humanismus" - wie eben bei M. Henry - zurückkehre; vgl. 
Misöre de la philosophie: La nouvelle barbarie de M. Henry, in: Le 
Nouvel Observateur (13.-19. Februar 1987) 98 f. Zur Gegenüber­
stellung mit anderen Kulturkritiken in Frankreich vgl. auch J.-M. 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Reflexion und wissenschaftliche Kultur wie einst 
Descartes, Spinoza oder Leibniz bzw. in der Gegenwart 
wie Russell, Carnap und Quine miteinander zu verbin­
den, erweise sich im Grenzfall durch Analysen wie 
diejenigen Henrys die Unkenntnis mathematischer, 
physikalischer oder technischer Problemlösungen als 
Zeichen "wahrer Kultur": Namen wie Hesse und Sartre 
sollen geläufig sein; die Sinusberechnung eines Winkels 
im Quadrat muß man hingegen nicht unbedingt ausfüh­
ren können. Schuld an solcher Ignoranz des Wissen­
schaftlichen sei eben die aus Husserl hervorgegangene 
Phänomenologie als solche, weil sie ihre eigene Konsi­
stenz aus der "Negation der Welt" in der Epoche ge­
winne und so in "das Lager der Gegenwissenschaft" ab­
wandere.47 Der Epistemologe und Enzyklopädienfor­
scher S. Auroux sieht folglich im transzendentalen Fun­
damentalismus der Phänomenologie die Hauptursache 
für ihre Blindheit gegenüber der Tatsache, daß die "wis­
senschaftliche Kultur" die "Grundkultur unserer Zeit" 
geworden sei.
Es wird dabei anerkannt, daß in der Tat - wie Henrys 
Lebensphänomenologie dies besonders deutlich doku­
mentiert - das Verständnis des Lebens und der Sinn­
lichkeit den Kernpunkt der Auseinandersetzung be­

Domenach, En marge de quatre livres [ A. Finkielkraut, M. Henry, 
B. Lussato, G. Messadier], in: Krisis 1 (1988) 33-39.
47 In erstaunlich paralleler Weise kritisierte innerphänomenolo­
gisch D. Janicaud, Le tournant thöologique de la phönomönologie 
fran^aise, Paris: Eclat 1991 das Abdriften in die "Theologie”, weil 
das Aufsuchen horizontlos "absoluter Phänomene" nicht mehr 
transzendental-empirisch abgesichert sei (über M. Henry vgl. ebd. 
57-73: Les surprises de l’immanence).

58

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


treffs Wissenschaft und Kultur ausmacht. Gerade die 
Phänomenologie erreiche aber durch ihre Epoche nie­
mals etwas anderes als "kulturelle Gehalte", und zwar 
allein schon aufgrund des Sachverhalts, daß die angeb­
lichen "Sachen selbst" in einer bestimmten Sprache 
ausgedrückt werden müssen. Und die Gründe für die­
sen Zusammenhang von Erscheinen und bestimmten 
Erkenntnis- wie Äußerungsformen könnten nur von der 
Geschichte beantwortet werden.48 Das heißt, der Be­
zug des Menschen zur Welt ist mit einer ursprünglichen 
"Ausstattung" versehen, die das Menschsein als solches 
definiert. Henry verfalle daher in einen "archaischen 
Dualismus", wenn er zwischen dieser intellektuellen 

48 Daß Husserl für die "reine Schau" und "vorurteilsfreie Be­
schreibung" sich selbst immer mehr der konstruktiven Elemente 
dabei bewußt geworden ist, wird in der phänomenologischen Dis­
kussion klar gesehen, so daß entsprechende Kritik von außen ge­
gen ein verkürztes Phänomenologieverständnis polemisiert; vgl. E. 
W. Orth, Beschreibung in der Phänomenologie E. Husserls, in: 
ders. (Hg.), Perspektiven und Probleme der Husserlschen Phä­
nomenologie (Anm. 10), 8-45, hier 30 ff. Vor allem nach Derridas 
Kritik wächst nicht nur die Einsicht, daß Retention und Zeichen 
(Schrift) aneinander gebunden sind, sondern geschichtlicher An­
fang stets kontingente Umstände beinhaltet, so daß die von Hus­
serl diagnostizierte Krise der Wissenschaften die transzendentale 
Phänomenologie als Rekonstruktion anschaulicher Lebenswelt 
selbst berührt; vgl. R. Bernet, Differenz und Anwesenheit. Derri­
das und Husserls Phänomenologie der Sprache, der Zeit, der Ge­
schichte, der wissenschaftlichen Rationalität, in: E. W. Orth (Hg.), 
Studien zur neueren französischen Phänomenologie (Phänomeno­
logische Forschungen 18), Freiburg/München 1986, 51-112, hier 
bes. 88 ff. Vgl. zum damit verbundenen hermeneutischen und epi­
stemologischen Grundproblem "Beschreibung/Erklärung" auch 
den so lautenden Beitrag von R. Wimmer, in: U. Ammon u. a. 
(Hg.), Soziolinguistik. Internat. Handbuch zu Wissenschaft von 
Sprache und Gesellschaft, Berlin/New York 1987,29-37.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und materiellen Ausstattung Schranken ziehe, die sich 
aus einer "absoluten Subjektivität" ergeben sollen. Das 
Problem der Erfahrung - wie schon bei Bergson - läßt 
sich für Auroux nicht durch nur einmalig sich ein­
stellende subjektive und individuelle Bewußtseinserleb­
nisse lösen; es muß von reproduzierbaren Phänome­
nen ausgehen, die derselben "Klasse" zugeordnet 
werden können, wodurch der Kritiker natürlich das 
klassische Problem der Wesensnatur solcher Klassen 
aufreißt.
Läßt man die Interpretationseinseitigkeit beiseite, die 
sich daraus ergibt, Henrys Subjektivitätsverständnis 
ohne den Gedanken des Grundes und der unmittelbar 
damit erdeinverleiblichten Natur zu sehen, dann bleibt 
die Feststellung, daß Auroux’ These der herkömmli­
chen Kulturanthropologie verpflichtet ist: Wissenschaft 
und faktisch-biologisches Leben vermitteln sich gegen­
seitig in praktischen Handlungen, die theoretisch re­
flektiert oder experimentell-hypothetisch vorentworfen 
werden. Natürlich kann auch an Henrys Ansatz die 
Frage gestellt werden, ob sein Lebensverständnis ab­
soluter Selbstaffektion nicht spezifischen geschichtlich­
kulturellen Sichtweisen gehorcht, wie beispielsweise 
denen einer "destruierten" abendländischen Metaphy­
sik der Transzendenz. Aber dieser philosophische 
Traditionskontext kann nicht verhindern zu sagen, daß 
die Wissenschaft in ihrem Anspruch auf Apodiktizität 
gerade auch ein Pathos der Evidenz beinhaltet, das sei­
nerseits nicht geschichtlich ist, weil es in jeder gepräg­
ten Erkenntnis als absolut empfundenes "Wissen" einer 
augenblicklich sicher erkannten "Wahrheit" auftritt - 

60

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch in der überprüfbaren Reproduzierbarkeit durch 
die Forschergemeinschaft. Wie A. Himy49 richtig er­
kannt hat, betreibt Henry keinen Ausschlußprozeß der 
Wissenschaft als theoretischer Praxis subjektiven Le­
bens, sondern er versucht den Nachweis, daß Szientis­
mus und Positivismus als usurpierte Totalerklärungen 
lebenszerstörende "Praktiken" bergen und verursachen, 
deren Erhellung von den korrespondierenden Wissen­
schaften selbst "ideologisch" verhindert wird, weil sie 
keinen anderen "objektiven" Beurteilungsmaßstab als 
sich selbst kennen oder gelten lassen.
Daß diese Ideologie heute brüchig geworden ist, weil 
ihr im letzten naiv-kausaler Realismus gegenüber den 
menschlichen Bedürfnissen insgesamt von den Indivi­
duen nicht mehr als allein angemessen empfunden 
wird, läßt sich dann aber auch nicht einfach mit Korrek­
turhinweisen beschwichtigen wie etwa, die neuere In­
formatik versuche durch ergonomische, ästhetische und 
entscheidungsoffene Apparaturanordnungen den "sub­
jektiven Verlangen" der Gebraucher entgegenzukom­
men.50 Es bleibt dabei die Grundsatzfrage offen, auf 
welche Weise wir uns im "Sein" lebendig an-wesend 
fühlen, da nur über diesen Grundbezug zum Leben als 
"Wie" der Urphänomenalisierung unser Menschsein 

49 Vgl. "La Barbarie" de M. Henry, in: Revue philosophique de la 
France et de l’Etranger 3 (1987) 327-329; zu Henrys Technikkritik 
im Anschluß an Marx auch: M. Terestchenko, Enjeux de Philoso­
phie politique moderne, Paris: P.U.F. 1992,224 ff.
50 Vgl. J.-P. C., Technique et modernitö: un philosophe öclaire le 
ddbat, in: Le Monde Informatique (27. April 1987); dazu ebenfalls: 
H. Zemanek, Das geistige Umfeld der Informationstechnik, Berlin 
u. a. 1992.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich ergreifen und verstehen kann. Wie dann diese 
apriorisch-phänomenologische Grundsituiertheit im 
"Wie” des Lebens gestaltet wird, liegt daraufhin selbst­
verständlich auch im Erfahrungsbereich von empiri­
scher Geschichte und Kultur.
J. L. Cherlonneix51 greift daher den entscheidendsten 
Punkt der Kritik an Henrys Analysen der Kultur als 
”Lebensselbststeigerung" auf, wenn er über alle logo­
zentrischen und normativen oder funktionalen Kultur­
bestimmungen hinaus, welche die Lebensphänomeno­
logie nicht zu ihrem Gegenstand hat, fragt, wie das Le­
ben sich überhaupt selbst noch steigern könne, falls es 
das stets absolut sich selbst präsente "Sein" ist, das alle 
Vermögen des lebendigen Menschen und die darin sich 
ankündigenden ‘‘Präsenzen" in und als "Welt" trägt: 
"Nichts ’ist’ jemals, es sei denn für das Leben und als 
das Leben." Oder wie derselbe Autor sagt: "Das Leben- 
dig-sein ist die ursprüngliche Konsistenz des Hervor­
quellens des Bewußtseins auf das hin, wovon es 'Be­
wußtsein haben’ wird."
Wenn solch neue Bewußtseinsbestimmung als imma­
nentes Leben zugleich in wie diesseits des re-flexiven 
"Bewußtseins" ist, dann trägt solches Lebendigsein die 
Ur-Öffnung des Mediums des Erscheinens, ohne sich 

51 L’origine de la barbarie, in: Les Etudes philosophiques 2-3 
(1987) 309-322; folgende Zitate 312 ff. Außer den vorherigen 
Einleitungsbemefkungen zum Erde/Leib-Verhältnis und zur Le- 
ben/Grund-Problematik vgl. unsere Ausführungen zu Immanenz 
und Transzendenz: R. Kühn, Leiblichkeit als Lebendigkeit (Anm. 
13), 539 ff., die Cherlonneix nahekommen. Zum Bezug von Affek­
tivität und Kultur vgl. J.-P. Cldro, Michel Henry: La Barbarie, in: 
Revue de Synthdse 109 (1988) 350-354.

62

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem selbst zu öffnen, weil es sich nur für sich selbst 
"öffnet". Diese sachhaltig angemessene phänomenolo­
gische Problembeschreibung läßt dann auch nur den 
Schluß zu, daß die "unbezweifelbare Positivität des er­
sten Wissens [kein] Nichts oder Unkenntnis ist, 
[sondern] der stetige Geschmack des Seins (saveur de 
l’Stre), daß ’wir’ da sind, wo ’wir’ nur der Geschmack 
des Seins sind". Bevor das Bewußtsein die geringste 
Wahrnehmung oder Reflexion sich abzeichnen läßt, 
ihm, anders gesagt, "etwas" präsent wird, kennt sich das 
Leben bereits ganz, denn was ein Bewußtseinsblick vom 
Leben erfaßt, entspricht nicht dem Wissen, das dem 
Leben in sich von sich selbst eigen ist.
Hat Henry nun gegen all seine ausdrücklichen Beteue­
rungen in das Medium reinster Innerlichkeit dennoch 
ein vitalistisches oder biologisches Konzept einge­
bracht, wenn er für die absolut affektive Sich-Selbstof- 
fenbarung des Lebens ein "Wachsen", eine "Steigerung" 
oder ein "Mehr" als unmittelbar kulturelle Modalität 
einführt? Cherlonneix unterscheidet in dieser Hinsicht 
zwei immanente Lebensbedeutungen. Zum einen meint 
"das Leben selbst" bei Henry jenes Ur-Vermögen oder 
jene übermächtige Ur-Potentialität, die selbst kein Wis­
sen im be-wußtseinsmäßigen Sinne ist, worin sich aber 
alle partikulären Wissensarten als wissende ergreifen. 
Dies schließt nicht nur Vorstellungen, Wahrnehmungen 
und Reflexionen aus dem Henryschen radikal-phäno­
menologischen Lebensbegriff aus, sondern auch alle 
sensitiven Erfahrungen, sofern sie mehr als den "reinen 
Selbstgeschmack des primordialen Subjekts" an­
kündigen. In einer sinnlichen Hyle wie der Freude, des 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmerzes usw. ist mithin die Selbstaffektion des Le­
bendigen von der Offenbarung des Sinnlichen im enge­
ren Sinn zu unterscheiden, das für Henry52 "die erste 
phänomenologische Schicht des transzendenten Seins" 
darstellt.
Die reine "Sinnlichkeit" der Empfindung liegt folglich in 
ordine essendi der Intentionalität voraus, die sie ins 
Welt-medium ent-wirft. Diese beiden Aspekte werden 
von der alltäglichen, aber auch von der philosophischen 
Bewußtseinsdeutung meist miteinander verwechselt, 
weshalb das Leben der "äußeren" Realität einverleibt 
erscheint, anstatt als absoluter Grund für sich selbst 
zunächst aufzutreten. Nun nennt Henry allerdings auch 
- zusätzlich zu diesem Sichselbstwissen des akosmischen 
Lebens - das "Handlungswissen" (le savoir-faire) der 
Leiblichkeit ein "Lebenswissen" (le savoir-de-la-vie), be­
vor es sich in die vorstellungshafte Zerstreuung begibt. 
Dieses lebendige Handlungswissen ist sinnlich oder "in­
stinktiv", dem eine "Lebenswelt" (le monde-de-la-vie) 
beigegeben ist. Diese vor-repräsentative Lebenswelt als 
"Erdeinverleiblichung" (corps-propriation) ist, wie schon 
gezeigt wurde, praktisch, sinnlich und affektiv in einem, 
das heißt leicht, mühsam, heiter, bedrohlich, schön, 
häßlich usw. - eine "Welt", die auf keine "mögliche 
Welt" mehr zurückgeführt werden kann, und zwar auch 

52 Philosophie et ph6nom6nologie du corps. Essai sur Politologie 
biranienne, Paris: P.U.F. 1965 (Neuaufl. 1988), 26 Anm. 3; vgl. 
auch folgende Übersetzung "Die Barbarei", Kap. 3: "Die Technik 
als Wissenschaft allein".

64

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht auf Scheiers53 primär affektiv-sinnlich bestimmte 
Wertewelt.
Mit Recht konstatiert Cherlonneix an dieser Stelle der 
Reflexion (315 f.): "Diesem Lebenswissen, das bereits 
den reinen Geschmack des Lebens überschreitet, das - 
gewollt oder ungewollt - bereits die Welt oder eine Art 
Welt eröffnet, kann man leicht sowohl die Möglichkeit 
wie die Wirklichkeit einer Steigerung zusprechen." Ge­
nau hier ist der Ort der Kultur als "Sitz im Leben", wo­
ran sich die wert-, lebens- und bewußtseinsphilosophi­
sche wie ontologische und wissenschaftlich-funktionale 
Kulturbegründung gestoßen hat und weiterhin stößt, 
weil Einheit wie Mannigfaltigkeit des Lebendig-Kul­
turellen gleich überzeugend aufzuweisen sind.54 Inso­
fern das immanente Wesen des Lebens in sich das Ins- 
Werk-setzen des subjektiven Leibes mitumgreift, gibt es 
also einen "Fortschritt" und eine "Vervollkommung" 
oder "Meisterschaft" der Vermögen in ihrer Ausübung: 
Das Gehen auf der Erde wird zum Tanz bzw. das Sehen 
und Hören zum ästhetischen Genuß.
Das Leben als Können impliziert Kultur und so phä­
nomenologisch in gewisser Weise "Natur". Das heißt, 
Steigerung des Lebens ist "Selbstentwicklung der sub­
jektiven Potentialitäten", die selbstaffektiv dieses Leben 
ausmachen. Damit wird nach Cherlonneix die Henry- 
sche Kulturdefinition zum "Zirkel", was kein Wider­
spruch ist, sondern der Index des "Geheimnisses des 

53 Vgl. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werte­
ethik (Ges. Werke 2), Bern/München: Francke 61980,259 ff.
54 Vgl. W. Perpeet, Art. "Kultur, Kulturphilosophie" (Anm. 14), 
Sp. 1321 f.

65

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebens” selbst: das Sichsteigern des Lebens, sein 
”Mehr” als “Kultivierung”, “Verfeinerung” usw., ist die 
Kultur selbst. Das Leben “will” die Kultur um der Kul­
tur willen: “es will besser können, um besser zu können 
(316). Dieser kulturelle Steigerungsprozeß ist aber ge­
rade nicht losgelöst vom in sich wachsenden absoluten 
Geheimnis des Lebens als des Absoluten selbst, da es 
gebunden an den in ihm sich manifestierenden “Grund” 
(Fond) erfahren wird: In der lebendig-kulturellen 
Selbststeigerung des Lebens nimmt der “andere" un­
endliche Prozeß des Ankünftig-werdens des Lebens zu 
sich selbst in sich selbst kein Ende, wie eingangs bereits 
ausgeführt wurde. Wir sagten zudem, daß die phäno­
menologischen Grundprobleme sich lösen lassen, je tie­
fer die lebendige Subjektivität analysiert wird. Dies 
heißt hier noch einmal: das ungegenständlich unmittel­
bare “Lebenswissen“, das “Vertrauen“ des Menschen als 
Lebender in die Selbststeigerung des Lebens selbst, das 
ihm von nirgendwo andersher garantiert wird als vom 
Leben in seinem Sich-Empfinden selbst, ist die phäno­
menologische Bedeutung der Kultur. Dies ist Henrys 
“Humanismus“ auf der Ebene präziser phänomenolo­
gischer Analyse, die zu verstehen gibt, daß die Kultur 
die Kultur will, weil das “Subjekt“, worin diese sich 
allein und ausschließlich zuerst voll-zieht, in das ein­
stimmt, was in ihm das unzeitliche Selbst-zu-stimmen 
des “seins“ als Leben genannt werden kann.
Lebensselbststeigerung als Kultur im Sinne eines Kön­
nens, das nicht zeitlicher “Übergang“ in die Entfaltung 
der subjektiven Leibpotentialitäten ist, schließt als “Ge­
schmack“, "Verkosten“ oder “Sicherfreuen“ (jouir) die­

66

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses Lebens in seiner Werdens-Ankünftigkeit dann 
letztlich insofern eine "Welt" nicht-ekstatischen Charak­
ters ein, als das Leben als Können die Möglichkeit im­
manent-lebensweltlicher Vor-strukturierung einer sol­
chen "Welt-des-Lebens" ist, sofern diese rein als Leben­
digkeit ihrerseits gesehen wird. Ohne eine Distanz in 
das Leben selbst einzuführen, impliziert jedes "Als" 
einen "Raum" oder eine "Bewegung" des Sichentfaltens, 
und die Steigerungsmöglichkeit jeden Könnens ist so 
"Vorwegnahme" einer "Welt" im lebendigen oder pa- 
thisch-kulturellen Sinne. Solange unter "Welt" aller­
dings nur das Korrelat einer Vor-stellung verstanden 
wird, wovon Henry gemäß des Selbstverständnisses hi­
storischer Phänomenologie und philosophisch wie wis­
senschaftlicher Objektivierung bislang ausgeht, bleibt 
jeder Weltbegriff im Zusammenhang mit der Lebens- 
selbstaffektion mißverständlich, weil diese eben eine 
"eigene Welt" impliziert, die keine Welt im äußeren, 
transzendenten Sinne sein kann.55 Dieser Punkt ist 
nochmals herauszuheben, weil sich daran alles ent­
scheidet, wie auch Cherlonneix sieht (315 Anm. 7), 
wenn der "Geschmack des Seins" als Lebensmanifesta­
tion kein lebensphänomenologisch widersprüchlicher 
welthafter Zugang zum Leben sein soll, sondern das, 
was "bleibt", wenn jede "Idee vom Leben" ihrer Unfä­

55 Im ästhetisch-phänomenologischen Sinne bietet die gemalte 
Serie der "Kleinen Welten” von Kandinsky hierzu die beste Ver­
stehensparallele; vgl. M. Henry, Voir l’invisible. Sur Kandinsky, 
Paris: Bourin 1988, 214 ff. Abbildungen davon in: H. Düchting, 
Wassily Kandinsky, Köln 1990,67 ff.

67

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


higkeit überführt wurde, die Realität des Lebens selbst 
zu sein oder zu bedeuten.
Philosophisch ergibt sich dann keine Phänomenologie 
als docta ignorantia, sondern ein Zugang zum immanent 
transzendentalen Leben innerhalb unserer allseitig le- 
bens-kulturell durchwirkten Vollzüge. Denn das Me­
morial56 des Lebens als "Geschmack des Seins", um bei 
dieser Formulierung zu bleiben, besitzt retentional in 
jeder "Idee vom Leben" ein Vor-Gefühl davon, was das 
unreflektierte, reale Gefühl des stets ankünftig-werden­
den "Lebensgefühls" als sein Verkosten ausmacht. Ge­
wiß ist eine solche Apodiktizität weit von der anschau­
lich erfüllten Evidenz entfernt, die einst Husserl der 
Phänomenologie als Zielvorstellung vorgab,57 aber es 
ist nichtsdestoweniger eine lebendige "Gewißheit", die 
mit Descartes’ Worten als der von allen Lebenden "am 
besten geteilte Gemeinsinn" genannt werden kann, wie 
der Anfangssatz vom "Discours de la methode" lautet. 
Die Philosophie ihrerseits als Kulturselbststeigerung ist 
dann das mit Freude vollzogene Können, worin sich das 
denkende "Subjekt" in Übereinstimmung mit der All- 

56 Wir greifen den Begriff hier auf, ohne weiter auf seine Fundie­
rung im "Immemorialen" der Lebensabsolutheit eingehen zu kön­
nen; vgl. M. Henry, Parole et religion: La Parole de Dieu (Anm. 
12), 150 ff.
57 Außer der Henryschen Kritik an Husserls Phänomenbegren­
zung durch Schau, Evidenz, Intentionalität usw. (vgl. Radikale Le­
bensphänomenologie [Anm. 1], 63 ff.) gibt es eine ähnliche Fest­
stellung bei J.-L. Marion, Le phönomöne sature, in: Phänomenolo­
gie et Theologie (Anm. 12), 79-128, hier bes. 89 ff., der aufzeigt, 
daß Husserls Nachweis meist an Beispielen "armer Phänomenali­
tät" wie z. B. der Geometrie sich vollzieht.

68

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ankünftigkeit des Lebens empfindet, das nichts an­
deres als das Leben sein will, um es ”zu leben”.
Ein letztes Wort deshalb zur Barbarei. Wenn diese we­
senhaft das unbezweifelbare Zeichen eines Willens ist, 
das Leben nicht unter der Bedingung absoluter Subjek­
tivität als abyssaler Lebensankünftigkeit zu leben, dann 
ist für diese Barbarei - insbesondere für ihre moderne 
Form unter der Faszination des technisch-wissen­
schaftlichen Objektfetischismus - niemand "verant­
wortlich".58 Die Barbarei ist keine Problematik norma­
tiver Ethik zunächst; sie bedeutet "die Wahrheit, daß 
wir auf dem Grunde unserer selbst als Lebende die 
Möglichkeit der Barbarei sind”, wie Cherlonneix sagt 
(319). Galilei ist in dem Sinne unschuldig, daß er nicht 
die Ursache eines Prozesses darstellt, sondern die 
Folge der inneren Lebensrealität, sich selbst nicht mehr 
als pathisches Leben annehmen zu wollen. Wenn diese 
Versuchung eine ständige ist, die das affektive Fleisch 
eines jeden lebenden Menschen durchwebt, dann führt 
diese lebensphänomenologische Bedrohung unserer 
"Humanitas” an den Punkt, wo sich dasselbe wie "Welt" 
und "Kultur" ent-scheidet: ob sich nämlich an der 
Grenze der Menschwerdung aus dem absoluten Leben 
heraus, sozusagen "bevor" der "Mensch" eigentlich 
"wird", die "Versuchung" realisiert, das Leben nicht in 
der unlösbar af-fektiven "Umschlingung" wie "Umar­
mung" (ötreinte de la vie) zu wollen. Die Barbarei - wie­

58 Für die genealogisch-ideengeschichtliche Diskussion wäre hier­
zu bereits auf Nietzsche zu verweisen; vgl. K. Spiekermann, Na­
turwissenschaft als subjektlose Macht? Nietzsches Kritik physika­
lischer Grundkonzepte, Bern/New York 1991.

69

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derum zirkelhaft in gewisser Weise - ist, wie festzuhal­
ten war, die Angst des Lebens "vor" dem Leben. Und 
aus solchem anfangshaft pathischen Zurückweichen 
bzw. "Rückfluß" früher als alle konstatierbare psycholo­
gische "Regression" entsteht der Verzicht auf "Kultur", 
die an sich Gestaltung des subjektiven Mehr mit und 
über das Natursein hinaus sein will. Ob nur die Wissen­
schaft solchen Verzicht birgt, bliebe dann zu diskutie­
ren, denn auch Religion, Kunst und Ethik, die für 
Henry "kulturelle Höchstformen" bilden, können aus 
sich heraus zu Barbarisierungen führen, die nicht mehr 
die Annahme des Lebens in seiner Fülle sind, sondern 
zum Beispiel Vertröstungen auf "besseres" Leben "an­
derswo".59
Da fundamentales Lebens-'Können" in jeglicher Kultur 
erfolgt, ist mithin eine prinzipielle lebensphänomenolo- 
gische Klärung vonnöten. Und insofern, wie angedeutet 
wurde, jede Kulturphilosophie oder -kritik mit dem Le­
bensbegriff unausweichlich zu arbeiten hat, muß die­
sem Leben ein phänomenologisch stringenter, das heißt 
innerer Status zugewiesen werden, der seine Kohärenz 
nicht von einer empirischen Regionalwissenschaft her 
erhält. Ist alles "Außen" ins Leben als "Erfahrung", 
"Sinnlichkeit" usw. eingebettet, kann solches Außen 
nicht das Leben selbst wiederum erhellen. Mit seinem 
Buch "Die Barbarei" zeigt Michel Henry, daß die Phä­
nomenologie des Lebens, das heißt der "Subjektivität" 

59 Vgl. u. a. A. Ritnbauds dichterische Aussage aus "Une Saison 
en Enfer": "La vraie vie est absente. Nous ne sommes pas au 
monde" (Ddlires I), in: Oeuvres podtiques (hg. von M. Ddcaudin), 
Paris: Garnier-Flammerion 1964,126.

70

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im radikalen Sinne, gegenwärtig eine Reflexionswende 
herbeiführt, die einen neuen "Anfang" im Denken setzt. 
Die Sympathie der Übersetzer für dieses Buch ist of­
fensichtlich, weil es eine Anstrengung philosophischen 
und kulturellen Umdenkens erfordert. Deshalb ver­
mochte die Be-mühung um Ein-leitung nur die "Arbeit" 
des Textes selbst vorzubereiten, der hinter phänomeno­
logischer Strenge, literarisch-essayistischer Schärfe und 
hinter sicherlich sich erhebendem Widerspruch die zu 
ergreifende Möglichkeit des "ungedachten Lebens" 
birgt.

Dem Autor des Buches, Michel Henry (Montpellier), 
sei hier besonders gedankt, letzte Übersetzungsfragen 
hilfreich mit uns besprochen zu haben. Ebenso gilt un­
ser Dank allen Personen, die diese Veröffentlichung im 
Deutschen schließlich ermöglichten: Frau Marie- 
Helene d’Ovidio vom Verlag Grasset (Paris), Herrn 
Meinolf Wewel vom Alber Verlag, Herrn Hans Rainer 
Sepp für die sorgfältige Manuskript- und Korrektur­
durchsicht sowie Frau Ilse Kühn und Herrn Arbogast 
Klein (alle Freiburg i. Br.) für die vorzügliche Erstel­
lung der Druckvorlage. Alle haben diesem Projekt 
größtes Verständnis entgegengebracht und damit 
gleichzeitig ein Beispiel gemeinschaftlich-kulturellen 
Schaffens geliefert.

Am Bodensee,
im Sommer 1993 Rolf Kühn und Isabelle Thireau

71

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Marginalien verweisen auf die Seitenzählung des Originaltex­
tes: La Barbarie, Paris: Grasset 1987.

72

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Michel Henry

Die Barbarei

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9 - am 24.01.2026, 22:26:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

