Einfithrung in die Henrysche Kulturanalyse

1. Historisch-literarische Hintergriinde
in der franzosischen Tradition

Durch dieses Buch beweist die Philosophie innerhalb
der Geschichte der franzésischen Literatur einmal
mehr, daB sie darin nicht nur ihren Adelstitel besitzt,
sondern ihre Rolle wahrnimmt, Bewuf3tsein wie Gewis-
sen wach zu halten, und zwar in der Nachfolge eines
Descartes’, der im Schmelztiegel seines Denkens das
philosophische Gebidude umkehrte. Das vorliegende
Buch in seiner deutschen Ubersetzung einleiten, heiBt
daher, von einer bevorzugten Begegnung zu sprechen,
in der ein Werk durch seine Resonanz im Denken sei-
nes Lesers zum lebendigen Buchstaben wird, so als ob
im Anschwellen der menschlichen Reflexion eine
Kundgebung davon die iibrigen hinwegfegte. Als wir
vor sechs Jahren "La Barbarie" nach einer ersten Lek-
tire schlossen, kamen uns Ralph Waldo Emersons
Worte aus dessen Autobiographie in den Sinn: "Du
denkst an die Augenblicke der MuB3e zuriick und daB es
hinter dir genug Historie, Literatur und Wissenschaft
gibt, um das Denken auszuschopfen und seine Zukunft
- wie jede Zukunft iberhaupt - zu bestimmen. In klar-
sichtigen Stunden wirst du erkennen, dafl noch keine
Zeile geschrieben worden ist."

Aus dem Wunsch, mit diesem, in anderen Lindern
schon bekannten Buch von Michel Henry tber "Die

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbarei" jenen Dialog weiterzufiihren, der im deutsch-
sprachigen Raum mit der "Radikalen Lebensphédnome-
nologie" begonnen wurde, entstand die nachfolgende
Ubersetzung. Michel Henry (geb. 1922), der sich nur
selten in die Querelen innerhalb der Pariser Intellek-
tuellenzirkel einmischt, widmete sich seit den 50er Jah-
ren der philosophischen Lehre und Forschung an der
Paul Valéry-Universitit in Montpellier. Dort er-
arbeitete er eine ganz eigenstidndige Phdnomenologie
der absolut affektiven Subjektivitit, die sich in den bei-
den thematisch zusammenhéngenden Werken "L’es-
sence de la manifestation" und "Phénoménologie et phi-
losophie du corps" von 1963 und 1965 ausdriickte.!

Diese zwei Henryschen Hauptschriften, denen dann
1976 eine groe Marxstudie iiber die philosophisch wie
o6konomisch-gesellschaftlich vernachléssigte Kernfrage
der "subjektiven Praxis" folgte, brachen in die literari-
schen Kreise Frankreichs wie ein endgiiltiger Post-Exi-
stentialismus ein. Denn seine Phinomenologie imma-

! Die einzig uns bekannte Resonanz darauf bot hierzulande erst-
mals B. Waldenfels, Phdnomenologie in Frankreich, Frankfurt a.
M. 1983, 349-355 (Neuaufl. 1987). Uber die Einordnung Henrys
im Zusammenhang mit den phidnomenologischen Vorsto8en von
E. Lévinas und J. Derrida in jenen gleichen Jahren vgl. J.-L. Ma-
rions Vorwort zu: M. Henry, Radikale Lebensphdnomenologie.
Ausgewdhlte Studien zur Phénomenologie, Freiburg/Miinchen
1992, 10 ff. E. Lévinas selbst wiirdigt "die sehr bedeutenden und
entmystifizierenden kritischen Einwendungen” Henrys gegen die
Intentionalitdt des "Gefiihls", auch wenn er selbst eine nichtkor-
relational-intentionale Transzendenz fiir das primordiale Gefiihl
des "Begehrens” beibehalten mochte, das eben "iiber das Sein hin-
ausgehen” soll; vgl. Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur
Phinomenologie und Sozialphilosophie, Freiburg/Miinchen
31992,239 Anm. 2.

10

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nenter Lebensabsolutheit iiberwand die als dauernd ge-
gebene Entfremdung der scheinbar unaufhebbaren
Dualitédt bei Sartre zwischen "An-sich-sein" und "Fiir-
sich-sein" sowie zwischen der damit grundlos gegebe-
nen unmittelbaren "Realitdt" und einem "BewufBtsein",
das diese nicht rechtfertigen kann und sténdig vor sich
selbst flieht.2

Diese von Henry geleistete Umkehr darf nicht verkannt
werden, und um sie zu verstehen, ist die Natur der fran-
zosischen Gesellschaft in Verbindung damit zu begrei-
fen. Ihre Intellektuellen iiben einen méichtigen Einfluf3
auf die Gesamtheit dieser Gesellschaft aus. Das 6ffent-
liche Leben, das heit die sichtbare Seite der Ge-
schichte, wird von den Intellektuellen als Schépfern und
Verbreitern jener Ideen angefiihrt, die "die Welt bewe-
gen". Es ist zur Banalitit geworden, in solchem Zu-
sammenhang Diderot, Voltaire und Beaumarchais zu
erwdhnen, um nur einige zu nennen, die als nicht zu
vernachldssigende Elemente einer Aufbegehrungsbe-
wegung zu betrachten sind, welche Frankreich in die
Schrecken der Revolution stiirzen sollte.

Die Lettres - im deutschen Sprachgebrauch die "hu-
manistischen Studien" - ergriffen in Frankreich immer
die Kopfe und Herzen und prégten ihnen jeweils zu
ihrer Zeit die Nuancen ihrer Botschaft auf. Nur selten
waren Frankreichs Philosophen und Denker aus-
schlieBlich die Universitdtslehrer. Viel ofters unterrich-
teten sie in den staatlichen Gymnasien wie seit 1900

“ Vgl. J.-P. Sartre, L’étre et le néant, Paris: Gallimard 1943, hier
bes. Teil II. 1-5: L’étre-pour-soi, 115 ff.

11

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

etwa Jules Lagneau, Maurice Blondel, Alain (Emile
Chartier), Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir oder
Simone Weil - und auch Michel Henry selbst zunichst.3
Oder sie leiteten Zeitschriften und Verlagshduser wie
Albert Camus mit "Combat" und Jean Paulhan mit der
"Nouvelle Revue Francaise", den spéteren Editions
Gallimard. Sie schrieben Theaterstiicke, die auf den
bekanntesten Biihnen und in den Volkstheatern aufge-
fiihrt wurden, wie es zuséitzlich das Werk Camus’ oder
Sartres bezeugt. Die franzdsischen Lehrmeister, die als
maitre a penser in das Denken einfiihren, sind von sol-
cher Art.

Als Kinder gingen wir nicht einmal am Platz Saint-Ger-
main-des-Prés vorbei, ohne uns jedesmal auf die
Zehenspitzen zu stellen und einen neugierigen Blick
hinter die Vorhdnge des Restaurants "Les deux Ma-
gots" zu werfen, wo Sartre an seinem angestammten
Platz "Situations" und andere philosophische Schriften
entwarf. So begann die Philosophie nicht erst mit den
neun Wochenstunden Philosophie in der Abiturklasse.
Siebzehnjihrige "Marxisten" griffen auf den Pausenho-
fen der Gymnasien entschlossen die "Thomisten" glei-
chen Alters an, und die Holle unserer Gewissen war

3 Eine gute Einfithrung zu dieser franzosischen Lehrertradition
bietet: A. Canivez, Jules Lagneau professeur de philosophie. Essai
sur la condition du professeur de philosophie jusqu’a la fin du 19¢
siecle I: Les professeurs de philosophie d’autrefois, Paris: Les Bel-
les Lettres 1965. Vgl. des weiteren fiir den hier angedeuteten wir-
kungsgeschichtlichen Gesichtspunkt in Frankreich auch: R. Kiihn,
Atmosphére und Lebensform. Die kulturphilosophische und tradi-
tionshermeneutische Bedeutung Frankreichs, in: Romanistische
Zeitschrift fir Literaturgeschichte 1/2 (1990) 141-153.

12

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

folgender Satz von Camus aus der letzten Szene seines
Stiicks "Caligula": "Wer aber sollte es wagen, mich in
dieser Welt ohne Richter zu verurteilen, wo keiner un-
schuldig ist? [...] Wenn die Liebe geniigte, wére alles
verdndert." Diese Freude, sich untereinander in geisti-
ger Auseinandersetzung zu messen, verfiel dann in
Schlagworte und Klischees, und eine vom Denken
Marx’ und Marcuses gendhrte Generation brachte eine
ganz Regierung zu Fall, wobei diese Studentenjugend
sich mit Arbeitern zu verbinden suchte, die ebenso be-
wuf3t wie stolz Mitglieder der marxistisch-kommunisti-
schen Gewerkschaften waren.

Eine Welle der Revolte schien deshalb 1968 eine hu-
manistische Kultur hinwegzureien, die man anklagte,
fiir die Verbrechen der gegenwértigen Menschheit ver-
antwortlich zu sein. Ein Teil der westlichen Gesellschaft
warf sich selbstanklagend auf die Knie nieder und
schlug sich mit einem widerhallenden mea culpa an die
Brust. Sie versuchte sich von ihren kulturellen Wurzeln
abzuschneiden und wollte Neues auf einer sogenannten
"Wiiste von Referenzen" errichten. Die Parole der Re-
voltierenden von 1968 proklamierte die BloBstellung
des "dekadenten und morderischen Westens", und mit
derselben Geste stief3en sie all jene zur Seite, die sie zu
denken gelehrt hatten. Das schlechte Gewissen trug
man im Knopfloch. Diese Reaktion erscheint sicherlich
etwas vereinfacht und iibereilt, aber sie entsprach der
Wirklichkeit und gibt zu verstehen, warum die fran-
zosischen Intellektuellen der Nachkriegszeit im allge-
meinen mit wenigen Ausnahmen die Verbreitung des
Marxismus sowie die Politik der sozialistischen Lander

13

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unterstiitzten. So sagte Sartre vom kommunistischen
Denken, daf3 es seine Generation "an sich gezogen hat,
wie der Mond die Gezeiten anzieht ...".4

Als eingeschriebene Mitglieder der Kommunistischen
Partei Frankreichs geiBelten Dichter, Philosophen, Es-
sayisten und Romanschriftsteller wie Louis Aragon,
Paul Eluard, Jean-Paul Sartre, André Malraux und
Louis Althusser das "gute Gewissen" einer Gesellschaft,
die sich ihrer Meinung nach weiterhin vom jiidisch-grie-
chisch-christlichen Erbe und der humanistischen Kultur
nédhre, aber Kolonialismus und Nationalsozialismus er-
laubt hitte. Die Politiker, die sich nicht mehr an der
Macht halten konnten, iiberlieBen daraufhin die
Universitdt dem Improvisieren durch die petits maitres,
die mit dem Denken ihrer Eigengenialitit beschéftigt
waren.? Von dieser Dichotomie sollte der Leser unbe-
dingt Kenntnis nehmen, um die blinde Begeisterung
einiger Generationen fiir ein politisches System zu ver-
stehen, das erst seit wenigen Jahren von den meisten -
wie etwa mit dem Fall der Berliner Mauer im Oktober
1989 - als mit den Menschenrechten unvereinbar be-
trachtet wird.

4 Questions de méthode, in: Critique de la raison dialectique, Pa-
ris: Gallimard 1960, 25.

5 Fir die geschichtlich weitere Einbettung dieser "Universitéts-
reform", die auch der Analyse Henrys im siebten Kapitel seines
Werkes zugrundeliegt ("Die Zerstérung der Universitét"), vgl. A.
Drouard, Analyse comparative des processus de changement et des
mouvements de réforme de I'enseignement supérieur frangais, Pa-
ris: Editions du C.N.R.S. 1978. Darin werden die geistigen und so-
zial-gesellschaftlichen Schwierigkeiten diskutiert, sowohl am Ende
des 19. Jahrhunderts wie nach 1945 eine wirklich "autonome” Uni-
versitét in Frankreich zu griinden.

14

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alle grofen Staatsménner Frankreichs haben sich seit
Jahrhunderten um eine intellektuelle Biirgschaft be-
miiht. Dies hdngt mit der Mission zusammen, die sich
die regierende Schicht seit dem Mittelalter gegeben
hatte, als jeder Edelmann eine solche Bildung erhielt,
die sich nicht nur auf Reit- und Waffenkunst sowie auf
die Musik beschrinkte, sondern auch die weiteren artes
liberales einbeschloB, so dafl er personlich imstande
war, eine Schule zu erdffnen. Dies gehorte mit zu sei-
nen offentlichen Pflichten, was es fast einem jeden Dorf
im 14. Jahrhundert erlaubte, seine eigene Schule zu be-
sitzen. Auf diese Weise entwickelte sich die Kultur zu-
nehmend; insbesondere auch die Lektiire, die im 12.
Jahrhundert bereits stark verbreitet war. Die Rechte
des Geistes wurden hier also anerkannt und von einer
Gesellschaft gebilligt, in der die geistige Elite als die ge-
sellschaftliche Elite galt. Und dieser Geist konnte
einem jeden seine "spirituellen Adelsrechte" verleihen,
wie es beispielsweise die erstaunliche Personlichkeit
Roberts von Sorbon (1201-1274) in Erinnerung zu
rufen vermag. Als Sohn armer Bauern des Konigs
Ludwig IX. griindete er 1257 als Theologenseminar die
bald so angesehene Pariser Universitdt. Erinnert sei
gleichfalls an den groBen Staatsreformer und Berater-
monch Suger (1081-1151) unter den beiden Koénigen
Ludwig VI. und Ludwig VII. Auch er war ein Sohn be-
scheidender Bauern gewesen, bevor er wihrend des
Zweiten Kreuzzugs (1148) zum Reichsregenten auf-
stieg.

Die Kunst des Denkens ist eine Kunst zu leben, die mit
der Kunst des aufmerkenden Horchens beginnt: ndm-

15

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich "dem Hervorgehen der naturierenden Lebensfor-
men" Gehor zu schenken, wie Michel Henry dies in sei-
nem zweiten "Barbarei'-Kapitel sagen wird (S. 135).
Dieses Aufhorchen und Hinhoren entspricht dem ver-
spirenden Empfinden jenes individuellen Drangs, der
von den lebendigen Stromen einer Kultur gezeugt
wurde und weiterhin von der Aufeinanderfolge unzéahli-
ger schopferischer Gesten getragen wird, die nicht nur
in den Steinen, Farben und Worten lesbar sind, son-
dern in der alltdglichen Geste oder im Sakralen. Die
"Ideen" haben sich so immer schon mit "Bildern" um-
kleidet und lieen aus dieser langen geistigen Ahnen-
reihe Romane, Essays und Dichtungen werden, das
heilt Antworten, die das Leben seinem begehrenden
Verlangen darreicht.

Handelt es sich bei allen groBen Werken nicht genau
darum? In einem seiner Romane, der einem der gewal-
tigen Fresken im Stile Paolo Veroneses aus der italieni-
schen Hochrenaissance gleicht, 148t Henry einen seiner
Helden sagen: "Die so unterschiedlichen Werke, welche
die mannigfachen Ereignisse, Glaubensiiberzeugungen
und Zivilisationen zum Ausdruck zu bringen scheinen,
erzdhlen tatséchlich nur dasselbe: die Geschichte ihres
Zum-sein-kommens [...] Diese Geschichte ist die Ge-
schichte eines jeden von uns. Sie ist nicht vergangen,
sondern sie ist die Bewegung des Lebens, das uns zu je-
dem Augenblick an uns selbst gibt."® Henrys Buch "Die

6 L’amour les yeux fermés, Paris: Gallimard 1976, 131. - Der Leser
wird leicht die fast wortliche Ubereinstimmung dieser Aussage der
Henryschen Romanfigur Ossip (die den bedeutenden russischen
Dichter und Literaturhistoriker Ossip Emil Mandelstam [1891-

16

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Barbarei", das mithin - liber seine phdnomenologische
Analyse hinaus - als ein Essay in der literarisch-philoso-
phischen Tradition Montaignes aufzufassen bleibt,” ist
der mahnende wie fordernde Anruf eines BewuBtseins
und Gewissens an eine Gesellschaft, die sich von einer
neuen Ideologie bemichtigen 148t. Diese Ideologie ist
jene der an die Technik ausgelieferten Wissenschaft,
die jede wirklich subjektive Handlung zugunsten objek-
tiver Vorrichtungen ausschlieBt. Letztere bringen sich
selbst nach einer systemimmanenten Logik hervor,
schalten das Individuum aus und tilgen Ethik, Kunst

1938] vertritt) mit den phdnomenologischen Analysen der absolu-
ten Lebensparusie in seinem Werk "Die Barbarei" feststellen.
Henry hat sich selbst in einem ldngeren Interview zum Bezug zwi-
schen seinem philosophischen und literarischen Schaffen ge-
duBert: Narrer le pathos, in: Revue des Sciences humaines 1
(1991) 49-65. Die Literatur ist fiir ihn die Moglichkeit, daB das Le-
ben in der imagindren Projektion seine affektive Faszination so-
wohl "entladen” wie auch halluzinatorisch steigern kann, um seine
geschichtslose Einheit im Wesen der Transformation von Angst
und Trunkenheit zu "sagen".

7 Zur unterschiedlichen Stellung des philosophischen Essay in
Frankreich und Deutschland vgl. u. a. J. Habermas, Politik, Kunst,
Religion. Essays iiber zeitgenossische Philosophen, Stuttgart 1978,
4 ff. Dort wird gleichfalls - unter Berufung auf Th. W. Adorno, Der
Essay als Form (in: Noten zur Literatur I, Berlin/Frankfurt a. M.
1958, 9-49) - diese beweglichere, diszipliniibergreifendere und dem
offentlichen BewuBtsein zuginglichere Darstellungsform als emi-
nent positiv fiir philosophische Belange selbst deutlich gesehen.
DaB die scheinbare Autonomie des philosophischen Diskurses erst
eine jingere Errungenschaft seit dem Ende des 18. Jahrhunderts
ist und dieser historische Schnitt keineswegs die "Erfahrungszir-
kularitat" von Spekulation/Narration, Theorie/Stil, Argumenta-
tion/Erzdhlung sowie Idee/Bild aufhebt, zeigt P. Macherey, A quoi
pense la littérature? Exercises de philosophie littéraire, Paris:
P.U.F. 1990, bes. Kap. I und XI.

17

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Religion in der Kultur, das heit das Leben selbst,
welches die Quelle aller Formen an Kultur ist.

Dennoch ist dieses Buch keine pessimistische Darstel-
lung, die einer Zivilisation den Beginn ihrer Vernich-
tung ankiindigt. Sie weist imaginére dufere Feinde und
falschende Scheinbegriffe zuriick, die sich vor unserem
BewuBtsein aufrichten, und zwar aufgrund eines durch
Jahrhunderte propagierten Fortschrittskultes sowie
einer rousseauistischen Glaubigkeit an das "natiirliche
Gutsein", welche beide gegeniiber den falschen Schuld-
zuweisungen in der Gesellschaft abstumpfen lassen.
Denn die Barbarei ist keine fremde Bedrohung oder
die ungreifbare Fiktion eines Feindes, der sich aufer-
halb von uns gegen die Humanitas erhdbe. Sie ist die
Potentialitdt zur Selbstzerstorung seitens des Lebens als
solchen, das sich selbst nicht mehr kennen will und
dann vor seinem eigenen Pathos flieht, wenn es sich
sein ihm eigenes Offenbarungsvermdgen nicht mehr
eingesteht, das grundlegender als irgendeine andere
Art von Wissen ist. Dennoch verbleibt es dem Men-
schen, daB3 er durch das unaufhebbar realste Ankiinf-
tigwerden des lebendigen "Seins" in ihm aus diesem
Widerspruch zu sich selbst findet.

2. Lebensphdnomenologische Voraussetzungen

Folgt man den Schwierigkeiten und Besonderheiten der
phédnomenologischen Terminologie Henrys, so zeigen
sich gerade darin Grundziige seines Denkens, das fiir
die rein immanente Erscheinungsweise des transzen-
dentalen Lebens keine welthaften Beschreibungskate-

18

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gorien in Anspruch nehmen kann. Es gibt fiir das Le-
ben als absoluter Selbstaffektion kein "Da" oder "Vor"
im Sinne eines Gegen-iiber, in dem das Wesen lebendi-
gen Erscheinens sich horizontverwiesen manifestieren
konnte, denn dann wire dieses Leben selbst wieder ein
Phanomen der AuBerlichkeit, anstatt deren Phanome-
nalisierung tiberhaupt erst zu ermdglichen.

Die Lebensmanifestation oder -offenbarung grenzt sich
mithin radikal gegen jede vergegenwirtigende Re-pra-
sentation ab, was im Text Henrys an der Kritik des Vor-
stellungs- und Daseinskonzepts zum Ausdruck kommt.
Wo davon die Rede ist, da3 die abendlandische Er-
kenntnistheorie - sei sie philosophischer oder naturwis-
senschaftlicher Natur - ein "Setzen, Stellen oder Brin-
gen ins Vor" ist (faire venir devant), so will damit ausge-
sagt sein, daf} die Urphdnomenalisierung jeder lebendi-
gen Cogitatio damit dem metaphysisch-ontologischen
Gesetz der Sichtbarmachung unterworfen wird. Sicht-
bar werden kann aber nur, was in der Distanz erscheint,
mithin in einer transzendentalen Vor-gegebenheit, de-
ren "Vor" (Devant) eben der transzendent aufgespannte
Horizont selbst ist und als Erscheinungsbedingung fiir
alles phanomenal Seiende fungiert. Das Gesehene ist
aber nicht das lebendige Sehen selbst, und falls das Le-
ben in seiner selbstaffektiven Lebendigkeit als ein Ge-
sehenes aufgefaBBt wiirde, wédre es ontologisch genau
der Seinsart jedes welthaft erscheinenden Seienden
angeglichen, das als vor-gestelltes keine Eigenlebendig-
keit mehr besitzt, sondern "totes" Ob-jekt ist.

Hiermit tritt sofort ein Grundcharakter der modernen
"Barbarei" zutage, insofern durch das naturwissen-

19

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaftliche Methodenideal, das Henry im Anschlu3 an
Husserl als "Galileisches Projekt" qualifiziert, nur das
als Realitdt anerkannt wird, was sich berechnen 148t.
Solch messende Berechenbarkeit schlieBt nicht nur eine
Reduktion der Phdanomenalitdt auf Quantifizierbarkeit
ein, das heiflt eine notwendige Verkiirzung existieren-
der Mannigfaltigkeit in der Wahrnehmung des Erschei-
nenden, sondern dariiber hinaus das unbegrenzte
Eigenhervorbringen von Objekten, die nur noch diesem
mathematisch-physikalischen Erkenntnisideal zu ge-
horchen haben - anders gesagt das technische Pro-dukt,
das sich letztlich allein dem technischen Selbstlegitimie-
rungsprozeB als "Fortschritt" verdankt. Hier erweist
sich, da3 die Henrysche Kulturanalyse der technischen
Barbareizukunft keineswegs nur die eine oder andere
negative Folgeerscheinung des modernen Technikent-
wurfs wie etwa Atomkrieg und Umweltverseuchung
brandmarken will, und damit systemimmanent bliebe.
Vielmehr sollen die phdnomenologischen Letztbedin-
gungen dieses Prozesses selbst erhellt werden, die nicht
nur in einem konstituierenden Ego oder seinsauslegen-
den Dasein ruhen, wenn der Letztgrund allen "Seins'
im Absoluten des Lebens sich offenbart, das jeden Le-
benden auf einmalig individuelle Weise "gebiert".

Da dementsprechend nicht, wie Heidegger8 es sieht,
der moderne "Wille zur Macht" als Beherrschbarkeit
des Seins das wesentliche Motiv der neuzeitlichen Kul-
turentwickiung darstellt, sondern eben die Verneinung

8 Vgl. Was ist Mctaphysik? Frankfurt a. M. %1965, 24 ff., 43 f.; Die
Technik und dic Kchre, Pfullingen %1978,

20

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des unsichtbaren Lebens als solchen, ist die Kritik am
"Vor" der Re-prédsentation, wie sie Heidegger vorge-
nommen hat, streng weiterzufilhren, und zwar ohne
haltzumachen vor dem "Da" als Lichtungsraum oder
-ereignis des Seins. Dabei wird diese phdnomenologi-
sche Grundkritik bei Henry in seinem folgenden Buch-
text fast nur in scheinbaren Nebenwendungen greifbar,
so wenn er u. a. bei der Beschreibung der sich ausbrei-
tenden "medialen Existenz" durch die audiovisuelle
Kommunikation davon spricht, Recht auf "Da"-sein
habe zukiinftig nur noch, was sich ins aktuelle "Da" des
Bildes bzw. der Informatik bringen lasse, die beide im
iibrigen zunehmend miteinander gekoppelt werden.
Man kann phdnomenologisch wie metaphysikkritisch
fragen, ob Henry hier nicht undifferenziert gegen den
Daseinsbegriff im fundamentalontologisch-existenzia-
len Sinne polemisiert,9 wenn er zudem haufiger auf die
Irrealitit wie Inkonsistenz des "Da" zu sprechen
kommt, in dem sich die erkenntnis- oder zivilisations-
relevanten Dinge der Moderne zu halten und zu befin-
den haben (se tenir la-devant nous).

Tatsache bleibt, daB jedes "Da" - auch das des "mensch-
lichen" Daseins - der Transzendenz zugeordnet ist, die
fiir Heidegger bei allen spidteren Nuancierungen die
Seinsoffenbarung als solche charakterisiert. Somit 1483t
sich sagen, da der anonyme Transzendcnzprimatlo

2 Vgl. bereits seinen Artikel: Le concept d’étre comme produc-
tion, in: Revue philosophique de Louvain 73 (1975) 79-107.

10 Zur Unbefragtheit der Anonymstruktur des Erscheinens in der
neueren Phidnomenologie vgl. auch Y. Nitta, Das anonyme Me-
dium in der Konstitution von mehrdimensionalem Wissen, in: E.

21

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des technischen Mediums nicht nur einfach diesen
Grundzug der Heideggerschen Seinslehre wiederholt,
sondern das ob-jektivierende "Setzen ins Da des Vor",
um Henrys Terminologie entsprechend wiederzugeben,
iiberhaupt eine Konsequenz des immer schon ganz ins
"Da" aus-gesetzten Daseins ist. Nur in diesem eréffne-
ten "Da" findet fiir Heidegger Begegnung mit "Welt" so-
wie eines jeden "Subjekts" mit sich selbst als In-der-
Welt-sein oder als "Instédndigkeit” statt, so da3 die rein
temporal-existenziale "Subjektivitdt" bei aller Unter-
scheidung von Vorhandenheit, Zuhandenheit usw. den-
noch ausschlieBlich welthaft bestimmt bleibt.

Damit dndert sich der Grundtenor der Kulturkritik.
Nicht die schrankenlose Beherrschbarkeit der Dinge in
ihrer auschlieBlichen Zurichtung fiir ein utilitdr-seins-
vergessendes Be-sorgen ist die Letztursache des alles
sich unterwerfenden Technikuniversums als "Gestell"
nach Heidegger, sondern jene "Ex-hibition", die bereits
in der Zentralintention der Theoria von den Griechen
bis heute hin waltet, ndmlich aus der ek-statischen
Wahrheit das Realitdtskriterium der Ph&nomenalitét
schlechthin zu machen. Und was sichtbar ist oder sicht-
bar gemacht werden kann - das heiflt in das Licht des
Wabhrheitsereignisses gestellt wird, um sich dort ent-du-
Bert, ex-hibiert zu zeigen, das tritt dort natiirlich nur in
einer zeitlich strukturierten Geschichtlichkeit auf, um

W. Orth (Hg.), Perspektiven und Probleme der Husserlschen Pha-
nomenologie (Phdnomenologische Forschungen 24/25), Frei-
burg/Miinchen 1991, 183-199; I. Srubar, Asubjektive Phidnome-
nologie, Lebenswelt und Humanismus. Zur Verortung des Den-
kens Jan Patotkas zwischen Husserl und Heidegger, in: Mesotes.
Zeitschrift fiir Ost-West-Dialog 1 (1991) 5-13.

22

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

darin (an-)erkannt zu werden: als geworfenes Dasein,
als historisch bedeutsames Faktum oder als notwendige
Zukunftsentwicklung. Deshalb ist es unabdingbar, auf
Henrys andere Begrifflichkeit des "Historialen" hinzu-
weisen, die nur augenscheinlich auf Heideggers Sprach-
gebrauch zuriickgreift.11

Denn es ist damit weder die innerweltliche Historie der
biographisch chronologischen Geschehnisse im Sichzu-
weisen von Gegenwart und Vergangenheit aus der Zu-
kunft heraus gemeint noch die hermeneutische Seinshi-
storialitdt im Ereignisspiel von Sein/Denken als die ge-
genseitige Verschranktheit von Verborgenheit und Ent-
bergen des Seinssinnes. Das Historiale betrifft nach
Henry zunéchst allein die Affektivitdt in ihrem ab-
soluten Sichgeben als Einheit von Affizierendem und
Affiziertem, wodurch ihre "Selbstgegebenheit" das
Werden des "Seins" im Leben ist, genauer gesagt: die
Ankiinftigkeit der Lebensselbstaffektion in ihrem Zu-
sich-selbst-kommen als je konkret affektive Tonalitat
oder als "Gefiihl" (venue de la vie en soi-méme). Dieses
historiale Zusammenspiel von advenir/parvenir in der
Lebensankiinftigkeit ist ohne jede zeitliche Dimension,
das heiflt ohne (existenzial miverstdndliche) Vergan-

11 Dies hat M. Haars Kritik kaum gesehen; vgl. Michel Henry

entre phénoménologie et métaphysique, in: Philosophie 15 (1987)
30-54, hier bes. 30 ff. Die folgenden Ausfiihrungen lieBen sich
auch auf die Betrachtungen des Wandels "historischen Zeitbe-
wuBtseins” etwa bei H. Liibbe oder M. Sommer anwenden. Vgl. H.
Liibbe, Zeit-Verhiltnisse. Uber die verinderte Gegenwart von
Zukunft und Vergangenheit, in: Bayerische Akademie der Scho-
nen Kiinste II/2, Miinchen 1988, 763-775; M. Sommer, Lebenswelt
und ZeitbewuBtsein, Frankfurt a. M. 1990.

23

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genheit wie Gewesenheit, weshalb wir auch fiir die
Ubersetzung den Begriff des "Geschichtlichen" vermei-
den. Denn im Akt des An-kommens des Lebens, das
sich als Zu-sich-kommen selbst empfangt, "wird" die
"Ipseitdt" des lebendig-individuellen Wesens je gezeugt
und geboren, ohne sich von irgendeinem vorgénglich
allgemeinen Wesen oder Sein abheben zu lassen. Daf3
es in dieser historialen Lebensiibereignung ohne eksta-
tische Zeitlichkeit ein Absolutes des Lebens gibt, das
sich in einer konkret lebensabhéngigen Subjektivitédt
von ihrerseits dennoch auch wieder absolut affektiver
Ursprungsphdnomenalisierung verwirklicht, macht das
Historiale bei Henry letztlich zu einer Frage der "tran-
szendentalen Geburt",12 die jeder Art von Geschicht-
lichkeit vorausliegt und woriiber Heidegger ebenfalls
geschwiegen hat.

In diesem phdnomenologieimmanenten Zusammen-
hang wird auch die Problematik der Barbarei nach
Henry insofern wieder unmittelbar greifbar, als die hi-
storial-affektive Lebensankiinftigkeit im Sinne tran-
szendentaler "Erfahrung" oder "Erprobung", die das
Leben an sich bzw. mit sich selbst macht (épreuve de
soi), eine Steigerung beinhaltet, die genau dem lebens-

12 Diesen Gedanken hat M. Henry zunéchst unter "religionsphé-
nomenologischem” Gesichtspunkt als das "Sohnsein" (étre Fils) im
absoluten Leben entwickelt; vgl. Parole et religion: La Parole de
Dieu, in: J.-F. Courtine (Hg.), Phénoménologie et Théologie, Pa-
ris: Critérion 1992, 129-160. Sodann zuletzt streng phdnomenolo-
gisch-ontologisch u. a. in Abhebung von Heideggerschen Grund-
begrifflichkeiten wie In-der-Welt-sein, Dasein und "vollziehen" in
seinem Beitrag: Phénoménologie de la naissance, in: Alter. Revue
de Phénoménologie 2: Temporalite et affectivité (1994) (im
Druck).

24

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phidnomenologischen Wesen der Kultur als solcher ent-
spricht. Da das Leben nur die Erfahrung seiner selbst in
seiner eigenen "Selbstumschlingung" (étreinte de soi) als
Pathos des gleichwesenhaften Sicherleidens und Sicher-
freuens macht, ergreift es sich nicht nur in allen Punk-
ten seiner immanenten Selbstoffenbarung selbst, son-
dern es hat auch nur sich selbst zur Referenz. Das
heiBt, es will nur sich - stets und ganz - als Leben in
allem erfahren. Dieses "Mehr" der Steigerung als Er-
fiillung durch sich selbst ist Kultur im reinsten Sinne des
Wortes, ndmlich vor allen empirisch-geschichtlichen
WerkauBerungen, weil das Bediirfnis oder die Kraft
und der Trieb, als Leben zu leben, historial in die An-
strengung libergeht, dieses Bediirfnis zu stillen. Die
Formungstendenz des Bediirfnisses als lebensteleologi-
sche Biindelung auf Verfeinerung hin bedeutet mithin
Kultivierung wie Sensibilisierung an sich, die sowohl im
alltdglichen Arbeiten, Essen, Wohnen, Lieben wie in
den genialen Werken geschieht. Barbarei hingegen, so
wird an dieser Stelle schon unmi3verstindlich deutlich,
liegt dann vor, wenn der UbergangsprozeB der affekti-
ven Modalisierung Bediirfnis/Kultivierung nicht mehr
moglich ist, weil die Kraft oder Energie der Lebens-
selbststeigerung aufgrund mangelnder kultureller Mo-
delle, Austausch- oder "Lebensformen" in einem rohen
wie elementaren Zustand fixiert bleibt.!3

13 Zu dieser Phinomenologie des Bediirfnisses vgl. detaillierter
R. Kiihn, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebens-
phidnomenologie absoluter Subjektivitit als Affektivitit, Frei-
burg/Miinchen 1992, 172 ff., 435 ff. - DaB die Tragfihigkeit der
groBen Bediirfnistheorien erschiittert ist, zeigt in philosophisch-

25

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn das Leben nach Henry als Sichempfinden (se
sentir soi-méme) in phanomenologisch-eidetischer Hin-
sicht eine "pathisch sich erprobende Erfahrung" ist, um
den Zentralbegriff der Epreuve in seiner mehrdimen-
sionalen Begriffsbedeutung hier wiederzugeben, dann
ist Kultur - und ihr entgegengestellt die wissenschaft-
lich-technisch induzierte Barbarei - an das innere Sich-
erleiden des Lebens in seiner Grundpassivitdt gebun-
den. Dies beinhaltet jedoch keinerlei tragizistische
Lebensphilosophie und folglich pessimistische Kultur-
theorie mit irrationalen Voraussetzungen wie etwa bei
Burke, Schlegel, Klages und Spengler, um konservativ-
restaurative Tendenzen gegen eine mechanisierte, ba-
nale und massenverlorene Gegenwartsgesellschaft zu
férdern, wie dies beispielsweise in der wert-"dogma-
tischen" oder "szientistischen" Kulturphilosophie bei
Rickert, Eucken, Simmel, Ortega y Gasset, Cassirer wie
Rothacker zu beobachten ist.!4 Vielmehr handelt es

anthropologischer Sicht (u. a. bei Hegel, Marx, Adorno, Haber-
mas, Foucault, Freud, Bataille) auch W. Berger, Das Bediirfnis
und sein Schatten, Freiburg/Miinchen 1992. Daher darf man nicht
dem MiBverstdndis verfallen, als suche Henry auf irgendeine
Weise die "Lebensform”-Theorie der hermeneutischen Frithzeit zu
erneuern (Schleiermacher, Dilthey, Spranger, Wundt - und sprach-
analytisch Wittgenstein). Seine Analyse bleibt transzendental-
phidnomenologisch oder besser gesagt eidetisch-lebensimmanent.
Die grofien "Lebensformen" Religion, Kunst, Ethik sind daher als
solche unmittelbar innere Lebenspraxis.

14 Vgl. D. Losurdo, Liberale Tradition, Kulturkritik und deut-
scher Konservatismus, in: Dialektik 2 (1992) 101-116; fiir Frank-
reich: F. Azouvi (Hg.), L’institution de la Raison. La révolution
culturelle des Idéologues, Paris: Vrin 1992. Als weiteren Uberblick
die Artikel zu "Kulturphilosophie" (W. Perpeet), "Kulturanthro-
pologie” (Ch. Grawe/W. Rudolph), "Kulturgeschichte" (G.-M.

26

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich um die innerste Erscheinungsstrukturalitit von
empfindungsgebundener Erfahrung als "Subjektivitét",
die der Begriff selbst fiir solche Erfahrung ist.

Das Sicherleiden als Lebensrezeptivitit, auf dem alles
fihlbare Leid im Schmerz beruht, ist eine "Wirktatséch-
lichkeit" (effectuation), die innerhalb der Selbstaffek-
tion das Wesen der impressionalen Subjektivitédt so be-
stimmt, da nichts Wirkliches ohne diesen Grund ge-
dacht werden kann. Diese "Wirktatsachlichkeit" lieBe
sich auch im Husserlschen Verstdndnis als "Leistung"
ibersetzen, ohne jedoch mit unter Heideggers Kritik
der "Vorhandenheit" und des "Hergestelltseins" zu fal-
len, die existentia als actualitas im Horizont des grie-
chisch-mittelalterlichen ens creatum fixieren - das heiB3t
ontologisch Wirklich-sein als Hervorgebrachtsein ver-
stehen lassen, wie es auch fiir Kants Denken und da-
nach maBgeblich blieb. Im Unterschied zu dieser Me-
taphysikdekonstruktion aus den "Grundproblemen der
Phanomenologie" bei Heidegger (GA 24) soll durch die
von uns gewdéhlte Begrifflichkeit unterstrichen werden,
daB das "leistende Leben" des Ego als hochstes Wirken
auf einem Ins-Werk-setzen des Lebens selbst beruht
(mettre en oeuvre), dessen "Wirk-tatsdchlichkeit" eben
die "Materialitdt" des sich unaufhdrlich als Sicherleiden
und Sicherfreuen erfahrenden Lebens ist, das weder
Pro-duktion noch Parti-zipation als Verstehenshorizont
einschlieft.

Mojse) und "Kulturzyklentheorie” (H.-J. Cloeren) in: Historisches
Worterbuch der Philosophie 4, Darmstadt 1976, Sp. 1309-1338 u.
1350-1357.

27

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Franzésischen bedeutet éprouver zunéchst, wie zum
Beispiel im Rolandslied aus dem 11. Jahrhundert: auf
die Probe stellen. Der Sinn, etwas durch ein Beispiel zu
"beweisen", ist in der Folgezeit nicht ausgeschlossen,
aber der "Beweis" der Worte ist keine épreuve im Sinne
einer realitdtsgetreuen Er-probung. Im 13. Jahrhundert
taucht dann die Bedeutung von "empfinden, fiihlen"
(ressentir) fiir éprouver auf, wobei eben grundsétzlich
mitschwingt, dal das é- jede Geltung eines moglichen
demonstrativen Beweises verstiarkt, weil es eine innere
GewiBheit von unmittelbarer Uberzeugungskraft gibt.
Und so wird der Begriff épreuve unabhéngig vom spezi-
fisch selbstaffektiven Sinne bei Henry auch heute in der
epistemologischen und phanomenologischen Diskus-
sion verwandt.1> Er bezeichnet "Erfahrungen", die nicht
mehr auf die klassischen Konzeptualisierungen des
Erfahrungsproblems, wie etwa bei Kant, Hegel oder
auch bei den Empiristen, zuriickgefiihrt werden kon-
nen. Im Grunde handelt es sich namlich bei dieser "sich
erprobenden Erfahrung” weniger um die Erkenntnis
eines Gegebenen als um die Erfahrung der Gabe als
solcher, oder noch genauer: um die Selbsterfahrung des
Gebens bzw. der Gebung (donation), welche bei Henry
eben das Sichgeben des Lebens in und als transzenden-
tale Affektivitat ist.

15 Vgl. R. Barbaras, Art. "Epreuve”, in: Encyclopédie Philoso-
phique Universelle II/1: Les Notions philosophiques. Dictionnaire
(hg. von S. Auroux), Paris: P.U.F. 1990, 817; S. Agacinski,
Epreuves. - Expérience et subjectivité, in: Sciences, intersciences,
arts, Paris: College International de Philosophie o. J.,, 21. Zum
folgenden auch: A. Métraux/B. Waldenfels (Hg.), Leibhaftige
Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken, Miinchen 1986.

28

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was also im folgenden (sprachlich sicher &rmer als im
Franzosischen) stets mit "Selbsterfahrung" fiir épreuve
de soi iibersetzt ist, meint diese Ur-Gebung, worin Le-
bensgabe und Sichgeben des Lebens als Gehalt und
Rezeptivitét in der Absolutheit des selbstaffektiven Pa-
thos ineinanderfallen - dasselbe Wesen des Erschei-
nens sind. Damit grenzt sich dieser lebensphdnomeno-
logische Begriffsgebrauch von den erwdhnten ge-
genwirtig anderweitigen Verwendungen ab, die mit der
"Erfahrung" der (Phdnomen-)Gabe als solcher die plu-
rale Dissemination der Erfahrung in ihrem auf-
brechenden Anfangsstadium bezeichnen wollen, was
auch Merleau-Ponty in seinem Sprechen von '"leib-
haftiger Vernunft" vorschwebte. Es ist also in diesen
teils neostrukturalistischen, teils phdnomenologischen
Diskussionen nicht damit gemeint, wie sich das Den-
ken/BewuBtsein als Selbstaffektion in seiner Immanenz
sich selbst gibt,16 sondern die épreuve bezeichnet hier
die "Erfahrung", da3 die Erfahrung mit ihren Namen
von vornherein vielzdhlig ist: Was sich dem Denken
gibt, ist nicht eines, ist nicht eine Erfahrung, sondern
"das Denken" benennt gerade das Retardieren, die
Nicht-Ubereinstimmung (oder die "Differenz", wie
Derrida auch sagen wiirde) des Denkens zu sich selbst.
Denn was als ex-plodierende Erfahrungen vorhergeht,
sind Materie, Leib, Sprache, der Andere, die Gemein-
schaft, die Liebe usw. in ihrer je geschichtlichen Ge-
nerativitét.

16 Vgl. J.-L. Marion, Vorwort, in: M. Henry, Radikale Lebensphé-
nomenologie (Anm. 1), 11 ff.

29

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Barbarei und Realitit der "Lebenswelt"

Schematisiert gesagt, unternimmt die gegenwértige Phi-
losophie den Versuch, die Ex-plosion der Anders-
heit(en) einzuholen.!” Michel Henry hingegen, worauf
die Erklirungsbemiihungen von Ubersetzungsschwie-
rigkeiten seiner phdnomenologischen Terminologie
verwiesen, sucht die Im-plosion des Lebens auf, und
zwar als jenen abyssalen Grund, aus dem alle Kultur als
Lebensselbstverwirklichung hervorbricht. Damit kniipft
seine Barbareianalyse nicht nur thematisch eng an Hus-
serls "Krisis"-Schrift von 1936 an, sondern es geht im
letzten um die Sachhaftigkeit selbst des phdnomenolo-
gischen Lebens als stets "lebendiger Gegenwart" in
allen von der transzendentalen Subjektivitdt naturier-
ten Leistungen. Um den Unterschied sofort hervorzu-
heben, sucht Henry jedoch nicht die vom "Galileischen
Projekt" vergessenen transzendental-konstitutiven
Schopfungsvoraussetzungen des mathematisch-natur-
wissenschaftlichen Denkens auf, sondern die in lebens-
phanomenologischer Sicht iiberdachte Lebenswelt ist
eine tatsdchliche "Welt des Lebens" (monde-de-la-vie),
das heiflt mit einer substantiellen Verwurzelung in der
all-pathischen Affektivitdt als Sinnlichkeit oder Impres-
sionabilitét.

Auch Husserl sprach von der "Barbarei" Europas im
Zusammenhang mit den beiden mdglichen Auswegen
aus der geistig-kulturellen Krise: Entweder "der Unter-

17 Vgl. z. B. P.-J. Labarriere, Le discours de I'altérité, Paris: P.U.F.
1983; F. Laruelle, En tant qu’Un, Paris: Aubier 1991.

30

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gang Europas in die Entfremdung gegen seinen eigenen
rationalen Lebensinn, der Verfall in Geistfeindschaft
und Barbarei, oder die Wiedergeburt Europas aus dem
Geiste der Philosophie durch einen den Naturalismus
endgiiltig iiberwindenden Heroismus der Vernunft",18
Fiir Husserl beruht der notwendige kulturelle Neube-
ginn eindeutig in einer "vergeistigten" Lebensverwirkli-
chung, bei der die phdnomenologische Philosophie
Grundlagen und Ergebnisse der sich illusionédr selb-
standig entwickelnden Wissenschaften wieder in der
egologisch-lebensweltlichen Rationalitidt fundieren und
somit integrieren soll. Ein solches Vorhaben philoso-
phischer Hegemonie angesichts disparater wissen-
schaftlicher Experimentallogik und Methodologie ist
schon seit Bergsons lebensphilosophischer Kritik an
den Wissenschaften angezweifelt worden, aber man
kann Husserls Nachweis der lebensweltlichen Primor-
dialitat, aus der sich wissenschaftliche Gehalte durch
Abstraktion und Idealisierung erheben, nicht in seiner
Grundintention widersprechen - auch wenn eine letzte
universale Vernunftvereinheitlichung ein Grenzbegriff
bleibt.!?

18 Die Krisis des europdischen Menschentums und die Philoso-
phie (Vortrag Wien Mai 1935), in: E. Husserl, Die Krisis der eu-
ropdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomeno-
logie (Husserliana VI), Den Haag: Nijhoff 21976, 314-348, hier
347f.

19 Vgl. E. Stroker (Hg.), Lebenswelt und Wissenschaft in der
Philosophie Edmund Husserls, Frankfurt a. M. 1979; M. Richir,
La crise du sens et la phénoménologie. Autour de la Krisis de Hus-
serl. Suivi de Commentaire de L 'Origine de la géometrie; Grenoble:
Millon 1990; A. Ponsetto, Von der Welt der Sinndeutungen zur

31

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In Husserls Augen geht der Zielverlust der Entfaltung
der Vernunft mit dem Glaubensverlust des Menschen
an sich selbst einher. Das falsche Ideal objektiver
Wissenschaftlichkeit 1483t die innerweltlichen Dinge als
An-sich-Bestehendes auffassen, so daB3 die leistende
Subjektivitdt "anonym" bleibt und die Menschheit in
ihrem intersubjektiven Miteinander sich nicht als seins-
stiftend fiir die Welt erkennt. Damit ist in der "Krisis"-
Schrift eine Gleichsetzung von universaler oder Erster
Philosophie und Metaphysik angestrebt, denn es geht
um die Thematisierung des Menschen als Vernunftwe-
sen, wobei der kulturell-geschichtliche Sinn mit der
"Vernunft in der Geschichte der Menschheit" zusam-
menfillt.? Gerade durch die "positivistische Ein-
schrankung der Wissenschaftsidee" geht mit dem Glau-
ben an eine universale Philosophie auch das Ideal des
"Menschentums" als solchen verloren. Dieser Ver-
nunftglaube bei Husserl als Glaube an die Moglichkeit
der Philosophie ruht - iiber die Konstitutionsproblema-
tik hinaus - in einer metaphysisch zu nennenden Seins-
wissenschaft, wobei diese Metaphysik eben die Er-
kenntnis des Absoluten als Géttlichen einerseits und
des Absoluten als "lebendiger Gegenwart" andererseits
betrifft.!

Welt der Daten. Die Krise der Moderne und ihre Uberwindung in
der Phidnomenologie, in: E. W. Orth (Hg.), Perspektiven und Pro-
bleme der Husserlschen Phdnomenologie (Anm. 10), 200-229.

20 Vgl. E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften
(Anm. 18), 7 ff. Weitere Zitathinweise werden direkt in Klammern
angegeben.

4 Vgl. S. Gehlhaar, Die frithpositivistische (Helmholtz) und phé-

32

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn M. Henry diese Bedeutung des Absoluten als
Ankiinftigkeit des Lebens (la Vie) in dessen kultureller
Modalisierung erhellt, dann vereint er diese beiden Ab-
solutheitsaspekte, womit die Barbarei auch als Flucht-
versuch vor dieser Absolutheitsrealitdt in ihrem pa-
thisch-affektiven Erscheinungswesen gesehen werden
kann. Die Technik will selbst absolut auto-nom sein,
ohne einen sie tragenden Grund anzuerkennen, wes-
halb die "Natur", sofern sie noch als eine solch unab-
dingbare Vor-gegebenheit erscheinen mag, mit eherner
Logik zur "technischen Natur" umgewandelt werden
muB.

In der Wendung vom allherrschenden Objektivismus
zum transzendentalen Subjektivismus der lebenswelt-
lich eingebetteten Monade erblickt Husserl die Mdg-
lichkeit, "das Sein der Welt in seiner fraglosen Selbst-
verstdndlichkeit" zu durchbrechen. Denn hinter diesem
objektivistischen Realismus verbirgt sich die Subjektivi-
tét als das "an sich Erste", das als subjektives Leben fiir
die abstrahierenden Wissenschaften jedoch nur als ein
Stiick der Welt auftritt, das heif3t, naturalisiert und ge-
genstandlich gefa3t wird. Die Epoché der transzenden-
talen Welteinstellung erlaubt es nun gerade, "Welt" als
Korrelat der fiir deren Seinssinn fungierenden Subjek-

nomenologische (Husserl) Revision der Kantischen Erkenntnis-
lehre, Cuxhaven 1991, 165 ff. Zum Zusammenhang von Absolu-
tem, Gottlichem, Leben und Metaphysik bei Husserl: N. Depraz,
La vie m’est-elle donnée? Réflexions sur le statut de la vie dans la
phénoménologie, in: Les Etudes philosophiques 4 (1991) 459-473;
J.-L. Marion, Réduction et donation. Recherches sur Husserl,
Heidegger et la phénoménologie, Paris: P.U.F. 1989, bes. 11 ff.

33

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivitdt in den Blick zu bekommen: Die Welt wird m. a.
W. zu einem "BewuBtseinsphdnomen", dessen Geltun-
gen nur aus subjektiver Intentionalitét heraus versteh-
bar sind. An keiner Stelle der Phdnomenaufweisung in
ihrer subjektiven Geltungsstruktur konnen daher mehr
wissenschaftliche Methodologie oder einzelwissen-
schaftliche Forschungsergebnisse anthropologischer
Art usw. in den transzendental-philosophischen Erhel-
lungsprozeB als Explikat eindringen.

Dies macht verstdndlich, warum auch Henry in seiner
radikalen Weltepoché auf die immanente Lebens-
selbstgebung zu keine wissenschaftliche Evidenz (évi-
dence) aus Natur- und Humanwissenschaften akzeptie-
ren kann, wie es besonders im ersten und fiinften Kapi-
tel sichtbar wird ("Kultur und Barbarei"; "Die Ideolo-
gien der Barbarei"). Wenn es um das absolute Leben
geht, das die Wissenschaften von ihrem Selbstverstand-
nis her verneinen, weil sie es nicht im "Ego" sehen und
gelten lassen kdnnen, dann liegt eben in dieser Vernei-
nung eine strukturale Barbarei als systemische Aus-
16schung der transzendentalen Humanitas, die das le-
bendige Erscheinen ermdglicht und im letzten selbst ist.
"Barbarei" ist demzufolge keine bloB geschichtliche
Episode mehr, weshalb Henry wohl auch nicht von
Auschwitz, Gulag oder anderen Todesarchipelen in
seinen Ausfithrungen spricht. Vielmehr ist die Barbarei
in seinen Augen eine selbstzerstérerische Erkenntnis-
verkiirzung iiber die begrenzt berechtigte BewuBtseins-
bestimmung der Objektrelation hinaus: ndmlich der
AusschluB der tieferen Bestimmung dieses "BewuBt-
seins" als subjektiver Lebensaffektion. Wissenschaft als

34

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine "theoretische Lebenspraxis" ist damit nicht an sich
in Frage gestellt, wohl aber ihr Anspruch, Wirklichkeit
alleinmaBgeblich darzustellen (ohne jedoch dabei indes
zu verkennen, daB die reine Objektreduktion des "Wis-
senschaftlichen" sich bereits vom Pathischen des sub-
jektiven "Sicherleidens" abwendet und so tendenziell
die Flucht davor in die Wege leitet).

Der Riickgriff auf die Husserlsche Lebenswelt, auch
wenn diese im Subjektiv-Relativen der sich intersubjek-
tiv korrigierenden Lebensbewdhrungen haften bleibt
(129 ff.), zeigt mithin eindeutig, daB der Barbareibegriff
als Verscharfung der Krisisdiagnose der Wissenschaft
im Husserlschen Sinn bei Henry ein zutiefst erfah-
rungsphanomenologischer Begriff bleibt. Wir vermei-
den den Begriff "Erkenntnistheorie", um die lebenspha-
nomenologische Kulturkritik sich nicht in Konstitu-
tionsproblematik oder apriorische Seinsregionalitét
bzw. Lebensformtypik festfahren zu lassen. Die "Kri-
sis"-Schrift sieht die Aufgabe der Phdnomenologie um-
fassend im Aufdecken der Abhédngigkeitsverhéltnisse
zwischen Wissenschaften, Lebenswelt und tranzenden-
tal-subjektiver Erfahrungs- oder Erlebnissphédre bzw.
"Alltaglichkeit", deren Begriff - symptomatisch fiir die
Lebensvergessenheit - von der Phdnomenologie heute
schon weitgehend bevorzugt wird.?2 Jedenfalls muB der

z Vgl. R. Welter, Der Begriff der Lebenswelt. Theorie vortheore-
tischer Erfahrungswelt, Miinchen 1986; B. Waldenfels, Lebenswelt
zwischen Allt4glichem und Unalltdglichem, in: R. Hofmann u. a.
(Hg.), Anodos. Festschrift fiir Helmut Kuhn, Weinheim 1989, 315-
324.

35

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phanomenologische Anspruch die Genesis der objekti-
vierenden Wissenschaften aus der Lebenswelt heraus
rekonstruieren, ihre Ontologie erhellen, und zwar im
Zusammenhang mit deren transzendentaler Konstitu-
tion. Aber wenn auch dieses Transzendental-Subjektive
zum vor- und auflertheoretischen Leben in der Le-
benswelt gehort, so ist es fiir Husserl in dieser naiv-le-
bensweltlichen Sinneserfahrung aber immer nur in
"anonymer" Weise tétig: Die Subjektivitdt als das ein-
malige Leben in uns, als mein Leben, ist nicht jene Ab-
solutheit, um die ich unverbriichlich in allem Tun und
Denken "weifl", weil ich - wie Henry sagt - ein in meiner
innersten identischen Lebens-, Leib- und Praxisge-
wiBheit (certitude) ein standig Affizierter bin, ohne daf3
es von dieser transzendentalen Grundaffektion jemals
irgendeine Ausnahme gébe. Dies ist die reine Le-
bensim-plosion, auf die Husserls so berechtigten Le-
bensweltanalysen des konstituierenden Ego mit seiner
Typik und Modalisierung im letzten zuriickzufiihren
sind.

Die Barbareikritik will also nicht nur, wie schon gesagt,
vereinzelte Folgeethikprobleme der Technikeindimen-
sionalitat korrigieren. Sie will auch nicht, was jetzt noch
deutlicher wird, die Entfremdung von Philosophie, Wis-
senschaft und Leben bloB lebens- oder kulturphiloso-
phisch anklagen. Vielmehr will die Barareianalyse an
den Quellpunkt zuriickfinden, wo das Leben sich selbst
sozusagen von sich selbst entfremdet, das heif}t, sich
selbst zerstort, obwohl es das Leben ist und bleibt. Der
Erkenntnisanspruch von "Barbarei" zielt mithin auf
nichts Geringeres als auf die Wesenhaftigkeit der Le-

36

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

benstotalitdt selbst in ihrer Allphdnomenalitét bis hin-
ein in die schwer zuginglichen Zerstorungsprozesse,
die im und aus dem Leben als solchem heraus sich voll-
ziehen. Metaphysisch gesprochen: Wie das Bdse aus
dem Guten hervorgeht, ohne in gnostische, pantheisti-
sche oder andere theologische Spekulationen zu ver-
fallen.

Wie Husserl an Kant einen Mangel an Radikalismus
feststellte (103 ff.), weil dessen transzendental-kategori-
ale Fragestellung die alltdgliche Lebenswelt schon als
seiend voraussetzt, so radikalisiert Henry gegeniiber
Husserl - mit der Erméglichung der Barbarei durch das
Leben selbst letztlich als "Unertréglichkeit" seiner
selbst im unaufhebbaren Pathos - die Problematik der
impressionalen "Passivitét". Nicht nur die spontan-syn-
taktischen Leistungen sind in tieferen subjektiven
Schichten "passiver Synthesen" nach Husserl fundiert,
wiahrend Kant zu hochstufig beim objektiven Wissen-
schaftsideal selbst schon ansetzte, sondern es ist gerade
diese Passivitdt des Lebens sich selbst gegeniiber, die
Henry zum Mittelpunkt seiner Auseinandersetzung mit
der sinnlichen Lebensweltbestimmung macht, in der
Energie und Kraft in "Ressentiment", wie schon Nietz-
sche es erkannte, umschlagen kdnnen, wenn sie lebens-
kulturell nicht angemessen umgesetzt oder ausge-
tauscht werden konnen: "Die Behauptung, das Leben
erfahre sich selbst, heit, dal3 es sich selbst gegeniiber
und mithin einem Grund gegeniiber passiv ist, der es
tragt [...] Es gibt folglich Raum fiir eine Meditation
oder fiir eine Anstrengung, die darauf abzielt, diesen
Grund des Seins in uns lebhafter empfinden zu kén-

37

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen."?3 Religion, Mystik, Kunst, Ethos sind in der bis-
herigen Kultur bevorzugte Beispiele fiir die hiermit an-
gesprochene und von jedem unmittelbar verspiirte "Sa-
kralitdt" des Lebens, wie eine &ltere Begrifflichkeit
diese Lebensabsolutheit nannte.

Dieses eidetische Sichiibergebensein als affektiv-pas-
sive Lebensselbstentgegennahme ist mehr als die radi-
kale Weltbetrachtung im Sinne systematischer und rei-
ner Innenschau der sich im AuBen "duBernden Subjek-
tivitdt" nach Husserl. Deshalb muf3 auch die Kritik der
Wissenschaft radikaler bei Henry sein, denn iiber die
Konfrontation mit der wissenschaftlich-objektiven
Weltbetrachtung als reinen "AuBerlichkeiten" hinaus,
denen die "reine Erfahrung" des subjektiven Welterle-
bens von Husserl entgegengehalten wird (116 ff.), steht
das Innerste dieser Erfahrung als in sich "kulturelle Le-
benspraxis" vor allem Weltbezug zur Debatte. Das
heiBt, nicht nur jede Form von Logik griindet in Lei-
stungen der Aisthesis, womit die primordiale Sphére
passiver Anschaulichkeit die Sphire der Lebenswelt
ist,24 sondern diese Passivitit impliziert in ihrem selbst-
affektiven Lebenspathos das Lebenkdnnen wie Nicht-
mehr-leben-wollen innerhalb der Flucht in die Barbarei
neuen Stils. Der lebensphdnomenologische Riickgang
auf den Grund der Passivitdt meint daher mehr als "ur-
spriingliches Erfahren" im Sinne von "vorwissenschaft-

23 Le monde moderne: un savoir sans culture. Un entretien avec
Michel Henry, in: Aurores (Februar 1987).

% Vgl. E. Husserl, Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorle-
sungs- und Forschungsmanuskripten (1918-1926) (Husserliana
XI), Den Haag: Nijhoff 1966.

38

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

licher Geltung eines faktisch-geschichtlich bestimmten
Erfahrens".2’ Es ist das Erfahren des Erleidens, das Er-
proben des Sicherleidens (le se souffrir soi-méme), vor
dem die Wissenschaft durch die Ausklammerung der
Subjektivitiat flichten will - ein Vorgang, der von
Husserl gerade nicht wirklich "lebenskulturell" inte-
griert wird, obwohl er immer von der Person in ihrem
phdnomenologischen "Tun und Leiden" oder in ihrem
"Fleisch" als "leibhaften Gegebenheiten" bzw. "Er-leb-
nissen" spricht. 26

In zeitparallelen Manuskripten?’ zur "Krisis" spricht
Husserl von der Erkenntnismdglichkeit "absoluter Hi-
storizitdt" als "innerlich verbunden verlaufender Histo-
rizitdt". Damit wire das transzendentale Ego bei Hus-
serl ebenfalls in seinem inneren Leben "geschichtlich”,
ohne faktische Geschichte zu meinen, sondern eher si-
cher eine "Historialitdt" qua Genesis des transzenden-
talen Ego, aus der alles Weltliche als Bedingtheit ausge-
schieden wire. Eine solche inneregologische Ge-
schichtlichkeit wiirde als Genesis die Henrysche histo-
riale Lebenskultivierung berithren, wenn mit dieser
Genesis mehr gemeint ist als das Werden der passiven
Synthesen, die als gegensténdliches Korrelat eben die
"Lebenswelt" in ihrer Allheit besitzen. Die zentrale

25 p. Janssen, Geschichte und Lebenswelt. Ein Beitrag zur Diskus-
sion von Husserls Spatwerk, Den Haag: Nijhoff 1970, XVII.

4 Vgl. die Nachweise bei D. Franck, Chair et corps. Sur la phé-
noménologie de Husserl, Paris: Minuit 1981.

27 Husserl-Archiv Koln K 111 8, BL. 2b; zit. S. Gehlhaar, Die friih-
positivistische und phinomenologische Revision der Kantischen
Erkenntnislehre (Anm. 21), 174.

39

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Faktualisierung jeder "Genesis" als im-plosives Ichleben
bleibt die "transzendentale Geburt", das heilt die Af-
fektion eines Selbst oder Sich (Soi) als eines Lebenden
mit seiner unmittelbaren Kultur6konomie, worin das
Absolute des Lebens als damit identisches "Leibereig-
nis" (corps-propriation) immer das "Werden" dieses Ab-
soluten in und durch unverwechselbar individuelles Be-
diirfniserwachen (éveil) bedeutet.

Solches Erwachen der lebendigsten Potentialitdten im
Sinne einer wirkeffektiven oder wirktatsachlichen "ge-
nealogischen Historialitdt" ist Kultur von ihrem lei-
sesten Begehren an bis hin zu ihren hdchsten Leistun-
gen, vom schiichternen Wollen bis hin zur umgreifen-
den Heimatlichkeit einstiger Stddte als Civitas, worin
die Menschen wohnend, das hei3t verweilend, ihre sin-
nenhafte Kosmosverbundenheit und mit-pathische Ge-
meinschaftlichkeit in Kunst, Sakralitiat und Ethos "ver-
fleischlichten". Die Wissenschaften gehorten dazu;
Barbarei durch sie heute will besagen, da3 das Zu-sich-
werden als Lebensweise, die geduldige "Pflege" (cul-
tura) als Kunst - als Kunst des Liebens, Verehrens,
Sterbens usw. - kaum mehr méglich ist.28 Was bleibt, ist
der unmittelbare Verzehr eines erwdhnten "Alles" im
Jetzt-Da, das heiBit der Ersatz durch sofort gebrauchs-

28 Nur als ein paar Hinweise fiir die ars von Lieben und Sterben,
aber auch des Wohnens usw.: A. Giinther, Lieben gestern. Notizen
zur Geschichte des Fiihlens, Miinchen 1986; N. Luhmann, Liebe
als Passion. Zur Codierung von Intimitét, Frankfurt a. M. 1982; in
Romanform zur heute abwesenden Sterbenskunst: Th. Bernhard,
Verstorung (1967), Frankfurt a. M. 1979; F. Guéry, L’idée de la
ville, Paris: P.U.F. 1984; R. Barthes, Syst¢me de la mode (1967),
Paris: Seuil 1983.

40

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verwendbare Giiter, die "Glick" ohne Anstrengung
(effort) oder Vorbereitung, Wiederholung und Nach-
ahmung verheien - um zumindest hier die nicht zu
iibersehende Dimension des "Padagogischen" in Henrys
Buch anzusprechen.

Man kann Henry bei der Lektiire vorwerfen, er habe
neben historischen Genoziden jiingsten Datums u. a.
auch die weltwirtschaftlich bedingte Barbarei des Hun-
gers vergessen oder verschwiegen, ohne auf andere
Formen wie Folter, Vertreibung und Verfolgung spre-
chen zu kommen. Sicher wird das Gewaltproblem ver-
gangener Barbarei hier und da angesprochen, aber
grundsatzlich ist bei solchem Vergleich tiefer zu sehen.
Was uns genommen wird, ist die "Erde" selbst, an der
jeder Hunger im Verbund mit unserer subjektiven
Leibfahigkeit als Arbeit gestillt werden kann, weil Leib
und Erde phdnomenologisch voneinander untrennbar
sind. Die affektiv-pathische, genealogisch-historiale
"Lebenswelt" beginnt primordial hier: in der stummen
Widerstandlichkeit der "Organe", die die Resistenz des
Bodens verleiblichen, auf dem wir gehen und den wir in
allem mittels Muskelanstrengung be-arbeiten. Dies ist
die eigentliche "Natur", wenn wir ihr wahrnehmend an-
schaulich be-gegnen. Das heiBt, sie ist bereits in uns mit
dem Grund des Lebens, der nicht ohne Bewegung
denkbar ist,?® und damit nicht ohne "Fliche" und

e Henrys "Barbarei"-Schrift konkretisiert so phdnomenologisch
seine Untersuchung: Généalogie de la psychanalyse. Le commen-
cement perdu, Paris: P.U.F. 1985, die in eine primordial-transzen-
dentale Bestimmung der "Potentialitdt” als fundamentales "Ich
kann" (Kraft, Energie, Bewegung usw.) einmiindete. Oder lektiire-

41

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Raum" in einem anderen geometrischen Sinne oder
jedenfalls nicht ohne die un-galileische "Ur-Arche
Erde", von der Husserl an den Grenzen seiner Phi-
nomenologie zu sprechen versucht: "Relativ ist eine
Bewegung notwendig, die erfahren ist in bezug auf
einen als ruhend erfahrenen 'Bodenkorper’, mit dem
mein korperlicher Leib eins ist [...] Fiir uns alle ist aber
die Erde Boden und nicht im vollen Sinne Korper [...]
Aber jedes Volk und seine Historialitét [...] ist selbst
beheimatet letztlich natiirlich auf der ’Erde’, und alle
Entwicklungen, alle relativen Historien haben insofern
eine einzige Urhistorie, deren Episoden sie sind."

Vielleicht wird hier einsichtig, was in der Auseinan-
dersetzung um die "Barbarei" mit Henrys Buch sich
jetzt noch deutlicher abzeichnet als in seinen fritheren
Hauptwerken wie "L’essence de la manifestation" von
1963 und "Marx" von 1976 als Phédnomenologie der
Realitit und Okonomie in Riickbindung an die "leben-
dige Arbeit" oder "subjektive Praxis" (vgl. dazu entspre-
chend das folgende Kapitel fiinf iiber "Die Ideologien

kritisch gesehen: Husserl wird durch eine lebensphdnomenologi-
sche Auslegung von Maine de Biran und Marx weitergefiihrt.

30 Grundlegende Untersuchungen zum phdnomenologischen Ur-
sprung der Raumlichkeit der Natur (Mai 1934), in: M. Farber
(Hg.), Philosophical Essays. In Memory of Edmund Husserl, New
York: Greenwood 21968, 307-325, hier 311, 315 u. 319. M. Henry
kannte diesen Text durch die franzosische Ubersetzung von
D. Franck, Arche-Originaire Terre ne se meut pas, in: Philosophie
1 (1984) 3-21 (vgl. folg. Kap. 1, Anm. 3: Kultur und Barbarei). Als
weiterfilhrendes Hauptwerk fiir diese Diskussion vgl. B. Rang,
Husserls Phinomenologie materieller Natur, Frankfurt a. M. 1990.
Aus der zu diesem Thema breit gestreuten Literatur z. B.: L. Hon-
nefelder (Hg.), Natur als Gegenstand der Wissenschaften, Frei-
burg/Miinchen 1991.

42

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Barbarei"). Die "Barbarei"-Schrift ist positiv gewen-
det das Vertiefen einer Phdnomenologie, die noch auf-
merksamer fiir den Sachverhalt geworden ist, da3 der
Lebens-Grund (le Fond de la Vie) und die "Erdein-
verleiblichung" als "Leibereignis" (copropriation/corps-
propriation) in der Affektivitdit zusammengehoren. Es
muB nicht dialektisch oder meta-physisch aus der Im-
manenz in die Transzendenz hinausgefunden werden,
was Waldenfels®! an Henry als Nachweis einforderte,
sondern je tiefer man die "Subjektivitét" in lebenspha-
nomenologischem Sinne verfolgt - umso iiberraschen-
der lassen sich auch die Grundprobleme der Phdanome-
nologie aus ihr allein heraus 16sen.32 Wir haben es un-
ternommen, fiir die Leib/Erde/Lebens-Selbstaffektion
einige Hinweise zu geben, die der Technikkritik als
Barbareianalyse einen ganz neuen phénomenologi-
schen Ort zuweisen, namlich die "verfleischlichte" Erde,
von der uns kein "Fortschritt" trennen kann, ohne den
Tod in all seinen Dimensionen heraufzubeschworen,

8 Phénomenologie in Frankreich (Anm. 1), 353 f.

32 Diese Auffassung skizziert programmatisch mit Kritik an Hus-
serl und Heidegger Henrys Beitrag: Philosophie et subjectivité, in:
Encyclopédie Philosophique Universelle I: L'Univers philoso-
phique (hg. von A. Jacob), Paris: P.U.F. 1989, 45-56. Methodisch
weiter ausgebaut in Henrys Werk: Phénoménologie matérielle,
Paris: P.U.F. 1990, woraus zwei Hauptkapitel in der Ubersetzung
"Radikale Lebensphdnomenologie” (Anm. 1) wiedergegeben sind:
"Die phanomenologische Methode" und "Reflexionen iiber die "V.
Cartesianische Meditation’ Husserls", das heif8t iiber die Fremd-
erfahrung und pathische Inter-subjektivitit. In bezug auf das
Leib/Technik-Problem vgl. auch R. Kiihn, Zur Phinomenologie
der Technikentwicklung, in: Philosophia naturalis 2 (1991) 257-
266.

43

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das heiBt gleichzeitig die versuchte Trennung vom
Grund des Lebens. So ist in Henrys Philosophie das
Absolute mit dem Allerkonkretesten verbunden, ohne
je in einen Begriff oder in eine Vorstellung eingeldst
werden zu konnen. Ahnliches lieBe sich von Henrys
Ausfithrungen zur Medienkommunikation sagen (vgl.
folgendes Kapitel sechs: "Die Praktiken der Barbarei").
Diese Analyse ist wesenhaft ein Verstdndnis von Spra-
che und Wort (parole) aus dem Leben heraus, und nicht
mehr nur als welthaftes Sagen, Mitteilen und "Lichten"
in einem je von der "Aktualitdt" her bestimmten "Wahr-

heitshorizont".33

4. Leben als "Gegenstand" der Kulturphilosophie?

"Kulturstiftung” bleibt bei Husserl nach dem bisher
Ausgefiihrten doppeldeutig. Einerseits ist die phédno-
menologische Aufweisung oder Wissenschaft von der
Lebenswelt Kulturstiftung des transzendentalen Ego,
andererseits ist die objektivierende Wissenschaft selbst
eine solche Kulturleistung innerhalb der - ideativ ab-
strahierten - Lebenswelt.34 So ist grundlegend zu fra-

33 Zu dieser Wortphinomenologie, besonders in Abhebung zu
Heidegger, vgl. M. Henry, Parole et religion: La Parole de Dieu
(Anm. 12), 131 ff.

i Vgl. dazu auch M. Henrys zeitlich parallelen Beitrag zu "La
Barbarie" iiber "Descartes et la question de la technique”, in: N.
Grimaldi/J.-L. Marion (Hg.), Le Discours et sa méthode. Colloque
pour le 350¢ Anniversaire du Discours de la Méthode, Paris: P.U.F.
1988, 285-301. Er stiitzt unsere Interpretation der "Barbarei”
insofern, als dieser phdnomenologischen Analyse zur Einheit von
Ethik/Téchne im primordialen Konnenspathos des erdeinverleib-

44

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, wie sich "leistendes Leben" einmal naiv und sodann
objektivierend zu sich und in sich selbst verhélt. Es
kommt hinzu, daB Husserl die Lebenswelt als eine aller
Wissenschaftlichkeit vorausliegende "Vorgegebenheit"
betrachtet (123). Selbst dann, wenn die ph&nomenolo-
gische Wissenschaftlichkeit eine andere als die "Galilei-
sche" ist, miiBte diese Vorgegebenheit der Lebenswelt
den transzendental-wissenschaftlichen Rahmen spren-
gen, da sie "Welt" in Vorgéngigkeit zur Subjektivitit
wire - was einen hochsten Widerspruch zu Husserls
Ansatz selbst darstellen wiirde.3

Nach Henrys "Barbarei"-Analyse 148t sich folglich nicht
mehr undifferenziert von Wissenschaft als Kulturstif-
tung oder -leistung sprechen, weil Wissenschaft als
"neue Barbarei" vom Leben getrennt ist und doch zu-
gleich "Werk" der Subjektivitat bleibt. Das heiBt, der
Husserlsche Gegensatz Lebenswelt/Wissenschaft bei
weiterhin begriindender Subjektivitit fiir beide Berei-
che ist nur auf der Wesensebene einer phdnomenolo-
gisch-eidetischen Analyse des immanenten Lebens
selbst einlGsbar, das nur sich selbst kennt und zunéchst
keinerlei Welt in irgendeinem konstituierten Sinne, da

lichenden Bediirfnisses jede Polemik fehlt, die der Buchveroffent-
lichung nicht abgesprochen werden kann. Vgl. zu dieser moglichen
phénomenologischen Zusammenschau von Lebensgrund und Na-
tur (Fond/Nature) auch Y. Yamagata, Une autre lecture de
L'essence de la manifestation: Immanence, Présent vivant et alté-
rité, in: Les Etudes philosophiques 2 (1991) 173-191, hier bes.
184 ff.

3 Vgl. dariiber weiterhin den Beitrag: R. Kiihn, Die Lebensreali-
tdt nach Husserl und ihre Problematik, in: Prima Philosophia 3
(1992) 303-314.

45

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Konstitution bereits wieder "Leben" voraussetzen
wiirde. Anders gesagt ist das Leben primordial nicht
nur eine Erfahrung der Welt oder des Universums, auf
die unsere Sinne uns hin 6ffnen, sondern es ist zunichst
Selbsterfahrung in einem ganz einmaligen Sinne, ndm-
lich nichtekstatische "Selbsterprobung” mit der "Pra-
senz" eines Grundes, der das Leben zu jedem Augen-
blick "leben" 14Bt, weil es sich nicht selbst geschaffen
oder gesetzt hat.

Diese Grundintuition Henrys, da8 phdnomenologisch
eine Realitdt des Lebens dort faBbar ist, wo Welteroft-
nung und -phdnomene sich noch nicht zeigen, 1d8t dann
Leben in dem Sinne als "Gegenstand" einer neu ver-
standenen "Kulturphilosophie" zuriick, als das Leben
fiir diese eine "Art" Ur-Macht (puissance primitive) ist,
die stidndig von einer affektiven Modalitdt zur anderen
"tiberschwingt". Insoweit das Leben sich darin je als ein
"Mehr" erlebt, weil es so den Grund seines "Seins" ent-
deckt, kommt ihm das "Gliick (bonheur) nicht von den
Dingen, nicht vom Auflen her zu, sondern es kann nur
von der Selbstverdnderung des Lebens kommen, des-
sen Weg anzunehmen ist". Und genau diese Haltung ist
keine bloB existenzielle oder gar existenzialistische Atti-
tude oder Antwort auf den "Seins"- oder "Freiheitsruf"
im Zuge des Sichverstehens nach Heidegger oder
Sartre beispielsweise, sondern die Kultur selbst: "Die
Kultur ist nichts anderes als die Gesamtheit der Wege,
die dem Menschen im Bereich der Kunst, der intellek-
tuellen, moralischen und geistig-spirituellen Téatigkeit
(activité spirituelle) eréffnet sind, um der inneren Anfor-
derung des Lebens in sich Zufriedenheit zu verschaf-

46

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen." Dieses weitere Zitat aus einem Interview Henrysz’6
bestatigt in aller gewiinschten Klarheit und Kiirze die
Bestimmung des "Kulturgegenstandes” in lebensphéno-
menologischer Sicht, wie wir ihn darzustellen ver-
suchten. Ist Kultur nicht zuerst die transzendental-sub-
jektive Erstellung einer naiv-selbstverstindlichen Le-
benswelt als BewuBtseinskorrelat wie bei Husserl, son-
dern eben innerlich-pathischer Verdnderungsprozef3,
Wandel oder Ubergang (passage) der affektiven Imma-
nenz bzw. "Monade", dann bleibt abschlieBend zu fra-
gen, ob Henry mit der Barbareifeststellung als Flucht
und Selbstzerstorung, weil jener innerlebendige Modifi-
kationsprozef nicht mehr ohne gewaltidhnliche Verzer-
rungen stattfinden kann, seinen Kritikern mit anderen
kulturphilosophischen oder -soziologischen Hintergriin-
den standhalten kann.

In dieser Einleitung kénnen dazu nur einige exemplari-
sche Hinweise aus der Debatte um "La Barbarie" in
Frankreich aufgegriffen werden. Schon dabei werden
kulturphilosophische Vorentscheidungen formaler, ma-
terialer und systematischer Art mit axiologischen, epi-
stemologischen und phdnomenologischen Implikatio-
nen deutlich. Geachtet werden soll in diesem kritischen
Blick auf Henrys Thesen insbesondere auf den Bezug

% Le monde moderne: un savoir sans culture (Anm. 23). Zur
Auseinandersetzung mit der Heideggerschen Interpretation des
"Seinsanrufs" durch J.-L. Marion, der gerade fiir einen "Ruf" an das
"Ich" vor allem "Dasein" pladiert, was fiir Henry nur im Sinne der
Lebensaffektion denkbar ist, vgl. seinen Beitrag: Quatre principes
de la phénoménologie, in: Revue de Métaphysique et de Morale 1
(1991) 3-26, hier bes. 18 ff. (Themenheft: A propos de "Réduction
et donation" de Jean-Luc Marion).

47

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur/Leben, weil gerade auch die einfluBreiche "Kul-
turphilosophie” der 20er Jahre in Deutschland damit
gearbeitet hat, bevor diese Disziplin sich jetzt mehr kul-
tursoziologischen Betrachtungen zuwendet.3” Ausfiihr-
liche Vergleiche zu diesem Thema kénnten nur in einer
langeren Studie durchgefiihrt werden, wozu auch die
von Henry gelegentlich angefiihrten Geschichts- und
Gesellschaftsdenker Joseph de Maistre und Gabriel de
Tarde aufgegriffen werden miiten, auch wenn nicht
von einem EinfluB3 ihres Werkes auf Henry gesprochen
werden kann. Seine Hauptreferenzen bleiben nédmlich
Descartes, Maine de Biran, Kant, Marx, Husser] und
Heidegger, wozu in einer besonderen Weise Meister
Eckhart als "mystischer" Ausdruck radikaler Phdnome-
nologie tritt sowie in spdteren Schriften Nietzsche,
Schopenhauer, Freud und Kandinsky, und zwar zur
Uberpriifung der These vom "Lebensverlust' in der
abendldndischen Metaphysik bzw. als Bestétigung
fir eine notwendige Besinnung auf die unmittelbar
dsthetisch sich modalisierende Lebensimmanenz. Die-
se genannten Autoren stehen ohne Zweifel selbst di-

37 Vgl. exemplarisch R. C. Eucken, Grundlagen einer neuen Le-
bensanschauung, Leipzig 1907; dazu ausfiihrlicher (als Anm. 14):
W. Perpeet, Kultur, Kulturphilosophie, in: Archiv fiir Begriffsge-
schichte 20 (1976) 42-99. Fiir die gegenwdértige Diskussion
(Mannheim, Elias, Bourdieu, Foucault, Lyotard, Garfinkel, Goff-
mann u. a.), mit einem Kapitel iiber "Wir spiten Barbaren”, die
Untersuchung W. Englers, Selbstbilder. Das reflexive Projekt der
Wissenssoziologie, Berlin 1992, worin unsere eigene Kultur "eth-
nologisch” wahrgenommen werden soll, das heiBt mit einem "on-
tologischen Blick" auf die "Grenzen des Denkbaren" eigener Ver-
haltens- und Denkweisen.

48

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rekt fiir eine substantielle Erfiillung dessen, was
"Kulturleistung" genannt werden kann, so dafl die
Beschiftigung mit ihren Aussagen von vornherein
iiber die engen Grenzen "kulturphilosophischer" Kate-
gorisierung im fachwissenschaftlichen Sinne hinaus-
fiihrt.

Mithin bleibt zu priifen, ob und wie Kritik an der
lebensphdnomenologischen Auffassung - sowie mit
dieser Kritik verbundene Kulturinterpretationen -
ihrerseits "Leben" thematisieren, ohne welches we-
der Kultur noch Barbarei denkbar sind. Bleibt Leben
als "Gegenstand" der Kulturanalyse eine weitgehend
unbefragte Prdmisse, und wird es vielleicht durch
rein empirische Kulturverkiirzung in seinem wesenhaf-
ten Selbsterscheinen verkannt, so daB Kultur dann
nur ein "geschichtliches" Faktum ausmacht, dessen
hermeneutisches "Verstehen" dem registrierten Wech-
sel und Formenwandel aller geschichtlichen "Ereig-
nisse" unterliegt? Die Henrysche These diirfte fiir die
weiterfilhrende  ph&nomenologische Vergleichsmog-
lichkeit jedenfalls jetzt offen zutage liegen. Es gibt eine
"transzendentale Geburt", die als pathisch-kulturelle
Generativitdt die "Zeugung" einer = monadischen
Ipseitdt bedeutet, deren Wesen die affektiv-lebendige
Historialitdt unseres "Werdens" im Sinne eines co(n)-
naitre in und durch die von uns nicht geschaffene
Absolutheit des Lebens beinhaltet. Mit deskriptiven
Ausfithrungen zur "Lebensspanne” Geburt/Tod, und sei
es in existenzialer Hermeneutik, ist diese radikal-pha-
nomenologische Kulturanalyse eines "Geboren-wer-
dens" im Leben ebensowenig schon beantwortet wie

49

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durch die Verhéltnisbeschreibung von Individuum/Gat-
tung,38

Fir die inhaltliche Auseinandersetzung mit Henrys
Barbareidiagnose fiir heute bleiben noch die Aspekte
Selbstabdankung, Bediirfnisersatz und Todesdiffusion
anzusprechen. Wenn der unauflosbare Konnex Lebens-
grund/Lebensaffektion als meine "Ich- oder BewufBt-
seinswerdung" das Kulturssein selbst im Sinne der Af-
fektionsmodalisierung bestimmt, dann gilt fiir die Kul-
turkritik als Barbarei, daB die todliche Spitze der Bar-
barisierung neuen Stils dann erreicht ist, falls "die Ab-
dankung von der personlichen Existenz", das heit von
der inneren Lebensannahme, vollzogen wird und dieser
Verzicht sich gesellschaftlich tiberall institutionalisiert.
In der totalgegenwiértigen medien- und audiovisuellen
Kommunikation (Fern-sehen) wire dieser Zustand in-
sofern eingetreten, als der "mentale BewuBtseinsgehalt
nicht mehr vom [Individuum] hervorgebracht ist, son-
dern durch eine Maschine". Dieser "Entfremdungspro-
zeB" ist deshalb allen bisherigen Epochen gegeniiber
anders, da selbst die bisher briichigsten Kulturen dem
einzelnen erlaubten, dem "Ursprung des von ihm Emp-
fundenen und Gedachten sehr viel nidher zu sein, als

8 Vgl. zu diesem ph4dnomenologischen Grundproblem von Zeu-
gung/Geburt im und durch das Leben M. Henry, Parole et religion:
La Parole de Dieu (Anm. 12), 135 ff.; Phénoménologie de la nais-
sance (Anm. ebd.); M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen ”1967,
233, 373 ff. (§ 45, 72); H. Arendt, Vita activa oder Vom tétigen
Leben, Miinchen/Ziirich 1987, 15 ff.; D. Franck, L’étre et le vivant,
in: Philosophie 16 (1987) 73-92; F.-D. Sebbah, Eveil et naissance.
Quelques remarques a partir d’ E. Lévinas et de M. Henry, in:
Alter 1 (1993) 209-235.

50

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dies beim modernen Menschen der Fall ist". Ihm liefern
in der Tat die medialen Bilder und Informationen zu
bald jedem Augenblick nur "kiinstliche Begehren und
Wiinsche" mit "imagindrer Bediirfnisstillung", so da8
aus dem ‘"grauenhaften Kreislauf' einer technisch
vermittelten Bediirfnisbefriedigung und ihrem so-
fortigen Umschlagen in erneute Unzufriedenheit kein
Weg mehr herausfiihrt, weil die eigenen Le-
benspotentialititen tendenziell wie systemlogisch un-
genutzt bleiben. Kultur ist nicht mehr Vollzug tran-
szendental-subjektiven Lebens als "immanenter Praxis"
im Tun wie Denken; sie ist sozusagen eine Existenz per
procura: die Bevollméchtigungen zu "leben" liegen in
fremder Hand.

Wenn Selbstabdankung und Kulturtod so Hand in
Hand gehen, verbleibt dann noch Hoffnung? Henry
deutet eine Moglichkeit in der radikal gewiinschten
Umkehr des existierenden Zustands selbst an. Die
kiinstliche wie inkohdrente Existenzweise "medialer
Aktualitdt" muB jedem "unertréglich" werden, weil be-
sonders in Schulen und Universitdten die Kultur wieder
an ihrem "Anfang" neu gesehen und weitergegeben
wird:39 als Einweisung, Nachahmung, Intropathie oder
Mit-Pathos in die "Werte" der Kunst und des intellektu-
ell-spirituellen Lebens, wie es auch sein Kapitel sieben
iber "Die Zerstorung der Universitdt" durchblicken
1aBt. Die gesellschaftlich-kulturelle Aufl6sung dieser

¥ Vgl. Un entretien avec Michel Henry (Anm. 23). Vgl. auch M.
Henry, Ce que la science ne sait pas, in: La Recherche 208 (Mérz
1989) 22-26.

51

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Universitas wire somit nicht eine zeitgeschichtliche
Randepisode, die Henry als Philosophielehrer in
Montpellier direkt miterlebt hat, sondern sie erfordert
ausdriickliche philosophische Neubesinnung dariiber,
was jegliche Kultur in ihrem initiatorischen Wesen auch
immer darstellt, ndmlich "Pddagogik" und damit Erste
Philosophie als teilhabende "Einfiihrung" in die Le-
bensgewiBheiten, die zu den alltéglichsten wie groten
Entdeckungen der Menschheit fiihrten.

Sind diese gegen die Todesbedrohung durch eine iiber-
maéchtige Naturumwelt erfunden worden, wie géngige
Kulturanthropologien, -ethnologien und -soziologien
lauten,0 dann steht heute eine ganz neue Todes-
bedrohung an, daB heilt der nicht mehr wahrgenom-
mene oder noch nicht eingestandene "Mord" an uns
selbst, um scheinbar den &uleren Tod seitens Hunger,
Katastrophen, Krankheit usw. zu tiberwinden, worauf
sich Wissenschaft und Technik zu ihrer historisch-ge-
sellschaftlichen Legitimierung u. a. berufen. Anstatt
dem lebendigen Leben die Antwort auf den "Tod" zu
lassen, den es in sich nicht kennt - und mithin auch
nicht irgendein "Nichts", weil das Leben allein als das
sich je selbstaffizierende existiert, wollen wir in der

40 Vgl. z. B. als extreme These alleinigen "Todesaustausches" in al-
len gesellschaftlich-kulturellen  Tatigkeiten: J. Baudrillard,
L’échange symbolique de la mort, Paris: Gallimard 1976; so-
dann im Zusammenhang mit dem Menschen als "Méngelwesen"
A. Gehlen, Anthropologische Forschung, Reinbek 1961, 17 f,,
48 f.; B. Malinowski, Eine wissenschaftliche Theorie der Kultur,
Frankfurt a. M. 1975, 391, 51 £, 75 ff., 110 ff.

52

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moderne in gewisser Weise den Tod mit dem Tod aus-
treiben.4!

5. Erotik, Epistemologie
oder Humanismus als "Kulturheil"?

In dieser von Henry denunzierten Todesprésenz, die
sich vor allem mit Berufung auf abstrakt-allgemeine
"Rationalitdt" oder "Objektivitdt" iiberall im techni-
schen Kulturkreis einfrit, wurde natiirlich von der Kri-
tik der massivste Angriff auf bestehende Denkgewohn-
heiten als Hinnahmeresignation des Unvermeidlichen

4 Vgl. M. Henry, Sur la crise du marxisme: La mort 3 deux

visages, in: Les Etudes philosophiques 1 (1992) 3-20, was ausfiihr-
licher in seinem politisch-gesellschaftskritischen Werk: Du com-
munisme au capitalisme. Théorie d’une catastrophe, Paris: Jacob
1990, dargestellt ist. - Auch in seinem Romanschaffen, das hier
nicht weiter beriicksichtigt wurde, ist dieses Todesthema kryptisch
oder explizit immer prédsent, wodurch sich ein weiterfithrender
Vergleich mit dem starken Todesmotiv in der modernen Philoso-
phie und Literatur ergeben konnte: vgl. fiir eine Ubersicht E. u. B.
Blattmann (Hg.), Reinhold Schneider. Ich, Tod, Gott, Frankfurt a.
M.-Bern-New York 1985, bes. 15 ff. Festzuhalten ist allerdings,
daB M. Henry ein Philosoph des Lebens ist und gegen die syste-
misch todlichen Bedrohungen auftritt, anstatt den "Tod" zu mysti-
fizieren. Vgl. daher den angemessenen Titel: G. Dufour-Kowalska,
Michel Henry un philosophe de la vie et de la praxis, Paris: Vrin
1980. Allerdings kann erwartet werden, daB die Lebensphidnome-
nologie, wenn sie die transzendentale Geburt jetzt thematisiert,
sich auch der Frage Sterben/Tod zuzuwenden haben wird, ohne
daraus ein "Existenzial" machen zu konnen. Erste kritische Hin-
weise finden sich bei J.-L. Chrétien, La vie sauve, in: Les Etudes
philosophiques 1 (1988) 38-49, hier bes. 27, 42 f,, der in Henrys
Denken einen Abweis des Endlichkeitsgedankens sieht. Vgl. auch
analog M. Haar, Michel Henry entre phénoménologie et métaphy-
sique (Anm. 11), 52 f.

53

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesehen. In Frage gestellt wird durchweg nicht, da83
"unsere Welt eine dsthetische und pathische [...] ist, das
heiBt aus Empfindungen und Emotionen besteht", son-
dern daB alle Auswege, der neuen Barbarei zu entflie-
hen, verstellt seien. In diesem Bild einer "untergehen-
den Kultur", die nur noch aus "Gegenkultur" bestehe,
herrsche "fiir immer ein mit Entsetzen festgestellter
Tod". In dieser verzweifelten KulturverschlieBung habe
Henrys Philosophie eines vergessen, da nédmlich "das
Leben in der Dimension der sexuellen Unter-
schiedlichkeit zu denken" sei. Woraus sich der Schluf}
ergibt: "Wenn es noch eine geringe Chance gibt, daf3
Leben und Kultur der Vernichtung entgehen, dann be-
ruht diese moglicherweise [...] im Ereignis des Weibli-
chen."42

Auch wenn gegenwirtig mit dem "feministischen" Ele-
ment zu vorschnell als neuem Erkdrungsmuster mit
noch ungenutzten Hoffnungen gearbeitet wird, so ist
nicht zu verkennen, wie J. Greisch?? insbesondere an
Heidegger zeigen konnte, da8 die Geschlechtsdifferenz
daseinsanalytisch nicht ins Gewicht fallt bzw. sekundar
ist, weil die "Vermannigfaltigung" oder "wesenhaft ge-

2 R.P. Droit, La barbarie des temps modernes, in: Le Monde
(19. Januar 1987). Bekanntlich vertritt E. Lévinas besonders stark
diese These in seinem ersten Hauptwerk Totalité et Infini. Essai
sur I'extériorité, Den Haag: Nijhoff 41974, 232 ff. (dt. Ubers.: To-
talitit und Endlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit, Frei-
burg/Miinchen 1993).

43 Vgl. Das Leibphdnomen: ein Versdumnis von Sein und Zeit, in:
P. J. M. van Tongeren u. a. (Hg.), Eros und Eris, Dordrecht: Klu-
wer 1992, 243-262, hier 252 f. mit anschlieBenden Heideggerzita-
ten aus: Metaphysische Anfangsgriinde der Lognk im Ausgang von
Leibniz (Gesamtausgabe 26), Frankfurt a. M. 41990, 172-175.

54

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

worfene Zerstreuung des Mitseins" nicht von der "je
faktischen Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit" her ver-
standen wird, sondern "in jedem Dasein selbst liegt".
Die Leiblichkeit sei nach Heidegger hochstens "Organi-
sationsfaktor" der ermdglichten inneren Vermannigfal-
tigung, auch wenn diese Mannigfaltigkeit des Daseins
von ihm mit der zum Sein selbst gehérenden Mannig-
faltigkeit in Zusammenhang gebracht wird. Das heiBt,
die Geschlechtsdifferenz als Leiblichkeit riickt zwar
kurz in die Ndhe der ontologischen Differenz, zumal
der Zerstreuung auch ein "transzendentaler" Charakter
zukommen soll, wird dann aber letztlich doch nur fiir
das Dréangen "des Mitseins eines faktischen Daseins ge-
rade in diese bestimmte faktische Richtung" in An-
spruch genommen.

Diese ohne Zweifel sehr summarischen onto-phdnome-
nologischen Hinweise zur sicher kulturanthropologisch
fundamentalen Differenz von Mann und Frau kénnen
hier nur zu der Uberlegung fiihren, daB mit einer
bloBen Beschworung des Weiblichen das Kulturpro-
blem nicht geldst ist. Denn wenn die Wesensverbindung
Leben/Kultur auch die Geschlechtsdifferenz nicht
ignorieren kann, so griindet jedes Weibliche, wie immer
auch seine typischen Merkmale verstanden werden,
doch seinerseits wiederum bereits im Leben, da keine
Weiblichkeit ohne Lebendigkeit denkbar ist. Henry teilt
daher mit Marx* die praxiologisch-erotische Indivi-

4 vgl. z. B. Deutsche Ideologie (Marx-Engels Werke 3), Berlin
1969, 280 f., 541 f.; dazu M. Henry, Marx I: Une philosophie de la
réalit¢ (Anm. 38), 182 f. Fir einen ErschlieBungsversuch des
menschlichen Lebens ganz von der Erotik her vgl. G. Bataille, Der

55

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dualisierung des beginnenden Kulturprozesses durch
die erste aller gesellschaftlichen Teilungen als Mann
und Frauy, aber in dem Sinne, da8 zu fragen bleibt, wie
sich das transzendental-affektive Leben zu dem ero-
tisch-zeugungsbestimmten Leib mit seiner je spezifisch
organischen Genitalitdt u. a. verhilt. Die Aussagen
dariiber im fiinften Kapitel "Die Ideologien der Bar-
barei" lassen die Behauptung zu, daf das erotische Be-
dirfnis unmittelbar zur immanent kulturellen Ur-
sprungsleiblichkeit zdhlt und keine allgemeine Entitét
ist, wihrend die "unverstindlich sexuelle Charakteri-
stik" in "ihrer fremdartigen Gestaltung" jedoch dem
"Objektiven" angehdrt, das sich als "Natursein" zeigt.
Ohne damit die These von Platons Mythos hinsichtlich
eines androgynen Urwesens aus dem "Symposion"
(189d ff.) zu reaktualisieren, ist auch das Weibliche nur
als Pathos zu verstehen, namlich als seine affektiv-indi-
viduelle Weise, in die Angst und Freude der Abgriin-
digkeit der Lebens-Leiblichkeit einzutauchen.

Wenn die Lebensselbsterscheinung nicht von der Fakti-
zitdtsfeststellung her gelost werden kann, weil das Le-
ben dabei transzendental eben immer schon vorausge-
setzt ist, dann ist die "Erotik" - wie Henry sein ganzes
Werk hindurch betont® - in ihrer reinen Potentialitit

heilige Eros (1957), Neuwied/Berlin 1963; i. S. philosophischer
Anthropologie: A. Jeanniere, Anthropologie sexuelle, Paris:
Aubier-Montaigne 1964.

4 Am eindringlichsten wohl in seinem Roman: L’amour les yeux
fermés, Paris: Gallimard 1976, der bereits auch den Untergang von
Kultur und Zivilisation thematisiert. Eine Verbindung mit Henrys
Leibtheorie bliebe auszuarbeiten, wie sie besonders dicht sein

56

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als eine bestimmte Tonalitdt in sich schon "kulturstif-
tend" - und nicht erst in ihrer duBeren Manifestation.
Damit ist die Frage der Geschlechtsdifferenz sicher
noch unbefriedigend beantwortet, ob sie ndmlich als
"Gegensatz" Grund der Erotik ist oder umgekehrt.
Aber "Kulturheil" vom Weiblichen her zu erwarten,
wird spitestens in dem Augenblick zu illusionérer
Hoffnung, wo die erotische Liebe ihrerseits in ihrer
subjektiv-phdnomenologischen "Materialitdt" medialen
Substituten mit deren imagindr-repréisentierenden
Lustgewinnungsobjektivierungen verféllt und unauf-
hebbar personal gelebte Liebeskunst wie -kultur zu zer-
setzen droht.

DafB3 "Heil" nur aus dem immanenten Wesen des Le-
bens selbst erwachsen kann, nicht aber aus einer seiner
isoliert betrachteten biologischen, kulturspezifischen
oder gesellschaftlichen Gestaltungen, die absolut als
das Leben gesetzt werden, offenbart auch der Vorwurf,
die Lebensphdnomenologie - wie die kontinentale Pha-
nomenologie iberhaupt - verkenne die "historisch"
mafBgeblich gewordene "Weggabelung" von Wissen-
schaft und literarischer Kultur.*6 Anstatt philosophi-

Schopenhauerkapitel in "Généalogie de la psychanalyse” (Anm.
29), 168 ff. enthélt.

4% g Auroux, Barbarie et philosophie, Paris: P.U.F. 1990, 10 ff.
iber M. Henry. Dem 148t sich der Vorwurf von J. Julliard zur Seite
stellen, in der Technikabweisung komme nur das grundsétzliche
Unvermoégen der "heutigen franzdsischen Philosophie” zum Aus-
druck, die nach einigem Nonkonformismus zum veralteten "litera-
rischen Humanismus" - wie eben bei M. Henry - zuriickkehre; vgl.
Miseére de la philosophie: La nouvelle barbarie de M. Henry, in: Le
Nouvel Observateur (13.-19. Februar 1987) 98 f. Zur Gegeniiber-
stellung mit anderen Kulturkritiken in Frankreich vgl. auch J.-M.

57

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Reflexion und wissenschaftliche Kultur wie einst
Descartes, Spinoza oder Leibniz bzw. in der Gegenwart
wie Russell, Carnap und Quine miteinander zu verbin-
den, erweise sich im Grenzfall durch Analysen wie
diejenigen Henrys die Unkenntnis mathematischer,
physikalischer oder technischer ProblemlGsungen als
Zeichen "wahrer Kultur": Namen wie Hesse und Sartre
sollen gelédufig sein; die Sinusberechnung eines Winkels
im Quadrat muf3 man hingegen nicht unbedingt ausfiih-
ren konnen. Schuld an solcher Ignoranz des Wissen-
schaftlichen sei eben die aus Husserl hervorgegangene
Phianomenologie als solche, weil sie ihre eigene Konsi-
stenz aus der "Negation der Welt" in der Epoché ge-
winne und so in "das Lager der Gegenwissenschaft" ab-
wandere.*’ Der Epistemologe und Enzyklopédienfor-
scher S. Auroux sieht folglich im transzendentalen Fun-
damentalismus der Phdnomenologie die Hauptursache
fiir ihre Blindheit gegeniiber der Tatsache, daB die "wis-
senschaftliche Kultur" die "Grundkultur unserer Zeit"
geworden sei.

Es wird dabei anerkannt, daf3 in der Tat - wie Henrys
Lebensphédnomenologie dies besonders deutlich doku-
mentiert - das Verstdndnis des Lebens und der Sinn-
lichkeit den Kernpunkt der Auseinandersetzung be-

Domenach, En marge de quatre livres [ A. Finkielkraut, M. Henry,
B. Lussato, G. Messadier], in: Krisis 1 (1988) 33-39.

47 In erstaunlich paralleler Weise kritisierte innerphdnomenolo-
gisch D. Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménologie
frangaise, Paris: Eclat 1991 das Abdriften in die "Theologie", weil
das Aufsuchen horizontlos "absoluter Phdnomene" nicht mehr
transzendental-empirisch abgesichert sei (iiber M. Henry vgl. ebd.
57-73: Les surprises de 'immanence).

58

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

treffs Wissenschaft und Kultur ausmacht. Gerade die
Phénomenologie erreiche aber durch ihre Epoché nie-
mals etwas anderes als "kulturelle Gehalte", und zwar
allein schon aufgrund des Sachverhalts, daB3 die angeb-
lichen "Sachen selbst" in einer bestimmten Sprache
ausgedriickt werden miissen. Und die Griinde fiir die-
sen Zusammenhang von Erscheinen und bestimmten
Erkenntnis- wie AuBerungsformen kénnten nur von der
Geschichte beantwortet werden.*® Das heit, der Be-
zug des Menschen zur Welt ist mit einer urspriinglichen
"Ausstattung" versehen, die das Menschsein als solches
definiert. Henry verfalle daher in einen "archaischen
Dualismus", wenn er zwischen dieser intellektuellen

8 DaB Husserl fiir die "reine Schau” und "vorurteilsfreie Be-
schreibung” sich selbst immer mehr der konstruktiven Elemente
dabei bewuBt geworden ist, wird in der phdnomenologischen Dis-
kussion klar gesehen, so daB entsprechende Kritik von auBien ge-
gen ein verkiirztes Phinomenologieverstédndnis polemisiert; vgl. E.
W. Orth, Beschreibung in der Phinomenologie E. Husserls, in:
ders. (Hg.), Perspektiven und Probleme der Husserlschen Phé-
nomenologie (Anm. 10), 8-45, hier 30 ff. Vor allem nach Derridas
Kritik wéchst nicht nur die Einsicht, daB Retention und Zeichen
(Schrift) aneinander gebunden sind, sondern geschichtlicher An-
fang stets kontingente Umsté4nde beinhaltet, so daB die von Hus-
serl diagnostizierte Krise der Wissenschaften die transzendentale
Phénomenologie als Rekonstruktion anschaulicher Lebenswelt
selbst beriihrt; vgl. R. Bernet, Differenz und Anwesenheit. Derri-
das und Husserls Phdnomenologie der Sprache, der Zeit, der Ge-
schichte, der wissenschaftlichen Rationalitét, in: E. W. Orth (Hg.),
Studien zur neueren franzodsischen Phdnomenologie (Phdnomeno-
logische Forschungen 18), Freiburg/Miinchen 1986, 51-112, hier
bes. 838 ff. Vgl. zum damit verbundenen hermeneutischen und epi-
stemologischen Grundproblem "Beschreibung/Erklérung" auch
den so lautenden Beitrag von R. Wimmer, in: U. Ammon u. a.
(Hg.), Soziolinguistik. Internat. Handbuch zu Wissenschaft von
Sprache und Gesellschaft, Berlin/New York 1987, 29-37.

59

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und materiellen Ausstattung Schranken ziehe, die sich
aus einer "absoluten Subjektivitat" ergeben sollen. Das
Problem der Erfahrung - wie schon bei Bergson - 148t
sich fiir Auroux nicht durch nur einmalig sich ein-
stellende subjektive und individuelle BewuBtseinserleb-
nisse losen; es mufl von reproduzierbaren Phédnome-
nen ausgehen, die derselben "Klasse" zugeordnet
werden konnen, wodurch der Kritiker natiirlich das
klassische Problem der Wesensnatur solcher Klassen
aufreifit.

L4Bt man die Interpretationseinseitigkeit beiseite, die
sich daraus ergibt, Henrys Subjektivitdtsverstdndnis
ohne den Gedanken des Grundes und der unmittelbar
damit erdeinverleiblichten Natur zu sehen, dann bleibt
die Feststellung, daB Auroux’ These der herkdmmli-
chen Kulturanthropologie verpflichtet ist: Wissenschaft
und faktisch-biologisches Leben vermitteln sich gegen-
seitig in praktischen Handlungen, die theoretisch re-
flektiert oder experimentell-hypothetisch vorentworfen
werden. Natiirlich kann auch an Henrys Ansatz die
Frage gestellt werden, ob sein Lebensverstindnis ab-
soluter Selbstaffektion nicht spezifischen geschichtlich-
kulturellen Sichtweisen gehorcht, wie beispielsweise
denen einer "destruierten" abendldndischen Metaphy-
sik der Transzendenz. Aber dieser philosophische
Traditionskontext kann nicht verhindern zu sagen, daB
die Wissenschaft in ihrem Anspruch auf Apodiktizitat
gerade auch ein Pathos der Evidenz beinhaltet, das sei-
nerseits nicht geschichtlich ist, weil es in jeder gepréig-
ten Erkenntnis als absolut empfundenes "Wissen" einer
augenblicklich sicher erkannten "Wahrheit" auftritt -

60

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch in der iiberpriifbaren Reproduzierbarkeit durch
die Forschergemeinschaft. Wie A. Himy49 richtig er-
kannt hat, betreibt Henry keinen AusschluBproze3 der
Wissenschaft als theoretischer Praxis subjektiven Le-
bens, sondern er versucht den Nachweis, da Szientis-
mus und Positivismus als usurpierte Totalerklarungen
lebenszerstorende "Praktiken" bergen und verursachen,
deren Erhellung von den korrespondierenden Wissen-
schaften selbst "ideologisch" verhindert wird, weil sie
keinen anderen "objektiven" BeurteilungsmaBstab als
sich selbst kennen oder gelten lassen.

DaB diese Ideologie heute briichig geworden ist, weil
ihr im letzten naiv-kausaler Realismus gegeniiber den
menschlichen Bediirfnissen insgesamt von den Indivi-
duen nicht mehr als allein angemessen empfunden
wird, 148t sich dann aber auch nicht einfach mit Korrek-
turhinweisen beschwichtigen wie etwa, die neuere In-
formatik versuche durch ergonomische, dsthetische und
entscheidungsoffene Apparaturanordnungen den "sub-
jektiven Verlangen" der Gebraucher entgegenzukom-
men.>0 Es bleibt dabei die Grundsatzfrage offen, auf
welche Weise wir uns im "Sein" lebendig an-wesend
fiihlen, da nur iiber diesen Grundbezug zum Leben als
"Wie" der Urphidnomenalisierung unser Menschsein

49 vgl. "La Barbarie” de M. Henry, in: Revue philosophique de la
France et de I’Etranger 3 (1987) 327-329; zu Henrys Technikkritik
im AnschluB an Marx auch: M. Terestchenko, Enjeux de philoso-
phie politique moderne, Paris: P.U.F. 1992, 224 ff.

0 vgl3-P. C, Technique et modernité: un philosophe éclaire le
débat, in: Le Monde Informatique (27. April 1987); dazu ebenfalls:
H. Zemanek, Das geistige Umfeld der Informationstechnik, Berlin
u. a. 1992.

61

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich ergreifen und verstehen kann. Wie dann diese
apriorisch-phdnomenologische ~ Grundsituiertheit im
"Wie" des Lebens gestaltet wird, liegt daraufhin selbst-
verstdndlich auch im Erfahrungsbereich von empiri-
scher Geschichte und Kultur.

J. L. Cherlonneix! greift daher den entscheidendsten
Punkt der Kritik an Henrys Analysen der Kultur als
"Lebensselbststeigerung” auf, wenn er iiber alle logo-
zentrischen und normativen oder funktionalen Kultur-
bestimmungen hinaus, welche die Lebensphdnomeno-
logie nicht zu ihrem Gegenstand hat, fragt, wie das Le-
ben sich iiberhaupt selbst noch steigern kénne, falls es
das stets absolut sich selbst prasente "Sein" ist, das alle
Vermégen des lebendigen Menschen und die darin sich
ankiindigenden "Prédsenzen" in und als "Welt" trégt:
"Nichts ’ist’ jemals, es sei denn fiir das Leben und als
das Leben." Oder wie derselbe Autor sagt: "Das Leben-
dig-sein ist die urspriingliche Konsistenz des Hervor-
quellens des BewuBtseins auf das hin, wovon es 'Be-
wuBtsein haben’ wird."

Wenn solch neue BewuBtseinsbestimmung als imma-
nentes Leben zugleich in wie diesseits des re-flexiven
"BewuBtseins" ist, dann trigt solches Lebendigsein die
Ur-Offnung des Mediums des Erscheinens, ohne sich

2 L'origine de la barbarie, in: Les Etudes philosophiques 2-3
(1987) 309-322; folgende Zitate 312 ff. AuBer den vorherigen
Einleitungsbemerkungen zum Erde/Leib-Verhéltnis und zur Le-
ben/Grund-Problematik vgl. unsere Ausfiihrungen zu Immanenz
und Transzendenz: R. Kiihn, Leiblichkeit als Lebendigkeit (Anm.
13), 539 ff., die Cherlonneix nahekommen. Zum Bezug von Affek-
tivitdt und Kultur vgl. J.-P. Cléro, Michel Henry: La Barbarie, in:
Revue de Synthése 109 (1988) 350-354.

62

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesem selbst zu 6ffnen, weil es sich nur fiir sich selbst
"6ffnet". Diese sachhaltig angemessene phdnomenolo-
gische Problembeschreibung 148t dann auch nur den
Schluf3 zu, da3 die "unbezweifelbare Positivitit des er-
sten Wissens [kein] Nichts oder Unkenntnis ist,
[sondern] der stetige Geschmack des Seins (saveur de
létre), daB ’wir’ da sind, wo ’wir’ nur der Geschmack
des Seins sind". Bevor das BewuBtsein die geringste
Wahrnehmung oder Reflexion sich abzeichnen 1aBt,
ihm, anders gesagt, "etwas" prasent wird, kennt sich das
Leben bereits ganz, denn was ein BewuBtseinsblick vom
Leben erfaB8t, entspricht nicht dem Wissen, das dem
Leben in sich von sich selbst eigen ist.

Hat Henry nun gegen all seine ausdriicklichen Beteue-
rungen in das Medium reinster Innerlichkeit dennoch
ein vitalistisches oder biologisches Konzept einge-
bracht, wenn er fiir die absolut affektive Sich-Selbstof-
fenbarung des Lebens ein "Wachsen", eine "Steigerung"
oder ein "Mehr" als unmittelbar kulturelle Modalitat
einfiithrt? Cherlonneix unterscheidet in dieser Hinsicht
zwei immanente Lebensbedeutungen. Zum einen meint
"das Leben selbst" bei Henry jenes Ur-Vermégen oder
jene iiberméchtige Ur-Potentialitét, die selbst kein Wis-
sen im be-wuBtseinsmaBigen Sinne ist, worin sich aber
alle partikuldren Wissensarten als wissende ergreifen.
Dies schlieBt nicht nur Vorstellungen, Wahrnehmungen
und Reflexionen aus dem Henryschen radikal-phédno-
menologischen Lebensbegriff aus, sondern auch alle
sensitiven Erfahrungen, sofern sie mehr als den "reinen
Selbstgeschmack des primordialen Subjekts" an-
kiindigen. In einer sinnlichen Hyle wie der Freude, des

63

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schmerzes usw. ist mithin die Selbstaffektion des Le-
bendigen von der Offenbarung des Sinnlichen im enge-
ren Sinn zu unterscheiden, das fiir Henry52 "die erste
phénomenologische Schicht des transzendenten Seins"
darstellt.

Die reine "Sinnlichkeit" der Empfindung liegt folglich in
ordine essendi der Intentionalitit voraus, die sie ins
Welt-medium ent-wirft. Diese beiden Aspekte werden
von der alltdglichen, aber auch von der philosophischen
Bewulitseinsdeutung meist miteinander verwechselt,
weshalb das Leben der "duBeren" Realitédt einverleibt
erscheint, anstatt als absoluter Grund fiir sich selbst
zunéchst aufzutreten. Nun nennt Henry allerdings auch
- zusétzlich zu diesem Sichselbstwissen des akosmischen
Lebens - das "Handlungswissen" (le savoir-faire) der
Leiblichkeit ein "Lebenswissen" (le savoir-de-la-vie), be-
vor es sich in die vorstellungshafte Zerstreuung begibt.
Dieses lebendige Handlungswissen ist sinnlich oder "in-
stinktiv', dem eine "Lebenswelt" (le monde-de-la-vie)
beigegeben ist. Diese vor-reprisentative Lebenswelt als
"Erdeinverleiblichung" (corps-propriation) ist, wie schon
gezeigt wurde, praktisch, sinnlich und affektiv in einem,
das heiBt leicht, miihsam, heiter, bedrohlich, schon,
héBlich usw. - eine "Welt", die auf keine "mogliche
Welt" mehr zuriickgefiihrt werden kann, und zwar auch

52 Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur I'ontologie
biranienne, Paris: P.U.F. 1965 (Neuaufl. 1988), 26 Anm. 3; vgl.
auch folgende Ubersetzung "Die Barbarei”, Kap. 3: "Die Technik
als Wissenschaft allein".

64

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht auf Schelers> primér affektiv-sinnlich bestimmte
Wertewelt.

Mit Recht konstatiert Cherlonneix an dieser Stelle der
Reflexion (315 f.): "Diesem Lebenswissen, das bereits
den reinen Geschmack des Lebens tiberschreitet, das -
gewollt oder ungewollt - bereits die Welt oder eine Art
Welt erdffnet, kann man leicht sowohl die Méglichkeit
wie die Wirklichkeit einer Steigerung zusprechen." Ge-
nau hier ist der Ort der Kultur als "Sitz im Leben", wo-
ran sich die wert-, lebens- und bewuBtseinsphilosophi-
sche wie ontologische und wissenschaftlich-funktionale
Kulturbegriindung gestoBen hat und weiterhin stoBt,
weil Einheit wie Mannigfaltigkeit des Lebendig-Kul-
turellen gleich iiberzeugend aufzuweisen sind.”* Inso-
fern das immanente Wesen des Lebens in sich das Ins-
Werk-setzen des subjektiven Leibes mitumgreift, gibt es
also einen "Fortschritt" und eine "Vervollkommung"
oder "Meisterschaft" der Vermdgen in ihrer Ausiibung:
Das Gehen auf der Erde wird zum Tanz bzw. das Sehen
und Horen zum dsthetischen GenuB.

Das Leben als Kénnen impliziert Kultur und so phé-
nomenologisch in gewisser Weise "Natur". Das heiBt,
Steigerung des Lebens ist "Selbstentwicklung der sub-
jektiven Potentialitdten", die selbstaffektiv dieses Leben
ausmachen. Damit wird nach Cherlonneix die Henry-
sche Kulturdefinition zum "Zirkel", was kein Wider-
spruch ist, sondern der Index des "Geheimnisses des

28 Vgl. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werte-
ethik (Ges. Werke 2), Bern/Miinchen: Francke 61980, 259 ff.

54 vgl. W. Perpeet, Art. "Kultur, Kulturphilosophie” (Anm. 14),
Sp. 1321 f.

65

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebens" selbst: das Sichsteigern des Lebens, sein
"Mehr" als "Kultivierung", "Verfeinerung" usw., ist die
Kultur selbst. Das Leben "will" die Kultur um der Kul-
tur willen: "es will besser konnen, um besser zu konnen
(316). Dieser kulturelle SteigerungsprozeB ist aber ge-
rade nicht losgelost vom in sich wachsenden absoluten
Geheimnis des Lebens als des Absoluten selbst, da es
gebunden an den in ihm sich manifestierenden "Grund"
(Fond) erfahren wird: In der lebendig-kulturellen
Selbststeigerung des Lebens nimmt der "andere" un-
endliche ProzeB des Ankiinftig-werdens des Lebens zu
sich selbst in sich selbst kein Ende, wie eingangs bereits
ausgefiihrt wurde. Wir sagten zudem, daB8 die phéno-
menologischen Grundprobleme sich 16sen lassen, je tie-
fer die lebendige Subjektivitdt analysiert wird. Dies
heiBt hier noch einmal: das ungegenstdndlich unmittel-
bare "Lebenswissen", das "Vertrauen" des Menschen als
Lebender in die Selbststeigerung des Lebens selbst, das
ihm von nirgendwo andersher garantiert wird als vom
Leben in seinem Sich-Empfinden selbst, ist die phéno-
menologische Bedeutung der Kultur. Dies ist Henrys
"Humanismus" auf der Ebene préziser phanomenolo-
gischer Analyse, die zu verstehen gibt, daB die Kultur
die Kultur will, weil das "Subjekt", worin diese sich
allein und ausschlieBlich zuerst voll-zieht, in das ein-
stimmt, was in ihm das unzeitliche Selbst-zu-stimmen
des "seins" als Leben genannt werden kann.

Lebensselbststeigerung als Kultur im Sinne eines Kon-
nens, das nicht zeitlicher "Ubergang" in die Entfaltung
der subjektiven Leibpotentialitdten ist, schlieBt als "Ge-
schmack", "Verkosten" oder "Sicherfreuen" (jouir) die-

66

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses Lebens in seiner Werdens-Ankiinftigkeit dann
letztlich insofern eine "Welt" nicht-ekstatischen Charak-
ters ein, als das Leben als K6nnen die Mdoglichkeit im-
manent-lebensweltlicher Vor-strukturierung einer sol-
chen "Welt-des-Lebens" ist, sofern diese rein als Leben-
digkeit ihrerseits gesehen wird. Ohne eine Distanz in
das Leben selbst einzufiihren, impliziert jedes "Als"
einen "Raum" oder eine "Bewegung" des Sichentfaltens,
und die Steigerungsmoglichkeit jeden Konnens ist so
"Vorwegnahme" einer "Welt" im lebendigen oder pa-
thisch-kulturellen Sinne. Solange unter "Welt" aller-
dings nur das Korrelat einer Vor-stellung verstanden
wird, wovon Henry gemaB des Selbstverstiandnisses hi-
storischer Phidnomenologie und philosophisch wie wis-
senschaftlicher Objektivierung bislang ausgeht, bleibt
jeder Weltbegriff im Zusammenhang mit der Lebens-
selbstaffektion miBverstindlich, weil diese eben eine
"eigene Welt" impliziert, die keine Welt im &uBeren,
transzendenten Sinne sein kann.>® Dieser Punkt ist
nochmals herauszuheben, weil sich daran alles ent-
scheidet, wie auch Cherlonneix sieht (315 Anm. 7),
wenn der "Geschmack des Seins" als Lebensmanifesta-
tion kein lebensphdnomenologisch widerspriichlicher
welthafter Zugang zum Leben sein soll, sondern das,
was "bleibt", wenn jede "Idee vom Leben" ihrer Unfa-

5 Im asthetisch-phdnomenologischen Sinne bietet die gemalte
Serie der "Kleinen Welten" von Kandinsky hierzu die beste Ver-
stehensparallele; vgl. M. Henry, Voir l'invisible. Sur Kandinsky,
Paris: Bourin 1988, 214 ff. Abbildungen davon in: H. Diichting,
Wassily Kandinsky, K6ln 1990, 67 ff.

67

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

higkeit iiberfiihrt wurde, die Realitdt des Lebens selbst
zu sein oder zu bedeuten.

Philosophisch ergibt sich dann keine Phédnomenologie
als docta ignorantia, sondern ein Zugang zum immanent
transzendentalen Leben innerhalb unserer allseitig le-
bens-kulturell durchwirkten Vollziige. Denn das Me-
morial®® des Lebens als "Geschmack des Seins", um bei
dieser Formulierung zu bleiben, besitzt retentional in
jeder "Idee vom Leben" ein Vor-Gefiihl davon, was das
unreflektierte, reale Gefiihl des stets ankiinftig-werden-
den "Lebensgefiihls" als sein Verkosten ausmacht. Ge-
wiB ist eine solche Apodiktizitdt weit von der anschau-
lich erfiillten Evidenz entfernt, die einst Husserl der
Phénomenologie als Zielvorstellung vorgab,57 aber es
ist nichtsdestoweniger eine lebendige "GewiB3heit", die
mit Descartes’ Worten als der von allen Lebenden "am
besten geteilte Gemeinsinn" genannt werden kann, wie
der Anfangssatz vom "Discours de la méthode" lautet.
Die Philosophie ihrerseits als Kulturselbststeigerung ist
dann das mit Freude vollzogene K6nnen, worin sich das
denkende "Subjekt" in Ubereinstimmung mit der All-

6 Wwir greifen den Begriff hier auf, ohne weiter auf seine Fundie-
rung im "Immemorialen” der Lebensabsolutheit eingehen zu kon-
nen; vgl. M. Henry, Parole et religion: La Parole de Dieu (Anm.
12), 150 ff.

57 AuBer der Henryschen Kritik an Husserls Phdnomenbegren-
zung durch Schau, Evidenz, Intentionalitét usw. (vgl. Radikale Le-
bensphdnomenologie [Anm. 1], 63 ff.) gibt es eine dhnliche Fest-
stellung bei J.-L. Marion, Le phénomeéne saturé, in: Phénoménolo-
gie et Théologie (Anm. 12), 79-128, hier bes. 89 ff., der aufzeigt,
daB Husserls Nachweis meist an Beispielen "armer Phdnomenali-
tat" wie z. B. der Geometrie sich vollzieht.

68

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ankiinftigkeit des Lebens empfindet, das nichts an-
deres als das Leben sein will, um es "zu leben".

Ein letztes Wort deshalb zur Barbarei. Wenn diese we-
senhaft das unbezweifelbare Zeichen eines Willens ist,
das Leben nicht unter der Bedingung absoluter Subjek-
tivitdt als abyssaler Lebensankiinftigkeit zu leben, dann
ist fiir diese Barbarei - insbesondere fiir ihre moderne
Form unter der Faszination des technisch-wissen-
schaftlichen Objektfetischismus - niemand "verant-
wortlich".58 Die Barbarei ist keine Problematik norma-
tiver Ethik zundchst; sie bedeutet "die Wahrheit, daB
wir auf dem Grunde unserer selbst als Lebende die
Moglichkeit der Barbarei sind", wie Cherlonneix sagt
(319). Galilei ist in dem Sinne unschuldig, daB er nicht
die Ursache eines Prozesses darstellt, sondern die
Folge der inneren Lebensrealitit, sich selbst nicht mehr
als pathisches Leben annehmen zu wollen. Wenn diese
Versuchung eine stidndige ist, die das affektive Fleisch
eines jeden lebenden Menschen durchwebt, dann fiihrt
diese lebensphdnomenologische Bedrohung unserer
"Humanitas" an den Punkt, wo sich dasselbe wie "Welt"
und "Kultur" ent-scheidet: ob sich ndmlich an der
Grenze der Menschwerdung aus dem absoluten Leben
heraus, sozusagen "bevor" der "Mensch" eigentlich
"wird", die "Versuchung" realisiert, das Leben nicht in
der unlosbar af-fektiven "Umschlingung" wie "Umar-
mung" (étreinte de la vie) zu wollen. Die Barbarei - wie-

38 Fiir die genealogisch-ideengeschichtliche Diskussion wire hier-
zu bereits auf Nietzsche zu verweisen; vgl. K. Spickermann, Na-
turwissenschaft als subjektlose Macht? Nietzsches Kritik physika-
lischer Grundkonzepte, Bern/New York 1991.

69

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derum zirkelhaft in gewisser Weise - ist, wie festzuhal-
ten war, die Angst des Lebens "vor" dem Leben. Und
aus solchem anfangshaft pathischen Zuriickweichen
bzw. "Riickfluf" frither als alle konstatierbare psycholo-
gische "Regression" entsteht der Verzicht auf "Kultur",
die an sich Gestaltung des subjektiven Mehr mit und
iber das Natursein hinaus sein will. Ob nur die Wissen-
schaft solchen Verzicht birgt, bliebe dann zu diskutie-
ren, denn auch Religion, Kunst und Ethik, die fiir
Henry "kulturelle Hochstformen" bilden, konnen aus
sich heraus zu Barbarisierungen fiihren, die nicht mehr
die Annahme des Lebens in seiner Fiille sind, sondern
zum Beispiel Vertrostungen auf "besseres" Leben "an-
derswo".>?

Da fundamentales Lebens-"K&nnen" in jeglicher Kultur
erfolgt, ist mithin eine prinzipielle lebensphdnomenolo-
gische Klarung vonnéten. Und insofern, wie angedeutet
wurde, jede Kulturphilosophie oder -kritik mit dem Le-
bensbegriff unausweichlich zu arbeiten hat, muB} die-
sem Leben ein phdnomenologisch stringenter, das heift
innerer Status zugewiesen werden, der seine Kohérenz
nicht von einer empirischen Regionalwissenschaft her
erhilt. Ist alles "AuBen" ins Leben als "Erfahrung',
"Sinnlichkeit" usw. eingebettet, kann solches AufBen
nicht das Leben selbst wiederum erhellen. Mit seinem
Buch "Die Barbarei" zeigt Michel Henry, daf3 die Pha-
nomenologie des Lebens, das heit der "Subjektivitat"

. Vgl. u. a. A. Rimbauds dichterische Aussage aus "Une Saison
en Enfer": "La vraie vie est absente. Nous ne sommes pas au
monde" (Délires I), in: Oeuvres poétiques (hg. von M. Décaudin),
Paris: Garnier-Flammerion 1964, 126.

70

24.01.2026, 22:26:17. ir [ —


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im radikalen Sinne, gegenwirtig eine Reflexionswende
herbeifiihrt, die einen neuen "Anfang" im Denken setzt.
Die Sympathie der Ubersetzer fiir dieses Buch ist of-
fensichtlich, weil es eine Anstrengung philosophischen
und kulturellen Umdenkens erfordert. Deshalb ver-
mochte die Be-miihung um Ein-leitung nur die "Arbeit"
des Textes selbst vorzubereiten, der hinter phdnomeno-
logischer Strenge, literarisch-essayistischer Schérfe und
hinter sicherlich sich erhebendem Widerspruch die zu
ergreifende Moglichkeit des "ungedachten Lebens"
birgt.

Dem Autor des Buches, Michel Henry (Montpellier),
sei hier besonders gedankt, letzte Ubersetzungsfragen
hilfreich mit uns besprochen zu haben. Ebenso gilt un-
ser Dank allen Personen, die diese Veroffentlichung im
Deutschen schlieBlich ermdglichten: Frau Marie-
Héléne d’Ovidio vom Verlag Grasset (Paris), Herrn
Meinolf Wewel vom Alber Verlag, Herrn Hans Rainer
Sepp fiir die sorgféltige Manuskript- und Korrektur-
durchsicht sowie Frau Ilse Kiihn und Herrn Arbogast
Klein (alle Freiburg i. Br.) fiir die vorziigliche Erstel-
lung der Druckvorlage. Alle haben diesem Projekt
groBtes Verstdndnis entgegengebracht und damit
gleichzeitig ein Beispiel gemeinschaftlich-kulturellen
Schaffens geliefert.

Am Bodensee,
im Sommer 1993 Rolf Kiihn und Isabelle Thireau

71

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Marginalien verweisen auf die Seitenzdhlung des Originaltex-
tes: La Barbarie, Paris: Grasset 1987.

72

24.01.2026, 22:26:17. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Henry

Die Barbarei



https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- 8 24.01.2026, 22:26:17.


https://doi.org/10.5771/9783495993675-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

