VIII Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Schon zu Beginn der hier vorgelegten Untersuchung (s. Band I, 33—
75) und dann mehrfach in deren weiterem Verlauf wurden Zweifel
geduflert, ob jene Erwartungen, die die Fundamentaltheologie aus
der Notwendigkeit ihrer Sache heraus an die Philosophie richtet, auf
dem Wege der klassischen Ontologie erfiillt werden konnen. Das gilt
auch und sogar in besonderem Mafe fiir die metaphysischen »Got-
tesbeweise«. Selbst wenn es ihnen gelingt, die Existenz eines ersten
unbewegten Bewegers, eines allervollkommensten Wesens oder
eines »subsistierenden Seins« nachzuweisen, bleibt die Frage offen,
ob damit wirklich diejenige Wirklichkeit getroffen wird, die im reli-
givsen Kontext »Gott« genannt wird und nur dem religiosen Akt, als
der Gegenstand der spezifisch religiosen Verehrung, »originir gege-
ben« ist. Aber selbst wenn dies als zweifelhaft gelten mufs, bleibt
doch die Aufgabe bestehen, um derentwillen die Theologen von den
Philosophen derartige Beweise erwarten: Die Theologie bedarf der
Kriterien, um zwischen religiosen Fiktionen und dem Bezug zur
Wirklichkeit Gottes zu unterscheiden und um die Gottesbeziehung
dort, wo sie stattfindet, vor Selbst-Mif3verstindnissen zu bewahren.
Und sie bedarf solcher Kriterien nicht nur, um als Wissenschaft auf-
treten zu konnen, sondern auch und vor allem um der Religion selber
willen, die auf charakteristische Weise deformiert wird, wenn die
Grenze zwischen Fiktion und Wirklichkeitsbezug, zwischen angeme-
ssenem und irregeleitetem Verstindnis des Heiligen undeutlich
bleibt. Die Fundamentaltheologie kann deshalb nicht auf die Frage
verzichten, »ob Gott sei« (oder ob alles Sprechen von Gott es mit
Fiktionen zu tun habe) und »was Gott sei« (woran ein angemessenes
von einem irregeleiteten Verstindnis der Wirklichkeit des Heiligen
unterschieden werden kann). Und um diese Fragen zu beantworten,
bedarf sie der philosophischen Argumentation. Thre »Erwartungen«
an die Philosophie sind insofern unabweislich, auch wenn bezweifelt
werden kann und muf3, ob sie auf den bisher begangenen Wegen er-
fullt werden konnen.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 333

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Nun hat sich im weiteren Verlauf der hier vorgetragenen Unter-
suchung gezeigt: Die beschriebenen Erwartungen der Theologie sind
auf dem Wege einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie
besser zu erfiillen als auf dem Wege der klassischen Metaphysik.
Denn eine solche Transzendentalphilosophie kann durch die Analyse
der Struktur der religiosen Erfahrungen Kriterien gewinnen, um die
Begegnung mit der Wirklichkeit des Heiligen von religiosen Fiktio-
nen zu unterscheiden, aber auch um die Grenze anzugeben, wo der
Vollzug des religiosen Aktes in dessen Fehlgestalten iibergeht; diese
ihrerseits konnen zu Fehlgestalten der religiosen Gegenstandskonsti-
tution fihren und so zur Folge haben, daf3 »falsche Gotter« verehrt
werden. Auf diese Weise beantwortet die Transzendentalphilosophie
nicht weniger als die klassische Metaphysik die Fragen »ob ein Gott
sei« und »was Gott sei« und gewinnt so Kriterien, an denen die tat-
sichlich beobachtbaren Formen der Religion kritisch miteinander ver-
glichen werden konnen (s.o0. das 3. Teilergebnis S. 158ff. vgl. das
4. Teilergebnis S. 187 f.). Und zugleich hat sich gezeigt: Eine auf sol-
che Weise weiterentwickelte Transzendentalphilosophie findet auf
unmittelbarere und deutlichere Weise als die klassische Metaphysik
einen Zugang zu einem personalen Gottesverstindnis (s.o. das
6. Teilergebnis S. 2661f.) und gewinnt zugleich die Gottespridikate
der klassischen Metaphysik, die Transzendenz, Einheit und Vollkom-
menheit Gottes, auf eine Weise zuriick, die diesen Priadikaten ihre
speziell religiose Bedeutung sichert (s. 0. das 7. Teilergebnis S. 328 f.).

Daran schliefit sich die Frage an, ob damit die Bemiithungen der
klassischen Metaphysik um Gottesbeweise gegenstandslos geworden
sind, oder ob sie einer »relecture« zuginglich gemacht werden kon-
nen, durch die sie zwar eine verinderte Form und Bedeutung gewin-
nen, aber gerade dadurch ihre Unentbehrlichkeit fiir die Theologie
auf neue Weise erkennen lassen. Denn auch in diesem speziell religi-
onsphilosophischen Zusammenhang gilt die Vermutung, die Kant
mit Bezug auf die klassische Transzendentalienlehre (die »Transzen-
dentalphilosophie der Alten«) ausgesprochen hat: »Ein Gedanke, der
sich so lange Zeit erhalten hat«, verdient »immer eine Untersuchung
seines Ursprungs und berechtigt zu der Vermutung, daf$ er in irgend-
einer Verstandesregel seinen Grund habe, der nur, wie dies oft ge-
schieht, falsch gedolmetscht worden«’.

Nun kann man, im Riickblick auf die gewonnenen Ergebnisse,

1 KdrV B 113.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

die Frage, ob und wie nicht nur die klassischen Gottespridikate, son-
dern auch die Gottesbeweise »neu gedolmetscht« werden konnen,
auf folgende Weise konkretisieren: Wenn die Fragen, »ob Gott sei«
und »was Gott sei« (De Deo an sit et quid sit) durch die wechselsei-
tige Auslegung von Vernunftpostulaten und religioser Erfahrung
schon beantwortet sind, ohne daf$ es dazu metaphysischer »Gottes-
beweise« bediirfte, welche Aufgabe haben dann derartige Beweise
noch zu erfiillen? Die Antwort aber, die durch die kommenden Ub-
erlegungen gegeben werden soll, 143t sich vorwegnehmend auf fol-
gende Weise charakterisieren: Ebensowenig wie Ideen, Kategorien
oder Anschauungsformen sind Postulate dazu bestimmt, Erfahrung
tiberfliissig zu machen; ihre Funktion besteht vielmehr darin, sie zu
ermoglichen. Die Aufgabe der Postulate besteht, konkreter beschrie-
ben, darin, den Grund zu benennen, der die Aufhebung der Ver-
nunft-Dialektik moglich macht. Ob es gelungen ist, diesen Grund
aufzufinden und angemessen zu bestimmen, muf3 sich daran zeigen,
daf es moglich wird. nicht nur in abstracto von der wiedergewonne-
nen Fahigkeit zur Erfahrung zu sprechen, sondern in concreto Pro-
gramme des Erwerbs von Erfahrung vorzuzeichnen. Und auch die
klassischen Gottesbeweise lassen sich als Vorzeichnungen solcher
Programme lesen. An fritherer Stelle sind diese Vernunftpostulate
in folgender Weise formuliert worden: »Die Vielfalt der Weisen,
wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zum Aufbau je un-
terschiedlicher Erfahrungswelten herausfordert, darf als eine Vielfalt
der Abbild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden
werden, wie wir »in omnitudine realitatis«, d.h. in allem, was ist,
von einer gottlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen und zur
Antwort herausgefordert werden. Und die Vielfalt der Subjektivi-
titsweisen, mit denen wir uns als Forschersubjekte, als Subjekte der
asthetischen, sittlichen oder religiosen Erfahrung verhalten und ver-
stehen, darf als eine Vielfalt der Abbild- und Gegenwartsgestalten
der einen Weise verstanden werden, wie Gott den Menschen weif3
und ihn in allem, was ist, unter seine Anrede stellt« (s. Band I, 146)>.
. Diesem Ergebnis soll nun die These hinzugefiigt werden: Die klas-
sischen Gottesbeweise zeichnen, wenn sie im Licht der Postulate neu
gedolmetscht werden, Wege vor, auf denen aus diesen Postulaten
Fragen gewonnen werden, die durch die Erfahrung (nicht nur die

2 Vgl. Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit S. 685.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 335

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

religiose, sondern auch durch die theoretische, sittliche oder éstheti-
sche) beantwortet werden konnen.

1. Der »kosmologische Gottesbeweis« als Anleitung zum
»Lesen im Buche der Welt«

a) Beweisziel und Argumentationsweg des
»kosmologischen Gottesbeweises«

Das Beweisziel des »kosmologischen Gottesbeweises« der klassischen
Metaphysik laf3t sich auf die Formel bringen: Die Welt, die uns in der
Erfahrung gegeben ist, ist so beschaffen, daf sie nur als Schépfung
Gottes angemessen verstanden werden kann. Das religiose Interesse
an diesem Gottesbeweis beruht darauf, daf3 er den Gottesbegriff in
einen Zusammenhang stellt, der weit tiber das spezielle Gebiet reli-
gioser Erfahrung hinausgreift und »die Welt«, das Ganze unserer Er-
fahrungsgegenstinde, betrifft. Dieser Beweis leitet dazu an, denjeni-
gen Gott, von dem der Glaube spricht, in allem, was uns begegnet,
und zwar auch in ganz profanen Zusammenhingen, als den Schopfer
aller Dinge wiederzuerkennen. Das spezielle Interesse aber, das die
Theologen diesem Beweis entgegenbringen, beruht darauf, daf3 er
zeigen soll: Wenn es die Aufgabe der Wissenschaft ist, »die Ursachen
der Dinge zu erkennen« (rerum cognoscere causas), dann kann diese
Aufgabe nur durch die Erkenntnis der »obersten Ursache aller Din-
ge« ihre abschlieflende Erfiillung finden. Der Argumentationsweg,
der zur Erreichung dieses Zieles fiihren soll, beginnt mit der Feststel-
lung, daf3 alle Inhalte unserer Erfahrung kontingent sind, und fiihrt
von dort aus iiber die Feststellung der Notwendigkeit von Kausalrei-
hen, die zu diesen kontingenten Ergebnissen gefiihrt haben (und die
in diesem Zusammenhang nicht im Einzelnen rekonstruiert zu wer-
den brauchen) zu der These, diese Kausalreihen bediirften einer »Er-
sten Ursache«. Diesem Ergebnis wird die Behauptung hinzugefiigt:
»Und das ist es, was alle »Gott« nennen«. Im hier vorgetragenen Ge-
dankengang schliefSt sich daran die zweifache Frage an: Kann dieses
Beweisziel auch auf anderem Wege, durch eine Lehre von den Ver-
nunftpostulaten, erreicht werden? Und falls dies méglich ist: Behalt
dann der »kosmologische Gottesbeweis« noch eine — vermutlich ver-
dnderte — Bedeutung?

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »kosmologische Gottesbeweis«

b) Die »kosmologische« Intention des Vernunftpostulats:
die Benennung der Bedingung, die die Interferenz der » Welten«
moglich macht

Um den Zusammenhang zwischen den Vernunftpostulaten und den
Programmen der Verwandlung subjektiver Erlebnisse in Inhalte ob-
jektiv giiltiger Erfahrung nachzuzeichnen, ist es hilfreich, sich zu-
nichst an Funktion und Eigenart der Postulate zu erinnern. Sie sind
dazu bestimmt, jene Dialektik der Vernunft aufzuheben, in der die
Idee der Welt als des allumfassenden geordneten Gesamtzusammen-
hangs aller Inhalte und die Idee des »Ich denke« als des ebenso all-
umfassenden widerspruchsfreien Zusammenhangs aller Akte des
Subjekts sich zunichst auflosen. Das bedeutet fiir die Idee der Welt:
Was dieser Begriff meint, ist uns nicht gegeben (niemand hat jemals
das Ganze aller Gegenstinde vor dem geistigen Auge), sondern auf-
gegeben. Wir haben die Aufgabe, die Fiille dessen, was uns begegnet,
fortschreitend nach Regeln des Verstandes zu verkniipfen; dabei sind
wir von der Zielvorstellung geleitet, alles Einzelne dem geordneten
Zusammenhang eines allumfassenden Ganzen einzuordnen. Und es
ist diese Aufgabe, an deren versuchter Erfiillung die Vernunft zu-
nichst scheitert, weil die Einheit der Welt in eine Vielheit von » Wel-
ten« zerféllt: die Welt der Forschungsgegenstinde (die »Natur«), die
Welt der verpflichtenden Handlungsziele (der »sittlichen Zwecke«),
aber auch die Welt der Inhalte dsthetischer oder sittlicher Erfahrung.
Und das erste der oben in Erinnerung gerufenen Postulate ist dazu
bestimmt, den gemeinsamen Grund zu benennen, der diese unter-
schiedlichen Welten zusammenhilt und dadurch ihre Interferenzen
erklarbar macht, auch wenn uns der angemessene Begriff von der
»Einheit aller Welten« und ihrem Einheitsgrund fehlt. Denn nur
durch die Annahme eines solchen Einheitsgrundes kann vermieden
werden, daf3 jede dieser Welten durch die Interferenz mit anderen
auch in sich widerspriichlich wird und so aufhért, ein Kontext mog-
licher Erfahrung zu sein. Darin kann die »kosmologische« Intention
des Vernunftpostulats gesehen werden. Der so postulierte Einheits-
grund kann »beim Namen gerufen«, d.h. in jeder seiner Begeg-
nungsweisen wiedererkannt, aber nicht durch einen Wesensbegriff
definiert werden, weil jeder dieser Begriffe einer jeweils besonderen
Erfahrungswelt entnommen werden miif3te.

Schon dadurch wird deutlich: Das Problem der »Ganzheit der
einen Welt« und ihres Grundes ist kein Spezialproblem der physika-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 337

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

lisch entworfenen »Kosmologie«, auch nicht wenn die Physik durch
eine »Meta-Physik« bis zur Erkenntnis der letzten Griinde alles phy-
sikalisch Gegebenen fortschreitet. Vielmehr handelt es sich um ein
allgemeines Problem der Transzendentalphilosophie, fiir die die
Riickfrage nach den »metaphysischen Anfangsgriinden der Natur-
wissenschaft« (um einen Buchtitel von Kant zu zitieren) nur eine
Teilfrage darstellt. Darum kann auch das Postulat, das dieses Problem
lésen soll, sich nicht nur auf eine »kosmologische« GrofSe richten
(etwa auf eine »oberste Ursache, die alle Ursachenreihen der Natur
zu einer einzigen zusammenschlief3t), sondern auf den Einheitsgrund
aller »Welten«, dessen Wirksamkeit in jeder von ihnen wieder-
erkannt werden soll. Nicht nur das »Naturgesetz«, auch das »Sitten-
gesetz«, aber auch diejenige GesetzmifSigkeit, die den Zusammen-
hang aller Inhalte der dsthetischen oder der religiosen Erfahrung
bestimmt, miissen als die Erscheinungsgestalten der »Gesetzgebung«
dieses postulierten Einheitsgrundes gedeutet werden.

Aufgrund dieser Uberlegung kann, im Blick auf die klassische
Metaphysik, angegeben werden, worin jene »Verstandesregel« be-
steht, die dem »kosmologischen Gottesbeweis« zugrundeliegt, aber
auch warum sie neu »gedolmetscht« werden mufSs und kann. Die
»Verstandesregel« besagt, daf8 iiberall dort, wo sich Zusammenhdn-
ge zeigen — und das gilt auch fiir die Interferenz strukturverschiede-
ner Erfahrungswelten — die Frage nach dem einheitlichen Grund, der
diesen Zusammenhang moglich macht, nicht abgebrochen werden
darf. »Neu gedolmetscht« muf8 diese Verstandesregel werden, weil
der gesuchte Grund der Beziehung zwischen den Erfahrungswelten
nicht mit einem Begriff beschrieben werden kann, der einer unter
diesen Welten entstammt, z. B. mit dem Begriff des physikalisch ver-
standenen ersten Glieds einer Reihe von Naturkausalititen.

¢) Das »Lesen im Buche der Welt« —
eine hilfreiche Metapher, aber mehr als ein blofes
poetisches Bild

Als Alternative zu einem solchen Begriff bietet sich zunichst eine
Metapher an, von der freilich an spéterer Stelle zu zeigen sein wird,
daf3 sie mehr ist als ein blofles poetisches Bild: die Metapher vom
»Lesen im Buche der Welt« und von seinem »Autor«. Diese Meta-
pher hat zunichst den Vorteil, ein Verhiltnis zu beschreiben, das
nicht innerhalb des »Buches« stattfindet, sondern auf eine diesem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »kosmologische Gottesbeweis«

Buch gegeniiber transzendente Ursache verweist. Der » Autor« tritt —
von dem Grenzfall autobiographischer Werke abgesehen — nicht als
besondere Figur innerhalb seines Werkes auf, nimmt deswegen auch
keine besondere Stelle in diesem Buche ein, auch nicht die Stelle
eines »Anfangs«, sondern ist »auf jeder Seite gegenwirtig«. Darum
ist auch, um seine Identitit zu erkennen, nicht eine Einsicht in den
geordneten »Gesamtplan« des Buches erforderlich: Jede einzelne
»Seite« des Buches tridgt seine Handschrift; und diese ist es, die die
»Zuschreibung des Gelesenen« an diesen Autor moglich macht. Das
gilt auch dann, wenn er mehrere Werke geschrieben haben sollte, die,
auch wenn sie inhaltlich dufSerst verschieden sind, diese gemeinsame
»Handschrift« erkennen lassen.

Dabei erweist sich diese Metapher sowohl fiir die Transzenden-
talphilosophie als auch fiir die Religionsphilosophie als hilfreich. Der
Transzendentalphilosoph wird in ihr die Leistung des »Lesers« als
Leistung einer »Gegenstandskonstitution« wiedererkennen: Ein
Buch ist, wenn man es ohne Beziehung auf einen wirklichen oder
moglichen Leser betrachtet, eine Ansammlung von Konfigurationen
eines Farbstoffes (gewdhnlich der Druckerschwirze) auf einem Tri-
ger (gewdhnlich dem Papier). Erst im BewufStsein des Lesers werden
aus solchen »Graphemen« Buchstaben und aus diesen Buchstaben
Worter und Sdtze mit einem Bedeutungsgehalt. Das »Buch« entsteht
als solches erst im »Lesen«. Und doch steht das Buch mitsamt seinem
Bedeutungsgehalt dem Leser als ein Objekt gegeniiber und will von
ihm erkannt sein. Sein Text wird zur Bewédhrungsprobe aller Aus-
legungen. Der Leser findet in ihm nicht nur seine immer schon mit-
gebrachten Meinungen gespiegelt, sondern lernt durch seine Lektiire
kennen, was er zuvor nicht wuflte, und mufd am so Erkannten seine
Meinungen iberpriifen und gegebenenfalls korrigieren. Das Buch
hat, obgleich es erst im Lesen aus einer Ansammlung von Graphe-
men zum Buche wird, objektive, d.h. fiir das Urteil des Lesers maf3-
gebliche Bedeutung. Es ist ein ausgezeichnetes Beispiel dafiir, daf3
Gegenstandskonstitution durch das Subjekt den Anspruch auf objek-
tive Geltung fiir das Subjekt nicht ausschliefst. Schliefslich gilt fiir das
Verhiltnis des Buches zu seinem Autor, was transzendentalphiloso-
phisch tiber das Verhiltnis der Objekte der Erfahrung zu ihrem po-
stulierten Grunde gesagt worden ist: Die Vielfalt der Weisen, wie die
in einem Buch beschriebenen Personen und Sachverhalte den Leser
in Anspruch nehmen und ihn zu einer Antwort herausfordern, kon-
nen und miissen als Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten der

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 339

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

einen Weise verstanden werden, wie der Autor seinen Leser unter
seine Anrede stellt.

Religionsphilosophisch aber ist diese Metapher geeignet, das re-
ligiose Verhiltnis zum Heiligen zu beschreiben: Dieses begegnet
nicht (oder nur in denjenigen Ausnahmefillen, die »autobiographi-
schen Passagen« in einem Buche vergleichbar sind) als ein besonde-
rer Gegenstand der Erfahrung neben anderen Gegenstinden; viel-
mehr kann alles, was iiberhaupt zum Inhalt der Erfahrung werden
kann, auch zum Inhalt der spezifisch religiosen Erfahrung werden,
d.h. zu jener Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt, in der das Heili-
ge als gegenwirtig und wirksam erfahren wird, also zur »Hieropha-
nie«. Das Heilige begegnet dem, der seine Gegenwart erfihrt, nicht
als das »erste Glied« einer Kausalreihe, deren uniiberschaubar viele
Glieder zwischen den »Anfang« und die Gegenwart treten, sondern
ist, wenn auch in gestuften Weisen der Deutlichkeit, in allen Teilen
der Erfahrungswelt ebenso gegenwiirtig wie der Autor »auf jeder Sei-
te seines Buches«. Seine Erkenntnis fiigt deswegen auch der Welt-
erkentnis nicht ein neues Glied hinzu, fiillt deswegen auch nicht die
Liicken im Welterkennen aus, sondern hilt die Mannigfaltigkeit der
Inhalte menschlicher Welterfahrung zur Einheit zusammen - dhn-
lich wie die Einsicht, daf3 in allen Inhalten eines Buches der Autor
zum Leser spricht, nicht zu den Inhalten des Buches einen neuen hin-
zufiigt oder Liicken im Verstindnis des Geschriebenen ausfiillt, son-
dern die Vielfalt des Gelesenen, durch Entdeckung der »Handschrift
des Autors«, zur Einheit zusammenschlief3t.

Wenn aber die Metapher vom »Lesen im Buche der Welt« sich
sowohl in allgemein transzendentalphilosophischer als auch in spe-
ziell religionsphilosophischer Hinsicht in solchem Maf3e als hilfreich
erweist, dann stellt sich die Frage, ob sie nicht mehr sei als ein poeti-
sches Bild fiir einen Sachverhalt, der im reinen Begriff angemessener
zur Sprache gebracht werden konnte. Eine vergleichbare Frage wurde
an fritherer Stelle gestellt, als es darum ging, den Ausdruck »Dialog
mit der Wirklichkeit« danach zu befragen, ob er mehr sei als eine
»blofle« Metapher. Damals hat sich ergeben: Dieser Ausdruck ist, un-
beschadet seines metaphorischen Charakters, dem beschriebenen
Sachverhalt angemessen, weil er die Bedingung beschreibt, auf der
alle Dialoge zwischen Menschen beruhen: Wir kénnen jenes Ge-
spriach mit anderen Menschen, das im »wértlichen« Sinne »Dialog«
heif3t, nur deswegen fiihren, weil unser Verhaltnis zur Wirklichkeit
in einem »metaphorischen« Sinne dialogischen Charakter hat. Wir

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »kosmologische Gottesbeweis«

sprechen miteinander, indem wir dem Horer jenen Anspruch des
Wirklichen weitergeben, den wir, noch ehe wir sprechen, in unserem
Anschauen und Denken schon beantwortet haben und den nun auch
der Horer auf seine Weise durch sein Anschauen und Denken beant-
worten soll. Der »metaphorische« Gebrauch der Vokabel »Dialog«
benennt insofern den Sachgrund, der den »wortlichen« Gebrauch
der gleichen Vokabel erst moglich macht (s. Band I, 110£f.).

Es scheint, daf3 dies auch fiir den Begriff des »Lesens« gilt. Alles
Lesen im »wortlichen« Sinne, also das Lesen in Biichern, die von
Menschen geschrieben wurden, ist nur moglich, weil deren Verfasser
zuvor »im Buche der Welt gelesen« hat und nun auch den Leser zu
einem solchen »Lesen im Buche der Welt« einlddt. Der metaphori-
sche Gebrauch des Wortes »Lesen« benennt insofern die Bedingung
seines »wortlichen« Gebrauchs. Das Lesen in »Biichern von Men-
schenhand« beruht auf der Fihigkeit, Farb-Konfigurationen (»Gra-
pheme«) oder auch Laut-Konfigurationen (»Phoneme«) als Zeichen
aufzufassen und aus diesen Zeichen den Kontext aufzubauen, inner-
halb dessen sie eine Bedeutung haben, niherhin eine zweifache Be-
deutung: einen Mitteilungs-Sinn (eine Auskunft {iber Sachverhalte)
und einen Kundgabe-Sinn (eine Auskunft iiber den Sprecher bzw.
Verfasser). Dabei kann der Mitteilungs-Sinn sehr mannigfach sein,
gelegentlich sogar, z. B. wenn es sich um ein recht locker komponier-
tes Buch handelt, disparat. In anderen Fillen ist die scheinbare Dis-
paratheit der Inhalte ein vom Verfasser bewufst eingesetztes Kunst-
mittel. Aber auch noch in solchen Fillen wird diese Mannigfaltigkeit
des Mitgeteilten durch den Kundgabe-Sinn zu einem einheitlichen
Kontext zusammengehalten: Der Leser erkennt den identischen
Sprecher oder Autor in der Vielfalt dessen wieder, was er gesagt bzw.
geschrieben hat.

Aber solches Lesen »im wortlichen Sinne« ist nur moglich, weil
schon der vorliegende Text das Produkt eines Lesens »im metaphori-
schen Sinne« darstellt. Der Verfasser hat aus der Vielfalt dessen, was
er erlebt hat, in einem Akt aktiver Gegenstandskonstitution, ein Ge-
fiige von Zeichen aufgebaut, die etwas bedeuten und von jemandem
oder etwas sprechen. Nur so konnte es ihm gelingen, den vielfiltigen
Anspruch des Wirklichen, den er vernommen hat, zur Sprache zu
bringen und diese Vielfalt der Anspriiche des Wirklichen zu einer
Einheit zu verkniipfen. Nur daraus entstand jener Kontext, in dem
das, was ihm widerfahren ist, etwas bedeutet. Dabei sind die Inhalte
dieser Erfahrung dessen, der zum Sprecher bzw. Autor werden soll,

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 341

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

nicht selten so vielgestaltig, ja disparat, daf3 die Einheit des Kontextes
und damit die Bedeutung jedes einzelnen Inhalts verlorenzugehen
droht. Dann ist der Zusammenhang, der dem einzelnen Inhalt objek-
tive Bedeutung verleiht, nur durch die Annahme garantiert, daf3 die
vielfiltigen Weisen, wie das Wirkliche den Erfahrenden in Anspruch
nimmt, als eine Fiille von Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten
des einen Anspruchs verstanden werden diirfen, mit denen ein ge-
meinsamer Grund aller Erfahrungs-Kontexte das Subjekt in An-
spruch nimmt. Das oben in Erinnerung gerufene Postulat benennt
jene Einheit des Ursprungs, der die Wiederherstellung des immer
wieder zerbrechenden Kontextes der Erfahrung — und damit auch
des immer wieder zerbrechenden Kontextes alles Sprechens und
Schreibens — moglich macht. Der Sprecher bzw. Schreiber war zur
Erfahrung nur fahig, weil er im Buch der Welt gelesen hat und darin,
neben dem Mitteilungs-Sinn der einzelnen Inhalte, den Kundgabe-
Sinn der Anrede dessen entziffert hat, den er nun als den » Autor des
Buches der Welt« begreifen gelernt hat. Er konnte in der Fiille des-
sen, was er als »Text« vorfindet, dem einen Autor auf der Spur blei-
ben, um seine Handschrift zu entziffern. Und indem er einen Text
spricht, den andere horen, oder ein Buch schreibt, das andere lesen,
gibt er zugleich mit der Vielfalt der Weisen, wie die Erfahrungswirk-
lichkeit ihn in Anspruch genommen hat, auch diese eine Anrede des
postulierten Grundes seiner Erfahrungswelt bzw. seiner Erfahrungs-
welten an den Horer oder Leser weiter. Alle Biicher, die im »wortli-
chen« Sinne gelesen werden konnen, enthalten den Niederschlag
eines Lesens im »metaphorischen« Sinne: eines Lesens im Buche
der Welt, das den Versuch einschlieft, in allen Inhalten dieses »Bu-
ches« die »Handschrift des Autors« zu entziffern.

d) Eine alte Verstandesregel — neu gedolmetscht

Aus dem Gesagten wird zugleich deutlich, auf welche Weise jene
»Verstandesregel«, die dem »kosmologischen Gottesbeweis« zugrun-
delag, »neu gedolmetscht« werden muf3. Sie verlangt, wie soeben
ausgefiihrt wurde, tiberall dort, wo Zusammenhinge sich zeigen,
nach jenem Einheitsgrund zu fragen, der solche Zusammenhinge
erst moglich macht. Und der »kosmologische Gottesbeweis« will auf-
zeigen, daf3 dieser Einheitsgrund nur in Gott zu finden sei. Das gilt
auch fiir das Gottespostulat, das den Erkennenden anweist, »in om-
nitudine realitatis«, in allem, was ist und geschieht, die Gegenwarts-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »kosmologische Gottesbeweis«

gestalt der einen Weise zu entziffern, wie Gott den Menschen unter
seine Anrede stellt. Dieses Postulat beruht darauf, daf3 die Vernunft
sich mit dem Zerfall der einen »Welt« in eine Mehrzahl von »Wel-
ten« nicht zufriedengeben kann, weil sonst, aufgrund der wechselsei-
tigen Durchdringung dieser Welten, auch jede einzelne von ihnen in
ihrer Struktur zusammenbrechen wiirde und folglich auch kein ein-
zelner Gegenstand innerhalb dieser Welten seine objektive Geltung
bewahren konnte. Jede dieser Welten erschiene, im Lichte der jeweils
anderen gesehen, wie ein realititsfernes Konstrukt, wenn nicht alle
diese Welten mit ihrer je unterschiedlichen Struktur als die Erschei-
nungsgestalten jener einen »Gesetzgebung« begriffen werden diirf-
ten, durch die ein postulierter gemeinsamer Grund all dieser Welten
jedem einzelnen Inhalt der Erfahrung seine Maf3geblichkeit fiir die
erfahrenden Subjekte verschafft. Was die genannte »Verstandes-
regel« vorschreibt, wird insofern durch das Gottespostulat eingeldst.
Aber dies geschieht nun nicht mehr durch Suche nach einer »ober-
sten Ursache« der Natur, beispielsweise nach einem »ersten unbe-
wegten Beweger«, sondern durch die Suche nach dem »Autor, des-
sen »Handschrift« in all seinen »Biichern«, der Natur wie der Welt
der Zwecke, aber auch dem Zusammenhang aller Inhalte der dstheti-
schen und der religiosen Erfahrung wiederentdeckt werden kann.
Und die abschlieflende Behauptung: »dies ist es, was alle Gott nen-
nen«, wird durch ein postulatorisches Sprechen von Gott eher einge-
16st als durch ein »meta-physisches«, das die physikalische Ursachen-
erklarung zu ihrem Abschluf8 bringen will. Denn der Gott, von dem
Religionen sprechen, ist nicht die »allerentfernteste Erst-Ursacheg,
zwischen die und die Gegenwart des Erfahrenden eine uniibersehbare
Kette von »Zwischen-Ursachenc« tritt, sondern ein Gott, der in jeder
aktuell erfahrenen Weltwirklichkeit, gleichgiiltig innerhalb welcher
der vielen »Welten« sie auftreten mag, seine Gegenwartsgestalt fin-
det.

Wird die »Verstandesregel«, die dem kosmologischen Gottes-
beweis zugrundelag, auf solche Weise »neu gedolmetscht«, dann
wird es einerseits moglich, dessen Schwichen zu vermeiden, anderer-
seits diejenige Intention zu erfiillen, die gerade religidse Menschen
immer wieder veranlaf3t, einen solchen Beweis zu versuchen.

Die Schwiche dieses »Gottesbeweises« beruht nicht nur auf der
kosmologischen Engfiihrung, von der mehrfach die Rede war und die
darin besteht, daf3 er andere »Welten« als die »Natur« nicht in Be-
tracht zieht. Sie beruht, auch innerhalb einer kosmologischen Be-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 343

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

trachtung, darauf, daf3 diese Art der Argumentation ihren urspriing-
lichen Kontext innerhalb einer ganz bestimmten Auffassung vom
Kosmos hatte, aus der sie sich nicht ohne Gefidhrdung ihrer logischen
Kohirenz hat befreien kénnen. Es war die aristotelische (spiter von
Ptolemaios iibernommene) Auffassung von den acht Himmels-Sphi-
ren, deren jede eines »unbewegten Bewegers« bedarf, unter denen
der Beweger der Fixstern-Sphire der »erste« genannt werden kann.
Der Versuch, alle Naturprozesse auf die Kreisbewegungen der Him-
mels-Sphiren zuriickzufiihren, stiitzte sich auf die Beobachtung, daf3
der Umlauf der Sonne im Tages- und Jahreskreis jenen tiglichen bzw.
jahrlichen Wechsel von Hitze und Kalte herbeifiihrt, auf dem die
Entstehung der Winde und vor allem die Verdunstung und Konden-
sation des Wassers und damit der Regen beruht, zugleich aber der
Wechsel von Zeiten der Saat, der Reifung und der Ernte. Alle auf
der Erde beobachtbaren Krifte, Windkraft, Wasserkraft und die
Kraft, die die Tiere und Menschen aus der Nahrung beziehen, ent-
stammen insofern jener Bewegung, die der »unbewegte Beweger«
der Sonnensphire diesem Gestirn mitteilt, sowie der Kraft der Gezei-
ten, die dem »unbewegten Beweger« der Mondsphire zuzuschreiben
ist. Und die sieben »unbewegten Beweger« der Planetensphédren wer-
den ihrerseits in ihrem Wirken vom »ersten unbewegten Beweger«
der Fixstern-Sphare bestimmt.

Bei dem Versuch, die Lehre vom »ersten unbewegten Beweger«
aus diesem Kontext der aristotelischen Kosmologie zu befreien,
mufSten logische Briiche entstehen, unter denen der klassische »kos-
mologische Gottesbeweis« leidet. Vor allem entfiel nun das logische
Mittelglied zwischen der Annahme von einem oder mehreren »un-
bewegten Bewegern« und der Beobachtung jener Bewegungen, von
denen die Physik zu handeln hat. Dieses Mittelglied bestand bei Ari-
stoteles in der Annahme von der Ewigkeit der Kreisbewegung der
Sphiren; denn eine »unbewegte Bedingung« kann keinen Wechsel
der Folgen hervorbringen, sondern aus ihrem immer gleichbleiben-
den Wirken kann nur eine immer gleichbleibende Wirkung hervor-
gehen. Erst mittelbar kann dann aus dem ewigen Kreislauf der Sterne
der Wechsel der Weltzustinde erkliart werden, wie dies am ewigen
Umlauf der Sonne und am Wechsel von Hitze und Kilte auf der Erd-
oberflache ablesbar ist. Es ist bekannt, mit welchen logischen Schwie-
rigkeiten Thomas v. Aquin zu kimpfen hatte, wenn er die Lehre vom
»ersten unbewegten Beweger« beibehalten, aber die beiden Folge-
rungen vermeiden wollte, daf$ der Himmel (und mit ihm die Welt)

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »kosmologische Gottesbeweis«

ewig und daf3 der Einfluf3 dieses »ersten unbewegten Bewegers« auf
das zeitliche Geschehen von Natur und Geschichte durch die Kreis-
bewegung der Sterne vermittelt sei.

Ein postulatorisches Gottesverstindnis vermeidet diese Schwie-
rigkeiten und gestattet es zugleich, diese in aller Gelassenheit zu
beschreiben, weil jene Intention, die dem »kosmologischen Gottes-
beweis« das Interesse religioser Menschen gesichert hat, auf ande-
rem, transzendentalphilosophischem Wege eingelost werden kann.
Diese Intention wird gewohnlich dreifach angegeben: Der kosmolo-
gische Beweis, der als der argumentativ »stirkste« der Gottesbeweise
gilt, soll, wie alle Gottesbeweise, »dem Menschen von seiten des In-
tellekts einen Zugang zu Gott 6ffnen« und so den religiosen Akt vor
dem Verdacht bewahren, bloSe Auflerung irrationaler Gefiihle zu
sein. Er soll zweitens, ebenfalls gemeinsam mit allen tibrigen Gottes-
beweisen, ein Sprechen iiber Gott auch vor solchen Horern moglich
machen, die selber keine religiosen Erfahrungen gemacht haben und,
wenigstens vorldufig, auch nicht bereit sind, sich zu solchen Erfah-
rungen anleiten zu lassen. Und er soll drittens die Glaubenden davor
bewahren, ihr Verhiltnis zu Gott auf einen »religiosen« Teilbereich
ihres Lebens beschrinkt zu sehen und alle iibrigen Teilbereiche rein
sikular, ohne Beziehung auf Religion, zu deuten.

Nun hat sich, mit Bezug auf die erste Intention, gezeigt: Die
Transzendentalphilosophie kann die innere Rationalitat der religio-
sen Erfahrung nachweisen, weil zu dieser, wie zu jeder Erfahrung,
»Verstand erfordert ist«; und sie kann deshalb Kriterien aufstellen,
an denen diese Erfahrung mitsamt der in ihr enthaltenen Rationalitdt
von irrationalen Erlebnissen unterschieden werden kann. Wenn den-
noch religiose Menschen und vor allem Theologen sich mit diesem
Nachweis der inneren Rationalitit der religiosen Erfahrung nicht zu-
friedenzugeben pflegen und einen »Zugang des Verstandes zu Gott«
suchen, der von der religiésen Erfahrung unabhingig ist, so liegt dies
einerseits daran, dafl vielen von ihnen die Unterscheidung zwischen
subjektivem Erleben und objektiv giiltiger Erfahrung nicht geldufig
ist oder nicht hinlinglich deutlich erscheint. Insofern kann dieser
Einwand nur durch eine »philosophische Einiibung« tiberwunden
werden. Andererseits resultiert diese Unzufriedenheit daraus, daf3
sie, im Sinne der an zweiter Stelle genannten Intention, am Gesprich
mit den »Nicht-Glaubenden« interessiert sind. Auch diese Intention
kann, wie sich gezeigt hat, durch eine transzendentale Betrachtung
erfiillt werden; denn man muf3 nicht selber religiose Erfahrungen ge-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 345

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

macht haben, um Argumenten zu folgen, die die besondere Struktur
dieser Erfahrung beschreiben und damit deren Eigengesetzlichkeit
rechtfertigend hervorheben. Das gilt auch auf anderen Feldern der
Erfahrung. Man muf$ z.B. nicht selber Physik betreiben, um tran-
szendentalphilosophischen Argumenten zu folgen, die die Eigenart
und die besonderen Bedingungen der wissenschaftlichen Empirie
zum Inhalt haben. Auch wer, aus Mangel an der entsprechenden
»Formatio Mentis«, nicht selber zu wissenschaftlicher Beobachtung
und Argumentatiuon fihig ist, kann einsehen, daf} die Zeugnisse, in
denen von solchen Beobachtungen die Rede ist, und die Argumente,
die von Sachkundigen an diese Beobachtungen gekniipft werden, zu
Ergebnissen fiihren, die objektiv giiltig sind und deswegen nicht nur
fiir Physiker gelten, sondern auch bei Nicht-Fachleuten Anerken-
nung verdienen. Und auch dieser »physikalische Nicht-Fachmann«
wird diese Anerkennung nicht in blindem Vertrauen aussprechen,
sondern weil er den transzendentalen Argumenten folgen kann, die
die Eigenart und die Giiltigkeitsbedingungen dieser Art von Beob-
achtung und Theoriebildung beschreiben. Das Gleiche gilt fiir den,
der religiése Erfahrungen nicht (oder noch nicht) zu machen fihig
ist. Er wird gleichwohl transzendentalen Argumenten folgen kon-
nen, die die Eigenart und die Giiltigkeitsbedingungen der religiosen
Erfahrung beschreiben (z.B. denjenigen transzendentalen Argumen-
ten, die in dieser Untersuchung vorgetragen werden).

Wenn auch dieser Hinweis religiosen Menschen, und vor allem
Theologen, nicht ausreichend erscheint, dann scheint dafiir, neben
mangelnder Einiibung in transzendentalphilosophische Argumenta-
tionen, die an dritter Stelle genannte Intention mafigeblich zu sein:
die Intention, dem Sprechen von Gott einen »profanen« (nicht spezi-
fisch religiosen) oder sogar einen »siakularen« (auch nicht durch Be-
ziehung zum Religiosen bestimmten) Kontext zu verschaffen. Die
Erdrterung theologischer Einreden gegen die hier versuchte tran-
szendentale Argumentation wird sich also auf diese Intention kon-
zentrieren miissen, die unter allen versuchten Gottesbeweisen vor
allem den kosmologischen bestimmt.

Nun ist deutlich geworden, daf8 ein postulatorisches Sprechen
von Gott gerade diese Intention in ausgezeichnetem MafSe erfiillt.
Zunichst setzt der Nachweis, daf3 die Vernunft angesichts der Struk-
turverschiedenheit der Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten in
eine unvermeidliche Dialektik gerit und dafy diese Dialektik nur
durch Postulate aufgehoben werden kann, keine spezifisch religiose

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »kosmologische Gottesbeweis«

Priamisse voraus. Und wenn die Behauptung, die zur Auflosung die-
ser Dialektik »postulierte« Wirklichkeit sei »Gott« zu nennen, nur
durch Bezugnahme auf die Selbstzeugnisse der Religion gerechtfer-
tigt werden kann, dann gilt dies fiir die SchlufSformel der klassischen
Gottesbeweise »Et hoc es, quod omnes dicunt Deum« nicht weniger.
Sodann aber, und dies ist im zuletzt durchlaufenen Teil des Gedan-
kengangs deutlich geworden, fiithrt ein postulatorischer Gottesbegriff
zu der Aufforderung, »im Buche der Welt zu lesen«, um darin »die
Handschrift seines Autors« zu erkennen. Damit aber verweist ein
solcher postulatorischer Gottesbegriff den, der ihn sich zueigen
macht, nicht nur in speziell religiose Erfahrungszusammenhénge,
sondern in »alle iiberhaupt denkbaren Welten« hinein. Die postulier-
te Einheit Gottes wird ja gerade als der Moglichkeitsgrund dafiir ge-
sehen, seine Gesetzgebung in jeder der sonst ganz strukturverschie-
denen Welten zu entdecken und so deren Interferenzen begreiflich zu
machen. Von dem so verstandenen Gott kann ein Mensch umso in-
haltsreicher reden, je unterschiedlicher die Erfahrungen sind, die er
in den unterschiedlichsten »Welten« gemacht hat. Was Franz Rosen-
zweig ein »Lernen von der Peripherie ins Zentrum« genannt hat,
trifft auf dieses »Lesen im Buche der Welt« auf besonders deutliche
Weise zu.

Das bedeutet fiir die Re-Interpretation des »kosmologischen
Gottesbeweises«: Der Transzendentalphilosoph erkennt in der »Ver-
standesregel«, die ihm zugrundelag, seine eigene Intention wieder.
Darum bleibt auch die Bemiihung, die auf diesen Gottesbeweis ver-
wendet worden ist, fiir ihn ein Mafstab seiner Selbstbeurteilung,
selbst wenn er zu der Uberzeugung kommt, daf das intendierte Ar-
gumentationsziel auf diesem Wege nicht erreicht werden kann. Sie
erinnert ihn an die Aufgabe, beim Gottespostulat nicht stehenzublei-
ben, sondern von dort zum »Lesen im Buche der Welt« zuriickzukeh-
ren. Denn wer den Autor kennengelernt hat, wird dadurch von der
weiteren Lektiire seiner Werke nicht dispensiert, sondern darauf ver-
wiesen, seine »Handschrift« auf immer neuen Seiten seines Werkes
neu zu entziffern. Ein postulatorisches Sprechen von Gott darf des-
wegen nicht hinter die Sorgfalt zuriickfallen, mit der die Vertreter
des »kosmologischen Gottesbeweises« sich jahrhundertelang darum
bemiiht haben, im »Text dieser Welt« die Spuren seines gottlichen
Urhebers aufzufinden.

Und so ist es gerade die »neu gedolmetschte Verstandesregel«
des kosmologischen Gottesbeweises, die dessen Intention deutlich

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 347

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

hervortreten 1ldfft und den Aufweis gestattet, dafy diese Intention
durch das vom Vernunftpostulat geleitete »Lesen im Buche der
Welt« besser erfiillt wird als durch die meta-physische, physikalische
Kausalverhiltnisse auf ihren »ersten Grund« zuriickfiihrende Gestalt
dieses Beweises. Die transzendentalphilosophisch begriindete Auf-
forderung zum Lesen im Buche der Welt bewihrt sich so als ein
»neues Dolmetschen« der »Verstandesregel«, die dem kosmologi-
schen Gottesbeweis zugrundelag. Auf diese Weise wird es moglich,
einen »Gedanken, der sich so lange Zeit erhalten hat«?, in verwan-
delter Gestalt wiederzugewinnen.

2. Der »moralische Gottesbeweis« als Anleitung, beim
»Lesen im Buche der Welt« Alternativen des sittlich Guten
und Bosen zu entdecken

a) Das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises«

Der »moralische Gottesbeweis« gehort nicht unter die klassischen
»fiinf Wege« der Gotteserkenntnis, wie sie exemplarisch durch Tho-
mas v. Aquin beschrieben worden sind. Doch hat er in jiingerer Zeit
an Bedeutung gewonnen - freilich, wie sogleich zu zeigen sein wird,
in einer eher popularphilosophischen Form. Um das Beweisziel dieses
Arguments deutlich zu machen, ist folgende vorbereitende Uberle-
gung hilfreich: Alle Erkenntnis sittlicher Regeln reicht nicht aus,
um zu Entscheidungen der sittlichen Praxis zu fiihren, wenn nicht
in der Erfahrung die »Fille« gegeben werden, die unter diese »Re-
geln« fallen. (Dabei kann vorldufig offen bleiben, ob die Begriffe
von »Regel« und » Anwendungsfall« die Eigenart der gesuchten Er-
fahrung angemessen beschreiben.) Die Alternativen, die nach Ent-
scheidung durch die menschliche Praxis verlangen, miissen dem Sub-
jekt in der Erfahrung begegnen, freilich in einer Erfahrung von
besonderer Art: in der sittlichen Erfahrung, in der dem Subjekt das
unbedingt Verpflichtende begegnet. Das Gewissen lidf3t sich als die
Fihigkeit definieren, derartige Erfahrungen zu machen. Gerade fiir
diese Erfahrung aber ist es von besonderer Bedeutung, Kriterien zu

3 Vgl KdrV B 113.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

gewinnen, an denen sie von blof$ subjektivem Erleben unterschieden
werden kann, und Wege aufzuzeigen, wie aus dem subjektiven Erle-
ben des Wiinschenswerten und deswegen Motivierenden die objektiv
giiltige Erfahrung des Verpflichtenden gewonnen werden kann.
Denn die psychologische Frage, ob und in welchem Mafle ein konkre-
tes Subjekt sich zu bestimmten Handlungen oder Unterlassungen
motiviert fihlt und welchen Anlaf8 zu solcher Motivation ihm seine
Erlebnisse bieten, ist von der ethischen Frage zu unterscheiden, ob
und aus welchen Griinden es zu bestimmten Handlungen oder Un-
terlassungen verpflichtet sei.

Das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises« a3t sich nun
auf die Formel bringen: Die sittliche Erfahrung des objektiv Ver-
pflichtenden ist von solcher Art, daf3 sie nur als Ausdruck eines gott-
lichen Willens angemessen verstanden werden kann. Der Argumen-
tationsweg aber, der zu diesem Ziele fiithren soll, hat gewshnlich die
Form eines indirekten Beweises: In der Erfahrung des Gewissens sind
wir einer unbedingten Verpflichtung gewifs. Also ist in der Gewis-
senserfahrung wenigstens implizit die Gewiheit enthalten, daf3 die
unbedingte Verpflichtung, die wir erfahren, zureichend begriindet
ist. Gibe es aber keinen Gott, so wird dann argumentiert, dann wire
die unbedingte Verpflichtung, das Gute zu tun, nicht zureichend be-
griindbar. Also ist in der sittlichen Erfahrung wenigstens implizit die
Gewifsheit enthalten: Es gibt einen Gott.

Ob dieses Argument beweiskriftig ist, hingt davon ab, ob der
Untersatz zureichend begriindet werden kann: »Gibe es keinen Gott,
dann wire die unbedingte Verpflichtung, das Gute zu tun, nicht zu-
reichend begriindbar«. Gewshnlich wird dafiir eine eher popularphi-
losophische Begriindung gegeben: »Wenn es keinen Gott gibt, ist al-
les erlaubt«. Das bedeutet im UmkehrschlufS: Da im Gewissensurteil
evident wird, daf} es unbedingte Verpflichtungen gibt, kann daraus
auf die Existenz eines gottlichen Gesetzgebers geschlossen werden.

Diesem Argument kann ein weiteres hinzugefiigt werden: Ist
die vermeintliche Erfahrung der Pflicht, sofern sie nicht auf den Wil-
len eines gottlichen Gesetzgebers zurtickgefithrt wird, eine blofSe
Mlusion, dann muf3 gefragt werden, wodurch diese Illusion ihre Sug-
gestionskraft gewinnt, sodaf sie von vielen Menschen nicht durch-
schaut wird. Darauf wird geantwortet: Hinter dieser Illusion verbirgt
sich die Absicht, subjektive Handlungsantriebe als objektiv giiltige
Pflichten auszugeben und damit zu rechtfertigen. Die Berufung auf
sittliche Pflichten ohne Begriindung durch einen Gottesbeweis er-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 349

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

schiene dann als Ausdruck einer »Ideologie«, deren zumeist ver-
schleierte Intention darin bestiinde, alle diejenigen, die der Errei-
chung der eigenen subjektiven Absichten Hindernisse in den Weg
legen, als »Gegner des moralisch Guten« zu diffamieren, um sie mit
dem Pathos des »Eintretens fiir das Gute« desto wirksamer bekdmp-
fen zu konnen. So ergibt sich das ideologiekritische Argument. »Wer
von Pflicht spricht, meint Repression«. Kurz: Nur ein moralischer
Gottesbeweis ist geeignet, einerseits der hdufig vorkommenden
Ideologisierung der Moral (ihrer Indienstnahme fiir Zwecke konkur-
rierender Selbstdurchsetzung) entgegenzutreten, andererseits den
universalen Ideologieverdacht gegen jeden Gebrauch des Begriffes
»Pflicht« zu entkraften. Nur wenn die Erfahrung des sittlich Ver-
pflichtenden auf einen gottlichen Willen zuriickgefithrt wird, erge-
ben sich Kriterien, um den legitimen Gebrauch des Pflichtbegriffs
von seinem ideologischen Miflbrauch zu unterscheiden.

Damit ist nun freilich eher ein Grund dafiir aufgezeigt, einen
moralischen Gottesbeweis zu fordern, als ein Weg, ihn wirklich zu
fithren. Ein solcher Weg 6ffnet sich, wenn der Satz: »Wenn es keinen
Gott gibe, wire die unbedingte Verpflichtung, das Gute zu tun, nicht
zureichend begriindbar« im Rahmen der klassischen Lehre vom Wil-
lensakt interpretiert wird. Den Ausgangspunkt der Uberlegungen
bildet hier die Beobachtung von einer Divergenz zwischen Inhalt
und Form der sittlichen Erfahrung. Threm Inhalt nach weist sie das
Subjekt zu bestimmten Handlungen bzw. Unterlassungen an. Threr
Form nach la3t sie die unbedingte Verpflichtungskraft dieser Verhal-
tensmoglichkeiten deutlich werden. Nun ist alles, was wir durch un-
ser Handeln hervorbringen oder durch unser Unterlassen vor Scha-
den bewahren konnen, ein endliches Gut. Auf der Einsicht in diese
Endlichkeit der Giiter beruht nach traditioneller Auffassung unsere
Freiheit. Nur was wir als endliches Gut durchschauen, iibt auf uns
keine unwiderstehliche Anziehungskraft aus. Aber gerade was wir
als endliches Gut durchschauen, kann uns, so scheint es, nicht mit
absoluter Verpflichtungskraft in Anspruch nehmen, sondern lafit
uns stets Moglichkeiten offen, nach »grofleren« Giitern Ausschau
zu halten, um derentwillen wir das (je nach Betrachtungs-Gesichts-
punkt!) als »kleiner« durchschaute Gut »opfern« kionnen, ja sogar
miissen. Die Freiheit der sittlichen Entscheidung reduziert sich dann
auf die »Abwigung relativer Giiter«, also auf jenen Vorgang, den
Platon verichtlich als den Versuch beschrieben hat, kleinere Miinzen
fiir grofSere in Zahlung zu geben, wobei die »eine, wahre Miinze, fiir

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

die alles hinzugeben ist«, niemals gefunden wird*. Daraus scheint zu
folgen: Nur wenn wir in dem Dienst an endlichen Giitern, die wir
hervorbringen bzw. vor Schaden bewahren kénnen, den Willen Got-
tes erkennen, gewinnt dieser endliche Dienst jene unendliche Bedeu-
tung, die die vorbehaltlose sittliche Selbsthingabe rechtfertigt.

Auch diesem Argument lafit sich ein weiteres hinzufiigen:
Konnten wir die Verpflichtung zur vorbehaltlosen Selbsthingabe,
die wir in der sittlichen Erfahrung entdecken, nicht als Ausdruck
eines gottlichen Willens begreifen, dann liefSe die sittliche Selbsthin-
gabe sich nicht mehr von einer Faszination durch endliche Giiter un-
terscheiden, in der die menschliche Freiheit zugrundegeht. Oder
kurz: Sittliche Erfahrung, die Moglichkeiten der Selbstfindung durch
vorbehaltlose Selbsthingabe zu entdecken meint, wird nur durch das
»Verstandnis unserer Pflichten als gottlicher Gebote« davor bewahrt,
als Verfithrung zu einem »Selbstmord der menschlichen Freiheit« zu
erscheinen.

Wird die Notwendigkeit, einen »moralischen Gottesbeweis« zu
fithren, auf solche Weise begriindet, dann eréffnet sich fiir die Mog-
lichkeit dieser Beweisfithrung folgender Weg: Das Urteil iiber end-
liche Giiter — darunter alle diejenigen, die wir durch unser Handeln
hervorbringen oder durch unser Unterlassen vor Schaden bewahren
konnen — setzt einen Maf3stab voraus, an dem wir sie als wirkliche
Giiter (angemessene Gegenstinde unseres Wollens) erkennen. Die-
ser MafSstab kann nur in einem unendlichen Gut liegen, auf das un-
ser Wille notwendig ausgerichtet ist und von dem er sich nur dann
abwenden kann, wenn unser Verstand es mit einem endlichen Gut
verwechselt. Der Begriff des endlichen Gutes setzt also dessen Diffe-
renz, aber auch seine Beziehung zum unendlichen Gut voraus; und
die Erfahrung, in der uns endliche Giiter gegeben werden bzw. deren
Verwirklichung aufgegeben wird, wird nur angemessen verstanden,
wenn entdeckt wird, daf3 sie diese endlichen Giiter zugleich in ihrer
Differenz vom und in ihrer Beziehung zum unendlichen Gut deutlich
macht®.

Diese Beziehung auf das »unendliche Gut« wird dann gewshn-
lich als eine Beziehung von Mitteln zu einem »letzten Zweck« ge-
dacht, der zugleich als »Endzweck der Schépfung« gedeutet werden

4 Platon, Phaidon 69a.
5 Vgl. den vierten unter den »fiinf Wegen« der Gotteserkenntnis bei Thomas v. Aquin,
S.th.], q2, a3.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 351

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

darf: Jede gute Tat dient, in dem bescheidenen Mafe, das fiir Men-
schen moglich ist, der Heilsabsicht Gottes, die ihn bei der Hervor-
bringung des Menschen und aller Dinge geleitet hat. Geht diese Un-
terscheidung der sittlich gebotenen Taten vom géottlichen Endzweck
verloren, dann ist das BewufStsein, zur Realisierung endlicher Giiter
absolut verpflichtet zu sein, nicht mehr von der Faszination durch
diese endlichen Giiter zu unterscheiden, in der die Freiheit des Wil-
lens verlorengeht. Geht aber die Beziehung dieser einzelnen Taten
auf den Endzweck verloren, dann konnen sie nicht mehr auf absolut
verpflichtende Weise vorgeschrieben werden.

Dabei kann die abschliefSende Behauptung: »Dies ist es, was alle
»Gott« nennen«, immer noch im Rahmen der klassischen Metaphy-
sik, durch folgende zusitzliche Uberlegung plausibel gemacht wer-
den: Es ist die Beziehung zu diesem »unendlichen Gut, auf der die
Freiheit unseres Willens beruht: die Freiheit von den endlichen Gii-
tern, die wir als endliche durchschauen, indem wir sie mit dem un-
endlichen Gut vergleichen, aber auch die Freiheit zum Dienst an die-
sen endlichen Giitern, sofern wir sie als Weisen der Teilhabe am
Gutsein des unendlichen Gutes begreifen. Wenn aber die Beziehung
auf das unendliche Gut der Grund unserer moralischen Freiheit ist,
dann kann diesem unendlichen Gut jene Vollkommenheit nicht feh-
len, die es begriindet: Als Maoglichkeitsgrund der menschlichen
Freiheit muf$ das unendliche Gut selber als freies und folglich als per-
sonales Wesen gedacht werden. Eine unendlich vollkommene Person,
die zugleich die Moglichkeit endlicher moralischer Freiheit begriin-
det, »ist es, was alle »Gott« nennen«. Auf die Frage, ob dieses Argu-
ment beweiskriftig ist, wird an spiterer Stelle noch einzugehen sein,
wenn der traditionelle »moralische Gottesbeweis« mit dem in dieser
Untersuchung vorgeschlagenen Gottespostulat verglichen werden
wird. Schon an dieser Stelle, an der es darum geht, nicht den argu-
mentativen Erfolg, sondern die Intention des moralischen Got-
tesbeweises zu wiirdigen, soll auf Ahnlichkeit und Differenz des
moralischen Gottesbeweises im Verhiltnis zum kosmologischen hin-
gewiesen werden. Beide Arten des Gottesbeweises gehen von der Er-
fahrung aus, um nach dem allein zulinglichen Grunde dieser Er
fahrung zu fragen. Der Unterschied aber betrifft sowohl den
Ausgangspunkt als auch das Ziel des Argumentationsverfahrens.
Ausgangspunkt ist nicht, wie beim kosmologischen Gottesbeweis,
die Erfahrung von der Kontingenz aller Erfahrungs-Inhalte, sondern
die objektive Verpflichtungskraft bestimmter Inhalte der sittlichen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

Erfahrung; und das Ziel besteht nicht darin, nachzuweisen, daf3 alle
Verkniipfung von Bedingungen und Folgen auf eine »Erst-Ursache«
zuriickgefiihrt werden muf3, sondern darin, nachzuweisen, daf3 die
Unbedingtheit der Verpflichtung, die den Inhalt der sittlichen Erfah-
rung ausmacht, nur als Ausdruck eines Willens verstanden werden
kann, mit dem der »Gesetzgeber des Sittengesetzes« den mensch-
lichen Willen in Anspruch nimmt.

Und mit diesem Unterschied des Themas (der Naturerfahrung
dort, der sittlichen Erfahrung hier) hingt ein zweiter Unterschied zu-
sammen. Der kosmologische Gottesbeweis setzt die Naturerfahrung
mitsamt ihrer objektiven Giiltigkeit als gegeben voraus; der mora-
lische Gottesbeweis dagegen soll der Gefahr entgegentreten, daf3 die
sittliche Erfahrung selber als Illusion, als Quelle von Ideologien oder
als Ausdruck einer Faszination des Subjekts durch endliche Giiter er-
scheint. Der versuchte Beweis verschafft so der sittlichen Erfahrung
nicht nur eine zu ihr hinzutretende angemessene Interpretation, son-
dern dient zugleich dazu, Kriterien zu gewinnen, anhand derer diese
Erfahrung von moglichen Fehlformen unterschieden werden kann
und die es zugleich gestatten, zu verhindern, dafS das berechtigte
Mifitrauen gegen derartige Fehlformen sich zu einem generellen
Miftrauen gegen jede Art von sittlicher Erfahrung universalisiert.
Insofern befriedigt der moralische Gottesbeweis nicht nur ein theo-
retisches Interesse des Interpreten, sondern vor allem ein mora-
lisches Interesse dessen, der die sittliche Erfahrung macht und nicht
bereit ist, sich das BewufSstsein der Pflicht, das in dieser Erfahrung
entspringt, durch eine universalisierte Kritik »ausreden zu lassen«.

Aber unerachtet dieses Unterschiedes handelt es sich auch hier
um eine Anweisung zum »Lesen im Buche der Welt«; denn die ver-
pflichtenden Handlungsmdoglichkeiten miissen in unserer Erfah-
rungswelt entdeckt werden; und der »Gesetzgeber des Sittengeset-
zes« gibt dem Menschen nur dadurch konkrete Handlungs- oder
Unterlassungs-Anweisungen (und nicht blof$ abstrakte Regeln), daf3
solche Inhalte der Erfahrung sich als konkrete Gestalten verstehen
lassen, wie er, als » Autor des Buches der Welt«, seinen »Leser« unter
seine Anrede stellt. Nur so wird es moglich, kantisch gesprochen,
»unsere Pflichten als gottliche Gebote« zu begreifen.

Die Notwendigkeit aber, auf solche Weise die »Handschrift des
gottlichen Autors« im »Buche der Welt« zu entdecken, wird in jener
Fassung des Arguments besonders deutlich, in der es von der beob-
acheteten Spannung ausgeht, die zwischen den stets endlichen und

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 353

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

bedingten Handlungsméglichkeiten, die dem Menschen offenstehen,
und der Unbedingtheit besteht, mit der er sich zu derartigen Hand-
lungen verpflichtet weifs. Diese Spannung darf, wenn die sittliche Er-
fahrung in ihrer Eigenart zur Geltung kommen soll, nicht einseitig
aufgeldst werden. Das wiirde dann geschehen, wenn sie dazu fiihren
wiirde, alle endlichen Giiter vor den unendlichen »verblassen« zu las-
sen und damit alle Ziele unseres Handelns und Unterlassens als
gleichgiiltig erscheinen zu lassen, weil sie dem Gutsein des unend-
lichen Gutes nichts hinzufiigen und nichts von ihm wegnehmen kon-
nen. Statt die innere Spannung der sittlichen Erfahrung auf solche
Weise einseitig aufzulosen, kommt es vielmehr darauf an, sie aus-
zulegen. Das geschieht, indem der »moralische Gottesbeweis« uns
dazu anleitet, in den stets endlichen Giitern, die uns zur Hervorbrin-
gung oder Erhaltung aufgegeben sind, Moglichkeiten des Dienstes
am unendlichen Gut zu entdecken; nicht als Dienst an seiner Existenz
(denn diese ist von allem menschlichen Leisten und Versagen unab-
hingig), wohl aber an den konkreten innerweltlichen Gestalten sei-
nes Erscheinens, religios gesprochen: am » Aufleuchten seiner Doxa«.
Der »moralische Gottesbeweis« bewihrt sich als Anleitung, im Bu-
che der Welt so zu lesen, daf$ darin Moglichkeiten entdeckt werden,
»alles zur grofleren Ehre Gottes zu tun«.

Wird das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises« darin
gesehen, ein solches Lesen im Buche der Welt moglich zu machen,
dann schlief3t sich daran wiederum (wie schon beim »kosmologischen
Gottesbeweis«) die zweifache Frage an: Kann dieses Beweisziel auch
auf anderem Wege, durch eine Lehre von den Vernunftpostulaten,
erreicht werden? Und falls dies moglich ist: Behalt dann der »mora-
lische Gottesbeweis« noch eine — vermutlich veridnderte — Bedeu-
tung?

b) Die moralische Intention der Vernunftpostulate:
die Benennung der Bedingung dafiir, auch »als Siinder
in einer siindhaften Welt« Maoglichkeiten der Selbstfindung
durch Selbsthingabe zu entdecken

a) Die moralische Intention der kantischen Postulate

Die »kosmologische« Intention der Vernunftpostulate, so wurde an
fritherer Stelle gesagt, richtet sich darauf, die Bedingung zu benen-
nen, durch die die strukturverschiedenen » Welten« miteinander ver-
bunden sind und von der her deswegen ihre Interferenz verstanden

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

werden mufs (s.o0. S. 336 f.). Diese »kosmologische« Intention aber ist
mit der »moralischen« eng verbunden. Denn die sittliche Aufgabe, in
derjenigen Welt, die wir theoretisch erkennen, die Pflichten zu erfiil-
len, die wir in der sittlichen Erfahrung entdecken, fiihrt in einen un-
vermeidlichen Widerspruch, der nur durch das Gottespostulat auf-
gehoben werden kann. Die sittlich gebotene Reinheit der Gesinnung
verbietet es, den vermutlichen Erfolg unserer Handlung zum Ma(3-
stab des Guten und Bésen zu machen; aber die ebenfalls sittlich ge-
botene wirksame Tat macht uns eben diese Riicksicht auf die kausa-
len Zusammenhinge zwischen der Tat und ihren Folgen zur Pflicht.
Und es ist, wie Kant gezeigt hat, dieser Doppelaspekt der Pflicht, an
der die Zielvorstellung, das sittlich Gebotene nicht nur zu wollen,
sondern seiner Realisierung wirksam zu dienen, sich als wider-
spriichlich erweist. In einer Welt, die endgiiltig in zwei (oder mehre-
re) strukturverschiedene Welten zerfiele, wire es unmdoglich, das Gu-
te in der Strenge der moralischen Gesinnung zu wollen und es
zugleich wirksam ins Werk zu setzen. Das Problem der Einheit der
Welt in der Verschiedenheit der Welten ist deswegen nicht nur ein
kosmologisches, sondern auch und vor allem ein moralisches Pro-
blem. Und das Postulat eines Gottes, der zugleich als der Gesetzgeber
des Naturgesetzes und des Sittengesetzes gedacht wird, vereinigt in
sich das theoretische » Vernunftinteresse« mit dem praktischen®. Da-
bei ist, innerhalb der kantischen Philosophie, das praktisch-mora-
lische Vernunftinteresse das leitende; die Postulate werden insgesamt
als Gegenstinde eines »Fiirwahrhaltens in praktischer Absicht« be-
schrieben’.

Eine Verschiarfung der Vernunftdialektik und damit eine erhsh-
te Dringlichkeit des Gottespostulats ergibt sich aus der Beobachtung,
daf3 ein Widerspruch auch innerhalb des praktischen Vernunft-
gebrauchs auftritt, weil das Sittengesetz, indem es Gesetz ist und
vom Individuum Gehorsam verlangt, dieses der Unreinheit seiner
Gesinnung tiberfiihrt, weil ein sittlich absolut reiner Wille des Geset-
zes nicht bediirfte, sondern das sittlich Gebotene stets leicht und mit
Freude zu tun vermochte. Zugleich aber verlangt das Sittengesetz
vom Individuum diese Reinheit der Gesinnung und damit einen
»Sinneswandel«, den es freilich nur wollen kénnte, wenn es die Rein-
heit der Gesinnung schon besifle; dann aber bediirfte es eines solchen

¢ Vgl. KdrV A 804f. und Logik 125.
7 KdpV A 255 ff.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 355

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Sinneswandels nicht. Das Postulat eines Gottes, der den Stinder ge-
rechtspricht und ihn damit zur Umkehr erst fihig macht, ist notwen-
dig, wenn dieser Widerspruch aufgelost werden soll. Ohne dieses
Vernunftpostulat wiirde die sittliche Erfahrung zu nichts anderem
fithren als zu der Einsicht in die Notwendigkeit einer Selbstverurtei-
lung, sodaf »Trostlosigkeit im Gemiite« und damit die Lihmung des
sittlichen Willens die Folge »redlicher Selbstbeurteilung« wire?.

Schon in der kantischen Fassung der Vernunftpostulate tritt die
speziell moralische Intention dieser Postulate besonders deutlich her-
vor, wenn man — in einer an Kant ankniipfenden, aber iiber ihn hin-
ausgehenden Uberlegung — bemerkt: Diese Postulate benennen die
Bedingung, unter der allein charakteristische Fehldeutungen und,
aus ihnen resultierend, Fehlgestaltungen der sittlichen Erfahrung
vermieden werden konnen. Diese Funktion der Postulate wird sich,
wie anschlieflend zu zeigen sein wird, noch deutlicher zeigen, wenn
die kantische Transzendentalphilosophie zu einer Theorie der Erfah-
rung als eines Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt wird.

Die ersten vier dieser Fehlgestaltungen ergeben sich, wenn die
Dialektik der sich durchdringenden strukturverschiedenen Welten
unaufgeldst bleibt. Die erste bestiinde darin, daf3 die Verpflichtung
zur wirksamen Tat, die in dieser Erfahrung entdeckt wird, als Recht-
fertigungsgrund dafiir mifiverstanden wiirde, den Gehorsam gegen-
iiber dem Sittengesetz durch Erfolgsriicksichten einzuschrinken.
(»Halte deine gegebenen Versprechungen — aber nur sofern die Treue
zum gegebenen Wort nicht allzuviel Schaden stiftet«.) Die zweite
Fehlgestaltung bestiinde darin, daf die erfahrene Verpflichtung, sich
zur Reinheit der Gesinnung zu erheben, als Rechtfertigungsgrund
dafiir mifiverstanden wiirde, sich der Verantwortung fiir die Folgen
des eigenen Tuns und Lassens zu entziehen (»Tue das Gute, auch
wenn die Welt dariiber zugrunde geht«). In beiden Fillen wird die
sittliche Erfahrung auf eigentiimliche Weise »halbiert«. Im ersten
Falle gilt die unbedingte sittliche Verpflichtung als ein »idealistischer
Traume, und nur die Abschétzung der Handlungsfolgen kann als Er-
gebnis objektiv giiltiger Erfahrung anerkannt werden. Im zweiten
Falle gilt gerade die Entdeckung unbedingter Verpflichtung als der
Inhalt objektiv giiltiger sittlicher Erfahrung, wihrend die Abschit-
zung der Handlungsfolgen als Inhalt einer blof3 subjektiven Ver-
mutung bewertet wird.

s Vgl. Rel B 93 ff.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

Die dritte Fehlgestaltung bestiinde darin, daf3 der erfahrene
Konflikt zwischen den Bedingungen fiir die Reinheit der Gesinnung
und denen fiir die Wirksamkeit der Tat als Rechtfertigungsgrund da-
fiir miflverstanden wiirde, sich aller wirksamen Handlungen zu ent-
halten, weil in einer »bosen Welt« das Gute nicht wirksam durch-
gesetzt werden kann. (So entsteht ein vermeintlich moralischer
»Hesychasmusc, der sich, um sich in dieser »bdsen Welt« nicht »die
Hinde schmutzig zu macheng, von allen Situationen fernhilt, in de-
nen die Pflicht zur wirksamen Tat erfahren werden konnte.) Die vier-
te Fehlgestaltung bestiinde darin, sich durch die Erfahrung von dem
Konflikt zwischen den Bedingungen fiir die Reinheit der Gesinnung
und fiir die Wirksamkeit der Tat dazu berechtigt zu meinen, tiber
diese »bose Welt« das Gericht zu vollstrecken, weil deren Kausalrei-
hen den Bosen bessere Durchsetzungs-Chancen einrdumen als den
Guten. (Dann entsteht jener Umschlag von Moralitit in den Terror,
den Kant und seine Zeitgenossen an der Franzgsischen Revolution
beobachtet haben.) In diesen beiden Fillen gilt sowohl die Entdek-
kung unbedingter Pflicht als auch die Einsicht, dafl in »dieser Welt«
das Gute nicht wirksam durchgesetzt werden kann, als Ergebnis von
Erfahrungen mit objektiver Geltung. Aber der Konflikt zwischen bei-
den Arten der Erfahrung wird auf einseitige Weise aufgelost. Im
einen Falle wird dieser Konflikt als Anzeichen dafiir verstanden, daf3
die bestehende Welt den titigen Einsatz der moralisch Guten »nicht
verdient«; im anderen Fall wird es fiir moglich gehalten, die »kom-
mende Welt« mit Machtmitteln herbeizufithren, die den Bedin-
gungen der alten entsprechen, also vor allem die »Freiheit und
Selbstbestimmung aller« durch die (fiir voriibergehend gehaltene)
Diktatur revolutionirer Eliten durchzusetzen. Diese nehmen, »fiir
eine Ubergangszeit«, ein Monopol repressiver Gewalt in Anspruch,
die die sittliche Idee der Freiheit »einstweilen« aufSer Kraft setzt und
deshalb mit subjektiv gutem Gewissen riicksichtsloser ausgeiibt wird
als die Gewalt der bisher Herrschenden.

Zwei weitere Fehlgestaltungen der sittlichen Erfahrung ergeben
sich, wenn jene Dialektik des Sittengesetzes unaufgelost bleibt, die
sich nicht auf das Verhéltnis von Gesinnung und wirksamer Tat be-
zieht, sondern innerhalb der sittlichen Selbstbeurteilung des Sub-
jekts auftritt. Das Sittengesetz {iberfiihrt dadurch, daf3 es als Gesetz
erfahren wird, das Indivuaduum der Unreinheit seiner Gesinnung und
fordert deswegen von ihm eine Umkehr, die ihrerseits nur von dem
vollzogen werden kéonnte, der die reine Gesinnnung schon beséfe.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 357

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Solange diese Dialektik nicht aufgelost weden kann, wird die sittliche
Erfahrung und die darin enthaltene Des-Illusionierung tiber den ei-
genen Zustand als Rechtfertigungsgrund dafiir mifSverstanden, mit
der Bemithung um den Sinneswandel, da dieser ohnedies nicht mog-
lich sei, gar nicht erst zu beginnen. (»Ich weif3, daf ich ein Siinder
bin, und kann daran nichts dndern«). Die andere Fehlform der sitt-
lichen Erfahrung, die aus dieser unaufgehobenen Dialektik entsteht,
besteht darin, die Aufforderung zur Umkehr »auf das erfiillbare Maf3
zu reduzieren«. (»Ich versuche, so gut ich kann, ein guter Mensch zu
sein; niemand kann von mir verlangen, ein Heiliger zu werden«.)

Das Vernunftpostulat, das alle Gesetze, die die Vernunft sich sel-
ber gibt (das Naturgesetz nicht weniger als das Sittengesetz) als Er-
scheinungsgestalten eines gottlichen Anspruchs an den Menschen
deutet, bringt demgegeniiber die Intention zum Ausdruck, die sitt-
liche Erfahrung in unverkiirzter Weise zur Geltung zu bringen. Die
Anweisung zum »Lesen im Buche der Welt«, die sich aus diesem Po-
stulat ergibt, laf3t sich auf die Formel bringen: Laf3 dich von dem An-
spruch, den das Wirkliche an dich richtet, {iber den Zustand deiner
selbst und der Welt aufkliren; aber laf dir nie die Hoffnung rauben,
daf es dir auch als einem Siinder in einer siindhaften Welt immer
moglich sein wird, wirksame Zeichen (»Signa rememorativa, demon-
strativa et prognostica«) fiir das Wirken eines Gottes zu setzen, der
Siinder gerecht macht und inmitten »dieser Welt« die »kommende
Welt¢, die nur er herauffithren kann, antizipatorisch gegenwirtig
macht. Und entdecke im »Text« deiner Erfahrungswelt die jeweils
konkreten Gestalten, in denen Gott dich fiir den Dienst an der wirk-
samen Bezeugung seines kommenden Reichs in Anspruch nimmt
und dich zugleich zur Erfiillung dieses Auftrages fihig macht. Eine
solche Deutung des Vernunftpostulats fithrt eine Argumentation
fort, die sich bei Kant ansatzweise dort findet, wo er, unter dem Ein-
druck des erwihnten Umschlags von der Moralitit der Revolutionire
in den Terror, das Verhiltnis des politisch-moralischen Wirkens zum
moralischen Endzweck so bestimmt, daf3 es »nicht selbst als Ursache
des letzteren, sondern nur hindeutend, als Geschichtszeichen (si-
gnum rememorativum, demonstrativum, prognostikon) angesehen
werden miisse«’.

° Der Streit der Fakultiten, Akademieausgabe VII,84.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

) Die moralische Intention einer weiterentwickelten Lehre von
den Vernunftpostulaten

Die soeben beschriebenen Probleme — und damit die Notwendigkeit,
die Vernunftdialektik durch Postulate aufzuheben — bleiben auch
dann erhalten, wenn Kants Transzendentalphilosophie zu einer
Theorie des Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt wird. Doch
tritt im neuen Zusammenhang zugleich ein neuer Problem-Aspekt
hinzu: Jede Art von Erfahrung, nicht nur die sittliche, wird als eine
Weise verstanden, wie das Subjekt den Anspruch des Wirklichen ver-
nimmt und ihn durch sein Anschauen, Denken und Handeln beant-
wortet. Darum enthélt jede Art von Erfahrung ein »tropologisches«
Bedeutungsmoment, das vom Subjekt eine »Umgestaltung zur Neu-
heit des Denkens« (und infolge davon auch des Handelns) verlangt.
Und wenn Erfahrungen einer jeweils besonderen Art vom gleichen
Subjekt mehrmals gemacht werden, bildet sich in diesem Subjekt
eine jeweils bestimmte Form des Anschauens und Denkens aus, die
dieser je besonderen Weise entspricht, den Anspruch des Wirklichen
zu vernehmen und zu beantworten. Dies wird besonders dadurch
deutlich, daf3 jedes besondere »Kulturgebiet«, fiir das eine je be-
stimmte Art der Erfahrung privaliert, sein je besonderes Ethos aus-
bildet, und dafl jede dieser Formen des Ethos »cum opinione necessi-
tatis« kultiviert und tradiert wird und dabei mit anderen Formen des
Ethos in Konflikt treten kann.

Das Ethos des Gelehrten verlangt, daf3 er sich ausschlieslich als
universal vertretbares Forschersubjekt versteht und verhilt; daraus
folgt die Pflicht, die Ergebnisse seiner Erkenntnisbemiithung 6ffent-
lich zur Diskussion zu stellen. (Die »Publikationspflicht« unserer
akademischen Promotionsordnungen hat hier ihre spezifisch ethi-
sche Wurzel.) Das Ethos des verantwortungsbewufSten Staatsbiirgers
kann demgegeniiber verlangen, derartige Veroffentlichungen an
ihren vorhersehbaren sozialen Folgen zu messen und gegebenenfalls
gewisse Forschungsergebnisse geheim zu halten, um sozialen Scha-
den zu vermeiden. (Dieser ethische Konflikt spielte eine Rolle bei der
Diskussion um die Veroffentlichung von Forschungsergebnissen der
Kernphysik, die den Bau von Atombomben méglich gemacht haben.)
Wihrend das Ethos des Gelehrten von ihm verlangt, sich am Ideal
der »universalen Vertretbarkeit« zu messen, verlangt das Ethos des
Kiinstlers, wenigstens im neuzeitlichen Verstindnis, von ihm die
Ausbildung einer ganz individuellen Weise, den Anspruch des Wirk-
lichen auf kreative Weise zu beantworten. Nur so wird er fahig, im

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 359

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

freien Spiel seiner ganz personlichen Gestaltungskrifte eine Art von
Werken hervorzubringen, die »wahrer sind als die vorfindliche
Welt, d.h. die einen Bedeutungsgehalt zur anschaulichen Gegeben-
heit bringen, an dem gemessen die vorgefundenen Erscheinungen als
blofle »Oberfliche« gelten, die »aufgebrochen« werde mufs, um das
Wesen der Dinge zur Sprache zu bringen. Die »Exorbitanz« des
kiinstlerisch Gestalteten, d.h. seine Kraft, das gewohnte Anschauen
und Denken »aus dem Geleise (orbita) zu werfen«, kann so, im Zu-
sammenhang des spezifischen Ethos der Kunst, als die notwendige
Weise gelten, dem Anspruch des Wirklichen zu entsprechen (womit
nicht geleugnet zu werden braucht, daf das Pathos des »Exorbitan-
ten« gelegentlich auch zum blofSen Ausdruck der Eitelkeit des Kiinst-
lers entarten kann, die dessen Ethos gerade widerspricht). Das Ethos
des religiosen Menschen verlangt demgegeniiber jene Selbstlosig-
keit, die »nicht die eigene Ehre sucht«, um »alles zur gréfleren Ehre
Gottes« tun und deswegen alle Worte und Handlungen zu vermei-
den, die in »frevelhafter Eigenmacht« in jenes Handeln Gottes ein-
greifen konnten, der allein das Heil des Menschen und der Welt wir-
ken kann.

Aus der Pluralitit der Weisen, den Anspruch des Wirklichen zu
vernehmen und zu beantworten, ergeben sich zwei Fragen: Gibt es
ibergeordnete Regeln der Sittlichkeit, an denen alle Formen des
Ethos gemessen werden kénnen? Und wie verhilt sich die spezifische
sittliche Erfahrung zu dem »tropologischen« Bedeutungsmoment,
das in jeder anderen Erfahrungsart enthalten ist?

Auf die erste dieser Fragen ist zu antworten: Derartige Regeln
sind unerldflich; die Frage ist nur ob sie ausreichend sind. Unerlaf3-
lich sind solche Regeln der Sittlichkeit zunichst deswegen, weil der
Konflikt zwischen verschiedenen Weisen des Ethos auch innerhalb
des gleichen Subjekts auftreten und nach Entscheidung verlangen
kann. Der Gelehrte ist zugleich Staatsbiirger, der Kiinstler kann zu-
gleich ein religioser Mensch, der Fromme zugleich ein Gelehrter sein
(z.B. ein Theologe). Dann entsteht die Frage, wie er den Forderungen
unterschiedlicher Weisen des Ethos gleichzeitig geniigen oder an
welchen Kriterien er sich im konkreten Falle zwischen divergieren-
den Forderungen entscheiden kann (z. B. zwischen der Forderung, als
Glaubender fiir die Wahrheit der religiosen Verkiindigung mit der
Ganzheit seiner Person einzustehen, und der Forderung, als Theo-
loge jede Aussage zur Diskussion zu stellen und fiir eine mogliche
Korrektur offenzuhalten). Unerlafilich sind solche iibergeordneten

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

sittlichen Regeln aber auch deshalb, weil die jeweils konkrete Gesell-
schaft in ruinose Konflikte geraten kann, wenn die Vertreter unter-
schiedlicher »Kulturgebiete« fiir sich jeweils ein »Sonderethos« in
Anspruch nehmen. Aber wer nach einem »neutralen« Ethos sucht,
das von der Unterschiedlichkeit je spezifischer Erfahrungsweisen un-
betroffen bleibt, der gerit in die Gefahr, die Sittlichkeit in eine blofse
Anweisung zur Befolgung formaler Regeln zu verwandeln, sodaB8 al-
le Personen, Dinge und Situationen nur noch als »Fille unter solchen
Regeln« beurteilt werden konnen. Damit wird, zumeist unbemerkt,
die Wissenschaft zum allein verbindlichen Modell der Moral; denn
diese ist seit der Antike darauf gerichtet, aus dem »Material« des sin-
nenhaft Gegebenen die »Form« des allgemeinen »Was-Seins« zu ab-
strahieren und nur dieses (die »Quidditas rei sensibilis«) fiir den Ge-
genstand objektiv giiltigen Erkennens zu halten. Angewandt auf das
Ethos wiirde dies besagen: Das Individuelle — sowohl der einzelne
Gegenstand des sittlichen Erkennens als auch das individuelle Sub-
jekt der sittlichen Erfahrung — erscheint dann als das sittlich Irrele-
vante. Fiir den Gedanken der individuellen Berufung des Subjekts
und der individuellen Bedeutsamkeit jedes Objekts bleibt in einem
solchen, am Ideal wissenschaftlicher Objektivitit orientierten Ethos
kein Raum. So unerlaflich es also ist, sich um iibergeordnete sittliche
Regeln zu bemiihen, an denen das »tropologische« Bedeutungs-
moment jeder einzelnen Art von Erfahrung gemessen werden kann,
so wenig reichen derartige formale Regeln aus, um der Eigenart der
je besonderen Erfahrungen gerecht zu werden und den moglichen
Konflikt zwischen ihnen zu entscheiden.

Noch schwieriger zu beantworten ist die zweite der soeben ge-
stellten Fragen: Wie verhalt sich die Eigengesetzlichkeit der spezi-
fisch sittlichen Erfahrung zu den sittlichen Implikaten (den »tropolo-
gischen« Bedeutungsmomenten) anderer Erfahrungsarten? Gibt es,
um sogleich einen wichtigen Anwendungsfall zu nennen, einen legi-
timen Widerstand gegen Gebote der Religion unter Berufung auf die
sittliche Erfahrung? Oder gibt es wenigstens ein Recht, Gebote der
Religion so auszulegen, daf3 sie den Inhalten der sittlichen Erfahrung
nicht widersprechen?

Ein solches Auslegungsverfahren wiirde der Regel folgen, die
Kant auf die Formel gebracht hat: »daf8 verniinftige, wohldenkende
Religionslehrer sie [scil. »die in heiligen Biichern abgefafsten Glau-
bensarten«] so lange gedeutet haben, bis sie dieselbe mit den all-
gemeinen moralischen Glaubenssitzen in Ubereinstimmung brach-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 361

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

ten«'?. Aber ein solches Auslegungsverfahren ruft Bedenken hervor.
Kann ohne Angriff auf die Eigengesetzlichkeit der religiosen Erfah-
rung gesagt werden, jeder »Kirchenglaube« (jede religiose Uberzeu-
gung einer konkreten religiosen Uberlieferungsgemeinschaft) habe
den reinen, moralischen Vernunftglauben zu seinem »hochsten Aus-
leger«''? Wie aber soll, wenn man ein solches Auslegungsverfahren
fiir methodisch verfehlt hilt, der mégliche Konflikt zwischen der
sittlichen Erfahrung und denjenigen Verhaltensnormen geschlichtet
werden, die auf anderen Arten von Erfahrung beruhen? Und konkre-
ter: Wie sind auftretende Konflikte zwischen den Verhaltensnormen
der Religion und der Moral aufzulésen?

Angesichts moglicher Konflikte zwischen unterschiedlichen For-
men des Ethos gewinnt die Dialektik der Vernunft eine neue Gestalt
und das Gottespostulat, das zur Auflsung dieser Dialektik notwen-
dig ist, eine neue Bedeutung. Die Dialektik, wie sie im Rahmen einer
weiterentwickelten Transzendentalphilosophie verstanden werden
muf3, ergibt sich zwar ebenso, wie diejenige, die Kant beschrieben
hat, aus der Interferenz strukturverschiedener Erfahrungswelten (bei
Kant: aus der Interferenz der »Natur« und der »Welt der Zweckex,
die dadurch deutlich wird, dafs die sittlich gebotenen Zwecke in eben-
derjenigen Welt verwirklicht werden miissen, die wir als »Natur« er-
kennen). Aber sie betrifft, wie sich nun gezeigt hat, nicht nur das
Verhiltnis zwischen der wissenschaftlich erkannten Kausalordnung
der »Natur« und der Welt der Pflichten, die die Vernunft in ihrem
praktischen Gebrauch entdeckt, sondern tritt, innerhalb der Welt
des sittlich Gebotenen, noch einmal als Konkurrenz strukturver-
schiedener Weisen des Ethos auf. Entsprechend muf8 auch das Postu-
lat, das diese Dialektik auflosen soll, nicht nur darauf gerichtet sein,
das Naturgesetz und das Sittengesetz als zwei Erscheinungsgestalten
der einen Gesetzgebung des einen Gottes zu begreifen, sondern zu-
gleich darauf, die verschiedenen Weisen, wie das Wirkliche uns in
allen tibrigen Erfahrungszusammenhingen in Anspruch nimmt, als
Erscheinungsgestalten der einen Weise zu begreifen, wie der eine
Gott uns unter seine verpflichtende Anrede stellt. Das bedeutet ne-
gativ: Keine dieser Weisen, den Anspruch des Wirklichen zu verneh-
men und zu beantworten, auch nicht die sittliche Erfahrung, kann
sich selber angemessen verstehen, wenn sie nicht das Bewuf3tsein

10 Rel A 159.
1 A.a..0. 1571

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

einschlief3t, daf3 der eine verpflichtende Anspruch Gottes auch in an-
deren Weisen der Erfahrung, als deren tropologisches Bedeutungs-
moment, vernommen werden und zur Sprache gebracht werden
muf3. Auch die in der sittlichen Erfahrung entdeckte Pflicht ist nur
eine unter diesen Erscheinungsgestalten. Und es bedeutet positiv:
Jede dieser Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, ge-
winnt ihre unbedingte Verpflichtungkraft daraus, daff uns in ihr die
Anrede des einen Gottes vernehmbar wird.

Freilich fehlt uns nicht nur der angemessene Begriff, der es ge-
statten wiirde, die verschiedenen »Welten« als Teile der einen, um-
fassenden Welt zu beschreiben, sondern auch der angemessene Be-
griff von dem einen verpflichtenden Anspruch, der in den vielen
Weisen, wie das Wirkliche uns in der Vielfalt der Erfahrungsweisen
in Anspruch nimmt, seine unterschiedlichen Erscheinungsgestalten
findet. Der Einheitsgrund aller Weisen, wie wir uns ethisch in Pflicht
genommen wissen, kann ebensowenig wie der Einheitsgrund aller
Welten auf einen Begriff gebracht, wohl aber beim Namen gerufen
werden. Der im Namens-Zuruf wirksam vollzogene Eintritt in eine
personale Beziehung zu ihm gestattet es uns, auch im »Buche unserer
Pflichten« so zu lesen, daf3 wir darin die »Handschrift des gleichen
Autors« erkennen.

An dieser Stelle freilich entsteht im Zusammenhang der Moral-
philosophie eine kritische Anfrage an das postulatorische Gottesver-
stindnis, die sich auf diese Art im kosmologischen Zusammenhang
nicht stellte. Fiir ein rein theoretisches Weltverstiandnis konnte es
ausreichen, die verschiedenen, spezifischen Strukturgesetze der ver-
schiedenen »Welten« auf die Gesetzgebung eines identischen »Au-
tors« zuriickzufiihren, ohne von dieser gottlichen Gesetzgebung
einen Begriff zu haben. Was als storende Interferenz dieser » Welten«
erfahren wird, konnte als Anzeichen dafiir gedeutet werden, daf8 wir
uns bei der Beschreibung dieser Gesetze noch immer auf der Ebene
der »Erscheinung« bewegen, ohne daf3 die eine, gottliche Gesetz-
gebung, die fiir uns in dieser Vielfalt der Strukturgesetze ihren Aus-
druck findet, selber zur Erscheinung (zum »Gegenstand fiir uns«)
werden konnte. Dabei ist, um einem geldufigen Mif3verstindnis noch
einmal entgegenzutreten, »Erscheinung« weder das Unwesentliche
noch das Tduschende, sondern die je konkrete Gegenwartsgestalt, in
der die Anrede Gottes in ihrer absoluten Verbindlichkeit fiir uns ver-
nehmbar wird und von uns beantwortet werden kann. Die Tatsache,
daf die Strukturgesetze der verschiedenen Welten sich selber als »Er-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 363

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

scheinungen« einer gottlichen Gesetzgebung erweisen, mindert
nicht ihre transzendentale, Erfahrung ermoglichende Maf3geblich-
keit. In praktischer Hinsicht dagegen enthilt diese (in theoretischer
Hinsicht so hilfreiche) Unterscheidung zwischen der »gottliche Ge-
setzgebung selbst« und der »Vielfalt ihrer Erscheinungsgestalten«
zunidchst noch keine Anweisung dafiir, wie der mogliche Konflikt
zwischen den »tropologischen« Bedeutungsmomenten der unter-
schiedlichen Erfahrungsarten zu schlichten sei. Eine solche Schlich-
tung aber ist notig, wenn die konkreten Alternativen der Praxis
verantwortungsvoll entschieden werden sollen. Dies wiederum erfor-
dert ein Argumentationsverfahren, das der Eigengesetzlichkeit jeder
Erfahrungsart Rechnung trigt. Daraus ergibt sich die Frage, ob das
Gottespostulat einen moglichen Ansatz fiir ein solches Argumentati-
onsverfahren bietet.

Bezogen auf mogliche Konflikte zwischen Moral und Religion
bedeutet dies: Ein solches Argumentationsverfahren miifite bei der
religiosen Implikation der sittlichen Erfahrung und bei der sittlichen
Implikation der religiosen ansetzen. Wer seine sittliche Erfahrung
angemessen versteht, entdeckt in ihr ein religioses Implikat, das ihm
gestattet, demjenigen, der von der religiosen Erfahrung her argu-
mentiert, mit religidsen Argumenten zu begegnen. Und wer seine
religiose Erfahrung angemessen versteht, entdeckt in ihr ein mora-
lisches Implikat, von dem aus er demjenigen, der von der sittlichen
Erfahrung her argumentiert, mit moralischen Argumenten gegen-
ubertreten kann. Fiir ein solches Argumentieren aber bietet das
Gottespostulat den geeigneten Ansatz. Denn in derartigen Konflikts-
Situationen gewinnt dieses Postulat folgende Gestalt: Wenn alle
»tropologischen« Momente aller Erfahrungsarten als die unter-
schiedlichen Erscheinungsgestalten der einen verpflichtenden Zu-
wendung Gottes verstanden werden diirfen, dann kannst du gewif3
sein, in jeder von ihnen der Zuwendung des gleichen Gottes zu be-
gegnen, der dich nicht durch die Widerspriichlichkeit seiner For-
derungen daran hindern wird, seinen Willen zu tun.

Dieses Vernunftpostulat macht es moglich, im praktischen Kon-
flikt zwischen Handlungs-Anweisungen, die sich aus der Verschie-
denheit der Erfahrungsarten ergeben, nach Argumentationsweisen
zu suchen, die der Eigengesetzlichkeit dieser Erfahrungsarten Rech-
nung tragen. Die Suche nach einem Argument, das die Schlichtung
derartiger Konflikte moglich macht, ist durch die Erfahrungen selbst,
wenn sie im Licht dieses Postulates gedeutet werden, gerechtfertigt.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

Und die Interferenz der Erfahrungsarten, die durch dieses Postulat
deutbar gemacht wird, bietet fiir eine Suche den angemessenen An-
satz. Damit ist freilich nicht prdjudiziert, ob im jeweils konkreten
Falle die gesuchte, der Situation angemessene Argumentation auch
gefunden wird. Aber der Verdacht, die Suche nach ihr sei apriori ver-
geblich, ist ausgerdumt. Es ist im Gegenteil deutlich geworden, war-
um eine solche Suche geboten ist, und worauf sich das Vertrauen
griindet, daf3 sie immer moglich sein werde. Insofern macht auch die
Lehre von den Vernunftpostulaten sich das oben beschriebene Be-
weisziel des »moralischen Gottesbeweises« zueigen: Alle Erfahrung
des objektiv Verpflichtenden ist von solcher Art, dafs sie nur als Aus-
druck eines gottlichen Willens angemessen beschrieben werden
kann. Aber die Postulatenlehre erreicht dieses Argumentationsziel,
wie sogleich noch néher auszufithren sein wird, auf einem anderen
Wege als der traditionelle »moralische Gottesbeweis«.

y)  Ein biblisches Beispiel —

und die Dialektik der praktischen Vernunft als sittlicher Skandal
Man kann versuchen, den praktischen Konflikt, der aus der Verschie-
denheit der Erfahrungsarten hervorgeht, an einem biblischen Bei-
spiel zu erldutern, das auf die Strukturdifferenz zwischen der sitt-
lichen Erfahrung und den sittlichen Implikationen der religiésen
Erfahrung verweist. Freilich wird gerade an diesem Beispiel deutlich,
daf8 Konflikte dieser Art den Charakter eines sittlichen Skandals an-
nehmen konnen, weil aus bestimmten Formen der religiosen Erfah-
rung Imperative hervorgehen, deren Erfiillung als religios geboten
erscheint, wihrend sie den Bedingungen sittlicher Erfahrung wider-
sprechen. Gerade darum gestattet dieses Beispiel auch die Frage, was
die hier vorgeschlagene Formulierung des Vernunftpostulats zur L6-
sung dieses Konfliktes beitragen kann.

Das hier gewihlte Beispiel ist der Konflikt zwischen Samuel und
dem Konig Saul, der schlieflich dazu fiithrt, dafs Samuel erklért, Saul
sei »von Gott verworfen«, und an seiner Stelle David zum Konig
salbt'2. Da nun die Verwerfung des Saul und die Salbung des David
zu den zentralen Ereignissen in der Geschichte Israels gehort, kann
die Wahl dieses Beispiels nicht als willkiirlich gelten. Desto dring-
licher wird die (zugegebenermafien anachronistische) Frage, wie ein
Argumentationsverfahren hitte aussehen miissen, das diesem Kon-

121 Sam 15,17-35.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 365

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

flikt seine todliche Scharfe hitte nehmen konnen. Es wird sich zei-
gen, dafl eine postulatorische Hoffnung notwendig gewesen wire,
um ein solches Verfahren auch nur zu suchen, vielleicht auch zu fin-
den.

Der Konflikt beruhte darauf, dafy Samuel das in der Bibel mehr-
fach bezeugte Gebot in Erinnerung rief, besiegte Volker, die fremden
Gottern dienen, auszurotten'®, und dem Saul Gottes Verwerfung an-
sagt, weil er dieses Gebot nicht (oder nur unvollstindig) erfiillt und
den besiegten Konig der Amalekiter nicht getotet hat. Dieses Gebot
wird an den entsprechenden Stellen mit der Erfahrung begriindet,
dafl der Dienst an fremden Gottern keine »Privat-Angelegenheit«
ihrer Verehrer ist, sondern »das Land verunreinigt« (seine Fruchtbar-
keit als die Erscheinungsgestalt des lebenspendenden Todes von
Fruchtbarkeitsgottern erscheinen ldfit) und damit auch fiir die Ver-
ehrer des wahren Gottes zur Quelle der Verfiihrung werden kann.

Nun haben manche Rabbiner und jiidische Exegeten die Frage
gestellt: Wie hitte Saul dem Samuel antworten konnen? Hitte er,
wie Emil Fackenheim zu erwigen gibt, sagen sollen: Ich folge dem
religiosen Gebot nicht, wenn es meiner sittlichen Erfahrung von der
Wiirde des iiberwundenen Feindes widerspricht? Oder hitte er, wie
Martin Buber empfichlt, antworten konnen: Du muft das Gebot
Gottes falsch verstanden haben, denn der wahre Gott kann einen sol-
chen Befehl nicht gegeben haben? Oder wiirde eine solche Argumen-
tation, so einleuchtend sie auch erscheinen mag, der schon erwihn-
ten kantischen Regel folgen, wonach der »Religionsglaube« den
»sittlichen Vernunftglauben« zu seinem obersten Ausleger hat?
Und miifite eine solche Auslegungsregel nicht der Eigengesetzlich-
keit der religiosen Erfahrung widersprechen?

Der biblische Bericht kann nun unter drei Voraussetzungen da-
zu dienen, jene Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs zu ver-
anschaulichen, die sich aus der Differenz zwischen der religiésen und
der sittlichen Erfahrung ergibt: Erstens kann die Begegnung zwi-
schen Samuel und Saul, religionshistorisch gesehen, als ein Beispiel
des auch sonst nicht seltenen Konflikts zwischen dem Seher und dem
Konig betrachtet werden. Ein solcher Konflikt wird etwa auch in der
Tragodie des Sophokles in der Begegnung zwischen Theiresias und
Oidipous dargestellt, die sich bezeichnenderweise gegenseitig der
»Blindheit« bezichtigen. Zweitens kann dieser gegenseitige Vorwurf

B Dt 7,1-4 und 20,16-18.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

der Blindheit, transzendentalphilosophisch gesehen, als Folge davon
interpretiert werden, daf3 je einem unter den Streitenden diejenige
Art von Erfahrung unzuginglich ist, die das Urteil des jeweils ande-
ren bestimmt. Und drittens kann, um das Beispiel auf die hier gestell-
te Frage zu beziehen, unterstellt werden, die spezielle Erfahrung des
Sehers sei religioser, die des Konigs sei moralischer Art gewesen. Es
mag sein, dafl man mit diesen Voraussetzungen beiden Konflikts-
partnern mehr Ehre antut, als sie verdienen. Zu deutlich vermischen
sich bei Samuel religiose Motive mit solchen der schlichten Rach-
sucht gegeniiber den Amalekitern; und zu deutlich verbindet sich
bei Saul die sittliche Scheu, den iiberwundenen Feind zu tdten, mit
dem opportunistischen Grund, daf$ ein lebender Gefangener politisch
niitzlicher ist als ein toter. Dennoch tritt im Verhalten der beiden
deutlich hervor, daf8 die Differenz zweier Erfahrungsweisen dazu
fithren kann, dafs jeweils der, der die eine Art von Erfahrung gemacht
hat, fiir die andere Erfahrungsart blind werden kann.

Denn wihrend Samuel sich als »blind« gegentiber der Erfahrung
von der Wiirde des iiberwundenen Feindes erweist, ist fiir Saul jene
Erfahrung des Samuel unzuginglich, die durch die Leit-Kategorien
von »Erwihlung« und » Verwerfung« bestimmt ist; dies namlich sind
die Kategorien, die fiir die Erfahrungswelt Samuels konstitutiv sind
und auch die Komposition der beiden Samuelis-Biicher bestimmen.
Wie Gott sich aus einer im Dienst an fremden Gottern befangenen
Menschheit in freier Wahl den Urvater Abraham »herausgegriffen«
hat, so hat das Volk aus allen Gottern den einen Gott zu wihlen, der
es aus Agypten gefiihrt hat, und die »Gotter des Bodens und der Sip-
pe«, denen die Heiden dienen, zu verwerfen'*. Und daraus ergibt sich
das Gebot, die Versuchung zum Riickfall in den alten Gotzendienst
an der Wurzel zu bekdmpfen. So gesehen stellt sich der Konflikt zwi-
schen Samuel und Saul als der Konflikt zweier Erfahrungsarten dar.
Denn aus der religiosen Erfahrung von der Verfithrungskraft des
Dienstes an fremden Gottern folgte nach Samuels Auffassung das
Gebot, die Verehrer dieser fremden Gotter zu toten; aus der sittlichen
Erfahrung, daf jeder Mensch jedem Menschen mit dem Anspruch
gegeniibertritt, seine Wiirde zu achten, folgte das Tétungsverbot ge-
geniiber dem iiberwundenen Feind.

Versucht man nun, aus dem Gottespostulat ein Argumentati-
onsverfahren herzuleiten, das eine verantwortliche Schlichtung die-

4 Vgl. Jos 24,2 f. und 15.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 367

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

ses Widerstreits moglich macht, dann ist zunachst aus dem bisher
Gesagten eine negative Folgerung zu ziehen: Es hitte sich, falls der
Seher und der Konig sich tiberhaupt auf einen Austausch von Argu-
menten eingelassen hitten, nicht darum handeln kénnen, das religis-
se Gebot mit Berufung auf ein im engeren Sinne sittliches »in die
Schranken zu weisen«. Es hitte sich aber auch nicht darum handeln
konnen, mit Berufung auf ein religioses Gebot eine » Ausnahme« von
der sittlichen Pflicht in Anspruch zu nehmen. Statt dessen wiire dabei
anzusetzen gewesen, dafd sowohl das sittliche als auch das religiose
Gebot aus dem Willen des gleichen Gesetzgebers hervorgeht.

Unter dieser Voraussetzung hatte Saul den Samuel an die sitt-
liche Implikation seiner eigenen religiosen Erfahrung erinnern und
in folgender Weise argumentieren konnen: Was in der sittlichen Er-
fahrung als »Wiirde des Menschen« erfahren wird, ist, religios ver-
standen, eine Folge davon, dafy Gott, gerade nach biblischer Aussage,
den Menschen nach seinem Bilde geschaffen hat. Dem entspricht es,
dafl Gott im Noah-Bund seine »Erhaltungsgnade« auch der siindigen
Menschheit zugesagt und deshalb das VergiefSen menschlichen Blu-
tes untersagt hat: »Wer Menschenblut vergief3t, dessen Blut soll auch
durch Menschenhand vergossen werden. Denn Gott hat den Men-
schen nach seinem Bilde geschaffen«'®. Saul hitte also argumentie-
ren konnen: »Wer bin ich, dafl ich mich an Gottes Bild vergreifen
diirfte?«.

Entsprechend hitte Samuel den Saul an die religiose Implikation
seiner eigenen sittlichen Erfahrung erinnern kénnen. Dann wire fol-
gende Argumentation moglich geworden: Zur sittlichen Pflicht des
Konigs gehort es, die Existenzgrundlage des eigenen Volkes zu si-
chern. Wenn nun die Existenz des eigenen Volkes auf einer gott-
lichen Erwihlung beruht, der sich aus einer Welt von Dienern frem-
der Gotter dieses eine Volk »herausgegriffen« hat, dann ist es
sittliche Pflicht, dieser gottlichen Wahl durch die menschliche Ent-
scheidung fiir den einen Gott und gegen alle anderen Gotter zu ant-
worten's. Und wenn die Versuchung, »zur alten Torheit zuriick-
zukehren«, die bleibende Gefihrdung des »erwihlten Volkes«
darstellt, dann ist die Beseitigung aller Anldsse zu solcher Ver-
suchung ebenfalls sittlich geboten. Es gehort daher zur moralischen
Fiirsorgepflicht des Konigs, sein Volk vor jedem Verkehr mit den Ver-

15 Gen. 9,6.
16 Vgl. Jos 24,15.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

ehrern fremder Gotter zu bewahren, weil dieser Umgang fiir das
Volk zum »Fallstrick« werden konnte und dann Gott veranlassen
wiirde, sich seiner Erwahlung dieses Volkes gereuen zu lassen und
das Volk zu verwerfen'’. Samuel hitte also argumentieren kénnen:
»Wer bist du, daf3 du deine und deines Volkes Versuchlichkeit verges-
sen und dich zu einem Organ der gottlichen Erhaltungsgnade gegen-
iiber den Gotzendienern aufwerfen konntest? Bist du ein Gott, der
den Siindern gnidig sein kann, weil deren Siinde seine GrofSe nicht
mindert? Oder bist du ein Mensch unter Menschen, denen fremde
Siinde zum »Fallstrick« zu werden droht?«

Versteht man, wenigstens im Rahmen eines Gedanken-Experi-
ments, die Konflikts-Situation so, dann kann an ihr eine Regel abge-
lesen werden: Nur weil die sittliche Erfahrung selbst ein religioses
Moment in sich enthilt, ist sie geeignet, gegen ein bestimmtes Ver-
stindnis der religidsen Erfahrung kritisch ins Spiel gebracht zu wer-
den, ohne daf$ dadurch die Eigengesetzlichkeit der religiosen Erfah-
rung angetastet wiirde. Und nur weil die religiose Erfahrung selbst
ein sittliches Moment in sich enthalt, ist sie geeignet, gegen ein
bestimmtes Verstindnis der sittlichen Erfahrung kritisch ins Spiel
gebracht zu werden, ohne daf8 dadurch die Eigengesetzlichkeit der
sittlichen Erfahrung angetastet wiirde. Daraus aber folgt: Die Eigen-
gesetzlichkeit der religiosen Erfahrung auf der einen, der sittlichen
Erfahrung auf der anderen Seite hat nicht zur Folge, daf8 es im Kon-
fliktsfalle vergeblich sei, nach Moglichkeiten der Argumentation zu
suchen. Vielmehr eréffnet die Interferenz der unterschiedlichen Er-
fahrungsweisen eine Moglichkeit, auch von der religiosen Erfahrung
her moralisch, von der moralischen Erfahrung her religios zu argu-
mentieren.

Auf diese Weise ist die Interferenz der Erfahrungsarten der
Grund dafiir, daf3 ein Dialog zwischen denen, die derartige Erfahrun-
gen gemacht haben, moglich ist und keiner sich den Argumenten des
anderen ganz entziehen kann. Dennoch kann gerade diese Inter-
ferenz als Storung des jeweiligen Erfahrungskontextes erscheinen.
Die Argumente, die sich auf derartige sittliche Implikationen der re-
ligiosen oder religiose Implikationen der sittlichen Erfahrung stiit-
zen, konnen ja, wie das soeben beschriebene Beispiel zeigt, zu ent-
gegengesetzten Ergebnissen fithren. Und der Widerspruch zwischen
diesen Ergebnissen kann den Anschein erwecken, dafy die Entschei-

7 Dt 7,4.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 369

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

dung zwischen ihnen willkiirlich sei. Damit aber drohen nicht nur die
Argumente, sondern auch die Erfahrungen, auf die sie sich stiitzen,
ihre objektive Giiltigkeit zu verlieren. Die GewifSheit, dafl diese Ge-
fahr {iberwindbar sei, wird nur durch die Uberzeugung gerechtfer-
tigt, daf3 alle Arten des Anspruchs, unter den die unterschiedlichen
Weisen der Erfahrung den Menschen stellen, Ausdrucksgestalten
der Zuwendung des einen Gottes sind. Erst unter dieser Vorausset-
zung kann die Suche nach einem Wege der Praxis beginnen, der bei-
den Arten der Argumentation gerecht wird, im vorliegenden Falle
also die Suche nach einem Verhalten, das die sittliche Wiirde des Be-
siegten wahrt und zugleich die religiose Gefahr der Verfiihrung zum
Dienst an fremden Gottern vermeidet. Wege dieser Art hat Israel im
Lauf seiner Geschichte sowohl im Umgang mit den »Fremden« im
eigenen Lande als auch im Verkehr mit der Majoritdt in den Landern
seiner Zerstreuung gefunden.

¢) Eine alte Verstandesregel — neu gedolmetscht

Uberlegungen der soeben vorgetragenen Art gestatten es zugleich,
anzugeben, worin jene »Verstandesregel« besteht, die dem »mora-
lischen Gottesbeweis« zugrundeliegt, aber auch warum sie »neu ge-
dolmetscht« werden muf3. Die Verstandesregel besagt, dafS keine
Weise, wie wir uns unter einen verpflichtenden Anspruch gestellt er-
fahren, angemessen verstanden wird, wenn andere Weisen der Er-
fahrung von Pflicht dabei als unverbindlich beiseitegesetzt werden.
Sonderformen des Ethos, z. B. das Ethos des Gelehrten, des Kiinstlers,
des religiosen Menschen, aber auch das Ethos der im engeren Sinne
sittlichen Pflichterfiilllung konnen nicht nur in einen Konflikt unter-
einander geraten, sondern bleiben auch in sich selber fragmentarisch,
wenn sie sich anderen Weisen der Aufforderung zum »Tropos«, zur
Umgestaltung unseres Anschauens, Denkens und Handelns, end-
giiltig verschlieflen. Auch hier gibt es eine Interferenz der Erfah-
rungsweisen und Erfahrungswelten, die danach verlangt, aus einem
einheitlichen Grunde verstindlich gemacht zu werden. »Neu gedol-
metscht« aber muf3 diese Verstandesregel deswegen werden, weil die
gesuchte gemeinschaftliche Quelle all dieser Erfahrungen nicht in
einer unter ihnen, auch nicht in der sittlichen oder religiosen Erfah-
rung, gesucht werden kann, sondern nur in der postulatorischen Ge-
wif$heit, die in der nun schon mehrfach vorgeschlagenen Formulie-
rung zum Ausdruck kommt: »Die Vielfalt der Weisen, wie das

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zum Aufbau je unterschiedli-
cher Erfahrungswelten herausfordert, darf als eine Vielfalt von Ab-
bild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden werden,
wie wir »in omnitudine realitatis« d.h. in allem, was ist und ge-
schieht, von einer gottlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen
und zur Antwort herausgefordert werden«.

Nun verlangt die soeben erwidhnte Verstandesregel zweierlei
zugleich: Einerseits soll ein Kontext aufgebaut werden, innerhalb
dessen das Wirkliche in allen Weisen, wie es uns begegnet, seinen
Anspruch an das Subjekt auf objektiv giiltige Weise zur Geltung
bringen kann; andererseits soll, auch angesichts strukturverschiede-
ner Erfahrungskontexte, nach dem Einheitsgrund aller dieser ver-
pflichtenden Anspriiche gesucht werden, weil nur so vermieden wer-
den kann, daf3 die Einheit der sittlichen Forderung in eine Fiille
»regionaler«, fiir je ein Kulturgebiet spezifischer Weisen des Ethos
zerfillt. Entsprechend dieser Regel sucht der »moralische Gottes-
beweis« aufzuzeigen, daf3 dieser Einheitsgrund nur in Gottes Gebot
gefunden werden kann. Das gilt, wie sich gezeigt hat, auch fiir das
Gottespostulat, das in jeder Weise, wie das Wirkliche uns in An-
spruch nimmt, die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der absolut
verpflichtenden géttlichen Anrede erkennen will. Wird die » Verstan-
desregel«, die dem moralischen Gottesbeweis zugrundeliegt, auf sol-
che Weise gedolmetscht, dann wird es — ebenso wie zuvor schon beim
»kosmologischen Gottesbeweis« — moglich, einerseits die Schwichen
des moralischen Gottesbeweises zu vermeiden, andererseits diejenige
Intention zu erfiillen, die gerade religiose Menschen immer wieder
veranlaf3t, sich um einen derartigen Beweis zu bemiihen. Diese In-
tention ist, wie sich gezeigt hat, darauf gerichtet, die objektive Ver-
pflichtungskraft der Inhalte unserer sittlichen Erfahrung zu sichern
(s.0.S. 3481f.). Diese Intention wird auch durch das Gottespostulat
erfiillt, das uns anleitet, die stets endlichen und bedingten Hand-
lungsziele, die die Vernunft in ihrem praktischen Gebrauch uns vor-
schreibt, als die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalten der ver-
pflichtenden Zuwendung Gottes zu begreifen (s.o. S. 354 ff.).

Wenn demgegeniiber die klassische Metaphysik (und in ihrem
Rahmen die aristotelische Lehre von den Akten der Wahlentschei-
dung, der »Prohairesis«) die unbedingte Verpflichtungskraft der sitt-
lich geforderten Handlung auf das Verhiltnis von endlichen Giitern

18 Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 685.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 371

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

zu einem hochsten Gut zuriickfithren will, dann ist kritisch zu fra-
gen, ob sie auf diesem Wege ihr eigenes Beweisziel erreicht. Zweifel-
los benennt sie ein Grundproblem der Moralphilosophie. Denn aus
dem menschlichen Tun und Lassen gehen stets nur endliche Giiter
hervor. Und es ist zunichst nicht einsichtig, warum deren Verwirk-
lichung absolut gefordert werden kénne. Doch ist zu fragen, ob dieses
Problem wirklich gel6st wird, wenn man die menschlichen Handlun-
gen als Mittel auf einen »sittlichen Endzweck« bezieht und diesen
mit dem gottlichen Schopfungszweck identifiziert (wie dies auch
Kant noch tut). Denn Mittel sind, je nach ZweckmifSigkeitsgriinden,
untereinander austauschbar, sofern sie sich auf den gleichen Zweck
beziehen lassen. Deshalb kann bei dieser Betrachtung auch nicht der
einzelnen Handlung (z.B. der Hilfe fiir einen notleidenden Men-
schen oder der Treue zum einmal gegebenen Wort) ein absoluter sitt-
licher Wert zugesprochen werden, sondern nur dem dadurch inten-
dieren Zweck. Das gilt auch dann, wenn vorausgesetzt wird, Gott
selbst habe sich diesen Zweck (z.B. das Heil der Menschen und der
Welt) gesetzt. Dann aber verlieren die innerweltlichen Wirklich-
keiten, auf die wir uns handelnd beziehen, seien es Menschen oder
Dinge, jene Wiirde, die es verbietet, ihre Hervorbringung oder ihre
Bewahrung vor Schaden als bloBes Mittel aufzufassen und damit ge-
gen mogliche andere Mittel vergleichend aufzurechnen. Dieser Man-
gel wird vermieden, wenn wir die einzelne Handlung oder Unterlas-
sung, die wir in der sittlichen Erfahrung als verpflichtend erfahren,
nicht als Mittel zur Erreichung eines Endzwecks, sondern als die Ge-
genwarts- und Erscheinungsgestalt begreifen, in der wir dem ver-
pflichtenden Anspruch Gottes begegnen. Als Erscheinungsgestalt ist
sie endlich, als Erscheinungsgestalt des gottlichen Anspruchs ist sie
von unbedingtem sittlichen Gewicht. Gerade dieses Verstdndnis der
sittlichen Erfahrung aber ist der Inhalt des hier beschriebenen Got-
tespostulats. Und so zeigt sich: Eine transzendentalphilosophische
Postulatenlehre ist besser geeignet, das Argumentationsziel der klas-
sischen Moralphilosophie zu erreichen als diese selbst.

Freilich begegnen religiose Menschen — und mit ihnen sowohl
Popularphilosophen als auch Vertreter der klassischen Metaphysik —
allen Versuchen mit einem gewissen MifStrauen, das Sittengesetz als
Ausdruck der » Autonomie der Vernunft« zu deuten und den Willen
Gottes als die Bedingung fiir die Wiederherstellung dieser Vernunft-
autonomie zu begreifen, statt ihn als deren Grenze zu verstehen. Aus
diesen Vorbehalten spricht die Sorge, auf solche Weise gehe die ob-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

jektive Verpflichtungskraft des Guten verloren, die gerade den zen-
tralen Inhalt der sittlichen Erfahrung ausmacht. Denn eine Vernunft,
die sich ihre Gesetze selber gibt, scheint nach eigenem Ermessen dar-
iiber entscheiden zu konnen, was diese Gesetze inhaltlich vorschrei-
ben. Der Gesetzgeber hat stets auch die Moglichkeit, die von ihm
erlassenen Gesetze zu verindern. Dann aber wire der Gehorsam,
den das Individuum dem Sittengesetz entgegenbringt, nicht mehr
von der blof formalen Konsequenz zu unterscheiden, mit der es an
der einmal getroffenen Wert-Entscheidung festhilt. Als sittlich
»gut« erschiene dann jeweils nur das, was dem sittlichen »Gut-Diin-
ken« des Menschen entspricht. Die so entstehende sittliche Willkiir
aber, so wird dann argumentiert, ist nur durch Berufung auf Gottes
Gebot zu iiberwinden, das der Autonomie des menschlichen Willens
Grenzen setzt.

Nun werden diese Bedenken gewdshnlich von den Moralphilo-
sophen nicht geteilt. Was die Sorge betrifft, ohne Begriindung in
einem gottlichen Willen miifiten alle sittlichen Pflichten ihre absolu-
te Verbindlichkeit verlieren, wird geantwortet: Um absolut verbind-
liche Pflichten zu entdecken, ist es nicht nétig, sie auf einen gott-
lichen Willen zuriickzufiihren. Das sittlich Verpflichtende hat fiir
die Vernunft eine eigene innere Uberzeugungskraft. Und die Tatsa-
che, daf8 es stets sittlich »edle« Atheisten gegeben hat, liefert dafiir
den empirischen Beweis. Der Hinweis auf Gegenbeispiele jedoch, die
zeigen, daf viele Menschen das Gute nicht fiir absolut verpflichtend
halten, wenn sie es nicht mehr auf einen gottlichen Willen zurtick-
fithren, von dem sie sich Lohn fiir die Einhaltung seiner Gebote er-
hoffen und Strafe fiir deren Ubertretung befiirchten, lat, im Urteil
der Moralphilosophen, nur die mangelnde sittliche Gesinnung dieser
Menschen erkennen; diese konnen keine Freude am Guten um seiner
selbst willen aufbringen, sondern vermogen es nur als Mittel zum
Zweck (und sei es zum Zweck der ewigen Seligkeit) hochzuschitzen.
Dafiir mogen mannigfache psychologische und biographische Ursa-
chen namhaft gemacht werden; aber eine logische Unmaoglichkeit, die
absolute Verbindlichkeit des sittlich Geforderten einzusehen, ohne
dabei auf einen gottlichen Willen zuriickzugreifen, ergibt sich daraus
nicht.

Die Sorge aber, daf3 » Autonomie« der Vernunft »Beliebigkeit«
zur Folge habe, beruht auf einem Mif3verstandnis. Die Tatsache, daf3
die Vernunft sich selber Gesetze gibt, beweist nicht, dafi sie diese Ge-
setze auch dndern konnte. Auch die Gesetze der Logik und der Ma-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 373

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

thematik werden nicht dadurch erkannt, daf3 die Vernunft sich einem
fremden Gesetzgeber unterwirft, sondern dadurch, daf die Vernunft
sie als die Bedingungen entdeckt, ohne die ihr der Aufbau einer ge-
ordneten Erfahrungswelt nicht gelingen kinnte. Darin beruht die ob-
jektive Geltung dieser Gesetze, die die Vernunft nicht andern kann,
ohne ihre Selbstgesetzgebung beim Aufbau dieser Gegenstandswelt
zu verlieren. Dieser Unterscheidung zwischen der objektiven Giiltig-
keit der Gesetze, die die Vernunft sich selber gibt, von aller Beliebig-
keit der menschlichen Entscheidung entspricht es, dafy Kant nicht von
der »Autonomie des Menschen« spricht, sondern von der »Auto-
nomie der Vernunft, deren Urteil niemals beliebig ist, sodaf3 der
Mensch als konkretes Individuum diesem »unparteiischen Urteil der
Vernunft« stets absoluten Gehorsam schuldet.

Und was von den Gesetzen der Logik und der Mathematik gilt,
das gilt auch vom Sittengesetz. Es wird nicht dadurch entdeckt, daf3
der Mensch Kenntnis davon enthilt, was ein fremder Wille von ihm
verlangt, sondern dadurch, daf8 die Vernunft dieses Gesetz als die Be-
dingung entdeckt, ohne die ihr der Aufbau eines geordneten Kontex-
tes der sittlichen Erfahrung nicht gelingen konnte. Darauf beruht die
objektive Geltung des Sittengesetzes, das die Vernunft ebensowenig
wie die Gesetze der Logik dndern kann, ohne ihre Selbstgesetz-
gebung beim Aufbau der Welt verpflichtender Handlungsziele zu
verlieren.

Die Notwendigkeit, »unsere Pflichten als gottliche Gebote« zu
begreifen, ergibt sich nicht, wie der hiaufig erhobene Einwand es un-
terstellt, daraus, dafl » Autonomie« irgendeine Form von »Beliebig-
keit« zur Folge hitte. Sie ergibt sich vielmehr erst aus Uberlegungen
der Transzendentalphilosophie, vor allem in ihrer hier vorgeschlage-
nen weiterentwickelten Gestalt. Jede Erfahrung wird nur dadurch
moglich, daf8 wir Inhalte unseres Erlebens einem geordneten Kon-
text einfiigen und ihnen darin ihre unverwechselbare Stelle zuwei-
sen. Der Aufbau dieses Kontextes aber ist eine Leistung, die wir nach
der Eigengesetzlichkeit unseres Anschauens und Denkens in freier
Selbstbestimmung zustandebringen. Insofern ist » Autonomie«, weit
entfernt, Quelle der Beliebigkeit zu sein, der Moglichkeitsgrund
aller objektiven Geltung. Aber diese Selbstgesetzgebung wird auf
unterschiedliche Weise ausgeiibt und kommt im Aufbau strukturver-
schiedener Erfahrungswelten zur Wirkung. Weil aber diese struktur-
verschiedenen Erfahrungswelten sich auf mannigfache Weise gegen-
seitig durchdringen, droht jede von ihnen an dieser Interferenz mit

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »moralische Gottesbeweis«

anderen Erfahrungswelten zu zerbrechen. Dann aber verliert die
Vernunft ihre gesetzgebende Kraft; und folglich verliert auch jeder
Inhalt der Erfahrungen, die innerhalb je einer Erfahrungswelt ge-
macht werden, seine objektive Geltung. Und die Postulate sind nicht
dazu bestimmt, die Selbstgesetzgebung der Vernunft zu begrenzen,
sondern sie, im Durchgang durch ihre drohende Selbst-Auflosung,
wiederherzustellen. Fiir die sittliche Erfahrung bedeutet dies: Die
Notwendigkeit, aber auch das Recht, unsere Pflichten als gottliche
Gebote zu begreifen, ergibt sich nicht daraus, daf8 es notig wire, un-
sere Pflichten aus anderer Quelle als aus der Selbstgesetzgebung der
Vernunft herzuleiten, sondern daraus, dafy die Selbstgesetzgebung
der Vernunft sich selber authebt, wenn sie sich nicht als die Gegen-
warts- und Erscheinungsgestalt einer gottlichen Gesetzgebung be-
greift.

Freilich ist dem hinzuzufiigen: Die hier beschriebene Kritik an
der transzendentalphilosophischen Lehre von der Selbstbestimmung
der Vernunft entspringt nicht nur einem Mifsverstindnis der kanti-
schen Lehre durch ihre Kritiker, sondern spiegelt ein gleiches Mif3-
verstindnis, das unter den Anhingern Kants weit verbreitet ist.
Nicht wenige Leser Kants haben dessen Lehre von der Autonomie
der Vernunft als Rechtfertigung fiir eine Selbstgesetzgebung des In-
dividuums miflverstanden und diese, in einem positivistischen Ver-
stindnis von »Gesetzgebung, als Legitimationsgrund dafiir gedeu-
tet, jeweils das als »sittlich gut« gelten zu lassen, was das Individuum
als »sittlich gut« definieren will. Dann freilich trifft die Kritik zu: Das
so (mif3)-verstandene Urteil tiber das Gute und Bése ist von einem
Ausdruck volliger Beliebigkeit nicht mehr zu unterscheiden. Ange-
sichts dieser drohenden sittlichen Beliebigkeit wird im Umkehr-
schluf3 argumentiert: Was wir im Gewissen als sittlich verpflichtend
erfahren, ist von aller Beliebigkeit frei und weist diese in ihre Gren-
zen. Fiihrt also ein »autonomes« Verstindnis der Moral in eine sol-
che Beliebigkeit hinein, dann ist es der Eigenart der sittlichen Erfah-
rung unangemessen. Ein angemessenes Verstindnis der sittlichen
Erfahrung macht es statt dessen notwendig, die Stimme des Gewis-
sens als Stimme Gottes zu begreifen und diesen als »sittlichen Ge-
setzgeber« anzuerkennen. Und die sittliche Erfahrung ist dazu be-
stimmt, in den Dingen, Menschen und Situationen, denen wir
begegnen, die konkreten Gestalten seines an uns gerichteten Willens
zu entziffern.

Sofern es um die Zuriickweisung eines solchen Mif3verstiandnis-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 375

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

ses der Lehre von der Vernunftautonomie geht, sind die Vertreter der
philosophischen Postulatenlehre mit den Kritikern durchaus einig.
Aber erst in einer transzendentalphilosophischen Uberlegung tritt
der wahre Grund jenes sonst unbestimmten MifSbehagens hervor,
das religiose Menschen dem Gedanken der »Autonomie« entgegen-
zubringen pflegen. Autonomie, die sich als Autarkie versteht, Selbst-
gesetzgebung, die sich selber genug zu sein meint, gerit in einen in-
neren Widerspruch, aus dem sie sich nicht zu befreien vermag, wenn
sie sich nicht auf einen gottlichen Willen bezieht. Darin liegt die Be-
rechtigung jener Forderung, aus der immer wieder die Bemiihung
um einen »moralischen Gottesbeweis« hervorgegangen ist. Aber die-
se Bemiihung verfehlt ihr eigenes Argumentationsziel, wenn sie den
gottlichen Willen in einem Gebot sucht, das der Vernunft durch eine
fremde Instanz auferlegt wird. Sie erreicht ihr eigenes Argumentati-
onsziel erst dadurch, daf8 sie die geforderte Beziehung auf den gott-
lichen Willen transzendental, als Ermoglichungsgrund der wieder-
hergestellten sittlichen Selbstgesetzgebung begreift.

Das bedeutet fiir die Re-Interpretation des »moralischen Got-
tesbeweises«: Der Transzendentalphilosoph erkennt in der » Verstan-
desregel«, die ihm zugrundelag, seine eigene Intention wieder. Dar-
um bleibt auch die Bemiihung, die auf diesen Gottesbeweis
verwendet worden ist, fiir ihn ein Maf3stab seiner Selbstbeurteilung,
selbst wenn er zu der Uberzeugung kommt, daf3 dieser Beweis so,
wie er traditionell gefiihrt wird, sein Argumentationsziel nicht er-
reicht. Auch in diesem Falle erinnert ihn die jahrhundertelange Be-
mithung um diesen Beweis an seine Aufgabe, vom Gottespostulat
her zu den vielfiltigen Formen der Erfahrung von verbindlichen
Pflichten zuriickzukehren. Denn auch hier gilt: Wer einen Autor
kennt, bleibt von der weiteren Lektiire seiner Werke nicht dispen-
siert, sondern darauf verwiesen, seine Anrede an den Leser aus im-
mer neuen Seiten seines Buches herauszuhoren. Das gilt auch und
sogar in ausgezeichnetem Mafe fiir den »Autor des Buches der
Welt«. Ein postulatorisches Sprechen von Gott darf deshalb nicht
hinter die Aufmerksamkeit zuriickfallen, mit der die Vertreter des
»moralischen Gottesbeweises« sich der Aufgabe gestellt haben, in
der Vielfalt der sittlichen Pflichten die eine verpflichtende Anrede
des gottlichen Gesetzgebers zu vernehmen.

Und so fiihrt der Vergleich zwischen den Bemiihungen der klas-
sischen Metaphysik um einen moralischen Gottesbeweis und dem
hier beschriebenen Gottespostulat zu einem Ergebnis, zu dem auch

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

die Erorterung des kosmologischen Gottesbeweises gefiihrt hat:
Auch dem moralischen Gottesbeweis liegt eine »Verstandesregel«
zugrunde, die neu gedolmetscht werden muf3, wenn ein »Gedanke,
der sich so lange Zeit erhalten hat«, auf verwandelte, seiner eigenen

Intention besser entsprechende Weise wiedergewonnen werden
soll™.

3. Der »teleologische Gottesbeweis« als Anleitung, beim
»yLesen im Buche der Welt« den Grund des Zutrauens zur
Wirklichkeit zu entdecken

a) Die Intention des »teleologischen Gottesbeweises«

Alle sittliche Praxis setzt voraus, dafy der Handelnde, der in der sitt-
lichen Erfahrung zur vorbehaltlosen Selbsthingabe aufgefordert
wird, sich der Wirklichkeit, an die er sich auf solche Weise hingeben
soll, anvertrauen kann. Darum pflegt der »moralische« Gottesbeweis
sich mit dem »teleologischen« zu verbinden. Dieser geht von Erfah-
rungen einer zweckmafligen Anordnung einzelner Phinomene in-
nerhalb der Erfahrungswelt aus und versucht, darin eine »Weisheit«
am Werke zu finden, die die Dinge und Ereignisse geordnet hat. Von
dort aus wird auf einen Gott geschlossen, der in seiner Weisheit und
Giite das Ganze seiner Schopfung bestimmt und dem Menschen
einen Auftrag in seinem allumfassenden Heilsplan zugewiesen hat.
Ein besonders deutlicher Ausdruck dieses Vertrauens ist das Be-
kenntnis des Psalmisten: »Herr, wie sind deiner Werke so grofle und
viele! Du hast sie alle in Weisheit gemacht. Die Erde ist voll von dei-
nen Geschopfen«?. Das Zutrauen des Menschen in die Wirklichkeit,
von der er sich sittlich in Anspruch nehmen ldfSt, ist begriindet in
dem »Ja« Gottes zu seiner Schopfung als dem Werk seiner Weisheit:
»Der Herr hat Gefallen an seinen Werken«?'.

Das Argumentationsziel des »teleologischen Gottesbeweises«
148t sich auf die Formel bringen: Die Welt, die uns in der Erfahrung
gegeben ist, ist so beschaffen, daf3 sie nur als Werk der gottlichen

9 Vgl. Kant KdrV B 113.
20 Ps 104,24.
21 Ps 104,31.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 377

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Weisheit angemessen verstanden werden kann. Der Argumentati-
onsweg, der zur Erreichung dieses Zieles fiihren soll, beginnt mit
der Feststellung, daf3 innerhalb dieser Welt mannigfache Phinomene
eines zielgerichteten Wirkens beobachtet werden kénnen und daf3 ein
solches Wirken nur durch einen »Bauplan« moglich wird, der die Ge-
stalt solcher wirkenden Wesen bestimmt. Das gilt vor allem von
Pflanzen und Tieren, aber auch von unbelebten Substanzen, die we-
der auf eine Begabung der Wirkenden mit Intelligenz noch auf ein
planmifiiges Eingreifen des Menschen zuriickgefiihrt werden kon-
nen, sondern sich aus der »Natur« dieser Substanzen ergeben. Von
dort aus wird geschlossen, daf diese »Zweckmafligkeit« der Natur-
Ausstattung nur aus dem Wirken einer iiberweltlichen Intelligenz
zu erkliren ist, die das Ganze dieser Welt hervorgebracht hat?.

Aus dieser Art der Argumentation ergibt sich freilich ein Pro-
blem, das seit Leibniz als »Theodizée-Frage« erortert wird, aber dem
Inhalt nach schon Thomas v. Aquin bekannt war: Wenn namlich die
ZweckmaBigkeit, die an vielen einzelnen Phidnomenen beobachtet
werden kann, auf einen intelligenten Urheber des Ganzen zuriickge-
fithrt wird, dann sind auch diejenigen Phinomene auf diesen Urheber
zuriickzufiihren, die wir als dysteleologisch erfahren, vor allem die
physischen Ubel, die im Lauf der Welt unvermeidlich sind, aber auch
das moralisch Bose, das dieser Urheber, wenn er es schon nicht ge-
wollt hat, so doch nicht verhindert, obgleich er die Macht dazu hitte.
Auf solche Weise wird die Erfahrung von der Existenz des Ubels und
des Bosen zum wichtigsten Einwand gegen die Annahme eines gott-
lichen Schépfers. Auch Thomas macht sich selbst deswegen diesen
Einwand: »Es scheint, daf3 es keinen Gott gibt. Denn in der Welt neh-
men wir die [physischen und moralischen] »Mala« wahr. Also gibt es
keinen Gott«?. Die Auflosng dieses Einwandes aber wird darin ge-
sucht, daB alles, was im Einzelnen an Ubel bzw. an Bosem beobachtet
werden kann, fiir Gott als Mittel dient, um im Ganzen ein Ziel zu
erreichen, das »besser« ist als alles, was erreicht werden konnte,
wenn es diese »Mala« nicht gibe?*.

Wie schon mit Bezug auf das kosmologische und das moralische
Argument, so soll auch mit Bezug auf das teleologische die Frage zu-

2 Vgl. den »fiinften« der »fiinf Wege der Gotteserkenntnis« nach Thomas v. Aquin,
S.th. 1, q2, a3.

2 A.a.O. unter dem Stichwort »Videtur quod non«.

* A.a.0. ad primum.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

nichst zuriickgestellt werden, ob dieses Argument beweiskriftig sei,
um zunichst die Intention freizulegen, in der es versucht wird. Diese
Intention ist darauf gerichtet, in der Welt, die wir erfahren, nicht nur
die Allmacht einer Erst-Ursache, sondern auch die Weisheit und Gii-
te eines Gottes am Werk zu sehen; das aber ist notig, wenn die Erfah-
rung vom physischen Ubel und vom moralisch Bosen nicht zu einer
Verachtung der »bosen Welt« fithren soll, die alle Versuche mora-
lischen Handelns als vergeblich erscheinen liefe. Sittliches Handeln
bleibt vor solcher Vergeblichkeit nur dann bewahrt, wenn es von dem
Vertrauen getragen ist, dafi die offenkundige Ubermacht der Ubel
und des Bosen, im Heilsplan eines weisen Gottes, zur Erreichung
eines guten Zieles beitragen kann, das »besser« ist als alles, was in
einer Welt ohne derartige »Mala« moglich wire. (Das ausgezeichnete
Beispiel dafiir ist die Bekehrung des Siinders, iiber die »im Himmel
mehr Freude ist als tiber neunundneunzig Gerechte«.)

Wird das Argumentationsziel des teleologischen Gottesbeweises
(und der mit ihm verbundenen Beantwortung der »Theodizée-Fra-
ge«) so verstanden, dann ergibt sich wiederum, wie schon beim kos-
mologischen und beim moralischen Gottesbeweis, die zweifache Fra-
ge: Kann dieses Beweisziel auch auf einem anderen Wege, durch eine
Lehre von den Vernunftpostulaten, erreicht werden? Und falls dies
moglich ist: Behdlt dann der »teleologische« Gottesbeweis noch eine
- vermutlich verinderte — Bedeutung?

b) Die teleologische Intention des Gottespostulats:
die Benennung derjenigen Bedingung, die »unsere Schritte zum
Weg verkniipft«

Schon bei der Kritik an der Weise, wie der »moralische Gottes-
beweis« gewohnlich gefiihrt wird, ist deutlich geworden: Die absolu-
te Verpflichtung zur guten Tat, die wir in der sittlichen Erfahrung
entdecken, kann durch das Begriffspaar von »Mittel« und »End-
zweck« nicht angemessen beschrieben werden. Denn der »Wert« der
sittlichen Handlung und des durch sie erreichten Ergebnisses er-
schopft sich nicht in seiner »Brauchbarkeit« im Dienste eines Zieles,
zu dem diese Handlung das geeignete »Mittel « wire. Sofern ein »te-
leologisches« Denken durch das Begriffspaar von »Zweck« und »Mit-
teln« bestimmt wird, widerspricht es der Intention des Gottespostu-
lats, das darauf gerichtet ist, jeden einzelnen Inhalt der Erfahrung als
die Gegenwartsgestalt zu begreifen, in der der Mensch der Wirklich-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 379

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

keit Gottes begegnet und von ihr in Anspruch genommen wird. Die
Frage, ob das Gottespostulat dennoch eine »teleologische« Intention
einschliefSe, ist deshalb zugleich die Frage, ob es eine »Teleologie«
gebe, die durch andere Kategorien als durch die des Zwecks und der
Mittel beschrieben werden kann, und ob das Gottespostulat uns zu
einem »Lesen im Buche der Welt« anleite, das geeignet ist, im » Text«
unserer Welt-Erfahrung diese anders geartete Teleologie freizulegen.
Zur Kennzeichnung einer solchen Moglichkeit wurde in der Uber-
schrift dieses Abschnitts eine Formulierung gewihlt, die auf das
Psalmwort anspielt: »Gerechtigkeit zieht vor ihm her und verkniipft
seine Schritte zum Weg«?.

Zu Beginn der hier vorgelegten Untersuchung, bei der Kenn-
zeichnung der »weiterentwickelten transzendentalen Methode«,
wurden »Grundsitze des reinen Verstandes« formuliert, die den Auf-
bau von Kontexten der Erfahrung méglich machen. Einer dieser
Grundsitze — das gegeniiber Kant neu formulierte »Postulat des em-
pirischen Denkens tiberhaupt« — lautete. »Keine Erfahrung ist von
solcher Art, daff sie kiinftige Erfahrungen tberfliissig macht oder
durch kiinftige Erfahrungen iiberfliissig gemacht werden konnte.
Vielmehr konnen wir mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewif3
sein, dafs sie uns spezifische Moglichkeiten aufschliefSt, neue Erfah-
rungen zu machen oder alte neu zu verstehen. Auf dieser Gewifsheit
beruht unsere Fahigkeit, im Weiterschreiten von einer Erfahrung zur
anderen jene Kontinuitit eines Weges zu wahren, die notig ist, wenn
wir dem »je grofseren Anspruch des Wirklichen« auf der Spur bleiben
wollen«? (vgl. Band I, 134f.). Das Gottespostulat aber benennt den
Grund, der diese GewifSheit von der Kontinuitit eines Weges recht-
fertigt, ohne die einzelnen Schritte auf diesem Weg zu blofien »Mit-
teln« herabzusetzen. Jede gegenwiirtige Erfahrung darf, diesem Po-
stulat gemifl, als die Gestalt verstanden werden, in der die
Wirklichkeit Gottes sich uns zuwendet und uns unter ihren An-
spruch stellt. Aber das Zutrauen in die Identitdt Gottes und in seine
bleibende Treue fithrt nicht dazu, dafd wir uns dem Wechsel seiner
Gegenwartsgestalten verschlieflen, sondern verleiht jeder dieser Ge-
stalten ihre unverwechselbare Kostbarkeit und macht uns dessen ge-
wif3, daf8 wir bei jedem neuen Schritt auf dem Wege, in jeder neuen
Phase des Dialogs mit der Wirklichkeit, nicht »fremden Gottern« be-

% Ps 85,14 in wortlicher Ubersetzung.
% Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 347 und 353.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

gegnen werden, sondern den einen und gleichen Gott wiedererken-
nen und beim Namen rufen konnen. So legt das Gottespostulat den
soeben in Erinnerung gerufenen »Grundsatz des Verstandes« aus,
dieser Grundsatz aber macht das Postulat von der Einheit und Treue
Gottes zum Rechtsgrund fiir jenes »Zutrauen in die Erfahrung«
(Franz Rosenzweig), das uns vor der Sorge bewahrt, in der Unvorher-
sehbarkeit der Erfahrungen die eigene Identitdt zu verlieren. Inso-
fern macht das Gottespostulat sich die Intention zueigen, von der
auch die Bemithung um einen teleologischen Gottesbeweis geleitet
wird: die Intention, in allem, was ist und geschieht, eine heilschaffen-
de Zuwendung Gottes zu erkennen, der wir uns in der Mannigfaltig-
keit unserer Erfahrungen anvertrauen konnen, um ein ungeteiltes
und zugleich verantwortetes »Ja zur Welt« zu sprechen.

Ahnlich wie schon beim »kosmologischen« und »moralischen«
Gottesbeweis gestatten es derartige Uberlegungen, jene » Verstandes-
regel« freizulegen, die dem »teleologischen Gottesbeweis« zugrun-
deliegt, freilich auch deutlich zu machen, warum sie »neu gedol-
metscht« werden mufs. Die »Verstandesregel« besagt, dafd alles
sinnvolle Handeln in einem universalen Sinnzusammenhang seine
Stelle finden muf, der nicht vom Menschen aufgebaut werden kann,
und daf$ alle Erfahrungen des Sinnhaften, die wir in Teilbereichen
unserer Erfahrungswelt machen, als Hinweise auf diesen universalen
Sinnzusammenhang gedeutet werden diirfen, dem wir uns auch dort
anvertrauen konnen, wo wir ihn, aufgrund der Unvorhersehbarkeit
unserer Erfahrungen, nicht auf den Begriff bringen konnen. Wir
brauchen jenen Heilswillen Gottes, der in allem, was ist und ge-
schieht, am Werke ist, nicht im Einzelnen zu kennen; aber wir miis-
sen alle einzelnen Erfahrungen von Sinnhaftigkeit in der Welt so
deuten diirfen, daf3 in ihnen ein solcher universaler Heilswille zum
Ausdruck kommt, wenn unsere theoretische und praktische Zustim-
mung zu den Erfahrungen partikuliren Sinns nicht stindig unter
»Widerrufs-Vorbehalt« stehen soll.

»Neu gedolmetscht« mufl diese Verstandesregel deswegen wer-
den, weil der gesuchte Grund eines solchen universalen Sinnzusam-
menhangs nicht in einem moglichen »Endzweck« gefunden werden
kann, der alles Einzelne (die einzelnen Handlungen, aber auch die
Dinge und Menschen, zu denen wir uns handelnd verhalten) zu Mit-
teln herabsetzen wiirde, sondern in einer identischen Wirklichkeit,
die in freier Treue jeden neuen Inhalt der Erfahrung zu ihrer neuen
Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt macht. Darin erweist sich jene

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 381

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

gottliche »Gerechtigkeit«, die den Menschen in jeder neuen Lebens-
Situation zum »Recht-Tun« befihigt und so nicht nur die gottlichen,
sondern auch die menschlichen Schritte »zum Wege verkniipft«. Das
»Lesen im Buche der Welt« ist, so verstanden, die Bemiihung, auf
jeder neuen »Seite« des Buches den einen »Autor« wiederzuerken-
nen und sich von ihm zur Fortsetzung jenes »Dialogs mit dem Text«
ermutigen zu lassen, der »Erfahrung« heif3t.

c) Eine alte Verstandesregel — neu gedolmetscht

Wiederum, wie schon bei der Behandlung des »kosmologischen« und
des »moralischen« Gottesbeweises, wird aus dem Gesagten deutlich,
auf welche Weise die »Verstandesregel« neu gedolmetscht werden
kann und muf3, die dem »teleologischen Gottesbeweis« zugrunde-
liegt. Sie verlangt, alle Erfahrungen von Sinnhaftem in der Welt so
miteinander zu verkniipfen, dafl sie als Hinweise auf die Sinnhaftig-
keit der Welt verstanden werden konnen. Denn nur aufgrund dieser
Verkniipfung kann auch die einzelne Weise, wie wir im Anschauen
und Denken, vor allem aber im Handeln, den Anspruch des Wirk-
lichen beantworten, als ein Akt verantworteten Vertrauens vollzogen
werden, der uns in unserer Theorie und Praxis eine ungeteilte Hin-
gabe an das Wahre, Schone und Gute moglich macht, ohne dafd wir
fiirchten miifiten, in der Vielfalt der Erfahrungsweisen und Hand-
lungsziele uns selbst zu verlieren. Das Gottespostulat aber leitet uns
dazu an, den universalen Sinnzusammenhang nicht darin zu suchen,
dafl wir durch unsere jeweilige Antwort auf den Anspruch des Wirk-
lichen zur Erreichung eines »Endzwecks« beitragen, sondern darin,
daf3 wir in unserem Anschauen, Denken und Handeln eine heilschaf-
fende gottliche Zuwendung wirksam bezeugen, die alle Weisen, wie
das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, zu einem universalen Sinn-
zusammenhang zusammenfiigt.

Damit aber verdndert sich auch der Begriff des »umfassenden
Sinnzusammenhangs«, in den, gemafl der erwahnten »Verstandes-
regel«, die partikuldren Erscheinungen des Sinnhaften in der Welt
eingeordnet werden miissen. Das Wort »Sinn« niamlich, und damit
auch das Wort »Sinn-Zusammenhang«, wird in der deutschen Spra-
che in dreifacher Weise verwendet: in der Bedeutung von »Zweck-
mifligkeit« (so sprechen wir von einer »sinnvoll konstruierten
Maschine«), in der Bedeutung von »Verstindlichkeit eines Bedeu-
tungsgehalts« (so sprechen wir von »sinnvollen Sétzen« im Gegen-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

satz zu einer »sinnlosen Abfolge von Ténen«), schliefSlich in der Be-
deutung von »Zustimmungswiirdigkeit« (so suchen wir nach einem
»Sinn des Lebens«, der uns das »Ja-Sagen« zur eigenen Existenz
moglich macht). Wird der »Sinn« eines gegebenen Phianomens oder
einer aufgegebenen Handlung in der Eignung zur Erreichung eines
Zwecks gesucht, dann setzt er den liickenlosen Zusammenhang aller
Mittel und Teilzwecke mit dem Endzweck voraus. Fillt nur ein ein-
ziges Glied im so verstandenen »Sinnzusammenhang« aus, dann
kann auch die einzelne gegebene Erscheinung oder aufgegebene
Handlung nichts mehr zur Erreichung des Endzweckes beitragen
und verliert dann ihren Sinn. (Auch der kleinste Defekt einer Ma-
schine macht, wenn er nicht behoben werden kann, alle ihre Teil-
funktionen »sinnlos«.)

Anders verhilt es sich mit dem »Sinn« als »verstehbarem Be-
deutungsgehalt«. Auch ein Text-Fragment (z.B. ein Fragment eines
Vorsokratikers) hat seine verstehbare Bedeutung, auch wenn der Ge-
samtkontext, dem es entstammt, fiir uns unwiederbringlich verloren
ist. Auch in solchen Fillen gibt es Sinn-Zusammenhinge, innerhalb
derer solche Fragmente sich gegenseitig beleuchten und auslegen,
auch wenn wir den »Sinn des Ganzen« nicht kennen. Solche Sinn-
Zusammenhinge zu erkennen und damit das hermeneutische Wech-
selverhiltnis der Elemente zu erfassen, gelingt uns leichter, wenn wir
Anlaf} haben, solche Fragmente dem gleichen Autor zuzuschreiben
(z.B. dem Vorsokratiker Heraklit). Auch wenn wir das Ganze seines
verlorenen Werkes nicht kennen, erkennen wir doch seine »Hand-
schrift« (in diesem Falle die Eigenart seiner Fragestellung und Argu-
mentation) in jeder einzelnen seiner erhaltenen Auflerungen wieder.
Und dies ist die Aufgabe, die die genannte »Verstandesregel« uns
stellt.

Ahnlich verhilt es sich, wenn wir unter »Sinn« den »Grund
einer Zustimmungsfihigkeit« verstehen. Ein Kunstwerk, in einem
Ruinenfeld entdeckt, erweckt unsere Bewunderung als Zeugnis einer
untergegangenen Kultur, von deren Gesamtheit wir keine Kenntnis
haben. Eine gute Tat, vollzogen in einer von Unrecht und Gewalt
bestimmten Umgebung (z.B. ein Ausdruck der ohne Riicksicht auf
Gefahr vollzogenen Zuwendung eines »Zivilisten« zu einem Haft-
ling in einem »Vernichtungslager« eines totalitdren Staates) moti-
viert uns zu einem Akt der Verehrung auch und gerade dann, wenn
diese gute Tat »am Lauf der Dinge nichts andern konnte«. Solche
Werke der Kunst und Taten der Sittlichkeit haben »Sinn«, auch in

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 383

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

einer »Wiiste der Sinnlosigkeit«. Die Sinnlosigkeit, ja Sinnwidrigkeit
des Ganzen hebt den Sinn des Einzelnen nicht auf. Und auch solche
Werke und Taten stehen in einem Sinn-Zusammenhang, innerhalb
dessen sie sich gegenseitig auslegen. So kann ich etwa sagen: Seit ich
dieses Kunstwerk gesehen oder von dieser guten Tat gehort habe, se-
he ich alle anderen Werke und Taten in einem neuen Licht. Denn ich
entziffere in ihnen das Zeugnis fiir ein Unbedingtes, dessen An-
spruch der Kiinstler bzw. der sittlich handelnde Mensch beantwortet
hat, und werde dadurch fihig, auch andere Werke und Taten als Ant-
worten auf diesen Anspruch auszulegen?”. Auch in solchen Fillen
stellt uns die erwihnte »Verstandesregel« die Aufgabe, die mannig-
fachen Erfahrungen von Sinnhaftem in einen hermeneutischen
Wechselzusammenhang zu bringen.

Das Gottespostulat aber benennt den gemeinsamen Grund, auf
den wir alle Einzelphinomene von Sinnhaftigkeit beziehen und der
uns so die Gewifsheit verleiht, daf es immer moglich sein wird, diese
einzelnen Erfahrungen in einen hermeneutischen Wechselzusam-
menhang zu bringen: den gemeinsamen Autor des fiir uns stets nur
in Fragmenten lesbaren »Buches der Welt«. Sein an den »Leser« ge-
richtetes Wort ist die gemeinsame Herkunft der unterschiedlichen
Anspriiche, die durch die Werke und Taten der Menschen beantwor-
tet und dadurch erst fiir andere vernehmbar gemacht worden sind.
Und indem das Gottespostulat uns zu einem solchen »Lesen im Bu-
che der Welt« anleitet, erfiillt es zugleich die Intention des »teleolo-
gischen Gottesbeweises, in allem, was ist und geschieht, die Spuren
der gottlichen Weisheit zu entziffern.

Wird die »Verstandesregel«, die dem teleologischen Gottes-
beweis zugrundelag, so gedolmetscht, dann wird es einerseits mog-
lich, in aller Gelassenheit dessen Schwichen festzustellen und zu ver-
meiden, anderseits diejenige Intention zu erfiillen, die vor allem
religiose Menschen immer wieder veranlaf3t hat, einen solchen Be-
weis zu versuchen. Die Schwierigkeit des teleologischen Arguments
liegt, wie schon Thomas bemerkt hat, darin, dafs mit ihm das Theo-
dizée-Problem verbunden ist; seine Schwiche liegt darin, daf3 dieses
Problem auf dem bisher versuchten Wege nicht zu lgsen ist. Gerade

77 Vgl. R. Schaeffler, Sinn, in: Handbuch der philosophischen Grundbegriffe III, 1325—
1341, sowie ders.: Verantwortete Vorldufigkeit — der Mut zur Partikularitit und die Kri-
tik der Frage nach dem Sinn des Ganzen, in: E. J. M. Kroker und B. Dechamps [Hrsg.]
Wertewandel und Lebenssinn, Frankfurt a. M. 1990, 118-140.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

dann namlich, wenn der versuchte Nachweis gelinge, daf} alles Ubel
in der Welt (unter Einschlufl des moralisch Bésen) im Rahmen eines
gottlichen Heilsplanes dazu diene, ein »grofieres Gut« zu realisieren,
das in einer Welt ohne das Leiden Unschuldiger und ohne die Macht
der Bosgesinnten nicht moglich wire, wiirde der Gedanke, daf3 ein
guter und zugleich allmichtiger Gott sich solcher »Mittel« bediene,
erst im vollen Sinne zum religiésen Skandal. Wer die Bosen in der
Welt, und sei es nur »fiir eine kleine Weile«, nicht an der Ausiibung
threr Macht hindern und dafiir das Leiden Unschuldiger »in Kauf
nehmen« wollte, um dadurch einen »hoheren Zweck« zu erreichen,
wiirde diese Unschuldigen zu Mitteln machen, deren »Opferung«
auch um eines noch so »groflen« Gutes willen einen Verstof3 gegen
ihre Wiirde darstellte. Wie skandalos eine auf diesem Wege versuch-
te Theodizée gerade dann ausfallen miifite, wenn sie geldnge, wird
exemplarisch an Hegels Geschichtsphilosophie deutlich, die sich aus-
driicklich als Theodizée versteht und die Opferung ganzer Generatio-
nen und Vélker »auf der Schlachtbank der Geschichte« dadurch
rechtfertigt, daf8 nur auf diesem Wege ein gottlicher Heilsplan erfillt
werden konnte.

Es hilft auch nicht weiter, wenn man, wie dies in jiingerer Zeit
vor allem Theologen versuchen, die Bemiihung darauf zu konzen-
triert, »die Theodizée-Frage offenzuhalten«, weil jede Art der Beant-
wortung dieser Frage den Protest gegen das Leiden Unschuldiger als
gegenstandslos erscheinen liefle. Wiirde ndmlich, so argumentieren
diese Autoren, die Theodizée-Frage positiv beantwortet, d. h. wiirde
der Nachweis gelingen, dafS das gottliche Heilsziel die »voriiberge-
hende« Ubermacht der Bosen und des Bésen in der Welt rechtfertigt,
dann miiflte, so meinen die Vertreter einer solchen »Rechtfertigung
Gottes«, jeder verniinftige Betrachter (und sogar der Betroffene
selbst) den »gezahlten Preis« fiir gerechtfertigt halten. Diese Folge-
rung aber widerspricht der sittlichen Erfahrung von der Wiirde des
Einzelnen. Wiirde die Theodizée-Frage aber negativ beantwortet,
wiirde also der Nachweis gelingen, daf$ das Leiden Unschuldiger auch
durch einen noch so guten Endzweck nicht gerechtfertigt werden
kann, dann miif3te, wie schon Thomas in seinem Selbst-Einwand be-
merkt hat, daraus geschlossen werden, daf es keinen guten und zu-
gleich allméchtigen Gott gebe. Dann aber entfiele, so wird nun argu-
mentiert, auch der Adressat des Protests gegen den Zustand dieser
Welt und mit ihm der Rechtsgrund dafiir, eine andere Welt zu »for-
dernc. Jeder verniinftige Betrachter (und sogar der Betroffene selbst)

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 385

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

miifite dann, so argumentieren die Kritiker aller Theodizée-Ver-
suche, zu dem Urteil kommen, daf§ ein Begriff des Guten, dem in
der Welt, wie sie ist, keine Realitit entspricht oder auch nur entspre-
chen kann, von einer wohlgemeinten Fiktion nicht mehr zu unter-
scheiden ist. Dann aber bestiinde das einzig realititsgeméfSe Ethos
darin, der Welt, wie sie ist, entgegen allen eigenen und fremden In-
teressen, zuzustimmen. Der Erfolglosigkeit der Bemiithungen um
eine Theodizée entspricht dann, wie Camus dies in der Spatphase sei-
nes Denkens vorgeschlagen hat, die Notwendigkeit einer »Onto-
dizée«, einer Rechtfertigung des Wirklichen, und eines Verzichts
auf den Widerstand gegen dessen uniiberwindliches Eigengesetz.
Diese Folgerung aber widerspricht der sittlichen Erfahrung von der
Unbedingtheit einer sittlichen Forderung, die nicht mit Riicksicht
auf »die Welt, wie sie nun eben ist«, relativiert werden kann.

Nun kann aber eine Frage nicht deshalb endgiiltig »offengehal-
ten« werden, weil jede Weise, sie zu beantworten, zu Folgerungen
fithrt, die man als unannehmbar beurteilt. Wer eine Frage stellt,
muf$ zwischen den moglichen Weisen, sie zu beantworten, wihlen —
oder nachweisen, daf sie eine Voraussetzung enthilt, die bestritten
werden kann. Im vorliegenden Falle handelt es sich um eine zweifa-
che Voraussetzung: daf$ die Macht des Bosen in der Welt und mit ihr
das Leiden Unschuldiger ein Argument gegen die Uberzeugung sei,
die Welt werde von einem guten und zugleich allmichtigen Gott be-
herrscht, und daf$ dieses Argument nur durch die Beziehung aller
Zustinde und Ereignisse in dieser Welt auf einen »Endzweck« wider-
legt werden kinne, der dieses »Mittel« rechtfertige. Diese Vorausset-
zungen werden in der Tat gemacht, wenn man versucht, einen »te-
leologischen Gottesbeweis« in seiner bisher iiblichen Form zu
fithren. Und so ist es, so paradox das klingen mag, gerade diese Form
des »teleologischen Gottesbeweises«, die einerseits das Problem der
Theodizée entstehen lif3t, andererseits seine Losung verhindert.

Das hier formulierte Gottespostulat bedarf der beiden soeben
genannten Priamissen nicht. Denn es besagt: Es gibt fiir den Men-
schen keine Lebens-Situation, die ihn nicht zu theoretischen und
praktischen Antworten herausfordern konnte, und in der es nicht
moglich wire, in dem Anspruch des Wirklichen, den er beantwortet,
die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der fordernden und zu-
gleich gniddigen Zuwendung Gottes zu erkennen — weder die Situati-
on eines Leids, das ihm ohne eigene Schuld widerfihrt, noch die Si-
tuation fremden Unrechts, das ihm angetan wird oder die Situation

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

eigenen Unrechts, in das er sich selber verstrickt hat. So verstanden
hat auch das eigene Leid und die eigene oder fremde Schuld immer
einen »Sinng, d.h. einen verstehbaren Bedeutungsgehalt und einen
Grund ihrer Akzeptabilitit — freilich nicht den, diese Lebenssituation
im Sinne von Camus’ »Ontodicée« um ihrer selbst willen zu bejahen,
sondern den, in ihr die Zuwendung des gleichen Gottes wiederzuer-
kennen. Dieser vermag, wenn er will, diese Lebenssituation auch zu
andern: »Vater, wenn du willst, laf} diesen Kelch an mir voriiberge-
hen«; aber auch dann, wenn er dies nicht tut, wird er sich dem Men-
schen nicht einfach verweigern. Auch dem unschuldig Leidenden und
dem Siinder in einer siindigen Welt kann er »sein Angesicht zuwen-
den« und ihn befihigen, in »der Welt, wie sie ist« wirksame Zeichen
seiner heil-schaffenden Gegenwart zu setzen. »Wenn du aber nicht
willst, so geschehe dein Wille« — ein Wille, der auch dann Heilswille
bleibt, wenn der Mensch in seinem Wirken nur Unheil und Gericht
zu erkennen vermag?®. Viele Generationen von Leidenden, aber auch
von Siindern, haben auf diese Weise »im Buche der Welt gelesen«
und auch auf dessen dunklen Seiten die »Handschrift seines Autors«
wiedererkannt — nicht um resignierend hinzunehmen, was unab-
wendbar ist, sondern um auch darin eine » Anrede des Autors an sei-
ne Leser« zu erkennen, die ihnen eine Aufgabe zuweist.

Das unschuldig erduldete Leiden des Anderen aber, und sogar
dessen Schuld, aus deren Verstrickung er sich nicht aus eigenen Krif-
ten zu befreien vermag, enthilt die zweifache Aufforderung an den,
der es beobachtet: nach Kriften zur Uberwindung dieser Situation
beizutragen und ihm zugleich auch in der Situation des Leidens und
der Schuldverstrickung, solange und soweit sie nicht tiberwunden
werden kann, jene mitmenschliche Solidaritit zu erweisen, die dieser
seinerseits als Erscheinungsgestalt einer gottlichen Solidaritdt mit
den Leidenden und den Siindern zu deuten vermag.

Damit ist die Frage, woher Schuldverstrickung und schuldlos er-
littenes Leid komme und wie beide zu iiberwinden seien, nicht beant-
wortet. Sie bleibt gestellt und verlangt alle Anstrengung zu ihrer Be-
antwortung. Aber die Erfahrung, von der sie ausgeht, hort auf, ein
Einwand gegen die Uberzeugung von der Existenz Gottes zu sein,
ebensowenig wie die dunklen Seiten eines Buches ein Einwand gegen
die Weisheit seines Autors sind. Und die Antwort, die auf diese Frage
gegeben werden muf3, hort auf, mit den Kategorien von Mittel und

2 Mt 26,39-41.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 387

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Zweck gegeben werden zu miissen, sondern wird mit den Kategorien
von Bedeutungsgehalt und Erscheinungsgestalt gegeben: Auch eine
Situation, zu deren Uberwindung alle Kriifte des Menschen aufgebo-
ten werden miissen, und sogar eine solche, die durch Aufbietung aller
menschlichen Krifte nicht {iberwunden werden kann, kann eine
Weise sein, wie Gott sich dem Menschen zuwendet und ihn unter
seinen verpflichtenden Anspruch stellt.

Es ist fiir den religivsen Menschen — und nicht nur fiir ihn! —
eine bleibende Aufgabe, die rechte Synthese zweier Bemiihungen zu
finden: der Bemiihung, das Leid der Menschen (seien sie im Ubrigen
Siinder oder Gerechte) und die Macht des Bosen mit ganzer Kraft zu
bekimpfen, und der Bemiihung, auch der Erfahrung des eigenen und
fremden Leids, der eigenen und der fremden Schuld einen »Sinn«
abzugewinnen, d.h., eine verstehbare Bedeutung und einen Grund
ihrer Akzeptabilitit. Wer vor der ersten Aufgabe resigniert, der ent-
zieht sich dem Anspruch, den »diese Welt der Siinde und des Todes«
an ihn richtet, und verweilt in einer dsthetischen Betrachter-Distanz.
Das kann auch in der Form einer »Ontodizée« geschehen, die die
Welt, wie sie ist, annimmt, weil sie auch in ihren physischen und
moralischen Schrecklichkeiten noch eine Art von »Groflartigkeit«
besitzt, die man bewundern kann, wie jene Gotter der Fruchtbarkeit
und des Todes, die man in beiden Weisen ihres Wirkens verehrt. Wer
sich dagegen der zweiten Aufgabe entzieht, auch in den Erfahrungen
von Leid und Schuld einen Sinn zu entdecken, der wird versucht, sich
zum Richter tiber diese »bose Welt« aufzuwerfen. Gegen diese Welt
fithrt er einen Vernichtungskampf, der morderisch ist und selbstmor-
derisch werden mufi. Aber die Synthese zwischen beiden Bemiihun-
gen wird nicht in einer quantitativen Abwigung gefunden, die fragt,
»wieviel« Anstrengung zur Uberwindung von Leid und Schuld,
»wieviel« Ergebung in das Unabwendbare geboten sei, sondern in
der postulatorischen Hoffnung, die gewif3 ist, dafs in beiderlei Weisen
des Umgangs mit Leid und Schuld die fordernde Gegenwart des glei-
chen Gottes wiedererkannt werden kann, nétigenfalls tiber Phasen
der »Gottesfinsternis« hinweg.

Dazu freilich ist es nétig, beim »Lesen im Buche der Welt« we-
der auf dessen dunklen noch auf dessen lichten Seiten zu verharren,
sondern jenen Sinnzusammenhang freizulegen, der beiderlei Arten
von Erfahrung in ein Verhiltnis gegenseitiger Auslegung bringt.
Nur so ist es moglich, in beiden die Zuwendung des gleichen Gottes
zu erkennen, der, um es mit einem biblischen Bekenntnis zu sagen,

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »teleologische Gottesbeweis«

»totet und lebendig macht, zur Unterwelt hinabfiihrt und wieder her-
auf«?. Das Gottespostulat, das zu einem solchen Lesen im Buche der
Welt anleitet, erfiillt damit zugleich die Intention des »teleologischen
Gottesbeweises«, in allem, was ist und geschieht, die Spuren der gott-
lichen Weisheit zu entziffern.

Das bedeutet fiir die Re-Interpretation des »teleologischen Got-
tesbeweises«: Der Transzendentalphilosoph erkennt in der »Verstan-
desregel«, die ihm zugrundeliegt, seine eigene Intention wieder.
Darum bleibt auch die Bemiihung, die auf diesen Gottesbeweis ver-
wendet wurde, fiir ihn ein Maf$stab seiner Selbstbeurteilung, auch
wenn er zu der Uberzeugung kommt, daf das intendierte Argumen-
tationsziel auf diesem Wege nicht erreicht werden kann. Wie schon
in den beiden friither beschriebenen Fllen, erinnert ihn diese jahr-
hundertelange Bemiihung an seine Aufgabe, beim Gottespostulat
nicht stehenzubleiben, sondern von ihm her zur Fiille der Erfahrun-
gen von partiellen Sinnhaftigkeiten in der Welt, aber auch von ihren
Dysteleologien zuriickzukehren und nach dem Sinnzusammenhang
zu suchen, der beide Arten von Erfahrung miteinander verbindet. Ein
postulatorisches Sprechen von Gott darf hinter die hermeneutisch-
kritische Genauigkeit nicht zuriickfallen, mit der die Vertreter des
teleologischen Gottesbeweises die Fiille dieser Erfahrungen im Ein-
zelnen aufgesucht und nach ihrem Sinnzusammenhang geforscht ha-
ben, um in allem, was ist und geschieht, die Spuren der Weisheit
Gottes zu entdecken.

Und so fithrt auch der Vergleich zwischen den Bemiithungen der
klassischen Metaphysik um einen »teleologischen Gottesbeweis«
und dem hier beschriebenen Gottespostulat auf das schon in den bei-
den bisher behandelten Fillen gewonnene Ergebnis zuriick: Auch
dem teleologischen Gottesbeweis liegt eine » Vernunftregel« zugrun-
de, die neu gedolmetscht werden kann und muf3, wenn »ein Gedanke,
der sich so lange Zeit gehalten hat«, auf verwandelte, seiner eigenen

Intention besser entsprechende Weise wiedergewonnen werden
soll*°.

29 1 Sam 2,6.
30 Vgl. noch einmal Kant KdrV B 113.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 389

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

4. Der »ontologische Gottesbeweis« als Anleitung, in allem,
was ist, eine Gegenwartsgestalt der Zuwendung Gottes zu
erkennen

a) Argumentationsweg und Beweisziel des
»ontologischen Gottesbeweises«

Der »ontologische Gottesbeweis« wird gewdhnlich in zwei Argu-
mentationsschritten gefithrt. Zunéchst wird gezeigt (oder als selbst-
verstiandlich vorausgesetzt und nur in Erinnerung gerufen), daf§ Gott
als das »absolute Sein« gedacht werden muf3. Sodann wird der Nach-
weis gefiihrt, daf3 das »absolute Sein« nicht ohne logischen Selbst-
widerspruch als nichtseiend gedacht werden kann. Das — nicht immer
ausdriicklich genannte — Beweisziel dieses Argumentationsverfah-
rens besteht darin, in allem, was ist, eine endliche Weise der » Teilha-
be« am absoluten Sein zu entdecken und damit zugleich deutlich zu
machen, daf wir in jeder Begegnung mit den stets endlichen Inhalten
unserer Welterfahrung zugleich der ebenso endlichen Erscheinungs-
gestalt jener unendlichen »Seinsfiille« begegnen, aus der heraus Gott
den Seienden ihr je besonderes, eingeschrinktes Sein »zuteilt«. Ob-
wobhl strittig ist, ob Anselm v.Canterbury den Gottesbeweis, den er in
seinem »Proslogion« gefiihrt hat, in diesem Sinne gemeint habe,
wird der »ontologische Beweis« gewohnlich das »anselmianische Ar-
gument« genannt.

In der Philosophie der Neuzeit hat dieses Argument mehrere
Neufassungen erfahren, von denen an dieser Stelle nur zwei hervor-
gehoben seien. Descartes hat darauf hingewiesen, daf3 wir alles end-
liche Seiende, darunter auch und vor allem uns selbst, nur dadurch
als endlich beurteilen konnen, daf wir es mit dem unendlichen Sein
vergleichen. Darum wird die Erkenntnis jedes endlichen Seienden
und vor allem die selbstkritische Erkenntnis unserer selbst durch ein
implizites Wissen vom Unendlichen erst moglich gemacht. Insofern
ist uns das Unendliche, wenn auch auf eine gewohnlich nicht aus-
driicklich bemerkte Weise, »bekannter« als alle Dinge und sogar als
wir selbst. Der »ontologische Gottesbeweis« besteht dann darin, die-
ses implizite Wissen, ohne das kein kritisches und im Durchgang
durch diese Kritik gesichertes Wissen von irgendeinem Gegenstand
moglich wire, ins ausdriickliche Bewuf3tsein zu heben. Daraus kann
gefolgert werden: Wenn die implizite, aber explizierbare Gottes-
erkenntnis der Grund ist, von dem her wir erst zur Erkenntis aller

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

iibrigen Dinge gelangen, dann gewinnt dieses Argument den Zugang
zu der biblisch bezeugten Einsicht, daf$ in Gott »alle Schitze der
Weisheit und Wissenschaft verborgen sind«>'.

Damit ist jene zweite Neufassung vorbereitet, die das ontologi-
sche Argument bei Joseph Maréchal und seiner Schule gefunden hat:
Gott wird als die transzendentale Bedingung erkannt, die jede Er-
kenntnis endlicher Gegenstande moglich macht. In dieser Fassung
geht das ontologische Argument von dem Hinweis aus, dafs jede Er-
kenntnis irgendeines Gegenstandes im Akt des Urteils vollzogen
wird, dessen Copula »ist« nicht nur einen Subjektsbegriff mit einem
Pradikatsbegriff verbindet (die Rose ist rot — »pridikative Synthe-
sis«), sondern fiir das Ganze des solchermaflen Ausgesagten objekti-
ve Geltung beansprucht (die Rose sieht nicht nur rot aus, sie ist rot —
»affirmative Synthesis«). Diese Affirmation aber enthilt einen Vor-
griff auf das absolute Sein, von dem aus wir auf das endliche Seiende
zuriickkommen, um dessen Sein als »endliche Weise der Seinshabe«
auf ein Seiendes von »absoluter Seinshabe« zu beziehen®. Auf solche
Weise soll die Einsicht des Thomas v. Aquin wiedergewonnen wer-
den: »Alle erkennenden Wesen erkennen in jedem Gegenstand im-
plizit Gott«®. Johannes B. Lotz hat dieses Argumentationsergebnis
auf die Kurzformel gebracht: »In omni iudicio ens ... transcendens
apparet et cognoscitur«®. »Die Entfaltung des blofSen Vorgriffs zur
ausdriicklichen Gotteserkenntnis ist der Gottesbeweis«>.

Wie schon bei den frither beschriebenen Gottesbeweisen, so soll
auch hier die Frage zunichst zuriickgestellt werden, ob das ontologi-
sche Argument beweiskriftig ist; zunichst soll versucht werden, die
Intention freizulegen, in der ein solcher Beweis unternommen und
als »Gottesbeweis« verstanden wird. Er zielt darauf, dem Sprechen
von Gott seine universale Bedeutung zu sichern; oder negativ gespro-
chen: Er tritt dem Anschein entgegen, nur in einem speziell religio-
sen Kontext kénne von Gott sinnvoll gesprochen werden, wihrend
das Sprechen von Gott in allen »profanen« Kontexten zum Gebrauch
inhaltsloser Formeln werde. Darauf beruht das spezifisch religiose
Interesse an einem solchen Gottesbeweis. Denn wer durch eigene re-

3 Kol 2,3 vgl. Descartes, Med IV, nr. 1.

2 Joseph Maréchal, Le point de départ de la métaphysique V,305£., vgl. V,526.
3 Thomas v. Aquin, de veritate 22,2 ad 1, zitiert bei Maréchal a.a.O. V,314.

3 ]. B. Lotz, Ontologia, lateinische Fassung, vierte These.

35 ], B. Lotz, Das Urteil und das Sein 114.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 391

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

ligiose Erfahrung oder durch Kenntnisnahme von fremden Zeugnis-
sen derartiger Erfahrung weifS, wovon er spricht, wenn von Gott die
Rede ist, der weif3 zugleich: Ein »Gott«, der nur fiir die Religion be-
langvoll wire, wire nicht mehr der Gott, von dem in Religionen ge-
sprochen wird. Gerade der in der religiosen Erfahrung »originir er-
schlossene« Gott ist derjenige, dessen »Doxa« an allem, was ist, ihren
Widerschein findet. LiefSe dieser »Widerschein der gottlichen Doxa«
sich nicht »auf dem Antlitz aller Kreatur« erkennen, dann wire nicht
mehr von dem die Rede, »was alle »Gott« nennen«. An spiterer Stel-
le wird davon zu handeln sein, wie diese Beweisabsicht sich zu der
hier mehrfach vorgetragenen These der Religions-Phinomenologie
verhalte, die Wirklichkeit Gottes sei nur dem religiésen Akt »origi-
nir gegeben« (s.u. S. 398). Wenn nun die Beweisabsicht des »ontolo-
gischen Gottesbeweises« darauf gerichtet ist, das Sein all dessen, was
uns in irgendeiner Erfahrungsart gegeben werden kann, als die end-
liche Gestalt der » Teilhabe« am unendlichen Sein Gottes kenntlich zu
machen, dann erhebt sich, wie schon bei den bisher behandelten Got-
tesbeweisen, die zweifache Frage: Kann dieses Argumentationsziel
auch auf anderem Wege, durch eine Lehre von den Vernunftpostula-
ten, erreicht werden? Und falls dies moglich ist: Behilt dann der on-
tologische Gottesbeweis noch eine — vermutlich verdnderte — Bedeu-
tung?

b) Die ontologische Intention des Vernunftpostulats:
die Benennung der Bedingung dafiir, in jedem Anspruch
des Wirklichen die Erscheinungsgestalt einer » Veritas«
zu erkennen, die jede einzelne Erfahrungsart iiberschreitet

Unter den Vernunftpostulaten, die in dieser Untersuchung (und zu-
vor in »Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«) formuliert wor-
den sind, ist es immer wieder das erste gewesen, das sich fiir einen
Vergleich mit den traditionellen Gottesbeweisen angeboten hat. »Die
Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und
zum Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten herausfordert,
darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwartsgestalten der einen
Weise verstanden werden, wie wir »in omnitudine realitatis«, d.h. in
allem, was ist und geschieht, von einer gottlichen Wirklichkeit in An-
spruch genommen und zur Antwort herausgefordert werden«? (vgl.

% Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 685.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

Band I, 146). Das liegt daran, daf3 dieses Postulat sich auf die Weise
bezieht, wie wir die Begegnung mit den Gegenstinden unserer Er-
fahrung verstehen, wihrend das zweite Postulat sich auf die Mannig-
faltigkeit der Subjektivitdtsweisen bezieht; Entsprechend sind die
Gottesbeweise der klassischen Metaphysik nicht (oder nicht primér)
auf das erkennende Subjekt, sondern auf die Allheit seiner Objekte
bezogen. Das »Tertium comparationis«, das es gestattet, die traditio-
nellen Gottesbeweise und vor allem den ontologischen Gottesbeweis
mit dem soeben noch einmal in Erinnerung gerufenen Gottespostulat
zu vergleichen, besteht darin, daf8 auch dieses Postulat von »allem«
spricht, »was ist«, um in dem Anspruch jedes Wirklichen, das uns
begegnet, die an uns gerichtete Anrede Gottes zu erkennen.

Das moralische Interesse des erwidhnten Gottespostulats, so hat
sich gezeigt, ist darauf gerichtet, die Dialektik im Begriff der
»Pflicht« auflosbar zu machen. Diese Dialektik ergibt sich daraus,
daf3 wir in unterschiedlichen Weisen der Begegnung mit dem Wirk-
lichen unterschiedliche Weisen des verpflichtenden Anspruchs erfah-
ren, die untereinander nicht harmonisierbar sind und sich deshalb
gegenseitig zu relativieren drohen. Darum gilt es zu zeigen, dafs diese
Dialektik nur auflgsbar ist, wenn die Differenz der Anspriiche, mit
denen das Wirkliche uns in unterschiedlichen Erfahrungskontexten
begegnet, eine Differenz der Erscheinungsgestalten ist, in denen uns
die eine gottliche Wirklichkeit unter ihren verpflichtenden Anspruch
stellt. Entsprechend ist die ontologische Intention des gleichen Ver-
nunftpostulats darauf gerichtet, die Dialektik im Begriff des »Seien-
den« auflosbar zu machen. In der Welt der Gegenstdnde wissen-
schaftlicher Empirie kommen die Inhalte der #sthetischen, der
sittlichen oder der religiosen Erfahrung in ihrer besonderen Eigenart
nicht vor und erscheinen deswegen, gemessen am Wirklichkeitskri-
terium wissenschaftlicher Empirie, als »blof3 subjektive Vorstellun-
gen«. Und umgekehrt kommen die spezifischen Gegenstinde der
wissenschaftlichen Empirie, z. B. die »Elementarteilchen«, aber auch
jene »Energie«, die im Wechsel ihrer Erscheinungsformen »erhalten
bleibt«, in der Welt der religiosen, sittlichen oder dsthetischen Erfah-
rung nicht vor und kénnen, an deren Wirklichkeitskriterium gemes-
sen, als realitidtsferne Konstrukte erscheinen. Gerade das, was wir —
im Sinne von Maréchal — durch die Akte der »affirmativen Synthe-
sis« intendieren, wenn wir sagen: »So ist es, es scheint nicht nur sox,
scheint dann von der jeweiligen Betrachtungsweise abhingig zu sein;
und die Unterscheidung zwischen »Sein« und »Erscheinen« scheint

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 393

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

von der nicht weiter begriindbaren und insofern willkiirlichen Opti-
on fiir eine bestimmte Erfahrungsweise abzuhingen (heute zumeist
von der nicht weiter begriindbaren Option fiir die wissenschaftliche
Empirie, fiir die willkiirlich ein »Monopol« auf objektive Geltung in
Anspruch genommen wird).

Wird jedoch jede dieser Optionen als willkiirlich durchschaut,
dann scheint die Konsequenz unvermeidlich: Die nicht harmonisier-
bare Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt,
relativiert zugleich jeden einzelnen dieser Anspriiche und macht es
unmoglich, ein »Sein« der Dinge auszumachen, das den Weisen, wie
wir es betrachten, eigenstindig und mit Mafgeblichkeit gegentiber-
tritt. Darauf beruht jene Dialektik im Begriff des Seins, die aufgeho-
ben werden muf3, wenn nicht zugleich auch der Begriff der »Wahr-
heit« sich auflosen soll.

Eine Moglichkeit, diese Dialektik aufzuldsen, eréffnet sich gera-
de dort, wo die Schwierigkeit entstand: bei der Beschreibung der
»Praesentia rerum«. Das Wirkliche, das uns prisent wird, begegnet
uns mit dem Anspruch, Maf$stab der kritischen Beurteilung unserer
Ansichten und Absichten zu sein und dadurch die Unterscheidung
zwischen dem, was es »ist«, und dem, was »nur so aussieht«, moglich
zu machen. Will man die Berechtigung dieses Anspruchs (und damit
die Anwendbarkeit des Seinsbegriffs) priifen, dann zeigt sich, daf3
diese »Gegenwart« des Wirklichen stets ein Moment der Entzogen-
heit einschliefdt, kraft dessen das, was »ist«, uns zugleich erfahren
1a8¢t, dafs es sich nicht in der Weise erschopft, wie wir es anschauend
und denkend erfassen. Denn jedes Wirkliche begegnet uns als ein
»Wahres, fiir unser Erkennen und Handeln Maf3gebliches, unserem
bloflen Meinen Widerstehendes; und sein Anspruch erweist sich so,
gegeniiber unserem Meinen und Wissen, als »Veritas semper mai-
or«. Jedesmal ist das Seiende, das uns mit seinem Anspruch begegnet,
(um es mit Kant zu sagen) »dawider, daf$ unsere Erkenntnisse nicht
aufs geratewohl oder beliebig, sondern apriori auf gewisse Weise be-
stimmt seien«™’.

Dieses Verhiltnis von Prisenz und Entzogenheit zieht dem
»Flir-uns-Sein« des Wirklichen keine duflere Grenze, sondern wird
zum inneren vorantreibenden Moment des Dialogs, der »Erfahrung«
heift. Das Wirkliche »ist« und tritt uns mit dem Eigenstand dieses
»Seins« gegeniiber, indem es diesen Dialog in keiner seiner Phasen

¥ KdrV A 105.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

zur endgiiltigen Ruhe kommen lidf3t. Aber es ist uns in jeder dieser
Dialogphasen gegenwirtig; andernfalls konnte es seine vorantreiben-
de Kraft nicht ausiiben. Die erwéhnte Dialektik ergibt deswegen sich
daraus, daf3 diese vorantreibende Kraft der »Praesentia rerum« in un-
terschiedlichen Erfahrungskontexten auf unterschiedliche Weise
wirksam ist.

Aber diese Differenz hort auf, die besonderen Weisen der Maf3-
geblichkeit, wie das Wirkliche sich uns zeigt, zu relativieren, wenn
wir sie als Anzeichen dafiir verstehen, daf3 wir uns bei unseren Ver-
suchen, den Anspruch des Seienden zu beantworten, immer noch im
Bereich der »Erscheinungen« bewegen, in denen uns der eine vor-
antreibende Anspruch der »Praesentia Dei« begegnet. Die Vielfalt
der Weisen, wie die » Veritas rerumc sich gegeniiber unserem Wissen
von ihr als »je grofler« erweist, wird so als eine Vielfalt der Gegen-
wartsgestalten der einen »stets grofSeren Wahrheit« des einen Gottes
auslegbar. Die unterschiedlichen Weisen von »Sein«, mit denen die
erfahrene Weltwirklichkeit uns gegeniibertritt, diirfen als die Gegen-
warts- und Erscheinungsgestalten der einen Weise verstanden wer-
den, wie eine gottliche Wirklichkeit der Beliebigkeit unseres »Mei-
nens« widersteht.

Wie die moralische Intention des Gottespostulates darauf ge-
richtet ist, die Dialektik im Begriff der Pflicht aufzuldsen, so ist die
ontologische Intention des gleichen Postulats darauf gerichtet, auf
die soeben beschriebene Weise die Dialektik im Begriff des »Seien-
den« aufzulosen, die zunichst droht, die Differenz zwischen »Sein«
und »blof$ so Scheinen« zu einer Folge willkiirlicher Optionen zu ma-
chen.

Deutet man die ontologische Intention des Gottespostulats auf
solche Weise, dann treten Unterschiede und Gemeinsamkeiten im
Verhaltnis zum ontologischen Gottesbeweis deutlich hervor. Das Po-
stulat schliefSt nicht, wie der ontologische Gottesbeweis, von einem
Begriff (z.B. dem »absoluten Sein«) auf die Existenz des so Begriffe-
nen; vielmehr wird der Begriff (z.B. von dem »einem Anspruch, der
in allen Weisen, wie das Wirkliche uns als Maf3stab unserer wahren
und falschen Urteile begegnet, seine Gegenwartsgestalt findet«) erst
im Zusammenhang der postulatorischen Argumentation gebildet:
Wenn die Vielheit der Wirklichkeitskriterien, die in je unterschied-
lichen Kontexten die Unterscheidung des »Seins« vom »blofSen So-
Scheinen« maoglich machen, nicht zur Auflésung jedes Wirklich-
keitskriteriums fithren soll, muf3 der Begriff des »Seins« so gedacht

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 395

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

werden, daf3 in der Vielfalt der »Seinsweisen« der Anspruch eines
absoluten Seins vernehmbar wird. Ein solcher Seinsbegriff wird nicht
zuerst gebildet und sodann in einem Existenzbeweis angewandt, son-
dern er geht aus der Beschreibung der Dialektik und aus der Bemii-
hung, sie aufzulsen, erst hervor.

Von der cartesischen Fassung des ontologischen Arguments un-
terscheidet sich das Postulat dadurch, daf3 es nicht am Leitfaden der
Begriffe »endlich/unendlich« gewonnen wird, sodafl das »unendliche
Sein« den Maf3stab bildet, an dem das »endliche Seiende« gemessen
und als kritikbediirftig beurteilt wiirde; fiir das Postulat ist vielmehr
das Begriffspaar »Erscheinungsgestalt und Bedeutungsgehalt« lei-
tend: Jede Weise, wie das Wirkliche uns mit dem Anspruch gegen-
ubertritt, »grofler« zu sein als unser Wissen von ihm, wird als Er-
scheinungsgestalt begriffen, die erst dann angemessen verstanden
wird, wenn der Anspruch der géttlichen Wirklichkeit als ihr Bedeu-
tungsgehalt erfaf$t wird. Das Postulat enthilt so die Anweisung, beim
»Lesen im Buche der Welt« dem einen Anspruch jener einen Wirk-
lichkeit auf der Spur zu bleiben, die sich in jeder Begegnung mit dem
»je grofleren« Maf3geblichkeitsanspruch jeder begegnenden Wirk-
lichkeit ihre Erscheinungsgestalt verschafft.

Diese Differenz der Argumentationsweisen gewinnt noch an
Bedeutung, wenn das Gottespostulat mit derjenigen Fassung vergli-
chen wird, die der ontologische Beweis bei Maréchal, Lotz und Rah-
ner angenommen hat. Der Nervus des so gefalSten Arguments be-
steht darin, daf3 wir in jeder Affirmation, in der wir irgend einen
Gegenstand unseres Erkennens und Wollens als »seiend«, nicht nur
als »so-scheinend« beurteilen und damit die objektive Geltung unse-
rer Erfahrung zum Ausdruck bringen, einen »Vorgriff auf das abso-
lute Sein« vollziehen. Dabei wird vorausgesetzt, da8 wir das »Wor-
aufhin« dieses Vorgriffs in einem ausgezeichneten Maf3e als »seiend«
begreifen miissen. In dieser Hinsicht ist auch diese Fassung des Ar-
guments von der Grundiiberzeugung aller Formen des ontologischen
Arguments bestimmt: Das »absolute Sein« kann nicht ohne logi-
schen Selbstwiderspruch als »nicht-seiend« gedacht werden. Aber
gerade die Berufung auf einen solchen Vorgriff ist durch Kants Kritik
fragwiirdig geworden. Die transzendentale Notwendigkeit eines sol-
chen Vorgriffs, d.h. seine Unentbehrlichkeit fiir die Gegenstands-
Konstitution, beweist zunichst nur die regulative Kraft einer Idee,
d.h. eines Zielpunkts, auf den der Verstand seine Titigkeit ausrichten
muf3, um zu seinen spezifischen Leistungen fihig zu sein. Im vorlie-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

genden Falle bedeutet das: Die transzendentale Argumentation
Maréchals und seiner Schule kann nachweisen, daf3 »das absolute
Sein« ein solcher Zielpunkt einer Richtung der Verstandestatigkeit
ist, und daf3 wir in diese Richtung blicken miissen, wenn wir fihig
werden sollen, irgendeinen Gegenstand als »seiend« zu beurteilen.
Aber gegen Maréchal und seine Schiiler ist, mit Kant, geltend zu ma-
chen: Ein solcher Zielpunkt ist zunéchst nichts anderes als ein »Focus
imaginarius, in den die »Richtungslinien« unserer Verstandestitig-
keiten zusammenlaufen®®.

Auf der Verwechselung zwischen der transzendentalen Not-
wendigkeit, sich an einem solchen Zielpunkt zu orientieren, und der
Behauptung von einer ontologischen Notwendigkeit, mit der das Ziel
dieses Vorgriffs »existiert«, beruht der »transzendentale Schein«.
»Nun entspringt uns daraus die Tauschung, als wenn diese Rich-
tungslinien von einem Gegenstande selbst ... ausgeschossen wireng,
wie die Lichtstrahlen von einer Lichtquelle®. Das logische Recht, von
einer in transzendentaler Hinsicht notwendigen regulativen Idee zu
der Behauptung tiberzugehen, dieser Idee entspreche ein »Seiendes«,
ergibt sich erst daraus, daf} die Idee selbst in sich widerspriichlich
wird, wenn wir sie als bloffe Antizipation von der Erfiillung unserer
Verstandesaufgaben begreifen. Das ausgezeichnete Beispiel dafiir ist
die Idee der einen Welt, die die »Natur« und die »Welt der Zwecke«
gemeinsam umfassen soll. An der Strukturverschiedenheit der » Wel-
ten« zerbricht der Begriff von der »einen Welt«. Die Widerspriich-
lichkeit eines solchen allumfassenden Weltbegriffs wird nur auflos-
bar, wenn wir die beiden Arten der Gesetzgebung, durch die die
Vernunft derartige Welten aufbaut, als die Erscheinungsgestalten
der einen gottlichen Gesetzgebung begreifen, die sowohl der Natur
als auch der Welt der Zwecke ihre Gesetze vorschreibt.

Daraus laf3t sich die allgemeine Regel gewinnen, die nicht nur
fiir die Idee der Welt, sondern auch fiir die des »absoluten Seins« gilt.
Dann und nur dann, wenn die regulativen Ideen widerspriichlich
werden, darf die Wirklichkeit dessen »postuliert« werden, was die
Auflésung dieser Dialektik der Vernunft moglich macht. Wider-
spriichlich wird die Idee des »absoluten Seins«, wenn sie als die
»Spitze einer Skala« verstanden wird, auf der alle »Seinsweisen«
sich, gestuft nach ihrer »Seinsfiille«, anordnen lassen. Der Wider-

% Vgl. KdrV A 644.
% Tbid.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 397

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

spruch verschwindet, wenn das »absolute Sein« als der absolute Ei-
genstand und die absolute Maf3geblichkeit verstanden wird, mit der
die Wirklichkeit Gottes uns nicht »neben« anderen Wirklichkeiten,
sondern als der Ermdglichungsgrund ihre je besonderen, maf3geb-
lichen »Praesentia« begriffen wird. Ein »ontologischer Gottes-
beweis«, der die Dialektik der reinen Vernunft ignoriert und stattdes-
sen voraussetzt, daf§ das notwendigerweise zu Denkende ebendeshalb
auch notwendigerweise existiere, beraubt sich seines einzig mogli-
chen Rechtfertigungsgrundes. Bezieht er aber die Vernunftdialektik
in seine Argumentation ein, dann verwandelt er sich aus einem me-
taphysischen Beweis in ein transzendentalphilosophisches Postulat.
Sind diese Unterschiede geklirt, dann tritt die Gemeinsamkeit
zwischen dem Beweisziel des ontologischen Gottesbeweises und der
Intention des Gottespostulats desto deutlicher hervor. In beiden Fal-
len ist die Argumentation darauf ausgerichtet, den Eigenstand und
die Maf3geblichkeit, mit der alle Gegenstinde unserer Erfahrung
uns gegeniibertreten, als eine Form der »Teilhabe« an dem absoluten
Eigenstand und der absoluten Maf3geblichkeit zu verstehen, mit der
diejenige Wirklichkeit uns gegeniibertritt, die in héchstem Mafle von
allem verschieden ist, was, von der Weise unseres Auffassens abhin-
gig, »nur so scheint«. In diesem Sinne kann das, woran alles Seiende
»teilhat«, das » Absolute Sein« genannt werden. Dies ist der Kontext,
in dem von Gott als dem »absoluten Sein« gesprochen werden kann.
Daf3 aber durch die Verwendung dieses Begriffs wirklich von
Gott und nicht von etwas anderem gesprochen wird, ldf3t sich durch
folgende Uberlegung deutlich machen: Der Gott, der in der religitsen
Erfahrung »originir gegeben« ist, wird in dieser Erfahrung zugleich
als derjenige erkannt, in dessen Zuwendung zum erfahrenden Sub-
jekt eine Entscheidung, die »im Anfang geschah«, abbildhaft wieder-
kehrt. Deshalb sind, wie an friherer Stelle ausgefiihrt wurde, »Ar-
chaiologien«, d.h. Reden von dem, was »im Anfang« geschah, die
angemessenen Weisen, die religiése Erfahrung auszulegen
(s.0.S. 63ff. u. 97{.). Damit aber enthilt die religiose Erfahrung die
Anweisung, die Spuren der »Archai« in allem, was ist, wiederzufin-
den. Sowohl das Gottespostulat als auch der ontologische Gottes-
beweis erdffnen nun dem, der die religiose Erfahrung gemacht hat,
einen Weg, diese Spuren der gottgewirkten Anfange in allen Inhalten
seiner Erfahrung, nicht nur der spezifisch religiosen, wiederzufinden:
Die »ontologische« Spur liegt im Begriff des »Seienden«, durch den
wir die Dinge als gegeben, aber in ihrer Gegebenheit sich nicht er-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

schopfend beurteilen, sodafs sie gerade in ihrer Gegebenheit sich von
der Weise, wie wir sie wissen, verschieden erweisen und so ihrer Auf-
hebung ins blofle Gemeintsein widerstehen. In den verschiedenen
Weisen dieser »Praesentia rerum« wird zunéchst diese charakteristi-
sche Verflechtung von Offenbarkeit und Entzogenheit der »Veritas
rerum« entdeckt. Die ontologischen Entdeckung, die sowohl in der
Form des »ontologischen Gottesbeweises« als auch in der Form des
Postulats ausgedriickt werden kann, fiihrt die »Veritas semper mai-
or« der Dinge, durch die sie ihrer Aufthebung in irgendeinen ver-
meintlich umfassenden Begriff des Seins widerstehen, auf jenes
»Sein« Gottes zuriick, in welchem auf eminente Weise Offenbarkeit
und Entzogenheit zusammenfallen. Gerade in der Weise, wie wir in
dem Anspruch, den jede in der Welt begegnende Wirklichkeit an uns
richtet, diese Prisenz der gottlichen Wirklichkeit wiederfinden, ver-
schafft dieses gottliche »Sein« sich seine Erscheinung, ohne mit ihr
zusammenzufallen. So wird die » Veritas semper maior« jedes Gegen-
standes unserer Erfahrung zur Weise, wie uns die »Veritas semper
maior« Gottes begegnet.

In diesem philosophischen Begriff des »Seins« wird der, der re-
ligiose Erfahrungen gemacht hat, die gesuchte Spur jener »numi-
nosen Freiheit« wiederfinden, aus der »im Anfang« alles, was ist,
hervorgegangen ist. Von einer solchen »numinosen Freiheit« zu
sprechen, hat nur derjenige Veranlassung, dem die Wirklichkeit des
Heiligen in der religiosen Erfahrung »originir gegeben« ist. Aber
dafl diese Freiheit den universal wirksamen Grund fiir die Vielfalt
der Weisen enthilt, wie die Inhalte unserer welthaften Erfahrung
uns in ihrer vorantreibenden Gegensatz-Einheit von Offenbarkeit
und Verborgenheit begegnen, ist eine ontologische Einsicht, die der
religivsen Erfahrung entspricht, deren tranzsendentaler Grund aber
erst in philosophischer Reflexion zutagetritt. Darin liegt die Antwort
auf die Frage, wie sich die Universalitit eines ontologischen Spre-
chens von Gott zu der Einsicht der Phinomenologie verhalte, daf3
zwischen »Noesis« und »Noema« strenge Korrelation besteht und
daf3 deswegen die Wirklichkeit Gottes nur dem religiosen Akt »origi-
nir gegeben« ist (s.0. S. 392).

¢) Eine alte Verstandesregel — neu gedolmetscht

Wiederum, wie schon bei den bisher behandelten Gottesbeweisen,
machen derartige Uberlegungen es moglich, die »Verstandesregel«

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 399

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

freizulegen, die dem »ontologischen Gottesbeweis« zugrundeliegt.
Freilich wird auf dem gleichen Wege auch deutlich, warum diese Ver-
standesregel »neu gedolmetscht« werden muf3. Die Verstandesregel
besagt negativ: Wenn das Wirkliche uns in unterschiedlichen Kon-
texten unserer Erfahrung auf je unterschiedliche Weise mit dem An-
spruch gegeniibertritt, »je groffer« zu sein als die Weise, wie wir es
anschauen und erfahren, dann geniigt es nicht, diese verschiedenen
Weisen des »Seins« unverbunden nebeneinanderzusetzen. Und die
gleiche Verstandesregel besagt positiv: Unser Verstand hat die Auf-
gabe, diese verschiedenen »Seinsweisen« so in Beziehung zu setzen,
dafl ihr gemeinsamer Grund (und damit zugleich der Grund ihrer
Beziehung untereinander) deutlich wird. Dieser Grund jeder einzel-
nen Seinsweise und ihrer Beziehung untereinander wird dann in
einem »Sein« Gottes gesucht, das, als Grund und Maf$stab allen in-
nerweltlichen Seins aller Erfahrungsgegenstinde, das »absolute
Sein« genannt werden kann.

»Neu gedolmetscht« aber muf diese Verstandesregel vor allem
aus zwei Griinden werden: Die Dialektik im Begriff des Seins, die sich
aus den unterschiedlichen Kriterien der Unterscheidung zwischen
»Sein« und »bloflem So-Scheinen« ergibt, macht es einerseits un-
moglich, die verschiedenen Seinsweisen auf einer Skala ihrer »Seins-
fillle« anzuordnen, an deren Spitze das »absolute Sein« anzuordnen
wire. Andererseits ist gerade diese Dialektik der Argumentations-
grund dafiir, den Begriff des »absoluten Seins« nicht nur als eine re-
gulative Idee aufzufassen, sondern als den Begriff von einer Wirk-
lichkeit, die uns in unterschiedlichen Erscheinungsgestalten ihrer
Gegenwart unter ihren Anspruch stellt.

Auch im Verhiltnis zum »ontologischen Gottesbeweis« wird —
dhnlich wie beim »kosmologischen«, »moralischen« und »teleologi-
schen — aus dem Gesagten deutlich, auf welche Weise die Verstandes-
regel, die ihm zugrundeliegt, neu gedolmetscht werden kann und
muf3. Die Notwendigkeit, sie — nach der »kopernikanischen Wen-
dung« zur Transzendentalphilosophie — neu zu deuten, ergibt sich
schon daraus, daf3 die Transzendentalphilosophie, so wie Kant sie ver-
standen hat, nicht nur diesem Beweis, sondern jeder Ontologie skep-
tisch gegentibersteht. Aber auch die religiose Erfahrung, in der allein
die Wirklichkeit Gottes »originir gegeben« ist, scheint, wenigstens in
einem ersten Hinblick, mit einem ontologischen Reden von Gott
kaum vereinbar zu sein. Wenn es dennoch eine »Verstandesregel«
gibt, die sowohl dem philosophischen Gottespostulat als auch dem

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

ontologischen Gottesbeweis zugrundeliegt, dann muf sie so verstan-
den werden, dafs sie eine Ontologie im Allgemeinen und ein ontolo-
gisches Reden von Gott im Besonderen auf neue Weise zu rechtferti-
gen vermag.

Kant hat bekanntlich aus seiner Analyse der Bedingungen, auf
denen die objektive Geltung der Erfahrung und zugleich die Mog-
lichkeit ihrer Gegenstande beruht, die Folgerung gezogen: »Der stol-
ze Name einer Ontologie ... muf dem bescheidenen einer bloflen
Analytik des reinen Verstandes Platz machen«*. Denn da es die For-
men des Verstandes sind, die (gemeinsam mit den regulativen Ideen
der Vernunft, denen der Verstand bei seiner Titigkeit folgt) unsere
Erfahrung und zugleich deren Gegenstinde moglich machen, konnen
nur solche »synthetischen Sétze apriori« gerechtfertigt werden, die
diese Formen der Verstandestitigkeit beschreiben. Die Analyse die-
ser Formen ersetzt so, so scheint es, die » Transzendentalphilosophie
der Alteng, die in ihrem Kern die Lehre von den transzendentalen
»Passiones generales entis«, also Ontologie gewesen ist*'. Nur unter
dieser Bedingung wird eine Metaphysik, die aus lauter derartigen
Sdtzen besteht, »als eine Wissenschaft auftreten konnen« (vgl. den
Titel der »Prolegomena«). Weiterhin hat Kant darauf hingewiesen,
daf3 die Aussage, etwas »sei« (wie dies von allen Gegenstanden unse-
rer Erfahrung gesagt werden kann) dem Begriff von diesen Gegen-
stinden kein neues Pradikat hinzufiigt, sondern nur sein Verhiltnis
zum erkennenden Subjekt beschreibt — ndmlich jene Eigenstindig-
keit und Maf3geblichkeit, mit welcher der Gegenstand diesem Sub-
jekt gegeniibertritt. »Sein ist kein reales Pridikat«*. Damit verliert
auch die Lehre von einer »Hierarchie der Seiendenc, an deren Spitze
ein »absolutes Seiendes« stiinde, ihre Grundlage. Auch das kantische
Postulat, »daf3 ein Gott sei«, beruht nicht auf einer solchen Stufenlei-
ter der Seienden, sodafl man, mit Maréchal, sagen konnte, Gott sei
das »Seiende von hochster Seinshabe«.

Aber auch die Theologie, sofern sie religiose Erfahrungen aus-
legt, (vor allem die Theologie reformatorischer Tradition) erhebt
grundsitzliche Einwinde gegen ein ontologisches Sprechen von Gott.
Denn jeder Versuch, ontologische Pradikate auf Gott anzuwenden
(ens perfectissimum, ipsum esse, esse subsistens) impliziere notwen-

40 KdrV A 247.
4 Vgl. KdrV B 113 {f.
4 KdrV A 598.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 401

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

dig ein Verfahren, Kategorien der »Wesensnotwendigkeit« auf Gott
anzuwenden, und miisse dadurch die Freiheit und Personalitit Gottes
verfehlen. Denn diese macht es nétig, jede Art, in der Gott fiir uns,
auch fiir unser Denken, zuginglich wird, als einen Akt seiner un-
geschuldeten Gnade zu begreifen. Insbesondere jeder Versuch, die
Existenz Gottes aus irgendwelchen Erkenntnisgriinden zu »deduzie-
ren, vergesse, da3 der Mensch durch keinerlei logische Operationen
Gott dazu »zwingen« kann, aus seiner Verborgenheit hervorzutreten
und so fiir uns zum »offenbaren Gott« zu werden.

Eine Moglichkeit, diesen philosophischen und theologischen
Einwénden zu begegnen, 6ffnet sich, wenn man den Begriff des Seins
nicht primir vom »Esse essentiae« her denkt, von jener Wesensfiille
her, die in einem einzigen Falle, namlich bei der Wesensfiille Gottes,
das »Esse existentiae« einschliefit. Statt dessen gilt es, zundchst bei
jener »Praesentia« anzusetzen, jener »Gegenwart, in welcher alle
Dinge sich uns so »praesentieren«, daf3 sie alles unser Wissen von
ihnen immer schon iibersteigen, sodaf3 ihre Gegebenheit ein Mo-
ment der vorantreibenden Entzogenheit einschlief3t. Diese vorantrei-
bende Kraft der »je grofSeren Wahrheit der Dinge« zeigt sich in un-
terschiedlichen Erfahrungskontexten auf unterschiedliche Weise.
Aber diese Unterschiedlichkeit hort auf, jede einzelne Weise des vor-
antreibenden Anspruchs der Dinge zu relativieren, wenn sie als An-
zeichen dafiir verstanden wird, daf3 in ihr die eine »Praesentia Dei«
ihre fiir uns erfahrbare Erscheinungsgestalt findet.

Das »absolute Seiende« ist, so gedacht, jene Wirklichkeit, bei der
diese Wechsel-Implikation von Prisenz und Entzogenheit nicht nur
sihren hochsten Grad erreicht«, sondern in der sie, in welcher Form
auch immer sie uns in der Erfahrung begegnen mag, ihren Sach-
grund findet. Die vielen Weisen der »Praesentia rerum« sind die Ge-
stalten, in denen die »Praesentia Dei« fiir uns erfahrbar wird. Derje-
nige aber, der religivse Erfahrungen gemacht oder Zeugnisse von
solchen Erfahrungen gehért und verstanden hat, wird in dieser Be-
schreibung des »absoluten Seienden, d.h. des zugleich »absolut Ge-
genwirtigen« und »absolut Entzogenenc, die Eigenart des Heiligen
wiedererkennen, das nicht »neben« der Weltwirklichkeit begegnet,
sondern so, daf3 alles, was ist, zur Gestalt seiner aufleuchtenden »Do-
xa« werden kann. Wer jemals, in einer Weise der religiosen Erfah-
rung, dessen gewifd geworden ist, daf3 »alle Lande von seiner [Gottes]
Doxa voll sind«, wird in der ontologischen Argumentation, werde sie
in der Form der klassischen Metaphysik oder der Postulatenlehre vor-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der »ontologische Gottesbeweis«

getragen, das Zeugnis fiir die »Spur« dieser freien géttlichen Zuwen-
dung wiedererkennen. In dieser Zuwendung macht Gott nicht »etwas
von sich« offenbar, wihrend er »etwas anderes von sich« verborgen
hilt, sondern »prisentiert« sich unserem Anschauen und Denken ge-
rade in der Einheit von Prisenz und Entzogenheit.

Wird der Begriff des »absoluten Seienden« so gefafdt, dann kann
die transzendentale Frage nach dem gemeinsamen Moglichkeits-
grund all unserer Erfahrungen und ihrer Gegenstinde zugleich als
Ausgangspunkt (point de départ) einer Ontologie verstanden wer-
den. Die transzendentale Frage nach der Bedingung, die es moglich
macht, daf3 alles, was uns in der Erfahrung begegnet, gerade in der
Weise, wie es sich zeigt, iiber sein »Fiir-uns-Sein« hinausweist, kann
dann, im Sinne eines Postulats, in folgender Weise beantwortet wer-
den: Die vielfiltigen Weisen, wie das Wirkliche, das uns begegnet,
sich als »seiend« zur Geltung bringt — als eigenstindig gegeniiber
uns und zugleich als mafigeblich fiir uns — und wie das Wirkliche
dadurch den Dialog, den wir mit ihm fiihren, iiber jede jeweils er-
reichte Gestalt hinausdringt, kann, dieser Argumentation nach, nur
dann angemessen verstanden werden, wenn jede dieser Weisen der
Einheit von Prisenz und Entzug als die Erscheinungs- und Gegen-
wartsgestalt einer gottlichen Zuwendung verstanden wird. Wenn
aber der Begriff des »absoluten Seienden« so verstanden wird, wird
es zugleich moglich, diesen Begriff auch als eine Verstehenshilfe auf-
zufassen, um von Gott religiés und doch zugleich ontologisch zu
sprechen: In jener freien und zugleich vorbehaltlosen Zuwendung
Gottes, die den Inhalt der religiosen Erfahrung ausmacht, entdecken
wir die transzendentale Bedingung dafiir, daf$ iiberhaupt etwas und
nicht vielmehr nichts uns in derjenigen Weise prisent wird, in wel-
cher diese Prasenz den zukunftsoffenen Dialog mit dem Wirklichen
nicht abschliefSt, sondern erst eroffnet. Das »Esse praesentiae« jedes
einzelnen Dings oder Menschen erweist sich als die Erscheinungs-
und Gegenwartsgestalt jener Priasenz, mit der Gott sich uns in Frei-
heit zuwendet und unter den Anspruch seiner »je groSeren Wahr-
heit« stellt.

Sowohl das Gottespostulat als auch der ontologische Gottes-
beweis lassen sich dann als Versuche verstehen, alle »Ontologie, alle
Rede vom Seienden und den vielfiltigen Weisen seiner uns in An-
spruch nehmenden Prisenz, in einer philosophischen Rede von Gott
zu begriinden und andererseits alle Theologie, alle Rede von Gottes
freier Zuwendung, zugleich als Benennung des Moglichkeitsgrundes

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 403

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

zu begreifen, auf dem jede, auch die ganz profane »Praesentia rerum«
beruht.

An fritherer Stelle wurde gesagt: Das religiose Interesse, das,
trotz aller Einreden von Philosophen und Theologen, der Bemiihung
um einen ontologischen Gottesbeweis entgegengebracht wird, ist
darauf gerichtet, dem Sprechen von Gott seine universale Bedeutung
zu sichern; und das philosophische Gottespostulat macht sich dieses
Interesse zueigen (s. 0. S. 390-399). Wer von Gott nicht als von der-
jenigen Wirklichkeit spricht, die es moglich macht, dafs uns, weit
tiber den engeren Rahmen der religiosen Erfahrung hinaus, »etwas
und nicht vielmehr nichts« begegnet, hat nicht von Gott gesprochen,
weder auf religiose noch auf philosophische Weise. Und die Verstan-
desregel, die uns verbietet, bei einer unverbundenen Vielheit von
Seinsweisen stehenzubleiben, und uns anweist, nach jenem einen
Maéglichkeitsgrund zu suchen, der die vielfiltigen Weisen der »Prae-
sentia rerum« zu seinen Erscheinungsgestalten macht, verlangt des-
halb ein »ontologisches« Sprechen von Gott, sei es im Sinne des Po-
stulats, sei es im Sinne der Bezeugung religioser Erfahrung, in der
»alles, was ist« auf neue Weise verstehbar wird.

Wiederum kann gesagt werden, was schon mit Bezug auf die
frither behandelten Gottesbeweise gesagt worden ist: Wird die » Ver-
standesregel«, die dem ontologischen Gottesbeweis zugrundeliegt, so
gedeutet, dann wird es méglich, einerseits in aller Gelassenheit des-
sen Schwichen festzustellen, andererseits diejenige Intention zu er-
tiillen, die vor allem religiose Menschen immer wieder veranlaf3t hat,
einen solchen Beweis zu versuchen. Von den Schwichen des ontolo-
gischen Arguments — sowohl in seiner »anselmianischen« als auch in
seiner cartesischen Fassung als auch in derjenigen, in der es dem tran-
szendentalphilosophischen Argument Maréchals zugrundeliegt —
war schon dort die Rede, wo dieses Argument mit dem transzenden-
talphilosophischen Gottespostulat verglichen wurde (s.0. S.3951.).
Aber unerachtet dieser Kritik erkennt der Transzendentalphilosoph
in der »Verstandesregel«, die diesem Argument zugrundelag, seine
eigene Intention wieder: Auch der Philosoph will den Gott, von dem
er spricht und von dem er voraussetzt, er sei mit dem identisch, von
dem in Religionen die Rede ist, nicht nur als eine »besondere« Wirk-
lichkeit verstehen, die »neben« all den Wirklichkeiten gefunden wird,
die in profanen Weisen des Erfahrens entdeckt werden; er will ihn vor
allem als den Grund begreifen, der es moglich macht, daf3 uns tiber-
haupt etwas und nicht vielmehr nichts als »seiend« gegeniibertritt.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Achtes Teilergebnis

Die Intention, von der der ontologische Gottesbeweis geleitet
war, wird so auch fiir denTranszendentalphilosophen zum MafSstab
seiner Selbstbeurteilung, auch wenn er zu der Uberzeugung kommt,
daf3 dieses Argumentationsziel auf dem Wege der traditionellen Me-
taphysik nicht erreicht werden kann. Denn diese Intention erinnert
ihn an seine Aufgabe, das Gottespostulat, zu dem er gelangt ist, durch
ein »Lesen im Buche der Welt« zu bewihren. Ja in diesem Falle (im
Unterschied zu des bisher beschriebenen) wird der Transzendental-
philosoph fiir sich in Anspruch nehmen kénnen, nicht nur einen bes-
seren Argumentationsweg gefunden, sondern schon das Argumenta-
tionsziel genauer bestimmt zu haben. Die Absicht, das »Sein« Gottes
in den vielfiltigen Weisen der »Praesentia rerum« bezeugt zu finden,
kann leicht in Vergessenheit geraten, wenn das philosophische Spre-
chen von Gott in der Form einer »speziellen Metaphysik« versucht
wird, die andere Weisen der »speziellen Metaphysik«, die philosophi-
sche Anthropologie und Kosmologie aufSer sich hat. Ein postulatori-
sches Sprechen von Gott kann demgegeniiber einen deutlicheren
Willen zur Konkretheit zum Ausdruck bringen, weil es gerade die
vielfiltigen Weisen der »Praesentia rerum« sind, in denen der Tran-
szendentalphilosoph die Spuren der »Praesentia Dei« zu entziffern
versucht.

Und so fithrt auch der Vergleich zwischen den Bemiithungen der
klassischen Metaphysik um einen »ontologischen Gottesbeweis« und
dem hier beschriebenen Gottespostulat dazu, die schon gewonnene
Regel zu bestitigen: Auch dem ontologischen Gottesbeweis liegt eine
»Vernunftregel« zugrunde, die »neu gedolmetscht« werden mufs,
wenn »ein Gedanke, der sich so lange Zeit erhalten hat«, auf verwan-
delte, aber seiner eigenen Intention besser entsprechende Weise wie-
dergewonnen werden soll.

Achtes Teilergebnis

Die traditionelle »Philosophische Gotteslehre« hat vor allem ver-
sucht, die beiden Fragen zu beantworten, ob Gott sei und was Gott
sei. Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie beantwortet
diese beiden Fragen auf anderem Wege als die klassische Metaphysik.
Aus einer Strukturanalyse der religiosen Erfahrung werden Krite-
rien gewonnen, an denen entschieden werden kann, ob eine ver-
meintliche religiose Erfahrung sich auf eine Wirklichkeit oder auf

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 405

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Fiktionen bezieht (De Deo an sit) und auf welche Weise die Inhalte,
die einer von allen Fiktionen unterschiedenen religiosen Erfahrung
»originar gegeben« sind, angemessen begriffen werden konnen (De
Deo quid sit, d.h. welche Pridikate dem Gott zuzusprechen seien,
dessen Wirklichkeit nur in der religiosen Erfahrung »originir gege-
ben« ist). Die Gottespostulate aber, die keine spezifisch religiose Er-
fahrung voraussetzen, sondern die Bedingung benennen, deren Exi-
stenz angenommen werden muf3, wenn die Dialektik der reinen
Vernunft auflosbar sein soll, bewihren sich als Weisen des Sprechens
von Gott dadurch, dafs sie Interpretamente (Mittel des Verstehens)
der religiosen Erfahrung anbieten: Sie zeigen Wege auf, um denjeni-
gen Gott, von dem in Religionen gesprochen wird, (Id quod omnes
dicunt Deum) in allem, was ist und geschieht, also auch in den Inhal-
ten der nicht speziell religiésen Erfahrung, wiederzuerkennen. Auf
diese Weise erfiillen die Gottespostulate die Intention, in der religio-
se Menschen sich immer wieder um Gottesbeweise bemiiht haben,
und vermeiden zugleich die argumentativen Schwichen der Gottes-
beweise in ihrer traditionellen Gestalt. Damit werden jedoch die klas-
sischen Gottesbeweise nicht bedeutungslos, sondern gestatten eine
Re-Interpretation: Sie werden zu Anweisungen, vom Postulat des ei-
nen, transzendenten und personalen Gottes zu den verschiedenen
Gestalten unserer Erfahrungswelt zuriickzukehren und in allem,
was uns in der Erfahrung gegeben ist, (nicht nur in der speziell reli-
giosen Erfahrung) die Spuren jenes Gottes wiederzuerkennen, der
nur der religiosen Erfahrung »originir gegeben« werden kann.

So wird ein neu interpretierter »kosmologischer Gottesbeweis«
zur Anweisung, so im Buche der Welt zu lesen«, daf} dessen » Autor«
auf jeder »Seite dieses Buches« (nicht nur in seinem » Anfangskapi-
tel«) seine »Handschrift« erkennen lafSt. Ein neu interpretierter
smoralischer Gottesbeweis« leitet dazu an, alle Formen des Ver-
pflichtenden (nicht nur die spezifisch moralischen Pflichten, sondern
auch die, denen der Kiinstler, der Gelehrte, der religios Ergriffene
sich unterstellt weif3) »als gottliche Gebote« zu begreifen und so die
Unbedingtheit der Verpflichtung inmitten der Bedingtheit aller
menschlichen Handlungen zu verstehen. Der neu interpretierte »te-
leologische Gottesbeweis« wird zur Anleitung, alle Gestalten des
»Sinnhaften« und deswegen Verstehbaren und Zustimmungswiirdi-
gen, die wir in der Welt entdecken, (nicht nur diejenige spezielle
Form der Sinnhaftigkeit, die wir »Zweckmafigkeit« nennen) als die
Erscheinungsgestalten einer gottlichen Zuwendung zu begreifen, der

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickblick: Die Theorie der religiésen Erfahrung

wir uns anvertrauen konnen, auch wenn die erfahrenen Dysteleolo-
gien unserer Erfahrungswelt sich dem Versuch widersetzen, sie als
»Mittel« zur Erreichung eines »guten Endzwecks« zu deuten und da-
mit zu rechtfertigen. Der neu interpretierte »ontologische Gottes-
beweis« aber wird zur Anweisung, alle Weisen der »Praesentia re-
rume, durch die die Dinge und Menschen sich uns zeigen und
zugleich erkennen lassen, daB8 sie sich in ihrem »Fiir-uns-Sein« nicht
erschopfen, als die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalten einer
»Praesentia Dei« zu begreifen, in welcher die ungeteilte Zuwendung
Gottes seine bleibende Entzogenheit gegeniiber allem Zugriff unse-
res Anschauens und Denkens nicht ausschlief3t.

In allen diesen Formen einer Re-Interpretation der traditionel-
len Gottesbeweise gelingt es, in einem »Gedanken, der sich so lange
Zeit erhalten hat«, eine »Vernunftregel« zu entdecken, die freilich
»neu gedolmetscht werden muf3«*. Die so neu gedolmetschte Ver-
nunftregel kann zugleich dazu dienen, den postulatorischen Gottes-
glauben einer Bewihrungsprobe zu unterziehen: Dieser postulatori-
sche Gottesglaube verfehlt sein eigenes Ziel, wenn er uns nicht zu
einem »Lesen im Buche der Welt« anleitet, das in allem, was ist und
geschieht, in allem Verpflichtenden, in allem Verstehbaren und Zu-
stimmungswiirdigen (»Sinnhaften«), in jeder Weise der »Praesentia
rerumc« die »Handschrift des Autors« entziffert und damit seine Zu-
wendung zum »Leser« am Werke sieht.

Riickblick: Die Theorie der religidsen Erfahrung und die Aufgabe
einer »philosophischen Einiibung in die Gotteslehre«

Zu Beginn des nun abgeschlossenen Zweiten Bandes der hier vor-
gelegten Untersuchung war von der Eigenart der »philosophischen
Gottesfrage« die Rede. Es hat sich gezeigt, daf die Philosophie keinen
Anlaf$ hitte, von Gott zu sprechen, wenn es die religiose Erfahrung
nicht gibe und wenn der Philosoph deren Zeugnisse nicht vorfinde.
In diesen Zeugnissen ist die Vokabel »Gott« urspriinglich heimisch,
weil das, was sie bedeutet, nur dem religiosen Akt »originar gegeben«
ist. In der Sprache der Philosophie ist diese Vokabel ein Lehnwort,
dessen Gebrauch gerechtfertigt werden muf3. Nun konnte es freilich
so scheinen, als mache die religiose Erfahrung ein philosophisches

© Vgl KdrV B 113.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 407

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Sprechen von Gott tiberfliissig, weil der, der die religiose Erfahrung
macht, hinlinglich weifi, daf Gott ist und welche Eigenschaften von
ihm ausgesagt werden miissen. Doch ist dieser Anschein irrefithrend.
Denn es ist notig, einerseits durch kritische Analyse der Zeugnisse
religioser Erfahrung Kriterien zu gewinnen, an denen sich objektiv
giiltige Erfahrungen von religiosen Fiktionen unterscheiden lassen,
andererseits gewisse Fehlformen dieser Erfahrung zu diagnostizie-
ren, aus ihren Griinden herzuleiten und so vermeidbar zu machen.

Die philosophische Gottesfrage mufs also in einer Auslegung re-
ligioser Zeugnisse gestellt werden, weil diejenige Wirklichkeit, die
»Gott« genannt wird, nur der religiésen Erfahrung »originir gege-
ben« ist. Aber diese Auslegung muf8 kritisch sein, weil es Fehlformen
der religiosen Erfahrung gibt. Manche von diesen fithren dazu, daf3
der, der diese Erfahrung macht, von einer Wirklichkeit zu sprechen
meint, es aber in Wahrheit mit seinen eigenen Fiktionen zu tun hat.
Andere Fehlformen haben zur Folge, daf3 die erfahrene Wirklichkeit
mifSverstanden wird und daf3 dieses Mifverstindnis die religiose Ge-
genstandskonstitution in die Irre leitet, sodaf8 aus ihr Scheingegen-
stinde hervorgehen. Zur Gewinnung von Kriterien fiir eine solche
kritische Auslegung wurde eine weiterentwickelte transzendentale
Methode vorgeschlagen, die teils, als allgemeine Transzendentalphi-
losophie, die strukturelle Eigenart der Erfahrung im Allgemeinen be-
stimmt, teils, als spezielle Transzendentalphilosophie, die besondere
Struktur der religiosen Erfahrung beschreibt.

Das Ergebnis dieser Uberlegungen bestand darin, daf} die tradi-
tionellen Aufgabe einer philosophischen Gotteslehre auf neue Weise
geldst werden konnte: die Beantwortung der beiden Fragen »Ob Gott
sei« und »Was Gott sei«.

Die Realitit Gottes wurde nicht unabhingig von den Zeugnis-
sen religioser Erfahrung aufgewiesen sondern dadurch, daf3 aus der
Struktur dieser Erfahrung Kriterien gewonnen wurden, die es gestat-
teten, zwischen einem »fingierten Gott« und der Erfahrung gott-
licher Wirklichkeit zu unterscheiden. Denn wenn sich zeigen lafst,
daf8 Gottesfiktionen und die Konstituierung religioser Scheingegen-
stinde nicht notwendig aus dem religiosen Akt folgen, sondern Fol-
gen gewisser Deformationen dieses Aktes sind, dann konnen daraus
zwei Folgerungen gezogen werden: Ein von solchen Deformationen
freier Vollzug der religivsen Erfahrung ist von der Verstrickung in
Gottesfiktionen und von der Beziehung auf Scheingegenstinde frei
und wird so der Wirklichkeit dessen, worauf er sich bezieht, auf ori-

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickblick: Die Theorie der religiésen Erfahrung

ginire Weise gewifs. Die Moglichkeit solcher Deformationen auf-
zuzeigen, ist dann eine Aufgabe der Philosophie. Dabei kann die »all-
gemeine Transzendentalphilosophie« zeigen, daf8 Erfahrung immer
dann in die Erzeugung von Fiktionen iibergeht, wenn sie ihren dia-
logischen Charakter verliert und sich in ein Selbstgesprich des Sub-
jekts verwandelt. Und sie kann zeigen, daf} die Erfahrung immer
dann in die Konstituierung einer spezifischen Art von Scheingegen-
stinden iibergeht, wenn das Subjekt — oft aus der Sorge, es konne in
Fiktionen verfallen — den Mut zum antwortenden »Verbum Mentis«
nicht mehr aufbringt und dann von seinen Eindriicken tiberwiltigt
wird. Die »spezielle Transzendentalphilosophie« aber kann zeigen,
welche besondere Gestalt diese Fehlformen annehmen, wenn von
ihnen die speziell religiése Erfahrung betroffen wird. Verwandelt
die religiose Erfahrung sich in das Selbstgesprdach der vermeintlich
»frommen« Seele, dann entstehen Gottesfiktionen; wenn dagegen
das Verbum Mentis des Menschen in vermeintlich »frommer« Zu-
riickhaltung verstummt, kommt es zur Konstituierung von Schein-
gegenstinden, die den Menschen mit dimonischer Gewalt »von in-
nen besetzt halten«.

Indem aber die Philosophie in einer Analyse des religiosen Ak-
tes selbst die Kriterien freilegt, die eine Unterscheidung zwischen
dem origindren Vollzug des religiosen Akts und seinen moglichen
Deformationen gestatten, beantwortet sie zugleich die Frage, »ob
Gott sei«, in folgender Weise: Dafl Gott sei, wird durch die religiose
Erfahrung hinlinglich verbiirgt, falls diese von jenen Deformationen
frei bleibt, deren Quelle, deren Eigenart und deren Folgen sich tran-
szendentalphilosophisch bestimmen lassen. In der Bereitstellung sol-
cher Kriterien liegt der philosophische Beitrag zur Beantwortung der
Frage »ob Gott sei«.

Entsprechendes gilt von der Frage, »was Gott sei«. Denn die
allgemeine Transzendentalphilosophie kann zeigen daf zu jeder Er-
fahrung jene vier Bedeutungsmomente gehoren, die hier ihr »alle-
gorisches«, »anagogisches«, »tropologisches« und »historisches« Be-
deutungsmoment genannt worden sind. Und sie kann zeigen, welche
Fehlformen der Gegenstandskonstitution eintreten, wenn eines die-
ser Bedeutungsmomente ausfillt. Die spezielle Transzendentalphi-
losophie aber kann deutlich machen, welche spezielle Gestalt diese
Fehlformen annehmen, wenn eines der genannten Bedeutungs-
momente bei der speziell religiosen Erfahrung ausfillt: Idololatrie
und Fetischismus, Vielgotterei, Magie und eine geschichtsvergessene

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A= 409

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

410

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Gnosis. Und in Abgrenzung gegen solche Fehlformen kann sie deut-
lich machen, welche Bedeutung Pridikate annehmen, wenn sie zur
Bestimmung der Gegenstinde religioser Erfahrung bzw. ihrer Mog-
lichkeitsbedingung verwendet werden: die Pridikate der Verschie-
denheit des Heiligen von jeder seiner Erscheinungsgestalten, seiner
Einheit, seiner Qualitit als Ursprung und Norm alles Guten, schlief3-
lich seiner Personalitit. Und sie kann, wiederum durch eine Struktur-
analyse des religiosen Aktes, angeben, unter welchen Voraussetzun-
gen es gelingen kann, diesen Pradikaten eine spezifisch religiose
Bedeutung zu geben und zu sichern und sie so zur Auslegung der
religiosen Erfahrung zu gebrauchen. Nur dadurch aber ist es gerecht-
fertigt, sie als Gottes-Pridikate zu verstehen.

Wenn sich aber auf solche Weise zeigen lif3t, daf8 Idololatrie und
Fetischismus, Vielgotterei, Magie und eine geschichtsvergessene re-
ligiose »Weisheit« nicht notwendig aus dem religiosen Akt folgen,
sondern sich aus gewissen Formen seines Selbst-Mifverstiandnisses
ergeben, dann konnen daraus zwei Folgerungen gezogen werden:
Ein von solchen Selbst-Mifsverstindnissen freier Vollzug der religio-
sen Erfahrung iiberwindet die Gefahren von Idololatrie, Vielgotterei,
Magie und Geschichtsverlust und gestattet es, dem Heiligen die Pri-
dikate der »Transzendenz« (der Verschiedenheit von seinen Erschei-
nungsgestalten), der Einheit, der »gutmachenden Giite« und der Per-
sonalitit zuzusprechen. Und indem die Philosophie in einer Analyse
der religiosen Erfahrung die Kriterien freilegt, die eine Unterschei-
dung zwischen einem angemessenen Selbstverstdndnis und einem
Selbst-Mifsverstindnis dieser religiosen Erfahrung gestatten, beant-
wortet sie zugleich die Frage, worin die Wesens-Eigenart Gottes be-
stehe, auf folgende Weise: Welche Pridikate Gott als dem personal
verstandenen Heiligen zuzusprechen sind und worin die spezifisch
religiose Bedeutung dieser Pridikate besteht, tritt in der religiosen
Erfahrung deutlich hervor, falls diese sich von jenen Selbst-Mifiver-
stindnissen freihalt, die aus dem Ausfall einzelner ihrer Bedeu-
tungsmomente resultieren. Die Transzendentalphilosophie aber ist
ein geeignetes Mittel, um die Quelle, die Eigenart und die Folgen
dieser Selbst-MifSverstindnisse deutlich zu machen. In der Bereit-
stellung solcher Kriterien und in der Freilegung der spezifisch reli-
giosen Bedeutung der Pridikate, die zur Bestimmung des Heiligen
verwendet werden, liegt der philosophische Beitrag zur Beantwor-
tung der Frage »was Gott sei«.

Nun stimmen die auf solche Weise, im Rahmen einer speziellen

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Riickblick: Die Theorie der religiésen Erfahrung

Transzendentalphilosophie, gerechtfertigten Gottespridikate sowohl
mit denen der klassischen Metaphysik als auch mit denen der phi-
losophischen Postulatenlehre tiberein. Doch zeigt eine nihere Be-
trachtung: Nur wenn sie im Sinne der Postulatenlehre verstanden
werden — als Bezeichnung des Maoglichkeitsgrundes fiir die Auf-
hebung der Vernunftdialektik — bestimmen sie ihren Gegenstand
nicht als Objekt eines Wissens, sondern als Grund einer Hoffnung.
Und nur so gewinnen die postulatorischen Aussagen jene Nihe zum
Selbstverstindnis des religiosen Glaubens, durch die sie geeignet
werden, diesen auszulegen. Denn auch der Glaube ist »ein Feststehen
in dem, worauf man hofft«. Und nur im Kontext einer weiterentwik-
kelten Postulatenlehre, die von der Kontingenz der menschlichen Er-
fahrungsfihigkeit ausgeht und deshalb deren Wiederherstellung, im
Durchgang durch die drohende Selbstauflésung der Vernunft, als
unerzwingbare Beziehung zur »befreienden Freiheit« versteht, ge-
winnen auch die Aussagen iiber Gottes Transzendenz, Einheit und
»gutmachende Giite« jene Beziehung zur Geschichte, die den »postu-
lierten Gott« als frei handelnde, Geschichte ermoglichende Person
begreifen laf3t. Dies wiederum ist die Voraussetzung dafiir, diese Be-
griffe in einem spezifisch religiosen Sinne zu gebrauchen und zur
Auslegung der religiosen Erfahrung heranzuziehen. So erweist sich
auch die allgemeine Transzendentalphilosophie, innerhalb derer sol-
che Postulate formuliert werden, als geeignet, die Zeugnisse der reli-
giosen Erfahrung auszulegen und damit der Partikularitit dieser Er-
fahrung ihre universale Bedeutung zu sichern. Denn auf solche
Weise ausgelegt, werden die Zeugnisse der religiosen Erfahrung da-
vor bewahrt, nur eine speziell »religiose Erfahrungswelt« auszule-
gen, die ohne Beziehung zu anderen Erfahrungsweisen und Erfah-
rungswelten wire, und statt dessen aufzuzeigen, dafl in dieser
speziellen Erfahrung diejenige Wirklichkeit »origindr gegeben« ist,
die der Philosoph als die gemeinsame Bedingung aller Erfahrungs-
weisen und Erfahrungswelten postulieren muf3.

Auf diese Weise kann sowohl die spezielle als auch die allgemei-
ne Transzendentalphilosophie Aufgaben erfiillen, die der traditionel-
len »Demonstratio religiosa« gestellt sind und bei deren Losung sie
auf philosophische Argumente zuriickzugreifen pflegt. Doch bleibt
daran zu erinnern: Eine Theologie, die sich zur Abgrenzung gegen
die » Verehrung falscher Goétter« solcher Kriterien bedient, wird kon-
sequenterweise die gleichen Kriterien auch zu ihrer eigenen kriti-
schen Selbstpriifung anerkennen miissen. Denn nicht nur die Phi-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 411

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

losophie, auch die Theologie kann, oft unvermerkt, die Gottespradi-
kate der Transzendenz, Einheit und Giite auf eine Weise gebrauchen,
in der sie eher ein unpersonliches Prinzip als einen personalen Gott
beschreiben. Und die philosophische Reflexion auf die Bedeutungs-
momente der spezifisch religiosen Erfahrung kann dazu beitragen,
daf auch der Theologe diese Gefahr bemerkt und ihr widersteht.

Die Eigenart dieses Beitrages aber hat den Charakter jener »Ein-
iibung«, von der im Titel dieser Untersuchung die Rede ist. Zunichst
niamlich bedarf der Philosoph selbst einer gewissen Einiibung, um fiir
die spezifische Weise sensibel zu werden, wie innerhalb der reli-
giosen Erfahrung deren verschiedene Bedeutungsmomente her-
vortreten. Diese sind hier das »allegorische«, »anagogische«, »tro-
pologische« und »historische« Bedeutungsmoment der religiosen
Erfahrung genannt worden. Dazu ist es nétig, auf die Selbstzeugnisse
der Religion zu héren, in denen die religiose Erfahrung bezeugt wird
und deren Eigenart zum Ausdruck kommt. Dabei konnen, wie dies
auch in anderen Zusammenhingen der Fall ist, auch gewisse Ausfalls-
erscheinungen aufschlufireich sein. Denn an ihnen kann abgelesen
werden, was der religiosen Erfahrung verlorengeht, wenn dem, der
diese Erfahrung macht, einzelne ihrer Bedeutungsmomente nicht be-
wuft werden.

Hat der Philosoph sich in diese Betrachtungsart eingetibt, dann
kann er auch den Theologen darauf aufmerksam machen, daf8 er, um
seine Aufgabe zu erfiillen, einer philosophischen Einiibung bedarf.
Denn die Theologie als ein bestimmter Zweig der Verstehenslehre
und Auslegungskunst, also der Hermeneutik, entsteht innerhalb re-
ligioser Uberlieferungsgemeinschaften immer dann, wenn sich her-
ausstellt, dal die Mitglieder einer solchen Uberlieferungsgemein-
schaft die Inhalte ihrer Uberlieferung auch mifverstehen kénnen
und daf3 es dadurch zu Fehlgestaltungen der religiosen Theorie und
Praxis kommen kann. Um solche Mif3verstindnisse und Fehlgestal-
tungen erkennbar und tiberwindbar zu machen, ist das theologische
Argument erforderlich*. Und um diese ihre Aufgabe zu erfiillen,
kann die Theologie sich der Ergebnisse philosophischer Reflexionen
bedienen, sofern auch diese geeignet sind, Fehlgestaltungen des Reli-
giosen aufzudecken und Wege zu ihrer Uberwindung zu weisen. Von
solchen Moglichkeiten war in den soeben vorgetragenen Uberlegun-

# Vgl. R. Schaeffler, Das Gebet und das Argument — Zwei Weisen des Sprechens von
Gott, Diisseldorf 1989.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

gen die Rede. Um aber diese Moglichkeiten fiir die Theologie frucht-
bar zu machen, wird der Theologe sich in die Eigenart philosophi-
schen Denkens einiiben miissen, vor allem wenn es sich um eine Art
von Philosophie handelt, die ihm fremdartig erscheint. Es ist zu ver-
muten, daf3 dies auf die hier vorgetragene Art transzendentalphiloso-
phischer Argumentation zutrifft.

Die soeben vorgetragenen Uberlegungen sollten beiden Arten
der Einiibung dienen: der Einiibung des Philosophen in ein Verstehen
der Zeugnisse religioser Erfahrung, aber auch der Einiibung des
Theologen, der abschitzen will, welche mogliche Klarung seiner ei-
genen Aufgaben und welche mogliche Argumentationshilfe bei de-
ren Losung er von einer transzendentalen Theorie der religiosen Er-
fahrung erwarten kann.

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo
et in Deumc als Bewihrungsprobe eines personalen
Gottesverstandnisses

Die in der Metaphysik geldufigen Gottespridikate, die gottliche
»Transzendenz«, seine wesenhafte »Einheit« und seine »absolute
Vollkommenheit«, gewinnen, so hat sich gezeigt, in den Postulaten
einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie eine fiir diese
Begriffe konstitutive Beziehung zur Geschichte. Erst dadurch werden
sie geeignet, als Pridikate eines personal verstandenen Gottes ver-
wendet zu werden.

Eine Bewidhrungsprobe dieses philosophischen Verstindnisses
von Gottes Personalitit besteht darin, dafs es moglich ist, von hier
aus auch das Verhiltnis des Menschen zu Gott als ein personales Ver-
hiltnis zu begreifen. Dieses personale Verhaltnis kommt in der theo-
logischen Tradition in der Formulierung »Credere Deum Deo et in
Deum« zum Ausdruck. Es kann gezeigt werden, daf3 diese Formulie-
rung auch das Gottesverhiltnis beschreiben kann, das fiir den postu-
latorischen Gottesglauben charakteristisch ist.

Es ist eine wohlbegriindete Uberzeugung der Theologie, daf} der
Glaube, der sich auf Gott richtet, (das »Credere Deum«) nur aus dem
Zutrauen in Gott und sein Wort (aus dem »Credere Deo«) entsprin-
gen kann. In der Schultradition ist diese Uberzeugung auf die Formel
gebracht worden, der Glaube an Gott sei in der »auctoritas Dei reve-

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 413

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

lantis« begriindet. Diese Auffassung schliefit nun freilich eine logi-
sche Schwierigkeit ein. Man muf3, so scheint es, an Gott schon glau-
ben, um seine Autoritit anzuerkennen. Wenn daher diese Anerken-
nung der Grund des Glaubens an Gott sein soll, dann wird die
Glaubensbegriindung zirkular. Diesen Zirkel entweder aufzulosen
oder aber ihn logisch zu rechtfertigen, wird dann zu einer wichtigen
Aufgabe der Fundamentaltheologie.

Es kann in dieser Lage hilfreich sein, sich daran zu erinnern, daf3
die Religionsphilosophie, unabhingig von aller Offenbarungstheo-
logie, zu einer vergleichbaren Uberzeugung gelangt ist. Der religiose
Akt, so wird von Religionsphinomenologen gesagt, ist von dem Be-
wufdtsein begleitet, sich seinem Gegenstand zu verdanken: »Der Ge-
genstand des religiosen Aktes ist zugleich sein Grund«*. Diese spe-
zielle Einsicht der Religionsphdnomenologie wird im allgemeineren
Rahmen einer Theorie der Erfahrung verstindlich: Jedes Wirkliche,
das dem Subjekt in der Erfahrung gegeniibertritt, wird »durch es
selbst« erkannt (non cognoscitur nisi per seipsum), indem es dieses
Subjekt zu den antwortenden Akten des Anschauens und Denkens
herausfordert und in diesen Akten, als deren vorantreibendes Mo-
ment, zur Sprache kommt. Es ist diese Eigen-Initiative des Objekts,
durch das sich die Erfahrung von den Projektionen der Vorstellungs-
kraft des Subjekts und den Konstruktionen seines Verstandes unter-
scheidet. Eben deshalb kann uns freilich kein Gegenstand irgendeiner
Erfahrung, auch nicht der religiosen, auf andere Weise gegeben wer-
den als im Modus der Antwort, die wir in unserem Anschauen und
Denken auf seinen Anspruch geben; aber diese Gegebenheit kommt
nur dadurch zustande, dafy wir uns fiir die Moglichkeit offenhalten,
durch diesen Anspruch zu einer Umgestaltung unseres Anschauens
und Denkens herausgefordert zu werden. Deswegen hat jede Erfah-
rung nicht den Charakter einer bloflen » Anniherung« an eine kiinf-
tige »Addquation« unseres Anschauens und Denkens an die »Sache«,
sondern den ihrer »Reprisentation« oder »Gegenwartigwerdung«
inmitten der Weise ihres »Erscheinens fiir uns« (s. Band I, 1251.).

Das Gesagte gilt auch fiir die religiose Erfahrung. Auch ihr Ge-
genstand wird nur »durch sich selber erkannt« (non cognoscitur nisi
per seipsum) und kommt doch nur in unserem Anschauen und Den-
ken als deren vorantreibendes Moment zur Sprache. Auch dieser spe-
ziellen Weise der Erfahrung kann ihr Gegenstand nur »gegeben«

4 Scheler, Vom Ewigen im Menschen 255.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

werden, sofern er das Subjekt notigt, sich fiir eine »Umgestaltung zur
Neuheit des Denkens« offenzuhalten. Fiir die religiose Erfahrung gilt
dies sogar in ausgezeichnetem Mafse. Denn hier erscheint die Diffe-
renz zwischen der »Veritas semper maior« und der Weise, wie das
Subjekt sie anschauend und denkend erfaft, ins Unendliche gestei-
gert. Und doch gilt auch hier: Auch und gerade diese Art von Erfah-
rung hat nicht den Charakter einer » Anniherung« an eine kiinftige
»Addquation« mit ihrem Gegenstand, sondern den der »Reprisenta-
tion« oder »Gegenwirtigwerdung«. Aber angesichts der unendlichen
Differenz zwischen der menschlichen Subjektivitit und derjenigen
Wirklichkeit, die sich ihm in der religiosen Erfahrung zeigt, gewinnt
diese Gegenwirtigwerdung einen spezifischen Charakter: Sie ge-
winnt den Charakter einer freien Zuwendung, durch die diese Wirk-
lichkeit selbst die unendliche Ferne iiberwindet, die das menschliche
Subjekt von seiner Seite her nicht zu tiberwinden vermochte. Daraus
wird die alte religionsphilosophische Einsicht verstidndlich »Deus non
cognoscitur nisi per seipsum«. Aber dieser Grundsatz gewinnt nun
eine neue Gestalt: Die religiose Erfahrung wird nur dann angemes-
sen verstanden, wenn sie als Ausdruck dieser freien Zuwendung be-
griffen wird, kraft derer ihr Gegenstand sich in die »Niedrigkeits-
gestalt« ihres Fiir-uns-Seins »entleert«, um so das menschliche
Anschauen und Denken auf eine Weise zu »erfiillen«, die das
menschliche Subjekt nur »faflit«, indem es seine Unfafilichkeit mit-
erfihrt. Wenn an friitherer Stelle davon die Rede war, daf3 das Wort,
in dem die religi6se Erfahrung ausgesprochen und vor neuen Horern
bezeugt wird, als »Gotteswort in der Knechtsgestalt des Menschen-
worts« zu verstehen sei (s. den ganzen Zweiten Teil des Ersten Ban-
des der hier vorgelegten Untersuchung, speziell aber die Teilergeb-
nisse 1 u. 2, S. 270ff. bzw. 320ff.) dann ist jetzt von der religiosen
Erfahrung zu sagen, sie sei die Selbst-Vergegenwirtigung des Heili-
gen in der Kenosis-Gestalt, die ihre Prisenz vor unserem Anschauen
und Denken moglich macht.

Aus dem Gesagten wird verstindlich, daf8 die religiose Erfah-
rung auf spezifische Weise mifiverstanden werden kann. Einerseits
nimlich weifs der, der diese Erfahrung macht, wie aus vielen Zeug-
nissen hervorgeht, sich mit einer »Fiille« beschenkt, die den ganzen
»Raum« seines Anschauens und Denkens ausfiillt; das kann ihn dazu
verfiihren, zu vergessen, daf3 das Heilige, das ihm begegnet, ihm stets
nur in der Niedrigkeitsgestalt seines »Fiir-ihn-Seins« entgegentritt.
Andererseits kann der Erfahrende sich der Differenz zwischen dem

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 415

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

416

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Heiligen und der Gestalt seines »Fiir-ihn-Seins« so sehr bewuf3t wer-
den, daf3 er versucht wird, seine Gewif3heit, der Wirklichkeit des Hei-
ligen gegenwirtig begegnet zu sein, fiir trigerischen Schein zu hal-
ten. Im ersten Falle entsteht die »fromme Anmaflung«, die vergifdt,
daf das Heilige auch in seiner Zuwendung zum Menschen seine Vor-
behaltenheit wahrt (traditionell gesprochen, daf3 es auch als das Sich-
Offenbarende den Charakter des Geheimnisses behilt). Im zweiten
Falle entsteht die »fromme Verzweiflung«, die um der »Ubergrofe
des Heiligen« willen kein Zutrauen mehr in die Gestalt seiner Ge-
genwart aufzubringen vermag. Darin liegt kein frevelhaftes Mif3-
trauen gegen Gottes »Wahrhaftigkeit« und keine Auflehnung gegen
seine » Autoritiit«, sondern ein wohlbegriindetes Mifstrauen des reli-
giosen Menschen gegen sich selbst. Denn dieser hat die schmerzliche
Erfahrung gemacht, daf3 er immer wieder dazu geneigt ist, seine ei-
genen Gottesvorstellungen fiir Selbst-Manifestationen Gottes zu
halten.

Dieser wechselseitige Umschlag von Anmaflung in Verzweif-
lung und umgekehrt muf§ iiberwunden werden, wenn die religiose
Erfahrung zu einem angemessenen Verstindnis ihrer selbst kommen
soll. Und diese Uberwindung ist nicht anders moglich als in einem
Akt des Vertrauens, das sich dem je grofSeren Anspruch des Heiligen
in der Entduflerungsgestalt seines »Fiir-uns-Seins« anvertraut. Das
in der Tradition oft beschriebene »Credere Deum Deo« ist jener Akt,
in dem der Erfahrende sich der Zuwendung des sein Geheimnis wah-
renden Heiligen so tibergibt (Deo credit), daf8 er in der Entdufe-
rungsgestalt seines »Fiir-ihn-Seins« dennoch seine Gegenwart zu
entdecken vermag (Deum credit).

Aber nicht nur die religiose Erfahrung sondern auch der postu-
latorische Vernunftglaube a8t sich als ein »Credere Deum Deo« be-
schreiben. Denn angesichts der Dialektik der Vernunft wird die ob-
jektive Geltung aller Erfahrung fraglich. Kant hat dies fiir die
sittliche Erfahrung der Pflicht deutlich gemacht. Denn die Verpflich-
tungskraft konkreter, in der Erfahrung entdeckter Handlungsmog-
lichkeiten ist von blof3 subjektiven Handlungswiinschen nicht mehr
zu unterscheiden, wenn die Vernunftidee der »moralischen Weltord-
nung« angesichts der Strukturdifferenz zwischen der »Natur« und
der »Welt der Zwecke« als »auf leere, eingebildete Zwecke gestellt«
erscheint*. Die einzig mogliche Auflésung dieser Dialektik besteht

4 K.d.p.V. A 205.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

darin, daf8 wir uns im Dienst an den Handlungszielen (»Zwecken«),
die die praktische Vernunft uns vorschreibt, einer gottlichen Gesetz-
gebung anvertrauen, von der wir voraussetzen, daf$ sie auch die
»Natur«, also den Gesamtzusammenhang aller Objekte unseres
theoretischen Vernunftgebrauchs, bestimmt. Eine weiterentwickelte
Transzendentalphilosophie kann zeigen, daf8 nicht nur die sittliche,
sondern jede Art der Erfahrung in eine derartige Dialektik fiihrt.
Die Vernunftpostulate aber benennen den Gegenstand jenes Vertrau-
ens, das uns dazu befihigt, unerachtet der Strukturdifferenz der Er-
fahrungswelten, in jedem Anspruch des Wirklichen, den wir in der
Erfahrung vernehmen und beantworten, die Erscheinungs- und Ge-
genwartsgestalt eines gottlichen Anspruchs entziffern. Im hoffenden
Vertrauen auf Gottes allumfassendes Wirken (Credere Deo) werden
wir fahig, in jedem Gegenstand der Erfahrung diese Erscheinungs-
und Gegenwartsgestalt der freien gottlichen Zuwendung Gottes
zum Menschen und zur Welt wiederzuerkennen (Credere Deum).
Und nur in der Kraft dieses Vertrauens bleiben wir, unerachtet aller
Vernunftdialektik, zur Erfahrung fihig.

Dieser Zusammenhang zwischen der Vernunftdialektik und
dem postulatorischen Gottesglauben macht wiederum die Gefahr
eines Selbst-Mif3verstindnisses deutlich, diesmal eines solchen, das
die Transzendentalphilosophie betrifft. Denn die Transzendentalphi-
losophie, die nach den Méglichkeitsbedingungen der Erfahrung und
ihrer Gegenstinde fragt, setzt dabei die Erfahrung als ein Faktum
voraus. Nicht ob Erfahrung méglich sei, sondern worauf ihre Mog-
lichkeit beruhe, ist ihr Problem. Daraus konnte leicht der Anschein
entstehen, als seien es seltene Grenzfille, in denen jene Vernunft-
dialektik entsteht, in der die Moglichkeit der Erfahrung sich als kon-
tingent erweist und dadurch das freie Wirken eines personalen Grun-
des anzeigt. Fiir den »Normalfall«, so scheint es dann, konnen diese
Grenzfille unbeachtet bleiben, weil tiberall dort, wo Erfahrung wirk-
lich geschieht, ihre Moglichkeit als erwiesen gelten darf. Die Lehre
von einer der Vernunft immanenten und deswegen fiir sie unaus-
weichlichen Dialektik erscheint dann als ein Irrweg der Philosophie,
auf den diese gerit, wenn sie die Ausnahme, die nur in Grenzfillen
vorkommt, zur Regel macht, nach der jede Erfahrung gedeutet wird.
Wer sich auf derartige Irrwege einlafSt, so fiirchtete man, raubt der
Vernunft ihr Selbstvertrauen, das in den unbestreitbaren Erfolgen
der Wissenschaft und der weltgestaltenden Praxis seine hinlingliche
Bestitigung findet. Im Blick auf diese Erfolge des theoretischen wie

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 417

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

418

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

des praktischen Vernunftgebrauchs haben viele Transzendentalphi-
losophen, vor allem aus der neukantianischen Schule, versucht, auf
die Lehre von der Vernunftdialektik und von den zu ihrer Auflésung
notwendigen Postulaten ganz zu verzichten. Fiir sie schied deshalb
die philosophische Gotteslehre aus dem Themenfeld der transzen-
dentalen Reflexion aus; und der Gottesglaube wurde zu einer Sache
rein subjektiver Gefiihle, die keinen Anspruch auf objektive Geltung
erheben kénnen. Einem rationalistischen Verstindnis des Wissens
trat so ein Irrationalismus im Verstiandnis von Religion und Glaube
gegeniiber.

Was bei einem solchen Verstindnis der Transzendentalphiloso-
phie aufler Betracht bleibt, ist zweierlei: die Eigenart des Verfahrens,
dessen sie sich bedient, und die Unzuldnglichkeit des Ergebnisses, zu
dem dieses Verfahren fithrt. Das Verfahren besteht darin, die ver-
schiedenen Weisen des Vernunftgebrauchs und die verschiedenen
»Erfahrungswelten, die ihnen zugeordnet sind, siduberlich vonein-
ander zu trennen, sodaf3 in der Wissenschaft keine ethischen, in der
Ethik keine religiosen, in der Religion keine dsthetischen Probleme
auftreten konnen, es sei denn in der Weise einer »unzulassigen Ver-
mischung der Bereiche«. Dann freilich tritt die Frage nach der Einheit
des Ich ebensowenig mehr auf wie die Frage nach der allumfassenden
Ganzheit der Welt. Das Ergebnis eines solchen Verfahrens aber be-
steht darin, daf} die »Interferenzen« der Erfahrungsarten und Erfah-
rungswelten unbeachtet bleiben und so ein unzutreffendes Bild jeder
einzelnen von ihnen entsteht: Eine Wissenschaft ohne ein ihr selber
innewohnendes Ethos ist ein ebenso realitdtsfernes Konstrukt wie
eine Religion des reinen Gefiihls ohne moralische oder theoretische
Implikate oder eine Erfahrung des Schonen in Natur und Kunst ohne
ethische und religiose Bedeutungsdimension. Es sind aber gerade die-
se Wechsel-Implikationen, die die Frage nach der Einheit des Ich in
der Diversitit der Subjektivititsweisen und nach der Ganzheit der
Welt in der Vielheit der strukturverschiedenen Erfahrungswelten
unvermeidlich macht; und es ist diese Frage, die die Dialektik der Ver-
nunft immer neu aufbrechen lafit und nach einer Auflosung dieser
Dialektik verlangt (s. Band I, 137-146).

Bleibt die Transzendentalphilosophie sich dieser Dialektik be-
wufst, dann wird zugleich deutlich, was die Formel »Credere Deum
Deo« im Zusammenhang einer Lehre von den Vernunftpostulaten
bedeutet: Wenn jede der Weisen, wie das Subjekt in den verschiede-
nen Formen seines Vernunftgebrauchs von dem Wirklichen, dem es

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

begegnet, in Anspruch genommen wird, als die Erscheinungs- und
Gegenwartsgestalt eines gottlichen Anspruchs verstanden werden
darf, dann kann dieses Subjekt sich jedem dieser Anspriiche anver-
trauen (Credere Deo) und hoffend gewif8 sein, darin jener Wirklich-
keit zu begegnen, die fihig ist, die Vernunft aus ihrer drohenden
Selbstauflosung zu befreien (Credere Deum).

Weil aber dieses Vertrauen den Charakter einer hoffenden Ge-
wilheit hat, tritt zu den beiden Momenten des »Credere Deo« und
des »Credere Deum« ein drittes Moment hinzu, das in der Tradition
das »Credere in Deum« genannt wird. Thomas v. Aquin sah in dieser
Formulierung die Bezeichnung fiir das voluntative Moment des
Glaubensaktes, sofern dieser sich liebend auf das Ziel des Erkenntnis-
weges, die absolute Wahrheit Gottes ausrichtet*. Er beruft sich dabei
auf Augustin, der in seiner Auslegung des Johannesevangeliums den
Sinn des Ausdrucks »Credere in Deum« auf folgende Weise expli-
ziert: »Credendo amare, credendo diligere, credendo in eum ire et
eius membris incorporari«*®. Der Glaube hat den Charakter des lie-
benden Unterwegsseins. Dieses schliefst die Gewifsheit der Gegen-
wart Gottes nicht aus sondern ein, ist ein Gehen in der Gegenwart
Gottes und auf sie zu. Es ist, in der hier bevorzugten Terminologie
gesprochen, die menschliche Antwort auf den »Sensus anagogicus«
der religiosen Erfahrung, der den Menschen fihig macht, sich fiir
kommende Erfahrungen offenzuhalten, und zugleich die Fiille der
Erfahrungen zu einem Wege zusammenschlieSt. Und Entsprechen-
des gilt fiir den postulatorischen Vernunftglauben, der aus der erfah-
renen Gegenwart (dem Credere Deum) den Mut zu einem Weg in
eine offene Zukunft gewinnt.

Nicht die Kenntnis eines allumfassenden Systems, in dem alle
Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten ihre Stelle finden, sondern
das hoffende Vertrauen darauf, daf der Mensch in der Vielheit der
Weisen, wie er sich durch das Wirkliche in Anspruch genommen
weif3, auch in Zukunft immer neu dem einen und identischen Gott
wiederbegegnen wird, gestattet es ihm, in der Vielheit dieser Erfah-
rungsweisen und Erfahrungswelten zur »Ganzheit seines Herzens,
seiner Person und seiner Krifte« zu finden. An friiherer Stelle war
von der Auffassung rabbinischer Exegeten die Rede, dafy das Be-
kenntnis »Der Herr, unser Gott, ist ein einziger Herr« und das Gebot

4 Thomas v. Aquin, S Th IT II* q 2 art 2.
4 Augustinus, In Joh, Tractatus 29.

Philosophische Einiibung in die Theologie Il A 419

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

»Du sollst den Herrn, deinen Gott lieben mit der Ganzheit deines
Herzens, deiner Person und deiner Krifte«* sich gegenseitig aus-
legen (s.0. S. 155£.). Diese religiose Weisheit, wonach nur durch die
vertrauensvolle Liebe zu Gott als dem Einen auch die »Einung des
Herzens« geschehe, findet, so hat sich gezeigt, in den Hoffnungs-
postulaten der Vernunft ihre Bestdtigung; erst im hoffenden Ver-
trauen auf Gott findet die Vernunft zu der in ihrer unvermeidlichen
Dialektik verlorenen Einheit zuriick. Und sie gewinnt diese Einheit
nicht so, als ob sie sie ein fiir alle Mal besifle und fortan nicht mehr
verlieren konnte, sondern so, daf} sie der Kontinuitit eines Weges
gewils bleibt. Die Kontinuitat dieses Weges aber ist durch die antizi-
patorische Prisenz des einen Gotts gewihrleistet. Der Weg zur
»Ganzheit des Herzens« in der Liebe zum einen Gott ist ein Weg,
der in Gottes Gegenwart auf Gott zu gegangen wird und dadurch
ein »Credere in Deum« genannt werden kann. Und die Hoffnungs-
postulate der Vernunft machen deutlich, daf3 die Zuordnung von
gottlicher Einheit und menschlicher Ganzheit, von der die beiden
Zeilen des »Hore Israel« sprechen, und der in Gottes Gegenwart zu-
gleich auf Gott zu gegangene Weg transzendentale, die Moglichkeit
von Erfahrung tiberhaupt betreffende Bedeutung haben.

Gerade dies ist ein ausgezeichnetes Beispiel fiir den hermeneu-
tischen Dienst, den die Zeugnisse der Religion und der postulatori-
sche Vernunftglaube sich gegenseitig leisten kénnen. Und die soeben
beschriebenen Gefahren eines Selbst-Mif$verstindnisses, denen bei-
de ausgesetzt sind, lassen deutlich werden, auf welche Weise dieser
wechselseitige hermeneutische Dienst sowohl fiir die Religion als
auch fiir die Philosophie heilsam sein kann. Eine »philosophische
Eintibung in die Theologie« bewihrt sich an diesem ausgezeichneten
Falle dadurch, daf$ sie fiir beide, die Philosophie wie die Theologie,
Maoglichkeiten eines solchen wechselseitigen hermeneutischen Dien-
stes aufzuschlieflen vermag.

¥ Dt. 6.5.

SCIENTIA & RELIGIO Richard Schaeffler

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. /dol A



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anhang

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 - am 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/8783485860815-333 -

m 18.01.2026, 12:30:28.



https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der »kosmologische Gottesbeweis« als Anleitung zum »Lesen im Buche der Welt«
	a) Beweisziel und Argumentationsweg des »kosmologischen Gottesbeweises«
	b) Die »kosmologische« Intention des Vernunftpostulats: die Benennung der Bedingung, die die Interferenz der »Welten« möglich m
	c) Das »Lesen im Buche der Welt« – eine hilfreiche Metapher, aber mehr als ein bloßes poetisches Bild
	d) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	2. Der »moralische Gottesbeweis« als Anleitung, beim »Lesen im Buche der Welt« Alternativen des sittlich Guten und Bösen zu ent
	a) Das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises«
	b) Die moralische Intention der Vernunftpostulate: die Benennung der Bedingung dafür, auch »als Sünder in einer sündhaften Welt
	#G_a_G#) Die moralische Intention der kantischen Postulate
	#G_b_G#) Die moralische Intention einer weiterentwickelten Lehre von den Vernunftpostulaten
	#G_g_G#) Ein biblisches Beispiel – und die Dialektik der praktischen Vernunft als sittlicher Skandal

	c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	3. Der »teleologische Gottesbeweis« als Anleitung, beim »Lesen im Buche der Welt« den Grund des Zutrauens zur Wirklichkeit zu e
	a) Die Intention des »teleologischen Gottesbeweises«
	b) Die teleologische Intention des Gottespostulats: die Benennung derjenigen Bedingung, die »unsere Schritte zum Weg verknüpft«
	c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	4. Der »ontologische Gottesbeweis« als Anleitung, in allem, was ist, eine Gegenwartsgestalt der Zuwendung Gottes zu erkennen
	a) Argumentationsweg und Beweisziel des »ontologischen Gottesbeweises«
	b) Die ontologische Intention des Vernunftpostulats: die Benennung der Bedingung dafür, in jedem Anspruch des Wirklichen die Er
	c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	Achtes Teilergebnis
	Rückblick: Die Theorie der religiösen Erfahrung und die Aufgabe einer »philosophischen Einübung in die Gotteslehre«
	Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum« als Bewährungsprobe eines personalen Gottesverständnisses

