
VIII Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

Schon zu Beginn der hier vorgelegten Untersuchung (s. Band I, 33–
75) und dann mehrfach in deren weiterem Verlauf wurden Zweifel
geäußert, ob jene Erwartungen, die die Fundamentaltheologie aus
der Notwendigkeit ihrer Sache heraus an die Philosophie richtet, auf
dem Wege der klassischen Ontologie erfüllt werden können. Das gilt
auch und sogar in besonderem Maße für die metaphysischen »Got-
tesbeweise«. Selbst wenn es ihnen gelingt, die Existenz eines ersten
unbewegten Bewegers, eines allervollkommensten Wesens oder
eines »subsistierenden Seins« nachzuweisen, bleibt die Frage offen,
ob damit wirklich diejenige Wirklichkeit getroffen wird, die im reli-
giösen Kontext »Gott« genannt wird und nur dem religiösen Akt, als
der Gegenstand der spezifisch religiösen Verehrung, »originär gege-
ben« ist. Aber selbst wenn dies als zweifelhaft gelten muß, bleibt
doch die Aufgabe bestehen, um derentwillen die Theologen von den
Philosophen derartige Beweise erwarten: Die Theologie bedarf der
Kriterien, um zwischen religiösen Fiktionen und dem Bezug zur
Wirklichkeit Gottes zu unterscheiden und um die Gottesbeziehung
dort, wo sie stattfindet, vor Selbst-Mißverständnissen zu bewahren.
Und sie bedarf solcher Kriterien nicht nur, um als Wissenschaft auf-
treten zu können, sondern auch und vor allem um der Religion selber
willen, die auf charakteristische Weise deformiert wird, wenn die
Grenze zwischen Fiktion und Wirklichkeitsbezug, zwischen angeme-
ssenem und irregeleitetem Verständnis des Heiligen undeutlich
bleibt. Die Fundamentaltheologie kann deshalb nicht auf die Frage
verzichten, »ob Gott sei« (oder ob alles Sprechen von Gott es mit
Fiktionen zu tun habe) und »was Gott sei« (woran ein angemessenes
von einem irregeleiteten Verständnis der Wirklichkeit des Heiligen
unterschieden werden kann). Und um diese Fragen zu beantworten,
bedarf sie der philosophischen Argumentation. Ihre »Erwartungen«
an die Philosophie sind insofern unabweislich, auch wenn bezweifelt
werden kann und muß, ob sie auf den bisher begangenen Wegen er-
füllt werden können.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 333

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun hat sich im weiteren Verlauf der hier vorgetragenen Unter-
suchung gezeigt: Die beschriebenen Erwartungen der Theologie sind
auf dem Wege einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie
besser zu erfüllen als auf dem Wege der klassischen Metaphysik.
Denn eine solche Transzendentalphilosophie kann durch die Analyse
der Struktur der religiösen Erfahrungen Kriterien gewinnen, um die
Begegnung mit der Wirklichkeit des Heiligen von religiösen Fiktio-
nen zu unterscheiden, aber auch um die Grenze anzugeben, wo der
Vollzug des religiösen Aktes in dessen Fehlgestalten übergeht; diese
ihrerseits können zu Fehlgestalten der religiösen Gegenstandskonsti-
tution führen und so zur Folge haben, daß »falsche Götter« verehrt
werden. Auf diese Weise beantwortet die Transzendentalphilosophie
nicht weniger als die klassische Metaphysik die Fragen »ob ein Gott
sei« und »was Gott sei« und gewinnt so Kriterien, an denen die tat-
sächlich beobachtbaren Formen der Religion kritisch miteinander ver-
glichen werden können (s. o. das 3. Teilergebnis S. 158 ff. vgl. das
4. Teilergebnis S. 187 ff.). Und zugleich hat sich gezeigt: Eine auf sol-
che Weise weiterentwickelte Transzendentalphilosophie findet auf
unmittelbarere und deutlichere Weise als die klassische Metaphysik
einen Zugang zu einem personalen Gottesverständnis (s. o. das
6. Teilergebnis S. 266 ff.) und gewinnt zugleich die Gottesprädikate
der klassischen Metaphysik, die Transzendenz, Einheit und Vollkom-
menheit Gottes, auf eine Weise zurück, die diesen Prädikaten ihre
speziell religiöse Bedeutung sichert (s. o. das 7. Teilergebnis S. 328 ff.).

Daran schließt sich die Frage an, ob damit die Bemühungen der
klassischen Metaphysik um Gottesbeweise gegenstandslos geworden
sind, oder ob sie einer »relecture« zugänglich gemacht werden kön-
nen, durch die sie zwar eine veränderte Form und Bedeutung gewin-
nen, aber gerade dadurch ihre Unentbehrlichkeit für die Theologie
auf neue Weise erkennen lassen. Denn auch in diesem speziell religi-
onsphilosophischen Zusammenhang gilt die Vermutung, die Kant
mit Bezug auf die klassische Transzendentalienlehre (die »Transzen-
dentalphilosophie der Alten«) ausgesprochen hat: »Ein Gedanke, der
sich so lange Zeit erhalten hat«, verdient »immer eine Untersuchung
seines Ursprungs und berechtigt zu der Vermutung, daß er in irgend-
einer Verstandesregel seinen Grund habe, der nur, wie dies oft ge-
schieht, falsch gedolmetscht worden«1.

Nun kann man, im Rückblick auf die gewonnenen Ergebnisse,

334 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

1 KdrV B 113.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage, ob und wie nicht nur die klassischen Gottesprädikate, son-
dern auch die Gottesbeweise »neu gedolmetscht« werden können,
auf folgende Weise konkretisieren: Wenn die Fragen, »ob Gott sei«
und »was Gott sei« (De Deo an sit et quid sit) durch die wechselsei-
tige Auslegung von Vernunftpostulaten und religiöser Erfahrung
schon beantwortet sind, ohne daß es dazu metaphysischer »Gottes-
beweise« bedürfte, welche Aufgabe haben dann derartige Beweise
noch zu erfüllen? Die Antwort aber, die durch die kommenden Üb-
erlegungen gegeben werden soll, läßt sich vorwegnehmend auf fol-
gende Weise charakterisieren: Ebensowenig wie Ideen, Kategorien
oder Anschauungsformen sind Postulate dazu bestimmt, Erfahrung
überflüssig zu machen; ihre Funktion besteht vielmehr darin, sie zu
ermöglichen. Die Aufgabe der Postulate besteht, konkreter beschrie-
ben, darin, den Grund zu benennen, der die Aufhebung der Ver-
nunft-Dialektik möglich macht. Ob es gelungen ist, diesen Grund
aufzufinden und angemessen zu bestimmen, muß sich daran zeigen,
daß es möglich wird. nicht nur in abstracto von der wiedergewonne-
nen Fähigkeit zur Erfahrung zu sprechen, sondern in concreto Pro-
gramme des Erwerbs von Erfahrung vorzuzeichnen. Und auch die
klassischen Gottesbeweise lassen sich als Vorzeichnungen solcher
Programme lesen. An früherer Stelle sind diese Vernunftpostulate
in folgender Weise formuliert worden: »Die Vielfalt der Weisen,
wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zum Aufbau je un-
terschiedlicher Erfahrungswelten herausfordert, darf als eine Vielfalt
der Abbild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden
werden, wie wir »in omnitudine realitatis«, d. h. in allem, was ist,
von einer göttlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen und zur
Antwort herausgefordert werden. Und die Vielfalt der Subjektivi-
tätsweisen, mit denen wir uns als Forschersubjekte, als Subjekte der
ästhetischen, sittlichen oder religiösen Erfahrung verhalten und ver-
stehen, darf als eine Vielfalt der Abbild- und Gegenwartsgestalten
der einen Weise verstanden werden, wie Gott den Menschen weiß
und ihn in allem, was ist, unter seine Anrede stellt« (s. Band I, 146)2.
. Diesem Ergebnis soll nun die These hinzugefügt werden: Die klas-
sischen Gottesbeweise zeichnen, wenn sie im Licht der Postulate neu
gedolmetscht werden, Wege vor, auf denen aus diesen Postulaten
Fragen gewonnen werden, die durch die Erfahrung (nicht nur die

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 335

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

2 Vgl. Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit S. 685.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


religiöse, sondern auch durch die theoretische, sittliche oder ästheti-
sche) beantwortet werden können.

1. Der »kosmologische Gottesbeweis« als Anleitung zum
»Lesen im Buche der Welt«

a) Beweisziel und Argumentationsweg des
»kosmologischen Gottesbeweises«

Das Beweisziel des »kosmologischen Gottesbeweises« der klassischen
Metaphysik läßt sich auf die Formel bringen: Die Welt, die uns in der
Erfahrung gegeben ist, ist so beschaffen, daß sie nur als Schöpfung
Gottes angemessen verstanden werden kann. Das religiöse Interesse
an diesem Gottesbeweis beruht darauf, daß er den Gottesbegriff in
einen Zusammenhang stellt, der weit über das spezielle Gebiet reli-
giöser Erfahrung hinausgreift und »die Welt«, das Ganze unserer Er-
fahrungsgegenstände, betrifft. Dieser Beweis leitet dazu an, denjeni-
gen Gott, von dem der Glaube spricht, in allem, was uns begegnet,
und zwar auch in ganz profanen Zusammenhängen, als den Schöpfer
aller Dinge wiederzuerkennen. Das spezielle Interesse aber, das die
Theologen diesem Beweis entgegenbringen, beruht darauf, daß er
zeigen soll: Wenn es die Aufgabe der Wissenschaft ist, »die Ursachen
der Dinge zu erkennen« (rerum cognoscere causas), dann kann diese
Aufgabe nur durch die Erkenntnis der »obersten Ursache aller Din-
ge« ihre abschließende Erfüllung finden. Der Argumentationsweg,
der zur Erreichung dieses Zieles führen soll, beginnt mit der Feststel-
lung, daß alle Inhalte unserer Erfahrung kontingent sind, und führt
von dort aus über die Feststellung der Notwendigkeit von Kausalrei-
hen, die zu diesen kontingenten Ergebnissen geführt haben (und die
in diesem Zusammenhang nicht im Einzelnen rekonstruiert zu wer-
den brauchen) zu der These, diese Kausalreihen bedürften einer »Er-
sten Ursache«. Diesem Ergebnis wird die Behauptung hinzugefügt:
»Und das ist es, was alle »Gott« nennen«. Im hier vorgetragenen Ge-
dankengang schließt sich daran die zweifache Frage an: Kann dieses
Beweisziel auch auf anderem Wege, durch eine Lehre von den Ver-
nunftpostulaten, erreicht werden? Und falls dies möglich ist: Behält
dann der »kosmologische Gottesbeweis« noch eine – vermutlich ver-
änderte – Bedeutung?

336 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Die »kosmologische« Intention des Vernunftpostulats:
die Benennung der Bedingung, die die Interferenz der »Welten«
möglich macht

Um den Zusammenhang zwischen den Vernunftpostulaten und den
Programmen der Verwandlung subjektiver Erlebnisse in Inhalte ob-
jektiv gültiger Erfahrung nachzuzeichnen, ist es hilfreich, sich zu-
nächst an Funktion und Eigenart der Postulate zu erinnern. Sie sind
dazu bestimmt, jene Dialektik der Vernunft aufzuheben, in der die
Idee der Welt als des allumfassenden geordneten Gesamtzusammen-
hangs aller Inhalte und die Idee des »Ich denke« als des ebenso all-
umfassenden widerspruchsfreien Zusammenhangs aller Akte des
Subjekts sich zunächst auflösen. Das bedeutet für die Idee der Welt:
Was dieser Begriff meint, ist uns nicht gegeben (niemand hat jemals
das Ganze aller Gegenstände vor dem geistigen Auge), sondern auf-
gegeben. Wir haben die Aufgabe, die Fülle dessen, was uns begegnet,
fortschreitend nach Regeln des Verstandes zu verknüpfen; dabei sind
wir von der Zielvorstellung geleitet, alles Einzelne dem geordneten
Zusammenhang eines allumfassenden Ganzen einzuordnen. Und es
ist diese Aufgabe, an deren versuchter Erfüllung die Vernunft zu-
nächst scheitert, weil die Einheit der Welt in eine Vielheit von »Wel-
ten« zerfällt: die Welt der Forschungsgegenstände (die »Natur«), die
Welt der verpflichtenden Handlungsziele (der »sittlichen Zwecke«),
aber auch die Welt der Inhalte ästhetischer oder sittlicher Erfahrung.
Und das erste der oben in Erinnerung gerufenen Postulate ist dazu
bestimmt, den gemeinsamen Grund zu benennen, der diese unter-
schiedlichen Welten zusammenhält und dadurch ihre Interferenzen
erklärbar macht, auch wenn uns der angemessene Begriff von der
»Einheit aller Welten« und ihrem Einheitsgrund fehlt. Denn nur
durch die Annahme eines solchen Einheitsgrundes kann vermieden
werden, daß jede dieser Welten durch die Interferenz mit anderen
auch in sich widersprüchlich wird und so aufhört, ein Kontext mög-
licher Erfahrung zu sein. Darin kann die »kosmologische« Intention
des Vernunftpostulats gesehen werden. Der so postulierte Einheits-
grund kann »beim Namen gerufen«, d. h. in jeder seiner Begeg-
nungsweisen wiedererkannt, aber nicht durch einen Wesensbegriff
definiert werden, weil jeder dieser Begriffe einer jeweils besonderen
Erfahrungswelt entnommen werden müßte.

Schon dadurch wird deutlich: Das Problem der »Ganzheit der
einen Welt« und ihres Grundes ist kein Spezialproblem der physika-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 337

Der »kosmologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lisch entworfenen »Kosmologie«, auch nicht wenn die Physik durch
eine »Meta-Physik« bis zur Erkenntnis der letzten Gründe alles phy-
sikalisch Gegebenen fortschreitet. Vielmehr handelt es sich um ein
allgemeines Problem der Transzendentalphilosophie, für die die
Rückfrage nach den »metaphysischen Anfangsgründen der Natur-
wissenschaft« (um einen Buchtitel von Kant zu zitieren) nur eine
Teilfrage darstellt. Darum kann auch das Postulat, das dieses Problem
lösen soll, sich nicht nur auf eine »kosmologische« Größe richten
(etwa auf eine »oberste Ursache«, die alle Ursachenreihen der Natur
zu einer einzigen zusammenschließt), sondern auf den Einheitsgrund
aller »Welten«, dessen Wirksamkeit in jeder von ihnen wieder-
erkannt werden soll. Nicht nur das »Naturgesetz«, auch das »Sitten-
gesetz«, aber auch diejenige Gesetzmäßigkeit, die den Zusammen-
hang aller Inhalte der ästhetischen oder der religiösen Erfahrung
bestimmt, müssen als die Erscheinungsgestalten der »Gesetzgebung«
dieses postulierten Einheitsgrundes gedeutet werden.

Aufgrund dieser Überlegung kann, im Blick auf die klassische
Metaphysik, angegeben werden, worin jene »Verstandesregel« be-
steht, die dem »kosmologischen Gottesbeweis« zugrundeliegt, aber
auch warum sie neu »gedolmetscht« werden muß und kann. Die
»Verstandesregel« besagt, daß überall dort, wo sich Zusammenhän-
ge zeigen – und das gilt auch für die Interferenz strukturverschiede-
ner Erfahrungswelten – die Frage nach dem einheitlichen Grund, der
diesen Zusammenhang möglich macht, nicht abgebrochen werden
darf. »Neu gedolmetscht« muß diese Verstandesregel werden, weil
der gesuchte Grund der Beziehung zwischen den Erfahrungswelten
nicht mit einem Begriff beschrieben werden kann, der einer unter
diesen Welten entstammt, z. B. mit dem Begriff des physikalisch ver-
standenen ersten Glieds einer Reihe von Naturkausalitäten.

c) Das »Lesen im Buche der Welt« –
eine hilfreiche Metapher, aber mehr als ein bloßes
poetisches Bild

Als Alternative zu einem solchen Begriff bietet sich zunächst eine
Metapher an, von der freilich an späterer Stelle zu zeigen sein wird,
daß sie mehr ist als ein bloßes poetisches Bild: die Metapher vom
»Lesen im Buche der Welt« und von seinem »Autor«. Diese Meta-
pher hat zunächst den Vorteil, ein Verhältnis zu beschreiben, das
nicht innerhalb des »Buches« stattfindet, sondern auf eine diesem

338 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Buch gegenüber transzendente Ursache verweist. Der »Autor« tritt –
von dem Grenzfall autobiographischer Werke abgesehen – nicht als
besondere Figur innerhalb seines Werkes auf, nimmt deswegen auch
keine besondere Stelle in diesem Buche ein, auch nicht die Stelle
eines »Anfangs«, sondern ist »auf jeder Seite gegenwärtig«. Darum
ist auch, um seine Identität zu erkennen, nicht eine Einsicht in den
geordneten »Gesamtplan« des Buches erforderlich: Jede einzelne
»Seite« des Buches trägt seine Handschrift; und diese ist es, die die
»Zuschreibung des Gelesenen« an diesen Autor möglich macht. Das
gilt auch dann, wenn er mehrere Werke geschrieben haben sollte, die,
auch wenn sie inhaltlich äußerst verschieden sind, diese gemeinsame
»Handschrift« erkennen lassen.

Dabei erweist sich diese Metapher sowohl für die Transzenden-
talphilosophie als auch für die Religionsphilosophie als hilfreich. Der
Transzendentalphilosoph wird in ihr die Leistung des »Lesers« als
Leistung einer »Gegenstandskonstitution« wiedererkennen: Ein
Buch ist, wenn man es ohne Beziehung auf einen wirklichen oder
möglichen Leser betrachtet, eine Ansammlung von Konfigurationen
eines Farbstoffes (gewöhnlich der Druckerschwärze) auf einem Trä-
ger (gewöhnlich dem Papier). Erst im Bewußtsein des Lesers werden
aus solchen »Graphemen« Buchstaben und aus diesen Buchstaben
Wörter und Sätze mit einem Bedeutungsgehalt. Das »Buch« entsteht
als solches erst im »Lesen«. Und doch steht das Buch mitsamt seinem
Bedeutungsgehalt dem Leser als ein Objekt gegenüber und will von
ihm erkannt sein. Sein Text wird zur Bewährungsprobe aller Aus-
legungen. Der Leser findet in ihm nicht nur seine immer schon mit-
gebrachten Meinungen gespiegelt, sondern lernt durch seine Lektüre
kennen, was er zuvor nicht wußte, und muß am so Erkannten seine
Meinungen überprüfen und gegebenenfalls korrigieren. Das Buch
hat, obgleich es erst im Lesen aus einer Ansammlung von Graphe-
men zum Buche wird, objektive, d. h. für das Urteil des Lesers maß-
gebliche Bedeutung. Es ist ein ausgezeichnetes Beispiel dafür, daß
Gegenstandskonstitution durch das Subjekt den Anspruch auf objek-
tive Geltung für das Subjekt nicht ausschließt. Schließlich gilt für das
Verhältnis des Buches zu seinem Autor, was transzendentalphiloso-
phisch über das Verhältnis der Objekte der Erfahrung zu ihrem po-
stulierten Grunde gesagt worden ist: Die Vielfalt der Weisen, wie die
in einem Buch beschriebenen Personen und Sachverhalte den Leser
in Anspruch nehmen und ihn zu einer Antwort herausfordern, kön-
nen und müssen als Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten der

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 339

Der »kosmologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einen Weise verstanden werden, wie der Autor seinen Leser unter
seine Anrede stellt.

Religionsphilosophisch aber ist diese Metapher geeignet, das re-
ligiöse Verhältnis zum Heiligen zu beschreiben: Dieses begegnet
nicht (oder nur in denjenigen Ausnahmefällen, die »autobiographi-
schen Passagen« in einem Buche vergleichbar sind) als ein besonde-
rer Gegenstand der Erfahrung neben anderen Gegenständen; viel-
mehr kann alles, was überhaupt zum Inhalt der Erfahrung werden
kann, auch zum Inhalt der spezifisch religiösen Erfahrung werden,
d. h. zu jener Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt, in der das Heili-
ge als gegenwärtig und wirksam erfahren wird, also zur »Hieropha-
nie«. Das Heilige begegnet dem, der seine Gegenwart erfährt, nicht
als das »erste Glied« einer Kausalreihe, deren unüberschaubar viele
Glieder zwischen den »Anfang« und die Gegenwart treten, sondern
ist, wenn auch in gestuften Weisen der Deutlichkeit, in allen Teilen
der Erfahrungswelt ebenso gegenwärtig wie der Autor »auf jeder Sei-
te seines Buches«. Seine Erkenntnis fügt deswegen auch der Welt-
erkentnis nicht ein neues Glied hinzu, füllt deswegen auch nicht die
Lücken im Welterkennen aus, sondern hält die Mannigfaltigkeit der
Inhalte menschlicher Welterfahrung zur Einheit zusammen – ähn-
lich wie die Einsicht, daß in allen Inhalten eines Buches der Autor
zum Leser spricht, nicht zu den Inhalten des Buches einen neuen hin-
zufügt oder Lücken im Verständnis des Geschriebenen ausfüllt, son-
dern die Vielfalt des Gelesenen, durch Entdeckung der »Handschrift
des Autors«, zur Einheit zusammenschließt.

Wenn aber die Metapher vom »Lesen im Buche der Welt« sich
sowohl in allgemein transzendentalphilosophischer als auch in spe-
ziell religionsphilosophischer Hinsicht in solchem Maße als hilfreich
erweist, dann stellt sich die Frage, ob sie nicht mehr sei als ein poeti-
sches Bild für einen Sachverhalt, der im reinen Begriff angemessener
zur Sprache gebracht werden könnte. Eine vergleichbare Frage wurde
an früherer Stelle gestellt, als es darum ging, den Ausdruck »Dialog
mit der Wirklichkeit« danach zu befragen, ob er mehr sei als eine
»bloße« Metapher. Damals hat sich ergeben: Dieser Ausdruck ist, un-
beschadet seines metaphorischen Charakters, dem beschriebenen
Sachverhalt angemessen, weil er die Bedingung beschreibt, auf der
alle Dialoge zwischen Menschen beruhen: Wir können jenes Ge-
spräch mit anderen Menschen, das im »wörtlichen« Sinne »Dialog«
heißt, nur deswegen führen, weil unser Verhältnis zur Wirklichkeit
in einem »metaphorischen« Sinne dialogischen Charakter hat. Wir

340 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprechen miteinander, indem wir dem Hörer jenen Anspruch des
Wirklichen weitergeben, den wir, noch ehe wir sprechen, in unserem
Anschauen und Denken schon beantwortet haben und den nun auch
der Hörer auf seine Weise durch sein Anschauen und Denken beant-
worten soll. Der »metaphorische« Gebrauch der Vokabel »Dialog«
benennt insofern den Sachgrund, der den »wörtlichen« Gebrauch
der gleichen Vokabel erst möglich macht (s. Band I, 110 ff.).

Es scheint, daß dies auch für den Begriff des »Lesens« gilt. Alles
Lesen im »wörtlichen« Sinne, also das Lesen in Büchern, die von
Menschen geschrieben wurden, ist nur möglich, weil deren Verfasser
zuvor »im Buche der Welt gelesen« hat und nun auch den Leser zu
einem solchen »Lesen im Buche der Welt« einlädt. Der metaphori-
sche Gebrauch des Wortes »Lesen« benennt insofern die Bedingung
seines »wörtlichen« Gebrauchs. Das Lesen in »Büchern von Men-
schenhand« beruht auf der Fähigkeit, Farb-Konfigurationen (»Gra-
pheme«) oder auch Laut-Konfigurationen (»Phoneme«) als Zeichen
aufzufassen und aus diesen Zeichen den Kontext aufzubauen, inner-
halb dessen sie eine Bedeutung haben, näherhin eine zweifache Be-
deutung: einen Mitteilungs-Sinn (eine Auskunft über Sachverhalte)
und einen Kundgabe-Sinn (eine Auskunft über den Sprecher bzw.
Verfasser). Dabei kann der Mitteilungs-Sinn sehr mannigfach sein,
gelegentlich sogar, z. B. wenn es sich um ein recht locker komponier-
tes Buch handelt, disparat. In anderen Fällen ist die scheinbare Dis-
paratheit der Inhalte ein vom Verfasser bewußt eingesetztes Kunst-
mittel. Aber auch noch in solchen Fällen wird diese Mannigfaltigkeit
des Mitgeteilten durch den Kundgabe-Sinn zu einem einheitlichen
Kontext zusammengehalten: Der Leser erkennt den identischen
Sprecher oder Autor in der Vielfalt dessen wieder, was er gesagt bzw.
geschrieben hat.

Aber solches Lesen »im wörtlichen Sinne« ist nur möglich, weil
schon der vorliegende Text das Produkt eines Lesens »im metaphori-
schen Sinne« darstellt. Der Verfasser hat aus der Vielfalt dessen, was
er erlebt hat, in einem Akt aktiver Gegenstandskonstitution, ein Ge-
füge von Zeichen aufgebaut, die etwas bedeuten und von jemandem
oder etwas sprechen. Nur so konnte es ihm gelingen, den vielfältigen
Anspruch des Wirklichen, den er vernommen hat, zur Sprache zu
bringen und diese Vielfalt der Ansprüche des Wirklichen zu einer
Einheit zu verknüpfen. Nur daraus entstand jener Kontext, in dem
das, was ihm widerfahren ist, etwas bedeutet. Dabei sind die Inhalte
dieser Erfahrung dessen, der zum Sprecher bzw. Autor werden soll,

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 341

Der »kosmologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht selten so vielgestaltig, ja disparat, daß die Einheit des Kontextes
und damit die Bedeutung jedes einzelnen Inhalts verlorenzugehen
droht. Dann ist der Zusammenhang, der dem einzelnen Inhalt objek-
tive Bedeutung verleiht, nur durch die Annahme garantiert, daß die
vielfältigen Weisen, wie das Wirkliche den Erfahrenden in Anspruch
nimmt, als eine Fülle von Erscheinungs- und Gegenwartsgestalten
des einen Anspruchs verstanden werden dürfen, mit denen ein ge-
meinsamer Grund aller Erfahrungs-Kontexte das Subjekt in An-
spruch nimmt. Das oben in Erinnerung gerufene Postulat benennt
jene Einheit des Ursprungs, der die Wiederherstellung des immer
wieder zerbrechenden Kontextes der Erfahrung – und damit auch
des immer wieder zerbrechenden Kontextes alles Sprechens und
Schreibens – möglich macht. Der Sprecher bzw. Schreiber war zur
Erfahrung nur fähig, weil er im Buch der Welt gelesen hat und darin,
neben dem Mitteilungs-Sinn der einzelnen Inhalte, den Kundgabe-
Sinn der Anrede dessen entziffert hat, den er nun als den »Autor des
Buches der Welt« begreifen gelernt hat. Er konnte in der Fülle des-
sen, was er als »Text« vorfindet, dem einen Autor auf der Spur blei-
ben, um seine Handschrift zu entziffern. Und indem er einen Text
spricht, den andere hören, oder ein Buch schreibt, das andere lesen,
gibt er zugleich mit der Vielfalt der Weisen, wie die Erfahrungswirk-
lichkeit ihn in Anspruch genommen hat, auch diese eine Anrede des
postulierten Grundes seiner Erfahrungswelt bzw. seiner Erfahrungs-
welten an den Hörer oder Leser weiter. Alle Bücher, die im »wörtli-
chen« Sinne gelesen werden können, enthalten den Niederschlag
eines Lesens im »metaphorischen« Sinne: eines Lesens im Buche
der Welt, das den Versuch einschließt, in allen Inhalten dieses »Bu-
ches« die »Handschrift des Autors« zu entziffern.

d) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

Aus dem Gesagten wird zugleich deutlich, auf welche Weise jene
»Verstandesregel«, die dem »kosmologischen Gottesbeweis« zugrun-
delag, »neu gedolmetscht« werden muß. Sie verlangt, wie soeben
ausgeführt wurde, überall dort, wo Zusammenhänge sich zeigen,
nach jenem Einheitsgrund zu fragen, der solche Zusammenhänge
erst möglich macht. Und der »kosmologische Gottesbeweis« will auf-
zeigen, daß dieser Einheitsgrund nur in Gott zu finden sei. Das gilt
auch für das Gottespostulat, das den Erkennenden anweist, »in om-
nitudine realitatis«, in allem, was ist und geschieht, die Gegenwarts-

342 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestalt der einen Weise zu entziffern, wie Gott den Menschen unter
seine Anrede stellt. Dieses Postulat beruht darauf, daß die Vernunft
sich mit dem Zerfall der einen »Welt« in eine Mehrzahl von »Wel-
ten« nicht zufriedengeben kann, weil sonst, aufgrund der wechselsei-
tigen Durchdringung dieser Welten, auch jede einzelne von ihnen in
ihrer Struktur zusammenbrechen würde und folglich auch kein ein-
zelner Gegenstand innerhalb dieser Welten seine objektive Geltung
bewahren könnte. Jede dieser Welten erschiene, im Lichte der jeweils
anderen gesehen, wie ein realitätsfernes Konstrukt, wenn nicht alle
diese Welten mit ihrer je unterschiedlichen Struktur als die Erschei-
nungsgestalten jener einen »Gesetzgebung« begriffen werden dürf-
ten, durch die ein postulierter gemeinsamer Grund all dieser Welten
jedem einzelnen Inhalt der Erfahrung seine Maßgeblichkeit für die
erfahrenden Subjekte verschafft. Was die genannte »Verstandes-
regel« vorschreibt, wird insofern durch das Gottespostulat eingelöst.
Aber dies geschieht nun nicht mehr durch Suche nach einer »ober-
sten Ursache« der Natur, beispielsweise nach einem »ersten unbe-
wegten Beweger«, sondern durch die Suche nach dem »Autor«, des-
sen »Handschrift« in all seinen »Büchern«, der Natur wie der Welt
der Zwecke, aber auch dem Zusammenhang aller Inhalte der ästheti-
schen und der religiösen Erfahrung wiederentdeckt werden kann.
Und die abschließende Behauptung: »dies ist es, was alle Gott nen-
nen«, wird durch ein postulatorisches Sprechen von Gott eher einge-
löst als durch ein »meta-physisches«, das die physikalische Ursachen-
erklärung zu ihrem Abschluß bringen will. Denn der Gott, von dem
Religionen sprechen, ist nicht die »allerentfernteste Erst-Ursache«,
zwischen die und die Gegenwart des Erfahrenden eine unübersehbare
Kette von »Zwischen-Ursachen« tritt, sondern ein Gott, der in jeder
aktuell erfahrenen Weltwirklichkeit, gleichgültig innerhalb welcher
der vielen »Welten« sie auftreten mag, seine Gegenwartsgestalt fin-
det.

Wird die »Verstandesregel«, die dem kosmologischen Gottes-
beweis zugrundelag, auf solche Weise »neu gedolmetscht«, dann
wird es einerseits möglich, dessen Schwächen zu vermeiden, anderer-
seits diejenige Intention zu erfüllen, die gerade religiöse Menschen
immer wieder veranlaßt, einen solchen Beweis zu versuchen.

Die Schwäche dieses »Gottesbeweises« beruht nicht nur auf der
kosmologischen Engführung, von der mehrfach die Rede war und die
darin besteht, daß er andere »Welten« als die »Natur« nicht in Be-
tracht zieht. Sie beruht, auch innerhalb einer kosmologischen Be-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 343

Der »kosmologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachtung, darauf, daß diese Art der Argumentation ihren ursprüng-
lichen Kontext innerhalb einer ganz bestimmten Auffassung vom
Kosmos hatte, aus der sie sich nicht ohne Gefährdung ihrer logischen
Kohärenz hat befreien können. Es war die aristotelische (später von
Ptolemaios übernommene) Auffassung von den acht Himmels-Sphä-
ren, deren jede eines »unbewegten Bewegers« bedarf, unter denen
der Beweger der Fixstern-Sphäre der »erste« genannt werden kann.
Der Versuch, alle Naturprozesse auf die Kreisbewegungen der Him-
mels-Sphären zurückzuführen, stützte sich auf die Beobachtung, daß
der Umlauf der Sonne im Tages- und Jahreskreis jenen täglichen bzw.
jährlichen Wechsel von Hitze und Kälte herbeiführt, auf dem die
Entstehung der Winde und vor allem die Verdunstung und Konden-
sation des Wassers und damit der Regen beruht, zugleich aber der
Wechsel von Zeiten der Saat, der Reifung und der Ernte. Alle auf
der Erde beobachtbaren Kräfte, Windkraft, Wasserkraft und die
Kraft, die die Tiere und Menschen aus der Nahrung beziehen, ent-
stammen insofern jener Bewegung, die der »unbewegte Beweger«
der Sonnensphäre diesem Gestirn mitteilt, sowie der Kraft der Gezei-
ten, die dem »unbewegten Beweger« der Mondsphäre zuzuschreiben
ist. Und die sieben »unbewegten Beweger« der Planetensphären wer-
den ihrerseits in ihrem Wirken vom »ersten unbewegten Beweger«
der Fixstern-Sphäre bestimmt.

Bei dem Versuch, die Lehre vom »ersten unbewegten Beweger«
aus diesem Kontext der aristotelischen Kosmologie zu befreien,
mußten logische Brüche entstehen, unter denen der klassische »kos-
mologische Gottesbeweis« leidet. Vor allem entfiel nun das logische
Mittelglied zwischen der Annahme von einem oder mehreren »un-
bewegten Bewegern« und der Beobachtung jener Bewegungen, von
denen die Physik zu handeln hat. Dieses Mittelglied bestand bei Ari-
stoteles in der Annahme von der Ewigkeit der Kreisbewegung der
Sphären; denn eine »unbewegte Bedingung« kann keinen Wechsel
der Folgen hervorbringen, sondern aus ihrem immer gleichbleiben-
den Wirken kann nur eine immer gleichbleibende Wirkung hervor-
gehen. Erst mittelbar kann dann aus dem ewigen Kreislauf der Sterne
der Wechsel der Weltzustände erklärt werden, wie dies am ewigen
Umlauf der Sonne und am Wechsel von Hitze und Kälte auf der Erd-
oberfläche ablesbar ist. Es ist bekannt, mit welchen logischen Schwie-
rigkeiten Thomas v. Aquin zu kämpfen hatte, wenn er die Lehre vom
»ersten unbewegten Beweger« beibehalten, aber die beiden Folge-
rungen vermeiden wollte, daß der Himmel (und mit ihm die Welt)

344 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ewig und daß der Einfluß dieses »ersten unbewegten Bewegers« auf
das zeitliche Geschehen von Natur und Geschichte durch die Kreis-
bewegung der Sterne vermittelt sei.

Ein postulatorisches Gottesverständnis vermeidet diese Schwie-
rigkeiten und gestattet es zugleich, diese in aller Gelassenheit zu
beschreiben, weil jene Intention, die dem »kosmologischen Gottes-
beweis« das Interesse religiöser Menschen gesichert hat, auf ande-
rem, transzendentalphilosophischem Wege eingelöst werden kann.
Diese Intention wird gewöhnlich dreifach angegeben: Der kosmolo-
gische Beweis, der als der argumentativ »stärkste« der Gottesbeweise
gilt, soll, wie alle Gottesbeweise, »dem Menschen von seiten des In-
tellekts einen Zugang zu Gott öffnen« und so den religiösen Akt vor
dem Verdacht bewahren, bloße Äußerung irrationaler Gefühle zu
sein. Er soll zweitens, ebenfalls gemeinsam mit allen übrigen Gottes-
beweisen, ein Sprechen über Gott auch vor solchen Hörern möglich
machen, die selber keine religiösen Erfahrungen gemacht haben und,
wenigstens vorläufig, auch nicht bereit sind, sich zu solchen Erfah-
rungen anleiten zu lassen. Und er soll drittens die Glaubenden davor
bewahren, ihr Verhältnis zu Gott auf einen »religiösen« Teilbereich
ihres Lebens beschränkt zu sehen und alle übrigen Teilbereiche rein
säkular, ohne Beziehung auf Religion, zu deuten.

Nun hat sich, mit Bezug auf die erste Intention, gezeigt: Die
Transzendentalphilosophie kann die innere Rationalität der religiö-
sen Erfahrung nachweisen, weil zu dieser, wie zu jeder Erfahrung,
»Verstand erfordert ist«; und sie kann deshalb Kriterien aufstellen,
an denen diese Erfahrung mitsamt der in ihr enthaltenen Rationalität
von irrationalen Erlebnissen unterschieden werden kann. Wenn den-
noch religiöse Menschen und vor allem Theologen sich mit diesem
Nachweis der inneren Rationalität der religiösen Erfahrung nicht zu-
friedenzugeben pflegen und einen »Zugang des Verstandes zu Gott«
suchen, der von der religiösen Erfahrung unabhängig ist, so liegt dies
einerseits daran, daß vielen von ihnen die Unterscheidung zwischen
subjektivem Erleben und objektiv gültiger Erfahrung nicht geläufig
ist oder nicht hinlänglich deutlich erscheint. Insofern kann dieser
Einwand nur durch eine »philosophische Einübung« überwunden
werden. Andererseits resultiert diese Unzufriedenheit daraus, daß
sie, im Sinne der an zweiter Stelle genannten Intention, am Gespräch
mit den »Nicht-Glaubenden« interessiert sind. Auch diese Intention
kann, wie sich gezeigt hat, durch eine transzendentale Betrachtung
erfüllt werden; denn man muß nicht selber religiöse Erfahrungen ge-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 345

Der »kosmologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


macht haben, um Argumenten zu folgen, die die besondere Struktur
dieser Erfahrung beschreiben und damit deren Eigengesetzlichkeit
rechtfertigend hervorheben. Das gilt auch auf anderen Feldern der
Erfahrung. Man muß z. B. nicht selber Physik betreiben, um tran-
szendentalphilosophischen Argumenten zu folgen, die die Eigenart
und die besonderen Bedingungen der wissenschaftlichen Empirie
zum Inhalt haben. Auch wer, aus Mangel an der entsprechenden
»Formatio Mentis«, nicht selber zu wissenschaftlicher Beobachtung
und Argumentatiuon fähig ist, kann einsehen, daß die Zeugnisse, in
denen von solchen Beobachtungen die Rede ist, und die Argumente,
die von Sachkundigen an diese Beobachtungen geknüpft werden, zu
Ergebnissen führen, die objektiv gültig sind und deswegen nicht nur
für Physiker gelten, sondern auch bei Nicht-Fachleuten Anerken-
nung verdienen. Und auch dieser »physikalische Nicht-Fachmann«
wird diese Anerkennung nicht in blindem Vertrauen aussprechen,
sondern weil er den transzendentalen Argumenten folgen kann, die
die Eigenart und die Gültigkeitsbedingungen dieser Art von Beob-
achtung und Theoriebildung beschreiben. Das Gleiche gilt für den,
der religiöse Erfahrungen nicht (oder noch nicht) zu machen fähig
ist. Er wird gleichwohl transzendentalen Argumenten folgen kön-
nen, die die Eigenart und die Gültigkeitsbedingungen der religiösen
Erfahrung beschreiben (z. B. denjenigen transzendentalen Argumen-
ten, die in dieser Untersuchung vorgetragen werden).

Wenn auch dieser Hinweis religiösen Menschen, und vor allem
Theologen, nicht ausreichend erscheint, dann scheint dafür, neben
mangelnder Einübung in transzendentalphilosophische Argumenta-
tionen, die an dritter Stelle genannte Intention maßgeblich zu sein:
die Intention, dem Sprechen von Gott einen »profanen« (nicht spezi-
fisch religiösen) oder sogar einen »säkularen« (auch nicht durch Be-
ziehung zum Religiösen bestimmten) Kontext zu verschaffen. Die
Erörterung theologischer Einreden gegen die hier versuchte tran-
szendentale Argumentation wird sich also auf diese Intention kon-
zentrieren müssen, die unter allen versuchten Gottesbeweisen vor
allem den kosmologischen bestimmt.

Nun ist deutlich geworden, daß ein postulatorisches Sprechen
von Gott gerade diese Intention in ausgezeichnetem Maße erfüllt.
Zunächst setzt der Nachweis, daß die Vernunft angesichts der Struk-
turverschiedenheit der Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten in
eine unvermeidliche Dialektik gerät und daß diese Dialektik nur
durch Postulate aufgehoben werden kann, keine spezifisch religiöse

346 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prämisse voraus. Und wenn die Behauptung, die zur Auflösung die-
ser Dialektik »postulierte« Wirklichkeit sei »Gott« zu nennen, nur
durch Bezugnahme auf die Selbstzeugnisse der Religion gerechtfer-
tigt werden kann, dann gilt dies für die Schlußformel der klassischen
Gottesbeweise »Et hoc es, quod omnes dicunt Deum« nicht weniger.
Sodann aber, und dies ist im zuletzt durchlaufenen Teil des Gedan-
kengangs deutlich geworden, führt ein postulatorischer Gottesbegriff
zu der Aufforderung, »im Buche der Welt zu lesen«, um darin »die
Handschrift seines Autors« zu erkennen. Damit aber verweist ein
solcher postulatorischer Gottesbegriff den, der ihn sich zueigen
macht, nicht nur in speziell religiöse Erfahrungszusammenhänge,
sondern in »alle überhaupt denkbaren Welten« hinein. Die postulier-
te Einheit Gottes wird ja gerade als der Möglichkeitsgrund dafür ge-
sehen, seine Gesetzgebung in jeder der sonst ganz strukturverschie-
denen Welten zu entdecken und so deren Interferenzen begreiflich zu
machen. Von dem so verstandenen Gott kann ein Mensch umso in-
haltsreicher reden, je unterschiedlicher die Erfahrungen sind, die er
in den unterschiedlichsten »Welten« gemacht hat. Was Franz Rosen-
zweig ein »Lernen von der Peripherie ins Zentrum« genannt hat,
trifft auf dieses »Lesen im Buche der Welt« auf besonders deutliche
Weise zu.

Das bedeutet für die Re-Interpretation des »kosmologischen
Gottesbeweises«: Der Transzendentalphilosoph erkennt in der »Ver-
standesregel«, die ihm zugrundelag, seine eigene Intention wieder.
Darum bleibt auch die Bemühung, die auf diesen Gottesbeweis ver-
wendet worden ist, für ihn ein Maßstab seiner Selbstbeurteilung,
selbst wenn er zu der Überzeugung kommt, daß das intendierte Ar-
gumentationsziel auf diesem Wege nicht erreicht werden kann. Sie
erinnert ihn an die Aufgabe, beim Gottespostulat nicht stehenzublei-
ben, sondern von dort zum »Lesen im Buche der Welt« zurückzukeh-
ren. Denn wer den Autor kennengelernt hat, wird dadurch von der
weiteren Lektüre seiner Werke nicht dispensiert, sondern darauf ver-
wiesen, seine »Handschrift« auf immer neuen Seiten seines Werkes
neu zu entziffern. Ein postulatorisches Sprechen von Gott darf des-
wegen nicht hinter die Sorgfalt zurückfallen, mit der die Vertreter
des »kosmologischen Gottesbeweises« sich jahrhundertelang darum
bemüht haben, im »Text dieser Welt« die Spuren seines göttlichen
Urhebers aufzufinden.

Und so ist es gerade die »neu gedolmetschte Verstandesregel«
des kosmologischen Gottesbeweises, die dessen Intention deutlich

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 347

Der »kosmologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hervortreten läßt und den Aufweis gestattet, daß diese Intention
durch das vom Vernunftpostulat geleitete »Lesen im Buche der
Welt« besser erfüllt wird als durch die meta-physische, physikalische
Kausalverhältnisse auf ihren »ersten Grund« zurückführende Gestalt
dieses Beweises. Die transzendentalphilosophisch begründete Auf-
forderung zum Lesen im Buche der Welt bewährt sich so als ein
»neues Dolmetschen« der »Verstandesregel«, die dem kosmologi-
schen Gottesbeweis zugrundelag. Auf diese Weise wird es möglich,
einen »Gedanken, der sich so lange Zeit erhalten hat«3, in verwan-
delter Gestalt wiederzugewinnen.

2. Der »moralische Gottesbeweis« als Anleitung, beim
»Lesen im Buche der Welt« Alternativen des sittlich Guten
und B�sen zu entdecken

a) Das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises«

Der »moralische Gottesbeweis« gehört nicht unter die klassischen
»fünf Wege« der Gotteserkenntnis, wie sie exemplarisch durch Tho-
mas v. Aquin beschrieben worden sind. Doch hat er in jüngerer Zeit
an Bedeutung gewonnen – freilich, wie sogleich zu zeigen sein wird,
in einer eher popularphilosophischen Form. Um das Beweisziel dieses
Arguments deutlich zu machen, ist folgende vorbereitende Überle-
gung hilfreich: Alle Erkenntnis sittlicher Regeln reicht nicht aus,
um zu Entscheidungen der sittlichen Praxis zu führen, wenn nicht
in der Erfahrung die »Fälle« gegeben werden, die unter diese »Re-
geln« fallen. (Dabei kann vorläufig offen bleiben, ob die Begriffe
von »Regel« und »Anwendungsfall« die Eigenart der gesuchten Er-
fahrung angemessen beschreiben.) Die Alternativen, die nach Ent-
scheidung durch die menschliche Praxis verlangen, müssen dem Sub-
jekt in der Erfahrung begegnen, freilich in einer Erfahrung von
besonderer Art: in der sittlichen Erfahrung, in der dem Subjekt das
unbedingt Verpflichtende begegnet. Das Gewissen läßt sich als die
Fähigkeit definieren, derartige Erfahrungen zu machen. Gerade für
diese Erfahrung aber ist es von besonderer Bedeutung, Kriterien zu

348 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

3 Vgl. KdrV B 113.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewinnen, an denen sie von bloß subjektivem Erleben unterschieden
werden kann, und Wege aufzuzeigen, wie aus dem subjektiven Erle-
ben des Wünschenswerten und deswegen Motivierenden die objektiv
gültige Erfahrung des Verpflichtenden gewonnen werden kann.
Denn die psychologische Frage, ob und in welchem Maße ein konkre-
tes Subjekt sich zu bestimmten Handlungen oder Unterlassungen
motiviert fühlt und welchen Anlaß zu solcher Motivation ihm seine
Erlebnisse bieten, ist von der ethischen Frage zu unterscheiden, ob
und aus welchen Gründen es zu bestimmten Handlungen oder Un-
terlassungen verpflichtet sei.

Das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises« läßt sich nun
auf die Formel bringen: Die sittliche Erfahrung des objektiv Ver-
pflichtenden ist von solcher Art, daß sie nur als Ausdruck eines gött-
lichen Willens angemessen verstanden werden kann. Der Argumen-
tationsweg aber, der zu diesem Ziele führen soll, hat gewöhnlich die
Form eines indirekten Beweises: In der Erfahrung des Gewissens sind
wir einer unbedingten Verpflichtung gewiß. Also ist in der Gewis-
senserfahrung wenigstens implizit die Gewißheit enthalten, daß die
unbedingte Verpflichtung, die wir erfahren, zureichend begründet
ist. Gäbe es aber keinen Gott, so wird dann argumentiert, dann wäre
die unbedingte Verpflichtung, das Gute zu tun, nicht zureichend be-
gründbar. Also ist in der sittlichen Erfahrung wenigstens implizit die
Gewißheit enthalten: Es gibt einen Gott.

Ob dieses Argument beweiskräftig ist, hängt davon ab, ob der
Untersatz zureichend begründet werden kann: »Gäbe es keinen Gott,
dann wäre die unbedingte Verpflichtung, das Gute zu tun, nicht zu-
reichend begründbar«. Gewöhnlich wird dafür eine eher popularphi-
losophische Begründung gegeben: »Wenn es keinen Gott gibt, ist al-
les erlaubt«. Das bedeutet im Umkehrschluß: Da im Gewissensurteil
evident wird, daß es unbedingte Verpflichtungen gibt, kann daraus
auf die Existenz eines göttlichen Gesetzgebers geschlossen werden.

Diesem Argument kann ein weiteres hinzugefügt werden: Ist
die vermeintliche Erfahrung der Pflicht, sofern sie nicht auf den Wil-
len eines göttlichen Gesetzgebers zurückgeführt wird, eine bloße
Illusion, dann muß gefragt werden, wodurch diese Illusion ihre Sug-
gestionskraft gewinnt, sodaß sie von vielen Menschen nicht durch-
schaut wird. Darauf wird geantwortet: Hinter dieser Illusion verbirgt
sich die Absicht, subjektive Handlungsantriebe als objektiv gültige
Pflichten auszugeben und damit zu rechtfertigen. Die Berufung auf
sittliche Pflichten ohne Begründung durch einen Gottesbeweis er-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 349

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schiene dann als Ausdruck einer »Ideologie«, deren zumeist ver-
schleierte Intention darin bestünde, alle diejenigen, die der Errei-
chung der eigenen subjektiven Absichten Hindernisse in den Weg
legen, als »Gegner des moralisch Guten« zu diffamieren, um sie mit
dem Pathos des »Eintretens für das Gute« desto wirksamer bekämp-
fen zu können. So ergibt sich das ideologiekritische Argument. »Wer
von Pflicht spricht, meint Repression«. Kurz: Nur ein moralischer
Gottesbeweis ist geeignet, einerseits der häufig vorkommenden
Ideologisierung der Moral (ihrer Indienstnahme für Zwecke konkur-
rierender Selbstdurchsetzung) entgegenzutreten, andererseits den
universalen Ideologieverdacht gegen jeden Gebrauch des Begriffes
»Pflicht« zu entkräften. Nur wenn die Erfahrung des sittlich Ver-
pflichtenden auf einen göttlichen Willen zurückgeführt wird, erge-
ben sich Kriterien, um den legitimen Gebrauch des Pflichtbegriffs
von seinem ideologischen Mißbrauch zu unterscheiden.

Damit ist nun freilich eher ein Grund dafür aufgezeigt, einen
moralischen Gottesbeweis zu fordern, als ein Weg, ihn wirklich zu
führen. Ein solcher Weg öffnet sich, wenn der Satz: »Wenn es keinen
Gott gäbe, wäre die unbedingte Verpflichtung, das Gute zu tun, nicht
zureichend begründbar« im Rahmen der klassischen Lehre vom Wil-
lensakt interpretiert wird. Den Ausgangspunkt der Überlegungen
bildet hier die Beobachtung von einer Divergenz zwischen Inhalt
und Form der sittlichen Erfahrung. Ihrem Inhalt nach weist sie das
Subjekt zu bestimmten Handlungen bzw. Unterlassungen an. Ihrer
Form nach läßt sie die unbedingte Verpflichtungskraft dieser Verhal-
tensmöglichkeiten deutlich werden. Nun ist alles, was wir durch un-
ser Handeln hervorbringen oder durch unser Unterlassen vor Scha-
den bewahren können, ein endliches Gut. Auf der Einsicht in diese
Endlichkeit der Güter beruht nach traditioneller Auffassung unsere
Freiheit. Nur was wir als endliches Gut durchschauen, übt auf uns
keine unwiderstehliche Anziehungskraft aus. Aber gerade was wir
als endliches Gut durchschauen, kann uns, so scheint es, nicht mit
absoluter Verpflichtungskraft in Anspruch nehmen, sondern läßt
uns stets Möglichkeiten offen, nach »größeren« Gütern Ausschau
zu halten, um derentwillen wir das (je nach Betrachtungs-Gesichts-
punkt!) als »kleiner« durchschaute Gut »opfern« können, ja sogar
müssen. Die Freiheit der sittlichen Entscheidung reduziert sich dann
auf die »Abwägung relativer Güter«, also auf jenen Vorgang, den
Platon verächtlich als den Versuch beschrieben hat, kleinere Münzen
für größere in Zahlung zu geben, wobei die »eine, wahre Münze, für

350 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die alles hinzugeben ist«, niemals gefunden wird4. Daraus scheint zu
folgen: Nur wenn wir in dem Dienst an endlichen Gütern, die wir
hervorbringen bzw. vor Schaden bewahren können, den Willen Got-
tes erkennen, gewinnt dieser endliche Dienst jene unendliche Bedeu-
tung, die die vorbehaltlose sittliche Selbsthingabe rechtfertigt.

Auch diesem Argument läßt sich ein weiteres hinzufügen:
Könnten wir die Verpflichtung zur vorbehaltlosen Selbsthingabe,
die wir in der sittlichen Erfahrung entdecken, nicht als Ausdruck
eines göttlichen Willens begreifen, dann ließe die sittliche Selbsthin-
gabe sich nicht mehr von einer Faszination durch endliche Güter un-
terscheiden, in der die menschliche Freiheit zugrundegeht. Oder
kurz: Sittliche Erfahrung, die Möglichkeiten der Selbstfindung durch
vorbehaltlose Selbsthingabe zu entdecken meint, wird nur durch das
»Verständnis unserer Pflichten als göttlicher Gebote« davor bewahrt,
als Verführung zu einem »Selbstmord der menschlichen Freiheit« zu
erscheinen.

Wird die Notwendigkeit, einen »moralischen Gottesbeweis« zu
führen, auf solche Weise begründet, dann eröffnet sich für die Mög-
lichkeit dieser Beweisführung folgender Weg: Das Urteil über end-
liche Güter – darunter alle diejenigen, die wir durch unser Handeln
hervorbringen oder durch unser Unterlassen vor Schaden bewahren
können – setzt einen Maßstab voraus, an dem wir sie als wirkliche
Güter (angemessene Gegenstände unseres Wollens) erkennen. Die-
ser Maßstab kann nur in einem unendlichen Gut liegen, auf das un-
ser Wille notwendig ausgerichtet ist und von dem er sich nur dann
abwenden kann, wenn unser Verstand es mit einem endlichen Gut
verwechselt. Der Begriff des endlichen Gutes setzt also dessen Diffe-
renz, aber auch seine Beziehung zum unendlichen Gut voraus; und
die Erfahrung, in der uns endliche Güter gegeben werden bzw. deren
Verwirklichung aufgegeben wird, wird nur angemessen verstanden,
wenn entdeckt wird, daß sie diese endlichen Güter zugleich in ihrer
Differenz vom und in ihrer Beziehung zum unendlichen Gut deutlich
macht5.

Diese Beziehung auf das »unendliche Gut« wird dann gewöhn-
lich als eine Beziehung von Mitteln zu einem »letzten Zweck« ge-
dacht, der zugleich als »Endzweck der Schöpfung« gedeutet werden

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 351

Der »moralische Gottesbeweis«

4 Platon, Phaidon 69a.
5 Vgl. den vierten unter den »fünf Wegen« der Gotteserkenntnis bei Thomas v. Aquin,
S.th.I, q2, a3.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darf: Jede gute Tat dient, in dem bescheidenen Maße, das für Men-
schen möglich ist, der Heilsabsicht Gottes, die ihn bei der Hervor-
bringung des Menschen und aller Dinge geleitet hat. Geht diese Un-
terscheidung der sittlich gebotenen Taten vom göttlichen Endzweck
verloren, dann ist das Bewußtsein, zur Realisierung endlicher Güter
absolut verpflichtet zu sein, nicht mehr von der Faszination durch
diese endlichen Güter zu unterscheiden, in der die Freiheit des Wil-
lens verlorengeht. Geht aber die Beziehung dieser einzelnen Taten
auf den Endzweck verloren, dann können sie nicht mehr auf absolut
verpflichtende Weise vorgeschrieben werden.

Dabei kann die abschließende Behauptung: »Dies ist es, was alle
»Gott« nennen«, immer noch im Rahmen der klassischen Metaphy-
sik, durch folgende zusätzliche Überlegung plausibel gemacht wer-
den: Es ist die Beziehung zu diesem »unendlichen Gut«, auf der die
Freiheit unseres Willens beruht: die Freiheit von den endlichen Gü-
tern, die wir als endliche durchschauen, indem wir sie mit dem un-
endlichen Gut vergleichen, aber auch die Freiheit zum Dienst an die-
sen endlichen Gütern, sofern wir sie als Weisen der Teilhabe am
Gutsein des unendlichen Gutes begreifen. Wenn aber die Beziehung
auf das unendliche Gut der Grund unserer moralischen Freiheit ist,
dann kann diesem unendlichen Gut jene Vollkommenheit nicht feh-
len, die es begründet: Als Möglichkeitsgrund der menschlichen
Freiheit muß das unendliche Gut selber als freies und folglich als per-
sonales Wesen gedacht werden. Eine unendlich vollkommene Person,
die zugleich die Möglichkeit endlicher moralischer Freiheit begrün-
det, »ist es, was alle »Gott« nennen«. Auf die Frage, ob dieses Argu-
ment beweiskräftig ist, wird an späterer Stelle noch einzugehen sein,
wenn der traditionelle »moralische Gottesbeweis« mit dem in dieser
Untersuchung vorgeschlagenen Gottespostulat verglichen werden
wird. Schon an dieser Stelle, an der es darum geht, nicht den argu-
mentativen Erfolg, sondern die Intention des moralischen Got-
tesbeweises zu würdigen, soll auf Ähnlichkeit und Differenz des
moralischen Gottesbeweises im Verhältnis zum kosmologischen hin-
gewiesen werden. Beide Arten des Gottesbeweises gehen von der Er-
fahrung aus, um nach dem allein zulänglichen Grunde dieser Er-
fahrung zu fragen. Der Unterschied aber betrifft sowohl den
Ausgangspunkt als auch das Ziel des Argumentationsverfahrens.
Ausgangspunkt ist nicht, wie beim kosmologischen Gottesbeweis,
die Erfahrung von der Kontingenz aller Erfahrungs-Inhalte, sondern
die objektive Verpflichtungskraft bestimmter Inhalte der sittlichen

352 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung; und das Ziel besteht nicht darin, nachzuweisen, daß alle
Verknüpfung von Bedingungen und Folgen auf eine »Erst-Ursache«
zurückgeführt werden muß, sondern darin, nachzuweisen, daß die
Unbedingtheit der Verpflichtung, die den Inhalt der sittlichen Erfah-
rung ausmacht, nur als Ausdruck eines Willens verstanden werden
kann, mit dem der »Gesetzgeber des Sittengesetzes« den mensch-
lichen Willen in Anspruch nimmt.

Und mit diesem Unterschied des Themas (der Naturerfahrung
dort, der sittlichen Erfahrung hier) hängt ein zweiter Unterschied zu-
sammen. Der kosmologische Gottesbeweis setzt die Naturerfahrung
mitsamt ihrer objektiven Gültigkeit als gegeben voraus; der mora-
lische Gottesbeweis dagegen soll der Gefahr entgegentreten, daß die
sittliche Erfahrung selber als Illusion, als Quelle von Ideologien oder
als Ausdruck einer Faszination des Subjekts durch endliche Güter er-
scheint. Der versuchte Beweis verschafft so der sittlichen Erfahrung
nicht nur eine zu ihr hinzutretende angemessene Interpretation, son-
dern dient zugleich dazu, Kriterien zu gewinnen, anhand derer diese
Erfahrung von möglichen Fehlformen unterschieden werden kann
und die es zugleich gestatten, zu verhindern, daß das berechtigte
Mißtrauen gegen derartige Fehlformen sich zu einem generellen
Mißtrauen gegen jede Art von sittlicher Erfahrung universalisiert.
Insofern befriedigt der moralische Gottesbeweis nicht nur ein theo-
retisches Interesse des Interpreten, sondern vor allem ein mora-
lisches Interesse dessen, der die sittliche Erfahrung macht und nicht
bereit ist, sich das Bewußtsein der Pflicht, das in dieser Erfahrung
entspringt, durch eine universalisierte Kritik »ausreden zu lassen«.

Aber unerachtet dieses Unterschiedes handelt es sich auch hier
um eine Anweisung zum »Lesen im Buche der Welt«; denn die ver-
pflichtenden Handlungsmöglichkeiten müssen in unserer Erfah-
rungswelt entdeckt werden; und der »Gesetzgeber des Sittengeset-
zes« gibt dem Menschen nur dadurch konkrete Handlungs- oder
Unterlassungs-Anweisungen (und nicht bloß abstrakte Regeln), daß
solche Inhalte der Erfahrung sich als konkrete Gestalten verstehen
lassen, wie er, als »Autor des Buches der Welt«, seinen »Leser« unter
seine Anrede stellt. Nur so wird es möglich, kantisch gesprochen,
»unsere Pflichten als göttliche Gebote« zu begreifen.

Die Notwendigkeit aber, auf solche Weise die »Handschrift des
göttlichen Autors« im »Buche der Welt« zu entdecken, wird in jener
Fassung des Arguments besonders deutlich, in der es von der beob-
acheteten Spannung ausgeht, die zwischen den stets endlichen und

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 353

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedingten Handlungsmöglichkeiten, die dem Menschen offenstehen,
und der Unbedingtheit besteht, mit der er sich zu derartigen Hand-
lungen verpflichtet weiß. Diese Spannung darf, wenn die sittliche Er-
fahrung in ihrer Eigenart zur Geltung kommen soll, nicht einseitig
aufgelöst werden. Das würde dann geschehen, wenn sie dazu führen
würde, alle endlichen Güter vor den unendlichen »verblassen« zu las-
sen und damit alle Ziele unseres Handelns und Unterlassens als
gleichgültig erscheinen zu lassen, weil sie dem Gutsein des unend-
lichen Gutes nichts hinzufügen und nichts von ihm wegnehmen kön-
nen. Statt die innere Spannung der sittlichen Erfahrung auf solche
Weise einseitig aufzulösen, kommt es vielmehr darauf an, sie aus-
zulegen. Das geschieht, indem der »moralische Gottesbeweis« uns
dazu anleitet, in den stets endlichen Gütern, die uns zur Hervorbrin-
gung oder Erhaltung aufgegeben sind, Möglichkeiten des Dienstes
am unendlichen Gut zu entdecken; nicht als Dienst an seiner Existenz
(denn diese ist von allem menschlichen Leisten und Versagen unab-
hängig), wohl aber an den konkreten innerweltlichen Gestalten sei-
nes Erscheinens, religiös gesprochen: am »Aufleuchten seiner Doxa«.
Der »moralische Gottesbeweis« bewährt sich als Anleitung, im Bu-
che der Welt so zu lesen, daß darin Möglichkeiten entdeckt werden,
»alles zur größeren Ehre Gottes zu tun«.

Wird das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises« darin
gesehen, ein solches Lesen im Buche der Welt möglich zu machen,
dann schließt sich daran wiederum (wie schon beim »kosmologischen
Gottesbeweis«) die zweifache Frage an: Kann dieses Beweisziel auch
auf anderem Wege, durch eine Lehre von den Vernunftpostulaten,
erreicht werden? Und falls dies möglich ist: Behält dann der »mora-
lische Gottesbeweis« noch eine – vermutlich veränderte – Bedeu-
tung?

b) Die moralische Intention der Vernunftpostulate:
die Benennung der Bedingung dafür, auch »als Sünder
in einer sündhaften Welt« Möglichkeiten der Selbstfindung
durch Selbsthingabe zu entdecken

a) Die moralische Intention der kantischen Postulate
Die »kosmologische« Intention der Vernunftpostulate, so wurde an
früherer Stelle gesagt, richtet sich darauf, die Bedingung zu benen-
nen, durch die die strukturverschiedenen »Welten« miteinander ver-
bunden sind und von der her deswegen ihre Interferenz verstanden

354 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden muß (s. o. S. 336 f.). Diese »kosmologische« Intention aber ist
mit der »moralischen« eng verbunden. Denn die sittliche Aufgabe, in
derjenigen Welt, die wir theoretisch erkennen, die Pflichten zu erfül-
len, die wir in der sittlichen Erfahrung entdecken, führt in einen un-
vermeidlichen Widerspruch, der nur durch das Gottespostulat auf-
gehoben werden kann. Die sittlich gebotene Reinheit der Gesinnung
verbietet es, den vermutlichen Erfolg unserer Handlung zum Maß-
stab des Guten und Bösen zu machen; aber die ebenfalls sittlich ge-
botene wirksame Tat macht uns eben diese Rücksicht auf die kausa-
len Zusammenhänge zwischen der Tat und ihren Folgen zur Pflicht.
Und es ist, wie Kant gezeigt hat, dieser Doppelaspekt der Pflicht, an
der die Zielvorstellung, das sittlich Gebotene nicht nur zu wollen,
sondern seiner Realisierung wirksam zu dienen, sich als wider-
sprüchlich erweist. In einer Welt, die endgültig in zwei (oder mehre-
re) strukturverschiedene Welten zerfiele, wäre es unmöglich, das Gu-
te in der Strenge der moralischen Gesinnung zu wollen und es
zugleich wirksam ins Werk zu setzen. Das Problem der Einheit der
Welt in der Verschiedenheit der Welten ist deswegen nicht nur ein
kosmologisches, sondern auch und vor allem ein moralisches Pro-
blem. Und das Postulat eines Gottes, der zugleich als der Gesetzgeber
des Naturgesetzes und des Sittengesetzes gedacht wird, vereinigt in
sich das theoretische »Vernunftinteresse« mit dem praktischen6. Da-
bei ist, innerhalb der kantischen Philosophie, das praktisch-mora-
lische Vernunftinteresse das leitende; die Postulate werden insgesamt
als Gegenstände eines »Fürwahrhaltens in praktischer Absicht« be-
schrieben7.

Eine Verschärfung der Vernunftdialektik und damit eine erhöh-
te Dringlichkeit des Gottespostulats ergibt sich aus der Beobachtung,
daß ein Widerspruch auch innerhalb des praktischen Vernunft-
gebrauchs auftritt, weil das Sittengesetz, indem es Gesetz ist und
vom Individuum Gehorsam verlangt, dieses der Unreinheit seiner
Gesinnung überführt, weil ein sittlich absolut reiner Wille des Geset-
zes nicht bedürfte, sondern das sittlich Gebotene stets leicht und mit
Freude zu tun vermöchte. Zugleich aber verlangt das Sittengesetz
vom Individuum diese Reinheit der Gesinnung und damit einen
»Sinneswandel«, den es freilich nur wollen könnte, wenn es die Rein-
heit der Gesinnung schon besäße; dann aber bedürfte es eines solchen

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 355

Der »moralische Gottesbeweis«

6 Vgl. KdrV A 804f. und Logik 125.
7 KdpV A 255ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinneswandels nicht. Das Postulat eines Gottes, der den Sünder ge-
rechtspricht und ihn damit zur Umkehr erst fähig macht, ist notwen-
dig, wenn dieser Widerspruch aufgelöst werden soll. Ohne dieses
Vernunftpostulat würde die sittliche Erfahrung zu nichts anderem
führen als zu der Einsicht in die Notwendigkeit einer Selbstverurtei-
lung, sodaß »Trostlosigkeit im Gemüte« und damit die Lähmung des
sittlichen Willens die Folge »redlicher Selbstbeurteilung« wäre8.

Schon in der kantischen Fassung der Vernunftpostulate tritt die
speziell moralische Intention dieser Postulate besonders deutlich her-
vor, wenn man – in einer an Kant anknüpfenden, aber über ihn hin-
ausgehenden Überlegung – bemerkt: Diese Postulate benennen die
Bedingung, unter der allein charakteristische Fehldeutungen und,
aus ihnen resultierend, Fehlgestaltungen der sittlichen Erfahrung
vermieden werden können. Diese Funktion der Postulate wird sich,
wie anschließend zu zeigen sein wird, noch deutlicher zeigen, wenn
die kantische Transzendentalphilosophie zu einer Theorie der Erfah-
rung als eines Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt wird.

Die ersten vier dieser Fehlgestaltungen ergeben sich, wenn die
Dialektik der sich durchdringenden strukturverschiedenen Welten
unaufgelöst bleibt. Die erste bestünde darin, daß die Verpflichtung
zur wirksamen Tat, die in dieser Erfahrung entdeckt wird, als Recht-
fertigungsgrund dafür mißverstanden würde, den Gehorsam gegen-
über dem Sittengesetz durch Erfolgsrücksichten einzuschränken.
(»Halte deine gegebenen Versprechungen – aber nur sofern die Treue
zum gegebenen Wort nicht allzuviel Schaden stiftet«.) Die zweite
Fehlgestaltung bestünde darin, daß die erfahrene Verpflichtung, sich
zur Reinheit der Gesinnung zu erheben, als Rechtfertigungsgrund
dafür mißverstanden würde, sich der Verantwortung für die Folgen
des eigenen Tuns und Lassens zu entziehen (»Tue das Gute, auch
wenn die Welt darüber zugrunde geht«). In beiden Fällen wird die
sittliche Erfahrung auf eigentümliche Weise »halbiert«. Im ersten
Falle gilt die unbedingte sittliche Verpflichtung als ein »idealistischer
Traum«, und nur die Abschätzung der Handlungsfolgen kann als Er-
gebnis objektiv gültiger Erfahrung anerkannt werden. Im zweiten
Falle gilt gerade die Entdeckung unbedingter Verpflichtung als der
Inhalt objektiv gültiger sittlicher Erfahrung, während die Abschät-
zung der Handlungsfolgen als Inhalt einer bloß subjektiven Ver-
mutung bewertet wird.

356 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

8 Vgl. Rel B 93ff.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die dritte Fehlgestaltung bestünde darin, daß der erfahrene
Konflikt zwischen den Bedingungen für die Reinheit der Gesinnung
und denen für die Wirksamkeit der Tat als Rechtfertigungsgrund da-
für mißverstanden würde, sich aller wirksamen Handlungen zu ent-
halten, weil in einer »bösen Welt« das Gute nicht wirksam durch-
gesetzt werden kann. (So entsteht ein vermeintlich moralischer
»Hesychasmus«, der sich, um sich in dieser »bösen Welt« nicht »die
Hände schmutzig zu machen«, von allen Situationen fernhält, in de-
nen die Pflicht zur wirksamen Tat erfahren werden könnte.) Die vier-
te Fehlgestaltung bestünde darin, sich durch die Erfahrung von dem
Konflikt zwischen den Bedingungen für die Reinheit der Gesinnung
und für die Wirksamkeit der Tat dazu berechtigt zu meinen, über
diese »böse Welt« das Gericht zu vollstrecken, weil deren Kausalrei-
hen den Bösen bessere Durchsetzungs-Chancen einräumen als den
Guten. (Dann entsteht jener Umschlag von Moralität in den Terror,
den Kant und seine Zeitgenossen an der Französischen Revolution
beobachtet haben.) In diesen beiden Fällen gilt sowohl die Entdek-
kung unbedingter Pflicht als auch die Einsicht, daß in »dieser Welt«
das Gute nicht wirksam durchgesetzt werden kann, als Ergebnis von
Erfahrungen mit objektiver Geltung. Aber der Konflikt zwischen bei-
den Arten der Erfahrung wird auf einseitige Weise aufgelöst. Im
einen Falle wird dieser Konflikt als Anzeichen dafür verstanden, daß
die bestehende Welt den tätigen Einsatz der moralisch Guten »nicht
verdient«; im anderen Fall wird es für möglich gehalten, die »kom-
mende Welt« mit Machtmitteln herbeizuführen, die den Bedin-
gungen der alten entsprechen, also vor allem die »Freiheit und
Selbstbestimmung aller« durch die (für vorübergehend gehaltene)
Diktatur revolutionärer Eliten durchzusetzen. Diese nehmen, »für
eine Übergangszeit«, ein Monopol repressiver Gewalt in Anspruch,
die die sittliche Idee der Freiheit »einstweilen« außer Kraft setzt und
deshalb mit subjektiv gutem Gewissen rücksichtsloser ausgeübt wird
als die Gewalt der bisher Herrschenden.

Zwei weitere Fehlgestaltungen der sittlichen Erfahrung ergeben
sich, wenn jene Dialektik des Sittengesetzes unaufgelöst bleibt, die
sich nicht auf das Verhältnis von Gesinnung und wirksamer Tat be-
zieht, sondern innerhalb der sittlichen Selbstbeurteilung des Sub-
jekts auftritt. Das Sittengesetz überführt dadurch, daß es als Gesetz
erfahren wird, das Indivuduum der Unreinheit seiner Gesinnung und
fordert deswegen von ihm eine Umkehr, die ihrerseits nur von dem
vollzogen werden könnte, der die reine Gesinnnung schon besäße.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 357

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solange diese Dialektik nicht aufgelöst weden kann, wird die sittliche
Erfahrung und die darin enthaltene Des-Illusionierung über den ei-
genen Zustand als Rechtfertigungsgrund dafür mißverstanden, mit
der Bemühung um den Sinneswandel, da dieser ohnedies nicht mög-
lich sei, gar nicht erst zu beginnen. (»Ich weiß, daß ich ein Sünder
bin, und kann daran nichts ändern«). Die andere Fehlform der sitt-
lichen Erfahrung, die aus dieser unaufgehobenen Dialektik entsteht,
besteht darin, die Aufforderung zur Umkehr »auf das erfüllbare Maß
zu reduzieren«. (»Ich versuche, so gut ich kann, ein guter Mensch zu
sein; niemand kann von mir verlangen, ein Heiliger zu werden«.)

Das Vernunftpostulat, das alle Gesetze, die die Vernunft sich sel-
ber gibt (das Naturgesetz nicht weniger als das Sittengesetz) als Er-
scheinungsgestalten eines göttlichen Anspruchs an den Menschen
deutet, bringt demgegenüber die Intention zum Ausdruck, die sitt-
liche Erfahrung in unverkürzter Weise zur Geltung zu bringen. Die
Anweisung zum »Lesen im Buche der Welt«, die sich aus diesem Po-
stulat ergibt, läßt sich auf die Formel bringen: Laß dich von dem An-
spruch, den das Wirkliche an dich richtet, über den Zustand deiner
selbst und der Welt aufklären; aber laß dir nie die Hoffnung rauben,
daß es dir auch als einem Sünder in einer sündhaften Welt immer
möglich sein wird, wirksame Zeichen (»Signa rememorativa, demon-
strativa et prognostica«) für das Wirken eines Gottes zu setzen, der
Sünder gerecht macht und inmitten »dieser Welt« die »kommende
Welt«, die nur er heraufführen kann, antizipatorisch gegenwärtig
macht. Und entdecke im »Text« deiner Erfahrungswelt die jeweils
konkreten Gestalten, in denen Gott dich für den Dienst an der wirk-
samen Bezeugung seines kommenden Reichs in Anspruch nimmt
und dich zugleich zur Erfüllung dieses Auftrages fähig macht. Eine
solche Deutung des Vernunftpostulats führt eine Argumentation
fort, die sich bei Kant ansatzweise dort findet, wo er, unter dem Ein-
druck des erwähnten Umschlags von der Moralität der Revolutionäre
in den Terror, das Verhältnis des politisch-moralischen Wirkens zum
moralischen Endzweck so bestimmt, daß es »nicht selbst als Ursache
des letzteren, sondern nur hindeutend, als Geschichtszeichen (si-
gnum rememorativum, demonstrativum, prognostikon) angesehen
werden müsse«9.

358 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

9 Der Streit der Fakultäten, Akademieausgabe VII,84.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


b) Die moralische Intention einer weiterentwickelten Lehre von
den Vernunftpostulaten

Die soeben beschriebenen Probleme – und damit die Notwendigkeit,
die Vernunftdialektik durch Postulate aufzuheben – bleiben auch
dann erhalten, wenn Kants Transzendentalphilosophie zu einer
Theorie des Dialogs mit der Wirklichkeit weiterentwickelt wird. Doch
tritt im neuen Zusammenhang zugleich ein neuer Problem-Aspekt
hinzu: Jede Art von Erfahrung, nicht nur die sittliche, wird als eine
Weise verstanden, wie das Subjekt den Anspruch des Wirklichen ver-
nimmt und ihn durch sein Anschauen, Denken und Handeln beant-
wortet. Darum enthält jede Art von Erfahrung ein »tropologisches«
Bedeutungsmoment, das vom Subjekt eine »Umgestaltung zur Neu-
heit des Denkens« (und infolge davon auch des Handelns) verlangt.
Und wenn Erfahrungen einer jeweils besonderen Art vom gleichen
Subjekt mehrmals gemacht werden, bildet sich in diesem Subjekt
eine jeweils bestimmte Form des Anschauens und Denkens aus, die
dieser je besonderen Weise entspricht, den Anspruch des Wirklichen
zu vernehmen und zu beantworten. Dies wird besonders dadurch
deutlich, daß jedes besondere »Kulturgebiet«, für das eine je be-
stimmte Art der Erfahrung prävaliert, sein je besonderes Ethos aus-
bildet, und daß jede dieser Formen des Ethos »cum opinione necessi-
tatis« kultiviert und tradiert wird und dabei mit anderen Formen des
Ethos in Konflikt treten kann.

Das Ethos des Gelehrten verlangt, daß er sich ausschließlich als
universal vertretbares Forschersubjekt versteht und verhält; daraus
folgt die Pflicht, die Ergebnisse seiner Erkenntnisbemühung öffent-
lich zur Diskussion zu stellen. (Die »Publikationspflicht« unserer
akademischen Promotionsordnungen hat hier ihre spezifisch ethi-
sche Wurzel.) Das Ethos des verantwortungsbewußten Staatsbürgers
kann demgegenüber verlangen, derartige Veröffentlichungen an
ihren vorhersehbaren sozialen Folgen zu messen und gegebenenfalls
gewisse Forschungsergebnisse geheim zu halten, um sozialen Scha-
den zu vermeiden. (Dieser ethische Konflikt spielte eine Rolle bei der
Diskussion um die Veröffentlichung von Forschungsergebnissen der
Kernphysik, die den Bau von Atombomben möglich gemacht haben.)
Während das Ethos des Gelehrten von ihm verlangt, sich am Ideal
der »universalen Vertretbarkeit« zu messen, verlangt das Ethos des
Künstlers, wenigstens im neuzeitlichen Verständnis, von ihm die
Ausbildung einer ganz individuellen Weise, den Anspruch des Wirk-
lichen auf kreative Weise zu beantworten. Nur so wird er fähig, im

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 359

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freien Spiel seiner ganz persönlichen Gestaltungskräfte eine Art von
Werken hervorzubringen, die »wahrer sind als die vorfindliche
Welt«, d. h. die einen Bedeutungsgehalt zur anschaulichen Gegeben-
heit bringen, an dem gemessen die vorgefundenen Erscheinungen als
bloße »Oberfläche« gelten, die »aufgebrochen« werde muß, um das
Wesen der Dinge zur Sprache zu bringen. Die »Exorbitanz« des
künstlerisch Gestalteten, d. h. seine Kraft, das gewohnte Anschauen
und Denken »aus dem Geleise (orbita) zu werfen«, kann so, im Zu-
sammenhang des spezifischen Ethos der Kunst, als die notwendige
Weise gelten, dem Anspruch des Wirklichen zu entsprechen (womit
nicht geleugnet zu werden braucht, daß das Pathos des »Exorbitan-
ten« gelegentlich auch zum bloßen Ausdruck der Eitelkeit des Künst-
lers entarten kann, die dessen Ethos gerade widerspricht). Das Ethos
des religiösen Menschen verlangt demgegenüber jene Selbstlosig-
keit, die »nicht die eigene Ehre sucht«, um »alles zur größeren Ehre
Gottes« tun und deswegen alle Worte und Handlungen zu vermei-
den, die in »frevelhafter Eigenmacht« in jenes Handeln Gottes ein-
greifen könnten, der allein das Heil des Menschen und der Welt wir-
ken kann.

Aus der Pluralität der Weisen, den Anspruch des Wirklichen zu
vernehmen und zu beantworten, ergeben sich zwei Fragen: Gibt es
übergeordnete Regeln der Sittlichkeit, an denen alle Formen des
Ethos gemessen werden können? Und wie verhält sich die spezifische
sittliche Erfahrung zu dem »tropologischen« Bedeutungsmoment,
das in jeder anderen Erfahrungsart enthalten ist?

Auf die erste dieser Fragen ist zu antworten: Derartige Regeln
sind unerläßlich; die Frage ist nur ob sie ausreichend sind. Unerläß-
lich sind solche Regeln der Sittlichkeit zunächst deswegen, weil der
Konflikt zwischen verschiedenen Weisen des Ethos auch innerhalb
des gleichen Subjekts auftreten und nach Entscheidung verlangen
kann. Der Gelehrte ist zugleich Staatsbürger, der Künstler kann zu-
gleich ein religiöser Mensch, der Fromme zugleich ein Gelehrter sein
(z. B. ein Theologe). Dann entsteht die Frage, wie er den Forderungen
unterschiedlicher Weisen des Ethos gleichzeitig genügen oder an
welchen Kriterien er sich im konkreten Falle zwischen divergieren-
den Forderungen entscheiden kann (z. B. zwischen der Forderung, als
Glaubender für die Wahrheit der religiösen Verkündigung mit der
Ganzheit seiner Person einzustehen, und der Forderung, als Theo-
loge jede Aussage zur Diskussion zu stellen und für eine mögliche
Korrektur offenzuhalten). Unerläßlich sind solche übergeordneten

360 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sittlichen Regeln aber auch deshalb, weil die jeweils konkrete Gesell-
schaft in ruinöse Konflikte geraten kann, wenn die Vertreter unter-
schiedlicher »Kulturgebiete« für sich jeweils ein »Sonderethos« in
Anspruch nehmen. Aber wer nach einem »neutralen« Ethos sucht,
das von der Unterschiedlichkeit je spezifischer Erfahrungsweisen un-
betroffen bleibt, der gerät in die Gefahr, die Sittlichkeit in eine bloße
Anweisung zur Befolgung formaler Regeln zu verwandeln, sodaß al-
le Personen, Dinge und Situationen nur noch als »Fälle unter solchen
Regeln« beurteilt werden können. Damit wird, zumeist unbemerkt,
die Wissenschaft zum allein verbindlichen Modell der Moral; denn
diese ist seit der Antike darauf gerichtet, aus dem »Material« des sin-
nenhaft Gegebenen die »Form« des allgemeinen »Was-Seins« zu ab-
strahieren und nur dieses (die »Quidditas rei sensibilis«) für den Ge-
genstand objektiv gültigen Erkennens zu halten. Angewandt auf das
Ethos würde dies besagen: Das Individuelle – sowohl der einzelne
Gegenstand des sittlichen Erkennens als auch das individuelle Sub-
jekt der sittlichen Erfahrung – erscheint dann als das sittlich Irrele-
vante. Für den Gedanken der individuellen Berufung des Subjekts
und der individuellen Bedeutsamkeit jedes Objekts bleibt in einem
solchen, am Ideal wissenschaftlicher Objektivität orientierten Ethos
kein Raum. So unerläßlich es also ist, sich um übergeordnete sittliche
Regeln zu bemühen, an denen das »tropologische« Bedeutungs-
moment jeder einzelnen Art von Erfahrung gemessen werden kann,
so wenig reichen derartige formale Regeln aus, um der Eigenart der
je besonderen Erfahrungen gerecht zu werden und den möglichen
Konflikt zwischen ihnen zu entscheiden.

Noch schwieriger zu beantworten ist die zweite der soeben ge-
stellten Fragen: Wie verhält sich die Eigengesetzlichkeit der spezi-
fisch sittlichen Erfahrung zu den sittlichen Implikaten (den »tropolo-
gischen« Bedeutungsmomenten) anderer Erfahrungsarten? Gibt es,
um sogleich einen wichtigen Anwendungsfall zu nennen, einen legi-
timen Widerstand gegen Gebote der Religion unter Berufung auf die
sittliche Erfahrung? Oder gibt es wenigstens ein Recht, Gebote der
Religion so auszulegen, daß sie den Inhalten der sittlichen Erfahrung
nicht widersprechen?

Ein solches Auslegungsverfahren würde der Regel folgen, die
Kant auf die Formel gebracht hat: »daß vernünftige, wohldenkende
Religionslehrer sie [scil. »die in heiligen Büchern abgefaßten Glau-
bensarten«] so lange gedeutet haben, bis sie dieselbe mit den all-
gemeinen moralischen Glaubenssätzen in Übereinstimmung brach-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 361

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten«10. Aber ein solches Auslegungsverfahren ruft Bedenken hervor.
Kann ohne Angriff auf die Eigengesetzlichkeit der religiösen Erfah-
rung gesagt werden, jeder »Kirchenglaube« (jede religiöse Überzeu-
gung einer konkreten religiösen Überlieferungsgemeinschaft) habe
den reinen, moralischen Vernunftglauben zu seinem »höchsten Aus-
leger«11? Wie aber soll, wenn man ein solches Auslegungsverfahren
für methodisch verfehlt hält, der mögliche Konflikt zwischen der
sittlichen Erfahrung und denjenigen Verhaltensnormen geschlichtet
werden, die auf anderen Arten von Erfahrung beruhen? Und konkre-
ter: Wie sind auftretende Konflikte zwischen den Verhaltensnormen
der Religion und der Moral aufzulösen?

Angesichts möglicher Konflikte zwischen unterschiedlichen For-
men des Ethos gewinnt die Dialektik der Vernunft eine neue Gestalt
und das Gottespostulat, das zur Auflösung dieser Dialektik notwen-
dig ist, eine neue Bedeutung. Die Dialektik, wie sie im Rahmen einer
weiterentwickelten Transzendentalphilosophie verstanden werden
muß, ergibt sich zwar ebenso, wie diejenige, die Kant beschrieben
hat, aus der Interferenz strukturverschiedener Erfahrungswelten (bei
Kant: aus der Interferenz der »Natur« und der »Welt der Zwecke«,
die dadurch deutlich wird, daß die sittlich gebotenen Zwecke in eben-
derjenigen Welt verwirklicht werden müssen, die wir als »Natur« er-
kennen). Aber sie betrifft, wie sich nun gezeigt hat, nicht nur das
Verhältnis zwischen der wissenschaftlich erkannten Kausalordnung
der »Natur« und der Welt der Pflichten, die die Vernunft in ihrem
praktischen Gebrauch entdeckt, sondern tritt, innerhalb der Welt
des sittlich Gebotenen, noch einmal als Konkurrenz strukturver-
schiedener Weisen des Ethos auf. Entsprechend muß auch das Postu-
lat, das diese Dialektik auflösen soll, nicht nur darauf gerichtet sein,
das Naturgesetz und das Sittengesetz als zwei Erscheinungsgestalten
der einen Gesetzgebung des einen Gottes zu begreifen, sondern zu-
gleich darauf, die verschiedenen Weisen, wie das Wirkliche uns in
allen übrigen Erfahrungszusammenhängen in Anspruch nimmt, als
Erscheinungsgestalten der einen Weise zu begreifen, wie der eine
Gott uns unter seine verpflichtende Anrede stellt. Das bedeutet ne-
gativ: Keine dieser Weisen, den Anspruch des Wirklichen zu verneh-
men und zu beantworten, auch nicht die sittliche Erfahrung, kann
sich selber angemessen verstehen, wenn sie nicht das Bewußtsein

362 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

10 Rel A 159.
11 A.a. .O. 157f.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einschließt, daß der eine verpflichtende Anspruch Gottes auch in an-
deren Weisen der Erfahrung, als deren tropologisches Bedeutungs-
moment, vernommen werden und zur Sprache gebracht werden
muß. Auch die in der sittlichen Erfahrung entdeckte Pflicht ist nur
eine unter diesen Erscheinungsgestalten. Und es bedeutet positiv:
Jede dieser Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, ge-
winnt ihre unbedingte Verpflichtungkraft daraus, daß uns in ihr die
Anrede des einen Gottes vernehmbar wird.

Freilich fehlt uns nicht nur der angemessene Begriff, der es ge-
statten würde, die verschiedenen »Welten« als Teile der einen, um-
fassenden Welt zu beschreiben, sondern auch der angemessene Be-
griff von dem einen verpflichtenden Anspruch, der in den vielen
Weisen, wie das Wirkliche uns in der Vielfalt der Erfahrungsweisen
in Anspruch nimmt, seine unterschiedlichen Erscheinungsgestalten
findet. Der Einheitsgrund aller Weisen, wie wir uns ethisch in Pflicht
genommen wissen, kann ebensowenig wie der Einheitsgrund aller
Welten auf einen Begriff gebracht, wohl aber beim Namen gerufen
werden. Der im Namens-Zuruf wirksam vollzogene Eintritt in eine
personale Beziehung zu ihm gestattet es uns, auch im »Buche unserer
Pflichten« so zu lesen, daß wir darin die »Handschrift des gleichen
Autors« erkennen.

An dieser Stelle freilich entsteht im Zusammenhang der Moral-
philosophie eine kritische Anfrage an das postulatorische Gottesver-
ständnis, die sich auf diese Art im kosmologischen Zusammenhang
nicht stellte. Für ein rein theoretisches Weltverständnis konnte es
ausreichen, die verschiedenen, spezifischen Strukturgesetze der ver-
schiedenen »Welten« auf die Gesetzgebung eines identischen »Au-
tors« zurückzuführen, ohne von dieser göttlichen Gesetzgebung
einen Begriff zu haben. Was als störende Interferenz dieser »Welten«
erfahren wird, konnte als Anzeichen dafür gedeutet werden, daß wir
uns bei der Beschreibung dieser Gesetze noch immer auf der Ebene
der »Erscheinung« bewegen, ohne daß die eine, göttliche Gesetz-
gebung, die für uns in dieser Vielfalt der Strukturgesetze ihren Aus-
druck findet, selber zur Erscheinung (zum »Gegenstand für uns«)
werden könnte. Dabei ist, um einem geläufigen Mißverständnis noch
einmal entgegenzutreten, »Erscheinung« weder das Unwesentliche
noch das Täuschende, sondern die je konkrete Gegenwartsgestalt, in
der die Anrede Gottes in ihrer absoluten Verbindlichkeit für uns ver-
nehmbar wird und von uns beantwortet werden kann. Die Tatsache,
daß die Strukturgesetze der verschiedenen Welten sich selber als »Er-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 363

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheinungen« einer göttlichen Gesetzgebung erweisen, mindert
nicht ihre transzendentale, Erfahrung ermöglichende Maßgeblich-
keit. In praktischer Hinsicht dagegen enthält diese (in theoretischer
Hinsicht so hilfreiche) Unterscheidung zwischen der »göttliche Ge-
setzgebung selbst« und der »Vielfalt ihrer Erscheinungsgestalten«
zunächst noch keine Anweisung dafür, wie der mögliche Konflikt
zwischen den »tropologischen« Bedeutungsmomenten der unter-
schiedlichen Erfahrungsarten zu schlichten sei. Eine solche Schlich-
tung aber ist nötig, wenn die konkreten Alternativen der Praxis
verantwortungsvoll entschieden werden sollen. Dies wiederum erfor-
dert ein Argumentationsverfahren, das der Eigengesetzlichkeit jeder
Erfahrungsart Rechnung trägt. Daraus ergibt sich die Frage, ob das
Gottespostulat einen möglichen Ansatz für ein solches Argumentati-
onsverfahren bietet.

Bezogen auf mögliche Konflikte zwischen Moral und Religion
bedeutet dies: Ein solches Argumentationsverfahren müßte bei der
religiösen Implikation der sittlichen Erfahrung und bei der sittlichen
Implikation der religiösen ansetzen. Wer seine sittliche Erfahrung
angemessen versteht, entdeckt in ihr ein religiöses Implikat, das ihm
gestattet, demjenigen, der von der religiösen Erfahrung her argu-
mentiert, mit religiösen Argumenten zu begegnen. Und wer seine
religiöse Erfahrung angemessen versteht, entdeckt in ihr ein mora-
lisches Implikat, von dem aus er demjenigen, der von der sittlichen
Erfahrung her argumentiert, mit moralischen Argumenten gegen-
übertreten kann. Für ein solches Argumentieren aber bietet das
Gottespostulat den geeigneten Ansatz. Denn in derartigen Konflikts-
Situationen gewinnt dieses Postulat folgende Gestalt: Wenn alle
»tropologischen« Momente aller Erfahrungsarten als die unter-
schiedlichen Erscheinungsgestalten der einen verpflichtenden Zu-
wendung Gottes verstanden werden dürfen, dann kannst du gewiß
sein, in jeder von ihnen der Zuwendung des gleichen Gottes zu be-
gegnen, der dich nicht durch die Widersprüchlichkeit seiner For-
derungen daran hindern wird, seinen Willen zu tun.

Dieses Vernunftpostulat macht es möglich, im praktischen Kon-
flikt zwischen Handlungs-Anweisungen, die sich aus der Verschie-
denheit der Erfahrungsarten ergeben, nach Argumentationsweisen
zu suchen, die der Eigengesetzlichkeit dieser Erfahrungsarten Rech-
nung tragen. Die Suche nach einem Argument, das die Schlichtung
derartiger Konflikte möglich macht, ist durch die Erfahrungen selbst,
wenn sie im Licht dieses Postulates gedeutet werden, gerechtfertigt.

364 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und die Interferenz der Erfahrungsarten, die durch dieses Postulat
deutbar gemacht wird, bietet für eine Suche den angemessenen An-
satz. Damit ist freilich nicht präjudiziert, ob im jeweils konkreten
Falle die gesuchte, der Situation angemessene Argumentation auch
gefunden wird. Aber der Verdacht, die Suche nach ihr sei apriori ver-
geblich, ist ausgeräumt. Es ist im Gegenteil deutlich geworden, war-
um eine solche Suche geboten ist, und worauf sich das Vertrauen
gründet, daß sie immer möglich sein werde. Insofern macht auch die
Lehre von den Vernunftpostulaten sich das oben beschriebene Be-
weisziel des »moralischen Gottesbeweises« zueigen: Alle Erfahrung
des objektiv Verpflichtenden ist von solcher Art, daß sie nur als Aus-
druck eines göttlichen Willens angemessen beschrieben werden
kann. Aber die Postulatenlehre erreicht dieses Argumentationsziel,
wie sogleich noch näher auszuführen sein wird, auf einem anderen
Wege als der traditionelle »moralische Gottesbeweis«.

g) Ein biblisches Beispiel –
und die Dialektik der praktischen Vernunft als sittlicher Skandal

Man kann versuchen, den praktischen Konflikt, der aus der Verschie-
denheit der Erfahrungsarten hervorgeht, an einem biblischen Bei-
spiel zu erläutern, das auf die Strukturdifferenz zwischen der sitt-
lichen Erfahrung und den sittlichen Implikationen der religiösen
Erfahrung verweist. Freilich wird gerade an diesem Beispiel deutlich,
daß Konflikte dieser Art den Charakter eines sittlichen Skandals an-
nehmen können, weil aus bestimmten Formen der religiösen Erfah-
rung Imperative hervorgehen, deren Erfüllung als religiös geboten
erscheint, während sie den Bedingungen sittlicher Erfahrung wider-
sprechen. Gerade darum gestattet dieses Beispiel auch die Frage, was
die hier vorgeschlagene Formulierung des Vernunftpostulats zur Lö-
sung dieses Konfliktes beitragen kann.

Das hier gewählte Beispiel ist der Konflikt zwischen Samuel und
dem König Saul, der schließlich dazu führt, daß Samuel erklärt, Saul
sei »von Gott verworfen«, und an seiner Stelle David zum König
salbt12. Da nun die Verwerfung des Saul und die Salbung des David
zu den zentralen Ereignissen in der Geschichte Israels gehört, kann
die Wahl dieses Beispiels nicht als willkürlich gelten. Desto dring-
licher wird die (zugegebenermaßen anachronistische) Frage, wie ein
Argumentationsverfahren hätte aussehen müssen, das diesem Kon-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 365

Der »moralische Gottesbeweis«

12 1 Sam 15,17–35.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


flikt seine tödliche Schärfe hätte nehmen können. Es wird sich zei-
gen, daß eine postulatorische Hoffnung notwendig gewesen wäre,
um ein solches Verfahren auch nur zu suchen, vielleicht auch zu fin-
den.

Der Konflikt beruhte darauf, daß Samuel das in der Bibel mehr-
fach bezeugte Gebot in Erinnerung rief, besiegte Völker, die fremden
Göttern dienen, auszurotten13, und dem Saul Gottes Verwerfung an-
sagt, weil er dieses Gebot nicht (oder nur unvollständig) erfüllt und
den besiegten König der Amalekiter nicht getötet hat. Dieses Gebot
wird an den entsprechenden Stellen mit der Erfahrung begründet,
daß der Dienst an fremden Göttern keine »Privat-Angelegenheit«
ihrer Verehrer ist, sondern »das Land verunreinigt« (seine Fruchtbar-
keit als die Erscheinungsgestalt des lebenspendenden Todes von
Fruchtbarkeitsgöttern erscheinen läßt) und damit auch für die Ver-
ehrer des wahren Gottes zur Quelle der Verführung werden kann.

Nun haben manche Rabbiner und jüdische Exegeten die Frage
gestellt: Wie hätte Saul dem Samuel antworten können? Hätte er,
wie Emil Fackenheim zu erwägen gibt, sagen sollen: Ich folge dem
religiösen Gebot nicht, wenn es meiner sittlichen Erfahrung von der
Würde des überwundenen Feindes widerspricht? Oder hätte er, wie
Martin Buber empfiehlt, antworten können: Du mußt das Gebot
Gottes falsch verstanden haben, denn der wahre Gott kann einen sol-
chen Befehl nicht gegeben haben? Oder würde eine solche Argumen-
tation, so einleuchtend sie auch erscheinen mag, der schon erwähn-
ten kantischen Regel folgen, wonach der »Religionsglaube« den
»sittlichen Vernunftglauben« zu seinem obersten Ausleger hat?
Und müßte eine solche Auslegungsregel nicht der Eigengesetzlich-
keit der religiösen Erfahrung widersprechen?

Der biblische Bericht kann nun unter drei Voraussetzungen da-
zu dienen, jene Dialektik des praktischen Vernunftgebrauchs zu ver-
anschaulichen, die sich aus der Differenz zwischen der religiösen und
der sittlichen Erfahrung ergibt: Erstens kann die Begegnung zwi-
schen Samuel und Saul, religionshistorisch gesehen, als ein Beispiel
des auch sonst nicht seltenen Konflikts zwischen dem Seher und dem
König betrachtet werden. Ein solcher Konflikt wird etwa auch in der
Tragödie des Sophokles in der Begegnung zwischen Theiresias und
Oidipous dargestellt, die sich bezeichnenderweise gegenseitig der
»Blindheit« bezichtigen. Zweitens kann dieser gegenseitige Vorwurf

366 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

13 Dt 7,1–4 und 20,16–18.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Blindheit, transzendentalphilosophisch gesehen, als Folge davon
interpretiert werden, daß je einem unter den Streitenden diejenige
Art von Erfahrung unzugänglich ist, die das Urteil des jeweils ande-
ren bestimmt. Und drittens kann, um das Beispiel auf die hier gestell-
te Frage zu beziehen, unterstellt werden, die spezielle Erfahrung des
Sehers sei religiöser, die des Königs sei moralischer Art gewesen. Es
mag sein, daß man mit diesen Voraussetzungen beiden Konflikts-
partnern mehr Ehre antut, als sie verdienen. Zu deutlich vermischen
sich bei Samuel religiöse Motive mit solchen der schlichten Rach-
sucht gegenüber den Amalekitern; und zu deutlich verbindet sich
bei Saul die sittliche Scheu, den überwundenen Feind zu töten, mit
dem opportunistischen Grund, daß ein lebender Gefangener politisch
nützlicher ist als ein toter. Dennoch tritt im Verhalten der beiden
deutlich hervor, daß die Differenz zweier Erfahrungsweisen dazu
führen kann, daß jeweils der, der die eine Art von Erfahrung gemacht
hat, für die andere Erfahrungsart blind werden kann.

Denn während Samuel sich als »blind« gegenüber der Erfahrung
von der Würde des überwundenen Feindes erweist, ist für Saul jene
Erfahrung des Samuel unzugänglich, die durch die Leit-Kategorien
von »Erwählung« und »Verwerfung« bestimmt ist; dies nämlich sind
die Kategorien, die für die Erfahrungswelt Samuels konstitutiv sind
und auch die Komposition der beiden Samuelis-Bücher bestimmen.
Wie Gott sich aus einer im Dienst an fremden Göttern befangenen
Menschheit in freier Wahl den Urvater Abraham »herausgegriffen«
hat, so hat das Volk aus allen Göttern den einen Gott zu wählen, der
es aus Ägypten geführt hat, und die »Götter des Bodens und der Sip-
pe«, denen die Heiden dienen, zu verwerfen14. Und daraus ergibt sich
das Gebot, die Versuchung zum Rückfall in den alten Götzendienst
an der Wurzel zu bekämpfen. So gesehen stellt sich der Konflikt zwi-
schen Samuel und Saul als der Konflikt zweier Erfahrungsarten dar.
Denn aus der religiösen Erfahrung von der Verführungskraft des
Dienstes an fremden Göttern folgte nach Samuels Auffassung das
Gebot, die Verehrer dieser fremden Götter zu töten; aus der sittlichen
Erfahrung, daß jeder Mensch jedem Menschen mit dem Anspruch
gegenübertritt, seine Würde zu achten, folgte das Tötungsverbot ge-
genüber dem überwundenen Feind.

Versucht man nun, aus dem Gottespostulat ein Argumentati-
onsverfahren herzuleiten, das eine verantwortliche Schlichtung die-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 367

Der »moralische Gottesbeweis«

14 Vgl. Jos 24,2 f. und 15.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses Widerstreits möglich macht, dann ist zunächst aus dem bisher
Gesagten eine negative Folgerung zu ziehen: Es hätte sich, falls der
Seher und der König sich überhaupt auf einen Austausch von Argu-
menten eingelassen hätten, nicht darum handeln können, das religiö-
se Gebot mit Berufung auf ein im engeren Sinne sittliches »in die
Schranken zu weisen«. Es hätte sich aber auch nicht darum handeln
können, mit Berufung auf ein religiöses Gebot eine »Ausnahme« von
der sittlichen Pflicht in Anspruch zu nehmen. Statt dessen wäre dabei
anzusetzen gewesen, daß sowohl das sittliche als auch das religiöse
Gebot aus dem Willen des gleichen Gesetzgebers hervorgeht.

Unter dieser Voraussetzung hätte Saul den Samuel an die sitt-
liche Implikation seiner eigenen religiösen Erfahrung erinnern und
in folgender Weise argumentieren können: Was in der sittlichen Er-
fahrung als »Würde des Menschen« erfahren wird, ist, religiös ver-
standen, eine Folge davon, daß Gott, gerade nach biblischer Aussage,
den Menschen nach seinem Bilde geschaffen hat. Dem entspricht es,
daß Gott im Noah-Bund seine »Erhaltungsgnade« auch der sündigen
Menschheit zugesagt und deshalb das Vergießen menschlichen Blu-
tes untersagt hat: »Wer Menschenblut vergießt, dessen Blut soll auch
durch Menschenhand vergossen werden. Denn Gott hat den Men-
schen nach seinem Bilde geschaffen«15. Saul hätte also argumentie-
ren können: »Wer bin ich, daß ich mich an Gottes Bild vergreifen
dürfte?«.

Entsprechend hätte Samuel den Saul an die religiöse Implikation
seiner eigenen sittlichen Erfahrung erinnern können. Dann wäre fol-
gende Argumentation möglich geworden: Zur sittlichen Pflicht des
Königs gehört es, die Existenzgrundlage des eigenen Volkes zu si-
chern. Wenn nun die Existenz des eigenen Volkes auf einer gött-
lichen Erwählung beruht, der sich aus einer Welt von Dienern frem-
der Götter dieses eine Volk »herausgegriffen« hat, dann ist es
sittliche Pflicht, dieser göttlichen Wahl durch die menschliche Ent-
scheidung für den einen Gott und gegen alle anderen Götter zu ant-
worten16. Und wenn die Versuchung, »zur alten Torheit zurück-
zukehren«, die bleibende Gefährdung des »erwählten Volkes«
darstellt, dann ist die Beseitigung aller Anlässe zu solcher Ver-
suchung ebenfalls sittlich geboten. Es gehört daher zur moralischen
Fürsorgepflicht des Königs, sein Volk vor jedem Verkehr mit den Ver-

368 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

15 Gen. 9,6.
16 Vgl. Jos 24,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehrern fremder Götter zu bewahren, weil dieser Umgang für das
Volk zum »Fallstrick« werden könnte und dann Gott veranlassen
würde, sich seiner Erwählung dieses Volkes gereuen zu lassen und
das Volk zu verwerfen17. Samuel hätte also argumentieren können:
»Wer bist du, daß du deine und deines Volkes Versuchlichkeit verges-
sen und dich zu einem Organ der göttlichen Erhaltungsgnade gegen-
über den Götzendienern aufwerfen könntest? Bist du ein Gott, der
den Sündern gnädig sein kann, weil deren Sünde seine Größe nicht
mindert? Oder bist du ein Mensch unter Menschen, denen fremde
Sünde zum »Fallstrick« zu werden droht?«

Versteht man, wenigstens im Rahmen eines Gedanken-Experi-
ments, die Konflikts-Situation so, dann kann an ihr eine Regel abge-
lesen werden: Nur weil die sittliche Erfahrung selbst ein religiöses
Moment in sich enthält, ist sie geeignet, gegen ein bestimmtes Ver-
ständnis der religiösen Erfahrung kritisch ins Spiel gebracht zu wer-
den, ohne daß dadurch die Eigengesetzlichkeit der religiösen Erfah-
rung angetastet würde. Und nur weil die religiöse Erfahrung selbst
ein sittliches Moment in sich enthält, ist sie geeignet, gegen ein
bestimmtes Verständnis der sittlichen Erfahrung kritisch ins Spiel
gebracht zu werden, ohne daß dadurch die Eigengesetzlichkeit der
sittlichen Erfahrung angetastet würde. Daraus aber folgt: Die Eigen-
gesetzlichkeit der religiösen Erfahrung auf der einen, der sittlichen
Erfahrung auf der anderen Seite hat nicht zur Folge, daß es im Kon-
fliktsfalle vergeblich sei, nach Möglichkeiten der Argumentation zu
suchen. Vielmehr eröffnet die Interferenz der unterschiedlichen Er-
fahrungsweisen eine Möglichkeit, auch von der religiösen Erfahrung
her moralisch, von der moralischen Erfahrung her religiös zu argu-
mentieren.

Auf diese Weise ist die Interferenz der Erfahrungsarten der
Grund dafür, daß ein Dialog zwischen denen, die derartige Erfahrun-
gen gemacht haben, möglich ist und keiner sich den Argumenten des
anderen ganz entziehen kann. Dennoch kann gerade diese Inter-
ferenz als Störung des jeweiligen Erfahrungskontextes erscheinen.
Die Argumente, die sich auf derartige sittliche Implikationen der re-
ligiösen oder religiöse Implikationen der sittlichen Erfahrung stüt-
zen, können ja, wie das soeben beschriebene Beispiel zeigt, zu ent-
gegengesetzten Ergebnissen führen. Und der Widerspruch zwischen
diesen Ergebnissen kann den Anschein erwecken, daß die Entschei-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 369

Der »moralische Gottesbeweis«

17 Dt 7,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung zwischen ihnen willkürlich sei. Damit aber drohen nicht nur die
Argumente, sondern auch die Erfahrungen, auf die sie sich stützen,
ihre objektive Gültigkeit zu verlieren. Die Gewißheit, daß diese Ge-
fahr überwindbar sei, wird nur durch die Überzeugung gerechtfer-
tigt, daß alle Arten des Anspruchs, unter den die unterschiedlichen
Weisen der Erfahrung den Menschen stellen, Ausdrucksgestalten
der Zuwendung des einen Gottes sind. Erst unter dieser Vorausset-
zung kann die Suche nach einem Wege der Praxis beginnen, der bei-
den Arten der Argumentation gerecht wird, im vorliegenden Falle
also die Suche nach einem Verhalten, das die sittliche Würde des Be-
siegten wahrt und zugleich die religiöse Gefahr der Verführung zum
Dienst an fremden Göttern vermeidet. Wege dieser Art hat Israel im
Lauf seiner Geschichte sowohl im Umgang mit den »Fremden« im
eigenen Lande als auch im Verkehr mit der Majorität in den Ländern
seiner Zerstreuung gefunden.

c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

Überlegungen der soeben vorgetragenen Art gestatten es zugleich,
anzugeben, worin jene »Verstandesregel« besteht, die dem »mora-
lischen Gottesbeweis« zugrundeliegt, aber auch warum sie »neu ge-
dolmetscht« werden muß. Die Verstandesregel besagt, daß keine
Weise, wie wir uns unter einen verpflichtenden Anspruch gestellt er-
fahren, angemessen verstanden wird, wenn andere Weisen der Er-
fahrung von Pflicht dabei als unverbindlich beiseitegesetzt werden.
Sonderformen des Ethos, z. B. das Ethos des Gelehrten, des Künstlers,
des religiösen Menschen, aber auch das Ethos der im engeren Sinne
sittlichen Pflichterfüllung können nicht nur in einen Konflikt unter-
einander geraten, sondern bleiben auch in sich selber fragmentarisch,
wenn sie sich anderen Weisen der Aufforderung zum »Tropos«, zur
Umgestaltung unseres Anschauens, Denkens und Handelns, end-
gültig verschließen. Auch hier gibt es eine Interferenz der Erfah-
rungsweisen und Erfahrungswelten, die danach verlangt, aus einem
einheitlichen Grunde verständlich gemacht zu werden. »Neu gedol-
metscht« aber muß diese Verstandesregel deswegen werden, weil die
gesuchte gemeinschaftliche Quelle all dieser Erfahrungen nicht in
einer unter ihnen, auch nicht in der sittlichen oder religiösen Erfah-
rung, gesucht werden kann, sondern nur in der postulatorischen Ge-
wißheit, die in der nun schon mehrfach vorgeschlagenen Formulie-
rung zum Ausdruck kommt: »Die Vielfalt der Weisen, wie das

370 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkliche uns in Anspruch nimmt und zum Aufbau je unterschiedli-
cher Erfahrungswelten herausfordert, darf als eine Vielfalt von Ab-
bild- und Gegenwartsgestalten der einen Weise verstanden werden,
wie wir »in omnitudine realitatis« d. h. in allem, was ist und ge-
schieht, von einer göttlichen Wirklichkeit in Anspruch genommen
und zur Antwort herausgefordert werden«18.

Nun verlangt die soeben erwähnte Verstandesregel zweierlei
zugleich: Einerseits soll ein Kontext aufgebaut werden, innerhalb
dessen das Wirkliche in allen Weisen, wie es uns begegnet, seinen
Anspruch an das Subjekt auf objektiv gültige Weise zur Geltung
bringen kann; andererseits soll, auch angesichts strukturverschiede-
ner Erfahrungskontexte, nach dem Einheitsgrund aller dieser ver-
pflichtenden Ansprüche gesucht werden, weil nur so vermieden wer-
den kann, daß die Einheit der sittlichen Forderung in eine Fülle
»regionaler«, für je ein Kulturgebiet spezifischer Weisen des Ethos
zerfällt. Entsprechend dieser Regel sucht der »moralische Gottes-
beweis« aufzuzeigen, daß dieser Einheitsgrund nur in Gottes Gebot
gefunden werden kann. Das gilt, wie sich gezeigt hat, auch für das
Gottespostulat, das in jeder Weise, wie das Wirkliche uns in An-
spruch nimmt, die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der absolut
verpflichtenden göttlichen Anrede erkennen will. Wird die »Verstan-
desregel«, die dem moralischen Gottesbeweis zugrundeliegt, auf sol-
che Weise gedolmetscht, dann wird es – ebenso wie zuvor schon beim
»kosmologischen Gottesbeweis« – möglich, einerseits die Schwächen
des moralischen Gottesbeweises zu vermeiden, andererseits diejenige
Intention zu erfüllen, die gerade religiöse Menschen immer wieder
veranlaßt, sich um einen derartigen Beweis zu bemühen. Diese In-
tention ist, wie sich gezeigt hat, darauf gerichtet, die objektive Ver-
pflichtungskraft der Inhalte unserer sittlichen Erfahrung zu sichern
(s. o. S. 348 ff.). Diese Intention wird auch durch das Gottespostulat
erfüllt, das uns anleitet, die stets endlichen und bedingten Hand-
lungsziele, die die Vernunft in ihrem praktischen Gebrauch uns vor-
schreibt, als die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalten der ver-
pflichtenden Zuwendung Gottes zu begreifen (s. o. S. 354 ff.).

Wenn demgegenüber die klassische Metaphysik (und in ihrem
Rahmen die aristotelische Lehre von den Akten der Wahlentschei-
dung, der »Prohairesis«) die unbedingte Verpflichtungskraft der sitt-
lich geforderten Handlung auf das Verhältnis von endlichen Gütern

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 371

Der »moralische Gottesbeweis«

18 Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 685.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einem höchsten Gut zurückführen will, dann ist kritisch zu fra-
gen, ob sie auf diesem Wege ihr eigenes Beweisziel erreicht. Zweifel-
los benennt sie ein Grundproblem der Moralphilosophie. Denn aus
dem menschlichen Tun und Lassen gehen stets nur endliche Güter
hervor. Und es ist zunächst nicht einsichtig, warum deren Verwirk-
lichung absolut gefordert werden könne. Doch ist zu fragen, ob dieses
Problem wirklich gelöst wird, wenn man die menschlichen Handlun-
gen als Mittel auf einen »sittlichen Endzweck« bezieht und diesen
mit dem göttlichen Schöpfungszweck identifiziert (wie dies auch
Kant noch tut). Denn Mittel sind, je nach Zweckmäßigkeitsgründen,
untereinander austauschbar, sofern sie sich auf den gleichen Zweck
beziehen lassen. Deshalb kann bei dieser Betrachtung auch nicht der
einzelnen Handlung (z. B. der Hilfe für einen notleidenden Men-
schen oder der Treue zum einmal gegebenen Wort) ein absoluter sitt-
licher Wert zugesprochen werden, sondern nur dem dadurch inten-
dieren Zweck. Das gilt auch dann, wenn vorausgesetzt wird, Gott
selbst habe sich diesen Zweck (z. B. das Heil der Menschen und der
Welt) gesetzt. Dann aber verlieren die innerweltlichen Wirklich-
keiten, auf die wir uns handelnd beziehen, seien es Menschen oder
Dinge, jene Würde, die es verbietet, ihre Hervorbringung oder ihre
Bewahrung vor Schaden als bloßes Mittel aufzufassen und damit ge-
gen mögliche andere Mittel vergleichend aufzurechnen. Dieser Man-
gel wird vermieden, wenn wir die einzelne Handlung oder Unterlas-
sung, die wir in der sittlichen Erfahrung als verpflichtend erfahren,
nicht als Mittel zur Erreichung eines Endzwecks, sondern als die Ge-
genwarts- und Erscheinungsgestalt begreifen, in der wir dem ver-
pflichtenden Anspruch Gottes begegnen. Als Erscheinungsgestalt ist
sie endlich, als Erscheinungsgestalt des göttlichen Anspruchs ist sie
von unbedingtem sittlichen Gewicht. Gerade dieses Verständnis der
sittlichen Erfahrung aber ist der Inhalt des hier beschriebenen Got-
tespostulats. Und so zeigt sich: Eine transzendentalphilosophische
Postulatenlehre ist besser geeignet, das Argumentationsziel der klas-
sischen Moralphilosophie zu erreichen als diese selbst.

Freilich begegnen religiöse Menschen – und mit ihnen sowohl
Popularphilosophen als auch Vertreter der klassischen Metaphysik –
allen Versuchen mit einem gewissen Mißtrauen, das Sittengesetz als
Ausdruck der »Autonomie der Vernunft« zu deuten und den Willen
Gottes als die Bedingung für die Wiederherstellung dieser Vernunft-
autonomie zu begreifen, statt ihn als deren Grenze zu verstehen. Aus
diesen Vorbehalten spricht die Sorge, auf solche Weise gehe die ob-

372 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektive Verpflichtungskraft des Guten verloren, die gerade den zen-
tralen Inhalt der sittlichen Erfahrung ausmacht. Denn eine Vernunft,
die sich ihre Gesetze selber gibt, scheint nach eigenem Ermessen dar-
über entscheiden zu können, was diese Gesetze inhaltlich vorschrei-
ben. Der Gesetzgeber hat stets auch die Möglichkeit, die von ihm
erlassenen Gesetze zu verändern. Dann aber wäre der Gehorsam,
den das Individuum dem Sittengesetz entgegenbringt, nicht mehr
von der bloß formalen Konsequenz zu unterscheiden, mit der es an
der einmal getroffenen Wert-Entscheidung festhält. Als sittlich
»gut« erschiene dann jeweils nur das, was dem sittlichen »Gut-Dün-
ken« des Menschen entspricht. Die so entstehende sittliche Willkür
aber, so wird dann argumentiert, ist nur durch Berufung auf Gottes
Gebot zu überwinden, das der Autonomie des menschlichen Willens
Grenzen setzt.

Nun werden diese Bedenken gewöhnlich von den Moralphilo-
sophen nicht geteilt. Was die Sorge betrifft, ohne Begründung in
einem göttlichen Willen müßten alle sittlichen Pflichten ihre absolu-
te Verbindlichkeit verlieren, wird geantwortet: Um absolut verbind-
liche Pflichten zu entdecken, ist es nicht nötig, sie auf einen gött-
lichen Willen zurückzuführen. Das sittlich Verpflichtende hat für
die Vernunft eine eigene innere Überzeugungskraft. Und die Tatsa-
che, daß es stets sittlich »edle« Atheisten gegeben hat, liefert dafür
den empirischen Beweis. Der Hinweis auf Gegenbeispiele jedoch, die
zeigen, daß viele Menschen das Gute nicht für absolut verpflichtend
halten, wenn sie es nicht mehr auf einen göttlichen Willen zurück-
führen, von dem sie sich Lohn für die Einhaltung seiner Gebote er-
hoffen und Strafe für deren Übertretung befürchten, läßt, im Urteil
der Moralphilosophen, nur die mangelnde sittliche Gesinnung dieser
Menschen erkennen; diese können keine Freude am Guten um seiner
selbst willen aufbringen, sondern vermögen es nur als Mittel zum
Zweck (und sei es zum Zweck der ewigen Seligkeit) hochzuschätzen.
Dafür mögen mannigfache psychologische und biographische Ursa-
chen namhaft gemacht werden; aber eine logische Unmöglichkeit, die
absolute Verbindlichkeit des sittlich Geforderten einzusehen, ohne
dabei auf einen göttlichen Willen zurückzugreifen, ergibt sich daraus
nicht.

Die Sorge aber, daß »Autonomie« der Vernunft »Beliebigkeit«
zur Folge habe, beruht auf einem Mißverständnis. Die Tatsache, daß
die Vernunft sich selber Gesetze gibt, beweist nicht, daß sie diese Ge-
setze auch ändern könnte. Auch die Gesetze der Logik und der Ma-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 373

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thematik werden nicht dadurch erkannt, daß die Vernunft sich einem
fremden Gesetzgeber unterwirft, sondern dadurch, daß die Vernunft
sie als die Bedingungen entdeckt, ohne die ihr der Aufbau einer ge-
ordneten Erfahrungswelt nicht gelingen könnte. Darin beruht die ob-
jektive Geltung dieser Gesetze, die die Vernunft nicht ändern kann,
ohne ihre Selbstgesetzgebung beim Aufbau dieser Gegenstandswelt
zu verlieren. Dieser Unterscheidung zwischen der objektiven Gültig-
keit der Gesetze, die die Vernunft sich selber gibt, von aller Beliebig-
keit der menschlichen Entscheidung entspricht es, daß Kant nicht von
der »Autonomie des Menschen« spricht, sondern von der »Auto-
nomie der Vernunft«, deren Urteil niemals beliebig ist, sodaß der
Mensch als konkretes Individuum diesem »unparteiischen Urteil der
Vernunft« stets absoluten Gehorsam schuldet.

Und was von den Gesetzen der Logik und der Mathematik gilt,
das gilt auch vom Sittengesetz. Es wird nicht dadurch entdeckt, daß
der Mensch Kenntnis davon enthält, was ein fremder Wille von ihm
verlangt, sondern dadurch, daß die Vernunft dieses Gesetz als die Be-
dingung entdeckt, ohne die ihr der Aufbau eines geordneten Kontex-
tes der sittlichen Erfahrung nicht gelingen könnte. Darauf beruht die
objektive Geltung des Sittengesetzes, das die Vernunft ebensowenig
wie die Gesetze der Logik ändern kann, ohne ihre Selbstgesetz-
gebung beim Aufbau der Welt verpflichtender Handlungsziele zu
verlieren.

Die Notwendigkeit, »unsere Pflichten als göttliche Gebote« zu
begreifen, ergibt sich nicht, wie der häufig erhobene Einwand es un-
terstellt, daraus, daß »Autonomie« irgendeine Form von »Beliebig-
keit« zur Folge hätte. Sie ergibt sich vielmehr erst aus Überlegungen
der Transzendentalphilosophie, vor allem in ihrer hier vorgeschlage-
nen weiterentwickelten Gestalt. Jede Erfahrung wird nur dadurch
möglich, daß wir Inhalte unseres Erlebens einem geordneten Kon-
text einfügen und ihnen darin ihre unverwechselbare Stelle zuwei-
sen. Der Aufbau dieses Kontextes aber ist eine Leistung, die wir nach
der Eigengesetzlichkeit unseres Anschauens und Denkens in freier
Selbstbestimmung zustandebringen. Insofern ist »Autonomie«, weit
entfernt, Quelle der Beliebigkeit zu sein, der Möglichkeitsgrund
aller objektiven Geltung. Aber diese Selbstgesetzgebung wird auf
unterschiedliche Weise ausgeübt und kommt im Aufbau strukturver-
schiedener Erfahrungswelten zur Wirkung. Weil aber diese struktur-
verschiedenen Erfahrungswelten sich auf mannigfache Weise gegen-
seitig durchdringen, droht jede von ihnen an dieser Interferenz mit

374 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Erfahrungswelten zu zerbrechen. Dann aber verliert die
Vernunft ihre gesetzgebende Kraft; und folglich verliert auch jeder
Inhalt der Erfahrungen, die innerhalb je einer Erfahrungswelt ge-
macht werden, seine objektive Geltung. Und die Postulate sind nicht
dazu bestimmt, die Selbstgesetzgebung der Vernunft zu begrenzen,
sondern sie, im Durchgang durch ihre drohende Selbst-Auflösung,
wiederherzustellen. Für die sittliche Erfahrung bedeutet dies: Die
Notwendigkeit, aber auch das Recht, unsere Pflichten als göttliche
Gebote zu begreifen, ergibt sich nicht daraus, daß es nötig wäre, un-
sere Pflichten aus anderer Quelle als aus der Selbstgesetzgebung der
Vernunft herzuleiten, sondern daraus, daß die Selbstgesetzgebung
der Vernunft sich selber aufhebt, wenn sie sich nicht als die Gegen-
warts- und Erscheinungsgestalt einer göttlichen Gesetzgebung be-
greift.

Freilich ist dem hinzuzufügen: Die hier beschriebene Kritik an
der transzendentalphilosophischen Lehre von der Selbstbestimmung
der Vernunft entspringt nicht nur einem Mißverständnis der kanti-
schen Lehre durch ihre Kritiker, sondern spiegelt ein gleiches Miß-
verständnis, das unter den Anhängern Kants weit verbreitet ist.
Nicht wenige Leser Kants haben dessen Lehre von der Autonomie
der Vernunft als Rechtfertigung für eine Selbstgesetzgebung des In-
dividuums mißverstanden und diese, in einem positivistischen Ver-
ständnis von »Gesetzgebung«, als Legitimationsgrund dafür gedeu-
tet, jeweils das als »sittlich gut« gelten zu lassen, was das Individuum
als »sittlich gut« definieren will. Dann freilich trifft die Kritik zu: Das
so (miß)-verstandene Urteil über das Gute und Böse ist von einem
Ausdruck völliger Beliebigkeit nicht mehr zu unterscheiden. Ange-
sichts dieser drohenden sittlichen Beliebigkeit wird im Umkehr-
schluß argumentiert: Was wir im Gewissen als sittlich verpflichtend
erfahren, ist von aller Beliebigkeit frei und weist diese in ihre Gren-
zen. Führt also ein »autonomes« Verständnis der Moral in eine sol-
che Beliebigkeit hinein, dann ist es der Eigenart der sittlichen Erfah-
rung unangemessen. Ein angemessenes Verständnis der sittlichen
Erfahrung macht es statt dessen notwendig, die Stimme des Gewis-
sens als Stimme Gottes zu begreifen und diesen als »sittlichen Ge-
setzgeber« anzuerkennen. Und die sittliche Erfahrung ist dazu be-
stimmt, in den Dingen, Menschen und Situationen, denen wir
begegnen, die konkreten Gestalten seines an uns gerichteten Willens
zu entziffern.

Sofern es um die Zurückweisung eines solchen Mißverständnis-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 375

Der »moralische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses der Lehre von der Vernunftautonomie geht, sind die Vertreter der
philosophischen Postulatenlehre mit den Kritikern durchaus einig.
Aber erst in einer transzendentalphilosophischen Überlegung tritt
der wahre Grund jenes sonst unbestimmten Mißbehagens hervor,
das religiöse Menschen dem Gedanken der »Autonomie« entgegen-
zubringen pflegen. Autonomie, die sich als Autarkie versteht, Selbst-
gesetzgebung, die sich selber genug zu sein meint, gerät in einen in-
neren Widerspruch, aus dem sie sich nicht zu befreien vermag, wenn
sie sich nicht auf einen göttlichen Willen bezieht. Darin liegt die Be-
rechtigung jener Forderung, aus der immer wieder die Bemühung
um einen »moralischen Gottesbeweis« hervorgegangen ist. Aber die-
se Bemühung verfehlt ihr eigenes Argumentationsziel, wenn sie den
göttlichen Willen in einem Gebot sucht, das der Vernunft durch eine
fremde Instanz auferlegt wird. Sie erreicht ihr eigenes Argumentati-
onsziel erst dadurch, daß sie die geforderte Beziehung auf den gött-
lichen Willen transzendental, als Ermöglichungsgrund der wieder-
hergestellten sittlichen Selbstgesetzgebung begreift.

Das bedeutet für die Re-Interpretation des »moralischen Got-
tesbeweises«: Der Transzendentalphilosoph erkennt in der »Verstan-
desregel«, die ihm zugrundelag, seine eigene Intention wieder. Dar-
um bleibt auch die Bemühung, die auf diesen Gottesbeweis
verwendet worden ist, für ihn ein Maßstab seiner Selbstbeurteilung,
selbst wenn er zu der Überzeugung kommt, daß dieser Beweis so,
wie er traditionell geführt wird, sein Argumentationsziel nicht er-
reicht. Auch in diesem Falle erinnert ihn die jahrhundertelange Be-
mühung um diesen Beweis an seine Aufgabe, vom Gottespostulat
her zu den vielfältigen Formen der Erfahrung von verbindlichen
Pflichten zurückzukehren. Denn auch hier gilt: Wer einen Autor
kennt, bleibt von der weiteren Lektüre seiner Werke nicht dispen-
siert, sondern darauf verwiesen, seine Anrede an den Leser aus im-
mer neuen Seiten seines Buches herauszuhören. Das gilt auch und
sogar in ausgezeichnetem Maße für den »Autor des Buches der
Welt«. Ein postulatorisches Sprechen von Gott darf deshalb nicht
hinter die Aufmerksamkeit zurückfallen, mit der die Vertreter des
»moralischen Gottesbeweises« sich der Aufgabe gestellt haben, in
der Vielfalt der sittlichen Pflichten die eine verpflichtende Anrede
des göttlichen Gesetzgebers zu vernehmen.

Und so führt der Vergleich zwischen den Bemühungen der klas-
sischen Metaphysik um einen moralischen Gottesbeweis und dem
hier beschriebenen Gottespostulat zu einem Ergebnis, zu dem auch

376 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Erörterung des kosmologischen Gottesbeweises geführt hat:
Auch dem moralischen Gottesbeweis liegt eine »Verstandesregel«
zugrunde, die neu gedolmetscht werden muß, wenn ein »Gedanke,
der sich so lange Zeit erhalten hat«, auf verwandelte, seiner eigenen
Intention besser entsprechende Weise wiedergewonnen werden
soll19.

3. Der »teleologische Gottesbeweis« als Anleitung, beim
»Lesen im Buche der Welt« den Grund des Zutrauens zur
Wirklichkeit zu entdecken

a) Die Intention des »teleologischen Gottesbeweises«

Alle sittliche Praxis setzt voraus, daß der Handelnde, der in der sitt-
lichen Erfahrung zur vorbehaltlosen Selbsthingabe aufgefordert
wird, sich der Wirklichkeit, an die er sich auf solche Weise hingeben
soll, anvertrauen kann. Darum pflegt der »moralische« Gottesbeweis
sich mit dem »teleologischen« zu verbinden. Dieser geht von Erfah-
rungen einer zweckmäßigen Anordnung einzelner Phänomene in-
nerhalb der Erfahrungswelt aus und versucht, darin eine »Weisheit«
am Werke zu finden, die die Dinge und Ereignisse geordnet hat. Von
dort aus wird auf einen Gott geschlossen, der in seiner Weisheit und
Güte das Ganze seiner Schöpfung bestimmt und dem Menschen
einen Auftrag in seinem allumfassenden Heilsplan zugewiesen hat.
Ein besonders deutlicher Ausdruck dieses Vertrauens ist das Be-
kenntnis des Psalmisten: »Herr, wie sind deiner Werke so große und
viele! Du hast sie alle in Weisheit gemacht. Die Erde ist voll von dei-
nen Geschöpfen«20. Das Zutrauen des Menschen in die Wirklichkeit,
von der er sich sittlich in Anspruch nehmen läßt, ist begründet in
dem »Ja« Gottes zu seiner Schöpfung als dem Werk seiner Weisheit:
»Der Herr hat Gefallen an seinen Werken«21.

Das Argumentationsziel des »teleologischen Gottesbeweises«
läßt sich auf die Formel bringen: Die Welt, die uns in der Erfahrung
gegeben ist, ist so beschaffen, daß sie nur als Werk der göttlichen

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 377

Der »teleologische Gottesbeweis«

19 Vgl. Kant KdrV B 113.
20 Ps 104,24.
21 Ps 104,31.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weisheit angemessen verstanden werden kann. Der Argumentati-
onsweg, der zur Erreichung dieses Zieles führen soll, beginnt mit
der Feststellung, daß innerhalb dieser Welt mannigfache Phänomene
eines zielgerichteten Wirkens beobachtet werden können und daß ein
solches Wirken nur durch einen »Bauplan« möglich wird, der die Ge-
stalt solcher wirkenden Wesen bestimmt. Das gilt vor allem von
Pflanzen und Tieren, aber auch von unbelebten Substanzen, die we-
der auf eine Begabung der Wirkenden mit Intelligenz noch auf ein
planmäßiges Eingreifen des Menschen zurückgeführt werden kön-
nen, sondern sich aus der »Natur« dieser Substanzen ergeben. Von
dort aus wird geschlossen, daß diese »Zweckmäßigkeit« der Natur-
Ausstattung nur aus dem Wirken einer überweltlichen Intelligenz
zu erklären ist, die das Ganze dieser Welt hervorgebracht hat22.

Aus dieser Art der Argumentation ergibt sich freilich ein Pro-
blem, das seit Leibniz als »Theodizée-Frage« erörtert wird, aber dem
Inhalt nach schon Thomas v. Aquin bekannt war: Wenn nämlich die
Zweckmäßigkeit, die an vielen einzelnen Phänomenen beobachtet
werden kann, auf einen intelligenten Urheber des Ganzen zurückge-
führt wird, dann sind auch diejenigen Phänomene auf diesen Urheber
zurückzuführen, die wir als dysteleologisch erfahren, vor allem die
physischen Übel, die im Lauf der Welt unvermeidlich sind, aber auch
das moralisch Böse, das dieser Urheber, wenn er es schon nicht ge-
wollt hat, so doch nicht verhindert, obgleich er die Macht dazu hätte.
Auf solche Weise wird die Erfahrung von der Existenz des Übels und
des Bösen zum wichtigsten Einwand gegen die Annahme eines gött-
lichen Schöpfers. Auch Thomas macht sich selbst deswegen diesen
Einwand: »Es scheint, daß es keinen Gott gibt. Denn in der Welt neh-
men wir die [physischen und moralischen] »Mala« wahr. Also gibt es
keinen Gott«23. Die Auflösng dieses Einwandes aber wird darin ge-
sucht, daß alles, was im Einzelnen an Übel bzw. an Bösem beobachtet
werden kann, für Gott als Mittel dient, um im Ganzen ein Ziel zu
erreichen, das »besser« ist als alles, was erreicht werden könnte,
wenn es diese »Mala« nicht gäbe24.

Wie schon mit Bezug auf das kosmologische und das moralische
Argument, so soll auch mit Bezug auf das teleologische die Frage zu-

378 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

22 Vgl. den »fünften« der »fünf Wege der Gotteserkenntnis« nach Thomas v. Aquin,
S.th. I, q2, a3.
23 A.a. O. unter dem Stichwort »Videtur quod non«.
24 A.a. O. ad primum.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nächst zurückgestellt werden, ob dieses Argument beweiskräftig sei,
um zunächst die Intention freizulegen, in der es versucht wird. Diese
Intention ist darauf gerichtet, in der Welt, die wir erfahren, nicht nur
die Allmacht einer Erst-Ursache, sondern auch die Weisheit und Gü-
te eines Gottes am Werk zu sehen; das aber ist nötig, wenn die Erfah-
rung vom physischen Übel und vom moralisch Bösen nicht zu einer
Verachtung der »bösen Welt« führen soll, die alle Versuche mora-
lischen Handelns als vergeblich erscheinen ließe. Sittliches Handeln
bleibt vor solcher Vergeblichkeit nur dann bewahrt, wenn es von dem
Vertrauen getragen ist, daß die offenkundige Übermacht der Übel
und des Bösen, im Heilsplan eines weisen Gottes, zur Erreichung
eines guten Zieles beitragen kann, das »besser« ist als alles, was in
einer Welt ohne derartige »Mala« möglich wäre. (Das ausgezeichnete
Beispiel dafür ist die Bekehrung des Sünders, über die »im Himmel
mehr Freude ist als über neunundneunzig Gerechte«.)

Wird das Argumentationsziel des teleologischen Gottesbeweises
(und der mit ihm verbundenen Beantwortung der »Theodizée-Fra-
ge«) so verstanden, dann ergibt sich wiederum, wie schon beim kos-
mologischen und beim moralischen Gottesbeweis, die zweifache Fra-
ge: Kann dieses Beweisziel auch auf einem anderen Wege, durch eine
Lehre von den Vernunftpostulaten, erreicht werden? Und falls dies
möglich ist: Behält dann der »teleologische« Gottesbeweis noch eine
– vermutlich veränderte – Bedeutung?

b) Die teleologische Intention des Gottespostulats:
die Benennung derjenigen Bedingung, die »unsere Schritte zum
Weg verknüpft«

Schon bei der Kritik an der Weise, wie der »moralische Gottes-
beweis« gewöhnlich geführt wird, ist deutlich geworden: Die absolu-
te Verpflichtung zur guten Tat, die wir in der sittlichen Erfahrung
entdecken, kann durch das Begriffspaar von »Mittel« und »End-
zweck« nicht angemessen beschrieben werden. Denn der »Wert« der
sittlichen Handlung und des durch sie erreichten Ergebnisses er-
schöpft sich nicht in seiner »Brauchbarkeit« im Dienste eines Zieles,
zu dem diese Handlung das geeignete »Mittel« wäre. Sofern ein »te-
leologisches« Denken durch das Begriffspaar von »Zweck« und »Mit-
teln« bestimmt wird, widerspricht es der Intention des Gottespostu-
lats, das darauf gerichtet ist, jeden einzelnen Inhalt der Erfahrung als
die Gegenwartsgestalt zu begreifen, in der der Mensch der Wirklich-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 379

Der »teleologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit Gottes begegnet und von ihr in Anspruch genommen wird. Die
Frage, ob das Gottespostulat dennoch eine »teleologische« Intention
einschließe, ist deshalb zugleich die Frage, ob es eine »Teleologie«
gebe, die durch andere Kategorien als durch die des Zwecks und der
Mittel beschrieben werden kann, und ob das Gottespostulat uns zu
einem »Lesen im Buche der Welt« anleite, das geeignet ist, im »Text«
unserer Welt-Erfahrung diese anders geartete Teleologie freizulegen.
Zur Kennzeichnung einer solchen Möglichkeit wurde in der Über-
schrift dieses Abschnitts eine Formulierung gewählt, die auf das
Psalmwort anspielt: »Gerechtigkeit zieht vor ihm her und verknüpft
seine Schritte zum Weg«25.

Zu Beginn der hier vorgelegten Untersuchung, bei der Kenn-
zeichnung der »weiterentwickelten transzendentalen Methode«,
wurden »Grundsätze des reinen Verstandes« formuliert, die den Auf-
bau von Kontexten der Erfahrung möglich machen. Einer dieser
Grundsätze – das gegenüber Kant neu formulierte »Postulat des em-
pirischen Denkens überhaupt« – lautete. »Keine Erfahrung ist von
solcher Art, daß sie künftige Erfahrungen überflüssig macht oder
durch künftige Erfahrungen überflüssig gemacht werden könnte.
Vielmehr können wir mit Bezug auf jede Erfahrung dessen gewiß
sein, daß sie uns spezifische Möglichkeiten aufschließt, neue Erfah-
rungen zu machen oder alte neu zu verstehen. Auf dieser Gewißheit
beruht unsere Fähigkeit, im Weiterschreiten von einer Erfahrung zur
anderen jene Kontinuität eines Weges zu wahren, die nötig ist, wenn
wir dem »je größeren Anspruch des Wirklichen« auf der Spur bleiben
wollen«26 (vgl. Band I, 134 f.). Das Gottespostulat aber benennt den
Grund, der diese Gewißheit von der Kontinuität eines Weges recht-
fertigt, ohne die einzelnen Schritte auf diesem Weg zu bloßen »Mit-
teln« herabzusetzen. Jede gegenwärtige Erfahrung darf, diesem Po-
stulat gemäß, als die Gestalt verstanden werden, in der die
Wirklichkeit Gottes sich uns zuwendet und uns unter ihren An-
spruch stellt. Aber das Zutrauen in die Identität Gottes und in seine
bleibende Treue führt nicht dazu, daß wir uns dem Wechsel seiner
Gegenwartsgestalten verschließen, sondern verleiht jeder dieser Ge-
stalten ihre unverwechselbare Kostbarkeit und macht uns dessen ge-
wiß, daß wir bei jedem neuen Schritt auf dem Wege, in jeder neuen
Phase des Dialogs mit der Wirklichkeit, nicht »fremden Göttern« be-

380 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

25 Ps 85,14 in wörtlicher Übersetzung.
26 Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 347 und 353.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegnen werden, sondern den einen und gleichen Gott wiedererken-
nen und beim Namen rufen können. So legt das Gottespostulat den
soeben in Erinnerung gerufenen »Grundsatz des Verstandes« aus,
dieser Grundsatz aber macht das Postulat von der Einheit und Treue
Gottes zum Rechtsgrund für jenes »Zutrauen in die Erfahrung«
(Franz Rosenzweig), das uns vor der Sorge bewahrt, in der Unvorher-
sehbarkeit der Erfahrungen die eigene Identität zu verlieren. Inso-
fern macht das Gottespostulat sich die Intention zueigen, von der
auch die Bemühung um einen teleologischen Gottesbeweis geleitet
wird: die Intention, in allem, was ist und geschieht, eine heilschaffen-
de Zuwendung Gottes zu erkennen, der wir uns in der Mannigfaltig-
keit unserer Erfahrungen anvertrauen können, um ein ungeteiltes
und zugleich verantwortetes »Ja zur Welt« zu sprechen.

Ähnlich wie schon beim »kosmologischen« und »moralischen«
Gottesbeweis gestatten es derartige Überlegungen, jene »Verstandes-
regel« freizulegen, die dem »teleologischen Gottesbeweis« zugrun-
deliegt, freilich auch deutlich zu machen, warum sie »neu gedol-
metscht« werden muß. Die »Verstandesregel« besagt, daß alles
sinnvolle Handeln in einem universalen Sinnzusammenhang seine
Stelle finden muß, der nicht vom Menschen aufgebaut werden kann,
und daß alle Erfahrungen des Sinnhaften, die wir in Teilbereichen
unserer Erfahrungswelt machen, als Hinweise auf diesen universalen
Sinnzusammenhang gedeutet werden dürfen, dem wir uns auch dort
anvertrauen können, wo wir ihn, aufgrund der Unvorhersehbarkeit
unserer Erfahrungen, nicht auf den Begriff bringen können. Wir
brauchen jenen Heilswillen Gottes, der in allem, was ist und ge-
schieht, am Werke ist, nicht im Einzelnen zu kennen; aber wir müs-
sen alle einzelnen Erfahrungen von Sinnhaftigkeit in der Welt so
deuten dürfen, daß in ihnen ein solcher universaler Heilswille zum
Ausdruck kommt, wenn unsere theoretische und praktische Zustim-
mung zu den Erfahrungen partikulären Sinns nicht ständig unter
»Widerrufs-Vorbehalt« stehen soll.

»Neu gedolmetscht« muß diese Verstandesregel deswegen wer-
den, weil der gesuchte Grund eines solchen universalen Sinnzusam-
menhangs nicht in einem möglichen »Endzweck« gefunden werden
kann, der alles Einzelne (die einzelnen Handlungen, aber auch die
Dinge und Menschen, zu denen wir uns handelnd verhalten) zu Mit-
teln herabsetzen würde, sondern in einer identischen Wirklichkeit,
die in freier Treue jeden neuen Inhalt der Erfahrung zu ihrer neuen
Erscheinungs- und Gegenwartsgestalt macht. Darin erweist sich jene

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 381

Der »teleologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


göttliche »Gerechtigkeit«, die den Menschen in jeder neuen Lebens-
Situation zum »Recht-Tun« befähigt und so nicht nur die göttlichen,
sondern auch die menschlichen Schritte »zum Wege verknüpft«. Das
»Lesen im Buche der Welt« ist, so verstanden, die Bemühung, auf
jeder neuen »Seite« des Buches den einen »Autor« wiederzuerken-
nen und sich von ihm zur Fortsetzung jenes »Dialogs mit dem Text«
ermutigen zu lassen, der »Erfahrung« heißt.

c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

Wiederum, wie schon bei der Behandlung des »kosmologischen« und
des »moralischen« Gottesbeweises, wird aus dem Gesagten deutlich,
auf welche Weise die »Verstandesregel« neu gedolmetscht werden
kann und muß, die dem »teleologischen Gottesbeweis« zugrunde-
liegt. Sie verlangt, alle Erfahrungen von Sinnhaftem in der Welt so
miteinander zu verknüpfen, daß sie als Hinweise auf die Sinnhaftig-
keit der Welt verstanden werden können. Denn nur aufgrund dieser
Verknüpfung kann auch die einzelne Weise, wie wir im Anschauen
und Denken, vor allem aber im Handeln, den Anspruch des Wirk-
lichen beantworten, als ein Akt verantworteten Vertrauens vollzogen
werden, der uns in unserer Theorie und Praxis eine ungeteilte Hin-
gabe an das Wahre, Schöne und Gute möglich macht, ohne daß wir
fürchten müßten, in der Vielfalt der Erfahrungsweisen und Hand-
lungsziele uns selbst zu verlieren. Das Gottespostulat aber leitet uns
dazu an, den universalen Sinnzusammenhang nicht darin zu suchen,
daß wir durch unsere jeweilige Antwort auf den Anspruch des Wirk-
lichen zur Erreichung eines »Endzwecks« beitragen, sondern darin,
daß wir in unserem Anschauen, Denken und Handeln eine heilschaf-
fende göttliche Zuwendung wirksam bezeugen, die alle Weisen, wie
das Wirkliche uns in Anspruch nimmt, zu einem universalen Sinn-
zusammenhang zusammenfügt.

Damit aber verändert sich auch der Begriff des »umfassenden
Sinnzusammenhangs«, in den, gemäß der erwähnten »Verstandes-
regel«, die partikulären Erscheinungen des Sinnhaften in der Welt
eingeordnet werden müssen. Das Wort »Sinn« nämlich, und damit
auch das Wort »Sinn-Zusammenhang«, wird in der deutschen Spra-
che in dreifacher Weise verwendet: in der Bedeutung von »Zweck-
mäßigkeit« (so sprechen wir von einer »sinnvoll konstruierten
Maschine«), in der Bedeutung von »Verständlichkeit eines Bedeu-
tungsgehalts« (so sprechen wir von »sinnvollen Sätzen« im Gegen-

382 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


satz zu einer »sinnlosen Abfolge von Tönen«), schließlich in der Be-
deutung von »Zustimmungswürdigkeit« (so suchen wir nach einem
»Sinn des Lebens«, der uns das »Ja-Sagen« zur eigenen Existenz
möglich macht). Wird der »Sinn« eines gegebenen Phänomens oder
einer aufgegebenen Handlung in der Eignung zur Erreichung eines
Zwecks gesucht, dann setzt er den lückenlosen Zusammenhang aller
Mittel und Teilzwecke mit dem Endzweck voraus. Fällt nur ein ein-
ziges Glied im so verstandenen »Sinnzusammenhang« aus, dann
kann auch die einzelne gegebene Erscheinung oder aufgegebene
Handlung nichts mehr zur Erreichung des Endzweckes beitragen
und verliert dann ihren Sinn. (Auch der kleinste Defekt einer Ma-
schine macht, wenn er nicht behoben werden kann, alle ihre Teil-
funktionen »sinnlos«.)

Anders verhält es sich mit dem »Sinn« als »verstehbarem Be-
deutungsgehalt«. Auch ein Text-Fragment (z. B. ein Fragment eines
Vorsokratikers) hat seine verstehbare Bedeutung, auch wenn der Ge-
samtkontext, dem es entstammt, für uns unwiederbringlich verloren
ist. Auch in solchen Fällen gibt es Sinn-Zusammenhänge, innerhalb
derer solche Fragmente sich gegenseitig beleuchten und auslegen,
auch wenn wir den »Sinn des Ganzen« nicht kennen. Solche Sinn-
Zusammenhänge zu erkennen und damit das hermeneutische Wech-
selverhältnis der Elemente zu erfassen, gelingt uns leichter, wenn wir
Anlaß haben, solche Fragmente dem gleichen Autor zuzuschreiben
(z. B. dem Vorsokratiker Heraklit). Auch wenn wir das Ganze seines
verlorenen Werkes nicht kennen, erkennen wir doch seine »Hand-
schrift« (in diesem Falle die Eigenart seiner Fragestellung und Argu-
mentation) in jeder einzelnen seiner erhaltenen Äußerungen wieder.
Und dies ist die Aufgabe, die die genannte »Verstandesregel« uns
stellt.

Ähnlich verhält es sich, wenn wir unter »Sinn« den »Grund
einer Zustimmungsfähigkeit« verstehen. Ein Kunstwerk, in einem
Ruinenfeld entdeckt, erweckt unsere Bewunderung als Zeugnis einer
untergegangenen Kultur, von deren Gesamtheit wir keine Kenntnis
haben. Eine gute Tat, vollzogen in einer von Unrecht und Gewalt
bestimmten Umgebung (z. B. ein Ausdruck der ohne Rücksicht auf
Gefahr vollzogenen Zuwendung eines »Zivilisten« zu einem Häft-
ling in einem »Vernichtungslager« eines totalitären Staates) moti-
viert uns zu einem Akt der Verehrung auch und gerade dann, wenn
diese gute Tat »am Lauf der Dinge nichts ändern konnte«. Solche
Werke der Kunst und Taten der Sittlichkeit haben »Sinn«, auch in

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 383

Der »teleologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer »Wüste der Sinnlosigkeit«. Die Sinnlosigkeit, ja Sinnwidrigkeit
des Ganzen hebt den Sinn des Einzelnen nicht auf. Und auch solche
Werke und Taten stehen in einem Sinn-Zusammenhang, innerhalb
dessen sie sich gegenseitig auslegen. So kann ich etwa sagen: Seit ich
dieses Kunstwerk gesehen oder von dieser guten Tat gehört habe, se-
he ich alle anderen Werke und Taten in einem neuen Licht. Denn ich
entziffere in ihnen das Zeugnis für ein Unbedingtes, dessen An-
spruch der Künstler bzw. der sittlich handelnde Mensch beantwortet
hat, und werde dadurch fähig, auch andere Werke und Taten als Ant-
worten auf diesen Anspruch auszulegen27. Auch in solchen Fällen
stellt uns die erwähnte »Verstandesregel« die Aufgabe, die mannig-
fachen Erfahrungen von Sinnhaftem in einen hermeneutischen
Wechselzusammenhang zu bringen.

Das Gottespostulat aber benennt den gemeinsamen Grund, auf
den wir alle Einzelphänomene von Sinnhaftigkeit beziehen und der
uns so die Gewißheit verleiht, daß es immer möglich sein wird, diese
einzelnen Erfahrungen in einen hermeneutischen Wechselzusam-
menhang zu bringen: den gemeinsamen Autor des für uns stets nur
in Fragmenten lesbaren »Buches der Welt«. Sein an den »Leser« ge-
richtetes Wort ist die gemeinsame Herkunft der unterschiedlichen
Ansprüche, die durch die Werke und Taten der Menschen beantwor-
tet und dadurch erst für andere vernehmbar gemacht worden sind.
Und indem das Gottespostulat uns zu einem solchen »Lesen im Bu-
che der Welt« anleitet, erfüllt es zugleich die Intention des »teleolo-
gischen Gottesbeweises«, in allem, was ist und geschieht, die Spuren
der göttlichen Weisheit zu entziffern.

Wird die »Verstandesregel«, die dem teleologischen Gottes-
beweis zugrundelag, so gedolmetscht, dann wird es einerseits mög-
lich, in aller Gelassenheit dessen Schwächen festzustellen und zu ver-
meiden, anderseits diejenige Intention zu erfüllen, die vor allem
religiöse Menschen immer wieder veranlaßt hat, einen solchen Be-
weis zu versuchen. Die Schwierigkeit des teleologischen Arguments
liegt, wie schon Thomas bemerkt hat, darin, daß mit ihm das Theo-
dizée-Problem verbunden ist; seine Schwäche liegt darin, daß dieses
Problem auf dem bisher versuchten Wege nicht zu lösen ist. Gerade

384 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

27 Vgl. R. Schaeffler, Sinn, in: Handbuch der philosophischen Grundbegriffe III, 1325–
1341, sowie ders.: Verantwortete Vorläufigkeit – der Mut zur Partikularität und die Kri-
tik der Frage nach dem Sinn des Ganzen, in: E. J. M. Kroker und B. Dechamps [Hrsg.]
Wertewandel und Lebenssinn, Frankfurt a.M. 1990, 118–140.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dann nämlich, wenn der versuchte Nachweis gelänge, daß alles Übel
in der Welt (unter Einschluß des moralisch Bösen) im Rahmen eines
göttlichen Heilsplanes dazu diene, ein »größeres Gut« zu realisieren,
das in einer Welt ohne das Leiden Unschuldiger und ohne die Macht
der Bösgesinnten nicht möglich wäre, würde der Gedanke, daß ein
guter und zugleich allmächtiger Gott sich solcher »Mittel« bediene,
erst im vollen Sinne zum religiösen Skandal. Wer die Bösen in der
Welt, und sei es nur »für eine kleine Weile«, nicht an der Ausübung
ihrer Macht hindern und dafür das Leiden Unschuldiger »in Kauf
nehmen« wollte, um dadurch einen »höheren Zweck« zu erreichen,
würde diese Unschuldigen zu Mitteln machen, deren »Opferung«
auch um eines noch so »großen« Gutes willen einen Verstoß gegen
ihre Würde darstellte. Wie skandalös eine auf diesem Wege versuch-
te Theodizée gerade dann ausfallen müßte, wenn sie gelänge, wird
exemplarisch an Hegels Geschichtsphilosophie deutlich, die sich aus-
drücklich als Theodizée versteht und die Opferung ganzer Generatio-
nen und Völker »auf der Schlachtbank der Geschichte« dadurch
rechtfertigt, daß nur auf diesem Wege ein göttlicher Heilsplan erfüllt
werden konnte.

Es hilft auch nicht weiter, wenn man, wie dies in jüngerer Zeit
vor allem Theologen versuchen, die Bemühung darauf zu konzen-
triert, »die Theodizée-Frage offenzuhalten«, weil jede Art der Beant-
wortung dieser Frage den Protest gegen das Leiden Unschuldiger als
gegenstandslos erscheinen ließe. Würde nämlich, so argumentieren
diese Autoren, die Theodizée-Frage positiv beantwortet, d. h. würde
der Nachweis gelingen, daß das göttliche Heilsziel die »vorüberge-
hende« Übermacht der Bösen und des Bösen in der Welt rechtfertigt,
dann müßte, so meinen die Vertreter einer solchen »Rechtfertigung
Gottes«, jeder vernünftige Betrachter (und sogar der Betroffene
selbst) den »gezahlten Preis« für gerechtfertigt halten. Diese Folge-
rung aber widerspricht der sittlichen Erfahrung von der Würde des
Einzelnen. Würde die Theodizée-Frage aber negativ beantwortet,
würde also der Nachweis gelingen, daß das Leiden Unschuldiger auch
durch einen noch so guten Endzweck nicht gerechtfertigt werden
kann, dann müßte, wie schon Thomas in seinem Selbst-Einwand be-
merkt hat, daraus geschlossen werden, daß es keinen guten und zu-
gleich allmächtigen Gott gebe. Dann aber entfiele, so wird nun argu-
mentiert, auch der Adressat des Protests gegen den Zustand dieser
Welt und mit ihm der Rechtsgrund dafür, eine andere Welt zu »for-
dern«. Jeder vernünftige Betrachter (und sogar der Betroffene selbst)

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 385

Der »teleologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müßte dann, so argumentieren die Kritiker aller Theodizée-Ver-
suche, zu dem Urteil kommen, daß ein Begriff des Guten, dem in
der Welt, wie sie ist, keine Realität entspricht oder auch nur entspre-
chen kann, von einer wohlgemeinten Fiktion nicht mehr zu unter-
scheiden ist. Dann aber bestünde das einzig realitätsgemäße Ethos
darin, der Welt, wie sie ist, entgegen allen eigenen und fremden In-
teressen, zuzustimmen. Der Erfolglosigkeit der Bemühungen um
eine Theodizée entspricht dann, wie Camus dies in der Spätphase sei-
nes Denkens vorgeschlagen hat, die Notwendigkeit einer »Onto-
dizée«, einer Rechtfertigung des Wirklichen, und eines Verzichts
auf den Widerstand gegen dessen unüberwindliches Eigengesetz.
Diese Folgerung aber widerspricht der sittlichen Erfahrung von der
Unbedingtheit einer sittlichen Forderung, die nicht mit Rücksicht
auf »die Welt, wie sie nun eben ist«, relativiert werden kann.

Nun kann aber eine Frage nicht deshalb endgültig »offengehal-
ten« werden, weil jede Weise, sie zu beantworten, zu Folgerungen
führt, die man als unannehmbar beurteilt. Wer eine Frage stellt,
muß zwischen den möglichen Weisen, sie zu beantworten, wählen –
oder nachweisen, daß sie eine Voraussetzung enthält, die bestritten
werden kann. Im vorliegenden Falle handelt es sich um eine zweifa-
che Voraussetzung: daß die Macht des Bösen in der Welt und mit ihr
das Leiden Unschuldiger ein Argument gegen die Überzeugung sei,
die Welt werde von einem guten und zugleich allmächtigen Gott be-
herrscht, und daß dieses Argument nur durch die Beziehung aller
Zustände und Ereignisse in dieser Welt auf einen »Endzweck« wider-
legt werden könne, der dieses »Mittel« rechtfertige. Diese Vorausset-
zungen werden in der Tat gemacht, wenn man versucht, einen »te-
leologischen Gottesbeweis« in seiner bisher üblichen Form zu
führen. Und so ist es, so paradox das klingen mag, gerade diese Form
des »teleologischen Gottesbeweises«, die einerseits das Problem der
Theodizée entstehen läßt, andererseits seine Lösung verhindert.

Das hier formulierte Gottespostulat bedarf der beiden soeben
genannten Prämissen nicht. Denn es besagt: Es gibt für den Men-
schen keine Lebens-Situation, die ihn nicht zu theoretischen und
praktischen Antworten herausfordern könnte, und in der es nicht
möglich wäre, in dem Anspruch des Wirklichen, den er beantwortet,
die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalt der fordernden und zu-
gleich gnädigen Zuwendung Gottes zu erkennen – weder die Situati-
on eines Leids, das ihm ohne eigene Schuld widerfährt, noch die Si-
tuation fremden Unrechts, das ihm angetan wird oder die Situation

386 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Unrechts, in das er sich selber verstrickt hat. So verstanden
hat auch das eigene Leid und die eigene oder fremde Schuld immer
einen »Sinn«, d. h. einen verstehbaren Bedeutungsgehalt und einen
Grund ihrer Akzeptabilität – freilich nicht den, diese Lebenssituation
im Sinne von Camus’ »Ontodicée« um ihrer selbst willen zu bejahen,
sondern den, in ihr die Zuwendung des gleichen Gottes wiederzuer-
kennen. Dieser vermag, wenn er will, diese Lebenssituation auch zu
ändern: »Vater, wenn du willst, laß diesen Kelch an mir vorüberge-
hen«; aber auch dann, wenn er dies nicht tut, wird er sich dem Men-
schen nicht einfach verweigern. Auch dem unschuldig Leidenden und
dem Sünder in einer sündigen Welt kann er »sein Angesicht zuwen-
den« und ihn befähigen, in »der Welt, wie sie ist« wirksame Zeichen
seiner heil-schaffenden Gegenwart zu setzen. »Wenn du aber nicht
willst, so geschehe dein Wille« – ein Wille, der auch dann Heilswille
bleibt, wenn der Mensch in seinem Wirken nur Unheil und Gericht
zu erkennen vermag28. Viele Generationen von Leidenden, aber auch
von Sündern, haben auf diese Weise »im Buche der Welt gelesen«
und auch auf dessen dunklen Seiten die »Handschrift seines Autors«
wiedererkannt – nicht um resignierend hinzunehmen, was unab-
wendbar ist, sondern um auch darin eine »Anrede des Autors an sei-
ne Leser« zu erkennen, die ihnen eine Aufgabe zuweist.

Das unschuldig erduldete Leiden des Anderen aber, und sogar
dessen Schuld, aus deren Verstrickung er sich nicht aus eigenen Kräf-
ten zu befreien vermag, enthält die zweifache Aufforderung an den,
der es beobachtet: nach Kräften zur Überwindung dieser Situation
beizutragen und ihm zugleich auch in der Situation des Leidens und
der Schuldverstrickung, solange und soweit sie nicht überwunden
werden kann, jene mitmenschliche Solidarität zu erweisen, die dieser
seinerseits als Erscheinungsgestalt einer göttlichen Solidarität mit
den Leidenden und den Sündern zu deuten vermag.

Damit ist die Frage, woher Schuldverstrickung und schuldlos er-
littenes Leid komme und wie beide zu überwinden seien, nicht beant-
wortet. Sie bleibt gestellt und verlangt alle Anstrengung zu ihrer Be-
antwortung. Aber die Erfahrung, von der sie ausgeht, hört auf, ein
Einwand gegen die Überzeugung von der Existenz Gottes zu sein,
ebensowenig wie die dunklen Seiten eines Buches ein Einwand gegen
die Weisheit seines Autors sind. Und die Antwort, die auf diese Frage
gegeben werden muß, hört auf, mit den Kategorien von Mittel und

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 387

Der »teleologische Gottesbeweis«

28 Mt 26,39–41.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweck gegeben werden zu müssen, sondern wird mit den Kategorien
von Bedeutungsgehalt und Erscheinungsgestalt gegeben: Auch eine
Situation, zu deren Überwindung alle Kräfte des Menschen aufgebo-
ten werden müssen, und sogar eine solche, die durch Aufbietung aller
menschlichen Kräfte nicht überwunden werden kann, kann eine
Weise sein, wie Gott sich dem Menschen zuwendet und ihn unter
seinen verpflichtenden Anspruch stellt.

Es ist für den religiösen Menschen – und nicht nur für ihn! –
eine bleibende Aufgabe, die rechte Synthese zweier Bemühungen zu
finden: der Bemühung, das Leid der Menschen (seien sie im Übrigen
Sünder oder Gerechte) und die Macht des Bösen mit ganzer Kraft zu
bekämpfen, und der Bemühung, auch der Erfahrung des eigenen und
fremden Leids, der eigenen und der fremden Schuld einen »Sinn«
abzugewinnen, d. h., eine verstehbare Bedeutung und einen Grund
ihrer Akzeptabilität. Wer vor der ersten Aufgabe resigniert, der ent-
zieht sich dem Anspruch, den »diese Welt der Sünde und des Todes«
an ihn richtet, und verweilt in einer ästhetischen Betrachter-Distanz.
Das kann auch in der Form einer »Ontodizée« geschehen, die die
Welt, wie sie ist, annimmt, weil sie auch in ihren physischen und
moralischen Schrecklichkeiten noch eine Art von »Großartigkeit«
besitzt, die man bewundern kann, wie jene Götter der Fruchtbarkeit
und des Todes, die man in beiden Weisen ihres Wirkens verehrt. Wer
sich dagegen der zweiten Aufgabe entzieht, auch in den Erfahrungen
von Leid und Schuld einen Sinn zu entdecken, der wird versucht, sich
zum Richter über diese »böse Welt« aufzuwerfen. Gegen diese Welt
führt er einen Vernichtungskampf, der mörderisch ist und selbstmör-
derisch werden muß. Aber die Synthese zwischen beiden Bemühun-
gen wird nicht in einer quantitativen Abwägung gefunden, die fragt,
»wieviel« Anstrengung zur Überwindung von Leid und Schuld,
»wieviel« Ergebung in das Unabwendbare geboten sei, sondern in
der postulatorischen Hoffnung, die gewiß ist, daß in beiderlei Weisen
des Umgangs mit Leid und Schuld die fordernde Gegenwart des glei-
chen Gottes wiedererkannt werden kann, nötigenfalls über Phasen
der »Gottesfinsternis« hinweg.

Dazu freilich ist es nötig, beim »Lesen im Buche der Welt« we-
der auf dessen dunklen noch auf dessen lichten Seiten zu verharren,
sondern jenen Sinnzusammenhang freizulegen, der beiderlei Arten
von Erfahrung in ein Verhältnis gegenseitiger Auslegung bringt.
Nur so ist es möglich, in beiden die Zuwendung des gleichen Gottes
zu erkennen, der, um es mit einem biblischen Bekenntnis zu sagen,

388 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»tötet und lebendig macht, zur Unterwelt hinabführt und wieder her-
auf«29. Das Gottespostulat, das zu einem solchen Lesen im Buche der
Welt anleitet, erfüllt damit zugleich die Intention des »teleologischen
Gottesbeweises«, in allem, was ist und geschieht, die Spuren der gött-
lichen Weisheit zu entziffern.

Das bedeutet für die Re-Interpretation des »teleologischen Got-
tesbeweises«: Der Transzendentalphilosoph erkennt in der »Verstan-
desregel«, die ihm zugrundeliegt, seine eigene Intention wieder.
Darum bleibt auch die Bemühung, die auf diesen Gottesbeweis ver-
wendet wurde, für ihn ein Maßstab seiner Selbstbeurteilung, auch
wenn er zu der Überzeugung kommt, daß das intendierte Argumen-
tationsziel auf diesem Wege nicht erreicht werden kann. Wie schon
in den beiden früher beschriebenen Fällen, erinnert ihn diese jahr-
hundertelange Bemühung an seine Aufgabe, beim Gottespostulat
nicht stehenzubleiben, sondern von ihm her zur Fülle der Erfahrun-
gen von partiellen Sinnhaftigkeiten in der Welt, aber auch von ihren
Dysteleologien zurückzukehren und nach dem Sinnzusammenhang
zu suchen, der beide Arten von Erfahrung miteinander verbindet. Ein
postulatorisches Sprechen von Gott darf hinter die hermeneutisch-
kritische Genauigkeit nicht zurückfallen, mit der die Vertreter des
teleologischen Gottesbeweises die Fülle dieser Erfahrungen im Ein-
zelnen aufgesucht und nach ihrem Sinnzusammenhang geforscht ha-
ben, um in allem, was ist und geschieht, die Spuren der Weisheit
Gottes zu entdecken.

Und so führt auch der Vergleich zwischen den Bemühungen der
klassischen Metaphysik um einen »teleologischen Gottesbeweis«
und dem hier beschriebenen Gottespostulat auf das schon in den bei-
den bisher behandelten Fällen gewonnene Ergebnis zurück: Auch
dem teleologischen Gottesbeweis liegt eine »Vernunftregel« zugrun-
de, die neu gedolmetscht werden kann und muß, wenn »ein Gedanke,
der sich so lange Zeit gehalten hat«, auf verwandelte, seiner eigenen
Intention besser entsprechende Weise wiedergewonnen werden
soll30.

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 389

Der »teleologische Gottesbeweis«

29 1 Sam 2,6.
30 Vgl. noch einmal Kant KdrV B 113.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Der »ontologische Gottesbeweis« als Anleitung, in allem,
was ist, eine Gegenwartsgestalt der Zuwendung Gottes zu
erkennen

a) Argumentationsweg und Beweisziel des
»ontologischen Gottesbeweises«

Der »ontologische Gottesbeweis« wird gewöhnlich in zwei Argu-
mentationsschritten geführt. Zunächst wird gezeigt (oder als selbst-
verständlich vorausgesetzt und nur in Erinnerung gerufen), daß Gott
als das »absolute Sein« gedacht werden muß. Sodann wird der Nach-
weis geführt, daß das »absolute Sein« nicht ohne logischen Selbst-
widerspruch als nichtseiend gedacht werden kann. Das – nicht immer
ausdrücklich genannte – Beweisziel dieses Argumentationsverfah-
rens besteht darin, in allem, was ist, eine endliche Weise der »Teilha-
be« am absoluten Sein zu entdecken und damit zugleich deutlich zu
machen, daß wir in jeder Begegnung mit den stets endlichen Inhalten
unserer Welterfahrung zugleich der ebenso endlichen Erscheinungs-
gestalt jener unendlichen »Seinsfülle« begegnen, aus der heraus Gott
den Seienden ihr je besonderes, eingeschränktes Sein »zuteilt«. Ob-
wohl strittig ist, ob Anselm v.Canterbury den Gottesbeweis, den er in
seinem »Proslogion« geführt hat, in diesem Sinne gemeint habe,
wird der »ontologische Beweis« gewöhnlich das »anselmianische Ar-
gument« genannt.

In der Philosophie der Neuzeit hat dieses Argument mehrere
Neufassungen erfahren, von denen an dieser Stelle nur zwei hervor-
gehoben seien. Descartes hat darauf hingewiesen, daß wir alles end-
liche Seiende, darunter auch und vor allem uns selbst, nur dadurch
als endlich beurteilen können, daß wir es mit dem unendlichen Sein
vergleichen. Darum wird die Erkenntnis jedes endlichen Seienden
und vor allem die selbstkritische Erkenntnis unserer selbst durch ein
implizites Wissen vom Unendlichen erst möglich gemacht. Insofern
ist uns das Unendliche, wenn auch auf eine gewöhnlich nicht aus-
drücklich bemerkte Weise, »bekannter« als alle Dinge und sogar als
wir selbst. Der »ontologische Gottesbeweis« besteht dann darin, die-
ses implizite Wissen, ohne das kein kritisches und im Durchgang
durch diese Kritik gesichertes Wissen von irgendeinem Gegenstand
möglich wäre, ins ausdrückliche Bewußtsein zu heben. Daraus kann
gefolgert werden: Wenn die implizite, aber explizierbare Gottes-
erkenntnis der Grund ist, von dem her wir erst zur Erkenntis aller

390 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


übrigen Dinge gelangen, dann gewinnt dieses Argument den Zugang
zu der biblisch bezeugten Einsicht, daß in Gott »alle Schätze der
Weisheit und Wissenschaft verborgen sind«31.

Damit ist jene zweite Neufassung vorbereitet, die das ontologi-
sche Argument bei Joseph Maréchal und seiner Schule gefunden hat:
Gott wird als die transzendentale Bedingung erkannt, die jede Er-
kenntnis endlicher Gegenstände möglich macht. In dieser Fassung
geht das ontologische Argument von dem Hinweis aus, daß jede Er-
kenntnis irgendeines Gegenstandes im Akt des Urteils vollzogen
wird, dessen Copula »ist« nicht nur einen Subjektsbegriff mit einem
Prädikatsbegriff verbindet (die Rose ist rot – »prädikative Synthe-
sis«), sondern für das Ganze des solchermaßen Ausgesagten objekti-
ve Geltung beansprucht (die Rose sieht nicht nur rot aus, sie ist rot –
»affirmative Synthesis«). Diese Affirmation aber enthält einen Vor-
griff auf das absolute Sein, von dem aus wir auf das endliche Seiende
zurückkommen, um dessen Sein als »endliche Weise der Seinshabe«
auf ein Seiendes von »absoluter Seinshabe« zu beziehen32. Auf solche
Weise soll die Einsicht des Thomas v. Aquin wiedergewonnen wer-
den: »Alle erkennenden Wesen erkennen in jedem Gegenstand im-
plizit Gott«33. Johannes B. Lotz hat dieses Argumentationsergebnis
auf die Kurzformel gebracht: »In omni iudicio ens … transcendens
apparet et cognoscitur«34. »Die Entfaltung des bloßen Vorgriffs zur
ausdrücklichen Gotteserkenntnis ist der Gottesbeweis«35.

Wie schon bei den früher beschriebenen Gottesbeweisen, so soll
auch hier die Frage zunächst zurückgestellt werden, ob das ontologi-
sche Argument beweiskräftig ist; zunächst soll versucht werden, die
Intention freizulegen, in der ein solcher Beweis unternommen und
als »Gottesbeweis« verstanden wird. Er zielt darauf, dem Sprechen
von Gott seine universale Bedeutung zu sichern; oder negativ gespro-
chen: Er tritt dem Anschein entgegen, nur in einem speziell religiö-
sen Kontext könne von Gott sinnvoll gesprochen werden, während
das Sprechen von Gott in allen »profanen« Kontexten zum Gebrauch
inhaltsloser Formeln werde. Darauf beruht das spezifisch religiöse
Interesse an einem solchen Gottesbeweis. Denn wer durch eigene re-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 391

Der »ontologische Gottesbeweis«

31 Kol 2,3 vgl. Descartes, Med IV, nr. 1.
32 Joseph Maréchal, Le point de départ de la métaphysique V,305f., vgl. V,526.
33 Thomas v. Aquin, de veritate 22,2 ad 1, zitiert bei Maréchal a. a. O. V,314.
34 J. B. Lotz, Ontologia, lateinische Fassung, vierte These.
35 J. B. Lotz, Das Urteil und das Sein 114.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligiöse Erfahrung oder durch Kenntnisnahme von fremden Zeugnis-
sen derartiger Erfahrung weiß, wovon er spricht, wenn von Gott die
Rede ist, der weiß zugleich: Ein »Gott«, der nur für die Religion be-
langvoll wäre, wäre nicht mehr der Gott, von dem in Religionen ge-
sprochen wird. Gerade der in der religiösen Erfahrung »originär er-
schlossene« Gott ist derjenige, dessen »Doxa« an allem, was ist, ihren
Widerschein findet. Ließe dieser »Widerschein der göttlichen Doxa«
sich nicht »auf dem Antlitz aller Kreatur« erkennen, dann wäre nicht
mehr von dem die Rede, »was alle »Gott« nennen«. An späterer Stel-
le wird davon zu handeln sein, wie diese Beweisabsicht sich zu der
hier mehrfach vorgetragenen These der Religions-Phänomenologie
verhalte, die Wirklichkeit Gottes sei nur dem religiösen Akt »origi-
när gegeben« (s. u. S. 398). Wenn nun die Beweisabsicht des »ontolo-
gischen Gottesbeweises« darauf gerichtet ist, das Sein all dessen, was
uns in irgendeiner Erfahrungsart gegeben werden kann, als die end-
liche Gestalt der »Teilhabe« am unendlichen Sein Gottes kenntlich zu
machen, dann erhebt sich, wie schon bei den bisher behandelten Got-
tesbeweisen, die zweifache Frage: Kann dieses Argumentationsziel
auch auf anderem Wege, durch eine Lehre von den Vernunftpostula-
ten, erreicht werden? Und falls dies möglich ist: Behält dann der on-
tologische Gottesbeweis noch eine – vermutlich veränderte – Bedeu-
tung?

b) Die ontologische Intention des Vernunftpostulats:
die Benennung der Bedingung dafür, in jedem Anspruch
des Wirklichen die Erscheinungsgestalt einer »Veritas«
zu erkennen, die jede einzelne Erfahrungsart überschreitet

Unter den Vernunftpostulaten, die in dieser Untersuchung (und zu-
vor in »Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit«) formuliert wor-
den sind, ist es immer wieder das erste gewesen, das sich für einen
Vergleich mit den traditionellen Gottesbeweisen angeboten hat. »Die
Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt und
zum Aufbau je unterschiedlicher Erfahrungswelten herausfordert,
darf als eine Vielfalt von Abbild- und Gegenwartsgestalten der einen
Weise verstanden werden, wie wir »in omnitudine realitatis«, d. h. in
allem, was ist und geschieht, von einer göttlichen Wirklichkeit in An-
spruch genommen und zur Antwort herausgefordert werden«36 (vgl.

392 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

36 Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit 685.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Band I, 146). Das liegt daran, daß dieses Postulat sich auf die Weise
bezieht, wie wir die Begegnung mit den Gegenständen unserer Er-
fahrung verstehen, während das zweite Postulat sich auf die Mannig-
faltigkeit der Subjektivitätsweisen bezieht; Entsprechend sind die
Gottesbeweise der klassischen Metaphysik nicht (oder nicht primär)
auf das erkennende Subjekt, sondern auf die Allheit seiner Objekte
bezogen. Das »Tertium comparationis«, das es gestattet, die traditio-
nellen Gottesbeweise und vor allem den ontologischen Gottesbeweis
mit dem soeben noch einmal in Erinnerung gerufenen Gottespostulat
zu vergleichen, besteht darin, daß auch dieses Postulat von »allem«
spricht, »was ist«, um in dem Anspruch jedes Wirklichen, das uns
begegnet, die an uns gerichtete Anrede Gottes zu erkennen.

Das moralische Interesse des erwähnten Gottespostulats, so hat
sich gezeigt, ist darauf gerichtet, die Dialektik im Begriff der
»Pflicht« auflösbar zu machen. Diese Dialektik ergibt sich daraus,
daß wir in unterschiedlichen Weisen der Begegnung mit dem Wirk-
lichen unterschiedliche Weisen des verpflichtenden Anspruchs erfah-
ren, die untereinander nicht harmonisierbar sind und sich deshalb
gegenseitig zu relativieren drohen. Darum gilt es zu zeigen, daß diese
Dialektik nur auflösbar ist, wenn die Differenz der Ansprüche, mit
denen das Wirkliche uns in unterschiedlichen Erfahrungskontexten
begegnet, eine Differenz der Erscheinungsgestalten ist, in denen uns
die eine göttliche Wirklichkeit unter ihren verpflichtenden Anspruch
stellt. Entsprechend ist die ontologische Intention des gleichen Ver-
nunftpostulats darauf gerichtet, die Dialektik im Begriff des »Seien-
den« auflösbar zu machen. In der Welt der Gegenstände wissen-
schaftlicher Empirie kommen die Inhalte der ästhetischen, der
sittlichen oder der religiösen Erfahrung in ihrer besonderen Eigenart
nicht vor und erscheinen deswegen, gemessen am Wirklichkeitskri-
terium wissenschaftlicher Empirie, als »bloß subjektive Vorstellun-
gen«. Und umgekehrt kommen die spezifischen Gegenstände der
wissenschaftlichen Empirie, z. B. die »Elementarteilchen«, aber auch
jene »Energie«, die im Wechsel ihrer Erscheinungsformen »erhalten
bleibt«, in der Welt der religiösen, sittlichen oder ästhetischen Erfah-
rung nicht vor und können, an deren Wirklichkeitskriterium gemes-
sen, als realitätsferne Konstrukte erscheinen. Gerade das, was wir –
im Sinne von Maréchal – durch die Akte der »affirmativen Synthe-
sis« intendieren, wenn wir sagen: »So ist es, es scheint nicht nur so«,
scheint dann von der jeweiligen Betrachtungsweise abhängig zu sein;
und die Unterscheidung zwischen »Sein« und »Erscheinen« scheint

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 393

Der »ontologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der nicht weiter begründbaren und insofern willkürlichen Opti-
on für eine bestimmte Erfahrungsweise abzuhängen (heute zumeist
von der nicht weiter begründbaren Option für die wissenschaftliche
Empirie, für die willkürlich ein »Monopol« auf objektive Geltung in
Anspruch genommen wird).

Wird jedoch jede dieser Optionen als willkürlich durchschaut,
dann scheint die Konsequenz unvermeidlich: Die nicht harmonisier-
bare Vielfalt der Weisen, wie das Wirkliche uns in Anspruch nimmt,
relativiert zugleich jeden einzelnen dieser Ansprüche und macht es
unmöglich, ein »Sein« der Dinge auszumachen, das den Weisen, wie
wir es betrachten, eigenständig und mit Maßgeblichkeit gegenüber-
tritt. Darauf beruht jene Dialektik im Begriff des Seins, die aufgeho-
ben werden muß, wenn nicht zugleich auch der Begriff der »Wahr-
heit« sich auflösen soll.

Eine Möglichkeit, diese Dialektik aufzulösen, eröffnet sich gera-
de dort, wo die Schwierigkeit entstand: bei der Beschreibung der
»Praesentia rerum«. Das Wirkliche, das uns präsent wird, begegnet
uns mit dem Anspruch, Maßstab der kritischen Beurteilung unserer
Ansichten und Absichten zu sein und dadurch die Unterscheidung
zwischen dem, was es »ist«, und dem, was »nur so aussieht«, möglich
zu machen. Will man die Berechtigung dieses Anspruchs (und damit
die Anwendbarkeit des Seinsbegriffs) prüfen, dann zeigt sich, daß
diese »Gegenwart« des Wirklichen stets ein Moment der Entzogen-
heit einschließt, kraft dessen das, was »ist«, uns zugleich erfahren
läßt, daß es sich nicht in der Weise erschöpft, wie wir es anschauend
und denkend erfassen. Denn jedes Wirkliche begegnet uns als ein
»Wahres«, für unser Erkennen und Handeln Maßgebliches, unserem
bloßen Meinen Widerstehendes; und sein Anspruch erweist sich so,
gegenüber unserem Meinen und Wissen, als »Veritas semper mai-
or«. Jedesmal ist das Seiende, das uns mit seinem Anspruch begegnet,
(um es mit Kant zu sagen) »dawider, daß unsere Erkenntnisse nicht
aufs geratewohl oder beliebig, sondern apriori auf gewisse Weise be-
stimmt seien«37.

Dieses Verhältnis von Präsenz und Entzogenheit zieht dem
»Für-uns-Sein« des Wirklichen keine äußere Grenze, sondern wird
zum inneren vorantreibenden Moment des Dialogs, der »Erfahrung«
heißt. Das Wirkliche »ist« und tritt uns mit dem Eigenstand dieses
»Seins« gegenüber, indem es diesen Dialog in keiner seiner Phasen

394 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

37 KdrV A 105.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur endgültigen Ruhe kommen läßt. Aber es ist uns in jeder dieser
Dialogphasen gegenwärtig; andernfalls könnte es seine vorantreiben-
de Kraft nicht ausüben. Die erwähnte Dialektik ergibt deswegen sich
daraus, daß diese vorantreibende Kraft der »Praesentia rerum« in un-
terschiedlichen Erfahrungskontexten auf unterschiedliche Weise
wirksam ist.

Aber diese Differenz hört auf, die besonderen Weisen der Maß-
geblichkeit, wie das Wirkliche sich uns zeigt, zu relativieren, wenn
wir sie als Anzeichen dafür verstehen, daß wir uns bei unseren Ver-
suchen, den Anspruch des Seienden zu beantworten, immer noch im
Bereich der »Erscheinungen« bewegen, in denen uns der eine vor-
antreibende Anspruch der »Praesentia Dei« begegnet. Die Vielfalt
der Weisen, wie die »Veritas rerum« sich gegenüber unserem Wissen
von ihr als »je größer« erweist, wird so als eine Vielfalt der Gegen-
wartsgestalten der einen »stets größeren Wahrheit« des einen Gottes
auslegbar. Die unterschiedlichen Weisen von »Sein«, mit denen die
erfahrene Weltwirklichkeit uns gegenübertritt, dürfen als die Gegen-
warts- und Erscheinungsgestalten der einen Weise verstanden wer-
den, wie eine göttliche Wirklichkeit der Beliebigkeit unseres »Mei-
nens« widersteht.

Wie die moralische Intention des Gottespostulates darauf ge-
richtet ist, die Dialektik im Begriff der Pflicht aufzulösen, so ist die
ontologische Intention des gleichen Postulats darauf gerichtet, auf
die soeben beschriebene Weise die Dialektik im Begriff des »Seien-
den« aufzulösen, die zunächst droht, die Differenz zwischen »Sein«
und »bloß so Scheinen« zu einer Folge willkürlicher Optionen zu ma-
chen.

Deutet man die ontologische Intention des Gottespostulats auf
solche Weise, dann treten Unterschiede und Gemeinsamkeiten im
Verhältnis zum ontologischen Gottesbeweis deutlich hervor. Das Po-
stulat schließt nicht, wie der ontologische Gottesbeweis, von einem
Begriff (z. B. dem »absoluten Sein«) auf die Existenz des so Begriffe-
nen; vielmehr wird der Begriff (z. B. von dem »einem Anspruch, der
in allen Weisen, wie das Wirkliche uns als Maßstab unserer wahren
und falschen Urteile begegnet, seine Gegenwartsgestalt findet«) erst
im Zusammenhang der postulatorischen Argumentation gebildet:
Wenn die Vielheit der Wirklichkeitskriterien, die in je unterschied-
lichen Kontexten die Unterscheidung des »Seins« vom »bloßen So-
Scheinen« möglich machen, nicht zur Auflösung jedes Wirklich-
keitskriteriums führen soll, muß der Begriff des »Seins« so gedacht

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 395

Der »ontologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, daß in der Vielfalt der »Seinsweisen« der Anspruch eines
absoluten Seins vernehmbar wird. Ein solcher Seinsbegriff wird nicht
zuerst gebildet und sodann in einem Existenzbeweis angewandt, son-
dern er geht aus der Beschreibung der Dialektik und aus der Bemü-
hung, sie aufzulösen, erst hervor.

Von der cartesischen Fassung des ontologischen Arguments un-
terscheidet sich das Postulat dadurch, daß es nicht am Leitfaden der
Begriffe »endlich/unendlich« gewonnen wird, sodaß das »unendliche
Sein« den Maßstab bildet, an dem das »endliche Seiende« gemessen
und als kritikbedürftig beurteilt würde; für das Postulat ist vielmehr
das Begriffspaar »Erscheinungsgestalt und Bedeutungsgehalt« lei-
tend: Jede Weise, wie das Wirkliche uns mit dem Anspruch gegen-
übertritt, »größer« zu sein als unser Wissen von ihm, wird als Er-
scheinungsgestalt begriffen, die erst dann angemessen verstanden
wird, wenn der Anspruch der göttlichen Wirklichkeit als ihr Bedeu-
tungsgehalt erfaßt wird. Das Postulat enthält so die Anweisung, beim
»Lesen im Buche der Welt« dem einen Anspruch jener einen Wirk-
lichkeit auf der Spur zu bleiben, die sich in jeder Begegnung mit dem
»je größeren« Maßgeblichkeitsanspruch jeder begegnenden Wirk-
lichkeit ihre Erscheinungsgestalt verschafft.

Diese Differenz der Argumentationsweisen gewinnt noch an
Bedeutung, wenn das Gottespostulat mit derjenigen Fassung vergli-
chen wird, die der ontologische Beweis bei Maréchal, Lotz und Rah-
ner angenommen hat. Der Nervus des so gefaßten Arguments be-
steht darin, daß wir in jeder Affirmation, in der wir irgend einen
Gegenstand unseres Erkennens und Wollens als »seiend«, nicht nur
als »so-scheinend« beurteilen und damit die objektive Geltung unse-
rer Erfahrung zum Ausdruck bringen, einen »Vorgriff auf das abso-
lute Sein« vollziehen. Dabei wird vorausgesetzt, daß wir das »Wor-
aufhin« dieses Vorgriffs in einem ausgezeichneten Maße als »seiend«
begreifen müssen. In dieser Hinsicht ist auch diese Fassung des Ar-
guments von der Grundüberzeugung aller Formen des ontologischen
Arguments bestimmt: Das »absolute Sein« kann nicht ohne logi-
schen Selbstwiderspruch als »nicht-seiend« gedacht werden. Aber
gerade die Berufung auf einen solchen Vorgriff ist durch Kants Kritik
fragwürdig geworden. Die transzendentale Notwendigkeit eines sol-
chen Vorgriffs, d. h. seine Unentbehrlichkeit für die Gegenstands-
Konstitution, beweist zunächst nur die regulative Kraft einer Idee,
d. h. eines Zielpunkts, auf den der Verstand seine Tätigkeit ausrichten
muß, um zu seinen spezifischen Leistungen fähig zu sein. Im vorlie-

396 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genden Falle bedeutet das: Die transzendentale Argumentation
Maréchals und seiner Schule kann nachweisen, daß »das absolute
Sein« ein solcher Zielpunkt einer Richtung der Verstandestätigkeit
ist, und daß wir in diese Richtung blicken müssen, wenn wir fähig
werden sollen, irgendeinen Gegenstand als »seiend« zu beurteilen.
Aber gegen Maréchal und seine Schüler ist, mit Kant, geltend zu ma-
chen: Ein solcher Zielpunkt ist zunächst nichts anderes als ein »Focus
imaginarius«, in den die »Richtungslinien« unserer Verstandestätig-
keiten zusammenlaufen38.

Auf der Verwechselung zwischen der transzendentalen Not-
wendigkeit, sich an einem solchen Zielpunkt zu orientieren, und der
Behauptung von einer ontologischen Notwendigkeit, mit der das Ziel
dieses Vorgriffs »existiert«, beruht der »transzendentale Schein«.
»Nun entspringt uns daraus die Täuschung, als wenn diese Rich-
tungslinien von einem Gegenstande selbst … ausgeschossen wären«,
wie die Lichtstrahlen von einer Lichtquelle39. Das logische Recht, von
einer in transzendentaler Hinsicht notwendigen regulativen Idee zu
der Behauptung überzugehen, dieser Idee entspreche ein »Seiendes«,
ergibt sich erst daraus, daß die Idee selbst in sich widersprüchlich
wird, wenn wir sie als bloße Antizipation von der Erfüllung unserer
Verstandesaufgaben begreifen. Das ausgezeichnete Beispiel dafür ist
die Idee der einen Welt, die die »Natur« und die »Welt der Zwecke«
gemeinsam umfassen soll. An der Strukturverschiedenheit der »Wel-
ten« zerbricht der Begriff von der »einen Welt«. Die Widersprüch-
lichkeit eines solchen allumfassenden Weltbegriffs wird nur auflös-
bar, wenn wir die beiden Arten der Gesetzgebung, durch die die
Vernunft derartige Welten aufbaut, als die Erscheinungsgestalten
der einen göttlichen Gesetzgebung begreifen, die sowohl der Natur
als auch der Welt der Zwecke ihre Gesetze vorschreibt.

Daraus läßt sich die allgemeine Regel gewinnen, die nicht nur
für die Idee der Welt, sondern auch für die des »absoluten Seins« gilt.
Dann und nur dann, wenn die regulativen Ideen widersprüchlich
werden, darf die Wirklichkeit dessen »postuliert« werden, was die
Auflösung dieser Dialektik der Vernunft möglich macht. Wider-
sprüchlich wird die Idee des »absoluten Seins«, wenn sie als die
»Spitze einer Skala« verstanden wird, auf der alle »Seinsweisen«
sich, gestuft nach ihrer »Seinsfülle«, anordnen lassen. Der Wider-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 397

Der »ontologische Gottesbeweis«

38 Vgl. KdrV A 644.
39 Ibid.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruch verschwindet, wenn das »absolute Sein« als der absolute Ei-
genstand und die absolute Maßgeblichkeit verstanden wird, mit der
die Wirklichkeit Gottes uns nicht »neben« anderen Wirklichkeiten,
sondern als der Ermöglichungsgrund ihre je besonderen, maßgeb-
lichen »Praesentia« begriffen wird. Ein »ontologischer Gottes-
beweis«, der die Dialektik der reinen Vernunft ignoriert und stattdes-
sen voraussetzt, daß das notwendigerweise zu Denkende ebendeshalb
auch notwendigerweise existiere, beraubt sich seines einzig mögli-
chen Rechtfertigungsgrundes. Bezieht er aber die Vernunftdialektik
in seine Argumentation ein, dann verwandelt er sich aus einem me-
taphysischen Beweis in ein transzendentalphilosophisches Postulat.

Sind diese Unterschiede geklärt, dann tritt die Gemeinsamkeit
zwischen dem Beweisziel des ontologischen Gottesbeweises und der
Intention des Gottespostulats desto deutlicher hervor. In beiden Fäl-
len ist die Argumentation darauf ausgerichtet, den Eigenstand und
die Maßgeblichkeit, mit der alle Gegenstände unserer Erfahrung
uns gegenübertreten, als eine Form der »Teilhabe« an dem absoluten
Eigenstand und der absoluten Maßgeblichkeit zu verstehen, mit der
diejenige Wirklichkeit uns gegenübertritt, die in höchstem Maße von
allem verschieden ist, was, von der Weise unseres Auffassens abhän-
gig, »nur so scheint«. In diesem Sinne kann das, woran alles Seiende
»teilhat«, das »Absolute Sein« genannt werden. Dies ist der Kontext,
in dem von Gott als dem »absoluten Sein« gesprochen werden kann.

Daß aber durch die Verwendung dieses Begriffs wirklich von
Gott und nicht von etwas anderem gesprochen wird, läßt sich durch
folgende Überlegung deutlich machen: Der Gott, der in der religiösen
Erfahrung »originär gegeben« ist, wird in dieser Erfahrung zugleich
als derjenige erkannt, in dessen Zuwendung zum erfahrenden Sub-
jekt eine Entscheidung, die »im Anfang geschah«, abbildhaft wieder-
kehrt. Deshalb sind, wie an früherer Stelle ausgeführt wurde, »Ar-
chaiologien«, d. h. Reden von dem, was »im Anfang« geschah, die
angemessenen Weisen, die religiöse Erfahrung auszulegen
(s. o. S. 63 ff. u. 97 f.). Damit aber enthält die religiöse Erfahrung die
Anweisung, die Spuren der »Archai« in allem, was ist, wiederzufin-
den. Sowohl das Gottespostulat als auch der ontologische Gottes-
beweis eröffnen nun dem, der die religiöse Erfahrung gemacht hat,
einen Weg, diese Spuren der gottgewirkten Anfänge in allen Inhalten
seiner Erfahrung, nicht nur der spezifisch religiösen, wiederzufinden:
Die »ontologische« Spur liegt im Begriff des »Seienden«, durch den
wir die Dinge als gegeben, aber in ihrer Gegebenheit sich nicht er-

398 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schöpfend beurteilen, sodaß sie gerade in ihrer Gegebenheit sich von
der Weise, wie wir sie wissen, verschieden erweisen und so ihrer Auf-
hebung ins bloße Gemeintsein widerstehen. In den verschiedenen
Weisen dieser »Praesentia rerum« wird zunächst diese charakteristi-
sche Verflechtung von Offenbarkeit und Entzogenheit der »Veritas
rerum« entdeckt. Die ontologischen Entdeckung, die sowohl in der
Form des »ontologischen Gottesbeweises« als auch in der Form des
Postulats ausgedrückt werden kann, führt die »Veritas semper mai-
or« der Dinge, durch die sie ihrer Aufhebung in irgendeinen ver-
meintlich umfassenden Begriff des Seins widerstehen, auf jenes
»Sein« Gottes zurück, in welchem auf eminente Weise Offenbarkeit
und Entzogenheit zusammenfallen. Gerade in der Weise, wie wir in
dem Anspruch, den jede in der Welt begegnende Wirklichkeit an uns
richtet, diese Präsenz der göttlichen Wirklichkeit wiederfinden, ver-
schafft dieses göttliche »Sein« sich seine Erscheinung, ohne mit ihr
zusammenzufallen. So wird die »Veritas semper maior« jedes Gegen-
standes unserer Erfahrung zur Weise, wie uns die »Veritas semper
maior« Gottes begegnet.

In diesem philosophischen Begriff des »Seins« wird der, der re-
ligiöse Erfahrungen gemacht hat, die gesuchte Spur jener »numi-
nosen Freiheit« wiederfinden, aus der »im Anfang« alles, was ist,
hervorgegangen ist. Von einer solchen »numinosen Freiheit« zu
sprechen, hat nur derjenige Veranlassung, dem die Wirklichkeit des
Heiligen in der religiösen Erfahrung »originär gegeben« ist. Aber
daß diese Freiheit den universal wirksamen Grund für die Vielfalt
der Weisen enthält, wie die Inhalte unserer welthaften Erfahrung
uns in ihrer vorantreibenden Gegensatz-Einheit von Offenbarkeit
und Verborgenheit begegnen, ist eine ontologische Einsicht, die der
religiösen Erfahrung entspricht, deren tranzsendentaler Grund aber
erst in philosophischer Reflexion zutagetritt. Darin liegt die Antwort
auf die Frage, wie sich die Universalität eines ontologischen Spre-
chens von Gott zu der Einsicht der Phänomenologie verhalte, daß
zwischen »Noesis« und »Noema« strenge Korrelation besteht und
daß deswegen die Wirklichkeit Gottes nur dem religiösen Akt »origi-
när gegeben« ist (s. o. S. 392).

c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

Wiederum, wie schon bei den bisher behandelten Gottesbeweisen,
machen derartige Überlegungen es möglich, die »Verstandesregel«

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 399

Der »ontologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freizulegen, die dem »ontologischen Gottesbeweis« zugrundeliegt.
Freilich wird auf dem gleichen Wege auch deutlich, warum diese Ver-
standesregel »neu gedolmetscht« werden muß. Die Verstandesregel
besagt negativ: Wenn das Wirkliche uns in unterschiedlichen Kon-
texten unserer Erfahrung auf je unterschiedliche Weise mit dem An-
spruch gegenübertritt, »je größer« zu sein als die Weise, wie wir es
anschauen und erfahren, dann genügt es nicht, diese verschiedenen
Weisen des »Seins« unverbunden nebeneinanderzusetzen. Und die
gleiche Verstandesregel besagt positiv: Unser Verstand hat die Auf-
gabe, diese verschiedenen »Seinsweisen« so in Beziehung zu setzen,
daß ihr gemeinsamer Grund (und damit zugleich der Grund ihrer
Beziehung untereinander) deutlich wird. Dieser Grund jeder einzel-
nen Seinsweise und ihrer Beziehung untereinander wird dann in
einem »Sein« Gottes gesucht, das, als Grund und Maßstab allen in-
nerweltlichen Seins aller Erfahrungsgegenstände, das »absolute
Sein« genannt werden kann.

»Neu gedolmetscht« aber muß diese Verstandesregel vor allem
aus zwei Gründen werden: Die Dialektik im Begriff des Seins, die sich
aus den unterschiedlichen Kriterien der Unterscheidung zwischen
»Sein« und »bloßem So-Scheinen« ergibt, macht es einerseits un-
möglich, die verschiedenen Seinsweisen auf einer Skala ihrer »Seins-
fülle« anzuordnen, an deren Spitze das »absolute Sein« anzuordnen
wäre. Andererseits ist gerade diese Dialektik der Argumentations-
grund dafür, den Begriff des »absoluten Seins« nicht nur als eine re-
gulative Idee aufzufassen, sondern als den Begriff von einer Wirk-
lichkeit, die uns in unterschiedlichen Erscheinungsgestalten ihrer
Gegenwart unter ihren Anspruch stellt.

Auch im Verhältnis zum »ontologischen Gottesbeweis« wird –
ähnlich wie beim »kosmologischen«, »moralischen« und »teleologi-
schen – aus dem Gesagten deutlich, auf welche Weise die Verstandes-
regel, die ihm zugrundeliegt, neu gedolmetscht werden kann und
muß. Die Notwendigkeit, sie – nach der »kopernikanischen Wen-
dung« zur Transzendentalphilosophie – neu zu deuten, ergibt sich
schon daraus, daß die Transzendentalphilosophie, so wie Kant sie ver-
standen hat, nicht nur diesem Beweis, sondern jeder Ontologie skep-
tisch gegenübersteht. Aber auch die religiöse Erfahrung, in der allein
die Wirklichkeit Gottes »originär gegeben« ist, scheint, wenigstens in
einem ersten Hinblick, mit einem ontologischen Reden von Gott
kaum vereinbar zu sein. Wenn es dennoch eine »Verstandesregel«
gibt, die sowohl dem philosophischen Gottespostulat als auch dem

400 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ontologischen Gottesbeweis zugrundeliegt, dann muß sie so verstan-
den werden, daß sie eine Ontologie im Allgemeinen und ein ontolo-
gisches Reden von Gott im Besonderen auf neue Weise zu rechtferti-
gen vermag.

Kant hat bekanntlich aus seiner Analyse der Bedingungen, auf
denen die objektive Geltung der Erfahrung und zugleich die Mög-
lichkeit ihrer Gegenstände beruht, die Folgerung gezogen: »Der stol-
ze Name einer Ontologie … muß dem bescheidenen einer bloßen
Analytik des reinen Verstandes Platz machen«40. Denn da es die For-
men des Verstandes sind, die (gemeinsam mit den regulativen Ideen
der Vernunft, denen der Verstand bei seiner Tätigkeit folgt) unsere
Erfahrung und zugleich deren Gegenstände möglich machen, können
nur solche »synthetischen Sätze apriori« gerechtfertigt werden, die
diese Formen der Verstandestätigkeit beschreiben. Die Analyse die-
ser Formen ersetzt so, so scheint es, die »Transzendentalphilosophie
der Alten«, die in ihrem Kern die Lehre von den transzendentalen
»Passiones generales entis«, also Ontologie gewesen ist41. Nur unter
dieser Bedingung wird eine Metaphysik, die aus lauter derartigen
Sätzen besteht, »als eine Wissenschaft auftreten können« (vgl. den
Titel der »Prolegomena«). Weiterhin hat Kant darauf hingewiesen,
daß die Aussage, etwas »sei« (wie dies von allen Gegenständen unse-
rer Erfahrung gesagt werden kann) dem Begriff von diesen Gegen-
ständen kein neues Prädikat hinzufügt, sondern nur sein Verhältnis
zum erkennenden Subjekt beschreibt – nämlich jene Eigenständig-
keit und Maßgeblichkeit, mit welcher der Gegenstand diesem Sub-
jekt gegenübertritt. »Sein ist kein reales Prädikat«42. Damit verliert
auch die Lehre von einer »Hierarchie der Seienden«, an deren Spitze
ein »absolutes Seiendes« stünde, ihre Grundlage. Auch das kantische
Postulat, »daß ein Gott sei«, beruht nicht auf einer solchen Stufenlei-
ter der Seienden, sodaß man, mit Maréchal, sagen könnte, Gott sei
das »Seiende von höchster Seinshabe«.

Aber auch die Theologie, sofern sie religiöse Erfahrungen aus-
legt, (vor allem die Theologie reformatorischer Tradition) erhebt
grundsätzliche Einwände gegen ein ontologisches Sprechen von Gott.
Denn jeder Versuch, ontologische Prädikate auf Gott anzuwenden
(ens perfectissimum, ipsum esse, esse subsistens) impliziere notwen-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 401

Der »ontologische Gottesbeweis«

40 KdrV A 247.
41 Vgl. KdrV B 113ff.
42 KdrV A 598.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dig ein Verfahren, Kategorien der »Wesensnotwendigkeit« auf Gott
anzuwenden, und müsse dadurch die Freiheit und Personalität Gottes
verfehlen. Denn diese macht es nötig, jede Art, in der Gott für uns,
auch für unser Denken, zugänglich wird, als einen Akt seiner un-
geschuldeten Gnade zu begreifen. Insbesondere jeder Versuch, die
Existenz Gottes aus irgendwelchen Erkenntnisgründen zu »deduzie-
ren«, vergesse, daß der Mensch durch keinerlei logische Operationen
Gott dazu »zwingen« kann, aus seiner Verborgenheit hervorzutreten
und so für uns zum »offenbaren Gott« zu werden.

Eine Möglichkeit, diesen philosophischen und theologischen
Einwänden zu begegnen, öffnet sich, wenn man den Begriff des Seins
nicht primär vom »Esse essentiae« her denkt, von jener Wesensfülle
her, die in einem einzigen Falle, nämlich bei der Wesensfülle Gottes,
das »Esse existentiae« einschließt. Statt dessen gilt es, zunächst bei
jener »Praesentia« anzusetzen, jener »Gegenwart«, in welcher alle
Dinge sich uns so »praesentieren«, daß sie alles unser Wissen von
ihnen immer schon übersteigen, sodaß ihre Gegebenheit ein Mo-
ment der vorantreibenden Entzogenheit einschließt. Diese vorantrei-
bende Kraft der »je größeren Wahrheit der Dinge« zeigt sich in un-
terschiedlichen Erfahrungskontexten auf unterschiedliche Weise.
Aber diese Unterschiedlichkeit hört auf, jede einzelne Weise des vor-
antreibenden Anspruchs der Dinge zu relativieren, wenn sie als An-
zeichen dafür verstanden wird, daß in ihr die eine »Praesentia Dei«
ihre für uns erfahrbare Erscheinungsgestalt findet.

Das »absolute Seiende« ist, so gedacht, jene Wirklichkeit, bei der
diese Wechsel-Implikation von Präsenz und Entzogenheit nicht nur
»ihren höchsten Grad erreicht«, sondern in der sie, in welcher Form
auch immer sie uns in der Erfahrung begegnen mag, ihren Sach-
grund findet. Die vielen Weisen der »Praesentia rerum« sind die Ge-
stalten, in denen die »Praesentia Dei« für uns erfahrbar wird. Derje-
nige aber, der religiöse Erfahrungen gemacht oder Zeugnisse von
solchen Erfahrungen gehört und verstanden hat, wird in dieser Be-
schreibung des »absoluten Seienden«, d. h. des zugleich »absolut Ge-
genwärtigen« und »absolut Entzogenen«, die Eigenart des Heiligen
wiedererkennen, das nicht »neben« der Weltwirklichkeit begegnet,
sondern so, daß alles, was ist, zur Gestalt seiner aufleuchtenden »Do-
xa« werden kann. Wer jemals, in einer Weise der religiösen Erfah-
rung, dessen gewiß geworden ist, daß »alle Lande von seiner [Gottes]
Doxa voll sind«, wird in der ontologischen Argumentation, werde sie
in der Form der klassischen Metaphysik oder der Postulatenlehre vor-

402 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


getragen, das Zeugnis für die »Spur« dieser freien göttlichen Zuwen-
dung wiedererkennen. In dieser Zuwendung macht Gott nicht »etwas
von sich« offenbar, während er »etwas anderes von sich« verborgen
hält, sondern »präsentiert« sich unserem Anschauen und Denken ge-
rade in der Einheit von Präsenz und Entzogenheit.

Wird der Begriff des »absoluten Seienden« so gefaßt, dann kann
die transzendentale Frage nach dem gemeinsamen Möglichkeits-
grund all unserer Erfahrungen und ihrer Gegenstände zugleich als
Ausgangspunkt (point de départ) einer Ontologie verstanden wer-
den. Die transzendentale Frage nach der Bedingung, die es möglich
macht, daß alles, was uns in der Erfahrung begegnet, gerade in der
Weise, wie es sich zeigt, über sein »Für-uns-Sein« hinausweist, kann
dann, im Sinne eines Postulats, in folgender Weise beantwortet wer-
den: Die vielfältigen Weisen, wie das Wirkliche, das uns begegnet,
sich als »seiend« zur Geltung bringt – als eigenständig gegenüber
uns und zugleich als maßgeblich für uns – und wie das Wirkliche
dadurch den Dialog, den wir mit ihm führen, über jede jeweils er-
reichte Gestalt hinausdrängt, kann, dieser Argumentation nach, nur
dann angemessen verstanden werden, wenn jede dieser Weisen der
Einheit von Präsenz und Entzug als die Erscheinungs- und Gegen-
wartsgestalt einer göttlichen Zuwendung verstanden wird. Wenn
aber der Begriff des »absoluten Seienden« so verstanden wird, wird
es zugleich möglich, diesen Begriff auch als eine Verstehenshilfe auf-
zufassen, um von Gott religiös und doch zugleich ontologisch zu
sprechen: In jener freien und zugleich vorbehaltlosen Zuwendung
Gottes, die den Inhalt der religiösen Erfahrung ausmacht, entdecken
wir die transzendentale Bedingung dafür, daß überhaupt etwas und
nicht vielmehr nichts uns in derjenigen Weise präsent wird, in wel-
cher diese Präsenz den zukunftsoffenen Dialog mit dem Wirklichen
nicht abschließt, sondern erst eröffnet. Das »Esse praesentiae« jedes
einzelnen Dings oder Menschen erweist sich als die Erscheinungs-
und Gegenwartsgestalt jener Präsenz, mit der Gott sich uns in Frei-
heit zuwendet und unter den Anspruch seiner »je größeren Wahr-
heit« stellt.

Sowohl das Gottespostulat als auch der ontologische Gottes-
beweis lassen sich dann als Versuche verstehen, alle »Ontologie«, alle
Rede vom Seienden und den vielfältigen Weisen seiner uns in An-
spruch nehmenden Präsenz, in einer philosophischen Rede von Gott
zu begründen und andererseits alle Theologie, alle Rede von Gottes
freier Zuwendung, zugleich als Benennung des Möglichkeitsgrundes

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 403

Der »ontologische Gottesbeweis«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu begreifen, auf dem jede, auch die ganz profane »Praesentia rerum«
beruht.

An früherer Stelle wurde gesagt: Das religiöse Interesse, das,
trotz aller Einreden von Philosophen und Theologen, der Bemühung
um einen ontologischen Gottesbeweis entgegengebracht wird, ist
darauf gerichtet, dem Sprechen von Gott seine universale Bedeutung
zu sichern; und das philosophische Gottespostulat macht sich dieses
Interesse zueigen (s. o. S. 390–399). Wer von Gott nicht als von der-
jenigen Wirklichkeit spricht, die es möglich macht, daß uns, weit
über den engeren Rahmen der religiösen Erfahrung hinaus, »etwas
und nicht vielmehr nichts« begegnet, hat nicht von Gott gesprochen,
weder auf religiöse noch auf philosophische Weise. Und die Verstan-
desregel, die uns verbietet, bei einer unverbundenen Vielheit von
Seinsweisen stehenzubleiben, und uns anweist, nach jenem einen
Möglichkeitsgrund zu suchen, der die vielfältigen Weisen der »Prae-
sentia rerum« zu seinen Erscheinungsgestalten macht, verlangt des-
halb ein »ontologisches« Sprechen von Gott, sei es im Sinne des Po-
stulats, sei es im Sinne der Bezeugung religiöser Erfahrung, in der
»alles, was ist« auf neue Weise verstehbar wird.

Wiederum kann gesagt werden, was schon mit Bezug auf die
früher behandelten Gottesbeweise gesagt worden ist: Wird die »Ver-
standesregel«, die dem ontologischen Gottesbeweis zugrundeliegt, so
gedeutet, dann wird es möglich, einerseits in aller Gelassenheit des-
sen Schwächen festzustellen, andererseits diejenige Intention zu er-
füllen, die vor allem religiöse Menschen immer wieder veranlaßt hat,
einen solchen Beweis zu versuchen. Von den Schwächen des ontolo-
gischen Arguments – sowohl in seiner »anselmianischen« als auch in
seiner cartesischen Fassung als auch in derjenigen, in der es dem tran-
szendentalphilosophischen Argument Maréchals zugrundeliegt –
war schon dort die Rede, wo dieses Argument mit dem transzenden-
talphilosophischen Gottespostulat verglichen wurde (s. o. S. 395 f.).
Aber unerachtet dieser Kritik erkennt der Transzendentalphilosoph
in der »Verstandesregel«, die diesem Argument zugrundelag, seine
eigene Intention wieder: Auch der Philosoph will den Gott, von dem
er spricht und von dem er voraussetzt, er sei mit dem identisch, von
dem in Religionen die Rede ist, nicht nur als eine »besondere« Wirk-
lichkeit verstehen, die »neben« all den Wirklichkeiten gefunden wird,
die in profanen Weisen des Erfahrens entdeckt werden; er will ihn vor
allem als den Grund begreifen, der es möglich macht, daß uns über-
haupt etwas und nicht vielmehr nichts als »seiend« gegenübertritt.

404 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Intention, von der der ontologische Gottesbeweis geleitet
war, wird so auch für denTranszendentalphilosophen zum Maßstab
seiner Selbstbeurteilung, auch wenn er zu der Überzeugung kommt,
daß dieses Argumentationsziel auf dem Wege der traditionellen Me-
taphysik nicht erreicht werden kann. Denn diese Intention erinnert
ihn an seine Aufgabe, das Gottespostulat, zu dem er gelangt ist, durch
ein »Lesen im Buche der Welt« zu bewähren. Ja in diesem Falle (im
Unterschied zu des bisher beschriebenen) wird der Transzendental-
philosoph für sich in Anspruch nehmen können, nicht nur einen bes-
seren Argumentationsweg gefunden, sondern schon das Argumenta-
tionsziel genauer bestimmt zu haben. Die Absicht, das »Sein« Gottes
in den vielfältigen Weisen der »Praesentia rerum« bezeugt zu finden,
kann leicht in Vergessenheit geraten, wenn das philosophische Spre-
chen von Gott in der Form einer »speziellen Metaphysik« versucht
wird, die andere Weisen der »speziellen Metaphysik«, die philosophi-
sche Anthropologie und Kosmologie außer sich hat. Ein postulatori-
sches Sprechen von Gott kann demgegenüber einen deutlicheren
Willen zur Konkretheit zum Ausdruck bringen, weil es gerade die
vielfältigen Weisen der »Praesentia rerum« sind, in denen der Tran-
szendentalphilosoph die Spuren der »Praesentia Dei« zu entziffern
versucht.

Und so führt auch der Vergleich zwischen den Bemühungen der
klassischen Metaphysik um einen »ontologischen Gottesbeweis« und
dem hier beschriebenen Gottespostulat dazu, die schon gewonnene
Regel zu bestätigen: Auch dem ontologischen Gottesbeweis liegt eine
»Vernunftregel« zugrunde, die »neu gedolmetscht« werden muß,
wenn »ein Gedanke, der sich so lange Zeit erhalten hat«, auf verwan-
delte, aber seiner eigenen Intention besser entsprechende Weise wie-
dergewonnen werden soll.

Achtes Teilergebnis

Die traditionelle »Philosophische Gotteslehre« hat vor allem ver-
sucht, die beiden Fragen zu beantworten, ob Gott sei und was Gott
sei. Eine weiterentwickelte Transzendentalphilosophie beantwortet
diese beiden Fragen auf anderem Wege als die klassische Metaphysik.
Aus einer Strukturanalyse der religiösen Erfahrung werden Krite-
rien gewonnen, an denen entschieden werden kann, ob eine ver-
meintliche religiöse Erfahrung sich auf eine Wirklichkeit oder auf

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 405

Achtes Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fiktionen bezieht (De Deo an sit) und auf welche Weise die Inhalte,
die einer von allen Fiktionen unterschiedenen religiösen Erfahrung
»originär gegeben« sind, angemessen begriffen werden können (De
Deo quid sit, d. h. welche Prädikate dem Gott zuzusprechen seien,
dessen Wirklichkeit nur in der religiösen Erfahrung »originär gege-
ben« ist). Die Gottespostulate aber, die keine spezifisch religiöse Er-
fahrung voraussetzen, sondern die Bedingung benennen, deren Exi-
stenz angenommen werden muß, wenn die Dialektik der reinen
Vernunft auflösbar sein soll, bewähren sich als Weisen des Sprechens
von Gott dadurch, daß sie Interpretamente (Mittel des Verstehens)
der religiösen Erfahrung anbieten: Sie zeigen Wege auf, um denjeni-
gen Gott, von dem in Religionen gesprochen wird, (Id quod omnes
dicunt Deum) in allem, was ist und geschieht, also auch in den Inhal-
ten der nicht speziell religiösen Erfahrung, wiederzuerkennen. Auf
diese Weise erfüllen die Gottespostulate die Intention, in der religiö-
se Menschen sich immer wieder um Gottesbeweise bemüht haben,
und vermeiden zugleich die argumentativen Schwächen der Gottes-
beweise in ihrer traditionellen Gestalt. Damit werden jedoch die klas-
sischen Gottesbeweise nicht bedeutungslos, sondern gestatten eine
Re-Interpretation: Sie werden zu Anweisungen, vom Postulat des ei-
nen, transzendenten und personalen Gottes zu den verschiedenen
Gestalten unserer Erfahrungswelt zurückzukehren und in allem,
was uns in der Erfahrung gegeben ist, (nicht nur in der speziell reli-
giösen Erfahrung) die Spuren jenes Gottes wiederzuerkennen, der
nur der religiösen Erfahrung »originär gegeben« werden kann.

So wird ein neu interpretierter »kosmologischer Gottesbeweis«
zur Anweisung, so im Buche der Welt zu lesen«, daß dessen »Autor«
auf jeder »Seite dieses Buches« (nicht nur in seinem »Anfangskapi-
tel«) seine »Handschrift« erkennen läßt. Ein neu interpretierter
»moralischer Gottesbeweis« leitet dazu an, alle Formen des Ver-
pflichtenden (nicht nur die spezifisch moralischen Pflichten, sondern
auch die, denen der Künstler, der Gelehrte, der religiös Ergriffene
sich unterstellt weiß) »als göttliche Gebote« zu begreifen und so die
Unbedingtheit der Verpflichtung inmitten der Bedingtheit aller
menschlichen Handlungen zu verstehen. Der neu interpretierte »te-
leologische Gottesbeweis« wird zur Anleitung, alle Gestalten des
»Sinnhaften« und deswegen Verstehbaren und Zustimmungswürdi-
gen, die wir in der Welt entdecken, (nicht nur diejenige spezielle
Form der Sinnhaftigkeit, die wir »Zweckmäßigkeit« nennen) als die
Erscheinungsgestalten einer göttlichen Zuwendung zu begreifen, der

406 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir uns anvertrauen können, auch wenn die erfahrenen Dysteleolo-
gien unserer Erfahrungswelt sich dem Versuch widersetzen, sie als
»Mittel« zur Erreichung eines »guten Endzwecks« zu deuten und da-
mit zu rechtfertigen. Der neu interpretierte »ontologische Gottes-
beweis« aber wird zur Anweisung, alle Weisen der »Praesentia re-
rum«, durch die die Dinge und Menschen sich uns zeigen und
zugleich erkennen lassen, daß sie sich in ihrem »Für-uns-Sein« nicht
erschöpfen, als die Gegenwarts- und Erscheinungsgestalten einer
»Praesentia Dei« zu begreifen, in welcher die ungeteilte Zuwendung
Gottes seine bleibende Entzogenheit gegenüber allem Zugriff unse-
res Anschauens und Denkens nicht ausschließt.

In allen diesen Formen einer Re-Interpretation der traditionel-
len Gottesbeweise gelingt es, in einem »Gedanken, der sich so lange
Zeit erhalten hat«, eine »Vernunftregel« zu entdecken, die freilich
»neu gedolmetscht werden muß«43. Die so neu gedolmetschte Ver-
nunftregel kann zugleich dazu dienen, den postulatorischen Gottes-
glauben einer Bewährungsprobe zu unterziehen: Dieser postulatori-
sche Gottesglaube verfehlt sein eigenes Ziel, wenn er uns nicht zu
einem »Lesen im Buche der Welt« anleitet, das in allem, was ist und
geschieht, in allem Verpflichtenden, in allem Verstehbaren und Zu-
stimmungswürdigen (»Sinnhaften«), in jeder Weise der »Praesentia
rerum« die »Handschrift des Autors« entziffert und damit seine Zu-
wendung zum »Leser« am Werke sieht.

R�ckblick: Die Theorie der religi�sen Erfahrung und die Aufgabe
einer »philosophischen Ein�bung in die Gotteslehre«

Zu Beginn des nun abgeschlossenen Zweiten Bandes der hier vor-
gelegten Untersuchung war von der Eigenart der »philosophischen
Gottesfrage« die Rede. Es hat sich gezeigt, daß die Philosophie keinen
Anlaß hätte, von Gott zu sprechen, wenn es die religiöse Erfahrung
nicht gäbe und wenn der Philosoph deren Zeugnisse nicht vorfände.
In diesen Zeugnissen ist die Vokabel »Gott« ursprünglich heimisch,
weil das, was sie bedeutet, nur dem religiösen Akt »originär gegeben«
ist. In der Sprache der Philosophie ist diese Vokabel ein Lehnwort,
dessen Gebrauch gerechtfertigt werden muß. Nun könnte es freilich
so scheinen, als mache die religiöse Erfahrung ein philosophisches

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 407

R�ckblick: Die Theorie der religi�sen Erfahrung

43 Vgl. KdrV B 113.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprechen von Gott überflüssig, weil der, der die religiöse Erfahrung
macht, hinlänglich weiß, daß Gott ist und welche Eigenschaften von
ihm ausgesagt werden müssen. Doch ist dieser Anschein irreführend.
Denn es ist nötig, einerseits durch kritische Analyse der Zeugnisse
religiöser Erfahrung Kriterien zu gewinnen, an denen sich objektiv
gültige Erfahrungen von religiösen Fiktionen unterscheiden lassen,
andererseits gewisse Fehlformen dieser Erfahrung zu diagnostizie-
ren, aus ihren Gründen herzuleiten und so vermeidbar zu machen.

Die philosophische Gottesfrage muß also in einer Auslegung re-
ligiöser Zeugnisse gestellt werden, weil diejenige Wirklichkeit, die
»Gott« genannt wird, nur der religiösen Erfahrung »originär gege-
ben« ist. Aber diese Auslegung muß kritisch sein, weil es Fehlformen
der religiösen Erfahrung gibt. Manche von diesen führen dazu, daß
der, der diese Erfahrung macht, von einer Wirklichkeit zu sprechen
meint, es aber in Wahrheit mit seinen eigenen Fiktionen zu tun hat.
Andere Fehlformen haben zur Folge, daß die erfahrene Wirklichkeit
mißverstanden wird und daß dieses Mißverständnis die religiöse Ge-
genstandskonstitution in die Irre leitet, sodaß aus ihr Scheingegen-
stände hervorgehen. Zur Gewinnung von Kriterien für eine solche
kritische Auslegung wurde eine weiterentwickelte transzendentale
Methode vorgeschlagen, die teils, als allgemeine Transzendentalphi-
losophie, die strukturelle Eigenart der Erfahrung im Allgemeinen be-
stimmt, teils, als spezielle Transzendentalphilosophie, die besondere
Struktur der religiösen Erfahrung beschreibt.

Das Ergebnis dieser Überlegungen bestand darin, daß die tradi-
tionellen Aufgabe einer philosophischen Gotteslehre auf neue Weise
gelöst werden konnte: die Beantwortung der beiden Fragen »Ob Gott
sei« und »Was Gott sei«.

Die Realität Gottes wurde nicht unabhängig von den Zeugnis-
sen religiöser Erfahrung aufgewiesen sondern dadurch, daß aus der
Struktur dieser Erfahrung Kriterien gewonnen wurden, die es gestat-
teten, zwischen einem »fingierten Gott« und der Erfahrung gött-
licher Wirklichkeit zu unterscheiden. Denn wenn sich zeigen läßt,
daß Gottesfiktionen und die Konstituierung religiöser Scheingegen-
stände nicht notwendig aus dem religiösen Akt folgen, sondern Fol-
gen gewisser Deformationen dieses Aktes sind, dann können daraus
zwei Folgerungen gezogen werden: Ein von solchen Deformationen
freier Vollzug der religiösen Erfahrung ist von der Verstrickung in
Gottesfiktionen und von der Beziehung auf Scheingegenstände frei
und wird so der Wirklichkeit dessen, worauf er sich bezieht, auf ori-

408 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ginäre Weise gewiß. Die Möglichkeit solcher Deformationen auf-
zuzeigen, ist dann eine Aufgabe der Philosophie. Dabei kann die »all-
gemeine Transzendentalphilosophie« zeigen, daß Erfahrung immer
dann in die Erzeugung von Fiktionen übergeht, wenn sie ihren dia-
logischen Charakter verliert und sich in ein Selbstgespräch des Sub-
jekts verwandelt. Und sie kann zeigen, daß die Erfahrung immer
dann in die Konstituierung einer spezifischen Art von Scheingegen-
ständen übergeht, wenn das Subjekt – oft aus der Sorge, es könne in
Fiktionen verfallen – den Mut zum antwortenden »Verbum Mentis«
nicht mehr aufbringt und dann von seinen Eindrücken überwältigt
wird. Die »spezielle Transzendentalphilosophie« aber kann zeigen,
welche besondere Gestalt diese Fehlformen annehmen, wenn von
ihnen die speziell religiöse Erfahrung betroffen wird. Verwandelt
die religiöse Erfahrung sich in das Selbstgespräch der vermeintlich
»frommen« Seele, dann entstehen Gottesfiktionen; wenn dagegen
das Verbum Mentis des Menschen in vermeintlich »frommer« Zu-
rückhaltung verstummt, kommt es zur Konstituierung von Schein-
gegenständen, die den Menschen mit dämonischer Gewalt »von in-
nen besetzt halten«.

Indem aber die Philosophie in einer Analyse des religiösen Ak-
tes selbst die Kriterien freilegt, die eine Unterscheidung zwischen
dem originären Vollzug des religiösen Akts und seinen möglichen
Deformationen gestatten, beantwortet sie zugleich die Frage, »ob
Gott sei«, in folgender Weise: Daß Gott sei, wird durch die religiöse
Erfahrung hinlänglich verbürgt, falls diese von jenen Deformationen
frei bleibt, deren Quelle, deren Eigenart und deren Folgen sich tran-
szendentalphilosophisch bestimmen lassen. In der Bereitstellung sol-
cher Kriterien liegt der philosophische Beitrag zur Beantwortung der
Frage »ob Gott sei«.

Entsprechendes gilt von der Frage, »was Gott sei«. Denn die
allgemeine Transzendentalphilosophie kann zeigen daß zu jeder Er-
fahrung jene vier Bedeutungsmomente gehören, die hier ihr »alle-
gorisches«, »anagogisches«, »tropologisches« und »historisches« Be-
deutungsmoment genannt worden sind. Und sie kann zeigen, welche
Fehlformen der Gegenstandskonstitution eintreten, wenn eines die-
ser Bedeutungsmomente ausfällt. Die spezielle Transzendentalphi-
losophie aber kann deutlich machen, welche spezielle Gestalt diese
Fehlformen annehmen, wenn eines der genannten Bedeutungs-
momente bei der speziell religiösen Erfahrung ausfällt: Idololatrie
und Fetischismus, Vielgötterei, Magie und eine geschichtsvergessene

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 409

R�ckblick: Die Theorie der religi�sen Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gnosis. Und in Abgrenzung gegen solche Fehlformen kann sie deut-
lich machen, welche Bedeutung Prädikate annehmen, wenn sie zur
Bestimmung der Gegenstände religiöser Erfahrung bzw. ihrer Mög-
lichkeitsbedingung verwendet werden: die Prädikate der Verschie-
denheit des Heiligen von jeder seiner Erscheinungsgestalten, seiner
Einheit, seiner Qualität als Ursprung und Norm alles Guten, schließ-
lich seiner Personalität. Und sie kann, wiederum durch eine Struktur-
analyse des religiösen Aktes, angeben, unter welchen Voraussetzun-
gen es gelingen kann, diesen Prädikaten eine spezifisch religiöse
Bedeutung zu geben und zu sichern und sie so zur Auslegung der
religiösen Erfahrung zu gebrauchen. Nur dadurch aber ist es gerecht-
fertigt, sie als Gottes-Prädikate zu verstehen.

Wenn sich aber auf solche Weise zeigen läßt, daß Idololatrie und
Fetischismus, Vielgötterei, Magie und eine geschichtsvergessene re-
ligiöse »Weisheit« nicht notwendig aus dem religiösen Akt folgen,
sondern sich aus gewissen Formen seines Selbst-Mißverständnisses
ergeben, dann können daraus zwei Folgerungen gezogen werden:
Ein von solchen Selbst-Mißverständnissen freier Vollzug der religiö-
sen Erfahrung überwindet die Gefahren von Idololatrie, Vielgötterei,
Magie und Geschichtsverlust und gestattet es, dem Heiligen die Prä-
dikate der »Transzendenz« (der Verschiedenheit von seinen Erschei-
nungsgestalten), der Einheit, der »gutmachenden Güte« und der Per-
sonalität zuzusprechen. Und indem die Philosophie in einer Analyse
der religiösen Erfahrung die Kriterien freilegt, die eine Unterschei-
dung zwischen einem angemessenen Selbstverständnis und einem
Selbst-Mißverständnis dieser religiösen Erfahrung gestatten, beant-
wortet sie zugleich die Frage, worin die Wesens-Eigenart Gottes be-
stehe, auf folgende Weise: Welche Prädikate Gott als dem personal
verstandenen Heiligen zuzusprechen sind und worin die spezifisch
religiöse Bedeutung dieser Prädikate besteht, tritt in der religiösen
Erfahrung deutlich hervor, falls diese sich von jenen Selbst-Mißver-
ständnissen freihält, die aus dem Ausfall einzelner ihrer Bedeu-
tungsmomente resultieren. Die Transzendentalphilosophie aber ist
ein geeignetes Mittel, um die Quelle, die Eigenart und die Folgen
dieser Selbst-Mißverständnisse deutlich zu machen. In der Bereit-
stellung solcher Kriterien und in der Freilegung der spezifisch reli-
giösen Bedeutung der Prädikate, die zur Bestimmung des Heiligen
verwendet werden, liegt der philosophische Beitrag zur Beantwor-
tung der Frage »was Gott sei«.

Nun stimmen die auf solche Weise, im Rahmen einer speziellen

410 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transzendentalphilosophie, gerechtfertigten Gottesprädikate sowohl
mit denen der klassischen Metaphysik als auch mit denen der phi-
losophischen Postulatenlehre überein. Doch zeigt eine nähere Be-
trachtung: Nur wenn sie im Sinne der Postulatenlehre verstanden
werden – als Bezeichnung des Möglichkeitsgrundes für die Auf-
hebung der Vernunftdialektik – bestimmen sie ihren Gegenstand
nicht als Objekt eines Wissens, sondern als Grund einer Hoffnung.
Und nur so gewinnen die postulatorischen Aussagen jene Nähe zum
Selbstverständnis des religiösen Glaubens, durch die sie geeignet
werden, diesen auszulegen. Denn auch der Glaube ist »ein Feststehen
in dem, worauf man hofft«. Und nur im Kontext einer weiterentwik-
kelten Postulatenlehre, die von der Kontingenz der menschlichen Er-
fahrungsfähigkeit ausgeht und deshalb deren Wiederherstellung, im
Durchgang durch die drohende Selbstauflösung der Vernunft, als
unerzwingbare Beziehung zur »befreienden Freiheit« versteht, ge-
winnen auch die Aussagen über Gottes Transzendenz, Einheit und
»gutmachende Güte« jene Beziehung zur Geschichte, die den »postu-
lierten Gott« als frei handelnde, Geschichte ermöglichende Person
begreifen läßt. Dies wiederum ist die Voraussetzung dafür, diese Be-
griffe in einem spezifisch religiösen Sinne zu gebrauchen und zur
Auslegung der religiösen Erfahrung heranzuziehen. So erweist sich
auch die allgemeine Transzendentalphilosophie, innerhalb derer sol-
che Postulate formuliert werden, als geeignet, die Zeugnisse der reli-
giösen Erfahrung auszulegen und damit der Partikularität dieser Er-
fahrung ihre universale Bedeutung zu sichern. Denn auf solche
Weise ausgelegt, werden die Zeugnisse der religiösen Erfahrung da-
vor bewahrt, nur eine speziell »religiöse Erfahrungswelt« auszule-
gen, die ohne Beziehung zu anderen Erfahrungsweisen und Erfah-
rungswelten wäre, und statt dessen aufzuzeigen, daß in dieser
speziellen Erfahrung diejenige Wirklichkeit »originär gegeben« ist,
die der Philosoph als die gemeinsame Bedingung aller Erfahrungs-
weisen und Erfahrungswelten postulieren muß.

Auf diese Weise kann sowohl die spezielle als auch die allgemei-
ne Transzendentalphilosophie Aufgaben erfüllen, die der traditionel-
len »Demonstratio religiosa« gestellt sind und bei deren Lösung sie
auf philosophische Argumente zurückzugreifen pflegt. Doch bleibt
daran zu erinnern: Eine Theologie, die sich zur Abgrenzung gegen
die »Verehrung falscher Götter« solcher Kriterien bedient, wird kon-
sequenterweise die gleichen Kriterien auch zu ihrer eigenen kriti-
schen Selbstprüfung anerkennen müssen. Denn nicht nur die Phi-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 411

R�ckblick: Die Theorie der religi�sen Erfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie, auch die Theologie kann, oft unvermerkt, die Gottesprädi-
kate der Transzendenz, Einheit und Güte auf eine Weise gebrauchen,
in der sie eher ein unpersönliches Prinzip als einen personalen Gott
beschreiben. Und die philosophische Reflexion auf die Bedeutungs-
momente der spezifisch religiösen Erfahrung kann dazu beitragen,
daß auch der Theologe diese Gefahr bemerkt und ihr widersteht.

Die Eigenart dieses Beitrages aber hat den Charakter jener »Ein-
übung«, von der im Titel dieser Untersuchung die Rede ist. Zunächst
nämlich bedarf der Philosoph selbst einer gewissen Einübung, um für
die spezifische Weise sensibel zu werden, wie innerhalb der reli-
giösen Erfahrung deren verschiedene Bedeutungsmomente her-
vortreten. Diese sind hier das »allegorische«, »anagogische«, »tro-
pologische« und »historische« Bedeutungsmoment der religiösen
Erfahrung genannt worden. Dazu ist es nötig, auf die Selbstzeugnisse
der Religion zu hören, in denen die religiöse Erfahrung bezeugt wird
und deren Eigenart zum Ausdruck kommt. Dabei können, wie dies
auch in anderen Zusammenhängen der Fall ist, auch gewisse Ausfalls-
erscheinungen aufschlußreich sein. Denn an ihnen kann abgelesen
werden, was der religiösen Erfahrung verlorengeht, wenn dem, der
diese Erfahrung macht, einzelne ihrer Bedeutungsmomente nicht be-
wußt werden.

Hat der Philosoph sich in diese Betrachtungsart eingeübt, dann
kann er auch den Theologen darauf aufmerksam machen, daß er, um
seine Aufgabe zu erfüllen, einer philosophischen Einübung bedarf.
Denn die Theologie als ein bestimmter Zweig der Verstehenslehre
und Auslegungskunst, also der Hermeneutik, entsteht innerhalb re-
ligiöser Überlieferungsgemeinschaften immer dann, wenn sich her-
ausstellt, daß die Mitglieder einer solchen Überlieferungsgemein-
schaft die Inhalte ihrer Überlieferung auch mißverstehen können
und daß es dadurch zu Fehlgestaltungen der religiösen Theorie und
Praxis kommen kann. Um solche Mißverständnisse und Fehlgestal-
tungen erkennbar und überwindbar zu machen, ist das theologische
Argument erforderlich44. Und um diese ihre Aufgabe zu erfüllen,
kann die Theologie sich der Ergebnisse philosophischer Reflexionen
bedienen, sofern auch diese geeignet sind, Fehlgestaltungen des Reli-
giösen aufzudecken und Wege zu ihrer Überwindung zu weisen. Von
solchen Möglichkeiten war in den soeben vorgetragenen Überlegun-

412 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

44 Vgl. R. Schaeffler, Das Gebet und das Argument – Zwei Weisen des Sprechens von
Gott, Düsseldorf 1989.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen die Rede. Um aber diese Möglichkeiten für die Theologie frucht-
bar zu machen, wird der Theologe sich in die Eigenart philosophi-
schen Denkens einüben müssen, vor allem wenn es sich um eine Art
von Philosophie handelt, die ihm fremdartig erscheint. Es ist zu ver-
muten, daß dies auf die hier vorgetragene Art transzendentalphiloso-
phischer Argumentation zutrifft.

Die soeben vorgetragenen Überlegungen sollten beiden Arten
der Einübung dienen: der Einübung des Philosophen in ein Verstehen
der Zeugnisse religiöser Erfahrung, aber auch der Einübung des
Theologen, der abschätzen will, welche mögliche Klärung seiner ei-
genen Aufgaben und welche mögliche Argumentationshilfe bei de-
ren Lösung er von einer transzendentalen Theorie der religiösen Er-
fahrung erwarten kann.

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo
et in Deum« als Bew�hrungsprobe eines personalen
Gottesverst�ndnisses

Die in der Metaphysik geläufigen Gottesprädikate, die göttliche
»Transzendenz«, seine wesenhafte »Einheit« und seine »absolute
Vollkommenheit«, gewinnen, so hat sich gezeigt, in den Postulaten
einer weiterentwickelten Transzendentalphilosophie eine für diese
Begriffe konstitutive Beziehung zur Geschichte. Erst dadurch werden
sie geeignet, als Prädikate eines personal verstandenen Gottes ver-
wendet zu werden.

Eine Bewährungsprobe dieses philosophischen Verständnisses
von Gottes Personalität besteht darin, daß es möglich ist, von hier
aus auch das Verhältnis des Menschen zu Gott als ein personales Ver-
hältnis zu begreifen. Dieses personale Verhältnis kommt in der theo-
logischen Tradition in der Formulierung »Credere Deum Deo et in
Deum« zum Ausdruck. Es kann gezeigt werden, daß diese Formulie-
rung auch das Gottesverhältnis beschreiben kann, das für den postu-
latorischen Gottesglauben charakteristisch ist.

Es ist eine wohlbegründete Überzeugung der Theologie, daß der
Glaube, der sich auf Gott richtet, (das »Credere Deum«) nur aus dem
Zutrauen in Gott und sein Wort (aus dem »Credere Deo«) entsprin-
gen kann. In der Schultradition ist diese Überzeugung auf die Formel
gebracht worden, der Glaube an Gott sei in der »auctoritas Dei reve-

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 413

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lantis« begründet. Diese Auffassung schließt nun freilich eine logi-
sche Schwierigkeit ein. Man muß, so scheint es, an Gott schon glau-
ben, um seine Autorität anzuerkennen. Wenn daher diese Anerken-
nung der Grund des Glaubens an Gott sein soll, dann wird die
Glaubensbegründung zirkulär. Diesen Zirkel entweder aufzulösen
oder aber ihn logisch zu rechtfertigen, wird dann zu einer wichtigen
Aufgabe der Fundamentaltheologie.

Es kann in dieser Lage hilfreich sein, sich daran zu erinnern, daß
die Religionsphilosophie, unabhängig von aller Offenbarungstheo-
logie, zu einer vergleichbaren Überzeugung gelangt ist. Der religiöse
Akt, so wird von Religionsphänomenologen gesagt, ist von dem Be-
wußtsein begleitet, sich seinem Gegenstand zu verdanken: »Der Ge-
genstand des religiösen Aktes ist zugleich sein Grund«45. Diese spe-
zielle Einsicht der Religionsphänomenologie wird im allgemeineren
Rahmen einer Theorie der Erfahrung verständlich: Jedes Wirkliche,
das dem Subjekt in der Erfahrung gegenübertritt, wird »durch es
selbst« erkannt (non cognoscitur nisi per seipsum), indem es dieses
Subjekt zu den antwortenden Akten des Anschauens und Denkens
herausfordert und in diesen Akten, als deren vorantreibendes Mo-
ment, zur Sprache kommt. Es ist diese Eigen-Initiative des Objekts,
durch das sich die Erfahrung von den Projektionen der Vorstellungs-
kraft des Subjekts und den Konstruktionen seines Verstandes unter-
scheidet. Eben deshalb kann uns freilich kein Gegenstand irgendeiner
Erfahrung, auch nicht der religiösen, auf andere Weise gegeben wer-
den als im Modus der Antwort, die wir in unserem Anschauen und
Denken auf seinen Anspruch geben; aber diese Gegebenheit kommt
nur dadurch zustande, daß wir uns für die Möglichkeit offenhalten,
durch diesen Anspruch zu einer Umgestaltung unseres Anschauens
und Denkens herausgefordert zu werden. Deswegen hat jede Erfah-
rung nicht den Charakter einer bloßen »Annäherung« an eine künf-
tige »Adäquation« unseres Anschauens und Denkens an die »Sache«,
sondern den ihrer »Repräsentation« oder »Gegenwärtigwerdung«
inmitten der Weise ihres »Erscheinens für uns« (s. Band I, 125 f.).

Das Gesagte gilt auch für die religiöse Erfahrung. Auch ihr Ge-
genstand wird nur »durch sich selber erkannt« (non cognoscitur nisi
per seipsum) und kommt doch nur in unserem Anschauen und Den-
ken als deren vorantreibendes Moment zur Sprache. Auch dieser spe-
ziellen Weise der Erfahrung kann ihr Gegenstand nur »gegeben«

414 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

45 Scheler, Vom Ewigen im Menschen 255.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, sofern er das Subjekt nötigt, sich für eine »Umgestaltung zur
Neuheit des Denkens« offenzuhalten. Für die religiöse Erfahrung gilt
dies sogar in ausgezeichnetem Maße. Denn hier erscheint die Diffe-
renz zwischen der »Veritas semper maior« und der Weise, wie das
Subjekt sie anschauend und denkend erfaßt, ins Unendliche gestei-
gert. Und doch gilt auch hier: Auch und gerade diese Art von Erfah-
rung hat nicht den Charakter einer »Annäherung« an eine künftige
»Adäquation« mit ihrem Gegenstand, sondern den der »Repräsenta-
tion« oder »Gegenwärtigwerdung«. Aber angesichts der unendlichen
Differenz zwischen der menschlichen Subjektivität und derjenigen
Wirklichkeit, die sich ihm in der religiösen Erfahrung zeigt, gewinnt
diese Gegenwärtigwerdung einen spezifischen Charakter: Sie ge-
winnt den Charakter einer freien Zuwendung, durch die diese Wirk-
lichkeit selbst die unendliche Ferne überwindet, die das menschliche
Subjekt von seiner Seite her nicht zu überwinden vermöchte. Daraus
wird die alte religionsphilosophische Einsicht verständlich »Deus non
cognoscitur nisi per seipsum«. Aber dieser Grundsatz gewinnt nun
eine neue Gestalt: Die religiöse Erfahrung wird nur dann angemes-
sen verstanden, wenn sie als Ausdruck dieser freien Zuwendung be-
griffen wird, kraft derer ihr Gegenstand sich in die »Niedrigkeits-
gestalt« ihres Für-uns-Seins »entleert«, um so das menschliche
Anschauen und Denken auf eine Weise zu »erfüllen«, die das
menschliche Subjekt nur »faßt«, indem es seine Unfaßlichkeit mit-
erfährt. Wenn an früherer Stelle davon die Rede war, daß das Wort,
in dem die religiöse Erfahrung ausgesprochen und vor neuen Hörern
bezeugt wird, als »Gotteswort in der Knechtsgestalt des Menschen-
worts« zu verstehen sei (s. den ganzen Zweiten Teil des Ersten Ban-
des der hier vorgelegten Untersuchung, speziell aber die Teilergeb-
nisse 1 u. 2, S. 270 ff. bzw. 320 ff.) dann ist jetzt von der religiösen
Erfahrung zu sagen, sie sei die Selbst-Vergegenwärtigung des Heili-
gen in der Kenosis-Gestalt, die ihre Präsenz vor unserem Anschauen
und Denken möglich macht.

Aus dem Gesagten wird verständlich, daß die religiöse Erfah-
rung auf spezifische Weise mißverstanden werden kann. Einerseits
nämlich weiß der, der diese Erfahrung macht, wie aus vielen Zeug-
nissen hervorgeht, sich mit einer »Fülle« beschenkt, die den ganzen
»Raum« seines Anschauens und Denkens ausfüllt; das kann ihn dazu
verführen, zu vergessen, daß das Heilige, das ihm begegnet, ihm stets
nur in der Niedrigkeitsgestalt seines »Für-ihn-Seins« entgegentritt.
Andererseits kann der Erfahrende sich der Differenz zwischen dem

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 415

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heiligen und der Gestalt seines »Für-ihn-Seins« so sehr bewußt wer-
den, daß er versucht wird, seine Gewißheit, der Wirklichkeit des Hei-
ligen gegenwärtig begegnet zu sein, für trügerischen Schein zu hal-
ten. Im ersten Falle entsteht die »fromme Anmaßung«, die vergißt,
daß das Heilige auch in seiner Zuwendung zum Menschen seine Vor-
behaltenheit wahrt (traditionell gesprochen, daß es auch als das Sich-
Offenbarende den Charakter des Geheimnisses behält). Im zweiten
Falle entsteht die »fromme Verzweiflung«, die um der »Übergröße
des Heiligen« willen kein Zutrauen mehr in die Gestalt seiner Ge-
genwart aufzubringen vermag. Darin liegt kein frevelhaftes Miß-
trauen gegen Gottes »Wahrhaftigkeit« und keine Auflehnung gegen
seine »Autorität«, sondern ein wohlbegründetes Mißtrauen des reli-
giösen Menschen gegen sich selbst. Denn dieser hat die schmerzliche
Erfahrung gemacht, daß er immer wieder dazu geneigt ist, seine ei-
genen Gottesvorstellungen für Selbst-Manifestationen Gottes zu
halten.

Dieser wechselseitige Umschlag von Anmaßung in Verzweif-
lung und umgekehrt muß überwunden werden, wenn die religiöse
Erfahrung zu einem angemessenen Verständnis ihrer selbst kommen
soll. Und diese Überwindung ist nicht anders möglich als in einem
Akt des Vertrauens, das sich dem je größeren Anspruch des Heiligen
in der Entäußerungsgestalt seines »Für-uns-Seins« anvertraut. Das
in der Tradition oft beschriebene »Credere Deum Deo« ist jener Akt,
in dem der Erfahrende sich der Zuwendung des sein Geheimnis wah-
renden Heiligen so übergibt (Deo credit), daß er in der Entäuße-
rungsgestalt seines »Für-ihn-Seins« dennoch seine Gegenwart zu
entdecken vermag (Deum credit).

Aber nicht nur die religiöse Erfahrung sondern auch der postu-
latorische Vernunftglaube läßt sich als ein »Credere Deum Deo« be-
schreiben. Denn angesichts der Dialektik der Vernunft wird die ob-
jektive Geltung aller Erfahrung fraglich. Kant hat dies für die
sittliche Erfahrung der Pflicht deutlich gemacht. Denn die Verpflich-
tungskraft konkreter, in der Erfahrung entdeckter Handlungsmög-
lichkeiten ist von bloß subjektiven Handlungswünschen nicht mehr
zu unterscheiden, wenn die Vernunftidee der »moralischen Weltord-
nung« angesichts der Strukturdifferenz zwischen der »Natur« und
der »Welt der Zwecke« als »auf leere, eingebildete Zwecke gestellt«
erscheint46. Die einzig mögliche Auflösung dieser Dialektik besteht

416 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

46 K.d.p.V. A 205.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin, daß wir uns im Dienst an den Handlungszielen (»Zwecken«),
die die praktische Vernunft uns vorschreibt, einer göttlichen Gesetz-
gebung anvertrauen, von der wir voraussetzen, daß sie auch die
»Natur«, also den Gesamtzusammenhang aller Objekte unseres
theoretischen Vernunftgebrauchs, bestimmt. Eine weiterentwickelte
Transzendentalphilosophie kann zeigen, daß nicht nur die sittliche,
sondern jede Art der Erfahrung in eine derartige Dialektik führt.
Die Vernunftpostulate aber benennen den Gegenstand jenes Vertrau-
ens, das uns dazu befähigt, unerachtet der Strukturdifferenz der Er-
fahrungswelten, in jedem Anspruch des Wirklichen, den wir in der
Erfahrung vernehmen und beantworten, die Erscheinungs- und Ge-
genwartsgestalt eines göttlichen Anspruchs entziffern. Im hoffenden
Vertrauen auf Gottes allumfassendes Wirken (Credere Deo) werden
wir fähig, in jedem Gegenstand der Erfahrung diese Erscheinungs-
und Gegenwartsgestalt der freien göttlichen Zuwendung Gottes
zum Menschen und zur Welt wiederzuerkennen (Credere Deum).
Und nur in der Kraft dieses Vertrauens bleiben wir, unerachtet aller
Vernunftdialektik, zur Erfahrung fähig.

Dieser Zusammenhang zwischen der Vernunftdialektik und
dem postulatorischen Gottesglauben macht wiederum die Gefahr
eines Selbst-Mißverständnisses deutlich, diesmal eines solchen, das
die Transzendentalphilosophie betrifft. Denn die Transzendentalphi-
losophie, die nach den Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung und
ihrer Gegenstände fragt, setzt dabei die Erfahrung als ein Faktum
voraus. Nicht ob Erfahrung möglich sei, sondern worauf ihre Mög-
lichkeit beruhe, ist ihr Problem. Daraus konnte leicht der Anschein
entstehen, als seien es seltene Grenzfälle, in denen jene Vernunft-
dialektik entsteht, in der die Möglichkeit der Erfahrung sich als kon-
tingent erweist und dadurch das freie Wirken eines personalen Grun-
des anzeigt. Für den »Normalfall«, so scheint es dann, können diese
Grenzfälle unbeachtet bleiben, weil überall dort, wo Erfahrung wirk-
lich geschieht, ihre Möglichkeit als erwiesen gelten darf. Die Lehre
von einer der Vernunft immanenten und deswegen für sie unaus-
weichlichen Dialektik erscheint dann als ein Irrweg der Philosophie,
auf den diese gerät, wenn sie die Ausnahme, die nur in Grenzfällen
vorkommt, zur Regel macht, nach der jede Erfahrung gedeutet wird.
Wer sich auf derartige Irrwege einläßt, so fürchtete man, raubt der
Vernunft ihr Selbstvertrauen, das in den unbestreitbaren Erfolgen
der Wissenschaft und der weltgestaltenden Praxis seine hinlängliche
Bestätigung findet. Im Blick auf diese Erfolge des theoretischen wie

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 417

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des praktischen Vernunftgebrauchs haben viele Transzendentalphi-
losophen, vor allem aus der neukantianischen Schule, versucht, auf
die Lehre von der Vernunftdialektik und von den zu ihrer Auflösung
notwendigen Postulaten ganz zu verzichten. Für sie schied deshalb
die philosophische Gotteslehre aus dem Themenfeld der transzen-
dentalen Reflexion aus; und der Gottesglaube wurde zu einer Sache
rein subjektiver Gefühle, die keinen Anspruch auf objektive Geltung
erheben können. Einem rationalistischen Verständnis des Wissens
trat so ein Irrationalismus im Verständnis von Religion und Glaube
gegenüber.

Was bei einem solchen Verständnis der Transzendentalphiloso-
phie außer Betracht bleibt, ist zweierlei: die Eigenart des Verfahrens,
dessen sie sich bedient, und die Unzulänglichkeit des Ergebnisses, zu
dem dieses Verfahren führt. Das Verfahren besteht darin, die ver-
schiedenen Weisen des Vernunftgebrauchs und die verschiedenen
»Erfahrungswelten«, die ihnen zugeordnet sind, säuberlich vonein-
ander zu trennen, sodaß in der Wissenschaft keine ethischen, in der
Ethik keine religiösen, in der Religion keine ästhetischen Probleme
auftreten können, es sei denn in der Weise einer »unzulässigen Ver-
mischung der Bereiche«. Dann freilich tritt die Frage nach der Einheit
des Ich ebensowenig mehr auf wie die Frage nach der allumfassenden
Ganzheit der Welt. Das Ergebnis eines solchen Verfahrens aber be-
steht darin, daß die »Interferenzen« der Erfahrungsarten und Erfah-
rungswelten unbeachtet bleiben und so ein unzutreffendes Bild jeder
einzelnen von ihnen entsteht: Eine Wissenschaft ohne ein ihr selber
innewohnendes Ethos ist ein ebenso realitätsfernes Konstrukt wie
eine Religion des reinen Gefühls ohne moralische oder theoretische
Implikate oder eine Erfahrung des Schönen in Natur und Kunst ohne
ethische und religiöse Bedeutungsdimension. Es sind aber gerade die-
se Wechsel-Implikationen, die die Frage nach der Einheit des Ich in
der Diversität der Subjektivitätsweisen und nach der Ganzheit der
Welt in der Vielheit der strukturverschiedenen Erfahrungswelten
unvermeidlich macht; und es ist diese Frage, die die Dialektik der Ver-
nunft immer neu aufbrechen läßt und nach einer Auflösung dieser
Dialektik verlangt (s. Band I, 137–146).

Bleibt die Transzendentalphilosophie sich dieser Dialektik be-
wußt, dann wird zugleich deutlich, was die Formel »Credere Deum
Deo« im Zusammenhang einer Lehre von den Vernunftpostulaten
bedeutet: Wenn jede der Weisen, wie das Subjekt in den verschiede-
nen Formen seines Vernunftgebrauchs von dem Wirklichen, dem es

418 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begegnet, in Anspruch genommen wird, als die Erscheinungs- und
Gegenwartsgestalt eines göttlichen Anspruchs verstanden werden
darf, dann kann dieses Subjekt sich jedem dieser Ansprüche anver-
trauen (Credere Deo) und hoffend gewiß sein, darin jener Wirklich-
keit zu begegnen, die fähig ist, die Vernunft aus ihrer drohenden
Selbstauflösung zu befreien (Credere Deum).

Weil aber dieses Vertrauen den Charakter einer hoffenden Ge-
wißheit hat, tritt zu den beiden Momenten des »Credere Deo« und
des »Credere Deum« ein drittes Moment hinzu, das in der Tradition
das »Credere in Deum« genannt wird. Thomas v. Aquin sah in dieser
Formulierung die Bezeichnung für das voluntative Moment des
Glaubensaktes, sofern dieser sich liebend auf das Ziel des Erkenntnis-
weges, die absolute Wahrheit Gottes ausrichtet47. Er beruft sich dabei
auf Augustin, der in seiner Auslegung des Johannesevangeliums den
Sinn des Ausdrucks »Credere in Deum« auf folgende Weise expli-
ziert: »Credendo amare, credendo diligere, credendo in eum ire et
eius membris incorporari«48. Der Glaube hat den Charakter des lie-
benden Unterwegsseins. Dieses schließt die Gewißheit der Gegen-
wart Gottes nicht aus sondern ein, ist ein Gehen in der Gegenwart
Gottes und auf sie zu. Es ist, in der hier bevorzugten Terminologie
gesprochen, die menschliche Antwort auf den »Sensus anagogicus«
der religiösen Erfahrung, der den Menschen fähig macht, sich für
kommende Erfahrungen offenzuhalten, und zugleich die Fülle der
Erfahrungen zu einem Wege zusammenschließt. Und Entsprechen-
des gilt für den postulatorischen Vernunftglauben, der aus der erfah-
renen Gegenwart (dem Credere Deum) den Mut zu einem Weg in
eine offene Zukunft gewinnt.

Nicht die Kenntnis eines allumfassenden Systems, in dem alle
Erfahrungsweisen und Erfahrungswelten ihre Stelle finden, sondern
das hoffende Vertrauen darauf, daß der Mensch in der Vielheit der
Weisen, wie er sich durch das Wirkliche in Anspruch genommen
weiß, auch in Zukunft immer neu dem einen und identischen Gott
wiederbegegnen wird, gestattet es ihm, in der Vielheit dieser Erfah-
rungsweisen und Erfahrungswelten zur »Ganzheit seines Herzens,
seiner Person und seiner Kräfte« zu finden. An früherer Stelle war
von der Auffassung rabbinischer Exegeten die Rede, daß das Be-
kenntnis »Der Herr, unser Gott, ist ein einziger Herr« und das Gebot

Philosophische Ein�bung in die Theologie II A 419

Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum«

47 Thomas v. Aquin, S Th II IIae q 2 art 2.
48 Augustinus, In Joh, Tractatus 29.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Du sollst den Herrn, deinen Gott lieben mit der Ganzheit deines
Herzens, deiner Person und deiner Kräfte«49 sich gegenseitig aus-
legen (s. o. S. 155 f.). Diese religiöse Weisheit, wonach nur durch die
vertrauensvolle Liebe zu Gott als dem Einen auch die »Einung des
Herzens« geschehe, findet, so hat sich gezeigt, in den Hoffnungs-
postulaten der Vernunft ihre Bestätigung; erst im hoffenden Ver-
trauen auf Gott findet die Vernunft zu der in ihrer unvermeidlichen
Dialektik verlorenen Einheit zurück. Und sie gewinnt diese Einheit
nicht so, als ob sie sie ein für alle Mal besäße und fortan nicht mehr
verlieren könnte, sondern so, daß sie der Kontinuität eines Weges
gewiß bleibt. Die Kontinuität dieses Weges aber ist durch die antizi-
patorische Präsenz des einen Gotts gewährleistet. Der Weg zur
»Ganzheit des Herzens« in der Liebe zum einen Gott ist ein Weg,
der in Gottes Gegenwart auf Gott zu gegangen wird und dadurch
ein »Credere in Deum« genannt werden kann. Und die Hoffnungs-
postulate der Vernunft machen deutlich, daß die Zuordnung von
göttlicher Einheit und menschlicher Ganzheit, von der die beiden
Zeilen des »Höre Israel« sprechen, und der in Gottes Gegenwart zu-
gleich auf Gott zu gegangene Weg transzendentale, die Möglichkeit
von Erfahrung überhaupt betreffende Bedeutung haben.

Gerade dies ist ein ausgezeichnetes Beispiel für den hermeneu-
tischen Dienst, den die Zeugnisse der Religion und der postulatori-
sche Vernunftglaube sich gegenseitig leisten können. Und die soeben
beschriebenen Gefahren eines Selbst-Mißverständnisses, denen bei-
de ausgesetzt sind, lassen deutlich werden, auf welche Weise dieser
wechselseitige hermeneutische Dienst sowohl für die Religion als
auch für die Philosophie heilsam sein kann. Eine »philosophische
Einübung in die Theologie« bewährt sich an diesem ausgezeichneten
Falle dadurch, daß sie für beide, die Philosophie wie die Theologie,
Möglichkeiten eines solchen wechselseitigen hermeneutischen Dien-
stes aufzuschließen vermag.

420 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Re-Interpretation der »Gottesbeweise«

49 Dt. 6.5.

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anhang

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495860915-333 - am 18.01.2026, 12:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860915-333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Der »kosmologische Gottesbeweis« als Anleitung zum »Lesen im Buche der Welt«
	a) Beweisziel und Argumentationsweg des »kosmologischen Gottesbeweises«
	b) Die »kosmologische« Intention des Vernunftpostulats: die Benennung der Bedingung, die die Interferenz der »Welten« möglich m
	c) Das »Lesen im Buche der Welt« – eine hilfreiche Metapher, aber mehr als ein bloßes poetisches Bild
	d) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	2. Der »moralische Gottesbeweis« als Anleitung, beim »Lesen im Buche der Welt« Alternativen des sittlich Guten und Bösen zu ent
	a) Das Beweisziel des »moralischen Gottesbeweises«
	b) Die moralische Intention der Vernunftpostulate: die Benennung der Bedingung dafür, auch »als Sünder in einer sündhaften Welt
	#G_a_G#) Die moralische Intention der kantischen Postulate
	#G_b_G#) Die moralische Intention einer weiterentwickelten Lehre von den Vernunftpostulaten
	#G_g_G#) Ein biblisches Beispiel – und die Dialektik der praktischen Vernunft als sittlicher Skandal

	c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	3. Der »teleologische Gottesbeweis« als Anleitung, beim »Lesen im Buche der Welt« den Grund des Zutrauens zur Wirklichkeit zu e
	a) Die Intention des »teleologischen Gottesbeweises«
	b) Die teleologische Intention des Gottespostulats: die Benennung derjenigen Bedingung, die »unsere Schritte zum Weg verknüpft«
	c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	4. Der »ontologische Gottesbeweis« als Anleitung, in allem, was ist, eine Gegenwartsgestalt der Zuwendung Gottes zu erkennen
	a) Argumentationsweg und Beweisziel des »ontologischen Gottesbeweises«
	b) Die ontologische Intention des Vernunftpostulats: die Benennung der Bedingung dafür, in jedem Anspruch des Wirklichen die Er
	c) Eine alte Verstandesregel – neu gedolmetscht

	Achtes Teilergebnis
	Rückblick: Die Theorie der religiösen Erfahrung und die Aufgabe einer »philosophischen Einübung in die Gotteslehre«
	Ausblick: Das Programmwort »Credere Deum Deo et in Deum« als Bewährungsprobe eines personalen Gottesverständnisses

